






TRADITIONS POLÉMIQUES 



COLLECTION DE L'ÉCOLE NORMALE SUPÉRIEURE DE JEUNES FILLES (*) : 

OUVRAGES DISPONIBLES 

No 1 

No 4 

No 6 

No 7 
N o  8 

N" 9 

No 12 

No 13 

No 14 

No 15 

No 17 

No 18 
No 19 

ND 20 

No 21 

N o  22 

N" 23 

No 24 
No 25 
No 26 

No 21 

M.-M. Fragonard, Tête d'Or ou l'Imagination mythique chez Paul Claudel 
(1967), en dépôt à la Librairie A. G. Nizet. 12 F H.T. 
M. Vigouroux, Le thème de la retraite et de la solitude chez quelques épistoliers 
du XVII' siècle (1972), aux éditions A. G .  Nizet. 20 F H.T. 
N. Cazauran, N Sur Catherine de Médicis », d'Honoré de Balzac : essai d'étude 
critique (1976). 36 F. 
M.-N. Dumas, La pensée de la vie chez Leibniz (1976), aux éditions Vrin. 60 F. 
B. Dumortier, Belle-fle, Houat, Hoëdic. Le poids de l'insularité dans trois îles 
de Bretagne méridionale (1976). 36 F .  
M.-F. Baslez, Recherches sur les conditions de pénétration et de diffusion des 
religions orientales à Délos (II-Ier s. avant notre ère) (1977). 60 F. 
C. Bardinet et J.-M. Monget, Lanchad, télédétection et géographie appliquée en 
zone sahélienne du Tchad. Annexe graphique et cartographique (1980). 180 F. 
Équipe FRALIT, Télédétection du marais poitevin et de ses marges. Cartes hors 
texte (1981). 130 F. 
M. Roig-Miranda, Le paradoxe dans la (( Vida de Marco Bruto B de Quevedo 
(1980). 45 F. 
M.-L. Pelus, Wolter von Holsten, marchand lubeckois dans la seconde moitié 
du seizième siècle (1981). 204 F. 
M. Suard, J.-C. Mallet, D. Nadaud, Manipulations de Chimie. Préparation à 
l'agrégation de Sciences Physiques (option Physique) (1979). 30 F. 
D. Perrin, Cours d'algèbre (1981). Nouveau tirage : 1985. 65 F. 
Ouvrage collectif dirigé par C. Bardinet, R. Fosset et J.-M. Monget, Télédétec- 
tion et géographie appliquée en zone aride et sudméditerranéenne. Annexe info- 
graphique (1983). 200 F. 
Annuaire du Centenaire de l'École Normale Supérieure de Jeunes Filles (à 
paraître). 
J. Cassanet, Étude par télédétection des températures et turbidités des eaux au 
large de la Loire Atlantique (1982). 70 F .  
La conscience européenne au X V e  et au XVIe siècle. Actes du Colloque interna- 
tional organisé à l'École Normale Supérieure de Jeunes Filles (30 septembre- 
3 octobre 1980) (1982). 240 F. 
F. Cuq, Télédétection du littoral saintongeais. Méthodes de traitement et inter- 
prétation d'images satellitaires (1 983). 90 F. 
C. Pellegrini, Que ma joie demeure : roman dionysiaque ? (1984). 60 F. 
Le pamphlet en France au XVIe siècle. Cahiers V. L .  Saulnier, 1 (1983). 120 F. 
Mélanges de Langue et de Littérature française offerts à P. Larthomas (1985). 
180 F. 
Traditions polémiques. Cahiers V. L .  Saulnier, 2 (1985). 75 F. 

(*) Les commandes doivent être adressées au Secrétariat de la Collection de l'École 
Normale Supérieure de Jeunes Filles : 48, boulevard Jourdan, 75690 Paris Cedex 14. 
Le règlement se fait soit par virement au compte courant postal de M"' l'Intendante de 
1'E.N.S.J.F. : C.C.P. 9 131 66 C, soit par chèque bancaire à l'ordre de Mme l'Intendante 
de 1'E.N.S.J.F. 



Collection de l’École Normale Supérieure de Jeunes Filles 

no 27 

Cahiers V. L. Saulnier 
2 

Centre V. L. Sauinier, 
Université de Paris-Sorbonne, 

École Normale Supérieure de Jeunes Filles 

TRADITIONS 
POLÉMIQUES 

Ouvrage publié avec le concours 
du Centre National des Lettres 

48, boulevard Jourdan, 75690 Paris Cedex 14 
1984 



Tous droits de traduction, de reproduction et d’adaptation réservés 
pour tous les pays, y compris l’U.R.S.S. 

I. S .B.N. 2-85929-020-6 
I.S.S.N. 0760-4513 

O École Normale Supérieure de Jeunes Filles, 1985. 



AVANT-PROPOS 

Le second Cahier V. L. Saulnier s’est voulu l’écho du premier. A vrai 
dire, puisqu’il propose les Actes du Colloque du Centre V. L. Saulnier, 
c’est le colloque de 1984 qui a été la suite et, nous l’espérons, le com- 
plément du colloque de 1983. 

En 1983, nous avions abordé un genre quasi exclu jusqu’ici des étu- 
des littéraires et qui semblait le fief des seuls historiens : le pamphlet, et 
plus précisément les pamphlets si divers qui ont foisonné pendant les 
troubles religieux du X V I ~  siècle. Mais était-ce bien un genre qui se défi- 
nissait à travers leur diversité ? A voir rassemblées les études qui en 
traitaient, M. Carrier en a jugé autrement et a conclu qu’il s’agissait 
bien plutôt d’un (( ton D, le (( ton de la passion ». 

I1 faut avouer que le genre, si genre il y a, est polymorphe. Tout lui 
est bon : vers ou prose, discours ou dialogue, brièveté étymologique du 
libelle de circonstance ou lente progression du traité politique. 

En 1984, nous avons choisi une perspective et un titre qui puissent 
convenir aux mouvantes frontières d’une définition si paradoxale ; ces 
Traditions polémiques, nous avons souhaité les apprécier hors des 
strictes limites temporelles qui avaient été les nôtres l’an dernier et 
rechercher s’il y avait quelque permanence dans ces métamorphoses. 
Les événements, les protagonistes changent, mais qu’en était-il des 
intentions et des moyens de la polémique ? Prenant pour objet de leur 
réflexion des textes différents par leur nature, leur date et leur public, 
les auteurs des communications se sont intéressés à l’histoire des idées 
comme à l’évolution de la langue, à la connaissance des a destina- 
taires >) comme aux jeux de l’écriture. Grâce à leur concours, le volume 
que nous proposons aujourd’hui peut ainsi passer du Moyen Age au 
début du X V I I ~  siècle, de Jean de Meun à Pierre de L’Estoile et à 
Étienne Pasquier : à travers cette diversité, et tandis que la matière ou 
la portée des polémiques change avec les circonstances qui les inspirent, 
on verra peut-être, dans la similitude des procédés ou des formes, surgir 
des traditions que l’on n’attendait pas. 

C’est un dix-septiémiste parmi les plus éminents, le maître des 
études pascaliennes, qui a bien voulu tirer les conclusions de cette jour- 
née. Qu’il en soit ici très vivement et respectueusement remercié. 

NICOLE CAZAURAN 





JEAN DE MEUN ET LA QUERELLE 
DE L’UNIVERSITÉ DE PARIS : 

DU LIBELLE AU LIVRE 

I1 est important de pouvoir dater la continuation, par Jean de 
Meun, du Roman de la Rose de Guillaume de Lorris. Une grande par- 
tie de notre édifice chronologique, pour la littérature du X I I I ~  siècle, 
repose sur cette pierre angulaire. Parmi les références qui permettent de 
situer Jean de Meun dans son contexte historique, les allusions à la 
polémique universitaire parisienne sont des plus précieuses. C’est un 
vaste sujet, déjà fort bien étudié, et que l’on ne saurait renouveler en 
un bref exposé I .  Je voudrais aborder aujourd’hui les problèmes de 
forme que posent les rapports entre les œuvres pamphlétaires et la com- 
position du roman allégorique. J’évoquerai, à cet effet, deux auteurs 
dont les œuvres jalonnent l’histoire de cette polémique, Guillaume de 
Saint-Amour et Rutebeuf. 

A la fin de l’année 1254 Guillaume de Saint-Amour, maître régent 
(professeur titulaire) d’une des douze chaires de théologie à Paris, se 
trouve à la tête de la résistance de ses collègues séculiers contre l’aug- 
mentation du nombre des chaires attribuées aux Ordres mendiants 2. 

Les Dominicains ont déjà deux maîtres, les Franciscains un seul, mais 
en voudraient bien un second. Depuis le Carême de 1253 les relations se 
sont aggravées. Quatre étudiants ont été attaqués par des N vigiles », 
l’un a été tué. L’université s’est mise en grève, mais les trois régents 
des deux Ordres réguliers ont refusé de s’y associer. Les vigiles sont 
châtiés (deux sont traînés dans les rues et pendus), mais l’université a 
renforcé ses défenses, notamment dans une lettre du 4 février 1254, et 
Guillaume a obtenu du Pape un soutien modéré. La situation change 
avec le retour de Louis IX le 7 septembre (il participait à la 7e croi- 
sade) : le roi, célèbre pour sa dévotion jugée souvent excessive, est très 

~ 

1. Voir notamment Jean Batany, Approches du Roman de la Rose », Paris, Bor- 

2. Tous ces faits’sont bien établis par M.-M. Dufeil, Guillaume de Saint-Amour et la 
das, 1973. 

polémique universitaire parisienne, 1250-1259, Paris, Picard, 1972. 



10 D. POIRION 

favorable aux Ordres mendiants. La mort du pape Innocent IV amène à 
la curie Alexandre IV, favorable également aux Mendiants sur lesquels 
il compte pour obtenir des informations et aussi une influence sur la 
politique parisienne. I1 jalonne de 90 bulles la pente savonneuse où il 
fait glisser l’université, cette fleur de l’Église, ce four où cuit le pain 
de l’intelligence », comme il l’écrit le 14 avril 1255 dans sa bulle Quasi 
lignum vite ’. 

Toutes ces disputes, en latin naturellement, sont régies par des prin- 
cipes philosophiques et des traditions formelles. Elles entrent dans le 
cadre d’institutions comme le quodlibet, et l’on répond à des questiones 
selon le schéma suivant : queritur utrum ... solutio (respondeo, dico). 
Entre la question et la réponse s’intercale, le cas échéant, une objec- 
tion : contra (dices). Bonaventure s’est illustré dans ce genre de perfor- 
mance, auquel il donne une certaine hauteur théologique, dans la ligne 
de son enseignement (lectiones et sermones). D’autres au contraire, 
comme Guillaume, en accentuent le caractère polémique. Ainsi dans son 
De quantitate eleemosyne (du montant de l’aumône) il soulève des diffi- 
cultés à coup de citations bibliques (quod sic), citant d’autres textes qui 
leur sont opposés (sed contra), reprenant les objections (si obicias) pour 
les réfuter. Outre le martèlement des citations évidemment tronquées, le 
style de Guillaume de Saint-Amour comporte une certaine dose d’ironie 
qu’il est difficile d’apprécier quantitatim. Cette ironie apparaît dès le 
titre d’une autre questio : De valido mendicanti, mendiant valable ou 
valide ? L’image du religieux bien portant et refusant de travailler se 
profile dans l’ambiguïté du texte. Un thème nouveau apparaît ici, dont 
la littérature satirique va s’emparer avec le succès que l’on connaît. 

Dans l’immédiat l’effet produit par ces disputationes dépendait de 
l’audience faite par les étudiants. Ils venaient à l’école où elles se 
tenaient parfois pour chahuter ; le pape critique les turbatores hostiles 
aux Frères, qui se plaignent d’être assiégés dans leurs couvents. Mais les 
notes prises servent à l’élaboration d’un traité, dans le cas qui nous 
occupe, le Tractatus brevis de periculis novissimorum temporum ex 
Scripturis sumptus ‘. L’ouvrage se présente comme une compilation de 
notes et de fiches (peut-être recueillies par une équipe), organisée en 
chapitres. Le thème directeur, auquel on rattache désormais le person- 
nage du prédicateur et du mendiant, est l’hypocrisie. Selon le traité ces 
Mendiants procèdent avec ruse ; par des paroles fourbes ils commencent 
à séduire les femmes et, grâce à elles, les maris, comme le Diable a 
d’abord séduit Ève, et puis par elle Adam. L’argument à cet égard déci- 
sif aura été l’habitude qu’ont ces gens de pénétrer dans les maisons, 
d’une part, et de recruter, en prétendant les arracher au péché, des 

3. Chartularium Universitatis parisiensis, éd. H .  Denifle et E. Chatelain, Paris, Dela- 

4. Guillaume de Saint-Amour, Opera omnia, éd. Alitophilus, Coutances, 1632. 
lain, 1889, I, no  247. 



JEAN DE MEUN 1 1  

femmes pour en faire des Béguines. En rapprochant les deux démarches 
on peut dire, comme Guillaume, qu’ils emmènent captives des petites 
femmes chargées de péchés : (( ... et captivas ducunt mulierculas onera- 
tas peccatis ... B ’. Ces petites femmes de Paris, qu’on confond avec 
celles, très hospitalières, du Pré-aux-Clercs, sont en fait les Béguines 
dont le Frère Prêcheur est dit (( amateur N (Beguinarum amator). Voilà 
trouvé le défaut de la cuirasse, car ces pécheresses-prêcheuses sont par- 
fois imprudemment associées à la vie conventuelle, comme à Beauvais 
dont Guillaume est chanoine, et donc bien informé. Mais la polémique 
ne se limite pas à des allusions grivoises. Elle se nourrit d’insultes et 
les Frères sont appelés voleurs, loups, faux prophètes (ch. VIII), ou 
gratifiés de quatorze péchés, ce qui est beaucoup, puisqu’ils sont 
(( . .. cupides, arrogants, blasphémateurs, ingrats, scélérats, durs, calom- 
niateurs, incontinents, traîtres, impudents, aveugles, enflés, charnels, 
violateurs et effracteurs de conscience », selon la traduction qu’en 
donne M.-M. Dufeil ‘. L’auteur du traité peut bien se défendre de viser 
qui que ce soit : (( Protestamur ab initio quod omnia, quae hic ad cau- 
telam et instructionem Ecclesiae universae, non contra personam ali- 
quam, nec contra statum aliquem per Ecclesiam approbatum, sed con- 
tra peccata malorum, et pericula Ecclesiae generalis dicturi sumus ». I1 
est encore plus difficile à Guillaume que plus tard à l’auteur du Tar- 
tuffe de faire admettre la distinction. En tout cas nous n’atteignons pas 
la hauteur d’un traité moral ; d’autant moins que les allusions au scan- 
dale de I’Evangelium Eternum, cette œuvre Joachimite remise à l’ordre 
du jour en 1254 par l’lntroductorius de Gérard de Borgo, situent par- 
faitement le pamphlet dans l’actualité la plus brûlante. On ne brûlera 
pas pourtant ce nouvel Évangile, condamné en octobre 1255, mais le De 
periculis lui-même, qui connaît cinq rédactions de mars à octobre 1256. 
Malgré cet arrêt de la bulle Pontifex maximus, inspirée par Thomas 
d’Aquin (Contra impugnantes), on continuera de copier le pamphlet de 
Guillaume, qui a touché une corde sensible, ce qu’il paie de son exil à 
Saint-Amour à partir d’octobre 1257. D’autres vont reprendre la lutte 
et orchestrer le thème satirique par lui trouvé. 

Le poète Rutebeuf transforme la polémique, rédigeant à partir de 
1257 des pamphlets en français et en vers. C’est encore M.-M. Dufeil 
qui, corrigeant ou précisant des hypothèses antérieures, notamment 
celles d’E. Faral et J. Bastin, aide à comprendre l’ordre chronologique 
et les circonstances des divers poèmes ’. Dans l’ensemble le poète se sert 
de la tradition jongleresque de la complainte, genre qui se prête à la 
diffusion orale, avec son rythme et ses rimes ; mais il en varie la for- 
mule, mimant tantôt la rengaine populaire, tantôt le grand style des ser- 

5 .  Opera omnia, Tractatus, chap. V, p. 32. 
6 .  Guillaume de Saint-Amour, p. 212, n. 91. 
I. @uvres complètes de Rutebeuf, 2 vol., Paris, Picard, 1969. 



12 D. POIRION 

mons et de la déploration funèbre. Ces exercices de style, qui pour nous 
ont plus d’intérêt que la propagande dont ils sont porteurs, attestent 
que l’effort poétique transcende la fonction polémique. Mais l’écriture 
trouve sa force dans le combat (quelle qu’en soit la cause) et sa nuance 
dans la plainte ou le rire. Le relais polémique est au début évident dans 
l’œuvre de Rutebeuf. Son sermon en vers Du Pharisien (7 mars 1257) 
reprend un sermon de Guillaume de Saint-Amour De Pharisaeo 
(13 août 1256) avec la même confusion volontaire entre le pharisien et 
l’hypocrite. Le Dit de Guillaume de Saint-Amour (23 octobre 1257) se 
présente, dans le prolongement de la condamnation du maître par le 
Pape, comme un appel à l’opinion et une requête devant son juge- 
ment : 

Oiez, prelat et prince et roi, 
La desreson et le desroi 
C’on a fet a mestre Guillaume ... * 

La Complainte de Guillaume (printemps 1258) se présente comme une 
prosopopée de Sainte Yglise déplorant dans les formes de l’oraison 
funèbre l’abandon de Guillaume par ses collègues de l’université. Après 
une citation des Lamentations de Jérémie, c’est le cri de douleur : 

Ahi ! Ahi ! 
Com sont li mien mort et trahi 
Et por la verité haï 
Sanz jugement. (v. 22-25) 

Suit le reproche et l’appel à la conscience publique : 

Hé ! arcien, 
Decretistre, fisicien, 
Et vous la gent Justinien 
Et autre preudomme ancien, 
Comment souffrez en tel lien 
Mestre Guillaume, 
Qui por moi fist de teste hiaume ? (v. 40-46) 

Mais les Facultés de Paris n’ont pas bougé, et la poésie s’en prend 
directement à ces grands corps, avec une virulence héritée du maître. 
C’est à lui aussi que le poète doit la doctrine qui anime la colère et la 
révolte, c’est-à-dire l’idéal de vérité dont il regrette l’agonie, puisqu’elle 
a fait son testament : 

Quar Verité a fet son lais ... (v. 71) 

Et le triomphe des vices sur les vertus trahit une morale combinant 
l’influence du maître à une imagination allégorique d’un ton nouveau : 

8. Éd. citée, p. 260, v.  40-45. 



JEAN DE MEUN 13 

Morte est Pitiez 
Et Charitez et Amistiez ; 
Fors du regne les ont getiez 
Ypocrisie 
Et Vaine Gloire et Tricherie 
Et Faus Samblant et dame Envie 
Qui tout enflame. (v. 73-79) 

L’Église se plaint donc à Fortune, motif plus littéraire, moins conforme 
à la tradition des pamphlets, car il démobilise : 

Ha ! Fortune, chose legiere 
Qui oins devant et poins derriere, 
Comme es marrastre ! (v. 108-110) 

Et l’oraison finale confirme le modèle ici parodié : 

Or prions donques Jhesucrist 
Que cestui mete en son escrit 
Et en son regne. (v. 189-191) 

L’importance de ce poème, assurant la transition entre les pamphlets 
latins et la grande satire morale, apparaîtra avec l’utilisation qu’en fera 
Jean de Meun. Mais Rutebeuf reste très près de la bataille, avec les 
dangers qu’elle comporte et que mesure un poète, sans doute moins vul- 
nérable que Guillaume de Saint-Amour, car ses chansons volent de 
bouche en bouche ou courent sous le manteau, mais néanmoins exposé 
à la condamnation du pape. Celui-ci, en effet, dénonce le 26 juin 1259 
des écrits qui semblent émaner notamment de celui-là : (( ... libellos 
famosos in infamiam et detractionem eorumdem Fratrum ab eorum 
emulis in litterali et vulgari sermone necnon ritmis et cantilenis indecen- 
tibus de novo ut dicitur editos )) [des libelles répandus par leurs 
émules qui diffament et dénigrent les Frères, en latin ou en français, 
parfois en vers et en musique, poèmes inconvenants, récemment, dit-on, 
mis en circulation]. En tout cas Rutebeuf accuse le coup et réagit dans 
le dit Des Règles, dénonçant la censure que le Pape et les Ordres exer- 
cent sur les écrits : 

Puis qu’il covient verité tere, 
De parler n’ai je més que fere. 
Verité ai dite en mains leus : 
Or est li dires pereilleus 
A cels qui n’aiment verité ... (v. 1-5) 

Voilà donc le poète en conflit ouvert avec l’évêque de Paris, conflit qui 
durera jusqu’en 1263. En attendant, c’est bien la logique du pamphlet 

9. Chartularium, no 342. 



14 D. POIRION 

universitaire qui explique le développement de l’œuvre poétique et sa 
chronologie. Quant à sa forme elle relève de la parodie, de l’imitation 
ludique, car dans ses poèmes on retrouve tous les genres susceptibles de 
servir un projet satirique. Cette gamme d’effets va du combat allégo- 
rique (Bataille des Vices et des Vertus d’avril 1260) au Roman de 
Renart (Renart le Bestourné de 1260)’ au fabliau (Frère Denise) et à la 
chanson populaire avec refrain (Chanson des Ordres, 1261) : 

Beguines avons mont 
Qui larges robes ont ; 
Desouz les robes font 
Ce que pas ne vous di, 
Papelart et beguin 
Ont le siecle honi. (v. 61-66) 

On voit qu’un argument du Tractatus est en voie de faire fortune ! En 
passant de l’atelier érudit et austère de Guillaume de Saint-Amour à 
celui, tout en finesse, de Rutebeuf, la polémique reçoit voix et figures 
qui l’animent et lui donnent vie. Elle n’a guère plus de logique que les 
alignements de citations scripturaires dont elle s’est débarrassée et qui 
aujourd’hui nous assomment chez Guillaume de Saint-Amour, mais elle 
a gagné la légèreté et l’intensité que donnent à la fois l’usage délirant 
de la grammaire, l’application hardie des ornements de la rhétorique, et 
surtout la vision concrète et dramatique des rapports humains. I1 y a là 
une esthétique du desroi, du dérangement, du descort, du désaccord, 
qui remonte au répertoire des troubadours et qui, s’inspirant du métier 
des jongleurs, passe sans arrêt du grand style épique à la raillerie mas- 
quée. C’est alors que, dans le genre de la satire, grâce à la verve polé- 
mique, la littérarité passe du latin, que le Pape qualifie encore de litte- 
ralis, à ce domaine du langage qualifié par lui de vulgaris. En même 
temps se consolide la thématique nouvelle de la satire avec la dénoncia- 
tion de l’hypocrisie et l’exploitation de motifs qui font rire, comme 
celui des services rendus aux Frères par les Béguines : 

Li Barré sont prés des Beguines, 
Set vint en ont a lor voisines : 
Ne lor faut que passer la porte ... (Les Ordres de Paris, v. 25-27) 

[Ides Carmes habitent près des Béguines, ils en ont cent quarante 
comme voisines : ils n’ont qu’à passer la porte]. Encore les plaisanteries 
de ce genie sont-elles mal supportées par Louis IX : 

Mais n’en dites se bien non : 
Li roix no sofferroit mie. (Des Beguines, v. 19-20) 

Ce roi, le Pape et les Ordres vont avoir raison, momentanément, de 
leurs adversaires et Rutebeuf en 1263, après sept ans de lutte, est con- 



JEAN DE MEUN 15 

traint au repentir ; le Miracle, les vies de saintes et les chansons de croi- 
sade succèdent aux pamphlets, dans une conversion que les poèmes de 
l’infortune nous expliquent à leur manière : 

J’ai fet au cors sa volenté, 
J’ai fet rimes et s’ai chanté 
Sor les uns por aus autres plere ... (La Mort, v. 37-39) 

[J’ai obei au désir charnel, j’ai écrit des poèmes et je les ai chantés, me 
moquant des uns pour plaire aux autres]. Contraint par la misère le 
poète change de camp, de public et de style. 

Quelques années plus tard Jean de Meun reprend cette lutte qui 
s’éternisera, non sans changer de sens, car il ne s’agira pas toujours de 
s’opposer à un Bonaventure ou un Thomas d’Aquin. Incorporant la 
matière accumulée par Guillaume de Saint-Amour et Rutebeuf, le clerc 
parisien va composer son immense construction allégorique sous la 
forme d’une suite au Roman de la Rose, de Guillaume de Lorris. 
L’abondante utilisation que Jean de Meun fait de cette matière s’expli- 
que d’une part en raison de la situation universitaire vers 1269-1270, 
d’autre part en fonction de la démonstration poursuivie dans son 
ouvrage. Dirons-nous que ce livre est simplement un cadre commode 
pour disposer une série de pamphlets comme des machines de guerre le 
long d’un rempart, ou qu’au contraire les pamphlets servent d’aliment, 
d’élément au programme didactique et érotique ? En faveur de cette 
seconde hypothèse il convient d’évoquer la fonction essentielle remplie 
par le personnage de Faux Semblant dans la progression de l’action 
allégorique et de la démonstration dialectique. Ce personnage est 
emprunté à la Complainte Guillaume composée par Rutebeuf, où il 
figure, dans le passage que nous citions plus haut, l’hypocrisie. Au 
moment où Jean de Meun reprend le récit de Guillaume de Lorris, 
l’amoureux est tenu à l’écart de Bel Accueil par un dispositif défensif, 
un barrage militaire qui semble insurmontable. Faux Semblant est ingé- 
nieusement introduit dans le Roman de la Rose pour débioquer le 
système du désir et permettre la séduction. Faux Semblant fait taire la 
médisance en coupant la langue à Male Bouche, qui gardait une porte. 
Ainsi une certaine dose d’hypocrisie dans la quête amoureuse est néces- 
saire pour vaincre la peur du qu’en dira-t-on. 

On peut ici s’arrêter un instant pour évoquer la force de cette dia- 
lectique où intervient l’hypocrisie. Remarquons d’abord la compétence 
de Jean de Meun en logique, et le rôle qu’il lui fait tenir dans la dispu- 
tatio. 11 cite les traités d’Aristote comme le De sophisticis elenchis, jus- 
tement dans un discours de Faux Semblant. La composition de l’œuvre, 
dans son ensemble, obéit à un plan dialectique qui permet de passer en 
revue et d’essayer les opinions contraires. Le moment où intervient 
Faux Semblant est celui du doute, de l’incertitude : depuis l’interven- 
tion d’Ami la démonstration dépasse le simple conflit d’Amour et de 



16 D. POIRION 

Raison pour envisager diverses expériences. En fait ce recours au men- 
songe prépare un nouveau renversement, non sans un détour par la ruse 
de la Vieille, avec un retour au Bien que prêchent Nature et Genius. 
L’éducation de l’amoureux passe par l’expérience du Mal. 

Cette dialectique, dont il faudrait vérifier le mécanisme dans le 
détail, est secondée par toutes les ressources de la rhétorique. Celle-ci 
apparaît à l’œuvre dans le premier sermon de Faux Semblant : 

Baron, entendez ma sentence. 
Qui Faus Semblant vodra connoistre, 
Si le quiere au siecle ou en cloistre ... (v. 10976-10978) l o  

Ce discours permet au personnage de se définir, s’identifiant avec les 
faux religieux : 

G’entent des faus religieus, 
des felons, des malicieus, 
qui I’abit en veulent vestir ... (v. 10993-10995) 

On retrouve dans ses propos des images qui ont pu servir aux prédéces- 
seurs de Jean de Meun pour attaquer l’hypocrisie des Religieux, le texte 
tirant une épreuve positive de ce que la polémique avait donné en néga- 
tif. Après ce sermon, son amplification oratoire (v. 11061-1 1946) per- 
met d’introduire toutes sortes de gloses, et naturellement bien des traits 
empruntés au De Periculis : l’édition Lecoy relève 25 emprunts dans ce 
seul passage. 

La polémique ne disparaît pas sous l’allégorie et son affabulation 
dialectique. La conciliation des deux se fait par le maniement subtil de 
l’ironie. Faux Semblant est ce qu’il n’est pas, ou plus exactement il dit 
le contraire de ce qu’il prétend dire, car sa profession de foi hypocrite, 
se donnant pour telle, se dénonce en même temps qu’elle se définit. 
L’ironie du personnage marque une évolution par rapport à Renart, 
image du trompeur cynique bravant la cour du roi Noble. Faux Sem- 
blant est par définition le personnage masqué, mais qui laisse de temps 
en temps passer la vérité sous le masque. I1 était difficile, vu l’ampleur 
de ses discours, de compter sur le seul contexte pour faire ressortir 
l’ironie. Amour intervient cependant pour rappeler la vérité et rétablir 
la distance avec ce personnage, rompant le charme : 

Quan qu’ainsinc Faus Semblant sermone, 
Amors de rechief l’aresone 
et dit en rompant sa parole 
ausinc con s’el fust fausse ou fole : 
N Qu’est ce, deable, es tu effrontez ? n (v. 11053-11057) 

10. Guillaume de Lorris et Jean de Meun, Le Roman de lu Rose, publié par Félix 
Lecoy, 3 vol., Paris, Champion, 1965-1970. 



JEAN DE MEUN 17 

Intervention qui a pour effet de relancer l’évocation agressive des 
Ordres mendiants. Autre exemple un peu plus loin : 

Di nous plus especiaument 
conment tu serz desloiaument ... (v. 11197-11198) 

Ce qui renverse la cohérence de l’hypocrite : 

tu sembles estre uns sainz hermites. 
- C’est voirs, mes je sui ypocrites. (v. 11201-11202) 

Double vérité qui ne manque pas d’être troublante, comme l’autodéfini- 
tion accusatrice : 

Je sui des vallez Antecrit, 
des larrons don il est escrit 
qu’il ont habit de sainteé 
et vivent en tel fainteé. (v. 11683-11686) 

Dans le jeu de l’ironie bientôt se fait sentir la passion mal contenue de 
l’auteur et, contre toute vraisemblance, le personnage parle de lui-même 
et des siens avec toute l’agressivité de la polémique : 

Ja ne les connoistrez aus robes, 
li faus treïstres pleins de lobes. (v. 11757-11758) 

Le retour au vrai style ironique se fait avec la conclusion de l’entourage 
d’Amours : 

Li dex sorrit de la merveille, 
chascun s’en rit et s’en merveille, 
et dient : (( Ci a biau sergent, 
ou bien se doivent fier gent ! )) (v. 11947-11950) 

A chacun son rire : celui de Rutebeuf différait beaucoup de celui de 
Guillaume ; celui de Jean de Meun se distingue des deux ; on est tenté 
de le qualifier d’épique. 

Quant à la pensée, le passage du pamphlet au livre maintient pour 
l’essentiel la critique des Ordres mendiants (ce qui est peu intéressant 
pour un art d’aimer), mais surtout la dénonciation de ce vice de la pen- 
sée qu’est le sophisme, ce qui importe à un ouvrage philosophique. 
Jean de Meun qui cite, nous l’avons vu, le traité d’Aristote enseignant 
les treize catégories de raisonnement sophistique (le traité est au pro- 
gramme des Facultés des Arts) donne pour exemple de sophisme : (( cist 
a robe religieuse, donques est il religieus N (v. 11024-11025). A quoi 
s’oppose la sagesse populaire : (( la robe ne fet pas le moine D (v. 11028). 
Un lien est établi entre la méthode et le personnage, entre le raisonne- 
ment pervers et le groupe social que l’on veut discréditer. Mais la critique 
du sophisme déborde, chez Jean de Meun, la tradition du pamphlet 



18 D. POIRION 

contre les Ordres. Ainsi la coquetterie des femmes qui dissimulent leur 
laideur était par lui assimilée à un sophisme, non sans une comparaison 
injurieuse aux fleurs couvrant le fumier (v. 8884-8900). Chez Jean de 
Meun la polémique est donc au service d’un idéal qu’il oppose à la 
sophistique ; on peut appeler cet idéal, qu’illustrent plusieurs références 
élogieuses à Socrate, philosophique. Nous avons là un approfondisse- 
ment d’une cause qui pouvait paraître, à l’inverse, fort éloignée de la 
philosophie et souvent proche, chez Guillaume de Saint-Amour, de la 
sophistique. Mais chez Jean de Meun la dénonciation des Mendiants 
s’intègre à une démonstration qui remplit toute la deuxième partie de 
l’œuvre, depuis le discours d’Ami jusqu’à la fin du discours de la 
Vieille, pour trahir l’impuissance d’une dialectique perverse. Le rire 
amer et sarcastique, qui marque ces épisodes, accompagne la dénoncia- 
tion de vices masqués, la manifestation de l’instinct sexuel mal réprimé, 
la révélation de la libido féminine jusqu’alors ignorée ou niée par la 
courtoisie. Ce qui était un motif accessoire chez Guillaume de Saint- 
Amour, avec l’affaire des Béguines, est devenu dans la continuation de 
l’Art d’aimer un problème central, Le regard ironique que Jean de Meun 
jette sur cette réalité humaine ainsi déformée est le regard oblique de 
Socrate. La troisième partie de son ouvrage, débarrassée des sophismes, 
peut alors accéder aux véritables problèmes philosophiques, ceux que 
posent les rapports de Nature avec Dieu, de l’amour avec la vie. 

I1 reste à saisir, dans cette dénonciation du mal qui relie Jean de 
Meun à la tradition inaugurée par Guillaume de Saint-Amour, son ori- 
ginalité spirituelle. Or quand on compare les passages où Jean de Meun 
fait des emprunts au pamphlétaire, on remarque qu’il se réfère au texte 
original, par delà les citations tronquées. Ainsi là où Guillaume disait, 
en parlant des Apôtres : arte sua licita victum quaerebant, quando 
unde viverent non habebant H (De Periculis, p. 50), Jean de Meun pré- 
cise : 

De leur labor, ne plus ne mains, 
retenoient leur soustenance 
et vivoient en pacience ; 
et se remenant an avoient, 
aus autres povres le donoient. (v. 11280-11284) 

Une nuance plus évangélique s’est ici introduite qui nous fait deviner 
l’authenticité à la fois religieuse et philosophique de sa pensée. C’est un 
homme de vérité pour qui l’hypocrisie n’est pas seulement, comme pour 
le pamphlétaire, un ennemi d’occasion, mais un mal fondamental. 

Cet esprit de vérité, dont on a pu contester qu’il fût bien inspiré 
chez Guillaume de Saint-Amour, et par voie de conséquence chez Rute- 
beuf, dans la mesure où la cause des maîtres séculiers apparaît comme 
égoïste, s’épanouit chez Jean de Meun à la lumière de sa culture et de 
son inspiration déjà préhumanistes. I1 a dû écrire alors que la querelle 



JEAN DE MEUN 19 

de l’université de Paris reprenait, en 1269-1270. Certains passages des 
discours de Raison et surtout de Nature répondent philosophiquement 
et chrétiennement à la condamnation par l’évêque Étienne Tempier de 
13 propositions, le 10 décembre 1270. Elle ne pouvait le gêner dans la 
mesure où il se rattache, plutôt qu’à Aristote dont le rasoir lui sert à 
tondre les mauvais moines, au platonisme chartrain d’Alain de Lille. 
Mais ce qui devait l’arrêter, c’est la condamnation des 219 propositions 
le 7 mars 1277, qui marque un tournant dans la vie intellectuelle, la fin 
d’une époque où se sont resserrés les liens entre la littérature et l’uni- 
versité de Paris. Dès cette époque, en effet, le principe essentiel de la 
tradition universitaire s’affirmait, dans les pamphlets comme dans les 
livres, comme la lutte pour la vérité contre l’hypocrisie. De cette tradi- 
tion, l’université qui doit son nom à Robert de Sorbon n’a donc rien à 
renier. 

DANIEL POIRION 





PAMPHLETS GALLICANS 
ET ANTIPAPISTES (1510-1513) : 

DE LA CHASSE DU CERF DES CERFS 
DE GRINGORE AU JULIUS EXCL USUS D’ÉRASME 

Dans un petit in-12 anonyme de la fin du X V I I ~  siècle, dont nous 
savons que l’auteur est Eustache Le Noble, et qui est intitulé Le Bou- 
clier de la France, ou Les sentimens de Gerson et des Canonistes, tou- 
chant les Differens des Roys de France avec les Papes, on lit ceci dès 
les premières lignes I : 

Lorsque pour le malheur de l’Église, il arrive des démélez entre les 
Papes et les Rois de France, comme il y en avoit sous les règnes de 
Philippes Auguste, de Philippes le Bel et de Louis XII, et depuis 
encore sous Henry III et Henry IV par la faveur publique que les 
Pontifes donnèrent à la ligue, pour ôter la couronne aux légitimes suc- 
cesseurs sous un faux prétexte de religion, il se trouve dans 1’Estat de 
trois sortes d’esprit : les uns imbus du poison de l’hérésie, ou du liber- 
tinage, n’ont aucun respect pour le Saint Siège, et par une haine 
inconsidérée contre Rome, dénient la juste autorité qu’a le Pape, tant 
de droit divin que de droit positif ; les autres sont opposez, soit par 
l’imbécilité d’une conscience trop timorée, soit qu’ils se soient laissé 
prévenir des illusions de la doctrine des Canonistes Italiens modernes, 
ou que des intérets particuliers les attachent trop servilement au Pape, 
trouvent de mauvais scrupules pour ne point entrer dans de bons sen- 
timents, et donnent au Siège de Rome beaucoup plus qu’il ne luy 
appartient, en confondant les tributs du Chef ministeriel qui est le 
Pape, avec ceux du Chef essentiel qui est Jesus-Christ ; et enfin la 
troisième sorte d’esprits sont les véritables Chrétiens et les sages poli- 
tiques, qui prennent le milieu entre ces deux extremitez, et qui renfer- 
ment la plénitude de puissance du Saint Siège dans les bornes légitimes 
que Jesus-Christ luy a données, et sans se départir des profonds res- 
pects dûs au premier des Évêques, au successeur de S. Pierre, et au 
Chef ministeriel de l’Église, ils s’opposent avec vigueur aux entreprises 
injustes que la colère, l’interest, la vengeance et les autres mouvements 
humains luy inspirent, pour faire un plus visible de son autorité ... 

1. A Cologne, chez Jean Sambix le Jeune, 1691. En exergue, sur la page de titre : 
(( Reddite quae sunt Caesaris Caesari, et quae sunt Dei Deo. )) 



22 J.  C. MARGOLIN 

Si, partant de ce texte rédigé par un canoniste gallican du règne de 
Louis XIV, on remonte à près de deux siècles plus haut - à l’époque 
qu’il désigne précisément comme celle de Louis XII - et que l’on exa- 
mine d’un regard critique tout à la fois la complexe constellation politique 
des années 15 10-1 5 13, des documents d’archives, des textes empruntés à 
la fois aux théories conciliaristes et aux théories papalistes - comme le 
De comparatione authoritatis Papae et Concilii du Cardinal Cajetan, 
qui date de 1511 -, on est pris d’une sorte de vertige devant la multi- 
plicité des positions doctrinales, souvent gauchies par les sentiments ou 
les intérêts particuliers de leurs défenseurs, par les réactions violentes 
suscitées par la personnalité du pape Jules II, ses actions ou ses exac- 
tions, le servile attachement de certains à la politique française, indé- 
pendamment de toute théorie juridique ou canoniste, ou la critique 
mesurée, qui correspond en gros à la troisième voie, cette (( via media )) 

évoquée à la page 4 du Bouclier de la France. 
De cette troisième voie, je ferais volontiers de Guillaume Budé, dans 

les années qui nous intéressent et où il composait son De Asse *, un 
bon représentant. Clairement conscient du caractère désastreux de la 
politique intérieure et extérieure de Louis XII, en fin de règne, et mal- 
gré son loyalisme et son patriotisme indéfectible - je dirais volontiers : 
à cause de lui -, il n’a pas de mots assez durs pour critiquer I’organi- 
sation, et bientôt l’échec du concile gallican de Pise. Mais, s’il se situe 
à l’opposé d’un Claude de Seyssel, auteur des Louenges du Roy 
Louis XZZe 3, ou d’un Fausto Andrelini 4, ce poeta regius atque regi- 
neus D qui se croit obligé d’encenser le souverain, son maître, qui lui 
assure une pension annuelle et une chaire publique de poésie, il 
n’éprouve pas davantage de sympathie pour le pape guerrier Jules II. 
Aussi adopte-t-il une position éloignée des extrêmes ou de tout mani- 
chéisme politique simpliste : le pape n’est-il pas malgré tout le c père N 
spirituel des Français et du (( Très chrétien N Roi de France ? 

Dieux du Ciel, quel illustre, quel splendide fait d’armes ç’aura été 
et combien mémorable aux yeux de la postérité que ... des enfants 
aient été amenés à s’attaquer à leur père ! Un père oublieux de ses 
devoirs, sans doute, mais leur père, après tout ! Ah! quel beau specta- 
cle de voir la plus pieuse des nations attaquer la suprême citadelle et le 
siège de la religion, et à cause de ce sacrilège, de voir la majesté d’un 
illustrissime royaume et tout un passé exhalant l’orgueil s’écrouler sou- 

2. I1 est publié à Paris, chez Josse Bade, le 15 mars 1515 (« ad Idus Martias MDXIIII, 

3. Paris, 1508. 
4. Voir Wilfred P. Mustard, The Eclogues of Faustus Andrelinus und Joannes Arnol- 

letus, Baltimore, Johns Hopkins Press, 1912 ; et la monographie de Godelieve Tournoy- 
Thoen, P.  Faustus Andrelinus Foroliviensis. Leven, Werk en kritische geannoterde Editie 
van de (( Liviu », 2 vol., Brepols, 1979. 

5. Ainsi que le désignait Érasme dans une édition de ses Adages (vers 1518) : ad. 
1168. 

a s t .  D ) .  



PAMPHLETS GALLICANS 23 

dain par la volonté de Dieu, en sorte que les Français refoulant 
l’aigrette de leur impavidité, passaient à leurs propres yeux pour des 
lièvres casqués et mettaient plus d’espoir dans leurs éperons que dans 
leurs épées ... 

En entr’ouvrant maintenant le dossier des pamphlets que j’ai intitu- 
lés audacieusement gallicans et antipapistes pour qualifier des textes de 
prose ou de poésie des années 1510-1513 dans lesquels l’agressivité ver- 
bale à l’égard de la personne du pape - mais non de l’institution 
romaine - exprime ou sous-entend souvent une approbation de la poli- 
tique extérieure et religieuse de Louis XII, je voudrais faire une remarque 
liminaire : s’il est vrai que les pamphlets d’un Pierre Gringore ’, qui 
visent Jules II - l’Entreprise de Venise ’, la Chasse du Cerf des 
Cerfs 9 ,  l’Espoir de Paix lo, ou la Moralité I ’  -, ont une face positive 
et gallicane, il est beaucoup plus douteux que le Julius exclusus, très 
généralement attribué à Érasme lZ, et d’un anti-papisme inouï (au sens 
propre), doive être enrôlé, comme certains l’ont fait, dans la liste des 
écrits gallicans de la fin du règne de Louis XII. Sujet de l’Empereur 
entretenant avec la France et sa politique des relations qui varieront sui- 
vant les circonstances et parfois - disons-le - suivant ses intérêts, 
Érasme est beaucoup plus préoccupé par les problèmes de la réforme 
intérieure de l’Église, et la violence caricaturale de son opposition à 
Jules II peut poser le problème des rapports respectifs entre la papauté, 
le Concile général et l’assemblée des fidèles (« congregatio fidelium ») 1 3 ,  

elle ne pose pas celui du gallicanisme et de l’ultramontanisme. 
J’ai déjà prononcé les noms de trois écrivains appelés à comparaître 

dans le débat : le poète italien de Forli, Fausto Andrelini, qui vit en 
France depuis longtemps et qui enseignera à Paris jusqu’à sa mort (en 
mars 1518), entièrement dévoué - comme on l’a dit - à la monarchie 
française, et auquel certaines présomptions et quelques indices l 4  ont 

6. Ed. Gryphe, Lyon, 1542, p. 751. Ma traduction. 
7. Voir ses (Euvres complètes, éd. Ch. d’Héricault et A. de Montaiglon, Paris, 

P .  Jannet, 2 tomes, 1858. Voir aussi la monographie de Gringore par Charles Oulmont, 
Paris, Champion, 191 1. 

8. Op. cit., t. I ,  p. 145-156. 
9. Ibid., p. 157-167. 

10. Ibid., p. 169-184. 
11. Ibid., p. 244-269. Cette Moralité fait partie du Jeu du Prince des Sotz. 
12. Sur ce long débat (à propos duquel il conviendrait de citer, depuis un siècle envi- 

ron, les noms de Bocking, Pastor, P .  S. Allen, Hauser, Pineau, Ferguson, C. Stange, 
C. Reedijk, J. K. Sowards, J .  Tracy, R. Bainton, G. Tounoy, etc.), voir la plus récente 
mise au point de James McConica, (< Erasmus and the Julius », in The Pursuit of Holi- 
ness in Latin Medieval and Renaissance Religion, ed. Ch. Trinkaus, Leyde, 1974, p. 444- 
471 (surtout l’Appendice). 

13. Voir, parmi beaucoup d’autres études relatives à ces rapports : Karl Schatti, Erus- 
mus von Rotterdam und die romische Kurie, Bâle, 1954. 

14. Notamment les trois initiales F.A.F. interprétées comme (( Faustus Andrelinus 
Foroliviensis ». Voir une interprétation ingénieuse (mais incertaine) permettant d’appli- 
quer ces trois lettres à Erasme, par N. Van der Blom : (( F.A.F., Poeta Regius, l’auteur 
du Julius Exclusus D, in Moreana 29 (mars 1971), p. 5-11. 



24 J .  C. MARGOLIN 

même pu faire attribuer la paternité du Julius exclusus ; le poète fran- 
çais Pierre Gringore, dont Louis XII avalise le grand talent et la verve 
satirique dans sa politique contre Jules II ; Érasme ‘Ii enfin, ami intime 
du premier, connaissant et estimant selon toute vraisemblance le 
second 16, dont les Folles entreprises et surtout le Prince des Sots et la 
Mère Sotte ne sont pas sans rappeler sa Moria, qui commence tout 
juste sa (< tournée >) européenne. 

A la vérité, si nous rendons à Érasme la paternité du Julius exclu- 
sus e coelis, nous n’aurons guère à faire intervenir Fausto Andrelini ”. 
La plupart de ses œuvres - Livia seu Amores, Elegiarum Libri III, 
Bucolica, De moralibus et intellectualibus virtutibus, Hecatodistichon, 
Epistolae proverbiales et morales - concernent soit le lyrisme amou- 
reux soit le didactisme parémiologique et moralisant. Cependant ses 
Bucolica - qui comprennent douze Eclogae, dont les onze premières 
datent de 1496 environ I * ,  inspirées à la fois de Virgile et de son com- 
patriote et contemporain, le a second Mantouan D, Battista Spagnolo, 
dit Mantuanus, sont chargées d’allusions personnelles et ne dédaignent 
pas le tour satirique. En particulier la douzième Églogue 19, (( aegloga 
moralissima », où il tient le rôle de Corydon (vis-à-vis de Mopsus), un 
Corydon d’une cinquantaine d’années, où les regrets alternent avec 
l’espoir, églogue adressée à Louis XII. Aucun pamphlet dans tout cela. 
Si l’on veut connaître des échantillons de sa veine satirique, mieux vaut 
examiner son court poème de 1496 sur l’influence des astres et le triste 
état de la voirie parisienne - Querela Parhisiensis pavimenti ‘O - 
qu’il avait adressé à Budé, et qui avait fait le tour du cercle des huma- 
nistes parisiens. Mais il s’agit ici de facéties, de (( jocoseria )> ou de 
satire moqueuse à l’égard des astrologues et des édiles de la capitale. 
Les seuls exemples qui entrent vraiment dans le sujet qui nous occupe 
et où convient le terme propre de pamphlet sont deux épîtres latines, 
redécouvertes il y a quelques années par Madame Godelieve Tournoy- 
Thoen dans un manuscrit du Musée Condé de Chantilly, épîtres datant 
des années 1509-1511 ”, qu’Anne de Bretagne était censée écrire à son 
mari Louis XII, et où l’on peut lire des termes énergiques, spurca 
cloaca, pour désigner la cour romaine, au dernier tiers de la seconde 

15. Voir à ce sujet sa correspondance, éd. Allen, Oxford, 1906. 
16. I1 n’y a pas pourtant d’allusion directe à ce poète. 
17. Sur la chronologie de ces œuvres, voir Mustard, op. cit., p. 15. 
18. Elles ont été imprimées à Paris entre 1490 et 1507. 
19. Mustard, p. 57-66 et 83-87. 
20. Ce poème est cité par Ludwig Geiger, (( Publio Fausto Andrelini aus Forli », in 

21. (( Deux épîtres inédites de Fausto Andrelini et l’auteur du Julius exclusus », 
Vierteijahrs. f. Kultur und Litt. d.  Renaissance, I (1886), p. 535. 

Hurnanistica Lovaniensia, XVIII (1969), p. 43-75. 



PAMPHLETS GALLICANS 25 

épître 22. Qu’Andrelini ait été francophile et partisan de la politique de 
Charles VIII, de Louis XII et de François Ier, par conviction person- 
nelle - certains diront : surtout par intérêt et nécessité -, c’est évident. 
I1 est vrai que les initiales F.A.F. 23  sur une édition du Julius ont pu 
donner le change, mais elles sont sans rapport avec le nom de Faustus 
Andrelinus Foroliviensis. Quoi qu’il en soit, dans l’état de nos connais- 
sances sur cet auteur, approfondi récemment par Godelieve Tournoy, 
nous ne pourrons pas citer de lui un texte substantiel qui fasse directe- 
ment état du Synode de Lyon ou du Concile de Pise-Milan ou des prin- 
cipes sur lesquels reposait la politique religieuse de la France, toujours 
réglementée par la Pragmatique Sanction, à la veille du Concordat ; 
nous ne pouvons pas davantage nous appuyer sur un véritable pamphlet 
anti-papiste. 

Tournons-nous maintenant vers Pierre Gringore, en choisissant La 
Chasse du Cerf des Cerfs (automne 1510) comme étant, de toutes ses 
pièces, l’une de celles qui conviennent le plus parfaitement à l’illustra- 
tion de sa conviction double et complémentaire : gallicanisme, d’une 
part, anti-papisme, ou plus exactement, si l’on peut dire, antijulianisme, 
d’autre part. 

On connaît l’expression traditionnelle - servus servorum Dei, le ser- 
viteur des serviteurs de Dieu -, par laquelle les papes se désignaient 
eux-mêmes dans un élan d’humilité chrétienne 24. Le jeu de mots fondé 
sur la double homophonie (en latin comme en français) de cervus et 
servus, ou cerf et serf, qui constitue une première raillerie à l’égard du 
pape Jules II, suivant la meilleure mode humaniste, est susceptible de 
véhiculer maintes connotations. C’est lui qui donne ici, dès le titre 
même, le sens et le ton général de ce pamphlet versifié. De la même 
façon nous verrons bientôt comment le saint Pierre érasmien, qui 
monte la garde à la porte du Paradis, traduit les initiales P.M. (dési- 
gnation habituelle du Souverain Pontife, ou Pontifex Maximus) par 

Pestis Maxima ». L’expression (( cerf des cerfs D devait être assez 
connue à l’époque des Rhétoriqueurs pour que nous la retrouvions, 

22. Dans une c Epistre envoyée par feu Henri, roy d’Angleterre a Henry son fils huy- 
tiesme de ce nom )) (1512), l’auteur - Andrelini - dit, s’adressant aux Anglais : 

Ne voy tu point que le Pape a tort ? 
Je dis Pape, je ne scay par quel sort. 
Car il ne fait ce que deust faire un pape. 
Deust-il porter harnois en lieu de Chappe ? 

(cité par Oulmont, p. 231). 
23. Voir plus haut, n. 14. 
24. Depuis Grégoire IC‘. Expression fréquente aux vile et viiie siècles, ordinaire au xie, 

à peu près universelle au xiiie. Vers le milieu du xve siècle, elle est spécialement réservée 
aux bulles. Voir M. Quantin, art. Servus servorum du Dictionnaire raisonné de Diploma- 
tique. 



26 J. C. MARGOLIN 

sous une forme un peu différente, mais conservant toujours cette même 
homophonie, dans deux recueils anonymes de rébus picards 2 5  . 

La double lecture, littérale et allégorique, à laquelle nous devrons 
nous livrer ne s’impose pas seulement aux pamphlets, mais à la plupart 
des textes de cette époque. La métaphore - utilisant ou non le jeu de 
mots - ne constitue, dans ces pamphlets, que l’un des procédés de rhé- 
torique (dont le nombre est d’ailleurs théoriquement indéfini). Mais le 
fait de transformer par les mots et le style les alliances politiques et 
militaires contractées par le pape en une vaste chasse à courre, de méta- 
morphoser la guerre en un divertissement cruel à la mode, ou les théâ- 
tres d’opérations en emplacements déterminés sur une sorte d’échiquier, 
confère à l’ensemble du discours une dimension utopique ou allégorique 
qui sert parfaitement les intérêts politiques et les intentions polémiques 
du poète. Donc le Cerf des Cerfs H est allié aux Cerfs ruraux (les 
habitants des cantons suisses) et aux Cerfs marins (entendons les Véni- 
tiens), tandis que les Francs Veneurs (les Français) le poursuivent avec 
peu de conviction et encore moins de succès. On notera qu’après avoir 
dédié sa pièce à l’évêque de Cahors, Germain de Ganay, qui deviendra 
plus tard archevêque de Tours, Gringore, par une confusion qui ne doit 
rien au hasard, passe sans cesse de l’orthographe s de serf à c de cerf et 
réciproquement. Qui d’ailleurs pourrait avoir le moindre doute sur 
l’identité du héros : 

Le serf des serfs avoit teste mal née ; 
Mais elle estoit triplement couronnée, 
Et de poil blanc avoit couvert son corps 26.  

On sait que Jules II était septuagénaire et qu’il devait mourir en 
février 1513. Ce qui ne l’empêchait pas (( en la forêt mondaine transsi- 
toire D - on connaît le sens spirituel de l’adjectif mondain - de 
<( prendre, pour avoir gloire N 

Félicité, plaisir, soulas et joye ”. 

Peinture, donc, d’un animal qui a pris la tête de plusieurs bandes - 
les cerfs ruraux et marins - et qui va bientôt a quitter la forêt 
grasse », c’est-à-dire Bologne, Bologne la grasse, 

Soy retirant en son buisson espais : 
Tel est vaincu qui reffuse la paix”. 

Ainsi, retiré dans son fort, le cerf des cerfs provoque les princes - 
entendons les chasseurs -, paradoxe de la part d’un animal réputé 

25. Bibl. nat., Ms. fr. 5658 et 1600. 

27. V. 30. 
26. V. 37-39. 

28. V. 53-54. 



PAMPHLETS GALLICANS 27 

pour son pacifisme et sa douceur, et qui est au contraire accoutumé 
à être provoqué lui-même, pourchassé, rattrapé, dépecé ! Ici le para- 
doxe prend l’allure d’un scandale : scandale pour la raison, pour 
l’esprit ! On retrouve, comme dans les Folies entreprises ou la Sotie du 
Prince des Sotz et de la Mère sotte, le thème de la folie par excellence : 
celui du monde à l’envers. Mais tandis qu’il est souvent traité avec le 
sourire de la dérision et de l’ironie - celui de la satire de la Moria 
d’Érasme -, il est servi ici par des procédés plus rudes, par des termes 
plus âpres. Voici d’ailleurs, par une de ces métamorphoses coutumières 
aux pamphlétaires allégoristes, le serf transformé en sanglier : 

5 5  Le serf des serfz en septembre fist bruict 
Vers Saincte-Croix 29 ; desjà estoit en ruyt 
Comme un sanglier s’eschauffant contre l’homme, 
Et à frapper du pié prenoit deduyt ; 
Tant aspre estoit que, de jour et de nuyt, 
I1 ne prenoit aucun repos ne somme, 
De son dit pié les gens frappe, et assomme 
Chevaulx et chiens ; le pié qu’on deust baiser 
Veult de force et de rigueur user. 

60 

L’intérêt de ces vers quelque peu raboteux est dans la vision simulta- 
née du pape-guerrier, du pape-sanglier et du pape idéal (ou simplement 
adéquat à sa fonction de chef de la Chrétienté). En utilisant le lexème 
serf - il faudrait être sûr que l’intention du premier éditeur (d’après 
l’exemplaire de la Bibliothèque nationale 3 0 )  était bien celle de l’auteur 
- et en passant de l’image du sanglier frappant ses ennemis, animaux 
et humains, de son (( pied B à celle du (( pied )) qu’on deust baiser », 
Gringore produit un effet de contraste assez saisissant, même si le pro- 
cédé littéraire est un peu maladroit. 

Nous n’insisterons pas sur tous les épisodes de cette campagne mili- 
taire allégoriquement évoqués et sur le dernier vers de ces groupes de 
neuf décasyllabes qui incorpore au récit, selon la tradition médiévale 
des Rhétoriqueurs, quelque proverbe ou dict sentencieux : 

Grand deuil vient bien après petit soulas (92) ; 
En fin tout ung les povres et les riches (81) ; 
Notez mes mots : Aux sours ne fault deux messes (90) ; 
Les cerfz sans chief assez ayse on affolle (99) ; 
On doit batre le fer quant il est chault (108) ; 
Vieil serf usé est fort à attrapper (117), 
etc. 

La comparaison de ce serf (serviteur) si particulier de Dieu et du 
chef de toutes les bandes de cerfs ameutées tourne vite à l’avantage de 

29. Allusion a l’Exaltation de la Sainte Croix, fixée au 14 septembre. 
30. Une seule édition antérieure à celle du X I X ~  siècle : s.1.n.d. (1510), in-8” goth. de 

8 ff .  n. ch., fig. sur bois, Bibl. Nat., Rés. Ye 1319. 



28 J. C .  MARGOLIN 

l’animal. Que celui-ci, en la saison du rut, poursuive ses instincts natu- 
rels, c’est là chose parfaitement ordinaire. I1 en est de même de ce 
(( cerf des cerfs », dont la fureur ne peut guère s’expliquer autrement. 
Mais il y a mieux - ou pire - avec cet animal qui porte la tiare ; c’est 
qu’il agit par ruse ou <( cautèle )) (l’un des traits par lesquels Jules II a 
très souvent été noté d’infamie) : 

Bien est des cerfz qui, à droit ou à tort, 
S’entretuent par leur cruel effort, 
En la saison qu’en ruyt on les appelle ; 
Mais ilz ne font point les mors par cautelle 
Comme ce serf ; veneurs, or y pensez : 
Tous bons servans ne sont recompensez. 

150 

On aura noté le rejet expressif <( comme ce serf )) et un nouveau 
passage du cerf au serf. 

Les bruits persistants qui avaient couru de la maladie, puis de la 
mort - souhaitée par beaucoup - de Jules II, au moment où allait 
s’ouvrir le Concile de Pise 31, ont évidemment leur écho dans l’une des 
strophes de la Chasse, où l’on voit - ou plutôt l’on entend - les chas- 
seurs se préparer à (( encorner leurs cors )) et à célébrer un joyeux halali : 

Veneurs n’ont point ceste leçon apprise 
Que l’on corne du serf des serfz la prise, 
Sans qu’il soit prins. Quelqu’un voulut corner 
La mort du serf ; les autres par faintise 
Cornèrent lors e n  oyant sa devise ; 
Lors voulurent tous leurs cors encorner ; 
Plusieurs cuydoient en cornant escorner ; 
Mais on connu la cornerie en fin ; 
Affiné est aucunes foys le fin. 

155 

160 

I1 n’y a pas lieu de s’étonner de ces sentiments exprimés dans les 
vers d’un poète français, dévoué à la gloire de Louis XII. Gringore 
s’est montré beaucoup plus dur ailleurs, et ses contemporains, prosa- 
teurs et poètes, n’étaient pas en reste avec lui ! Cette virulence verbale a 
pour effet de transformer le pape en un personnage ridicule et dange- 
reux aux yeux de ses lecteurs. De la Chasse du Cerf des Cerfs à 
l’Espoir de Paix et à la Sotie, je suis d’accord avec Charles Oulmont, 
biographe de Gringore, quand il prétend que la virulence du pamphlé- 
taire croît en même temps que le talent du poète 32. A certaines formes 
de confusion ou de timidité, qui correspondent à l’espoir de Gringore, 
que tout G espoir de paix H n’est pas perdu et que la francophobie de 
Jules II n’est peut-être pas immuable, succède un véritable ultimatum à 

31. En septembre 1511. 
32. Voir son chap. VI1 sur les œuvres de circonstance. 



PAMPHLETS GALLICANS 29 

l’adresse du pape : qu’il accepte la paix que lui propose la France. En 
l’opposant à toute la série des papes qui ont succédé dignement à saint 
Pierre - mais il y a des exceptions, comme le pape Silvestre II, G esleu 
par l’aide du dyable D -, il le traite sans le moindre ménagement : 

Saint Grégoire, estant au papal lieu ; 
Institua que papes seroient ditz 
Les serviteurs des serviteurs de Dieu ; 
Et ce pasteur prend espée, lance, espieu 
Pour par orgueil y mettre contreditz ; 
De tous mondains il veult par ses editz 
Estre seigneur par force et violence : 
Moult demeure de ce que le fol pense 3 3 .  

L’évocation de la folie et des fous ainsi que de la roue de la 
Fortune 34 (qui leur est très souvent attachée dans la littérature ou l’ico- 
nographie a morosophique N de la fin du Moyen Age et des premières 
décennies du X V I ~  siècle - chez Brant, Érasme, Murner, et tant 
d’autres -) avait, quelques strophes plus haut, décoché, contre la per- 
sonne du pape, une flèche des plus acérées. Par un procédé de rhétori- 
que auquel Érasme a sans cesse recours, Gringore oppose la réalité 
psychologique ou historique du pape tel qu’il est au pape tel qu’il 
devrait être, idéal, incarné par tant de figures du passé : 

Ce pasteur est successeur de saint Pierre, 
Par luy devroit sainte Église estre unye ; 
or saint Pierre n’entreprit jamais guerre ; 
Pour deffenses Jesus vouloit requerre ; 
Jamais n’avoit la bourse d’or garnye ; 
I1 deffendoit commettre symonie, 
Et ce pasteur tient son lieu par pecune : 
Fol se fye en la roe de Fortune 3 5 .  

Ainsi Jules II a non seulement trahi sa mission divine, mais, ravalé 
au rang de simple mortel, il adopte de l’homme les pires folies, se fiant 
à la fortune contre la Providence divine, qu’il ignore, comme il ignore 
la foi ! 

Mais entre le pape et le Roi de France il y a l’Église militante. En la 
suppliant de reconnaître les droits du Roi de France et d’intervenir pour 
assurer la paix parmi les Chrétiens, Gringore milite, au delà de son 
<( Antijulius », en faveur de cette Église gallicane, responsable de la 
convocation du Concile de Pise. C’est 1’ a Acteur D qui s’exprime ainsi 
vers la fin du poème : 

3 3 .  Espoir de paix, p. 178. 
34. Voir à cet égard L. Galacteros de Boissier, (( Images emblématiques de la For- 

35 .  Espoir de paix, p. 172. 
tune >), in L’Emblème Ù la Renaissance, Paris, SEDESKDU, 1982, p. 79-125. 



30 J .  C. MARGOLIN 

O tressainte Église militante, 
Considère que le preux roy Loys 
Te veult priser et te faire puyssante ; 
C’est la chose que plus est désirante ; 
Ton cher filz est ; avec luy t’esjouys. 
Car c’est par luy que de ton bien jouys ; 
Ton gouverneur ne le veult pas entendre : 
Souvent est pris celuy qui cuide prendre 36. 

Point de violence verbale dans ces vers - les propos rudes ou 
les injures ne constituent pas des ingrédients indispensables à tout pam- 
phlet -, mais une mise en accusation directe et sans appel. I1 est vrai 
qu’un peu plus loin il le compare à un loup qui (( vient entre les bre- 
biettes D 36. Topos de tous ceux qui dénoncent les mœurs des mauvais 
prêtres, mais il prend ici un relief particulier du fait de la personnalité 
de ce prêtre. 

Le Jeu du Prince des Sotz et Mère Sotte, joué aux Halles de 
Paris 37 ,  le mardi-gras 24 février 1512, est trop connu pour que je m’y 
arrête longuement. Mais c’est de tous les pamphlets poético-politiques 
celui qui défend le mieux la politique de Louis XII, sous un aspect 
parodique et avec les ingrédients verbaux des bonimenteurs de foire. I1 
faut évidemment lire cette Sottie au second, voire au troisième degré 
(comme on dit), ou (comme dit Tabourot) avec les entends deux >) ou 
les G entends trois », pour rendre aux jeux de mots et aux jeux de sens 
toute leur efficacité. Parodie et satire peut-être, plutôt que pamphlet, si 
l’on admet que celui-ci est avant tout ad hominem et que, dans ce Jeu, 
l’Église en général est raillée et condamnée pour ses compromissions 
avec les choses mondaines, et non le pape Jules II nommément désigné. 
Le Seigneur de Gayecté chasse bigots et bigotes, et si Gringore semble 
ici épargner le pape, c’est que le public populaire auquel il destine la 
Sottie a tendance, dans sa naïveté, à l’identifier avec un autre Jésus- 
Christ, alors que les mauvais prêtres et les moines paillards ou avari- 
cieux lui sont très familiers. En vérité, si les querelles entre le Roi de 
France et le pape restent toujours à l’arrière-plan et transparaissent à 
travers les paroles des personnages farcesques qui sont mis en scène et 
les affrontements verbaux de Peuple François et de Peuple Ytalique, un 
problème préoccupe et angoisse même Sotte Commune, et toutes ces 
petites gens qui sont les premières victimes des conflits entre les Grands, 
le maintien ou le recouvrement de la paix : 

Eh ! que ay je a faire de la guerre, 
Ne que a la chaire de Saint Pierre 
Soit assis ung fol ou ung saige ? 
Que m’en chault il se l’Église erre, 
Mais que Paix soit en ceste terre 38 ? 

36. Ibid., p. 183. 
37. Voir ûuimont, op. cit., p. 39-40 et 271-297. 
38. Prince des Sots, p. 220. 



PAMPHLETS GALLICANS 31 

En choisissant Érasme, père présumé du Julius exclusus, de préfé- 
rence à tant d’autres écrivains contemporains qui avaient pris également 
pour cible de leurs sarcasmes le pape Jules I I ,  né Della Rovere - on 
songe à Le Maire de Belges 39,  à Jean Bouchet 40, à Guillaume 
Crétin 4’, à Pierre Vachot 42, à d’autres encore -, j’ai voulu surtout 
évoquer un pamphlet antipapiste, un autre (( Antijulius D qui tire sa 
signification profonde de la conception de l’Église qui lui est sous- 
jacente, et qui ne se transforme pas en une apologie de la politique 
extérieure et religieuse du Roi de France. Les intérêts politiques 
d’Érasme s’effacent devant ses intérêts religieux. Et d’ailleurs sa situa- 
tion personnelle, comme je le rappelais en commençant, ne lui permet 
pas de se faire le thuriféraire de l’Église de France et de ses conceptions 
gallicanes. S’il dénie au pape la primauté absolue et s’il ne lui reconnaît 
pas le droit de contrecarrer les décisions des Conciles généraux, on ne 
peut l’enrôler, comme les écrivains que j’ai cités, sous la bannière d’une 
monarchie avec laquelle il a toujours pris ses distances. 

Le dialogue entre ces trois personnages que sont saint Pierre, 
le pape Jules et son Génie 43 - bon ou mauvais, ou les deux à la 
fois ? - est qualifié par l’éditeur anonyme, sans doute allemand, qui 
l’a produit, de (( facetus sane elegans ». Ce n’est ni à une analyse histo- 
rique ni à une étude étroitement littéraire de ce pamphlet que je veux 
me livrer ici - encore que sa composition et son art de la mise en 
scène 44 soient des plus remarquables -, mais plus précisément à quel- 
ques réflexions sur les procédés rhétoriques et comiques mis en œuvre 
par Érasme pour parvenir à une fin, à ses yeux, essentielle : dénoncer, 
à propos d’un personnage situé au sommet de la hiérarchie ecclésiasti- 
que qu’il transforme sous nos yeux en un matamore ou (( un tigre de 
papier », mais aussi en un imbécile obstiné, un mal beaucoup plus 
durable et beaucoup plus universel dont souffre l’Église du Christ : 
l’abandon des valeurs spirituelles au profit des intérêts matériels, l’igno- 
rance généralisée de l’Évangile et de l’ABC du catéchisme. En ce sens, 
même si le Jules II d’Érasme n’est pas entièrement ressemblant avec 
celui que nous ont présenté les historiens impartiaux de la papauté, ou 

39. Voir notamment son traité de La différence des schisrncs et des conciles de 
l’Église et de la préeminence et utilité des conciles de la Sainte Eglise Gallicane, ou la 
Legende des Venitiens ou autrement leur chronique abrégée ... (1509), ou encore son 
a Epistre du Roy a Hector de Troye ». 

40. Voir sa Déploration de l’Église militante, ses Épitaphes des Roys de France ..., son 
Panegyric de Loys de la Tremoille (en prose). 

41. Voir son c Invective n (dans ses Chants Royaux), dans laquelle il s’écrie : 

42. Voir La déploration des Trois Estatz de France sur l’entreprise des Anglois et des 

43. Personnage pratiquement unique dans l’immense galerie des personnages réels ou 

44. Ce problème particulier a fait l’objet d’une communication au Centre d’Études de 

O Rome Saincte, as-tu plus de Sainct Pierre ? 

Suisses (1513). 

imaginaires introduits par Erasme dans son œuvre. 

la Renaissance de l’université de Paris IV le 24 mars 1984. 



32 J.  C. MARGOLIN 

s’il est présenté de façon trop unilatérale et très caricaturale, la subjecti- 
vité même du portrait et les outrances verbales nous permettent de 
poser, avec Érasme, un problème historique dans ses véritables dimen- 
sions. Je soutiendrais volontiers l’idée que le grossissement ou la carica- 
ture rendus nécessaires par le genre même du pamphlet peuvent mettre 
l’historien plus sûrement sur la voie de la vérité que l’observation de 
milliers et de milliers de documents d’archives. Nous dirons que les 
deux méthodes sont nécessaires. Si Érasme a vu Jules II comme il l’a 
dépeint dans son Dialogue et comme beaucoup de ses contemporains 
l’ont également vu, à quelques variables près, c’est que la caricature 
permettait de découvrir les traits caractéristiques du visage. De toute 
manière, un pamphlet nous renseigne abondamment et fort heureuse- 
ment sur le pamphlétaire. 

Si l’on peut admettre, avec Hubert Carrier 45, que le pamphlet n’est 
pas en lui-même un genre littéraire et qu’il est susceptible de revêtir des 
formes et des aspects très différents, la tragi-comédie ou tragi-facétie à 
trois personnages contée par l’auteur du Julius peut lui convenir aussi 
bien que la Chasse du Cerf des ce$?, de Gringore ou les Épîtres 
d’Andrelini. Et j’admets volontiers également que c’est le ton et le cli- 
mat affectif dans lequel se situe le texte en question qui font le pamphlet. 
On pourra insister, d’autre part, sur le caractère clandestin et l’anony- 
mat - non encore entièrement percé - de ce dialogue facétieux et ter- 
riblement audacieux, car c’est quand même d’un mort et du représen- 
tant sur terre de l’Église du Christ qu’Érasme se moque imperturbable- 
ment et impitoyablement 46. Sur ce point, je rejoins encore M. Carrier. 
Sans doute, les raisons de l’anonymat de la part de l’auteur et de la 
clandestinité de l’impression et de la diffusion sont-elles variées et 
les risques eux-mêmes très variables selon les époques et les sociétés 
où surgissent les pamphlets. Mais en général c’est parce qu’un mal ou 
un vice est dénoncé avec rigueur et précision et parce qu’il s’agit en 
fait d’un personnage réel et non d’un héros de fiction que ces précau- 
tions sont prises, assurant au pamphlétaire le maximum de liberté ... 
et/ou de fantaisie. Pantagruel, qui n’est pas un pamphlet - on pour- 
rait soutenir qu’il éclate en mille et un pamphlets -, a paru dans les 
conditions que l’on sait. En donnant au Julius exclusus un titre - avec 
ses variantes - qui devait intriguer et égarer 1’ << honnête D lecteur, les 
imprimeurs savaient bien ce qu’ils faisaient pour le succès même du 
libelle mis en vente, et son auteur y trouvait son compte 47. 

45. Voir son essai de définition du pamphlet dans les Cahiers V.-L. Saulnier, 1 : Le 
Pamphlet en France au X V I ~  siècle, Paris, 1983, p. 123-136. 

46. On aura noté des le début l’audacieuse mutation qu’Érasme opère dans le cadre 
traditionnel des N Dialogues des Morts )> (qu’il a lui-même respecté dans son colloque 
Charon) : ce n’est plus la porte ou le fleuve des Enfers, avec son nocher Charon, mais le 
Paradis des Chrétiens lui-même, avec son c portier n saint Pierre. 

47. Voir Erasmi Opuscula, ed. Ferguson, p. 55-64. 



PAMPHLETS GALLICANS 33 

Dans le pamphlet qui nous occupe, et partant de l’hypothèse tout à 
fait vraisemblable qu’il s’agit d’un pamphlet d’Érasme, une question se 
pose immédiatement (comme dans l’Éloge de la Folie) : qui parle ? 
Dans l’Éloge, la réponse est apparemment simple : c’est la Folie elle- 
même, à la première personne. Quand nous avons affaire à trois per- 
sonnages qui parlent, chacun à la première personne, on se demande : 
Quel est le porte-parole de l’auteur ? On pourrait soutenir qu’il n’y en 
a pas - ou qu’il n’y en a pas d’attitré -, mais alors il n’y aurait 
plus de pamphlet. S’il apparaît à l’évidence qu’Érasme est (( du côté D 
de saint Pierre contre Jules II,  il est également vrai que le Génie, qui 
ponctue plaisamment ou insolemment les propos de Jules, redresseur de 
torts ou de formules, adopte un tour ironique qui doit tout à Érasme. 
Mais, pas plus que Panurge, il n’a besoin d’être un parangon de vertu 
ni de trahir son maître pour passer dans le camp de saint Pierre, pour 
exprimer des vérités ... bonnes à entendre par un lecteur, averti, dès la 
page de titre, qu’il lui faut a retenir son rire ». 

L’habileté rhétorique et psychologique d’Érasme lui fait confier à 
chacun des personnages le soin de peindre au noir l’un d’entre eux ; 
c’est surtout l’auto-portrait de Jules II sur lequel est concentré le maxi- 
mum de charge explosive : en se livrant à son auto-glorification par 
l’évocation de ses prouesses politiques et guerrières et des manifesta- 
tions de sa puissance temporelle, il dessine en creux la caricature d’un 
pape, comme on en verra bientôt fleurir dans les atroces gravures du 
temps de la Réforme, où tous les ingrédients se mêlent, le diabolique, le 
scatologique, le monstrueux. 

Voici quelques échantillons de ce portrait, panégyrique et pamphlet 
tout à la fois, comme dans ces images réversibles où la figure d’un 
pape à la triple couronne et au manteau étincelant d’or et de pierreries 
se transforme instantanément en une figure de cauchemar : 

S’il ne s’agit que d’avoir été appelé saint, dépêche-toi d’ouvrir, car 
si depuis tant de siècles, on te nomme, toi, saint tout court, moi, on 
ne m’a jamais appelé autrement que très-saint. Six mille bulles en font 
foi 48. 

Caricature très érasmienne de la dignité ecclésiastique, faite unique- 
ment des signes extérieurs de la considération, ou d’appellations routi- 
nières que la réalité ne vérifie pas (l’un des multiples écarts ou contra- 
dictions entre res et verbum), sans compter la ridicule exagération, digne 
de Tartarin ou d’Ubu-Roi, relative au nombre de bulles pontificales. 

Plus loin, tandis que saint Pierre lui demande de faire valoir ses 
titres à la bienveillance de Dieu et à son accès au Paradis, il revient, 

48. Ed. Ferguson, p. 67, 1.  49-52. Traduction (de Thion) citée dans mon Anthologie, 
Guerre et Paix dans la pensée d’Erasme, Paris, Aubier, 1973, p. 57. 



34 J.  C. MARGOLIN 

une fois de plus, sur une appellation glorieuse (à ses yeux), inconsis- 
tante (à ceux d’Érasme et du lecteur qu’il veut gagner à sa cause) : 

C’est une indignité. Ce Jules invaincu jusqu’ici (Julium illum omni- 
bus antehuc invicfum), se soumettre à Pierre, un pêcheur, pour ne pas 
dire autre chose, presque un mendiant ! Pourtant, afin que tu saches 
quel potentat tu insultes, écoute, je serai bref. D’abord, je suis 
Gênois, et non Juif, comme toi. Nous n’avons qu’un point de ressem- 
blance, et je le déplore, c’est qu’autrefois j’ai navigué 49. 

On comprend que de telles audaces de plume aient exigé l’anony- 
mat. Passe encore pour cette formule païenne et militaire du (< Jules 
invaincu D (dont Érasme se moque dans une lettre à Ammonius du 16 
octobre 1511, quand il se demande ce que fait << le très invincible 
Jules D). Mais railler les origines modestes de l’Apôtre, c’était se ravaler 
au rang des Gentils ou des Romains crédules qui ne pouvaient admettre 
que le (< fils de Dieu )> ait pu naître dans une étable, entre l’âne et le 
bœuf. C’était donc se rendre ridicule, mais surtout odieux aux yeux des 
croyants, ou, pire encore, courir le risque de les faire vaciller dans leur 
foi, poussant donc, sans le savoir, à une entreprise de déchristianisa- 
tion. Autre audace qui, sous la plume d’Érasme, et dans la bouche de 
Jules II, garde tout son sens, tout en nous plongeant dans des abîmes 
de réflexion : le nom de Juif jeté au visage de son saint interlocuteur 
comme une injure (et l’on sait bien que tel était le cas en ce temps-là, 
Érasme lui-même ne se privant pas, à telle occasion, de dénonciations 
de ce genre ’O). Mais, quand on sait qu’il lui était reproché, entre autres 
tares, d’accorder sa confiance à un médecin juif ’ I ,  sinon d’avoir du 
sang juif dans les veines, cette sorte de projection sur l’autre de 
l’image odieuse complète au niveau des instincts ou des passions le por- 
trait au noir de Jules II, <( peint par lui-même D (avec l’aide 
d’Érasme !). Et en même temps, reprocher à Pierre - et pourquoi pas 
à Jésus lui-même ? - d’être né Juif, c’est, de la manière la plus stu- 
pide, faire fi du système de la Rome Nouvelle, et n’avoir aucune idée 
des âges de l’Histoire. 

Un dernier échantillon de cet auto-portrait de Jules, qui se charge 
sans le savoir, nous sera fourni par le récit cynique de la première 
séance du concile du Latran, organisé pour faire pièce au concile galli- 
can de Pise-Milan. I1 y manifeste son incrédulité à l’égard des cérémo- 
nies religieuses auxquelles il préside pourtant. Nul n’aurait pu, dans un 
récit à la troisième personne, présenter portrait plus odieux à des lec- 
teurs chrétiens (à moins que leur colère ne se détourne du pape Jules 
pour viser celui qui l’avait représenté sous ce jour si déplaisant) : 

49. Ferguson, p. 71, 1. 145-150 ; Guerre et Paix ..., p. 59. 
50. Voir à ce sujet Simon Markish, Erasrne et les Juifs, Lausanne, 1979. 
51. Un certain Sarfati. 



PAMPHLETS GALLICANS 35 

La première séance 52 (le 3 mai 1512) fut consacrée à l’accomplisse- 
ment de certaines cérémonies solennelles qui nous viennent de l’anti- 
quité et qu’il nous plaît de garder, ne serait-ce que pour leur ancien- 
neté, bien qu’elles ne servent à rien, puis à la célébration de deux mes- 
ses, l’une en l’honneur de la Sainte-Croix et l’autre du Saint-Esprit, 
comme si l’on agissait sous son inspiration 53.  Ensuite fut prononcée 
une harangue pleine de mes louanges.. . 

Mais ce sont aussi, bien entendu, les reparties ou les questions de 
Pierre et les a parte du Génie de Jules qui donnent au pamphlet toute 
son assiette et tout son relief. Érasme use alors en artiste accompli de 
cette arme absolue, l’ironie. Mais, selon les personnages auxquels il 
prête, l’ironie produit des effets différents. Celle du Génie, qui prend 
ses distances - au sens propre et au sens figuré - par rapport à son 
maître et à ses propos - et qui permet d’opérer ce dédoublement criti- 
que affectant l’intelligence du lecteur. Ironie critique du Génie (ou 
d’Érasme, ou du lecteur érasmien), qui connaît l’homme, la situation 
historique, et qui a le sens des vraies valeurs. Saint Pierre a peu recours 
à ce procédé philosophique (socratique), mais, peint lui-même aux cou- 
leurs d’Érasme, il lui arrive, dans un accès de (sainte) colère, exaspéré 
et accablé par tout ce qu’il a entendu de la bouche de son lointain suc- 
cesseur, d’utiliser un ton ironique, voire sarcastique, vers la fin du dia- 
logue. 

Et Jules II ? Se présentant comme un personnage tout d’une pièce, 
faisant preuve d’un orgueil qui n’a d’égal que son obstination ou son 
ignorance - qui va jusqu’à la caricature et au grotesque -, il ne 
devrait pas être accessible à l’ironie, si tant est que celle-ci implique une 
conscience critique de soi, ou l’apparition d’un hiatus entre ce que je 
dis et ce que je pense, ou encore subtilité et esprit de finesse, ce que 
son auto-portrait ne nous a pas spécialement révélé. Et pourtant on 
peut prétendre que l’ironie n’est pas absente de la peinture de Jules II 
par lui-même. Mais cette ironie a un caractère plus dramatique que cri- 
tique, pour la raison simple que le personnage n’a pas conscience de 
cette ironie. Autrement dit : ni Jules II, par sa présence ou sa prestance 
physique, ni les propos qu’il tient n’expriment de l’ironie ; le pape (tel 
que l’a représenté Érasme) adhère à tout ce qu’il dit, à tout ce qu’il est, 
tel qu’il se manifeste à lui-même et aux autres. En lui et pour lui, l’être 
et le paraître ne font qu’un. Sauf en de rares passages où sa N cautèle )) 
nous est présentée par lui-même avec cynisme - mais, dans ce cas, elle 
fait partie de ses armes de guerre, c’est une pièce de sa panoplie, elle ne 
s’insinue pas entre sa conscience et son discours -, il apparaît tout 
entier dans ce qu’il dit. L’ironie est dans la situation dramatique, voire 

52. Ferguson, p. 101, 1. 661-667. Guerre et Paix ..., p. 73 
53. C’est nous qui soulignons. 



36 J .  C. MARGOLIN 

dans la situation historique dont la première s’inspire : ce sont les lec- 
teurs, lecteurs contemporains du pamphlet ou lecteurs d’aujourd’hui, 
qui sentent l’immense abîme qui sépare le personnage de sa fonction, et 
qui le voient se débattre dans une situation tragique - car l’interdiction 
du Paradis, c’est le risque immense de la damnation éternelle, et aucun 
Chrétien ne peut envisager ce risque d’un cœur léger -. L’ironie dra- 
matique de la situation de Jules II, chassé du Ciel, c’est de voir ce 
pape-guerrier, casqué, bardé de fer et brandissant l’épée plus aisément 
que le crucifix, traiter le Paradis (avec son portier) comme une forte- 
resse, parmi d’autres, à prendre d’assaut ; c’est de ne pas se rendre 
compte, tout simplement, qu’il est ... mort, et que la mort n’est pas la 
simple continuation de la vie. 

Ces deux espèces d’ironie j4 - car celle de Pierre peut être résorbée 
en celle d’Érasme, qui commande à celle du Génie - donnent au 
pamphlet dramatique du Julius exclusus une profondeur humaine ou 
humano-divine que les propos outranciers du personnage central offus- 
quent le plus souvent. C’est un pamphlet d’une grande finesse de touche, 
un pamphlet vengeur, certes, mais aussi - et peut-être surtout - une 
construction dramatique suffisamment souple pour permettre à son 
auteur d’exprimer (par la voix de Pierre, mais aussi, en prenant le 
contre-pied, par celle de Jules II) ses propres idées sur les rapports 
entre l’Église, les Conciles et la papauté et sa nostalgie de l’Église pri- 
mitive. C’est aussi pour lui l’occasion de prendre date dans l’immense 
et herculéenne entreprise de réforme intérieure de l’Église Romaine. 

JEAN-CLAUDE MARGOLIN 

54. On renverra, pour la convergence de certaines analyses de l’ironie érasmienne, à 
l’article de Sister Geraldine Thompson, (( The Range of Irony in Three Visions of Judg- 
ment : Erasmus’ Julius Exclusus ... », in Erasmus of Rotterdam Society Yearbook Three 
(1983), p. 1-22. 



SPIRITUALISME ET CALVINISME 
DANS QUELQUES PAMPHLETS 
DE LA FIN DU XVIe SIÈCLE 

En 1530, dans un de ses premiers ouvrages, Sébastien Franck parle 
d’un mouvement qui n’a pas encore de nom, ni encore guère d’unité, 
mais que, déjà, il distingue des autres groupes qui sont nés de la 
Réforme : 

I1 y a à notre époque trois confessions, qui ont beaucoup d’adeptes : 
la luthérienne, la zwinglienne, et l’anabaptiste. Une quatrième est en 
train de naître. Elle écartera comme non nécessaires toutes les prédica- 
tions extérieures, cérémonies, sacrements, excommunications, fonctions 
pastorales, et elle cherchera seulement à former une Église spirituelle 
invisible, rassemblée du milieu des peuples par l’unité de l’Esprit et de 
la foi, régie sans moyens extérieurs par la Parole invisible et éternelle 
de Dieu ’. 

Cette quatrième confession dont parle Franck est connue de nos jours 
sous le nom de spiritualisme. Se développant de façon clandestine en 
marge des Églises militantes, elle aura, non pas des chefs - cela serait 
contraire à sa nature -, mais des prophètes, autour de qui se rallieront 
des adeptes que toucheront la piété, la force de persuasion, le charisme 
de ces âmes ardentes. Plusieurs de ces inspirés exerceront une influence 
éphémère, liée à leur personne et qui cessera à leur disparition ; 
d’autres auront une influence plus durable par leurs écrits. Un de ces 
derniers est Sébastien Franck, qui a été sa vie durant un isolé, mais 
dont les ouvrages comptent parmi ceux qui ont marqué la vie spirituelle 
du xvre siècle, particulièrement dans la Basse-Allemagne et les Pays-Bas 
du Nord. 

Si l’on songe aux traits que Franck énumère comme caractéristiques 
de sa a quatrième confession », on ne s’étonnera pas de la réaction des 
Églises devant ce phénomène nouveau : une Église sans organisation, 
N rassemblée du milieu des peuples H et qui se rédame de la parole inté- 
rieure comme principe directeur. Luther d’abord, Bucer, Calvin ensuite 
ont dénoncé ce qui pour eux était une hérésie abominable. Aux Pays- 

1. S. Franck, Chronika und Beschreibung der Türkey, Nuremberg, 1530. J’emprunte 
à J. Lecler la traduction de ce passage, qu’il cite dans son Histoire de la Tolérance au 
siècle de la Réforme, Paris, Aubier, 1955, t. I, p. 179. 



38 C. KRAMER 

Bas l’attaque vient plus tard, à la fin du siècle. C’est qu’il a fallu du 
temps aux réformés pour s’organiser et obtenir pour la minorité qu’ils 
représentent - moins de dix pour cent de la population, selon un histo- 
rien de l’époque2 - le statut d’Église officielle. Mais quand elle croit 
être assurée de cette position, la jeune Église agit avec énergie. Après 
des recommandations réitérées des synodes, c’est en 1595 que Philippe 
de Marnix, qui avait été une des personnalités les plus marquantes dans 
la vie politique des Provinces-Unies, et qui demeurait un défenseur 
ardent de la cause calviniste, publie un ouvrage où il examine, pour la 
réfuter, la doctrine des zélateurs spirituels D ’. L’auteur ne se contente 
pas d’accumuler les arguments théologiques et de mettre ses compatriotes 
en garde contre ce que les Églises réformées considèrent comme une 
abominable hérésie : dans l’introduction il dédie son ouvrage aux États- 
Généraux des Provinces-Unies, donnant par là à son attaque une portée 
politique. I1 défend l’idée que les zélateurs spirituels ne sont pas seule- 
ment des égarés : cette religion tout intérieure les conduit à un indivi- 
dualisme qui ne peut manquer de devenir un danger pour l’État. C’est 
qu’aux yeux des calvinistes la puissance divine et le pouvoir temporel 
sont liés entre eux. Les autorités ont le devoir de sauvegarder avant 
tout l’honneur de Dieu et de protéger Son Église. En contrepartie, c’est 
la crainte de Dieu chez les citoyens et l’observance des commandements 
qui garantissent le respect dont jouissent les autorités. Or, si la distance 
entre Dieu et l’homme est abolie, ainsi que Marnix affirme que c’est le 
cas chez les zélateurs spirituels, (( il est vain d’invoquer Dieu, le créa- 
teur de l’univers, trônant aux Cieux, et d’obéir, par crainte de Son nom 
et pour observer Ses commandements, aux autorités )) ‘. Voilà pourquoi 
Marnix recommande aux États-Généraux ... non, il est trop fin pour 
s’engager si avant : il s’étonne qu’il y ait des esprits délicats qui ont 
peur d’affirmer que les autorités sont tenues M de modérer ou arrêter 
par extérieures et corporelles punitions l’insolence commise au service 
de Dieu et de la foi N 5.  

Bien qu’il ait combattu avec verve la doctrine et la pratique de 
l’Église catholique 6 ,  Marnix a défendu à plusieurs reprises le droit des 
catholiques à l’exercice de leur religion. Pour les zélateurs spirituels et, 
dans une moindre mesure, les anabaptistes il ne saurait prêcher la même 
tolérance. C’est que ceux-ci (( rompent les liens de toute société 
humaine n et (( qu’il faut croire à coup sûr, si une pareille peste com- 

2. P. Bor, Nederlandsche Oorlogen, deel II, Amsterdam, 1679, blz. 975-976. 
3. Ph. van Marnix, Ondersoeckinge ende grondelycke wederlegginge der geestdryvische 

leere. Nous citons d’après l’édition de 1873, dans Godsdienstige en kerkeldke geschriften, 
deel II .  

4. Ibid., blz. XI. 
5. Ibid., blz. X.  
6. Tableau des Differens de la Religion, 2 tomes, Leyde, 1599 et 1605. 
7. Ph. de Marnix, Guvres, vol. VIII, Correspondance et Mélanges, Paris-Bruxelles- 

Genéve, 1860, p. 227. 



SPIRITUALISME ET CALVINISME 39 

mençait à s’implanter pour de bon, ... que finalement toutes les institu- 
tions et tout gouvernement légal ne soient détruits et renversés» *. Voilà 
qui explique qu’il a suggéré l’idée de ces extérieures et corporelles 
punitions B ; il est vrai que la phrase est équivoque, peut-être destinée à 
être telle, mais l’intention est claire. Aussi, trois années plus tard, dans 
le réquisitoire qu’il lancera contre le pamphlétaire qui a eu l’audace de 
le dénoncer, Marnix se verra-t-il obligé de se défendre. I1 se retirera, 
assez lamentablement, de la position qu’il avait occupée l o ,  et niera 
avoir pensé à la peine de mort ou au bannissement, invoquant sa clé- 
mence naturelle. Toutefois, dans le même pamphlet, il écrira qu’on 
aurait tort d’attendre, pour punir le criminel, que le crime ait été com- 
mis et il souhaitera G que tendans à procurer et maintenir l’honneur de 
Dieu, il n’y ait aucun libertin, Athée ou contempteur de Dieu en tous 
nos limites )) l ’ .  

Au premier écrit de Marnix, il n’y a pas moins de trois réponses ; 
de ces trois pamphlets c’est l’Antidote ou Contrepoison ”, paru en 
1597, qui mérite à plusieurs égards notre attention. Le pamphlétaire 
anonyme, qui se qualifie de (( Gentilhomme Alleman », ne s’en prend 
qu’à l’introduction de l’écrit de Marnix. I1 a bien vu qu’il s’agit d’un 
appel à la persécution et qu’il importe d’affaiblir la position de son 
adversaire autant que de plaider la cause de ses coreligionnaires. Il cri- 
tique vivement le rôle que Marnix a joué dans la politique depuis le 
commencement de la guerre contre l’Espagne. I1 lui reproche d’avoir 
voulu faire de cette guerre d’indépendance une guerre de religion, et de 
demander pour les pasteurs réformés le droit de s’ériger en censeurs et 
de rétablir l’Inquisition. Et il défend, bien sûr, le droit des spiritualistes 
à la liberté de confession, même le droit de ne s’arrêter à aucune con- 
fession particulière (( pour jouyr de la liberté et franchise Spirituelle )) 1 3 ,  

niant que cela doive entraîner les conséquences que Marnix a cru inévi- 
tables. Pour ce faire, il utilise des idées qu’il puise à des sources fort 
diverses. I1 y a dans son pamphlet de nombreuses citations de l’Écri- 
ture, des phrases latines empruntées entre autres à Hermès Trismégiste, 
à Sénèque et à Érasme, et il s’y trouve des citations, également nom- 
breuses mais qui ne sont pas présentées comme telles, d’auteurs plus ou 

8 .  Ondersoeckinge, blz. VIL 
9. Response Apologeticque de Philippe de Marnix, Leyden 1598 ; publiée dans Corr. 

10. Voir la remarque de Pierre Bayle à ce sujet : Dictionnaire historique et critique, 
édition (1740), t. IV, p. 126. 
11. Corr. et Mél., p. 433. Ajoutons que dès 1570, dans une lettre au schwenckfeldien 

Aggaeus Albada, Marnix a exprimé de la façon la plus explicite l’opinion dont on lui fait 
maintenant le reproche : a Si tu vocas persecutionem, quoties ii qui nomen Domini atroci 
blasphemia proscindunt, ... vel capite, vel alia mulcta puniuntur, fateor sane me proba- 
visse persecutiones D (Corr. et MéI., pp. 149-150). 

12. Nous avons publié le pamphlet dans notre thèse Emmery de Lyere et Marnix de 
Sainte Aldegonde, La Haye, Nijhoff, 1971. 

13. Antidote, p. 125. 

ei MPI, pp. 399-508. 



40 C .  KRAMER 

moins contemporains, parmi lesquels se distinguent Sébastien Franck et 
Montaigne. 

En effet, ce qu’il y a de plus remarquable dans ce pamphlet, c’est le 
voisinage de deux auteurs que tout semblait séparer et dont pourtant les 
paroles et les idées se trouvent indissolublement liées. 

Pour ce qui est de Franck, le Gentilhomme Allemand lui emprunte 
l’essentiel de ses idées spiritualistes. Pour lui, comme pour Franck, c’est 
par l’Esprit que les hommes peuvent être régénérés, au point de partici- 
per à l’essence divine et de devenir (( hommes parfaictz deifiez, exemtz 
de peché D 14. C’est chez Franck encore qu’il a trouvé l’exemple d’un 
chrétien qui, dans un abandon total, attend tout de l’Esprit et est per- 
suadé de la vanité de la raison humaine, mais qui n’en reconnaît pas 
moins que l’homme a le devoir de raisonner, (( d’aiguiser quotidienne- 
ment (son) jugement )) ’’, afin d’interpréter pour son bien l’éternelle 
allégorie des Écritures. Et tant mieux si des auteurs profanes peuvent 
contribuer pour leur part à préparer les âmes, à les rendre sensibles à la 
parole intérieure ! Franck, pour qui (( une vérité est une vérité, qui que 
ce soit qui la prononce, fût-il hérétique )) l6 et qui qualifie Caton de 
saint 17, ne s’y opposera pas plus que le Gentilhomme Allemand, qui à 
un endroit de son pamphlet juxtapose un texte de saint Paul et une 
phrase d’Hermès Trismégiste et pour qui la parole de Montaigne ne 
semble pas avoir moins d’autorité que celle des Écritures. On est en 
droit de se demander si c’est Franck ou Montaigne qui lui a appris à 
dénoncer le (( cuider )) des philosophes aux opinions contradictoires, 
ou à rejeter l’anthropocentrisme qui porte l’homme à oublier que (( ce 
qui nous est agreable ne nous est pas toujours salutaire B et (( que 
nous devons prendre en bonne part et biens et maulx (que Dieu) nous 
envoye D 1 9 .  Voilà que nous retrouvons le souci de l’honneur de Dieu, 
si cher à Marnix, mais dans un esprit bien plus humble que chez le 
champion du Calvinisme ! 

Quant à Montaigne, tout son ouvrage, tel du moins qu’il a été 
publié en 1588, était familier au Gentilhomme Allemand. Dans son 
Antidote, bref écrit de 136 pages petit in-octavo, on ne trouve pas 
moins de trente-quatre passages empruntés à vingt et un chapitres des 
Essais, ce qui atteste l’importance que cet ouvrage a eue pour notre 
pamphlétaire. Marnix ne s’y est pas trompé, qui dans sa Response apo- 
logeticque a reproché au Gentilhomme Allemand d’avoir (( eshontement 
carabiné )) le livre de (( ce docte personnage D *O. Ce reproche est-il jus- 

14. Antidote, p. 108. 
15. S. Franck, Paradoxa, Berlin, Akademie-Verlag, 1966, S. 14. 
16. Chronica, Zeitbuch und Geschichtbibell, O.O. ,  1536, 1. Teil, Fol. a iiij.. 
17. Paradoxa, S. 15. 
18. Antidote, pp. 26-27. 
19. Ibid., p. 82. 
20. Corr. et MéI., p. 482. 



SPIRITUALISME ET CALVINISME 41 

tifié ? I1 est vrai qu’à plusieurs endroits du pamphlet on voit défiler, 
imbriquées les unes dans les autres, des bribes de phrases venant de dif- 
férents chapitres des Essais, mêlées bien souvent à des pensées ayant 
une autre origine. Ce procédé condamne-t-il l’auteur de l’Antidote ? 
Montaigne lui-même a excusé certains de ses contemporains d’avoir fait 
des centons, vocable par lequel il désignait entre autres (( le docte et 
laborieux tissu D des Politiques de Juste-Lipse ; et Castellion a écrit 
(( qu’il ne s’agit pas de s’enquérir où une pensée a été prise, mais plutôt 
d’examiner si l’emprunt a été fait judicieusement et employé à bon 
escient D ”. Examinons donc si l’usage que le Gentilhomme Allemand a 
fait des Essais suffit à le justifier. 

Plusieurs phrases empruntées aux Essais ont été prises au début ou à 
la fin des chapitres. Cela peut témoigner d’une recherche hâtive ; le 
Gentilhomme se plaint que a la minute (luy ait) esté ravye des mains, 
devant qu’(il l’ait) pu du tout revoir )) 23 .  Faible argument pour excuser 
le peu d’habileté d’un auteur ; toutefois il se peut qu’il ne soit pas sans 
fondement. I1 semble bien, en effet, que les trois pamphlets qui répon- 
daient à 1’Ondersoeckinge de Marnix aient été des éléments d’une action 
concertée : dans l’Antidote il est fait allusion à a d’autres scavants 
Theologiens, ... lesquels je scay avoir desja la main a la plume D 24. Du 
reste, même si ces emprunts sont le fruit d’une recherche hâtive, il fal- 
lait bien que tout le livre fût familier au pamphlétaire et qu’il connût 
les endroits où il pouvait trouver ce qu’il cherchait. 

Dans quelques cas où l’on reconnaît bien les paroles de Montaigne, 
on ne retrouve pas la pensée de celui-ci. Pour citer un exemple inno- 
cent, des phrases empruntées au chapitre (( De la ressemblance des 
enfans aux pères D servent à montrer que dans toutes les professions on 
se dispute sur la question de savoir où est la vérité. D’après le Gentil- 
homme Allemand les juristes et les médecins prennent leur parti de 
l’incertitude où ils se trouvent et n’hésitent pas à consulter des confrères 
sur un cas difficile ; il n’y a que les théologiens qui s’acharnent les uns 
contre les autres et a sont implacables envers ceulx qui mettent en 
doubte leur creance D ”. I1 faut reconnaître que la confiance que Mon- 
taigne accordait aux médecins était autrement limitée. Un autre exemple 
semble être moins anodin : du chapitre a C’est folie de rapporter le 
vray et le faux à nostre suffisance », l’auteur a recueilli la phrase : 
(( de juger et condamner ainsy resoluement les opinions d’autruy pour 
faulses et impossibles, c’est se donner temerairement l’avantage d’avoir 

21. Essais, I ,  XXVI, p. 191. Nous citons les Essais d’après l’Édition Municipale, 
4 tomes, Bordeaux, 1906-1920. 

22. Dialogi ZZZI, Aresdorfii, 1578, Fol. 3‘ : <( Non unde quidque depromptum, sed 
quo iudicio et ratione dictum sit, quaerendum est. D 

23. Antidote, p. 136. 
24. Zbid., p. 6. 
25. Zbid., p. 39. 



42 C. KRAMER 

dans la teste les bornes et limites de la volonté de Dieu )) et, un peu 
plus loin, a la gloire et curiosité sont les deux fleaux de nostre ame )) 2 6 .  

Disons d’abord que le Gentilhomme n’a pu qu’être heureux de rencon- 
trer cette idée complémentaire de celles de Sébastien Franck sur les rap- 
ports entre Dieu et l’homme. Ajoutons que de l’essai il a soigneusement 
omis ce qui pour Montaigne était l’essentiel : la condamnation de 
<( cette dispensation que les Catholiques font de leur creance )) et l’idée 
qu’ (( il faut se soubmettre du tout à l’authorité de nostre police eccle- 
siastique, ou du tout s’en dispenser )) 27. C’est dire que le pamphlétaire, 
se contentant des éléments négatifs de l’essai, a négligé le paragraphe 
dans lequel Montaigne proteste de sa fidélité inconditionnelle à la doc- 
trine de l’Église. Cependant il ne faudrait pas en conclure que le Gentil- 
homme Allemand ait délibérément trahi la pensée de Montaigne : per- 
suadé que l’Église de Dieu a (( ses pilliers et membres en touttes Reli- 
gions n , et connaissant par ailleurs fort bien 1’ (< Apologie de Raimond 
Sebond », où il a rencontré la dénonciation de l’homme qui prescrit des 
bornes à Dieu et tient sa puissance assiégée par ses raisons 28, il a pu 
être d’avis que c’était à la fin de ce dernier chapitre, où il insistait sur 
la nécessité du secours extraordinaire de la divinité et de (( la grace 
divine : mais non autrement D 29,  que Montaigne exprimait sa convic- 
tion la plus intime. 

Avec dix passages, 1’ (< Apologie D fournit au Gentilhomme le plus 
grand nombre de ses emprunts aux Essais. De toute évidence l’auteur 
ne s’est pas égaré dans les méandres de cette œuvre si complexe. Plu- 
sieurs des passages qu’il cite occupent dans l’essai une position particu- 
lière, aux endroits autour desquels s’articule la pensée de Montaigne. 
Ainsi, on trouve dans 1’Antidore cet éloge de l’obéissance, qui seule 
(( peult effectuer un homme de bien)) ’O, qui se situe dans 1’ (< Apolo- 
gie N entre le tableau des facultés rationnelles des animaux et l’exposé 
des opinions contradictoires des philosophes. De même, le Gentilhomme 
a accueilli dans son pamphlet ce bref paragraphe, ajouté en 1588, cri 
du cœur dont l’effet est saisissant et qui vient interrompre les diverses 
manifestations du (< cuider )) des philosophes : (< il faut toujours se sou- 
venir que c’est une mortelle main qui nous le présente, c’est une mor- 
telle main qui l’accepte. Les choses qui nous viennent du ciel ont seules 
droict et autorité de persuasion, seules marques de vérité D 3 ’ .  

Sur le point du pyrrhonisme encore, le Gentilhomme Allemand fait 
les mêmes réserves que Montaigne. Chez celui-ci nous lisons qu’ <( il 
n’est rien en l’humaine invention où il y ait tant de verisimilitude et 

26. Ibid., pp. 127-128. 
27. Essais, I, XXVII, p. 236. 
28. Essais, I I ,  XII, p. 256. 
29. Ibid., p. 370. 
30. Ibid., pp. 206-207 ; Antidote, p. 105. 
31. Ibid., pp. 312-313 ; ibid., pp. 89-90. 



SPIRITUALISME ET CALVINISME 43 

d’utilité », puisque Pyrrhon (( represente l’homme nud et vuide, ... propre 
à recevoir d’en haut quelque force estrangere, desgarni d’humaine 
science, et d’autant plus apte à loger en soy la divine, aneantissant son 
jugement pour faire plus de place à la foy D 32 ; dans l’Antidote on 
trouve la remarque expresse que de demeurer en suspens est utile aux 
a non regenerez ... jusques a ce que Dieu commence besoigner en eulx 
par la foy D 33. Pour le Gentilhomme Allemand, comme pour Montaigne, 
cette (( fantasie D n’est pas un but définitif, elle constitue un stade pré- 
paratoire sur le chemin du salut. 

Tout bien considéré, il nous semble que l’auteur de l’Antidote, mal- 
gré une partialité certaine, a été dans l’ensemble fidèle à l’esprit des 
Essais. Bien entendu, cela ne veut pas dire qu’on puisse attribuer à 
Montaigne les conclusions du Gentilhomme Allemand ni qu’on doive 
revoir, en fonction de l’usage que celui-ci a fait des Essais, l’idée qu’on 
s’était faite sur la pensée religieuse de Montaigne ; cependant il ne sera 
pas inutile désormais de se souvenir que cet obscur pamphlétaire, 
adepte de Sébastien Franck, a cru reconnaître la meilleure partie de lui- 
même dans l’autoportrait que Montaigne a peint dans ses Essais. 

CORNELIS KRAMER 

32. Ibid., pp. 231-232. 
33. Antidote, p. 99. 





LA RÉSOLUTION CLAIRE ET FACILE 
SUR LA QUESTION TANT DE FOIS FAITE 

DE LA PRISE DES ARMES PAR LES INFÉRIEURS 

LE PROBLÈME DU DESTINATAIRE 

Émile Léonard a bien montré que la résistance armée qui s’organisa 
après la Saint-Barthélemy dans les villes et les régions à forte densité 
huguenote fut (< chauffée à blanc par les exhortations des ministres et 
par toute une littérature de pamphlets N ’. Les plus importants de ces 
traités de propagande ont été étudiés pour leur contenu, on a voulu y 
trouver l’Essor d’une Philosophie Politique au X V I ~  siècle 2 ,  l’examen 
critique des fondements de la monarchie et l’élaboration de lois fonda- 
mentales destinées à recréer ce pacte féodal, ce contrat constitutif d’un 
État que la félonie du roi à l’égard de ses vassaux avait profondément 
ébranlé. 

Ces analyses idéologiques sont indispensables, mais, pour rendre 
compte de la teneur et de la rhétorique de pamphlets moins importants, 
il me semble nécessaire de discerner, en étudiant de près ces textes et, 
lorsque c’est possible, en faisant état de documents contemporains, à 
qui ces libelles étaient destinés : qui voulait-on non seulement convaincre 
mais engager dans la lutte, dans la guerre qui se rallumait comme un 
feu mal éteint dans différentes provinces ? 

J’ai choisi de présenter la Résolution claire et facile sur la question 
tant de fois faite de la prise des armes par les inférieurs, imprimée à 
Bâle en 1575 ; ce pamphlet est attribué à un mystérieux O.D.L.N. ; 
nous verrons ce qu’on peut penser de ces initiales. 

Un sonnet liminaire peut nous fournir une première réponse : il 
s’intitule PARAENÉTIQUE à la Noblesse et à tous autres François de 
bon cœur armés pour résister à la tyrannie ; le second membre de cette 
dédicace en forme d’exhortation est très large et devra être précisé. 

D’ailleurs la signature O.D.L.N. renvoie peut-être au sonnet ou à la 
phrase latine qui le suit, non à l’ensemble du libelle. 

On en connaissait jusqu’ici deux exemplaires : l’un très soigné, in-8”, 
imprimé à Basle par les héritiers de Jean Oporin, c’est celui qui a été 

1 .  E. Léonard, Histoire générale du Protestantisme, I ,  II, Paris, P.U.F., 1961, p. 126. 
2. C’est le titre de l’ouvrage de Pierre Mesnard, Paris, 1936. 



46 M. SOULIÉ 

reproduit en fac-simile par les Éditions d’Histoire Sociale en 1977 3 ,  

l’autre, un in-16”, imprimé à Reims par Jean Mouchar, daté de 1577 et 
qui attribue à O.D.L.N., au verso de la page de titre, seulement la 
phrase latine : (( Ubi neque iustitiam, neque fidem, neque legem natu- 
rae, nobis praesidio esse videmus, quid non ad arma confugeremus )> ; 
ce second exemplaire ne comporte pas de Paraenétique. Ce traité me 
paraissait rare jusqu’au moment où je l’ai retrouvé dans les Mémoires 
de I’Estat de France sous Charles IXe sous un titre un peu différent, 
plus neutre : (( RESPONSE A LA QUES//tion a savoir s’il est loisible 
au peuple et à lu no//blesse de résister pur urmes à la félonie et cruauté 
d’un seigneur//souverain ». Les différences entre les deux textes sont 
peu importantes : le début de la Rholution où l’on trouve une maxime 
attribuée au (( Comique D et des réflexions générales sur la corruption 
contemporaine manque dans la Response ; chaque fois qu’une maxime 
ou un vers sont cités en grec, la Response ne donne que la traduction. 
Lorsque les versets de Psaumes reprennent une pensée dans la Résolu- 
tion, la Response saute ces strophes empruntées à la traduction de 
Marot ou de Théodore de Bèze ; un texte assez long, traduit du 
Cyclope d’Euripide pour confondre les (( Polyphèmes )) contemporains, 
manque dans la Response, de même que quelques vers d’Ovide. Ainsi 
les ornements poétiques et quelques textes lyriques empruntés aux 
Psaumes ne se trouvent pas dans la Response, mais le texte, mis à part 
ces quelques écarts, est identique. Les Mémoires de I’Estat de France 
situent la Response en 1574 ; je pense que la Résolution claire et facile 
imprimée l’année d’après offre une édition en plaquette séparée, plus 
facile à diffuser et plus séduisante pour des magistrats lettrés ou pour 
des nobles qui se piqueraient de culture humaniste. 

Les Mémoires de I’Estat de France donnent quelques indications sur 
l’occasion qui a provoqué cette publication. Elle se rattache à la prise 
d’armes du Mardi gras, le 22 février 1574, que plusieurs chefs hugue- 
nots avaient décidée pour détourner l’attention d’un complot qui devait 
assurer la fuite du duc d’Alençon, fixée au 10 mars 1574. 

Pour préparer ces insurrections ou ces surprises du Mardi gras, le 
sieur de La Noue vint à la Rochelle et, après une assemblée de gentils- 
hommes, il fit dresser une déclaration pour légitimer la prise d’armes. I1 
ne s’agit pas de la Résolution, mais l’auteur des Mémoires cite à la 
suite de cette déclaration un discours catholique, assez bref, et un dis- 
cours que (( ceux de la Religion mirent en avant )) ; il indique bien qu’il 
s’agissait de cette prise d’armes. 

Nous voilà donc avertis : l’objet du discours est d’appeler à la résis- 

3. II appartient à la Bibliothèque du Protestantisme français, fonds André, no  1118. 

4. 2e édition datée de 1578. A Cologne par Paul Marceau, vol. I I I ,  p. 318. 
NOS citations sont tirées de cet exemplaire. 



LA RÉSOLUTION CLAIRE ET FACILE 47 

tance armée, de la légitimer aux yeux d’une certaine société et surtout 
au regard de Dieu qui maintient l’Église. 

Quelle est la cible de ce traité ? La noblesse protestante bien sûr. 
Mais ne veut-on pas agréger à ce noyau de résistants d’autres nobles ? 
et s’agit-il seulement de la noblesse, ne désire-t-on pas toucher aussi les 
officiers, tous ceux qui détiennent une parcelle de l’autorité royale ? 

Nous étudierons d’abord le réquisitoire contre la monarchie qui a 
dégénéré en tyrannie, puis les remèdes proposés, si bien que nous pour- 
rons entrevoir si un parti nouveau est appelé à se constituer. Enfin nous 
examinerons les référents ; j’appelle référents les exemples historiques 
ou bibliques destinés à persuader en excitant les sentiments les plus pro- 
fonds, patriotisme ou foi religieuse. 

I )  La Saint-Barthélemy est l’accusation la plus grave, c’est (( un 
déluge de toute félonnie, cruauté, massacre et effusion de sang inno- 
cent H qui a noyé toute la France (( contre la foy publiquement jurée, 
par un violement et mépris de toutes loix divines et humaines ... la 
tyrannie [s’est révélée] exécrable en l’exécution d’un tel parricide )) ’. 

Or il y a là une menace pour toute la noblesse, car l’ennemi de la 
Couronne responsable de ces calamités médite de a r’acoursir de toute 
la teste la plupart de la meilleure noblesse )) ‘. I1 s’agit à coup sûr du 
Cardinal de Lorraine, (( ce prebstre qui a toujours ruses et intelligences 
avec cet Espagnol ». Cet Espagnol, c’est Philippe II, qui a osté la 
teste au Comte d’Aigmont et condamné celui d’Hogstrate, tous deux 
papistes ». Assez habilement, l’auteur évoque les liens des nobles catho- 
liques avec les Huguenots qui peuvent si facilement les compromettre. 

2 )  La perversion de l’ordre social : désormais les états et offices ne 
sont plus exercés par des gens de bien et d’honneur, c’est-à-dire des 
gens d’origine noble et qui auraient fait la preuve de leur vertu, mais 
par des gens qui n’ont jamais fait preuve de leur prouesse, non seule- 
ment ignobles de race mais encore plus pour leurs conditions ’, argu- 
ment très fort lié à la naissance d’un absolutisme royal et aussi à la 
faveur dont jouissent les serviteurs et courtisans italiens introduits à la 
Cour par Catherine de Médicis. 

3 )  La perversion de la religion : ces méchants qui méprisent la hié- 
rarchie sociale traditionnelle en sont aussi les responsables très actifs, 
car le mensonge, la sorcellerie, l’art magique ont remplacé à la Cour la 
piété, crainte et révérence de Dieu. Tous ceux qui sont exposés à cette 
contagion d’insécurité ou victimes de ces dénis de justice doivent se 
lever pour combattre, les armes à la main, le Roi devenu tyran. 

Voyons ce qui légitime cette résistance et par quel raisonnement la 

5 .  Résolution claire et facile ..., p. 62. 
6 .  Ibid., p. 63. 
7. Ibid., p. 65. 



48 M. SOUL& 

fidélité des vassaux ou des officiers du royaume peut être maintenue, 
alors qu’ils prennent les armes contre le prince auquel ils ont juré d’être 
fidèles. 

Ce traité fait en apparence un bel éloge de la Monarchie, considérée 
comme le meilleur des régimes ; il déclare que la personne royale, en 
tant qu’elle est revêtue du droit de commander, est saincte et 
sacrée D ; pour être bon et fidèle citoyen de la Monarchie et commu- 
nauté il faut (( lui rendre service et obéissance et d’autant plus révérem- 
ment que nous pouvons là contempler un vif image de ce très grand, 
éternel et souverain monarque de l’Univers ... N *. On croirait retrouver 
la belle métaphore de Claude de Seyssel qui voyait dans les différents 
conseils du Roi l’analogie du collège des apôtres et des disciples du 
Christ. 

Mais si le Roi cst image de Dieu lorsqu’il exerce sa fonction royale, 
la personne royale, c’est-à-dire Charles ou Henry, n’est pas sacrée en 
tant que telle. I1 faut distinguer le droit de commander, l’autorité et 
majesté royale, ce qu’on appelle la couronne, et la personne du Roi qui 
peut être fou, mélancolique ou entièrement dominé par des conseillers 
qui l’aveuglent. La distinction entre la matière et la forme s’applique ici : 
la personne du Roi n’est que la matière, c’est la souveraineté, le droit 
de commander qui est la forme, c’est-à-dire le principe vivant et créa- 
teur. Cette distinction est d’une grande portée : si un Roi agit comme 
un tyran, une partie du peuple - nous verrons laquelle - pourra légi- 
timement, sans attenter à la majesté royale, se dresser contre lui, le 
déposséder du trône s’il ne chasse pas les conseillers qui pervertissent 
son pouvoir, voire choisir le fondateur d’une nouvelle dynastie. 

Voilà ce qui peut justifier des révolutions de palais, mais aussi une 
insurrection nationale. Cette séparation si radicale n’est pas neuve : on 
la trouve chez Th. de Bèze qui distingue la souveraineté, dont les offi- 
ciers du royaume dépendent, du souverain qui doit lui aussi jurer fidé- 
lité à la souveraineté ; elle a été reprise dans le préambule des Articles 
arrestes à l’assemblée de Millau en Rouergue puisque les parties prenan- 
tes de cette coalition s’engageaient par le moyen des armes (( à faire 
rendre au dit sieur Roi de France et de Pologne le droit de son royal 
office, et la vraye dignité de sa couronne N ‘ O .  

Formuler ces principes, c’était, me semble-t-il, exprimer avec une 
netteté qui touchait au paradoxe les raisons que le parti des Princes 
avait toujours invoquées pour entrer en guerre depuis la conjuration 
d’Amboise : il s’agit plus que jamais d’arracher le Roi à l’influence 
néfaste de conseillers pervers pour lui rendre la liberté d’être Roi ; on 
peut alors déclarer que s’il était commandé que tous Admiraux, 

8. Ibid., p. 9. 
9. Th. de Bèze, Du Droit des Magistrats, éd. R. M. Kingdon, Genève, p. 19. 

10. Voir Memoires de I’Estat de France, ed. cit., p. 406. 



LA RÉSOLUTION CLAIRE ET FACILE 49 

Mareschaux et capitaines quittassent leur charge, que tous Conseillers 
du privé Conseil nés comme les Pairs et autres magistrats se démissent 
de leur fonction, si un roi voulait faire administrer tous ses états par 
des femmes )) ou encore s’il décidait (< que tous nobles fussent vilains et 
tous vilains nobles D, qu’un Prince voulût priver tous Gentilshommes 
de leurs fiefs et tous Nabots de leur vigne ... », si quelqu’un s’y oppo- 
sait par la force des armes (( dirions nous qu’un tel prendrait les armes 
contre son Prince ? N IL. Assurément non : en luttant contre le Roi 
félon il combattrait pour la couronne, pour le Roi rendu à lui-même. 

On voit ici se préciser les groupes sociaux que ce pamphlet veut con- 
vertir à la résistance : il s’agit de la plus haute noblesse mais aussi des 
capitaines, des membres des plus hauts conseils mais aussi des magis- 
trats subalternes, des riches seigneurs mais aussi des hobereaux beso- 
gneux. Bon nombre de ces vassaux du Roi ou de ces officiers peuvent 
se sentir menacés ; cependant ce sont bien les Huguenots après la Saint- 
Barthélemy qui ont subi ces vexations et ces exclusions. 

La volonté de faire sentir à toute la noblesse qu’elle est menacée par 
la tyrannie nous fait penser à l’alliance entre les Protestants et les 
Catholiques modérés du Midi qui, sous l’égide de Damville, avaient éta- 
bli un état fédéral basé sur des conseils démocratiquement élus. Une 
comparaison entre notre texte et ce qu’on a appelé les Provinces unies 
du Midi nous permettra sans doute de définir l’originalité de la Résolu- 
tion claire et facile par rapport à ce mouvement de dissidence et par 
rapport aussi à d’autres traités politiques. 

Les exemples invoqués appartiennent soit à l’histoire, et pour la plu- 
part à l’histoire de France, soit à la Bible. 

Notons au passage que chaque fois qu’une maxime ou un vers sont 
cités en grec ou en latin la traduction suit aussitôt ; cela confirmerait, 
s’il en était besoin, que le destinataire n’est ni un théologien, ni un 
magistrat versé dans les langues anciennes, mais plutôt un noble qui se 
pique de culture mais ne lit pas couramment le latin. Les nobles de tout 
rang qui avaient traversé le fleuve rouge des guerres de religion étaient 
assez éloignés, pour la plupart, de la culture humaniste. 

Les exemples historiques cités et commentés appartiennent à la chro- 
nique ou à l’histoire françaises des X I V ~  et xve siècles. 

On cite le Dauphin devenu Charles VII, qui (< empêcha par la voie 
des armes que le don du royaume fait à Madame Catherine sa sœur par 
Charles V (sic) son frère n’eût lieu D. Voilà donc un prince qui, appuyé 
par les officiers de la Couronne, la cour du Parlement, le sage peuple 
de Paris, défendit son droit les armes à la main contre son Roi ’*. 

La Ligue du Bien public fournit l’occasion de démontrer que 
s’armer contre le Roi c’est parfois s’armer pour le Roi, c’est-à-dire 

11. Résolution claire et facile ..., p. 20. 
12. Ibid., p. 23. 



50 M. SOULIÉ 

combattre pour la justice, qui est l’âme de la royauté, lorsque le Roi la 
refuse ; en d’autres termes que G s’armer pour le Roy et pour la justice 
c’est tout un de quelque part que soit le Roi quant à sa personne )) 1 3 .  

Théodore de Bèze, traitant du Droit des Magistrats, avait donné des 
exemples plus nombreux ; certains étaient empruntés à la même période 
historique, mais, chez Bèze, ils illustrent des principes moraux que les 
rois comme leurs vassaux et sujets doivent garder. L’auteur de la Réso- 
lution claire et facile démontre que la rébellion de Princes ou de Ducs 
contre le roi régnant a été légitimée par le cours de l’histoire car elle 
était, selon lui, puissamment motivée soit par le sentiment national soit 
par une exigence de justice. Même l’échec du Duc d’Orléans sous 
Charles VI11 n’a pas nui à sa gloire, car la cause qu’il défendait était 
juste : il voulait empêcher que le Royaume ne fût gouverné par une 
femme ; on voit tout de suite l’intérêt actuel de cet exemple. Les exemples 
de Théodore de Bèze étaient pris soit dans l’Antiquité soit dans les 
différents pays d’Europe, ceux que cite l’auteur de la Résolution sont 
presque tous français ; d’ailleurs la lignée de ces rebelles héroïques se 
continue ; la réussite et l’honneur de grandes familles sont liés à ces 
actes de courage. 

Quant aux exemples bibliques, si l’on compare ceux qu’invoquent 
Th. de Bèze ou l’auteur des Vindiciae contra tyrannos avec ceux qui 
dans la Résolution doivent montrer où est la volonté de Dieu, on cons- 
tate que l’urgence de l’action et son caractère violent ne sont pas les 
mêmes pour ces trois politologues qui n’ont pas le même public à con- 
vaincre. 

Pour légitimer la résistance contre un tyran d’exercice, Bèze ou 
Junius Brutus présentent des villes ou des peuples : Lobna contre 
Joram, Jérusalem contre Amasias ; ce sont des communautés qui tantôt 
s’exilent d’un royaume où elles sont persécutées, tantôt poursuivent un 
roi jusqu’à la mort mais au moyen d’une ligue qui regroupe toute la 
ville. L’auteur de la Résolution met au premier plan des individus : les 
uns sont persécutés, mis à mort par des rois impies, d’autres reçoivent 
de Dieu une vocation particulière et celui qui a reçu cet appel divin ne 
peut s’y dérober. (( Ainsi Othoniel délivra le peuple de la subjection de 
Cuzan et de Razathaim ; Debora, de Jabin ; Gédéon, des Madia- 
nites H 14. I1 faut d’ailleurs remarquer que ces trois chefs de la guerre 
ont triomphé d’ennemis extérieurs ou d’envahisseurs. C’est pourquoi on 
ne saurait voir ici la moindre apologie du tyrannicide. 

Un exemple d’une actualité particulière devait fortement inciter des 
gentilshommes réformés à reprendre la guerre : c’est celui d’Abraham 
qui arma 318 de ses serviteurs pour délivrer Loth. Or il y avait eu deux 

13. Ibid., p. 28. 
14. Ibid., p. 55. Othniel est le premier des Juges en Israël ; c’était un chef de guerre, 

non un tyrannicide. 



LA RÉSOLUTION CLAIRE ET FACILE 5 1  

Loths prisonniers du Louvre, après la Saint-Barthélemy, Henri de 
Navarre et Henri de Condé ; Henri de Navarre y était encore étroite- 
ment surveillé. 

L’exemple de ces vocations particulières, le rappel de la volonté de 
Dieu (( qui a voulu que le peuple s’armast pour la possession de la 
terre B - où Chanaan est ici assimilé à la liberté de vivre selon l’Évan- 
gile -, enfin l’ardeur guerrière qui anime ce pamphlet nous obligent à 
nous poser la question suivante : l’auteur de la Résolution est-il plus 
violent, plus révolutionnaire qu’un Bèze ou un Junius Brutus, et quels 
rapports pouvait-il entretenir avec cette Union des Protestants et des 
Catholiques du Midi qui avaient organisé un État dans l’État, une fédé- 
ration d’assemblées générales et de conseils élus ? 

Bien que le thème dominant soit un appel aux armes et que, d’après 
nos documents, la guerre ait été déjà entreprise, ce discours me paraît 
relativement modéré, conservateur et monarchiste. Bien sûr, la foi jurée 
a été foulée aux pieds par le Roi et, alors que les réformés avaient 
obtenu l’édit de Janvier, ils ont été massacrés sans merci contre tout 
droit divin et humain ; ils sont donc confrontés à un tyran ; mais le 
principe monarchique n’est pas atteint, les nobles et les officiers sont 
appelés à servir la Couronne, c’est-à-dire l’autorité de l’État, contre le 
Roi, c’est-à-dire la personne royale ; mais un roi peut être remplacé et 
le système féodal restauré, si une autre personne royale considère à la 
fois la naissance et la vertu pour placer des hommes vraiment nobles 
aux postes de responsabilité. Il n’y a, nous l’avons vu, aucune incita- 
tion au tyrannicide. On ne propose pas un régime nouveau, une autre 
organisation sociale ou politique. Si le service de Dieu, la piété et de 
droites relations entre les hommes sont restaurés, le pays peut retrouver 
sa vigueur passée. 

L’Union des Protestants et des Catholiques du Midi apparaît en 
comparaison comme franchement révolutionnaire en raison de son 
organisation démocratique, car elle instaure des assemblées générales et 
un conseil issu de ces assemblées générales contrôle l’exécutif, chef mili- 
taire ou gouverneur de la province ; les États Généraux qu’on doit réu- 
nir deux fois l’an couronnent un système fédéral. Le pouvoir du com- 
mandement militaire est contrdlé par un conseil permanent issu des 
assemblées. 

Bèze et l’auteur des Vindiciae formulent plus nettement que l’auteur 
de la Résolution l’idée d’un pacte social qui manifeste bien que le 
Prince est pour le peuple et non le peuple pour le Prince et, dans le 
Droit des magistrats, apparaîtront, dans l’État des Lacédémoniens qui 
sert d’exemple, les éphores 

Nous avons, me semble-t-il, répondu à la première question : Quel 
est le destinataire de la Résolution ? La Noblesse et les officiers du 
Royaume, ceux qui détiennent une parcelle de l’autorité royale. Les 
griefs invoqués élargissent le public touché, huguenots sauvés de la 

pour tenir en bride leurs rois ». 



52 M. SOULIÉ 

Saint-Barthélemy et qui peuvent redouter un second massacre et catho- 
liques modérés qui voient sans plaisir la hiérarchie sociale traditionnelle 
bouleversée par la faveur dont jouissent les étrangers et les ignobles. 

Mais à partir de la page 73, une question est posée qui s’adresse 
plus directement aux huguenots engagés depuis plusieurs années dans la 
guerre. C’est le problème du succès des méchants et des calamités qui 
ont frappé les troupes huguenotes. Certains peuvent penser que (( nostre 
parti est condamné de Dieu, vu qu’il en est si peu favorisé D. 

A ce moment les exemples bibliques deviennent plus nombreux pour 
démontrer que le succès des méchants ne dure qu’un temps et que, de 
toute façon, il y aura un autre jugement où les héros - martyrs que 
Dieu a produits sur la scène du monde comme sur un théâtre - seront 
pleinement justifiés. Ainsi cet appel, qui doit rassembler une bonne 
partie de la noblesse et des officiers royaux, porte la marque très nette 
de l’influence huguenote. I1 s’agit d’un rassemblement assez large mais 
à dominante réformée. De plus, les tenants d’une conception tradition- 
nelle de la monarchie et de la hiérarchie sociale ne sont pas dépaysés. 
Ce traité maintient les valeurs traditionnelles ; le principe monarchique 
n’est pas atteint. 

Je voudrais poser à propos de ce texte une dernière question. Que 
savons-nous de son auteur ? 

Le sonnet qui s’intitule PARAENÉTIQUE // à la Noblesse et à 
tous autres François // de bon cœur, armés pour résister à la tyrannie, 
plus la phrase (( Ubi neque justitiam ... sont signés O.D.L.N. 

I1 est tentant de traduire Odet de la Noue, mais nous savons qu’en 
1574 Odet de la Noue avait quatorze ans. En effet, dans la Correspon- 
dance de la Noue, figure une lettre d’Odet de la Noue à sa mère, datée 
du 13 juin 1586, et il nous est dit qu’à cette date Odet de la Noue avait 
vingt-cinq ou vingt-six ans Is. I1 est beaucoup trop jeune en 1574 pour 
être l’auteur du pamphlet, mais il peut ou bien avoir composé le sonnet 
liminaire ou bien avoir écrit la phrase latine mise en exergue. 

En effet, les exhortations pressantes par lesquelles l’auteur essaie de 
convaincre les tièdes et les indécis que tout l’ordre social traditionnel 
auquel ils sont attachés se trouve menacé de ruine correspondent tout à 
fait aux démarches de François de la Noue auprès du lieutenant du Poi- 
tou et des seigneurs catholiques de la région au cours de l’entrevue que 
les Mémoires de I’Estat de France nous rapportent 16. Ces démarches 
visaient à organiser une coalition dont François d’Alençon aurait, sans 
doute, pris la tête. 

Si l’on compare ce pamphlet au Droit des Magistrats ou aux Vindi- 
ciae, on voit que la détresse d’une situation critique lui ôte le recul et le 
souci d’un jugement sans passion, nécessaires à ceux qui conçoivent 

15. La Noue, Correspondance, B.N. 8” Lh’ 4 A, p. 314. 
16. Op. rit., p. 395-396. 



LA RÉSOLUTION CLAIRE ET FACILE 53 

pour une longue durée des lois fondamentales. De plus, l’expérience 
d’un gouvernement collégial ou de l’autorité des corps intermédiaires 
représentatifs, capables de s’interposer entre le souverain et le peuple, 
manque à l’auteur de la Résolution. I1 est, à coup sûr, plus éloigné 
d’un idéal démocratique que Th. de Bèze ou Junius Brutus. Ce qu’il 
désire, c’est une monarchie régénérée par la foi, un prince vraiment 
chrétien qui rétablirait une hiérarchie féodale fondée sur l’honneur. 

Si l’on rapproche le destinataire de la Résolution claire et facile de 
ceux qui détenaient le pouvoir dans le Languedoc, les Cévennes et la 
région de Nîmes, le contraste est encore plus marqué. Dans ces provinces 
méridionales, le peuple - assez fortement influencé par les notables - 
contrôle le pouvoir exécutif qu’il a élu ou ratifié. Dans l’ouest, où 
notre pamphlet a vu le jour, les seigneurs, petits ou grands, gardent 
encore la réalité du pouvoir, et c’est eux que l’on appelle à la révolte 
armée, au sacrifice de leur vie pour que le Monarque devienne à nou- 
veau le Roi juste et fidéle, qu’il remette en leur rang les Princes et (( les 
vrays conseillers de la couronne, qu’il assemble le peuple et maintienne 
le service de Dieu D. 

J’ai étudié ailleurs ” les Mémoires de G. de Vivant, hobereau qui 
mena la guerre, la guérilla plutôt, en Dordogne, Quercy et Sarladais ; 
nous avons aussi le témoignage d’Agrippa d’Aubigné ; il faudrait exa- 
miner l’origine des plus proches compagnons d’Henri de Navarre : on 
découvrirait alors l’importance de cette petite noblesse de l’Ouest et du 
Sud-Ouest, fidèle au principe monarchique et qui aspirait, comme La 
Noue, à un renouveau religieux et moral. On s’expliquerait mieux 
qu’Henri de Navarre, (< prince choisi de Dieu »’ chef charismatique 
- on le comparait à Gédéon, Josué ou David -, ait pu retrouver un 
pouvoir absolu et de droit divin en dépit des horreurs de la guerre civile 
et de la mise en question du pouvoir monarchique qu’elles avaient pro- 
voquée. 

MARGUERITE SOULIÉ 

17. Voir R . H . R . ,  10, 1979, p. 18-23. 





VIE DE SAINTE CATHERINE 
OU DISCOURS MERVEILLEUX : 

LES AVATARS D’UN PAMPHLET 

Le manuscrit autographe du journal de P. de L’Estoile (B.N., fonds 
français 6678) mentionne dans la dernière rubrique de septembre 1574 
l’apparition d’un pamphlet contre Catherine de Médicis sous une dou- 
ble appellation : 

En ce temps, la Vie de la Roine Mere imprimée, qu’on à depuis vul- 
gairement apelée la Vie Se Katherine, court par tout, les caves de Lion 
en sont plaines, et la Roine elle mesme se la fait lire, riant à gorge 
desploiée, et disant que sils lui en eussent communiqué devant, elle 
leur en eust bien apris d’autres qu’ils ne scavoient pas, qu’ils y avoient 
oubliées, et qui eussent bien fait grossir leur livre, Dissimulant à la 
Florentine, le maltalent qu’elle en avoit et couvoit contre les Hugue- 
nots, ausquels il estoit permis de crier et de se plaindre, puis qu’ils ne 
pouvoient autre chose ... (f. 16 vo). 

Dans le manuscrit (B.N., fonds français, nouvelles acquisitions 6888)’ 
qui comporte certaines corrections de la main de P. de L’Estoile, trois 
pages autographes (f. 32 v‘, 33 r o  et vo) sont consacrées à une réécri- 
ture de ce passage que l’auteur a voulu élargir à la production pamphlé- 
taire de l’époque, donnant pour l’ouvrage susmentionné la primeur au 
titre de Vie de S e  Katherine : 

Sus la fin de cest an, la Vie de la Roine Mere qu’on appeloit la Vie 
de Se Katherine avec deux livrets satyriques et diffamatoires contre 
l’honneur du Roi, de la Roine, et ceux de son Conseil, Aucteurs, ainsi 
qu’on disoit de la journée S. Berthelemi, l’un intitulé l’Alithie, et 
l’autre le Resveil matin des François furent publiés et divulgués par- 
tout et semés jusques dans les Caves d’Avignon, ou les Chambrieres et 
Vallets allans tirer le Vin pour leurs Maistres, les y rencontroient ordi- 
nairement à leurs Pieds, Tant estoit la ferveur grande des Reschappés 
de ce massacre à faire voir à tout le monde l’innocence des tués, et la 
Cruauté et perfidie des tueurs avec l’injustice des Conseillers et Auc- 
teurs de ceste funeste et miserable journée de sang ... (f. 32 vo). 

Pour le regard de La vie de SC Catherine, Cest une œuvre singuliere 
de notre temps, Et laquelle on ne peult reprendre ni arguer, si ce n’est 
possible du trop peu, Mais une Vie toutefois en papier qui à cousté en 



56 M. HUCHON 

effect, la Vie à beaucoup d’hommes, encore que ladite dame dissimu- 
lant dextrement et à la Florentine le maltalent qu’elle en avoit conceu, 
se la fist lire et en rid avec les autres à gueule bec, mais d’un ris qui 
ne passoit point le nœud de la gorge (f. 33 ro). 

C’est en fait une troisième version que présentent ces trois pages, car 
elles ont été soigneusement collées sur les feuillets primitifs où l’on 
décèle une rédaction antérieure, toujours de la main de P. de L’Estoile I .  

Cette pratique, isolée dans le recueil, témoigne de l’attention toute par- 
ticulière accordée par L’Estoile à la présentation de ces pamphlets. 

cc Vie de la Roine Mere D ou <c Vie de Se Catherine ‘ », dans la 
chronologie des titres, la plume de P. de L’Estoile semble toutefois 
hésitante. Le lecteur moderne n’a pas conservé d’exemplaire des édi- 
tions de 1574 de ce pamphlet dont certains passages semblent avoir été 
rédigés en juillet 1574, un mois après la mort de Charles IX, alors que 
Henri III, roi de Pologne, est encore éloigné de France ’. De 1575, sont 
connues une version française : Discours merveilleux de la vie, actions 
et deportemens de Catherine de Medicis Royne mere, Auquel sont reci- 
tez les moyens qu’elle a tenu pour usurper le gouvernement du 
Royaume de France, et ruiner I’estat d’iceluy, représentée par trois édi- 
tions différentes 4, une version anglaise, A mervaylous discourse, et une 
version latine : Legenda. S .  Catharinae mediceae reginae matris, vitae, 
actorum et consiliorum, quibus universum regni Gallici statum turbare 
conata est, stupenda eaque vera narratio 5 ,  tenue généralement pour 
une traduction à partir du texte français. L’œuvre n’est pas oubliée les 
années suivantes. Une édition de 1576 se donne pour une (( Seconde 
edition plus correcte, mieux disposee que la premiere, et augmentee de 
quelques particularitez D ; en 1577, S. Goulart reprend, dans les 
Memoires de I’estat de France sous Charles ZX, le texte de 1575 qu’il 
considère comme l’œuvre d’un politique et, parmi les autres éditions, 
une version flamande en 1583 atteste la diffusion européenne de ce 
texte qui se présente comme un triptyque : vie de Catherine jusqu’en 
juin 1574, dénonciation de l’usurpation de la régence à partir d’argu- 
ments juridiques prônant la nécessité de la réunion des États qui aurait 
IAÛ donner la régence au duc d’Alençon, parallèle de Catherine avec les 

1 .  L’état du manuscrit ne permet malheureusement pas de décoller ces feuillets (indi- 
cations fournies par l’atelier de restauration de la B.N.) dont on peut lire par transpa- 
irence quelques bribes. 

2. C’est sous ce dernier titre que d’Aubigné mentionne l’ouvrage ; v. J .  Bailbé, 
#:( Agrippa d’Aubigné et les pamphlets », Cahiers V.-L. Saulnier, 1, Le pamphlet en 
France au xvre siècle, p. 91 et 99. 

3 .  Discours merveilleux ..., éd. de 1575 citée plus bas, p. 132. 
4. Ces éditions sont recensées, ainsi que toutes les éditions mentionnées ensuite, par 

IV. Cazauran dans les travaux préparatoires à l’édition du Discours merveilleux. Je la 
remercie de l’aide qu’elle a apportée à cette communication. 

5. Exemplaire utilisé : B.N. 8” Lb’4 828. 



VIE DE SAINTE CATHERINE 57 

régentes de l’ancienne France comme Blanche, Fredegonde, Brunehaut ; 
la conclusion est une véritable exhortation à la réconciliation nationale. 

Mais de vie de sainte Catherine, pour le lecteur moderne, il n’est 
question que dans le titre de l’édition latine. I1 est pourtant manifeste 
que le propos hagiographique appartient à l’auteur. I1 apparaît dans la 
structure même du texte. Ainsi l’ouvrage consacré aux Vitae sanctorum 
paru à Lyon en 1560 commence la plupart de ses multiples notices par 
le prénom du saint et ses origines ’, tout comme le rédacteur de notre 
texte *. La Legenda S. n’est-elle que l’ajout d’un traducteur latin ou un 
traducteur français n’aurait-il pas omis de le rendre (négligence ou oubli 
volontaire pour des raisons à chercher dans l’actualité du temps), préfé- 
rant mettre l’accent sur la stupenda narratio 

Cela invite à s’interroger sur le statut de la version française de 
1575, en prenant en considération le travail de son correcteur de 1576. 
Les particularités annoncées par ce dernier en page de titre concernent 
les trois pièces de fin de volume : deux lettres à la reine mère, l’une de 
1559, signée N.V., œuvre d’un proche de la reine de Navarre, l’autre 
rédigée après les massacres de 1572 et d’origine réformée lo ,  et la 
Sympathie de la vie de Catherine et de Jezabel, avec l’Antipathie de 
leur mort, diffusée en 1572 I I ,  pièces déjà présentes cependant dans une 
édition de 1575 I*.  Les additions sont nombreuses, mais le lecteur est 
surtout frappé par le remaniement continuel du texte de 1575 1 3 .  Ainsi 
en 1575 pouvait-on lire : 

Ie ne fay point cecy par vengeance : povre vengeance seroit cecy de 
tant de maux qu’elle nous a faicts : Je desire seulement prevenir la 

? 

6. Vitae sanctorum, A. Peres, Lyon, 1560, B.N. H 9293. 
7. Voir par exemple : a Clemens vir Romanus in Coelio monte natus ... )) (p. 244) ; 

a Martinus apud Sabariam Pannorium ortus, mediocris habuit fortunae parentes ac ethni- 
cos D (p. 233) ; c Victor in oppido Ceraso Burgensis dictionis natus ... )) (p. 181). 

8. G Catharina Medicea imprimis genere est Florentina n (p. 5) ; a Catherine de 
Medicis en premier lieu est florentine )) (D.M., p. 5). 

9. I1 faut aussi signaler que l’acception de (( récit merveilleux )) pour (( légende )) est 
toute récente, la première attestation datant des Nouvelles récréations de Des Périers, v. 
T.L.F., S . V .  légende. 

10. L’appendice ajouté par F. Bourquelot aux Mémoires de Claude Haton, t. II, 
Paris, Imprimerie impériale, 1857, fournit la version de cette lettre conservée dans le 
fonds Dupuy (844, 278) qui est signée Emile Dardani et qui porte avant la signature la 
mention (< Escript à Lozanne en Suisse N (v. p. 1111-1115) ; J. Le Laboureur, dans les 
Additions aux Memoires de messire Michel de Castelnau, Paris, P. Lamy, 1659, offre 
une autre version signée Grandchamp, qui pourrait être l’ambassadeur passé au service du 
duc d’Alençon et à la religion réformée, participant de la conspiration de La Môle. 
F. Bourquelot, p. 1115, a relevé quelques différences entre les deux textes. 

11. Voir aussi une version donnée par F. Bourquelot, op. cit., p. 1110, et dans le 
fonds Dupuy (844, 280). 

12. Exemplaire de la bibliothèque de Stanford (U.S.A.). Indication donnée par 
N. Cazauran. 

13. Pour le texte de 1575 est utilisé l’exemplaire B.N. 8” Lb34 827 A de l’édition en 
164 pages ; pour celui de 1576, l’exemplaire de la bibliothèque de Troyes, FF 17 5916. 



58  M. HUCHON 

finale vengeance, que de long temps elle prepare contre tous les gens 
de bien de ce royaume (p. 4) ; 

en 1576 : 

L’appetit de vengeance ne m’a point fait entrer en ce discours, et ce 
seroit une povre vengeance pour tant de maux qu’elle nous a faits. Je 
desire seulement prevenir la finale ruine que de long temps elle brasse 
contre tous les gens de bien de ce royaume (p. 4). 

Ailleurs : 

. . .envoyans vers le Roy ambassadeurs honorables pour lui congratuler 
son mariage avec la fille de l’Empereur ... (p. 65) 

devient : 

. . .envoyans vers le Roy ambassades honnorables pour luy gratifier à 
cause de son mariage avec la fille de l’Empereur ... (p. 44). 

A cette phrase de 1575 : 

Lesquels deux poincts elle poursuyvit et achemina d’un mesme pas, 
tant qu’elle fut parvenue à sa fin (p. 70) 

est préférée celle-ci : 

Elle poursuivit et achemina d’un train ces deux articles, jusques à 
tant qu’elle fust parvenue à son but (p. 47). 

La plupart du temps, le fond n’est pas modifié, mais la forme l’est 
profondément. Comment interpréter cette réécriture ? Ces modifications 
de l’organisation interne de la phrase, alors que le schéma directeur en 
est conservé, sont-elles de simples recherches stylistiques ? Témoignent- 
elles de deux états de langue différents ? Le lecteur du xxe siècle qui a 
perdu la compétence linguistique du lecteur du X V I ~  siècle peut rester 
perplexe, même si, à la première lecture, il ne peut réprimer l’impres- 
sion que maints tours du texte de 1575 ne sont pas propres à la langue 
commune. 

La présence du texte latin permet d’interpréter ces remaniements, 
alors même que ceux-ci remettent en cause la filiation du texte latin et 
de la première rédaction française 14. 

L’examen détaillé des modifications de langue apportées en 1576 par 
le remanieur (qui n’a pas eu le texte latin en main) montre qu’elles con- 
cernent souvent des constructions proches du latin. Tel est le cas des 

14. Les premieres éditions ne nous étant pas parvenues et celles de 1575 ayant pu 
introduire des coquilles par rapport à l’original, la filiation ne peut être établie à partir 
des coquilles ou des mots manquants. 



VIE DE SAINTE CATHERINE 59 

deux derniers passages précédemment fournis que le latin présente sous 
cette forme : 

... legatos ad Regem miserant qui illi de matrimonio cum Imperatoris 
filia contract0 gratularentur (p. 43) ; 

Quae duo adeo strenuè persequuta est, ut etiam tandem ad exitum 
ea perduxerit (p. 46). 

Les exemples similaires sont nombreux. Le texte de 1575 exhorte en ces 
termes : 

A si saincte et louable entreprise, le sang Royal duquel vous estes 
issu vous convie Messeigneurs les princes du sang (p. 162), 

le texte latin indiquant : 

Ad tam praeclarum et egregium facinus audendum et aggrediendum, 
magnanimi Regiae stirpis Principes, sanguis ille Regius, à quo ortum 
accepistis, vos invitat (p. 101) ; 

celui de 1576 préfère : 

Pour conclusion, j’adresseray ma parole à vous messeigneurs les 
Princes du sang : le sang royal duquel vous estes issus vous convie à si 
saincte et louable entreprise (p. 103). 

La construction suivante : 

... et ne scay s’ils fussent point desja morts de quelques trenchees, si le 
Prince de Condé qu’elle ne veut pas approcher si pres de la succes- 
sion, ne se fust sauvé de ses mains (p. 148), 

si proche du texte latin : 

... ac nescio, an superstites fuissent, si Princeps Condensis, quem ad 
Coronam accedere non vult, se ex illius unguibus non eripuisset 
(P. 931, 

est transformée en 1576 : 

Et ne say s’ils ne fussent point desja morts de quelques trenchez, si 
le Prince de Condé (qu’elle ne veut pas laisser tant approcher de la 
Couronne) ne se fust sauvé de ses mains (p. 95). 

La phrase : 

Se peut-il excogiter rien de plus mechant ? (p. 141) 

An hoc iniquius aliquid possit excogitari ? (p. 89) 

est ainsi interprétée par le remanieur : 

Saurons-nous inventer une mechanceté plus grande ? (p. 90). 



60 M. HUCHON 

11 tend à supprimer aussi les marques de première personne qui pour- 
raient bien être des traductions des appuis du discours latin : 

... à Regis morte die, tertio, inquam, Iunii die ... (p. 83) 

... dés le lendemain presque de la mort du Roy. Je dy des le troisiesme 
de Juin ... (p. 132) 
Mais incontinent apres la mort du Roy, à savoir dés le troisieme de 
Juin ... (p. 85) 
Concedo ... (p. 84) 
... je l’accorde ... (p. 133) 
Qui nie cela ? (p. 85) 

La redondance de 1575 : 

Avons-nous perdu le cœur ? Notre courage est-il aneanti ... (p. 136) 

ne serait-elle pas imputable à une négligence du traducteur qui trans- 
pose à deux reprises la même phrase latine : 

Defecitne animus ? (p. 85) ? 

C’est ce que fait le lecteur de 1576 en éliminant la seconde phrase. 

latin dit de Gondy qu’il était : 
I1 existe de manifestes contresens rectifiés en 1576. Ainsi le texte 

de Maranorum familia ortum (p. 93) ; 

celui de  1575 : 

issu de race de Marrans (p. 148) ; 

en 1576, il est : 

issu de race de Maranes (p. 95). 

Dans le cas suivant, n’est-ce pas un traducteur français qui a ignoré 
pour consequuturum le sens particulier d’ (( obtenir >) et l’a rendu avec 
son sens de (( suivre >>, plus courant et inintelligible dans ce contexte ? 

... Urbem Modenam, quam se consequuturum sperabat, duci Ferra- 

... il avoit ... adjugé la ville de Modena au Duc de Ferrare, laquelle 

... avoit ... adjugé au Duc de Ferrare la ville de Modene, que Cle- 

rio adiudicarat (p. 14) ; 

Clement pretendoit suivre (p. 18) ; 

ment pretendoit sienne (p. 13). 

A propos de la maladie de Charles IX, le non-sens de l’édition de 
1575 ne tiendrait-t-il pas à une mauvaise traduction de terminatum, 
aliud et appellant ? 



VIE DE SAINTE CATHERINE 61 

Les medecins prennent mauvaise opinion de sa maladie, et soit, 
qu’ils y jugeassent du poison terminé, ou autrement (on appelle de la 
saulse d’un brochet) asseurent la Roine, qu’à toute peine passera il le 
mois d’Avril @. 108), 

Medici sinistram de eo opinionem concipiunt qui sive terminatum 
venenum, vel aliud (Lucii condimentum appellant) suspicarentur regi- 
nam de illius praesentissima vel ante mensem Aprilem, morte certio- 
rem faciunt (p. 110). 

Le remanieur de 1576 a en partie restitué la compréhension : 

Les medecins font une mauvaise conclusion de sa maladie : car soit 
qu’ils y jugeassent du poison terminé ou autrement (on a parlé de la 
sauce d’un brochet) asseurent la Roine qu’à toute peine passera-il le 
mois d’Avril (p. 72). 

Nombreuses sont également les irrégularités portant sur les noms 
propres, tel l’exemple suivant où a été maintenue à tort la forme de 
génitif latin : 

... filz de feu Garde des Sceaux Bertandi (p. 81), 
. . . filius Sygillorum praefecti Bertrandi (p. 53), 

et pour lequel en 1576 il est fourni le nom français correct 

... fils de feu garde des seaux Bertrand (p. 54). 

Autant de signes d’une traduction et d’une traduction hâtive vrai- 
semblablement dictée. L’indique aussi la mise en  phrases très défec- 
tueuse : 

... nonobstant dont cela tant il estoit affectionné au bien de ce 
Royaume et plus enclin à obéir à la raison, qu’à la passion, quelque 
vehemente qu’elle peust estre, la Royne le venoit visiter, il ne luy parle 
que de faire la paix, à la plus grande haste qu’il seroit possible, en ces 
mots, que les plus courtes folies estoient les meilleures, et l’exhorte si 
elle desiroit le salut de ce Royaume a ne le troubler jamais pour quel- 
que cause que ce fust, en luy proposant combien il s’affoiblissoit 
d’heure à autre par la perte de tant de noblesse, mais c’estoient tous 
propos en vain (p. 58). 

En 1576, il est procédé à une complète refonte. Ainsi, du passage pré- 
cité, il est fait trois phrases. 

I1 semble bien que l’on ait donc affaire à une antériorité du texte 
latin sur le texte français. Les quelques suppressions et additions que 



62 M. HUCHON 

celui-ci a fait subir au texte latin demanderaient une analyse détaillée 
qui permettrait de porter un jugement de valeur sur ce premier état 
français Is. 

L’une des tâches de l’éditeur de 1576 a été d’éliminer les maladresses 
d u  traducteur. C’est ainsi qu’il s’est efforcé de suppléer aux ambiguïtés 
créées par l’abondance des pronoms personnels en 1575. Par exemple, 
qui est (( elle D dans ce texte de 1575 : 

Aussi estoit elle hors d’espoir de renger le Roy de Navarre son fils, 
tandis qu’elle vivroit, et craignoit peut estre, que comme elle estoit 
advisee et desfiante elle ne s’apperceut de l’embuscade et la fist en 
vain (p. 77). 

Praeterea, se unquam posse Navarrenum Principem, matre vivente, 
flectere diffidebat : verebatur item, ne illa quippe valde solerti animo 
et suspicari praedita insidias suas depraehenderet (p. 51) ? 

Le remanieur de 1576 clarifie : 

Aussi estoit-elle hors d’espoir de pouvoir ranger le Prince de 
Navarre son gendre, tandis que sa mere vivroit, et craignoit (peut 
estre) que comme ceste Dame estoit advisee et desfiante, elle ne 
s’apperceust de l’embuscade, et la fist reuscir en vain (p. 52). 

(( Ceux qui en ont esté executeurs H (p. 10) deviennent (( ceux qui ont  
este les executeurs de cest execrable massacre H (p. 69). Ces précisions 
sont continuelles dans cette édition de 1576 où certaines modifications 
systématiques témoignent d’une prédilection particulière pour un des 
tours en concurrence au X V I ~  siècle : ainsi chacun pour un chacun, le 
ronsardien dans pour dedans, afn de au lieu de pour 16. 

Le remanieur a ses habitudes syntaxiques, privilégiant par exemple 
les formes en ant : 

Ils ne se sentent point assez forts pour donner bataille, et trouvent 
estrange qu’on face si peu de difficulté d’hasarder la noblesse Fran- 
çoise (p. 61) ; 
Eux ne se sentans pas assez forts pour combattre, trouvent estrange 
qu’on face si peu de difficulté de hazarder la noblesse Françoise 
(P. 42) ; 
... mais d’autant qu’il voyoit bien qu’il ne seroit plus soudoyé du 
Roy, s’il demeuroit là, advertit le prince d’Orenge (p. 93) ; 
Mais luy voyant bien qu’il ne seroit plus soudoyé du Roy s’il demeu- 
roit là, advertit le Prince d’Orenge ... (p. 62) 

15. J. Chomarat, dans un travail manuscrit, souligne la prédilection du rédacteur 

16. Voir par exemple p. 48, 66, 81, 120, 122 de l’édition de 1575. 
français pour certaines répétitions de mots et expressions imagées. 



VIE DE SAINTE CATHERINE 63 

tendant à éliminer les fréquentes inversions du sujet de son modèle : 

... a ce changement falloit il pourveoir de bonne heure (p. 109), 
I1 falloit pourvoir de bonne heure à ce changement (p. 73). 
Pourtant tasche-elle de l’appaiser par tout (p. 69), 
Pourtant la Roine mere tasche d’appaiser tout ... (p. 47). 

Nombreuses sont les modifications de l’ordre des mots : 

I1 avoit fort indignement chassé ... (p. 34), 
I1 avoit chassé fort indignement ... (p. 24) ; 
... trouver ces extremes cruautez mauvaises (p. 106), 
. .. trouver mauvaises ces expeditives cruautez.. . (p. 70) ; 

Si elle tient Monseigneur le duc son fils prisonnier ... (p. 122), 
Si elle tient prisonnier Monsieur le Duc son fils ... (p. 80). 

Elles vont dans le sens d’une organisation de la phrase par masses 
croissantes, caractéristique du français. 

Ces multiples transformations, entre autres celles qui concernent 
l’allègement de la phrase, les relations logiques, forment une matière de 
premier choix pour le linguiste ; elles devraient permettre de déterminer 
la conscience qu’un homme du xvie siècle pouvait avoir des différences 
entre la langue vernaculaire et la langue latine. 

Le remanieur a donc été amené à faire d’une version hâtive un écrit 
littéraire, plus conforme au génie de la langue française. L’usage qu’il 
fait de la sentence et l’utilisation du distique moral à des fins polémi- 
ques montrent un souci d’efficacité, fondé sur une bonne connaissance 
du pouvoir de persuasion de certaines formes. 

La pensée gnomique a inspiré l’essentiel des additions au texte de 
1575. Ainsi les deux premières : 

Je n’ignore point la verité de ceste sentence, 
Qui à autruy mal ou perte machine, 
A son cœur propre il procure ruine (p. 4). 
Celuy qui disoit que la ville estoit heureuse où l’on n’oyoit que la 

voix d’un sergent, parlait bien : mais il eust plus sagement parlé, s’il 
eust mis la rondeur et simplicité en lieu, laquelle doit seule haranguer 
en la vie humaine, autrement les villes plus fameuses ne peuvent 
apporter que de grans diffames a leurs citoyens (p. 5) .  

I1 peut s’agir de proverbes anciens, parfois repris : 

lant devorer l’agneau luy fait accroire qu’il a troublé l’eau (p. 55) .  

... faisant (comme on dit) d’une pierre plusieurs coups (p. 30). 

regardant tousjours à decevoir quelqu’un (p. 11). 

Qui veut tuer son chien (comme on dit) il luy met la rage sus. Le loup vou- 

Mais c’estoit une pierre, de laquelle il vouloit faire de plus grans coups, 



64 M. HUCHON 

Mais l’habitude la plus fréquente est l’addition de citations en vers, 
manifestations d’une pensée sentencieuse qui les introduit souvent par 
une appellation technique, comme proverbe, sentence, aphorisme, 
axiome ” . 

L’auteur cite parfois ses sources : trois vers des Regrets, quatre de 
Pindare, quatre de Ronsard, deux passages d’Homère ... 

Dans d’autres cas, il se contente d’une vague indication : 

... comme a bien dit quelqu’un ... (p. 27), 

... ce qu’un ancien poete disoit ... (p. 40), 
Ce que disoit quelqu’un autrefois ... (p. 46). 

Le relevé de ces citations ne s’imposerait pas, tant est usuelle cette 
pratique dans l’ornement du discours, si une forme n’apparaissait avec 
une constance instructive sur le propos de l’auteur. Le lecteur est frappé 
par la suprématie des distiques. Sur les quarante-quatre citations en vers 
qui ont été ajoutées en 1576, vingt-huit empruntent cette forme I * .  

Les sources de ces distiques demanderaient un examen attentif. 
Selon N. Cazauran, qui en fera l’étude détaillée, ils proviennent dans 
leur majorité des vers français des Euvres morales et meslees de Plu- 
tarque dans la traduction d’Amyot, dont la première édition parut en 
1572. Ces emprunts posent, entre autres, les problèmes de la réception 
de ce texte par ses contemporains et du statut collectif des maximes et 
sentences. 

Le remanieur profite de l’engouement d’alors pour les sentences et 
plus particulièrement pour leur mise en distiques et quatrains, courant 
où s’illustrent dans les années 1560-1570 les recueils de Pierre Habert, 
Pantaleon Bartelon, Gabriel Meurier ou Guy de Pibrac 1 9 .  

Ces distiques, dans les additions qui nous intéressent, peuvent être 
évidemment porteurs d’une moralité générale : 

Qui muse à quoy que ce soit, 
Tousjours perte il en reçoit (p. 88) ; 

17. Voir par exemple p. 8, 28, 83, 88. 
18. Les autres additions concernent un vers isolé (5 cas), trois vers (5 cas), quatre vers 

(6 cas). 
19. Voir Pierre Habert, Le miroir de vertu et chemin de bien vivre, contenant plu- 

sieurs belles histoires, par quatrains et distiques moraux, le tout par alphabet, Paris, 
CI. Micard, 1559 (éditions en 1569, 1571, 1574) ; Pantaleon Bartelon, Distiques moraux, 
Rendus en François par beaux graves et sententieux quatrains ausquels sont remarquées et 
taxées les mœurs corrompues et les miseres du temps present : œuvre qui peut servir de 
mirouer et d’exemple à toute personne, Lyon, B. Rigaud, 1569 ; Gabriel Meurier, Recueil 
de sentences notables, dicts et dictons communs Adages, Proverbes et Refrains traduits la 
pluspart de Latin, Italien et Espagnol et reduits selon l’ordre alphabetique, Anvers, Jean 
Waesberghe, 1568 ; Guy de Pibrac, Cinquante quatrains, Contenans ,veceDtes et ensei- 
gnemens utiles pour la vie de l’homme, composez à l’imitation de Phncylidrr, d’Epichar- 
mus, et autres anciens Poëtes grecs, Paris, G .  Corbin, 1574. 



VIE DE SAINTE CATHERINE 65 

C’est un mal extreme d’estre 
Serf d’un malicieux maistre (p. 88) ; 

mais aussi infléchir un jugement moral sur Catherine, tels ceux-ci 

Pleine de chants, perfums, esbattemens 
Pleine de sang et de gemissemens (p. 57) ; 

Meslant soucis, regret et fascherie 
Avec cruelle et caute tromperie (p. 37) ; 

ou ces deux, variations d u  même : 

La fausse femme en une main portoit 
L’eau, et le feu de l’autre presentoit (p. 26) ; 

En une main portant l’eau tromperesse 
Et l’ardent feu en l’autre vengeresse (p. 38). 

Le distique est une façon commode de présenter une sorte de morale à 
rebours de  la Florentine : 

Donc se voyant frustree de ce costé, suyvant son axiome, 
I1 faut tout tenter et faire 
Pour son ennemi desfaire ... (p. 28), 
... et à leur retour, ont-ils pas leu au visage de ceste femme, qu’elle 

disoit d’un chascun d’eux en son cœur, 
Tu es venu sain et sauf de la guerre, 
Que pleust à Dieu qu’on t’y eust mis en terre (p. 64). 

II apparaît  donc comme l’instrument privilégié de  la condamnation 
de  Catherine. 

Souci de  faire d’une traduction une œuvre littéraire, d’user de  toutes 
les forces de  persuasion pour Ia dénonciation, les variantes prouvent 
aussi que le remanieur souhaite dépasser la simple œuvre d’actualité. I1 
n’hésite pas à minimiser certaines attaques a u  profit de  ce qu’il peut 
considérer comme rétablissement de  la vérité historique. Par  rapport  a u  
texte de  1575 : 

Les hommes qui ont eu quelque peu de conscience ont tousjours 
abhorré les trahisons : mais entre toutes especes de trahison, ont 
estimé le poison si abominable qu’à l’endroit de leurs plus grands 
ennemis, ils n’en ont voulu user. A Catherine de Medicis ceci n’est 
qu’un jeu (p. 58) ,  

la  nuance est appréciable : 

Les hommes dont la conscience n’a esté du tout amortie ont tou- 
jours abhorré les trahisons : mais en toutes especes de trahison, ils ont 
estimé l’empoisonneur tant abominable, qu’ils ne s’en sont voulu ser- 
vir qu’à l’endroit de leurs plus grans ennemis, encore bien peu souvent 
(p. 40) ! 



66 M. HUCHON 

I1 fait disparaître les mentions qui ne sont plus exactes en 1576. a Mon- 
sieur le duc d’Anjou (depuys Roy de Pologne) )) (p. 66) n’est plus que 
(( duc d’Anjou ». Alors que l’édition de 1575 désignait généralement les 
différents protagonistes par leurs titres présents, le remanieur leur rend 
ceux qu’ils avaient au moment des faits rapportés. Le Roy de Navarre 
avant la mort de sa mère est le prince de Navarre *O ; le Roy de Pologne 
lors du mariage d’Henri de Navarre en 1572 redevient duc d’Anjou “. 

Le remanieur tente une réflexion sur le rôle de l’historien dans la 
longue addition où il dénonce les excuses qu’un (< certain brouillon 
nommé Belleforest en ses additions aux annales de France D 22 trouve à 
Brunehaut sur la foi d’un témoignage de saint Grégoire qui loue ses 
vertus : 

Mais je me douterois plustost comme il est ignorant jusqu’au bout, 
qu’il n’a pas eu l’esprit de considerer que Brunehaut a fait la devo- 
tieuse pour continuer en ses meschancetez plus licentieusement (p. 93). 

Cette attaque violente contre l’historiographe officiel est peut-être en 
relation avec la publication de la Franco-Gallia de Hotman 2 3 .  

Dans son souci d’écrire l’histoire, notre remanieur est friand d’expli- 
cations psychologiques : 

Ce n’estoit pas qu’elle aimast plus une religion que l’autre, ou mes- 
sieurs de Guise en general que les Princes du sang et naturels officiers 
de la Couronne (p. 19) ; 
... et le throne du gouvernement estoit trop etroit pour son ambition 
(P. 20) ; 

à l’occasion des premiers troubles : 

Elle voyant que son autorité alloit donner du nez en terre, pense 
qu’il faut opposer à ce danger eminent les Huguenots qu’elle avoit 
tant favorisez : et qu’eux arrestez a la conservation de la liberté de 
leurs consciences, sans prendre de si pres garde à ces matieres d’estat, 
luy serviroyent d’archers de garde, ou plustost de marchepied pour 
demeurer debout, et voir tousjours par dessus les autres (p. 25).  

C’est généralement par une forme nominale du verbe qu’il introduit la 
réflexion : 

20. Voir p. 49 et 52. 
21. Voir p. 53. 
22.  L’édition des Grandes annales qui nous est parvenue ne date que de 1579. 

P. de L’Estoile rappelle qu’en novembre 1574 Belleforest avait fait réimprimer son His- 
toire des neuf Charles. 

2 3 .  Texte paru en latin en 1573, puis en français en 1574 ; sur ces deux versions, voir 
M. Glatigny, G Traduction et polémique : La version française de la Franco-Gal/;a », 
Revue des sciences humaines, t. LII, 180, octobre 1980, p. 73-94. 



VIE DE SAINTE CATHERINE 67 

... une fois se voyant tenue de trop pres par messieurs de Guise et 
les autres seigneurs Catholiques (p. 26) ; 

... se voyant frustree de ce costé ... et considerant que son appetit de 
dominer ne pouvoit prendre racine qu’en arrachant du monde ceux 
qui la costoyoyent de trop pres à son gré ... (p. 28) ; 

la même construction pouvant être reprise : 

Pour y parvenir, ou luy mettre la rage sus, et le faire estimer 
l’auteur et seul poursuyveur de la guerre ... (p. 28) ; 

Cependant pour appaiser les Catholiques, mettre la rage sus à 
l’Amiral, qu’elle haissoit mortellement pour le cognoistre homme de 
conseil ... (p. 29). 

Le souci de compléter le texte de base n’échappe donc pas à la pesan- 
teur didactique que manifeste déjà le recours au distique. 

Styliste, moraliste, historien, tel apparaît le remanieur de la traduc- 
tion de la Legenda, mais de quel bord ? Face à la longue diatribe con- 
tre Belleforest, aux pièces rapportées en finale, on peut se demander s’il 
appartient bien lui aussi au clan des politiques, comme l’auteur du texte 
latin qui précise à plusieurs reprises (( catholicam nostram religionem », 
(( ego catholicus )> 24. 

Ne serait-ce pas aux transpositions françaises que l’on doit la tradi- 
tion d’une origine réformée du Discours merveilleux ? N’auraient-elles 
pas plié à leur cause la traduction de la Legenda ? Le lecteur du 
X V I ~  siècle ne s’y trompait peut-être pas. Version politique ou version 
huguenote, il reconnaissait les siens. 

Les caractéristiques individualisées à partir de l’étude des variantes 
- habitudes de langue, traits stylistiques particuliers, utilisation de la 
pensée gnomique, goûts littéraires - identifieront peut-être ce rema- 
nieur qui offre au linguiste la possibilité de mise en règles des différen- 
ces de la langue-mère et de la langue vernaculaire par la réécriture 
d’une version française vraisemblablement réalisée hâtivement dans la 
fièvre de l’actualité de l’été 1574 et qui avait dû suivre de très près la 
mise au jour de la rédaction latine 2 5 ,  de si près peut-être qu’il devenait 
difficile de faire le départ chronologique entre l’une et l’autre (comme 
inviterait à le penser le témoignage de P. de L’Estoile). 

MIREILLE HUCHON 

24. Voir p. 23, 43, 54. 
25. I1 n’est pas impossible que cette première version française ait été faite à partir 

d’une rédaction latine manuscrite. 





JEU ET THÉORIE DU PAMPHLET 
DANS LE JOURNAL DU RÈGNE DE HENRI III 

(1574-1589) 
DE PIERRE DE L’ESTOILE 

Tout discours sur le pamphlet au X V I ~  siècle passe nécessairement 
par la question préalable de sa définition. Appliqué sans nuance dans 
son acception moderne au Journal du Règne de Henri III ‘, le terme 
serait à la fois anachronique, la chose précédant le mot de la longueur 
d’un siècle *, et impropre dans la mesure où l’Estoile utilise un lexique 
très varié pour désigner les pièces hétéroclites qu’il a reportées sur ses 
Registres. Dans le cadre de cette étude, l’emploi du mot (( pamphlet )) 

n’a donc d’autre usage que d’assurer à la littérature engagée une cou- 
verture générique souple et commode. Précaution d’autant plus utile 
chez l’Estoile que l’approche du pamphlet se heurte à des difficultés 
d’ordre conceptuel, liées à l’existence d’une dénotation qui englobe une 
vingtaine de signifiants. De surcroît, la flexibilité sémantique de la 
notion, qui déporte le pamphlet vers la satire et la polémique, accentue 
encore la complexité de l’objet à cerner. 

Heureusement, le corpus pamphlétaire inclus dans le Journal laisse 
apparaître un clivage terminologique qui fixe des seuils discriminatoires 
entre deux grandes catégories de pamphlets. En effet, l’Estoile distingue 
d’une part les a libelles d’État D 3 ,  formés d’ouvrages imprimés en 
prose, de longueur variable et dont le contenu essentiellement polémique 
vise le pouvoir, les institutions, les Grands. A ce type de pamphlet cor- 
respondent des livres comme Le Miroir des François, les Vindiciae con- 
tra tyrannos ou La France-Turquie. D’autre part l’auteur isole des 
N ramas )) (les écrits ramas-sés), constitués de pièces fort diverses et de 
valeur inégale, qu’en termes de l’époque on appelle pasquils. Selon la 

I .  Sauf indication contraire, nous citons le Journal du Règne de Henri III (Abrév. 
JH III), éd. L.-R. Lefèvre, Paris, Gallimard, 1943. 

2. Voir Y. Bellenger, (( Le pamphlet avant le pamphlet N », Cahiers de l’Association 
internationale des Études françaises, 1984 ; M. Angenot, La Parole pamphlétaire, Paris, 
Payot, 1982, p. 372-377 ; H. Carrier, a Pour une définition du pamphlet », Le Pamphlet 
en France au X V I ~  siècle, Cahiers V.-L. Saulnier, 1, Paris, E.N.S.J.F., 1983, p. 123-136. 

3. JH III, p. 158. Parmi les synonymes du mot c libelle », on trouve aussi les termes 
de G livrets satiriques et diffamatoires n (p. 56), (( traités n (p. 57), (( livres n (p. 89, 330). 



70 G .  SCHRENCK 

nature du sujet abordé, ces placards satiriques et railleurs changent de 
proportions, allant de l’anagramme aux longs poèmes comme Le Pas- 
qui1 courtisan ou La Frigurelle 5 ,  en passant par des pikes dont le for- 
mat, dit l’Estoile, est celui d’un (( beau livre d’une feuille )) (p. 43). 
Parmi eux figurent aussi, tradition polémique oblige, les sonnets satiri- 
ques à la manière de Du Bellay 6, les quatrains, les tombeaux rédigés 
pour (( canoniser )) (p. 149) ou taxer la mémoire du défunt )) (p. 311), 
les épigrammes mordantes avec au dixième vers (( le petit mot pour 
rire D ’, les huitains, les chansons, les vers en dialogue ’. 

Ces distinctions établies, il faut reconnaître que ce sont précisément 
les pasquils, ces écrits de circonstance peu faits pour durer, mais frap- 
pant toujours brutalement, qui ont le plus souvent intéressé la critique 9 .  

Mais il n’est peut-être pas inutile d’élargir la problématique du pam- 
phlet, celle des libelles et des ramas, en l’observant dans ses rapports 
avec le Journal où elle trouve son accueil. Interrogé d’un point de vue 
interne de l’œuvre, le pamphlet offre alors le double avantage de révé- 
ler, par le jeu de son insertion, l’ébauche d’une théorie du genre, et de 
préciser la tension littéraire et idéologique qu’il provoque chez l’Estoile. 

Dans la note liminaire de son texte, l’Estoile met d’emblée l’accent 
sur le caractère ludique de ses activités d’écrivain et de collectionneur de 
pamphlets. Ses G registres )>, affirme-t-il, procèdent des (( vaines et ché- 
tives occupations et plaisirs D (p. 31) destinés à tromper les atteintes de 
l’âge et de la maladie. Et d’ajouter que son entreprise, par la futilité 
même qui s’y attache, ne lui a servi que (( de jouets et d’amusoires 
comme à l’enfance ». Rien d’autre, en somme, dans ce (( magasin [...I 
de curiosités )) (p. 31), que du dérisoire et de la drôlerie sur fond de 
rumeurs publiques venues distraire la (( vie obscure et cachée D (p. 31) 
du Grand Audiencier à la Chancellerie. Rien qu’une littérature de 

4. Définition proposée par le Diciionnaire de Furetière : Placard satyrique qu’on 
attache à cette statue de Pasquin [à Rome]. On le dit par extension de toute satyre, raille- 
rie ou bon mot qu’on dit contre le public et contre les Puissances, quoy qu’on ne les ait 
point attachés au Pasquin, et qu’on les ait seulement fait courir dans le monde )) (art. 
(( Pasquinade »). Sur la vogue du pasquil au X V I ~  siècle, cf. Du Bellay, Les Regrefs, son- 
net 108 ; A. d’Aubigné, Les Tragiques, II, v. 1058-1060 ; l’Estoile, JH III, p. 131, la 
pièce (( Réveille-toi, Pasquil ... n 

5 .  JH III, p. 282. L’aspect matériel du pamphlet importe beaucoup à l’Estoile ; cf. 
ses mentions des graffiti (p. 559), des plaquettes imprimées (( en fort petites lettres )) 

(p. 140) ou (( en gros canon )) (p. 124). 
6. Cf. JH III, p. 159, 411. 
7. Du Bellay, Défense et Illustration de la Langue française, I I ,  4. 
8. On dénombre dans JH III : 167 sonnets, 51 quatrains, 40 tombeaux, 24 épigrammes, 

7 anagrammes, 3 huitains, 2 chansons, 2 sixains, 1 discours, 1 douzain, etc. - Sur la 
prédominance du sonnet, cf. J .  Pineaux, La Poésie des Protestants de langue française, 
Paris, Klincksieck, 1971, p. 152-153. 

9. S. Haynie, The Image of Henry III in Contemporary French Pamphlets, University 
of Michigan, 1971, p. 168-203, étudie la représentation royale d’après les pièces recueillies 
par l’Estoile. 



PIERRE DE L’ESTOILE 71 

ragots et d’historiettes piquantes ‘O, dont certains ont blâmé la repro- 
duction dans le Journal ”, mais qui, en réalité, reflète assez bien le cli- 
mat d’euphorie insouciante des calamités d’une époque où c( on ne 
laisse de s’égayer à Paris, d’y rire et danser à bon escient et y faire des 
pasquils D (p. 109). Avec une sensibilité proche de celle d’un sociolo- 
gue, le chroniqueur impute cette tendance à se gausser des hommes et 
des choses aux distractions préférées des membres du Parlement (( qui 
n’est jamais dépourvu de gens qui aiment à rire et à discourir sur les 
nouveautés et nouvelles du temps D (p. 443). Toujours à l’affût des 
moindres bruits, ces (( drôles et médisants du Palais, qui ne laissent en 
repos non plus les morts que les vivants» I * ,  couvrent en effet de leurs 
(( risées H l 3  leurs infortunés confrères. Ainsi en va-t-il de a maître 
Étienne de Bray, impuissant », dont le mariage (( était tenu sur les 
rangs à Paris ; et n’y parlait-on en ce temps quasi d’autre chose, étant 
le sujet des compagnies pour rire, et argument aux bons compagnons et 
gaillards esprits de mettre la main à la plume et écrire force pasquils, 
sornettes et sonnets )) 14. Tel un immense jeu de société, l’ensemble de 
ces placards constitue au sein du Journal du Règne de Henri III le lieu 
de la facétie et des joyeux devis. 

Mais pour désinvolte qu’elle soit, la modalisation initiale de l’œuvre 
ne doit pas faire perdre de vue que, sous-jacentes à elle, se manifestent 
des motivations beaucoup plus sérieuses. Et de fait la revendication de 
la gratuité dissimule mal chez l’Estoile la manie qu’il a, au risque de sa 
vie 15, de faire du pamphlet son gibier quotidien, et qui le pousse à 
reproduire plus de cinq cents pièces relatives aux quinze années du 
règne du dernier Valois. Et encore avoue-t-il son impuissance à emma- 
gasiner la <( milliasse B (p. 395) de pasquils divulgués à l’occasion de tel 
ou tel événement 1 6 ,  sachant par avance l’impossibilité de maîtriser la 
dynamique d’un genre où la réplique appelle la réplique et où  a défen- 
dre de telles médisances, c’est les publier davantage >) 17. 

Au delà de son apparence ludique, la fébrilité de l’Estoile à compo- 
~ 

10. Deux exemples, au hasard de la lecture : le mariage d’un mignon si frisé et si 
fardé que le curé ne le distingue pas de la mariée (p. 123) ; le séjour, pendant dix ans, 
dans un couvent de Cordeliers, d’une garce déguisée en garçon (p. 158). 

11. J .  Le Pelletier, (< Un bourgeois de Paris au temps de la Ligue, P. de l’Estoile D, 
Revue Bleue, 4e Série, t. XI (1899), p. 79, dénonce la mesquinerie et la cruauté des récits 
de l’auteur. 

12. JH III, p. 253. Expression voisine, p. 50, à propos des (( nouvelles du Palais, qui 
font souvent morts ceux qui vivent et se portent bien D. 

13. Le mot apparaît p. 181 et 443. il est synonyme de (< gausserie ». 
14. JH III,  p. 152. Cf. aussi l’épisode de la (< belle huissière D, p. 75. 
15. JH III,  p. 583 : sa demeure fouillée par les Ligueurs. 
16. Les moments forts de la création pamphlétaire correspondent aux années 1575, 

1577, 1583 et 1585. Ont également contribué à l’explosion du pamphlet des événements 
comme la mort de Ronsard en 1585 (p. 395), l’exécution de Marie Stuart en 1587 (p. 488), 
la mort de Joyeuse la même année (p. 506), l’assassinat du roi (p. 610-611). 

17. JH III,  p. 109. La publication du Manifeste de Péronne en 1585 illustre bien le 
déchaînement des libellistes des différents partis politiques (p. 378). 



72 G. SCHRENCK 

ser sa a rapsodie N du pamphlet obéit aussi au dessein de témoigner, 
auprès des générations futures, du bouleversement provoqué par le 
déchaînement de la parole pamphlétaire sous la Ligue. Pour dépeindre 
la monstruosité de celle-ci et faire entendre l’in-ouï, rien ne lui semble 
plus approprié que la citation du document brut, les pièces qui donnent 
à voir et qui a servent, dit-il, plus que quelque chose de bon à montrer 
et découvrir les abus, impostures, vanités et fureurs de ce grand mons- 
tre de Ligue, duquel ramas j’ai tiré le petit échantillon suivant, de ceux 
qui étaient les plus communs à Paris et les mieux reçus pour être les 
plus sots, méchants et injurieux : dont on pourra juger des autres, qui 
ne sont pas meilleurs, et lesquels on croirait malaisément, un temps à 
venir, si on ne voyait de quoi )) 19. En érigeant le pamphlet en monu- 
ment, l’Estoile n’exerce pas seulement un regard critique sur un phéno- 
mène littéraire nouveau. I1 pose la question désormais incontournable 
des conditions et du sens de son travail de la citation ’O. 

Comme certains de ses contemporains, tels l’avocat Laurent Bou- 
chel, le médecin Rasse des Nœux, le procureur général de la Chambre 
des Comptes Jérôme Lhuillier 2 1 ,  l’Estoile compile les libelles, mais à 
cette différence près qu’il les encadre d’un commentaire personnel très 
vigoureux au moment de les inclure dans sa narration. Particulièrement 
révélatrice de cette stratégie discursive est la quasi absence du (( je )) 
autobiographique que l’on attend avant tout dans un Journal ou des 
Mémoires 2 2 ,  alors qu’abondent des indications nourries sur sa façon 
d’acquérir les pamphlets 23  et que prévaut la part du a je B structural 
assumant les dispositifs régulateurs de la transcription des ramas. 

Dans l’espace textuel ainsi formé par la rencontre de deux systèmes 
sémiotiques 24, celui du Journal et celui du Pamphlet, se dégage une 
série de traits distinctifs de la mise en pages du pamphlet. I1 y a d’abord 

18. JH III, p. 50. Dans le Journal du Règne de Henri IV, éd. L.-R. Lefèvre, Paris, 
Gallimard, 1948, t. I,  p. 20, l’Estoile parle d’ G inventaire ». 

19. JH III, p. 626. L’Estoile constituera un recueil à part, intitulé les Belles figures et 
drolleries de la Ligue. Sur les 300 pièces du livre, seules 142 nous sont parvenues (Cf. 
Journal du Règne de Henri IV,  éd. A. Martin, Paris, Gallimard, 1960, t. III, p. 265). 
Une autre preuve de l’importance accordée par l’Estoile au pamphlet est fournie par les 
3 392 titres de sa bibliothèque, en 1608, dont 300 sont des libelles ; cf. M. Chopard, 
c En marge de la grande érudition, un amateur éclairé, P. de l’Estoile », Histoire et Lit- 
térature. Les écrivains et la politique, Paris, 1971, p, 213. 

20. Voir A. Compagnon, La seconde main ou le travail de la citation, Paris, Seuil, 
1979. 

21. Voir J .  Boucher, c L’insertion sociale de Laurent Bouche], avocat au Parlement 
de Paris, 1559-1629 », Mélanges d’Histoire offerts à Richard Gascon, P.U. de Lyon, 

22. Les rares indications sur sa vie concernent le décès de proches (p. 374, 483) ou ses 
curiosités de badaud (p. 444, 492). 

23. Pamphlets ramassés au hasard des déplacements dans la capitale ; arrachés aux 
carrefours, c bien tard D le soir (p. 113) ; recopiés sur place (p. 140) ; retenus (( par 
cœur D (p. 357) ; reçus, grâce à un réseau d’amis sûrs, d’Italie (p. 397) ou d’Allemagne, 
G dans un paquet N (p. 57), etc. 

1980, t. I ,  p. 83-99. 

24. Sur ce point, cf. A. Compagnon, op. cit., p. 55-57 et 359-360. 



PIERRE DE L’ESTOILE 73 

la volonté de l’auteur de regrouper ses documents par thèmes, quitte à 
perturber, en ce faisant, leur ordre chronologique. C’est le cas notam- 
ment de telle pièce de 1568 (antérieure donc de six ans à l’ouverture du 
Journal avec l’année 1574 !), reproduite au mois de juillet 1577 ; ou de 
celle de 1572 placée en 1574 2 5 .  On pourrait également citer à ce sujet la 
liste des pamphlets fournie pour l’an 1577, dans laquelle l’Estoile incor- 
pore trois libelles de 1575 2 6 ,  ou telle liste de pamphlets de 1579 à 
laquelle il agrège un (( ramas de diverses poésies et écrits satiriques 
publiés contre le roi et ses mignons, en ces trois dernières années, 1577, 
1578 et 1579 D ”. Un autre aspect du travail de l’écrivain concerne 
enfin son intervention directe sur le pamphlet par un ensemble de mani- 
pulations. L’examen du manuscrit montre à cet égard, et bien mieux 
que toutes les éditions modernes du Journal 28, à quel point la mise au 
net définitive du texte, vers le début du règne de Henri IV, passe par le 
souci constant de trier les pièces, de retranscrire, mot à mot du vrai 
original », les publications d’où l’on a (( ôté quasi tout le meilleur )) 

(p. 5 9 9 ,  de traduire ou d’annoter certains pamphlets et leurs passages 
obscurs 29. 

Tout ce soin apporté à la composition prouve finalement que 
l’Estoile ne se satisfait pas de répéter, tel un (( perroquet », les (( mille 
fadezes et drolleries )) qu’il vient d’entendre 30. Le rapport du pamphlet 
et de son journal n’est pas exclusivement de l’ordre de l’ornement. I1 
ressortit encore moins à un acte de citation qui serait idéologiquement 
neutre. Son montage instaure une forme de (( transtextualité », au sens 
que Genette donne à ce concept 3 1 ,  génératrice d’une tension où 
s’amorce une théorie du genre pamphlétaire. 

Cette théorie repose sur un paradoxe. D’un côté, l’Estoile prononce 
une critique sévère vis-à-vis des textes convoqués ; de l’autre, il s’appro- 
prie le pamphlet pour en nourrir sa propre écriture. 

25. JH ZZZ, p. 149 et 56. A l’inverse, le travail d’exclusion des libelles hors de l’espace 
du JH ZZZ est attesté par H. Omont, Registre Journal de P. de l’Estoile (1574-1589) », 
Mémoires de la Soc. Hist. de Paris, t .  XXVII (1900), p. 9 et 13. Dans son Journal, 
l’auteur affirme lui-même, désinvolte, qu’il (( y en a une quantité d’autres sur ce sujet et 
de toutes sortes pour ajouter ici qui voudra D (p. 578). 

26. JH III, p. 158. En réalité deux de ces pièces sont de 1576 et non de 1575. 
21. JH III,  p. 232 sq. Sur d’autres anachronismes, cf. p. 89 : la Franco-Gallia ; 

p. 158 : les Vindiciae ; p. 311 : les Stemmata de Rosières. 
28. L’édition de Lefèvre rejette arbitrairement en appendice les pamphlets jugés d’un 

intérêt purement documentaire )> (p. 25). L’édition G. Brunet et alii du Journal, Paris, 
1878-1896, 12 vol., respecte pour sa part la composition initiale, mais ne transcrit pas 
dans son intégralité le texte du Ms. 6678 du F. Fr. de la B.N. On attend toujours une 
édition critique de cette œuvre ! 

29. Notamment ceux qui concernent l’identification des personnes vilipendées ; cf. 
p. 237, 427, 463. 

30. JH III, p. 119. L’image du perroquet appliquée a celui qui répète un savoir stérile 
se trouve également chez Montaigne, Essais, I, 25, 136”. 

31. N Tout ce qui met [le texte] en relation, manifeste ou secrète, avec d’autres 
textes H : Palimpsestes, Paris, Seuil, 1982, p. 7. 



74 G. SCHRENCK 

La condamnation catégorique du genre 32 apparaît dans la kyrielle 
d’ (( épithètes )) 3 3  qui stigmatise invariablement le caractère (( vilain, 
satirique, cruel, médisant, scandaleux, injurieux, envieux, calomnieux, 
diffamatoire, méchant, lascif, impie, ord )) des pièces au titre suggestif 
comme Le Pasquil courtisan, La Frigarelle ou La Catzerie 34. De tels 
écrits, commente le mémorialiste, mériteraient a pour la plupart, le feu 
avec leurs auteurs )) (p. 328), car leur contenu salit les victimes, bafoue 
les valeurs établies, mais surtout, grief principal, il exhorte à la sédition 
publique. De verbale au départ, l’agression devient physique, selon une 
logique infernale dont l’auteur enregistre le raidissement au fil des 
années. En 1575, (( on déchira par toutes sortes d’écrits et de libelles 
(ne pouvant faire pis) H (p. 78) l’entourage italien de la Reine mère. Un 
an plus tard, l’Estoile note déjà l’affichage de placards visant les tréso- 
riers du roi et H portant menaces de les massacrer et saccager, dont ils 
entrèrent en frayeur et étonnement N 35. Mais l’arme pamphlétaire ne 
s’aiguise vraiment qu’avec la Ligue et les années 1585 36, qui fait dire à 
Catherine de Médicis, pourtant endurcie à tous les coups par le trop 
célèbre libelle consacré à sa vie, que <( depuis vingt-cinq ans [. . .I ,  elle 
n’en avait point encore vus de si cruels que ceux-là, par lesquels on 
menaçait de tuer le roi et elle H 37. Une fois n’est pas coutume, l’Estoile 
rejoint la Florentine sur ce point précis, lorsqu’il accuse les faiseurs de 
pasquils d’être (( pernicieux pour un État royal et monarchique comme 
le nôtre D (p. 158) en ouvrant la porte (( à des monopoles et conjura- 
tions contre le prince )) (p. 455). L’assassinat du roi ne donnera, du 
reste, que trop tragiquement raison aux craintes du tyrannicide expri- 
mées ici par l’auteur. 

En somme, le paroxysme pamphlétaire traduit la a vision crépuscu- 
laire N 38 si particulière au Journal du Règne de Henri III. Dans le 
sillage de Tacite 39 et à la façon de l’Apologie pour Hérodote (1566), 
l’Estoile peint le tableau de tous les maux qui accablent l’époque 40. Au 
même titre que la corruption des mœurs et le triomphe de l’injustice 41, 

l’activité pamphlétaire est le symptôme de la déchéance spirituelle, le 

32. Si l’Estoile s’intéresse surtout au contenu du pamphlet, il ne manque pas de for- 
muler, à l’occasion, des jugements sur la valeur esthétique des libelles (cf. p. 73, 305, 
656). Sur la valeur généralement médiocre des pasquils, catholiques ou protestants, cf. 
J .  Pineaux, op. cit., p. 152 sq. 

33. Des qualificatifs similaires se trouvent chez La Porte, Les Épithètes, Lyon, 1593. 
34. JH III, p. 282, 235. Voir aussi les pièces, p. 109 et 139. 
35. Id. ,  p. 113 .  I1 s’agit de de Thou et de Séguier. Sur ce dernier, cf. p. 252. 
36. Id., p. 452, 545. 
37. Id., p. 455. Sur la réaction des victimes des pamphlets, cf. p. 57, 89, 238, 474. 
38. M. Angenot, op. cit., p. 99 sq. 
39. Dans une de ses notes manuscrites, l’Estoile revendique l’exemplarité de Tacite : 

(( Opus aggredior (dit Tacite, au commencement de son Histoire, livre Ier) plenum variis 
casibus, atrox proeliis, discors seditionibus, ipsa etiam pace saevum. C’est le règne de 
Henri IIIè N (cité par Omont, art. cit., p. 3). 

40. Le catalogue des maux est dressé p. 158. Cf. aussi p. 73, 152, 211, 328, 469. 
41. Dans JH III, voir les exemples, p. 150, 185, 323. 



PIERRE DE L’ESTOILE 75 

G signe(s) certain@) d’un grand orage prêt à tomber sur un État )) 
(p. 328), en un siècle qui s’annonce comme (( le dernier de tous les pré- 
cédents )) (p. 224). En fin de compte, le pamphlet résulte, en l’expri- 
mant jusqu’à l’absurde, de la fureur et malice du temps )) (p. 622)’ de 
la (( maladie du siècle, qui est la passion et la médisance D 42. Montaigne, 
le (( vade mecum )) (p. 31) de l’Estoile, ne pensait pas autrement, quand 
il constatait que (( l’escrivaillerie semble être quelque symptosme d’un 
siècle desbordé )> 43 .  Car c’est bien un a débordement )) (p. 73) que l’on 
atteint en l’occurrence, une sorte de délire carnavalesque dont tout, du 
péché des hommes aux dérèglements météorologiques 44, dit le para- 
digme de la (( folie du monde )) (p. 199). 

Mais cette vision pessimiste des choses ne fige nullement sur elle- 
même l’activité du journaliste. Celui-ci cède paradoxalement à la tenta- 
tion du pamphlet qu’il condamne par ailleurs. I1 succombe au jeu - ou 
au piège - de son propre montage des textes, si bien que, par un mou- 
vement de retour, le pamphlet cité contamine et informe le témoignage 
personnel de l’Estoile. Rien dès lors ne semble plus contestable que la 
prétendue thèse de 1’ (( impartialité D du chroniqueiur face à la propa- 
gande 4 5 .  

Ainsi on observe tout d’abord une mutation dans le comportement 
de l’Estoile, une sorte d’abréaction, qui transforme le collectionneur 
discret en propagandiste audacieux, diffusant à son tour, malgré les ris- 
ques de l’opération 46, certaines des pièces qu’il vient de ramasser. A 
peine a-t-il recueilli les Dix-huit sonnets contre la Ligue de Rapin qu’il 
note son activité militante en ces termes : (( Je les copiai moi-même le 
soir dans mon étude [...I et les fis tomber (plus hardiment que prudem- 
ment) en beaucoup de bonnes mains )> 47.  Et l’on peut se demander si 
quelques-uns des poèmes anonymes dirigés contre les Ligueurs ou ceux 
qu’il attribue ironiquement à a un mauvais garçon de politique )) 

(p. 391) ne sont pas de son cru. Quoi qu’il en soit, il demeure que les 
pamphlets redistribués par l’Estoile s’accordent à ses convictions intimes 
et lui servent de relais auprès des (( hommes de savoir et bons Fran- 
çais D, en lesquels il se reconnaît idéologiquement 48. 

Plus révélatrice encore de l’attrait du pamphlet sur l’écriture de 
l’Estoile se présente son appropriation des expressions et des tournures 
pittoresques qui figurent dans les libelles. Sans doute la critique a-t-elle 

42. Id. ,  p. 50. c L’humeur corrompue des hommes de ce siècle D forme une expres- 

43. Essais, III, chap. 9. 
44. Cf. JH III, p. 155, 213. 
45. P.-F. Geisendorf, (< Trois chroniqueurs devant la propagande », Aspects de lu 

propagande religieuse, Genève, Droz, 1957, p. 405-408. 
46. Des cas de répression sont signalés dans JH III, p. 43, 109, 330, 459, 547. 
47. Id., p. 622. Sur Rapin, voir CEuvres, éd. J .  Brunel, Genève, Droz, 1982, t. I, 

48. JH III, p. 89 et p. 140, 149. 

sion habituelle sous la plume de l’Estoile (cf. p. 72, 154, 277). 

p. 407-441. 



76 Ci. SCHRENCK 

eu raison de voir dans cette forme d’emprunt une des caractéristiques 
majeures de la méthode de travail de l’écrivain. A lui seul l’exemple du 
plagiat du Miroir des François soulignerait suffisamment la pertinence 
du procédé 49 et nous inclinerait à croire que si pour une bonne part la 
rédaction du Journal repose sur les données directes de l’actualité, elle 
n’en reste pas moins assujettie à la lecture, souvent différée, des pam- 
phlets. Le pamphlet préexisterait-il quelquefois au Journal ? 

Toujours est-il que, sous l’influence du libelle, le Journal propre- 
ment dit de l’Estoile s’enrichit d’une veine polémique, insoupçonnable 
dans la déclaration inaugurale du narrateur facétieux. Contre toute 
attente, celui-ci en vient à rivaliser avec les pamphlétaires, voire à les 
dépasser dans des passages colorés, généralement tenus pour de véritables 
petits chefs-d’œuvre. Est-il nécessaire de rappeler les fameux portraits 
des mignons dans leurs accoutrements efféminés et impudiques )> 50, 

la peinture des dames lubriques de la Cour (p. 148) ou, au sommet de 
son art, les tableaux de la Ligue et la peinture humiliante de Catherine 
de Médicis ? 

Mais la grande originalité de l’Estoile consiste à faire en sorte que le 
contenu pamphlétaire de son Journal n’excède jamais certaines limites 
du dispositif de la <( rhétorique >> (p. 479) engagée. A cette fin il 
dédouane autant que possible sa manie coupable par le prétexte ludique 
de son entreprise, par l’innocence de son (( âme [...I non toutefois 
méchante ni maligne D (p. 31), ou plus simplement par l’interruption 
brutale de son commentaire : <( pour ce que qui n’entend rien à médire 
ne s’en doit mêler )> 52 ! La règle première qu’il s’impose de suivre à 
chaque instant est le refus absolu de la médisance, ce ressort essentiel 
du discours pamphlétaire. Fidèle à sa ligne de conduite, il repousse en 
lui et flétrit chez autrui toute parole qui (( peut toucher l’honneur du 
roi D 5 3  : formule inlassablement reprise en vertu d’un principe selon 
lequel il n’existe de (( corruption, si grande soit-elle, qui puisse dispen- 
ser un chrétien de médire de son prince et de ses supérieurs D 54. C’est 
pour cette raison que le Journal de l’Estoile se cantonne finalement 
dans le domaine de la satire des mœurs et des institutions, seule écriture 
tolérable à ses yeux s5 et illustrée avec un talent hors pair par des 

49. Id. ,  p. 254, 258 et p. 454, un exemple de <( filtrage )) du pamphlet. Voir aussi 
R. Trinquet, <( La méthode de travail de P.  de l’Estoile », B.H.R., XVII (1955), p. 286- 
291, et P.  M. Smith, N Réalisme et pittoresque dans le Journal de P. de l’Estoile D ,  

B.H.R. ,  XXIX (1967), p. 153-156. 

155, 386. 
50. JH III, p. 122 et 154. 

52. Id., p. 57. Le manuscrit de JH III  (E. Fr., 6678) est rempli de passages biffés par 
l’auteur, en raison de leur caractère scandaleux. Mêmes remarques chez I .  Armitage, 
Fragment des Recueils de P. de l’Estoile, University of Kansas, 1976, p. 4. 

51. Id. ,  p. 55-56, 15, 

53. JH III, p. 78 et 50, 56, 72, 330. 
54. Id., p. 282 et 311, 545. 
55. Cf. la distinction entre la satire et le pamphlet établie par M. Péronnet, Cahiers 

V.-L. Saulnier, 1, Le Pamphlet en France au x u e  siècle, p. 120-121. 



PIERRE DE L’ESTOILE 77 

auteurs comme Rapin, Passerat ou Scévole de Sainte-Marthe qu’il admire 
sans partage 5 6 .  Reste à savoir si, à l’issue de ces distinctions, on peut 
encore qualifier de (( pamphlet )> les œuvres de ces (( doctes et gentils 
esprits >> (p. 73)’ ou s’il faut, pour le rencontrer, se rabattre, bon gré 
mal gré, sur des piécettes saturées de toutes les plus atroces injures 
qu’on se pouvait aviser jusques à en rechercher des mémoires sur les 
vieux ruffians, maquerelles, garces et harangères du Petit-Pont H 
(p. 626) ? 

En dernière analyse, la réception du pamphlet et les considérations 
théoriques qui l’accompagnent soulèvent chez l’Estoile, et chez son lec- 
teur, la question du sens de l’œuvre. Constitué d’un tissu de témoignages 
en prise directe sur le réel, le Journal reflète les idéologies les plus 
opposées 57  et pose, sous l’apparent désordre de son architecture 5 8 ,  

l’âpre interrogation sur la (( vérité >) des innombrables discours qui le 
traversent. La cacophonie des pamphlets, image sonore de l’ancienne 
Babel, ne renvoie plus qu’à sa propre inanité. Dans ce vaste champ de 
contradictions, les signes traditionnels et les repères sécurisants de 
l’ancien monde se heurtent et se brouillent sous l’effet de leur surabon- 
dance même. La polysémie pamphlétaire crée une occlusion de sens : 
(( I1 n’y a plus de vérité D (p. 186), conclut l’auteur, saisi de vertige 
intellectuel devant l’érosion idéologique de son temps. 

Sans doute le chroniqueur n’a-t-il pas perçu dans toute son acuité 
l’enjeu politique inscrit dans le déferlement pamphlétaire qui, selon les 
historiens, marque le combat de la liberté contre la monarchie, la 
révolte des sujets contre les tyrans <( mangeurs de peuple n 59. Mais en 
homme de son époque, sensible aux contradictions inhérentes à son pré- 
sent, I’Estoile déchiffre avant tout l’événement d’après une autre con- 
ception de l’histoire 6 0 .  Pour lui qui aime à (( parler sans passion )> 

(p. 55)’  la fureur pamphlétaire traduit non seulement le triomphe de 
(( l’affection et passion des partis D (p. 488) sur la raison ; elle ne fait 
pas seulement qu’ aigrir et écorcher l’apostume D au lieu de la 
(( médicamenter >> (p. 158) : elle transmet à la postérité la version falla- 
cieuse des (( choses répugnantes à la vérité de l’histoire )> (p. 330). S’il 
est vrai qu’à l’issue de sa pesée du pamphlet, ou de son (( essai D, pour 
parler comme Montaigne, l’Estoile ne retient que quelques rares exemples 
de libelles où il y a G beaucoup de choses curieusement recherchées, qui 
méritent bien d’être recueillies, et quelques traits singuliers qu’on ne 
peut nier pouvoir servir grandement au corps de l’histoire de notre 

56. JH III,  p. 118, 509, 622 et p.  73, 186, 241, 443. 
57. Voir M. Angenot, op. cit., p. 131 et 179 : le G marquage axiologique n du 

58. Voir M.-M. de La Garanderie, (< L’architecture textuelle a la Renaissance n, 

59. A. Lebigre, La Révolution des curés, Paris, 1980, p. 68-69. 
60. Voir, dans CI.-G. Dubois, La conception de l’Histoire en France au X V I ~  siècle, 

pamphlet et ses (( idéologèmes )>. 

Études seiziémistes offertes à V.-L. Saulnier, Genève, Droz, 1980, p. 65-73. 

Paris, Nizet, 1977, p. 195-219, les pages consacrées a l’Estoile. 



78 Ci. SCHRENCK 

temps H 6 i ,  il rejette en revanche tout écrit qui ne vise qu’à tourner, 
invariablement, 1’ H histoire )) en (( fable D 6 2 .  

En définitive, il nous semble que l’interaction du pamphlet et du 
Journal exprime l’effort déployé par l’Estoile pour se situer face au 
bouleversement politico-religieux de la fin du X V I ~  siècle. Pour ce bour- 
geois lettré, héritier attardé sinon égaré du grand humanisme 
éraslnien 63 ,  l’activité pamphlétaire, à l’équivalent des guerres civiles, 
signifie la négation même de la dignité humaine. Elle explique aussi 
pour l’essentiel le double mouvement de repli, à la fois physique et 
intellectuel, du chroniqueur : retraite littéraire studieuse dans le secret 
de son cabinet ; refuge serein derrière les valeurs traditionnelles de la 
monarchie et de la religion. L’Estoile donne ici une leçon de conserva- 
tisme fondée sur la nostalgie des anciennes institutions du royaume et 
sur le recours à la Bible pour interpréter la G mascarade )) (p. 375) des 
hommes. De ce point de vue, les nombreuses références à Osée (p. 186), 
à Jérémie (p. 73) ou à saint Paul (p. 290), qui élucident l’événement à 
la lumière du divin, disent assez la pensée d’un individu hostile à toute 
(( nouvelleté ». 

Mais cette approche peu originale de l’actualité n’exclut aucunement 
une pragmatique de l’écriture qui tire sa plus grande efficacité de la 
structure dialogique du recueil. Toute citation est aussi in-citation, et 
par là même la reproduction du pamphlet sert à faire découvrir (( naïve- 
ment [son] artifice, imposture et vanité )) (p. 143). En dégonflant de la 
sorte l’objet cité par son commentaire personnel, en démontant ses 
mécanismes intimes et en signalant ses buts réels, l’Estoile finit par 
aboutir à uns forme d’engagement que l’on retrouvera, toute propor- 
tion gardée, chez d’autres écrivains de l’époque. 

Considérée de haut et à long terme, l’évolution du pamphlet mène 
indéniablement à l’ironie voltairienne 64. Pourtant, sans avancer aussi 
loin dans le temps, on pourrait poser I’hypothése selon laquelle le Jour- 
nal du Règne de Henri III constituerait le creuset d’où vont sortir bien- 
tôt les deux grands pamphlets qui signeront la réussite du genre au 
X V I ~  siècle. L’un, en rassemblant G en un tout épique ce que le rythme 
bousculé des événements avait dispersé en mille pièces de circons- 
tance N 6 5 ,  donnera Les Tragiques. L’autre, en retournant finement con- 
tre l’adversaire ses propres armes, produira la Satyre Ménippée. Cha- 
cune de ces œuvres, virtuellement présente chez l’Estoile 6 6 ,  montre à sa 

61. JH III ,  p. 50. Même appréciation sur le De Furoribus Gallicis, p. 5 1 ,  et la 

62. H. Oniont, art. cif . ,  p. 7 : addition manuscrite de l’Estoile. 
63. Cf. M. Chopard, art. cit., p. 223. 
64. Cf. H. Carrier, art. cil., Le  Pamphlet en France au x w  sit.cle, p. 136. 
65. J .  Pineaux, op. cil., p. 221. 
66. Voir G. Schrenck, N D’Aubigné au X w e  siècle D, Mélanges V . -L .  Saulnier (à 

Franco-Gallia, p. 89. 

paraître chez Droz). 



PIERRE DE L’ESTOILE 79 

façon que Mars peut habiter sans dommage près des Muses. Mais 
comme ces œuvres, et avant elles, l’Estoile aura compris, pour l’avoir 
a essayé B sur ses Registres, que l’écriture, fût-elle d’un pamphlet ou 
d’un journal, s’institue à la fois comme moyen et comme objet de dis- 
cours. Montaigne aidant, il abandonne la littérature à l’espace du jeu et 
au champ de la théorie. Autrement dit, il met l’accent sur ce qui dans 
l’activité littéraire ne cesse désormais d’interroger, dans sa provocante 
(< modernité H 67, le sérieux au cœur du dérisoire. 

GILBERT SCHRENCK 

61. Voir D. Roche, (t La poésie est inadmissible », Tel Quel. Théorie d’ensemble, 
Paris, Seuil, 1968, p. 221 sq. 





FORMES DE L’ESPRIT PAMPHLETAIRE : 
QUELQUES QUESTIONS 

AUTOUR DU MANUSCRIT RASSE DES NOEUX 

Des Papegots 
Je m’esbahy comment ces Papegots 
N’entendent mieux leur Papegauderie 
Veu que ceux-là que l’on dit Huguenots 
Sonnent si bien leur Huguenauderie 
Car Papegots sont nais Papegauldaux 
Leurs Pères ont comme eux Papegaudé 
Mais Huguenots n’ont veu Huguenaudaux 
Avoir comme eux jamais Huguenauder. 
Et toutesfoys ces grands Papegaudeurs 
Combien qu’ils ayent en leur Papegaudaige 
Toujours foullé pauvres Huguenaudeurs 
N’ont sceu que faire à leur Huguenaudaige 
Car maintenant ceux qui huguenaudoyent 
Se sont rendus à la Huguenaudière 
Et ont mené ceux qui Papegaudoyent 
Huguenauder a la Huguenotiere 
Or qui vouldra il papegaudera 
Mais quant à moy je huguenauderay 
Et tant que Dieu m’enhuguenaudera 
Pour Papegault ne Papegauderay. 

Cette chanson n’est ni une somme théologique ni un sommet de la 
poésie, mais l’une de ces escarmouches purement verbales, représenta- 
tives d’un aspect de la polémique protestante. Ce n’est qu’une sorte de 
programme-annonce des poèmes que je me propose de présenter. 

Les textes auxquels il sera fait appel ici n’ont pas la prétention 
d’être tous inédits. Ils ne sont pas non plus regroupés autour d’un évé- 
nement ou d’un personnage particulier, comme, par exemple, les 
pamphlets de Ronsard. Ce n’est pas leur contenu spécifique qui les rap- 
proche, mais un aspect apparemment circonstanciel, à savoir leur pré- 
sence dans l’important recueil constitué par un chirurgien protestant, 
connu sous le nom du collectionneur comme (< It: manuscrit Rasse des 
Nœux D (six volumes, B.N. ms. fr.  22 560-22 565). Ce très célèbre 
manuscrit est aussi connu que sous-exploité, bien que d’assez nombreuses 



82 F. CHARPENTIER 

pièces en aient été publiées au X I X ~  siècle et de nos jours : une seule 
parmi les Chants historiques français recueillis par Le Roux de Lincy 
(1841-1842)’ la Chanson de Condé (( Dieu gard’ de mal le petit 
homme P (on verra que le manuscrit Rasse des Nœux a recueilli peu de 
chansons) ; mais la matière principale du Recueil de poésie calviniste 
par Tarbé (1860) ; également une bonne part du Chansonnier huguenot 
de Bordier (1870) et, depuis, un certain nombre de textes édités ou 
réédités par l’abbé Charbonnier dans sa thèse sur La poésie des guerres 
de religion et dans ses Pamphlets protestants contre Ronsard (1919- 
1923)’ par J .  Pineaux qui en mentionne de nombreux dans sa thèse sur 
La poésie des protestants de langue française (1971) et en édite 
quelques-uns dans son édition de la Polémique protestante contre Ron- 
sard (1973) ; sans préjudice des citations données par J. Yeyrin-Forrer 
dans son important article de 1968 sur Rasse des Nœux. Mais le recueil 
n’a jamais été systématiquement inventorié et n’a jamais fait l’objet 
d’une étude globale. C’est un très illustre inconnu. 

I1 n’est nullement question de présenter en une demi-heure même la 
moindre ébauche d’une étude de ce genre. J’ai choisi, dans le petit 
océan qu’est ce manuscrit, un échantillonage modeste des pièces qui y 
figurent, avec le dessein de montrer comment ce recueil, disparate dans 
son principe, fonctionne lui-même comme un vaste superpamphlet, et 
les formes que peut y prendre l’esprit pamphlétaire. Pour restreindre et 
définir quelque peu cette collecte, le choix sera limité à quelques événe- 
ments et quelques personnages historiques et à quelques satires de 
caractère moral ou religieux, tous situés entre 1559 et 1562 environ : 
cette période est marquée par la mort d’Henri II et le début flagrant 
des guerres de religion ; c’est une période où s’affirment les convictions 
calvinistes de Rasse des Nœux et où il commence à constituer sa collec- 
tion de pièces manuscrites. On a donc là la première manifestation 
d’une activité pamphlétaire et peut-être d’une entreprise de propagande 
calviniste dans toute sa vivacité et sa fraîcheur. On ne retiendra que les 
pièces en vers, d’ailleurs l’essentiel du recueil dans ces années, et en 
langue française, alors au contraire qu’il comporte environ un tiers de 
pièces latines et quelques italiennes. 

Ce recueil ne vient nullement en concurrence avec les recueils factices 
de pièces imprimées que Rasse des Nœux constitue par ailleurs, conser- 
vés actuellement par la Bibliothèque Mazarine ; on ne voit qu’un cas où 
une pièce imprimée se trouve également recopiée pour le recueil manus- 
crit, 

Que le manuscrit Rasse des Nœux collabore à une entreprise polémi- 
que, cela n’est pas très difficile à admettre. Peut-on le considérer 
comme un pamphlet, ou tout au moins comme une manifestation de 
l’esprit pamphlétaire ? Cela est moins évident. 

Ce manuscrit n’est pas fait pour rester sous le boisseau. Unique et 
personnel, il relève bien cependant, comme toute (< collection D, d’une 



FORMES DE L’ESPRIT PAMPHLÉTAIRE 83 

intention de publicité et de propagande. Autour d’un tel recueil, autour 
de celui qui le constitue, on doit s’attendre à trouver un foyer de 
réflexion, un groupe de sympathisants : le manuscrit est lui-même un 
des lieux actifs de la Réforme. C’est bien ainsi que Mme Veyrin-Forrer, 
à juste titre, considère ce recueil, qui joint à l’intérêt du collectionneur 
le désir d’informer et de convaincre. L’historicité de cette collection est 
évidente, ne serait-ce que par l’abondance et la portée des noms pro- 
pres, véritables signaux poétiques et émotionnels ; c’est un témoignage, 
une présence dans l’histoire du temps, une intention de garder un 
monument de mémoire, et une trace rationnalisée d’événements brûlants 
et peut-être obscurs pour ceux qui les vivent : elle constitue à la fois un 
reflet de la sensibilité collective et une première version historique et 
politique prélevée sur la masse confuse du vécu. Pendant neuf ans, 
avant de commencer son recueil, Rasse des Nœux a utilisé comme livre 
de raison 1’Epherneri.s historica de Beuther, qui se présentait à la fois 
comme (< un memento historique et un agenda >) ; il est significatif qu’il 
cesse, au moment de la mort de Henri II, de l’annoter, et qu’il com- 
mence alors à se procurer les copies manuscrites qui constitueront le 
recueil : déplacement ou amplification de la même curiosité ou de la 
même passion. 

L’hétérogénéité des auteurs et des formes empêche-t-elle de considé- 
rer cette entreprise comme (( pamphlétaire >) ? Un pamphlet est souvent 
anonyme ou pseudonyme. I1 peut porter la marque incisive d’un 
auteur ; mais il arrive qu’il soit issu d’un ensemble d’auteurs et reflète 
la mentalité d’une collectivité, comme la Satyre Ménippée. Quant à 
l’hétérogénéité des formes, on sait qu’elle est presque par définition une 
revendication de la satire, qui se définit, entre autres, par sa bigarrure ; 
le pas n’est pas grand à franchir de la satire au pamphlet. Ici encore, 
on peut penser à la Satyre Ménippée ou, beaucoup plus loin dans le 
temps, aux formes variées qu’emprunte Hugo dans Châtiments (on y 
trouve même une chanson sur un air connu, que nos Huguenots appel- 
leraient un (( timbre »). 

Dernière remarque : la dimension du pamphlet est variable, mais se 
cantonne dans le nettement long ou le nettement court. Dans I’ensem- 
ble, et surtout à cette première période de constitution du recueil, Rasse 
des Nœux copie surtout des pièces courtes : nombreux sonnets, épi- 
grammes (deux, quatre ou six vers), formes d’une brièveté incisive. Les 
pièces les plus longues du recueil se trouvent être les plus brèves de celles 
publiées par Charbonnier ou par J. Pineaux. Encore la brièveté peut- 
elle y prendre un autre aspect, comme la (( Prosa Nicolai Mallarii ... ad 
... Petrum Ronsardum D; ce sont bien trente strophes en latin comique, 
mais des strophes de six vers heptasyllabes sur le modèle des proses 
liturgiques comme celle de la Pentecôte (a Veni sancte Spiritus D), isola- 
bles les unes des autres, où Ronsard est traité de (( sodomite et gomor- 
rhéen », de (( summus paederastes D et renvoyé à la poésie érotique : 



84 F. CHARPENTIER 

O domine Ronsarde 
O poeta bragarde 
Tibi debet Gallia 
Multo plus quam Marotto 
Et quam Bezae indocto, 
Quando scribis talia. 

Tracta amatoria 
Et relinque seria, 
Tuum est officium : 
Cupido arridebit 
Venus te commendabit 
Sed caveto praemium. 

... 

Inutile de souligner que cette escapade vers le latin, contre ma pro- 
messe, dissimule à peine le français. 

Pour résumer, on peut dire que Rasse des Nœux semble alors privi- 
légier un type de polémique rapide et mordante. 11 ne vise pas (ou, si 
l’on veut, les auteurs qu’il recueille ne visent pas) l’ampleur, mais l’effi- 
cacité. Devant l’artillerie lourde des longs pamphlets, par exemple ceux 
que rassemble J. Pineaux, on a là une stratégie de flèches volantes : 
guerre d’escarmouches. 

I1 reste à tenter une description de ces pièces dans leur variété. Leur 
caractère d’ensemble invite à aller du moins formel au plus formel, 
puisque c’est dans ce dernier aspect qu’on peut le mieux saisir leur spé- 
cificité. Autour de quelques sujets ou thèmes (sans prétendre épuiser le 
contenu), on verra les tons que réclame tel ou tel type de sujets. 
L’étude des moyens poétiques, la vision, la métaphorisation, nous 
mènera à des pièces où les signifiants arrêteront de plus en plus l’atten- 
tion, sans que jamais soit perdue l’acuité du signifié. 

Le ton du poème, notion vague au départ, se laisse percevoir par le 
lexique, le type des phrases et en partie le choix des mètres. Un premier 
triage permet d’opposer ton sérieux et ton plaisant. Or, dans ces 
poèmes du manuscrit Rasse des Nœux, le ton sérieux, bien représenté, 
n’est pas dominant. On y distingue l’indignation, l’invective et l’injure, 
le ton funèbre, rarement déploratif ; le ton vengeur, le ton héroïque ; 
un style qui puise expression et images dans l’Écriture et surtout 
l’Ancien Testament, le << patois de Canaan ». Ces variantes du ton 
sérieux sont spécialement affectées à un certain nombre de personnages 
et d’événements. Dans ces années 1559-1563, on trouve fréquemment 
évoquées les morts d’Henri II, François II, auxquels on associe Antoine 
de Bourbon, le roi de Navarre. Trois rois tantôt déplorés sur un ton 
sérieux, en particulier Henri II, et tantôt désignés comme objets d’une 
vengeance providentielle, punis par où ils avaient péché, non sans quelque 
artifice : 



FORMES DE L’ESPRIT PAMPHLÉTAIRE 85 

De la mort d’Henri II, François II et d’Antoine de Bourbon. 

Pour perdre les chrestiens trois roys se sont forcés 
Mais on voit leurs conseils sur leur chef renversez. 
Car Henri voulant voir Dubourg réduit en cendre 
Blessé en l’œil s’en va au sépulchre descendre. 
François, qui ne daignoit aux chrestiens audience 
Prester, est mort du mal d’aureille en son enfance. 
Antoine, promettant les chasser hors de Gaulle, 
Par I’épaulle, est frappé d’un boulet sur I’espaule. 
Apprenez donc, vous, Roys, que Dieu punit péché 
En cela par quoy l’homme a contre luy péché. 

Epitaphe de lui-même (Henri II) 

Quiconque sois, vassal qui marches dans ce temple, 
De tout mon règne voy le variable cours, 
Voy comme la Fortune a joué de ses tours 
Dessus moy bien et mal et ma vie contemple. 

Ha ! c’est peu d’être grand, j’en sers icy d’exemple, 
D’estre presque adoré par ses royalles Cours. 
C’est peu d’abbayer tant à ces honneurs si courts, 
De manier un sceptre et faire son règne ample. 

Cela passe soudain. Durant que j’ai vescu 
On m’a veu par la guerre et vainqueur et vaincu 
Comme Fortune en moy monstroit son inconstance 

Mais cuydant par la paix estre au bout de mes maux, 
Du désastre, du sort et de tous mes travaux, 
Moy, mes heurs, mes espoirs sont brisés d’une lance. 

L’ensemble de ces poèmes laisse percevoir la variété des positions 
huguenotes sur le pouvoir royal, souvent critiques mais le plus souvent 
maintenues dans les bornes du loyalisme. De nombreux avertissements 
s’adressent à la Reine Mère, pour qu’elle veille sur la jeunesse de 
Charles IX (thème de Ronsard également). Certains, plus vifs, repro- 
chent au roi sa mollesse : 

Au Roy Henri II 

Sire, si vous laissez comme Charles désire 
Comme Diane veult, à tous vous gouverner 
Pestrir, mollir, taster, tourner et retourner, 
Sire, vous n’estes plus, vous n’estes plus que cire. 

On voit ici le poème aller vers le jeu verbal, ia pointe. I1 est suivi d’un 
huitain, De luy-mesme, qui repose sur une devinette : 

Henry, ja roy sacré et couronne, 
interrogeoit un devineur pour quoy 



86 F. CHARPENTIER 

Jadis avoit son jugement donné 
Qu’après son Père oncques ne seroit roy. 
Si luy respond, c’est, Sire, par ma foy, 
Parce qu’un Roy, regit tout et modere 
Mais vous, chétif, ainsi que je  vous voy, 
Estes régi par compère et commère. 

On peut sentir, dans ces textes, que la polémique tend déjà à aller vers 
le ton plaisant, voire le jeu de mots. Mais il se fait plus violent, entière- 
ment sérieux, sans la moindre nuance plaisante, lorsqu’il s’agit des 
Guise, le duc François et le Cardinal de Lorraine, famille exécrée des 
Huguenots à travers plusieurs générations (puisque le drame du duc 
François et du cardinal Charles se reproduira à la fin du siècle) : 
famille qui fut la vraie bête noire des protestants. 

Ces personnages permettent d’aller plus loin dans la mise en œuvre 
poétique, car à travers eux apparaissent une vision et un appareil méta- 
phorique qui les signalent et les spécifient. C’est sur eux principalement 
que l’on fixe le reproche de tyrannie, que l’on n’ose habituellement 
adresser au pouvoir royal. L’idée abstraite de tyrannie, du côté du poli- 
tique, permet de poser souterrainement la question brûlante du tyranni- 
cide ; du côté de la représentation poétique, elle appelle une matérialisa- 
tion : les visions sanglantes où parfois viennent se confondre des pompes 
cardinalices (des épigraphes latines non citées ici évoquent le vêtement 
des cardinaux teints du sang du peuple), le costume solennel emblémati- 
que d’hypocrisie et surtout de nombreuses métaphores animales, la pre- 
mière, fondamentale, étant celle du Tigre, vite vulgarisée par l’épître 
(< au Tigre de France D. Mais au delà du Tigre, métaphore noble, se 
développe tout un riche bestiaire qui permet d’associer dans le même 
poème le ton de l’invective et tout un chatoiement de l’horrible. 

(Invectives) 

AU CARDINAL 

Faulse vipere, Aspic pernicieux, 
Qui en ayant au Diable ton service 
Du tout voué, n’as rien que l’avarice, 
Loup enraigé, Renard ambitieux, 

Bouc, mais de tous le plus incestueux, 
Moqueur de Dieu, magazin de malice, 
Où sa derniere espreuve fait le vice, 
Tygre affamé du sang des vertueux, 

Sans foy, sans loy, sans honte, abominable, 
Fleau des Chrestiens, contraire à verité, 

Qu’attends-tu plus ? Ne voys-tu la tempeste, 
Qui ja desja foudroye sur ta teste, 
Et contre toy Dieu tres-fort irrité ? 

Monstre hydeux, infect, insatiable, 



FORMES DE L’ESPRIT PAMPHLÉTAIRE 87 

DE LUY ENCORE 

Au renard, qui avoit d’une crosse tortue 
Regy jusques icy le beau sceptre royal 
Ores s’en va quinault et loing du sang lilial 
Ensanglanté les bords de sa mittre pointue. 

Au Renard, au Renard, la France est devestue 
A sa confusion d’un indicible mal 
D’un sanguinaire front, d’un fieleux realgal 
Qui, helas, pauvrement les bons innocens tue. 

Au Renard, sa fureur fait qu’ores s’humilie 
Comme au vent Aquilon le sion qui se plie 
Despouillé justement de son superbe titre. 

Le Roi qui fait les Roys a bien peu ce prevoire 
Qu’il se vouloit guinder plus hault que le debvoire, 
Au Renard, qu’il est laid souz sa capharde mitre. 

Les Guise ne sont pas seuls l’objet de cette animalisation. Selon une 
tradition satirique habituelle, les gens d’Église sont de gros veaux )) 
ou <( un tas de veaux N ou de (( rouges museaux », mais on peut aussi 
aller plus gravement dans l’injure animale : 

(adaptation d’un quatrain latin) : 

A Henry le peuple pardonne 
Anne il mauldit qui tout rançonne 
Diane il hait la jument grise 
Et plus fort la maison de Guyse. 
Le peuple estant en espérance 
Est hors d’espoir loing d’asseurance 
Puys qu’une femme et jeune prestre 
Tiennent en main le royal sceptre. 

Si les grands personnages de la scène du monde appellent plutôt ce ton 
sévère, indigné, violent, le ton plaisant s’attache à de menus événe- 
ments, des épisodes de la vie cléricale, des décrets. Ici s’introduisent 
plus volontiers la plaisanterie, le jeu de mots. 

Avant de regarder vers le feu d’artifice verbal qui éclate autour de 
cette polémique, il faut attirer l’attention sur la forme poétique, l’inten- 
tion poétique elle-même. Ces vers ne sont pas tous bien rimés, et il est 
même rare qu’ils s’élèvent à la très grande poésie. Cependant - et ce 
parti répond aussi bien à l’intention du collecteur qu’à celle des auteurs 
collectés - le choix du poème est tout à fait prémédité ; il répond à la 
volonté d’une expression à la fois intense, concentrée, mémorisable. 
Intense : on peut le soutenir en raison des formes brèves nombreuses 
dans ce recueil. L’analyse des mètres et des formes strophiques se révèle 



88 F. CHARPENTIER 

riche et variée. J. Pineaux en a fait le tableau dans sa thèse sur Lapoé- 
Sie des protestants de langue française ; dans la seule section des poèmes 
contre les Guise, le tableau est riche et abondant. De façon plus géné- 
rale, on peut faire quelques remarques qui vont dans le sens d’une 
adaptation étroite du mètre à l’esprit du poème. L’alexandrin est 
réservé au ton élevé, aux grands sujets : épitaphes, déplorations, invec- 
tives. Le vers le plus utilisé, le décasyllabe, est déjà un peu démodé en 
1560, mais il était le vers habituel jusque là, héritage de l’ancienne poé- 
sie. D’assez nombreuses formes sont empruntées à la Grande Rhéto- 
rique. Les vers de huit, voire de six, sont employés à des pièces alertes, 
malicieuses souvent, voire inconvenantes (ce recueil en comporte aussi !) : 

Un gris Caffart un jour preschoit 
La Passion devant des femmes 
Dont chacune d’elles esmouvoit 
A compassion et à larmes 
Et qu’est-ce 18 dit-il mes Dames, 
Vous en pleurez je le voy bien 
Appaisez-vous, soyez plus fermes 
Car peut-être n’en est-il rien. 

Et cet autre qui se gausse du culte des Saints (vers de 6 )  : 

Christophle porte Dieu 
Dieu tient en main le. monde 
Dy moy donc en quel lieu 
Christophle ses pieds fonde. 

On peut signaler à cette occasion que quelques pièces érotiques, voire 
franchement obscènes, semblent sans rapport avec la polémique reli- 
gieuse. Mais bien vite, parmi les pièces voisines, une pièce anti-mona- 
chiste et obscène elle aussi vient rectifier la direction. 

Le vers de huit se retrouve dans les chansons et les formes apparen- 
tées aux chansons. Rasse des Nœux en a peu recueilli, ce qui me pose 
un problème que je ne sais résoudre. Peut-être la grande diffusion des 
chansons par feuillets imprimés rendait-elle moins nécessaire sa col- 
lecte ? Dans cette partie du recueil une seule est copiée comme telle 
avec la mention (( aux chansons H dans la marge. C’est la G Chanson 
du petit homme », qui était le prince de Condé, héros-David vainqueur 
du Goliath catholique : 

Le petit homme a si bien fait 
Qu’à la parfin il a deffait 
Les abuz du pape de Romrne. 
Dieu gard’ de mal le petit homme. 



FORMES DE L’ESPRIT PAMPHLÉTAIRE 89 

Quatorze couplets se répètent, amenant à la rime (( pape de Rome D ou 
(( Rome D et <( le petit homme ». Le quinzième et dernier varie : 

Dieu soit loué qui des hauts Cieux 
Nous donne ce bien précieux 
Remercié soit de tout homme 
Detestant le pape de Rome. 

D’autres textes se présentent comme des chansons à refrains stro- 
phiques, sans cependant être spécifiés comme telles. Ainsi le paradoxe 
du Karolus, équivoque plaisante sur cette monnaie dont le nom évoque 
celui de Charles, cardinal de Lorraine : 

Amy ne trouve point estrange 
Si quand tu vas au pont au Change 
Pour sens, ducats ou saluts 
On te présente un Karolus 

Le riche à force de ducats 
Ne fera pas si bien son cas 
Que feront pauvres truppelus 
S’ils fournissent d’un Carolus. 

. . . . . . . . . .  

Ronsard n’estime que billon 
Son Cardinal de Chatillon 
Et le laissa prenant sans plus 
Pour change un rouge Carolus. 

O combien sera grande joie 
Ne voir plus de faulse monnoie 
Heureux quand on ne verra plus 
En France un rouge Carolus. 

(Cette chanson compte 25 couplets). 

Le mètre octosyllabe se prête particulièrement à l’entrain de ce type de 
poème-chanson, puisqu’on le retrouve encore dans un texte fondé sur le 
refrain varié sous les noms de N quatre tyrans Gaullois )>, (( Les trois 
rois Henry, François, Antoine, et le duc de Guise D ; chaque vers initial 
est une variation sur : 

Henry François Guyse et Antoine.. . 
François, Guyse, Antoine, Henry etc. 

Ces vers sont bien perçus comme des refrains et un autre texte qui a un 
refrain - possible en fera on autant N - indique qu’il peut être dit 

Et comment en fait-on autant ? 



90 F. CHARPENTIER 

ou : 

Dieu veuille qu’on n’en face autant. 

Je conclurai ce bref regard sur les formes techniques de la poésie 
en mentionnant trois faits qui témoignent de l’attention de Rasse des 
Nœux (et peut-être de ses auteurs) pour ces questions de formes. Ils 
cherchent très souvent à réunir des poèmes qui connaissent plusieurs 
versions : par exemple un poème latin, une traduction en français et 
une deuxième adaptation de cette traduction. Son goût de la forme est 
tel qu’il n’hésite pas à accueillir des versions catholiques des événe- 
ments, objets de polémiques. C’est presque indispensable quand il s’agit 
de répliques vers à vers, ou par reproduction d’un schéma syntaxique et 
rythmique : il cite le sonnet de Du Bellay (( Je les ai veus, Bizet H pour 
introduire la réponse protestante Que songeois-tu, Bellay H ; encore y 
ajoute-t-il une réplique de Du Bellay, à mon avis la meilleure (publiée 
seulement en 1568). Mais il peut mentionner une pièce catholique sim- 
plement parce que, en rapport avec le sujet qu’on traite, elle est d’un 
ton qui lui paraît digne du recueil ; ainsi d’une prosopopée du Duc de 
Guise de 32 vers, de ton héroïque ’ : 

A moi qui ai conduit en France tant d’armées, 
Issu de ces vieux Roys des terres Idumées, 

Ne dressez un tombeau par artifice humain 
Et tant de marbre dur ne polissez en vain. 
(Ici se développe le thème : seuls les lieux et les murailles me sont un 
digne tombeau). 

Car un petit tombeau n’est pas digne d’avoir 
Celluy qui l’Univers remplit de son pouvoir. 

... 

... 

Aucune parodie ironique n’est donnée de ce texte. 
Enfin il faut signaler le cas intéressant où Rasse des Nœux a 

recueilli une première version en décasyllabes d’un poème sur Vassy, 
puis ultérieurement une version en alexandrins, visiblement refaite et 
d’ailleurs bien moins bonne, délayée à l’aide d’adjectifs bouche-trous. 
Mais la curiosité du collectionneur ici rejoint l’attention portée aux 
formes : 

(Sonnet du duc de Guyse) 

Ce grand Tyran qui jadis exercea 
Sa cruauté et barbare entreprise 

1. I1 s’agit de la (( Prosopopée de feu François de Lorraine, Duc de Guise )) de Ron- 
sard, éd. H. Laurnonier, t. XII, p. 299. 



FORMES DE L’ESPRIT PAMPHLÉTAIRE 91 

Ce grand Bourreau qui du Seigneur l’Église 
Pourchasse à mort depuis vingt ans en ça. 

Ce furieux Tyran enragé forcea 
Une maison a Vassy par surprise 
Ou tout ravit comme en ville conquise 
Et le trouppeau du Seigneur renversa 

Ce grand boucher fit apparoir ses forces 
En esgorgeant enfans et femmes grosses 
Et non content d’avoir fait ce beau coup 

I1 se promet que par toute la France 
Ainsi fera, mais Dieu par sa puissance 
L’abismera aux enfers tout à coup. 

Voici u n  exemple de  la version en  alexandrins : 

Ce grand tyran Guysard qui jadis exercea 
Sa brute cruauté et barbare entreprise 

Ce tigre furieux enragé il forcea 
Une pauvre maison a Vassy par surprise ... 

... 

O n  aborde enfin, avec les pièces suivantes, celles qui peuvent paraî- 
tre les plus fabriquées, les plus artificielles, dont  j’aimerais faire perce- 
voir à la fois l’allégresse féroce, la passion, l’efficacité profonde, ainsi 
qu’une intense délectation d u  jeu verbal. C e  sont les innombrables 
formes, dont  certaines sont héritières de  la Grande Rhétorique, où n’est 
apparemment mise en jeu qu’une sorte de  virtuosité à jongler avec gra- 
phèmes, phonèmes et lexèmes. I1 s’agit de  genres bien déterminés et 
codifiés, aux exigences rigoureuses : énigmes, inscriptions, anagrammes, 
acrostiches, poèmes en échos, poèmes à rimes brisées, poèmes en vers 
rapportés. Pour  prendre u n  exemple, le poème à rimes brisées offre 
deux sens différents selon qu’on lit les premiers hémistiches seulement 
ou les vers entiers : 

De l’alliance faitte entre le Roy Henry et le Cardinal 
(en vers à rime brisée) 

Par l’Alliance et Amour eternelle 
du Cardinal 
On voit tout mai 
Battre la France 
Qui Dieu déprise 
Luy jusqu’au bout 
Qui pille tout 
Son frere Guyse 
Ces deux fort bien 

faitte avecques le Roy 
ne trouver plus de quoy 
et sa fleur immortelle 
il sent sa main cruelle 
ayme et soustient la foy 
et veut vivre sans loy 
afflige de bon zele 
ayant un cœur uny 



92 F. CHARPENTIER 

Gardent que rien 
Ne leur eschappe 
Car l’un de soy 
Veut estre Roy 
Et l’autre Pape 

demeurant impuny 
ô tresheureuse France 
congnoissant combien craint 
sa justice il advance 
imite tant est saint. 

I1 est facile de percevoir que le double sens est chargé de sens ; et 
l’intention polémique y est imparable. L’anagramme aussi peut se 
retrancher derrière l’innocence des jeux du hasard. La nouvelle disposi- 
tion qu’on adopte n’en est pas moins intentionnelle et recèle parfois 
tout un imaginaire imprévu : bestialité, sang, or, rapt ... En voici quelques 
uns, dont tous ne sont pas vindicatifs. 

Charles de Lorraine 
I1 cherra l’asne dore. 
Charles de la ruine. 
Hardi larron se cela. 
Renard lasche le Roi. 

Anagramme de sa devise (lierre sur pyramide) 
Testante virebo 
Sire vaten botté 
Cadente peribo 
Robin pète de ça. 

François de Lorraine 
Or de France iras loin. 
Fin larron es de ce roy. 
Larron farcy de noise. 

Catherine de Médicis 
Dame icy est en crédit 

Charles de Valois 
(il a) chassé la dure loy 
(ou) chassa leur idole. 

LORRAINS 

Si voulez de vostre renom 
Tost avoir certaines nouvelles, 
Otez un I de votre nom 
Et transposez les deux voyelles. 

Ces jeux futiles sont irritants pour l’adversaire. Ils font surgir de 
façon incongrue comme un esprit d’enfance, dans ce qu’il a de plus 
subversif : celui qui révèle le caché, le corps ou la honte, qui révèle que 
le roi est nu. Pour conclure et montrer la force subversive de ces jeux, 



FORMES DE L’ESPRIT PAMPHLÉTAIRE 93 

je m’arrêterai un instant devant une étrange résurgence de l’esprit polé- 
mique : le Recueil de poésies calvinistes de Tarbé en 1866. Son mérite 
est d’avoir, l’un des premiers, collecté et publié ces pièces. Mais, 
monarchiste et catholique (c’est son droit le plus strict), il ne peut 
s’empêcher de baliser tout son parcours de notes précautionneuses, 
dénonçant, à tort ou à raison selon les cas, la véracité des faits célébrés 
ou dénoncés, et surtout ne cessant de s’apitoyer sur le caractère puéril 
et, selon lui, littérairement nul de cette poésie. On ne saurait mieux dire 
quelle force de vie et de protestation contiennent ces textes, et plus 
encore leur recueil. 

FRANÇOISE CHARPENTIER 

BIBLIOGRAPHIE DES OUVRAGES ET ARTICLES CITÉS 

A. J. V. LE Roux DE LINCY, Recueil de chants historiques français, 2‘ série, 
X V I ~  siècle, Paris, 1842. 
P. TARBÉ, Recueil de Poésies calvinistes, Reims, 1866. 
H. L. BORDIER, Le chansonnier huguenot du xvie siècle, Paris, 1870. 
Jeanne VEYRIN-FORRER, << Un collectionneur peu connu : Rasse des Nœux, 
chirurgien parisien », Studia bibliographica in honorem Hermann de 
La Fontaine-Kerwey, Amsterdam, 1968. 
Jacques PINEAUX, La poésie des protestants de langue française.. ., Paris, 
1971. 
Jacques PINEAUX, La polémique protestante contre Ronsard, 2 vol., Paris, 
1973. 





PRÉLUDE AUX PROVINCIALES : 

LE PROCÉDÉ DU JÉSUITE DE COMÉDIE 
DANS LE CATÉCHISME DES JÉSUITES 

Sur Étienne Pasquier et sur son œuvre, surtout sur son œuvre d’his- 
torien, ont récemment paru plusieurs études d’ensemble ’. Mais ces études 
générales, qui toutes signalent l’opposition militante de l’auteur aux 
jésuites, insistent peu sur le pamphlet qui va nous retenir. Le Caté- 
chisme des jésuites n’a, du reste, fait l’objet d’aucune monographie, et 
n’a pas été examiné sur le plan littéraire. Nous disposons maintenant 
d’une édition sérieuse *, munie d’un index et solidement annotée en 
matière historique. Mais cette édition ne nous éclaire pas sur la valeur 
de l’œuvre. Sa démarche, son ton, son lexique ne sont pas commentés. 
I1 faudrait s’intéresser à tous ces sujets, et je n’en propose ici qu’une 
approche très partielle. L’année même où paraissent deux livres impor- 
tants sur le style et le ton des Provinciales 3 ,  il m’a paru utile, pour 
l’histoire littéraire du genre polémique, d’interroger Étienne Pasquier 
sur certains de ses procédés de fabrication. Parmi ces procédés : la mise 
en scène d’un Jésuite de fantaisie. Après une présentation générale du 
pamphlet, j’étudierai deux chapitres significatifs. 

Le Catéchisme des jésuites n’est pas une œuvre épistolaire. Mais il 
n’est pas davantage un catéchisme au sens technique du mot, même si 

1 .  Sur l’œuvre de l’historien, on connaît les ouvrages classiques (1970) de G. Huppert 
et D. Kelley. Sur le personnage et son temps, Clark Keating, Etienne Pasquier, Boston, 
Twayne, 1972, et surtout Dorothy Thickett, Estienne Pasquier (1529-1615). The versatile 
barrister of xwth Century France, Londres, Regency Press, 1979. L’œuvre remarquable 
de D. Thickett sur notre auteur est cataloguée dans l’éd. Sutto (voir note 2), p. 14, n. 26. 
Sur les dernières années de Pasquier, voir la publication de son testament : a Quelques 
pièces exceptionnelles découvertes au Minutier Central des notaires de Paris », R.H.L.F.,  
1979, p. 740-744, par M. Jurgens et J. Mesnard. 

2. Étienne Pasquier, Le Catéchisme des jésuites, Édition critique par Claude Sutto, 
Sherbrooke, Éd. de l’université, 1982 (Publications du Centre d’études de la Renaissance, 
no  9). Mes références aux chapitres (chiffres romains) et aux pages (chiffres arabes) ren- 
voient à cette édition. 

3 .  Roger Duchêne, L’imposture littéraire dans les Provinciales de Pascal, Aix-en- 
Provence, Publ. de l’université de Provence, 1984 ; Gérard Ferreyrolles, Blaise Pascal : 
les Provinciales, coil. (( Études littéraires », Paris, P.U.F., 1984. 



96 R. ZUBER 

l’on a pu dire : (< il y avait du catéchisme dans l’air >) 4,  à propos de la 
publication, dans ces années-charnières qui vont de 1594 à 1604, de 
pamphlets antiligueurs et anticléricaux. Le titre pourrait donc nous 
tromper : en réalité, notre pamphlet affecte la forme d’une narration 
complexe, et sa matière se répartit en trois (( livres ». Le premier traite 
de la fondation de la Compagnie de Jésus et de son établissement en 
France, le second de ses prétentions à l’enseignement public et des 
vœux prononcés par ses membres, le troisième de son attitude politique. 
On dirait le plan d’un traité didactique, et ce plan serait, pour la chro- 
nologie de l’affaire, assez cohérent, puisqu’il va des origines (relative- 
ment) anciennes aux conséquences actuelles, au brûlant problème du 
régicide. 

Mais Pasquier s’est défié du didactisme. Peut-être ébloui par les suc- 
cès de ses amis, les auteurs de la Satyre ménippée, confiant, à juste 
titre, dans la virtuosité de sa propre plume, il a multiplié les tentatives 
de mise en scène, les traces d’oralité, les amorces de dialogues, et même 
les sauts d’un sujet à l’autre. Faut-il alors, comme jadis Lenient, se 
laisser indisposer par le caractère frêle et indécis de la composi- 
tion N ? Je ne le crois pas. Dans un certain sens, Le Catéchisme des 
jésuites peut sans doute passer pour un recueil de pamphlets plutôt que 
pour un pamphlet unique. Mais, puisque, comme on l’a vu ici 6,  au 
X V I ~  siècle, la longueur d’un texte n’est pas un motif pour lui refuser 
l’appellation de pamphlet, j ’étudierai cette œuvre dans son ensemble. 
Dans son caprice et dans son décousu, elle répond d’abord à une esthé- 
tique de la diversité ’. 

Cette esthétique s’adapte heureusement à son sujet particulier. En 
s’attaquant aux jésuites, Pasquier s’engage en un combat douteux, con- 
tre des adversaires insaisissables s. Pour mieux attraper ces (( Chamé- 
léons H (III, XXVI), il est logique de faire flèche de tout bois. Le lecteur 
se trouve (Lenient) devant une a compilation », une mosaïque de cita- 
tions ». Mais c’est trop peu dire. Le récit qui lui est fait collectionne les 

4. Aspects de la propagande religieuse (études publiées avec une préface de H. Mey- 
lan), Genève, Droz, 1957, p. 371. Voir, p.  361-372, l’article d’Alain Dufour sur Le Caté- 
chisme du Docteur Pantalon et de Zuni, son disciple (1594). 

5. C. Lenient, La satire en France ... au xvre siècle, Paris, 1866, p. 494. 
6. Le Pamphlet en France au X V I ~  siècle (Cahiers V. L.  Saulnier, n o  I ) ,  1983, p. 59- 

60, 103, n. 1 ,  etc. 
7. Ibid., p. 131 : Hubert Carrier souligne les avantages de la bigarrure dans le 

pamphlet long. Sur la bigarrure et la diversité, voir la thèse de Jean Céard, et Terence 
Cave, The cornucopian text, Oxford, Clarendon, 1979. Au X V I I ~  siècle, cette esthétique 
poursuit une carrière vigoureus,e : voir Jean Jehasse, Guez de Balzac et le génie romain, 
Publ. de l’université de Saint-Etienne, 1977, et des articles de divers auteurs in : Critique 
et création littéraires en France au X V I I ~  siècle, éd. Marc Fumaroli, Paris, Ed. du 
C.N.R.S., 1977. 

8. De plus, le camp gallican est lui-même divisé. Pasquier en est conscient ( I I I ,  xxi : 
De la division qui semble estre entre les Parlemens de la France sur le fait des Jesuites, et 
dont elle peut proceder). 



PRÉLUDE AUX PROVINCIALES 97 

extraits : extraits de procédures, d’arrêts, de plaidoyers, de bulles, de 
controverses, de constitutions 9 .  Ainsi la documentation abonde, les 
preuves surabondent. Et cependant ce n’est pas cette érudition qui 
frappe le plus. Pasquier insère aussi dans son développement des narra- 
tions historiques (III, iii : De l’assassinat que Guillaume Parri Anglois, 
poussé par les Jesuites, voulut exécuter contre Elizabeth Roine d’Angle- 
terre en /’an 1.584)’ des anecdotes significatives (« I1 y avoit aux confins 
d’Espagne ... B ‘O), des poèmes satiriques (Turnèbe, Sur la libéralité des 
Jésuites, p. 257), et même des éléments romanesques qui s’appuient 
directement sur l’exemple de Rabelais ‘ I .  A l’esprit d’autorité l’écrivain 
a voulu joindre l’esprit d’agrément. 

De ce penchant de Pasquier pour le mélange, pour la satura 12, 

d’autres témoignages seront apportés plus loin. En rhétoricien averti, 
notre auteur n’ignorait pas que la conquête d’un public passait par la 
variété des tons. I1 réserve donc plusieurs pages aux artifices de I’élo- 
quence, et sollicite tantôt le style moyen (c’est le cas d’un H Songe D 1 3 ,  

I, xv, où se joue une espèce de (( dialogue des morts )) entre Gerson et 
Aquaviva), tantôt le style sublime 14. Nous entendrons donc parler, en 
pendant au pape Paul III, que Pasquier (I, xiii) I s  mobilise hardiment 
pour sa cause, la douleur d’un père auquel les jésuites ont enlevé son 
fils (II, VIII). Voici la péroraison de cette prosopopée : 

Je ne demande point vengence de ton forfait (pipeur detestable) aux 
juges du monde : Le grand Juge des Juges m’en vengera : mais ce 
sera quand apres avoir chastié le Magistrat, ou de sa crainte, ou de sa 
longue connivence, il te jettera puis apres au feu, comme le pere fait 
des verges, quand il en a chastié ses enfans (p. 271). 

9. Souvent dans les deux langues : I ,  iii  : Censure de la Secte des Jesuites par la 
faculté de Théologie de Paris en l’an 1554, p. 137 s. : I ,  v : Decret de I’Eglise Gallicane 
contre les Jesuites en I’assemblee tenue à Poissy en l’an 156I, p. 145 s. ; Arrest du Parle- 
ment de Paris contre les Jesuites en l’an 1594 ..., p. 384 s. Citations d’Abelard et de saint 
Bernard, dans II, vii, p. 260 s. Citations des Constitutions des jésuites, passim, et des 
bulles, particulièrement de Paul I I I  : p. 154, 358, etc. (voir l’index de Sutto). Naturelle- 
ment, nombreuses citations de I’Ecriiure et des Pères. 

10. Par exemple, III, x : Acte memorable d’Ignace, sur lequel les Jesuites ont apris 
de tuer, ou faire tuer ceux qui n’adherent à leurs opinions, p. 350 s. Voir aussi p. 248 : 
<( Je vous raconteray une histoire ... >). 

11. Le Quart Livre du (( Lucian de nostre siecle n (p. 151) est mentionné avec faveur. 
Voir surtout l’allusion à Picrochole, p. 299-300 : (( I1 semble que ce sage-fol Rabelais eust 
voulu deslors figurer en la personne Picrochole les victoires imaginaires de nos 
Jesuites ... ». 

12. Sur la satura, voir les ouvrages cites note 7,  et Jean Jehasse, La Renaissance de la 
Critique, Publ. de l’Université de Saint-Etienne, 1976, p. 85-86, 364-365, 402-403, ainsi 
que sa notice sur la Satyra menippea, de Lipse, ibid., p. 252-253. 

13. En se recommandant de Guillaume de Lorris : p. 205. Du Roman de la Rose, 
Pasquier, p. 207, extrait et traduit le portrait de Papelardie. 

14. I1 faudrait ajouter un étonnant exemple de style parodique : l’Arrêt de Pasquier. 
Mais ce chapitre III ,  xx, appelle une étude particulière. 

15.  Titre : Qu’il y a grande apparence de soustenir que l’approbation qui fut faite par 
Paule III. de la Secte des Jesuites est nulle. 



98 R. ZUBER 

Comme d’autres pamphlétaires 16, mais avec sur eux l’avantage d’une 
certaine pratique, Pasquier a jugé que la meilleure manière d’accorder 
ces différents tons était l’emploi du dialogue. I1 adopte alors toutes les 
traditions de ce genre H Platonique H (p. 125), en reprenant, par exem- 
ple, un trait de mise en scène que, dans le feu des controverses politi- 
ques et religieuses, ses contemporains risquaient d’oublier : le choix 
d’un locus amoenus 17. 

Nous sommes ainsi conviés, par le hasard d’une étape de voyage 
(p. 123)’ dans 1’ H agreable deduit H d’une maison de campagne, 
qu’entoure un parc (p. 312 : (( Car la maison de nostre hoste estoit 
ainsi diversifiée D). Les voyageurs, heureux de cette halte dans leur lon- 
gue chevauchée, sont de bonne compagnie, et s’entretiennent soit à 
table (p. 123), soit autour d’un tapis vert (p. 221)’ soit en se promenant 
(p. 312, 318). Le cadre est flatteur : il devrait aider, pourrait-on croire, 
la conversation à être détendue, l’échange des propos à se faire c natu- 
rel )) (pour user d’un terme qu’affectionnera, plus tard, la critique du 
X V I I ~  siècle). Mais ce n’est pas ce que l’on constate. La tradition cicéro- 
nienne de l’élégance doit composer, dans Le Catéchisme des jésuites, 
avec un certain pédantisme, qui parvient à s’exprimer, malgré la forme 
du dialogue. 

Ce n’est pas que les (( devisants N manquent de vraisemblance. Pas- 
quier a évité l’écueil des allégories, des prête-noms ou de l’onomastique 
de complaisance. Ses personnages, qui respectent les règles d’un réa- 
lisme élémentaire, sont des types sociaux, que désigne leur fonction. Ils 
sont au nombre de trois : le Gentilhomme est affable et hospitalier ; le 
Jésuite, qui se déplace en habit civil, est, nous dit-on, (( mettable H 
(p. 123), et il se conduit a liberalement B (p. 125). Quant à l’Avocat, il 
est, comme on s’y attendait, érudit et procédurier, mais il est aussi fort 
capable de bons mots. Un quatrième rôle s’ajoute à ces trois-là : celui 
du narrateur ; le texte l’appelle a Je D. Voilà donc un personnel point 
trop nombreux, aux caractères bien tranchés, entre lesquels les tours de 
parole devraient se répartir harmonieusement. Or ce n’est pas ce qui se 
produit. La figure de l’Avocat écrase toutes les autres ; ses interven- 
tions sont interminables : il occupe, à lui seul, les trois quarts du 
livre. Le Gentilhomme-arbitre semble n’être là que pour présider ses 
conférences, lesquelles procèdent par objections et réponses et relèvent 

16. Particulièrement le Miroir des Francois, le Réveille-matin, etc. : Nicole Cazauran, 
article dans le recueil cité note 6, et autres articles indiqués ibid., p. 141. 

17. Bernard Bray, (( Le dialogue comme forme littéraire au X V I I ~  siècle », C.A.I.E.F., 
24, 1972, p. 9-30. Voir les colloques Le dialogue au temps de la Renaissance (1983-1984) 
organisés par M.-T. Jones-Davies à Paris-Sorbonne (actes à paraître chez Touzot). 

18. Elles sont d’ailleurs signalées par les présentatifs appropriés : (( Voyons le donc- 
ques maintenant entrer sur le theatre pour jouer son personnage >> (p. 221) et (< Voila 
Messieurs, ce que javois a vous discourir cette matinee )) (p. 311). 



PRÉLUDE AUX PROVINCIALES 99 

le plus souvent du style argumentatif 19. Qui pis est, les circonstances de 
la publication entraînent un risque constant de confusion entre l’Avocat 
et le (( Je ». Le lecteur, qui s’attache, malgré ces défauts, aux autres 
personnages, aurait souvent envie de se débarrasser de l’encombrante 
présence de l’Avocat, d’entendre plus souvent la voix du narrateur et 
celle des autres interlocuteurs. Telles sont les limites, chez Pasquier, de 
l’art du dialogue. 

Pascal donc, quand il a lu Le Catéchisme des jésuites, a pu nourrir 
envers son auteur le même complexe de supériorité qu’il éprouvait 
envers Montaigne. La suite de cette étude montrera, pourtant, que le 
pamphlétaire de 1657 aurait eu tort de trop hausser le col ’O. Son 
devancier pouvait lui offrir des trouvailles et des tours susceptibles 
d’être bien reçus dans la perspective d’une esthétique nouvelle. 

Pour le suggérer, je me bornerai désormais aux seuls passages que 
rehausse la présence du Jésuite. Deux chapitres retiendront l’attention : 
le dix-neuvième et dernier du livre II, le second du livre Ier. 

Le chapitre II, xix, est intitulé De la sagesse d’Ignace et sottie des 
nouveaux Jesuites. Pourparler d’entre le Jesuite et I’autheur des presans 
discours. Le Jésuite y retrouve l’occasion de s’exprimer à loisir, après 
les très longs exposés, très variés de style mais toujours très hostiles à 
son Ordre, de l’Avocat. Loin du reste des devisants, c’est le moment du 
recueillement, du dépouillement, de la sincérité. Le narrateur en 
persuade *’ le Jésuite qui, mis en confiance, passe aux aveux : 

L’Advocat a tort, mais non si grand que l’on voudroit dire. S’il a dit 
mal de nostre Compagnie, nous en sommes cause (p. 312). 

On comprend alors le geste de celui qui se désigne par  a Je  », et son 
commentaire : 

Et quant à moi je m’accostay du Jesuite, que je trouvois de bonne 
paste, et apres avoir fait quelques tours ensemble, je lui di : quel juge- 
ment faites vous de nostre Advocat ; Car il me semble que combien 
qu’il ait tenu quelques propos fort apropos, si s’est il trop licencieuse- 
ment desbordé encontre les vostres (ibid.). 

19. Titre de Il, i : Que nostre Eglise Gallicane et la Secfe des Jesuites sont incompa- 
tibles. Cette forme de titre prédomine dans le livre II .  

20. Par ce rapprochement, purement littéraire, je n’entends pas mêler les sujets traités 
dans les deux œuvres. On sait que Pascal fait silence sur le régicide et qu’il n’aborde 
qu’indirectement les problèmes de discipline ecclésiastique, de droit à l’enseignement, etc. 
A l’inverse, Pasquier n’envisage que par allusion les problèmes de la morale chrétienne et 
ceux, purement théologiques, de la grâce. 

21. Il emploie la métaphore du vêtement dépouillé, signe de candeur, et le topos du 
voyage, signe de l’activité de l’esprit (p. 312) : encore le thème de la diversité. 



100 R. ZUBER 

(( Que je trouvois de bonne paste )) : Pascal sera moins franc pour qua- 
lifier son propre Jésuite ! 

Effectivement, notre Jésuite avait besoin d’être rassuré. Pendant des 
heures d’horloge, l’Avocat venait de se conduire en procureur, voire 
en prophète. Se prenant pour Cneus Flavius (p. 136), ce héros romain 
qui dévoila au peuple les secrets honteux des pontifes, il s’est donné 
pour mission de G crever les yeux des corbeaux », c’est-à-dire de (< des- 
couvrir par parcelles, la Doctrine que les Jesuites nous ont par cy 
devant vendue au poids de l’or D (ibid.). Ce démystificateur joue tantôt 
du sarcasme et tantôt de l’indignation (deux formes de véhémence dont 
Montalte usera, dans un contexte très différent). Même lorsqu’il bouf- 
fonne, il est violent. Une dizaine de fois ”, le Jésuite du dialogue avait 
tenté de lui donner la réplique, non sans se servir, le cas échéant, de 
l’arme de l’ironie 23. Mais de ces objections passagères l’Avocat n’avait, 
chaque fois, fait qu’une bouchée. C’est bien ce qu’il dit, lorsque son 
adversaire tente de défendre devant lui le vœu spécial (et si contesté) 
d’obéissance (« Obeisance aveuglee D) au pape. L’Avocat lui cloue le 
bec au moyen d’une métaphore presque alimentaire : 

Vray qu’avez eu quelque pitié de moi, voulant par ce petit entremets 
que je reprisse aucunement mon halene [...I Car vous autres Messieurs 
ne manquez jamais deschappatoires pour couvrir votre pudeur (p, 308). 

Et le Jésuite de se taire à nouveau, devant une avalanche de citations 
tirées des livres de ses confrères. 

Précisément, l’Avocat est un virtuose de l’emploi des citations. Chez 
les jésuites, il les emprunte soit à des contemporains immédiats (le 
P.  Richeome, sous ses déguisements de (( Montaignes », de (( de La 
Fon », etc.), soit à des auteurs déjà classiques, comme les biographes 
d’Ignace et de François-Xavier 2 4 .  Bien entendu, celles qu’il épingle sont 
les plus compromettantes. Elles permettent de dénoncer aisément une 
Compagnie dont les membres (d’ailleurs pris dans les filets d’une res- 
ponsabilité collective - un argument dont les Provinciales feront grand 
cas 2 5 )  se reconnaissent eux-mêmes comme des novateurs, des machiavé- 
listes ou des régicides, ou se contredisent entre eux, tout en niant 

22. Répliques tres brèves (p. 148, 231-232, 245-246, 308) ou allant jusqu’a la demi- 
page (p. 179, 232, 351, 445). 

23. P. 161 : le Jésuite reproche à l’Avocat, qu’il qualifie d’ (( historiographe Esco- 
lier », d’interpréter malignement le titre d’apôtre que se donnent les jésuites aux Indes. 
Fier de leur mission (G Et seroit impossible de dire quelles conquestes d’ames nous y feis- 
mes sous ceste saincte persuasion », p. 162), il veut ridiculiser les scrupules du juriste. 
Mais il se fait rétorquer : a aussi voulustes vous faire le semblable de Machiavel ». 

24. Aquaviva, Maffei, Ribadeneira : voir l’index de l’édition Sutto. - Sur la place de 
Richeome dans la polémique et sa bibliographie : même édition, p. 73-76 et 113-119. 
Sutto, p. 93-94, analyse avec pertinence les principes qui ont guidé le choix des citations 
faites par Pasquier. 

25. Comparer, par exemple, Pasquier, p. 316-317, et Pascal, éd. L. Cognet, p. 157. 



PRÉLUDE AUX PROVINCIALES 101 

effrontément qu’ils le fassent 26.  L’ennui, avec toutes ces citations, c’est 
qu’à force de faire masse, elles instituent, dans notre texte, une pré- 
sence des jésuites plus éclatante que celle du malheureux Jésuite- 
devisant. Notre Avocat, grand orateur, ne résiste pas à la tentation 
d’apostropher directement les théologiens et controversistes dont les 
perles émaillent son discours : 

Tu ments effronté Jesuite, il faut que ceste colere m’eschappe. 

Dites moy, gens de bien, que sont devenues les ames de vos Saincts ? 

O effrontez imposteurs (dy-je lors). 

Dieu te benisse ame Jesuite [...I Maistre passé en l’art de demander. 

Où trouves-tu, Sophiste, qu’il faille mandier tels exemples [...I ? 

Puis que tu te dis Jesuite [...I Je revien a toy, Jesuite [...I Or appren 
de moy, Jesuite. 

O sainctes ames et conscientieuses ! qui pour empescher que leurs 
inferieurs ne pechent, laschent toute bride à leurs consciences pour 
pecher 27. 

. . . . . . . . . . .  

. . . . . . . . . . .  

. . . . . . . . . . .  

. . . . . . . . . . .  

. . . . . . . . . . .  

. . . . . . . . . . .  

Ces apostrophes, éloquentes certes, ont l’inconvénient d’offusquer 
l’effigie du Jésuite du dialogue, qui se perd dans l’anonymat de sa 
Compagnie tout entière. Pascal, on le sait, évitera cette source de con- 
fusion : les (( O, mon Père ! )) qui scandent ses lettres individualisent 
son Jésuite, au lieu de le collectiviser ”. 

Les procédés polémiques qui viennent d’être signalés sont habile- 
ment mis en sourdine dans le chapitre II, xix, de Pasquier. Ici, le 
Jésuite prend consistance. I1 n’est plus noyé dans un ensemble ; il est, 
cette fois, l’interlocuteur d’un enquêteur serein, et cette position lui per- 
met de prendre un certain relief. Quel est cet enquêteur serein ? I1 serait 
curieux qu’on puisse dire (( serein », face à un Jésuite, un personnage 
nommé Pasquier. Mais j’ai déjà signalé l’artifice du texte, qui distingue 
de Pasquier le (( Je ». Sans doute Pasquier, le Pasquier de sa propre 
biographie, le Pasquier de l’histoire, ne se laisse-t-il pas oublier du lec- 
teur. Son Plaidoyer pour l’université, ses Recherches de la France, tels 
de beaux morceaux irréfutables, tels des ornements rapportés, sont sou- 
vent invoqués 2 9 .  Autre chose : Pasquier-écrivain a même la malice de 

26. Contradictions entre Richeome et ses propres classiques : p. 156, 172, 216, etc. 
27. P. 150, 276, 281, 296, 374, 375-376, 443. Voir aussi les répliques de l’Avocat aux 

interventions du Jésuite mentionnées note 22. 
28. Par exemple, dans la septième Provinciale : dix-huit << mon Père », aucune apos- 

trophe collective. 
29. Le Plaidoyer est cité p. 146, 153-154, 163-164, etc., mentionné p. 402, etc. Un 

chapitre (III, 43) des Recherches de la France (1596) est reproduit en III, xviii, p- 381 s. 



102 R. ZUBER 

faire jouer le Pasquier de chair et d’os comme un personnage différent 
de lui-même. Voici la réponse du vrai Pasquier à l’insane épitaphe, 
ordurière et forcenée, qu’avait osé imprimer Richeome : 

Me demandez vous (respondi-je au Jesuite) ce que Pasquier m’en a 
dit. Je vous diray : I1 m’a dit en peu de parolles que ce placard estoit 
seulement digne d’une ame Jesuite : Lequel partant il souhaitoit estre 
engravé sur les portaux de tous leurs Colleges, comme une vraye 
image de leur pieté (p. 317) 30.  

Un peu plus tôt dans cet échange, le Jésuite avait parlé naïvement 
de cet (( Estienne Pasquier D qui (( a escrit plusieurs livres qui sont bien 
receus par la France et autres nations D (p. 315-316). La réponse, faite 
au second degré, du Pasquier de l’histoire au pamphlétaire (( La Fon N 
confirme son attitude de magistrat atticiste, affectant le mépris des injures 
et une érudition un peu hautaine 3 1 .  Cette (( mise en abyme N est d’un 
bel effet littéraire, mais elle n’a pas d’influence directe sur l’interven- 
tion de notre Jesuite de II, xix. Celui-ci parle avec un non-Pasquier, un 
enquêteur non passionné, un interlocuteur pétri d’ honnesteté D 
(p. 312)’ auquel on a envie de se confier. Sa seule ressemblance avec le 
Pasquier du dehors est mise au compte du style. J’ai signalé le magis- 
trat atticiste ; le narrateur, lui, se veut le (( Tacite )) (p. 136) de nos 
devisants, l’annaliste de leur conversation 32. 

Que va donc dire l’honnête Jésuite à l’honnête narrateur ? C’est ici 
que nous sommes le plus près des Provinciales. D’abord, parce que ce 
n’est plus l’Avocat, mais le Jésuite qui fournit les citations de ses con- 
frères et de leurs adversaires 3 3 .  Et surtout, parce que ce Jésuite se 
charge, étourdiment, d’accabler sa propre Société : le goût d’un secret 
propice aux manœuvres, les calculs d’hégémonie, la profanation de la 
pénitence, la suprématie absolue du pape sur les rois - autant d’impru- 
dences de plume imputables à la (( cacozelie d’escrire N (p. 313) qu’il 
diagnostique chez ses confrères. Ah ! si seulement mes complices 
s’étaient gardés de livrer nos secrets ! semble dire le Jésuite, en articu- 

30. Suit une phrase de sarcasme sur l’incompatibilité d’attitude entre les jésuites et 
Jésus. L’ a épitaphe n parlait de dresser à Pasquier a un tombeau de funeste memoire, où 
il soit coffré tout vif, où les Corbeaux et Vautours viennent de cent lieües a l’odeur [...I, 
où les ronces et les horties croissent, où les viperes et baselics nichent, où les chahuants et 
butors chantent, afin que par un tel monument etc. ». 

31. Paroles prêtées à Pasquier : (( [...I Mes Recherches de la France dans lesquelles 
est mon plaidoié, portent leur sauf-conduit sur le front : qu’on les lise, elles repondront 
pour moy : Et qui ne les voudra lire, vienne à moy, je respondray pour elles ... u 
(p. 316). Sur l’atticisme des magistrats : Marc Fumaroli, L’Age de L’éloquence, Genève, 
Droz, 1980. 

32. Le narrateur à l’Avocat (p. 136) : (( Si vous estes le Cneus Flavius des Jesuites, 
j’en seray le Tacite, et redigeray fidellement par escrit tout ce que j’entendray de vous ». 
Suit une phrase de confiance en la Compagnie. 

33. Deux seulement, dont l’épitaphe citée note 30. Pasquier donne à son Jésuite un 
ton de bouffon (jeu de mots sur les noms propres, grossièretés). Bien entendu, Pascal est 
plus mesuré. 



PRÉLUDE AUX PROVINCIALES 103 

lant, de sa propre bouche, les principaux griefs des gallicans 34. I1 fait 
plus que de sembler le dire : il le dit - ce qui lui donne un relief jovial 
et bonhomme dont l’amateur peut se délecter. Comme dans les Provin- 
ciales, ce relief tient à la fois à la fiction d’un narrateur intelligent et 
actif et à l’invention d’un personnage de dupe capable d’amuser la gale- 
rie : un ressort ouvertement comique. Pour être exact, l’affinité entre 
les deux œuvres s’arrête là : Pascal remplacera le Jésuite gêné d’être 
jésuite par un Jésuite fier de l’être. I1 attribuera l’aveuglement de sa 
victime, non à un masochisme plaintif, mais à sa faculté d’admiration 
béate - ce qui est évidemment encore plus comique. Mais, en dehors 
de cette nuance importante, la valeur esthétique du genre de l’entretien 
est théoriquement la même dans les deux pamphlets. Et c’est pourquoi 
Pasquier (confondons maintenant le narrateur et l’auteur) termine ainsi 
son chapitre II, xix : 

Nous passames I’apresdinee le Jesuite et moi sur ces discours et autres 
qui n’en estoient pas élongnes, par lesquels je reconnu cet honneste 
homme avoir plusieurs bonnes parties, non communes aux autres 
Jesuites. Et trouvay qu’il y a bien grande difference entre celui qui 
reclus dedans une chambre, se fait seulement sçavant par les livres : et 
l’autre qui outre les livres communique de bouche avec les gens de dis- 
cours. L’Estude du premier sent son relans, et le second qui sans estu- 
dier estudie, a de grands avantages sur l’autre. Quant à moi je ne me 
lassois d’estre en sa compagnie, et croy que j’y eusse passé le demeu- 
rant de la journée, n’eust esté que le malheur envieux de mon conten- 
tement m’en priva par la venue de deux ou trois follastres, qui com- 
mencerent de me gausser, disants qu’ils voyoient bien que mon inten- 
tion estoit de me rendre Jesuite. N’en faites doute (leur di-je) si tous 
les autres estoient de mesme trempe que cettuy. Ainsi nous pourme- 
names diversement nos propos, jusques au soupper (p. 318). 

En tête (ou presque) du Catéchisme des jésuites, on lit un chapitre 
dialogué qui mérite aussi l’examen. C’est le chapitre I, ii, qui s’intitule 
Quel est le plant de la Compagnie de Jesus, que le commun peuple 
appelle Jesuites. Le Jésuite y est dépeint dans la situation suivante : il 
répond au questionnaire serré d’un interlocuteur (de sorte que l’on 
pourrait soutenir que ces seize pages sont les seules à justifier rigoureu- 
sement le titre général du livre) 35. Mais cet interlocuteur n’est ni le nar- 
rateur ni l’Avocat. Cette fois, c’est le Gentilhomme (on se rappelle qu’il 

34. (Après un catalogue de pamphlets jésuites) : N Croyez qu’il ny en a pas un de 
tous ces gentils Escrivains, qui en nous deffandant, ne nous accuse ». (Sur un pamphlet 
de (c Montagnes ») : (< Pensez en quel desarroy il nous met pres des Rois, de remettre 
leurs couronnes en la pleine et nue disposition du S. Siege. )) Ce Jésuite est assez honnête 
homme pour flairer le pédant chez ses confrères : N il y a tousjours en eux je ne sçay 
quoi de 1’Escolier ». 

35.  N Comme aux Catechismes de nostre foy n (p. 124), dit le Gentilhomme. 



104 R. ZUBER 

est l’hôte des lieux) qui mène l’entretien, et il a la bonne grâce de se 
présenter comme l’ignorant, << l’enfant qui interrogue son Maistre )) 

(p. 124). Encore le procédé de l’enquêteur bien disposé : Pasquier 
annonce ici ce que fera Pascal. Montalte aussi viendra s’instruire chez 
le casuiste. Mais Montalte, avant de rencontrer son Jésuite 36, s’était 
déjà fait connaître par ses démarches antérieures. Ici, le narrateur nous 
prévient : c’est <( pour en tirer ce qu’il souhaitoit D (p. 125) que le Gen- 
tilhomme entreprend son interrogatoire. 

Au cours de ce long entretien (le mot de Pasquier est <( pourparler D, 
p. 125)’ sont effleurés, dans une suite à peu près ordonnée, maints pro- 
blèmes importants 37 .  Je ne les mentionnerai pas tous, préférant m’en 
tenir aux modalités du dialogue. On constate une interdépendance entre 
la figure du Jésuite et celle du Gentilhomme. Ce dernier va de surprise 
en surprise. Toutes ses attentes manifestes sont déçues par les réponses 
qu’il obtient. A preuve, la résidence des jésuites : 

G. : [...I Faites vous pas les trois voeuz, de Chasteté, Pauvreté et 

J.  : N’en doutez. 
G. : Doncques vous estes Moines. 
J. : Nullement, ains Religieux. 
G .  : Doncques vos habitations sont des Monasteres. 
J .  : Encor moins : nous appelions nos habitations Maisons, dans les- 

quelles sont nos Eglises. 
G. : Quelle cabale est ceste cy, que ces Messieurs qui font les voeuz 

ordinaires et officient comme aux autres Religions, desdaignent 
ces saincts noms d e  Moines et Monasteres, que la venerable 
ancienneté a honorez avec tant de devotion ? (p. 125) 3 8 .  

Obedience. 

<< La venerable ancienneté B : la candeur du Gentilhomme repose sur la 
tradition 39. A propos, par exemple, des processions : 

G. : Quant aux Processions que 1’Eglise a de toute ancienneté hono- 
rees [...I je croy que n’y voudriez faillir. 

J.  : Tant s’en faut que les approuvions, qu’au contraire nos Consti- 
tutions nous défendent de nous y trouver [...I. 

G. : [...I Si vous eussiez esté immatriculez [...I 40 eussiez vous man- 

36. On sait qu’il y en a deux : le plus connu occupe les Provinciales 5 à 10. 
37. Déroulement approximatif de la discussion : les jésuites diffèrent des autres reli- 

gieux, par l’apparence extérieure (p. 125), par les dévotions et processions @. 125-126), 
par le service divin et les aumônes (p. 127-128), par leurs vœux (p. 128-129 et p. 130), 
par l’existence de coadjuteurs temporels (p. 129-130), par la conjonction des affaires 
d’État et de la religion, d’où le régicide (p. 131-132), par l’obéissance aveugle au Général 
@. 133), par leurs privileges en matière de discipline et d’enseignement (p. 133-135). 

38. A la différence de l’édition Sutto, nous imprimons en forme de dialogue les pas- 
sages dialogués. 

39. I1 cite la Bible, Tertullien, Optat, etc. 
40. II s’agit de l’immatriculation à l’université de Paris, sujet du procès de 1564, où 

s’était illustré Étienne Pasquier, défenseur de l’université contre les prétentions des Jésuites. 



PRÉLUDE AUX PROVINCIALES 105 

J.  : 
G. : 

J.  : 

qué aux Processions du Recteur, ausquelles se trouvent les qua- 
tre Ordres des Mendians et autres Religieux ? 
o u y .  
Mais si l’on eust fait quelque procession solennelle dans Paris, 
telle que nous voyons quand on descend la chasse de Saincte 
Geneviève [...I, ne vous y fussiez vous trouvez ? 
Non. (p. 126-127) 

Par toutes ces dénégrations, le Jésuite se situe lui-même en dehors 
de l’orthodoxie. Mais c’est par ses affirmations qu’il se dénonce davan- 
tage. I1 commence par laisser échapper, en confidence, que son Ordre 
exige la préséance et que c’est la vraie raison de son refus des proces- 
sions : 

selon la reception de nostre ordre, il nous eust convenu marcher 
comme les culots : en quoy nous eussions fait un grand tort à la gran- 
deur de la Compagnie de Jesus, que nous pensons estre la superlative 
de toutes les autres. (p. 127) 

Le commentaire acide du Gentilhomme (« S’il en est ainsi, vostre 
saincte devotion n’est pas sans quelque fievre d’ambition D) lui donne 
du mordant (« Vous estes un mocqueur )), p. 128), comme dans cet 
échange de répliques sur l’aumône : 

G. : Et quant aux anniversaires, les celebrez vous en faveur de ceux 
qui vous ont aumosné quelque bien ? 

J .  : Nous prenons fort bien ce qui nous est aumosné : mais pour 
cela ne sommes adstraints de celebrer les anniversaires. 

G. : Vous n’estes pas trop sots. 
J .  : Mais tres sages et tres devots [...I. (p. 128) 

On le voit : au mordant s’ajoute l’effronterie. Contrairement à tout 
bon sens, ce Jésuite se rengorge devant les pires absurdités. Telle est sa 
manière d’admirer le fameux a vœu simple B (celui dont son supérieur 
peut dégager un jésuite) : 

je ne trouve point estrange que trouviez ce vœu estrange, parce que ce 
grand Canoniste Navarrus, le premier de tous les Docteurs en matiere 
de droict Canon, parlant de ce vœu simple, l’appelle grand et merveil- 
leux (p. 129) 4’. 

G Ce grand Canoniste Navarrus ... B : on est encore loin du comique de 
Pascal, dressant la liste bouffonne des trente-deux auteurs N bien habiles 

41. Assez platement, le bon sens emprunte la voix du Gentilhomme, qui réplique : 
M Mais bien plustost miraculeux [...I I1 fait loger la richesse et la pauvreté dans un mesme 
subject : chose impossible selon le commun cours de nature [...I ». 



106 R. ZUBER 

et bien célèbres H 42, mais l’expression d’un engouement aveugle est déjà 
dans sa note. 

Le Jésuite du Catéchisme ..., en se pavanant, se prend à son propre 
piège. Une interrogation sur la prétendue pauvreté de son Ordre lui 
fournit l’occasion de mettre en lumière deux autres grands défauts, son 
hérésie et son hypocrisie : 

G. : [...I Mais vous qui prenez la qualité de Jesuites, comme vrais 
imitateurs des Apostres, avez vous opinion qu’ils fissent profes- 
sion de mendicité ? Si vous le pensez, c’est une opinion con- 
damnée par l’Église. 

J .  : Trouvez vous mauvais que par une abondance de nouveau zele, 
nous ayons adjousté quelque chose à leur ancienne charité 
[...I 43.  Nous ne sommes de pire condition que les oiseaux qui 
vivent de la grace de Dieu [...I. 

G.  : Vous nous payez en fort belle monnoye. Je la reçoy puis 
qu’ainsi vous plaist [...I (p. 130). 

Inconsidérément, l’hérésie s’affiche dans sa passion pour la <( nou- 
veauté H 44. Quant à l’hypocrisie, elle se manifeste ici, dans une exégèse 
inattendue de l’Évangile : 

G. : 

J .  : 

G. : 

[...I je desirois scavoir pourquoy nostre Seigneur Jesus Christ 
lors de sa prise se courrouça si aigrement contre Sainct Pierre, 
quand il coupa l’oreille à Malchus [...I. 
Vous dites vray, mais vous oubliez le bon mot, que nostre Sei- 
gneur ne defendit pas à Sainct Pierre de mettre la main à 
l’espée, mais bien apres que le coup fut donné, il lui commanda 
de la r’engaisner. 
Excusez moy, ceste reponce a je ne scay quoy du Malchiavel. 

Sourd aux objections, de plus en plus sûr de lui, le Jésuite s’opiniâtre 
avec arrogance : 

G. : O belle et saincte explication ! mais avez vous opinion que ceste 
voye plaise à Dieu ? 

J .  : I1 n’y a que les heretiques de nostre temps qui en doutent 
(p. 132). 

Agressif ici et doucereux là : il s’agit bien d’un personnage de comédie, 
frivole dans le raisonnement mais dangereux pour autrui. 

Ailleurs encore, la frivolité se marque à l’automatisme du langage. 

42. Éd. Cognet, p. 91. Expressions d’engouement aveugle : 

43. Ici, une brève interruption (une ligne) de l’Avocat (qui prie qu’on l’excuse). 
44. Le mot est fréquent dans sa bouche. L’arbitraire s’exprime crûment : (( Nous l’y 

Filiutius, ce grand 
Jésuite de Rome », ibid., p. 87, etc. 

avons adjousté par un droict de bien-seance Chrestienne ... », p. 132. 



PRÉLUDE AUX PROVINCIALES 107 

Le Jésuite n’en finit pas de détailler les pouvoirs d’absolution qu’il tient 
de son état, les privilèges de sa Compagnie (p. 133-134) 45 .  I1 y a plus 
grave : c’est un personnage de conspirateur qui surgit, par moments, du 
texte. Contre l’hérésie, tout est permis, y compris le meurtre des rois. 
Ironiquement, le Gentilhomme se dit (( marry )> que, depuis 1593, les 
jésuites aient renoncé à faire de la politique, à châtier les rois et les 
princes qu’ils estimaient a mal gisans >) : telle était leur (( saincte Loy ». 
Son interlocuteur le rassure : 

J.  : Elle n’est pas de telle façon amortie, qu’elle ne vive tousjours 
dans nos ames : car despuis trois ans en ça nous faillismes de 
faire tuer la Royne d’Angleterre, et le Comte Maurice de Nas- 
sau. Ce furent deux coups qui par malheur ne porterent pas, et 
sommes prests de le faire encores, et là, et ailleurs ou bon nous 
semblera, quand les occasions nous seront ouvertes. 

G. : Vous meslez doncques dedans les affaires d’estat les meurtres et 
assassinats (p. 131) 46. 

Mais, le calcul de Pasquier étant de rendre son devisant plus ridicule 
que redoutable, il passe à l’hyperbole, et lui fait poser par le Gentil- 
homme une question impossible : 

G. : 

J. : 
G. : 

J. : 

G. : 

O beats Peres Jesuites, ainçois vrais et uniques Patriarches de 
nostre Eglise [...I. Mais cependant si vostre General vous com- 
mandoit de faire tuer (je ne diray un Prince, car je ne doute 
point qu’y obeyriez) ains nostre Sainct Pere le Pape, le feriez 
vous ? 
Je demanderois jour d’advis. 
Si vous le demandiez, ce ne seroit plus lier vostre conscience à 
la sienne : adjoustez que vostre Statut, vous oste le loisir d’y 
penser. 
Vous me prenez au pied levé, pour le moins demande-je delay 
pour vous respondre. 
Vostre Ordre estant fondé sur toutes ces pies et sainctes resolu- 
tions, certainement nostre Eglise vous doit beaucoup [...I 
(p. 133). 

Tuer le pape : cette exagération burlesque n’est pas sans affinité 
avec celle qui sert de péroraison au dialogue de la septième Provinciale 
(Savoir si les Jésuites peuvent tuer les Jansénistes ?) 47. On la retrouve 

45. La mécanique de la parole s’emballe, tant le privilège le rend fat. Autre exemple 
de non-contrôle : le Général des jésuites peut (( faire un Medecin », N censurer N la 
faculté de Théologie, etc. (p. 134-135). 

46. Sur ces deux tentatives d’assassinat, couramment imputées aux jésuites, le Cut& 
chisme ... reviendra longuement. Voir III, iii, cité plus haut comme exemple de narration 
historique, et passim, p. 322, 362, 417, etc. 

47. Éd. Cognet, p. 130-132. On sait que ( I O e  Provinciale, p. 190-191) Montalte quitte 
le Jésuite sur le ton de l’indignation sévère : à la fois transition avec le ton des lettres sui- 
vantes, et bienséance en raison de la gravité du sujet traité (l’amour de Dieu). 



108 R. ZUBER 

plus bas, à l’heure de la rupture, que Pascal voudra rendre autrement 
dramatique. Pasquier, au contraire, dont le livre va se poursuivre dans 
le style du G 

G. : 

J .  : 

G. : 

I1 est certain 

mélange », rend cette rupture ridicule : 

Vous avez fait mettre (dites vous) à l’inquisition, cette alme et 
saincte faculté de Theologie de Paris, ancien appuy, soustien et 
ressource de nostre Eglise Catholique, Apostolique, Romaine, et 
encores en faites trophée ! 
Ne vous scandalisez de cela : car en un besoin, nous nous atta- 
querions au Pape, si le trouvions tant soit peu se detraquer de 
son ancien devoir. Nous eusmes opinion, quelque temps apres 
I’advenement du Roy Henry 1111. à la Couronne (que nous 
appelions lors le Biarnois) que le Pape Sixte V. gauchissoit 
aucunement en faveur de luy, et Dieu scait si nous I’espargnas- 
mes dans nos chaizes : mesmes qu’aucuns voulurent faire croire, 
que luy avions baillé le morceau dont ses jours furent advancez. 
Vous ne pardonneriez pas au Pape ? Vous qui estes ses creatu- 
res, vous qui n’avez puissance que de luy ! s’il est ainsi, je 
quitte du tout la partie et me tais [...I (p. 135-136) 48. 

qu’en poussant si loin le caractère de fantoche de son 
Jésuite, l’auteur du Catéchisme ... n’a pu lui donner ce poids de vrai- 
semblance que réclameraient les règles de la comédie soutenue. I1 a 
cependant tenté, en revendiquant pour son Gentilhomme le (( person- 
nage de Socrates )) (p. 125), de pratiquer, dans ce chapitre I, ii, et à 
son échelle, l’art de la maïeutique. 

Avant de rédiger son pamphlet, Pasquier connaissait, par la Satyre 
ménippée et par nombre d’œuvres antérieures et similaires, deux grands 
moyens d’entrer en polémique : charger un personnage de présenter par 
l’invective et l’ironie les idées de l’auteur ; et laisser les adversaires, 
peints à plaisir, se ridiculiser eux-mêmes. La forme du dialogue ne lui 
interdisait pas de reprendre ces deux possibilités. I1 en a fait usage, non 
sans s’efforcer d’individualiser ses personnages et d’introduire dans son 
style la vivacité, l’élégance, I’ << honnêteté )) que requiert la tradition 
cicéronienne du dialogue. Qu’il ait réussi par là à se faire écouter ne 
fait pas de doute. Le nombre des traductions en plusieurs langues et la 
hâte avec laquelle elles furent publiées témoignent dans ce sens 49. 

Le procédé du Jésuite de comédie existe donc, avant son emploi 
dans les Provinciales. La controverse et le pamphlet ont facilité l’appa- 
rition de cet artifice, dont il faudrait chercher d’autres exemples. Dans 

48. Sur ces paroles, le Gentilhomme émet le souhait de découvrir un Cneus Flavius et 

49. Éd. Sutto, p. 119-120, et surtout D. Thickett, Bibliographie des œuvres d’Étienne 
un Tacite. Nous avons vu que tels seraient les rôles de l’Avocat et du narrateur. 

Pasquier, Genève, Droz, 1956, p. 124-130. 



PRÉLUDE AUX PROVINCIALES 109 

le Catéchisme des jésuites, nous observons, réunis dans la même per- 
sonne’ le (( Jésuite d’apostrophe )) (celui qui reçoit et rend les coups) et 
le (( Jésuite d’entretien )) (celui qui séduit et que l’on berne). Pascal s’en 
souviendra, pour mieux les fusionner et pour mieux les séparer. Son 
comique, que nous pouvons juger plus fin, correspond à une époque où 
bien des choses ont changé : le rythme et l’usage de la langue, le rap- 
port entre la littérature et l’érudition, les formes de la conversation, 
pour ne citer que cela. Mais son prédécesseur gallican 50 lui avait bien 
préparé la voie. 

Quoi qu’il en soit, il n’est pas question d’écrire une histoire littéraire 
finaliste, où les mérites d’un style seraient appréciés en fonction d’un 
(( meilleur style )> à venir. Les mérites de Pasquier suffisent à parler 
pour lui. Ployant sous le faix d’une matière polymorphe et ingrate, 
mais convaincu de la justice de la cause qu’il soutenait - le maintien 
du bannissement des jésuites -, il a su faire sourire son lecteur et 
déconsidérer ses ennemis. 

ROGER ZUBER 

50. Cet aspect de l’origine des Provinciales, souvent négligé par les commentateurs, 
cet aspect, aussi, de leur public, ont été bien mis en lumière par Marc Fumaroli, (( Pascal 
et la tradition rhétorique gallicane », in Méthodes chez Pascal, Paris, P.U.F., 1979, 
p. 359-312. 





RÉÉCRITURE DE GENRES 
ET CHANGEMENT DE FONCTIONS : 

L’UTILISATION DE FORMES 
DE LA LITTÉRATURE RELIGIEUSE 

DANS LES PAMPHLETS POLITIQUES 
(1560-1620) 

La notion de pamphlet est complexe : on peut remarquer que toutes 
les communications du Colloque de 1983 commencent par en établir 
une définition I . . .  Toutes soulignent son polymorphisme : en effet, si le 
pamphlet s’exprime en privilégiant certains genres, dont il assure du 
reste la promotion au X V I ~  siècle (genres déclaratifs, lettres, avis, dia- 
logues), il prend tous les genres littéraires connus. On peut donc douter 
qu’il s’agisse d’un genre littéraire propre. En revanche, toutes les défini- 
tions insistent sur les fins et les moyens, qui visent à dénigrer, à atta- 
quer, par un ton passionnel (et non par une argumentation). Formulons 
donc pour hypothèse qu’il n’y a pas un genre du pamphlet, mais une 
fonction pamphlétaire, un mode d’expression qui modifie éventuelle- 
ment les codes habituels des genres littéraires. Encore faut-il dire que 
certains textes ne sont pas modifiés dans leur forme et semblent poser 
un problème irritant. Ainsi les bibliographies hésitent à relever comme 
pamphlets et libelles les écrits officiels, qui ne sont pas écrits différem- 
ment en période de crise ; Lindsay et Pallier pourtant sautent le pas et 
les rangent dans les pamphlets. La caractéristique qui fonde cette classi- 
fication est alors à chercher dans l’analyse sociologique et pragmatique, 
dans un rapport inhabituel du texte à son environnement. La fonction 
pamphlétaire modifierait donc les codes des genres littéraires, soit dans 
leur écriture, soit dans leur situation d’énonciation, soit dans leur mode 
de réception. 

1 .  Cahiers V. L .  Saulnier, 1, Le pamphlet en France au X V I @  siècle, Paris, Collection 
de l’École Normale Supérieure de Jeunes Filles, 1983. 

2 .  French Political Pamphlets, 1547-1648, compiled by R. O. Lindsay and J. Neu, 
University of Wisconsin, 1969 ; Denis Pallier, Recherches sur l’imprimerie à Paris pen- 
dant la Ligue (1585-1594), Genève, Droz, 1976. 



112 M. M. FRAGONARD 

Cette série de constats m’a incitée à observer les phénomènes qui se 
produisent lors du passage d’un genre littéraire au pamphlet, en prenant 
pour exemple les genres littéraires spécifiques de la littérature religieuse, 
variés, fréquemment attestés dans les pamphlets, et qui peuvent être des 
marques stratégiques dans un combat politico-religieux. Je n’ai pas eu 
de mal à les circonscrire aux pamphlets politiques, comme l’indiquait 
mon titre : les formes religieuses adaptées ne parlent que de politique, 
et non de théologie, à moins que nous n’admettions comme théologique 
la discussion sur les pouvoirs pontificaux, ce qui est déjà polémique ! 
Ceci fonde une première méthode de transposition, mais aussi la ques- 
tion inverse : par quels genres laïques passent alors les pamphlets théo- 
logiques ? 

De façon à limiter notre observation au plus significatif, il faut déli- 
miter les genres spécifiques de la littérature religieuse. Je ne traiterai ni 
des récits de prodiges ni des imputations de sorcellerie. En effet il m’a 
semblé qu’il s’agissait de thématiques issues du domaine religieux, mais 
ni de genres, ni de textes proprement religieux : certes le récit de prodiges 
remonte au récit de miracle, mais dans un contexte différent, sans thau- 
maturge et sans hagiographie. Les mirubilia (et la gazette) l’emportent. 
De même les pronostications et autres (( signes merveilleux )) ne s’appa- 
rentent que de très loin à la glose de l’Apocalypse. J’exclurai aussi les 
pièces funèbres, dont l’importance dans la lutte idéologique a été mise 
en valeur par V. L.  Saulnier, et après lui par D. Pallier, et dont 
les contenus sont déjà très étudiés : pensons aux Oraisons funèbres 
d’Henri IV ! Je circonscrirai donc mon projet à quelques types indis- 
cutables : 

- les textes émis ès qualité, et selon des rhétoriques codifiées, par les 
autorités ecclésiastiques : bulles, mandements, sermons. 

- les textes dogmatiques courts, soit abrégés de dogmes (catéchisme), 
soit prières fondamentales du rituel chrétien (Pater, Ave, Credo, 
etc...). J’exclus le traité comme non typique du domaine religieux, 
et donc l’Apologétique dont c’est la forme habituelle. 

- les textes sacrés (Bible et surtout Psaumes) et les prières. 
- les récits hagiographiques. 

Dans ces quatre grandes catégories, il y a bien une poétique cons- 
ciente des différents genres littéraires en cause, soit un ensemble de pro- 
cédés formels qui permettent d’identifier le genre, même s’il subit des 
distorsions de contenu et de contexte. I1 s’agit bien de textes émis au 

3. V.  L. Saulnier, L’Oraison Funèbre au xvre siècle, in B.H.R., 1948, p. 124-154 ; 
D. Pallier, op. cit., p. 158-159 ; J .  Hennequin, Henri IV dans ses oraisons funèbres, 
Paris, Klincksieck, 1977. 

4. Nous avons retenu environ 180 fiches, dont 80 pour les pieces officielles et para- 
officielles, 27 confessions de foi et 26 adaptations de Psaumes ou cantiques. 



RÉÉCRITURE DE GENRES 113 

sein d’une institution ecclésiale, qui sont la marque d’appartenance à 
cette institution. La foi est essentielle à leur énonciation. Et ils ont bien 
un usage attesté en marge de leur usage pamphlétaire. 

Que se passe-t-il donc pour que nous les appelions pamphlets ? 
Un ensemble de phénomènes non homogènes, qui varient selon 

l’époque et selon le genre en cause. Les textes deviennent polémiques 
par : 

- un changement des réactions du public et du contexte 
- l’application de textes non temporels à l’actualité 
- l’inversion des contenus sémantiques habituels à un genre 
- le changement des énonciateurs, soit qu’ils ne soient pas <( quali- 

fiés >) pour l’émettre, soit qu’ils montrent qu’ils désavouent le con- 
tenu apparent. 

Deux grands modes de (< perversion >) en définitive, perversion de 
situation, perversion d’écriture. 

Première grande tendance, la perversion de situation : le rapport du 
texte au contexte n’est pas celui qui régit ordinairement la poétique du 
genre. 

Commençons par le plus simple littérairement et le plus contesté : 
l’écrit officiel. Le plus simple, car il est toujours semblable à lui-même, 
et toujours émis par les institutions qui doivent l’émettre. 11 n’y a pas 
de faux : même la (< harangue prétendue H du Pape Sixte V à la 
louange de Jacques Clément est authentique ’. Le plus litigieux, car il 
n’est pas évident qu’une Bulle pontificale puisse être tantôt un libelle et 
tantôt non, et que le Pape soit pamphlétaire.. . Cette hypothèse pour- 
tant souligne que le rituel institutionnel (d’Église ou d’État) n’est pas 
neutre : il est un rapport de force non exprimé comme tel, mais qui se 
trouve éminemment pertinent dans un conflit où la force des institu- 
tions se trouve contestée. Ceci inclut les pièces importantes, mais aussi 
à l’occasion les pièces anodines ; ainsi Lindsay compte dans ses pam- 
phlets les textes décrivant le baptême des enfants d’Henri IV : gazette 
de Cour, qui peut prouver le catholicisme du Roi. Dans la période des 
guerres, les pièces qui se rattachent à l’institution ecclésiastique sont 
très nombreuses, premier indice de leur sensibilité aux troubles du 
monde. 

5 .  La Harangue prétendue par ceux de la Ligue avoir esté prononcée par N.S. Père 
en plein consistoire, sur la copie imprimée à Paris chez Nivelle et Thierry, s.l., 1590, con- 
sidère comme un faux ce qui est vrai et publié comme tel SOUS le titre Haranguepronon- 
cée par N S .  Père en plein consisloire et assemblée des Cardinaux le I l  septembre 1589, 
contenant le jugement de Sa Saincteté touchant la mort de feu Henry de Valois et l’acte 
de F. Jacques Clément. 



114 M .  M .  FRAGONARD 

On peut analyser leur fonctionnement comme libelles d’abord par 
leur réel caractère de polémique : ils prennent parti dans un conflit 
politique, fût-ce en termes religieux d’excommunication, et s’impliquent 
dans les guerres temporelles par la promesse d’actes matériels (argent, 
armée, soutien). Les expressions du reste virent à la politique : non pas 
a excommunication des protestants », mais (( excommunication de toutes 
personnes ecclésiastiques suivant le parti de Henri de Bourbon N ‘. 
Cependant le style de la Chancellerie reste de bon aloi dans son forma- 
lisme. C’est donc l’autorité ecclésiastique qui choisit de se politiser : le 
grand combat sur les pouvoirs temporels du Pape, son droit à faire ou 
défaire les rois (ne dit-on pas (( Henri de Valois, jadis roi de France )>, 

c Henri de Bourbon, jadis roi de Navarre D ?) sont marqués et affir- 
més. 

Cette attitude va être amplifiée par celle du public et des 
institutions-relais. D’abord par une diffusion plus ample : immédiate- 
ment publié, traduit, réédité en temps de crise, comme la Bulle de 1585 
trois fois rééditée en 1589. La norme est de deux ou trois publications 
(Paris, Lyon, Toulouse) : la Bulle de 1589 après l’assassinat des Guise 
en a cinq, plus trois en latin ; la Bulle de 1591 en a sept, plus sept édi- 
tions partielles. 

Tout un appareil de (( vulgarisation D va ensuite les rendre plus 
proches, et créer, au lieu d’un rapport d’autorité, un rapport de compli- 
cité et de cohérence avec un parti, par une série de délégations d’auto- 
rité. Ainsi au Pape lointain se substitue le Légat, tout proche, dont les 
pouvoirs sont publiés ; sept éditions des Pouvoirs de Caiétan en 1590, 
deux de ceux de Landriano, sept de ceux du Cardinal de Plaisance en 
1592. Autour des bulles, fourmillent les textes para-officiels, déclara- 
tions, avis, redites : Proposition faite par Sixte V, Harangue faite au 
Consistoire, Advis de Rome, Déclaration contre Henry de Bourbon.. . 
Puis viennent les textes personnels, lettres et demandes, qui court- 
circuitent la hiérarchie, établissent une familiarité aussitôt étalée au 
public. Encore y a-t-il là aussi des nuances entre les lettres de chef à 
chef reconnu (lettres du Pape au Cardinal de Bourbon et aux Guise, du 
Pape au Parlement de Paris, du Pape à Mayenne) et les lettres d’inter- 
médiaires (du légat aux évêques), les lettres du parti contesté au recours 
suprême (des Seize au Pape), les lettres du parti condamné, divulguées 
par leur ennemi (Déclaration du Pape sur les lettres qui luy ont esté 
escrites par la noblesse qui suit le Navarrois) ’. Ajoutons les lettres pri- 

6 .  Bulles de N.S. Père le Pape Gregoire XIV.  L’une contre toutes personnes ecclésias- 
tiques suyvans le party de Henry de Bourbon jadis roy de Navarre, l’autre aux princes, 
seigneurs, nobles et autres personnes laïques, Nivelle et Thierry, 1591. 

I. Parmi de trop nombreux textes, nous ne citons que : Proposition faite par 
N.S. Père le Pape au Consistoire tenu à Rome le 27 janvier I589 sur le sacrilège et assas- 
sinat commis en ia personne du Cardinal de Guyse, Boyau, 1589; Harangue faite au 
Consistoire à Messeigneurs les Cardinaux, Gourbin, 1589 ; Advis de Rome tiré des lettres 



RÉÉCRITURE DE GENRES 115 

vées qui rapportent des nouvelles de Rome, très proches du compte 
rendu journalistique : ainsi de deux lettres de janvier 1589, racontant 
l’indignation du Pape, obligeamment répandues par Olivarès, l’ambas- 
sadeur de Philippe II  *. 

A cette récapitulation, on voit combien la contradiction s’établit 
entre le statut théorique du texte et son aspect quasi procédurier, et la 
pragmatique passionnelle dans laquelle il est inclus et réécrit, démulti- 
plié, pour atteindre tous les types de publics. D’autant que, parmi ces 
avatars, le texte officiel rejoint les mirabilia que nous écartions au 
début de notre étude : certains libelles donnent une sorte de traduction 
supranaturelle à la sécheresse administrative, satisfaisant l’imaginaire 
par l’évocation des conséquences, et faisant affleurer les peines de 
l’Enfer et la Divine Justice où d’aucuns pourraient ne voir que le Pape : 
tel I’Advertissement aux catholiques sur la Bulle de Nostre Saint Père le 
Pape touchant l’excommunication de Henry de Valois. Avec plusieurs 
exemples de punitions estranges et merveilleux jugemens de Dieu sur les 
excommuniez 9 .  C’est, d’après l’Estoile, en ce style que les Bulles lues 
en chaire sont commentées par les prêcheurs de Paris. 

Enfin, derniers protagonistes, les adversaires vivent le texte officiel 
comme libelle, et à ce titre le jugent réfutable, et intégrable comme les 
autres dans le vaste système des Réponses, Réfutations, qu’est la guerre 
des publications. Ceci est vrai sur le plan juridique, garanti par une 
autre institution, ce qu’illustre la résistance des parlements, du Parle- 
ment de Paris contre la Bulle de 1585, des Parlements de Tours ou 
Chalons ensuite ; ils en dévaluent la portée officielle et opposent puis- 
sance à puissance : Arrest de la Cour de Parlement seant à Chalons 
contre le rescrit en forme de Bulle adressé au Cardinal de Plaisance 
publié par les rebelles de Paris lo .  Mais la polémique peut prendre la 
forme usuelle des réponses anonymes, même si elles cachent à peine 
l’entrée en lice des parlementaires comme Du Vair ou Michel Hurault ‘I, 

éventuellement sous la forme de prise à partie personnelle comme 
I’Anti-Sixtus 1 2 .  Soulignons encore qu’il n’y a pourtant qu’une seule 
parodie : La criée et proclamation du Pape contre les Luthériens, les 

de I’Evesque du Mans, escrites à Henry jadis roy de France, s . I . ,  1589 ; La Déclaration 
de N.S. Père Pape Sixte V contre Henry de Bourbon soy-disant roy de Navarre, Binet, 
1589 ; Déclaration du Pape Grégoire XIV  sur les Lettres qui luy ont esté escrites par la 
noblesse qui suit le Navarrois, Nivelle, 1591. 

8. Extraict de deux lettres, l’une du 94 l’autre du 10‘jour de ce mois de Janvier, 
envoyées de Rome par ce dernier ordinaire, Roger, 1589. 

9. Paris, Nivelle, juin 1589. 
10. Parlement lui-même contesté, par une Confutation du faulx et scandaleux arrest 

du supposé parlement de Chaalons contre le Sainct Siège apostolique, Le Preux, 1692, et 
un Arrest de la Cour de Parlement contre un prétendu arrest donné à Chaalons, Nivelle 
et Thierry, 1592. 

i l .  Guillaume Du Vair, Response d’un bourgeois de Paris à la lettre de Monseigneur 
le Légat, Thierry, 1594. 

12. Michel Hurault, Anti-Sixtus, 1589. 



116 M. M. FRAGONARD 

Huguenots et autres tenants le parti de l’Évangile, nos ennemis capitaux 
qui, malgré le nos, est un texte protestant, une sorte de Bulle de 
l’Antéchrist : 

De par la suprême et souveraine autorité donnée de Satan à notre 
Saint Siège de Rome et à notre Vicaire : Pius Pape, aux Antechristi- 
nos cardinaux, archevesques, evesques, abbés, prieurs, moines et moi- 
neaux, curés, vicaires, frères mendiants, suffragants et autres, telles 
vermines de notre sequelle ... 1 3 .  

Deux cas particuliers du fonctionnement comme libelles de textes 
émanant d’institutions ecclésiastiques. D’abord les sermons. Nous n’en 
conservons hélas ! pas beaucoup d’authentiques, et ils ont été modifiés 
pour la publication 14. La thématique usuelle du sermon édifiant s’est 
beaucoup infléchie et tend à la diatribe ; elle est aussi clairement reçue 
comme pamphlétaire, témoin Pierre de l’Estoile. Mais ici l’institution 
même est atteinte : les prédicateurs de Paris, ainsi qu’il apparaît aux 
phases successives de la Ligue, sont presque sans encadrement, couverts 
par les plus hautes autorités, et pourtant autonomes, engageant leur 
force d’éducateurs des foules dans une résistance indéniablement sécu- 
lière. Le texte G bouge D d’autant plus que l’autorité dont il émane est 
proche du public et plus faible. 

Second cas : les prières. Plusieurs textes officiels et stylistiquement 
normaux prescrivent des prières dont le texte est légèrement déviant, 
sans pour autant être aberrant (prier Dieu pour les Princes chrétiens et 
non pour le Roi) : quatre textes en 1589, deux en 1590, quatre en 1592, 
deux en 1593. L’enjeu ne doit pas être seulement symbolique, ou plu- 
tôt, le symbole est jugé pragmatiquement efficace ; les armes spirituelles, 
cette fois, servent d’armes absolues, et tendent, si l’on peut dire, à 
compromettre Dieu même et le pouvoir magique de la foi. Dans un 
geste effectivement sacré, on détourne du sacrilège les aides spirituelles 
au profit de nouveaux élus. La collectivité catholique y joue son unité 
et sa vraie force dans une prière commune : ainsi des prières ordonnées 
à Rome et à Paris, ou l’institution des Prières de quarante heures pour 
éloigner le péril, en 1593. 

Ainsi donc la prétention à une action séculière, son mode de récep- 
tion et accessoirement seulement des modifications d’écriture peuvent 
faire jouer à un texte institutionnel d’Église le rôle d’un pamphlet. 

13. Reproduite dans Pierre de l’Estoile, Journal pour le règne de Henri IV  et 
Louis XIII, p. 326, placard s.1. s.d. La fin en est datée du l er  août 1572 << et de nostre 
règne environ neuf cent n. 

14. J. Boucher, Sermons sur la simulée conversion et nullité de la prétendue absolu- 
tion de Henry de Bourbon prince de Bearn, Chaudière, 1594 ; J.  Porthaise, Cinq sermons 
esquels il est traité tant de la simulée conversion du Roy de Navarre que du droict de 
l’absolution ecclesiastique, et d’mtres matières propres a ce temps, Bichon, 1594. 



RÉÉCRITURE DE GENRES 117 

De semblables catégories, mais nécessairement assorties de modifica- 
tions partielles d’écriture, peuvent modifier des textes qui, à leur 
manière, détiennent une part de I’auctoritas institutionnelle : ils n’éma- 
nent pas d’elle, et, mieux, la fondent. I1 s’agit des textes bibliques et 
des divers types de textes qu’on applique à l’actualité par un processus 
de relecture et d’explication. 

Les aventures et mésaventures des Psaumes et des commentaires de 
Psaumes ont été minutieusement décrites par Michel Jeanneret 15. Ils 
sont un des éléments capitaux de la propagation de la Réforme, et la 
traduction des Psaumes en français un acte fondateur, immédiatement 
attaqué comme diffusant indécemment des textes sacrés. I1 semble que 
l’utilisation des Psaumes comme genres du pamphlet (j ’entends comme 
genre dominant et non comme forme incluse) suive trois phases. La 
première, en réaction à la traduction, mêle la parodie des traductions et 
l’application à la politique. Parodies des traductions : celles d’Artus 
Désiré parodiant Marot attaquent violemment l’hérésie et les vices héré- 
tiques. Nul doute que Désiré parodie Marot et non les Psaumes : il 
obtient une certification de la Faculté de Théologie. Les Psaumes dans 
ce contexte sont hors d’atteinte et devraient le rester. Mais c’est là une 
argumentation d’arrière-garde : dans le même temps des extraits de 
Psaumes servent à caractériser les protagonistes catholiques du Colloque 
de Poissy dans les poèmes d’Anne des Marquets, et les traductions 
catholiques vont commencer. 

En un second temps, les Psaumes vont servir la polémique par 
l’application de leurs situations intemporelles à l’actualité. On pourrait 
déjà déceler ce fonctionnement dans les épigraphes bibliques qui indi- 
quent un jugement transcendant B sur les faits qui vont être racontés. 
Quelques commentaires de psaumes complets, quoique peu fréquents, 
permettent d’analyser la méthode de transposition. Le développement 
du texte de Psaume se fait selon une a farcissure B ou une paraphrase 
qui témoigne d’une exégèse spécifique, celle des lectures prophétiques. 
Son principe de base est que tout texte sacré doit s’incarner dans l’his- 
toire et que tout fait historique est déjà signifié par un texte. Cette 
méthode exégétique apparaît liée aux groupes minoritaires en situation 
difficile (protestants ou Ligue), qui puisent dans le texte sacré la certi- 
tude d’une logique de l’Histoire et de leur histoire particulière. Mais on 
peut trouver le cas inverse. Au lieu de citer les Psaumes adaptés à la 
mort de Jacques Clément 16, citons Le Triomphe glorieux de l’Église 

15. M. Jeanneret, Poésie et tradition biblique au X V I ~  siècle. Recherches sur les Psaumes 
de Marot à Malherbe, Corti, 1969 ; particulièrement les chapitres Le divorce confession- 
nel, Les Académies et la fonction politique des Psaumes, Le destin profane du Psautier, 
dont ce résumé s’inspire. 

16. Huict cantiques en versets latins recueillis entierement des Psaumes de la Sainte 
Bible, Paris, G. Bichon, 1589. 



118 M. M. FRAGONARD 

chrestienne contre ses ennemis et du juste jugement de Dieu contre ung 
nommé Gaspard de Coligny qui f u t  seigneur de Chastillon et admiral de 
France. Le tout sur le Psaume 128, publié à Troyes en 1513 par Frère 
Hilaire Coquy ”. Développant les a&ons-dé4h Providence, le commen- 
taire du verset 3 comprend un récit de l’ingratitude de Gaspard de 
Coligny envers le Roi. I1 complote et simule un attentat envers lui- 
même pour avoir un prétexte à massacrer. Or Dieu (( commanda que le 
jour suyvant, qui estoit le dimanche, à l’aube du jour, on tuast 1’Admi- 
ral et tous ceux de sa faction ». Ainsi sont détruits les tyrans et vont 
enfin les verges au feu. Malgré l’orientation des jugements de l’auteur, 
la méthode et les rapprochements de textes sont ceux que pratiquent les 
protestants. La distorsion entre l’application en termes concrets et le 
caractère symbolique de l’ensemble semble non perçue. I1 s’agit pour- 
tant rarement d’un procédé de transposition d’ensemble, et il serait 
alors plutôt ... ligueur. Par contre, comme genre inclus, il abonde en 
domaine protestant, preuve par d’Aubigné. Thématiquement les domi- 
nantes sont la pénitence, la description des fléaux, la vengeance et le 
Jugement. 

Dans un troisième temps, cette lecture prophétique, pacifiée et deve- 
nue mondaine, servira à célébrer le Roi, ses fastes, ses prouesses, sous 
l’image du nouveau David ’*. Nous sortons du pamphlet, ou plutôt les 
Psaumes en sortent, avec Henri IV. 

Une actualisation du même mode transforme le Te Deum dans les 
nombreuses Actions de Grâce pour la victoire, sur le modèle donné par 
Ronsard lui-même (Paraphrase sur le Te Deum de 1565) ou en prose, 
comme prélude ou conclusion des péripéties guerrières. Moins eschato- 
logiques ou moins violentes que les Psaumes, complaintes et actions de 
grâce sont de tous les partis. La prière collective accompagne l’action, 
scandant une des convictions les mieux ancrées : l’histoire est dans la 
main de Dieu. Non plus que les textes officiels, ces textes ne supportent 
la parodie (un seul cas) ou la mise à distance, ils sont la voix du chœur 
antique, impression qu’accentue souvent leur forme versifiée. 

Comme pour ma première série d’exemples, j’indique un cas limite : 
on peut transporter un texte dans un contexte actualisé sans le modifier, 
comme si on insérait une citation, grande ou petite. Le document histo- 
rique sans remaniement est présenté sous un titre qui va obliger le lec- 
teur à le lire dans une grille d’interprétation renouvelée. Par exemple, 
L’histoire oii sont descrites les horribles persécutions que l’Église de 
Dieu souffre soubs les rois successeurs d’Alexandre. Les belles victoires 
et délivrances obtenues par les fidelles, pour se fortifier contre les mal- 
heurs de ce temps, conformes à ceux-là : il s’agit des deux premiers 

17. Troyes, 1572 (Ste Geneviève, D 8” 11003 Rés.). 
18. M. Jeanneret, op. d., p. 506 sqq. 



RÉÉCRITURE DE GENRES 119 

livres des Macchabées 1 9 .  Théodoret peut aussi réfuter Calvin 2o : la 
mutation considérable des référents (ariens ou protestants) n’est pas jus- 
tifiée, l’auctoritas sanctionne un tour de passe-passe idéologique. Ainsi 
voit-on ressortir des textes à contre-temps, pour peu qu’un contresens 
puisse les transformer en préfiguration de l’actualité : la Constitution 
du Pape Innocent IV, prise en présence du roi saint Louis (( contre ceux 
qui font assassiner quelqu’un », ressort finement au début de 1589 ... 21. 

Dans les cas invoqués jusqu’ici, il me semble pouvoir établir que la 
qualité de pamphlet se lie au mode de réception et d’insertion du texte 
dans son contexte, plus qu’à son écriture. Les modifications, lorsqu’il y 
en a, ne vont pas jusqu’à la parodie et à la dérision, ce qui peut 
s’expliquer par le statut d’autorité des genres et des institutions concer- 
nés, les convenances étant alors respectées par tous les partis, ce qui ne 
laisse pas d’être surprenant étant donné le contenu explicite de tant 
d’autres pièces.. . 

Le second mode de perversion des genres religieux, la perversion 
d’écriture, sera moins austère et moins respectueux. Les lois de la poé- 
tique des genres sont perturbées, assez maintenues pour qu’on identifie 
le genre, assez déviées pour produire l’effet polémique. Deux tendances 
principales à ces déviations : 

- l’apparition de sortes de contre-genres, par un processus d’opposi- 
tion entre la fonction initiale du genre et le contenu nouveau qui lui 
est donné (qui engendre alors une nouvelle fonction) : c’est le cas 
des hagiographies qui se transmuent en (( kakographies », des Paraf- 
fèfes flatteurs qui se transmuent en Antithèses. 

- l’inversion parodique, voire même hardiment antiphrastique : la pro- 
clamation de foi se transmue en parodie de proclamation de la foi 
(incroyable) d’autrui. 

L’hagiographie, dans son message comme dans son écriture, repose 
sur le mimétisme. Mimétisme d’écriture : le genre est ancien, fondé sur 
des recopiages de modèles autant et plus que sur les réalités biogra- 
phiques ; épisodes et miracles se perpétuent, identiques, de récits en 
récits. La conscience d’une matrice de genre est très affirmée, renforcée 

19. G. Bichon, avril 1589, in-12. 
20. La preuve comme Calvin est un excommunié et un menteur touchant l’invocation 

des Saints, par le grand docteur Théodoret, I. Mesnier, 1618, in-8”. 
21. Millot, 1589, in-8”. Ceci joue aussi sur les documents mis en annexe à d’autres : 

ainsi la biographie de saint Martin de Tours, annexée à la Lettre d’un religieux de 
l’abbaye de Mairemoustier escripte au Roy sur le sacre de Sa Majesté (Chartres, 1594), 
<( prouve »-t-elle que l’huile qui a servi à sacrer Henri IV est bien plus vieille encore que 
celle de Reims et tout aussi miraculeuse. Le sacre est donc valable (Ste Geneviève, Z 8” 
971(6) Rés.). 



120 M. M. FRAGONARD 

encore par les rééditions de textes anciens 22. Mimétisme prôné par 
l’idéologie : les saints revivent à leur manière la Passion du Christ ; 
l’hagiographie sert à son tour à inciter les chrétiens à la sainteté. 
Mimétisme historique enfin : la vie des saints, celle des martyrs, ont 
servi à prouver la valeur de la foi chrétienne dans les temps de persécu- 
tion. L’enjeu moderne est de découvrir une sainteté moderne qui garan- 
tisse la valeur de l’Église, des Églises. Saint Augustin a dit : (( Ce n’est 
pas la souffrance qui fait le martyr, mais la cause D ; dans la pratique 
cependant, nommez le martyr, vous prouverez la cause, niez la sainteté, 
vous nierez la cause. Le lien entre texte et fonction est ici fortement 
cohérent : il manifeste explicitement le lien entre l’entreprise réelle, his- 
torique, et le sacré qui est l’enjeu théorique des guerres de religion. 
D’où l’impérieuse nécessité, pour les partis en présence, de l’hagiogra- 
phie, et leur acharnement à ruiner l’hagiographie adverse, par la créa- 
tion d’anti-modèles. Pour citer quelques exemples, à la Vie de Calvin de 
Théodore de Bèze répond une Histoire de la vie de Calvin calomnieuse 
de Jérôme Bolsec 23, par renversement de contenus ; aux bien anciennes 
Conformitez de Saint-François et du Christ répondent par inversion de 
titre et de contenu des Antithèses du Pape et de Jésus Christ 24, et par 
renversement antiphrastique La vie et desportemens de Catherine de 
Medicis s’appelle Légende Saincte Catherine ”. 

Nuançons les étapes de ce processus et son utilisation par les diffé- 
rents partis. Le protestantisme pour sa part a tenté d’échapper aux pièges 
de l’hagiographie des fondateurs (dans laquelle se sont précipités au 
contraire les ordres de la Contre-Réforme). Les Icones de Théodore de 
Bèze veulent être des témoignages historiques. Par contre les textes sur 
les martyrs sont marqués d’hagiographie et les miracles y abondent. 
Bien entendu on ne peut parler de pamphlet ni pour les Icones, ni pour 
le Martyrologe de Crespin, mais il faudrait inventer une notion de 
(( livre-provocateur B : un livre qui adopte une position idéologique telle 
qu’elle ne peut être supportable pour ses adversaires. Le Martyrologe, 
sans invective, est actif, il convertit ; sans se poser en livre sacré, il 
témoigne d’une vérité qui, si elle est établie, condamne toute opinion 
adverse. Il n’émane pas, comme une Bulle pontificale, d’une autorité, 

22. Cf. les rééditions des Vies de saint Jérôme en 1529 avec les notes d’Érasme et des 
Histoires Ecclésiastiques anciennes (sept éditions dans le XVP siècle), ainsi que les recueils 
constitués par le Père Surius. 

23. Cf. R. Arrnogathe, Les vies de Calvin aux X V I ~  et X V I I ~  siècles in Historiographie 
de la Réforme, Neuchâtel, Delachaux, 1977. 

24. Des Antithèses du Pape et du Christ sont publiées à Lyon (1563) et Genève 
(1578). Quoiqu’il y ait des luttes entre personnalités moindres : Antithèses de la doc- 
trine de Jesus Christ et du Cardinal Bellarmin, elles appellent leur contraire : Antithesis, 
qua tam falsum esse quod vicarius Dei sit Antichristus, quam falsum est quod Christus 
sit Anti-Christus demonstrantur, Bologne, 1606 (mentionnée par L’Estoile, Journal pour 
le règne de Henry IV, Paris, Gallimard, 1958, p. 420). 

25. Voir aussi la Legende de Dom Claude, contre Claude de Guise. 



RÉÉCRITURE DE GENRES 121 

mais il se fonde sur des valeurs supérieures à toutes autorités, qui 
n’appellent pas de réponses argumentées : les martyrs sont ou ne sont 
pas des martyrs, il n’y a pas de voie intermédiaire. La proclamation par 
la Ligue de divers saints ou martyrs modernes, de Jacques Clément à 
Marie Stuart 26, ou, pour mêler les groupes, la béatification rapide des 
Saints de la Contre Réforme (Borromée ou Loyola), jouent de la même 
proclamation absolue et appellent à la négation de principe. Mais les 
réponses ne sont pas semblables. D’une certaine façon rien ne répond 
au Martyrologe de Crespin, sinon des traités et la réédition des textes 
sur l’Église primitive. Les H kakographies », en genre dominant et plus 
encore en genre inclus, s’appliquent par un phénomène élitiste aux 
modèles socialement valorisés, et personnalisés. Pour les Vies royales, 
genre et contre-genre alternent : Henri III fera les frais de biographies 
féroces et Henri IV aura ses hagiographes dévoués ; les contre-opinions 
s’exercent dans les sermons ligueurs et dans les remarques mal venues 
de certains mauvais sujets qu’on arrête immédiatement ”, 

Là encore, il y a peu de réécritures facétieuses : les énonciateurs 
croient ce qu’ils disent, sans cultiver la mise à distance. Ce n’est 
qu’après 1600, prudemment, que l’humour s’en mêle dans les genres 
inclus, contre la Ligue et les Jésuites. On peut citer les plaisanteries 
d’un goût douteux dont d’Aubigné émaille Sancy et quelques poèmes, 
contre (( Saincte Marie de la Saucisse )) (entendez Marie Stuart), Saint 
Henry des Barricades, et autres saints controuvés, 

Sainct Perron martyr de verolle, 
Saint Chastel, Clement et Loyole, 
Saint Ravaillac, Saint Boromé **. 

Assez réussis et plus tardifs, Les Mystères des Jésuites 2 9 ,  écrits sous 
forme d’instruction d’un novice : la première partie démontre la sain- 
teté d’Ignace de Loyola et son identité avec le Christ en découpant des 
fragments de ses diverses biographies dans un montage irrévérencieux : 
il secourt les femmes en mal d’enfant, se bat avec le Diable et meurt 
pour que les Anges aient le bien de le voir. Le novice s’exclame : 

Voilà qui est admirable, et ne croy pas qu’on en puisse dire autant 
d’aucun instituteur d’ordre H ! 

Avec ce dernier exemple, nous venons de montrer un cas d’écriture 
truquée, fondée sur l’antiphrase, et nous atteignons la catégorie des 
textes les plus transformés : les déclarations de foi. Transformations 

26. Reçoivent le titre de martyrs : les deux frères de Guise, Campian, Garnet, Barthé- 
lemy Gérard, Jacques Clément, Jean Chastel, Marie Stuart. 

27. Voir les exemples de réactions populaires et policières qui suivent la mort d’Henri IV 
dans le Journal de Pierre de l’Estoile. 

28. D’Aubigné, Confession catholique du Sieur de Sancy, livre II, chap. VIII, <( Des 
martyrs à la Romaine )), Pléiade, p. 653 ; et Poésie Epigrammatique, éd. Réaume, tome IV, 
Sur l’Apothéose du Cardinal Boromé, p. 364-366. 

29. Mystères des Pères Jésuites, << Villefranche », 1624. 



122 M. M. FRAGONARD 

importantes au point qu’on pourrait presque ériger en principe cette 
boutade : si un texte s’appelle H profession de foi de ... », il s’agit d’un 
faux ridiculisant ce groupe, d’un texte agressif et prêtant à la plaisante- 
rie, quand ce n’est pas à la vulgarité volontaire. 

I1 paraît très logique que les processus de déformation attaquent 
principalement les proclamations de foi, visant ce qui est essentiel au 
texte religieux, une énonciation performative et implicante. En répon- 
dant au traité dogmatique, le traité de controverse ne traite que des 
a contenus B ; le pamphlet vise à l’essentiel, l’acte de foi individualisé. 
I1 met en cause le contenu de la croyance, mais en soulignant l’indisso- 
lubilité de la foi d’avec son contenu, ce qu’il réécrit, s’agissant de son 
adversaire : les mensonges renforcent les absurdités. 

Constatons d’abord qu’il existe l’équivalent des textes provocateurs 
dont nous montrions la fonction : les textes fondateurs (profession de 
foi des Églises Réformées de 1559, professions de foi des diverses Églises 
Protestantes), les catéchismes (celui de Calvin, le catéchisme en français 
de René Benoist en 1589). Pour l’essentiel, ils n’ont pas de réponse 
pamphlétaire dans les mêmes genres, et la controverse se chargera de 
l’examen des articles de foi. I1 y a peu de textes de professions de foi 
individuelles, du moins dans les genres autonomes, sinon celle d’Anne 
du Bourg 30 et quelques textes de conversion. Ils ne reçoivent pas de 
réponses dans le même genre ; on pourrait penser à Sancy, mais il ne 
répond à proprement parler à aucun texte, il crée au contraire une 
figure typique d’une situation. Le pamphlet sur le modèle des profes- 
sions de foi va répondre à contre-genre, libelle contre traité, accusation 
de partialité contre textes dogmatiques, implications concrètes contre 
théories. 

Le pamphlet joue alors sur les distorsions entre énonciation et 
énoncé. Celui qui écrit sait pertinemment qu’il veut prêcher pour un 
parti A, mais il crée une instance d’énonciation qui soutient un parti B, 
à laquelle il va attribuer croyances et arguments plus ou moins compa- 
tibles avec le parti B réel. Inversion des critères du bien et du mal entre 
l’auteur et son personnage, mise à distance des opinions d’autrui qu’on 
laisse (( se réfuter d’elles-mêmes N en les aidant : on attend du lecteur 
qu’il discerne le jeu et s’en fasse complice et partisan. Diverses marques 
lui indiquent d’emblée que le jeu est truqué. Dès le titre apparaissent 
des alliances de termes scandaleuses (Novum.. . Symbolum Apostolo- 
rum), quelque épithète diffamatoire (Impia Censura in Symbolum) et 
surtout des appartenances particularistes (le Catéchisme des Jésuites). 
Pour faire bonne mesure, des termes venus d’autres religions jugées 

30. La Confession de foi  d’Anne du Bourg, son interrogatoire et son procès, du mois 
de juin 1559, Anvers, 1561, in-12. 



RÉÉCRITURE DE GENRES 123 

irreligieuses, des Mystères des Jésuites à la Cabale des Ministres hugue- 
nots, en passant par 1’Alcoran de l’Antéchrist romain 3 ’ .  L’écrivain 
affiche d’entrée de jeu son dégoût devant des contre-vérités. 

Les contenus sont de diverses provenances. Les plus drôles pour le 
lecteur, mais les moins crédibles, et à tout prendre les moins efficaces, 
sont de pures inventions. Sans doute prétendent-elles révéler ce qu’on 
ne vous dit jamais, les bases grossières de la pensée adverse, la vérité de 
ses mensonges. C’est le prétexte aux pires débordements. Vers la trivia- 
lité : La Cabale des Ministres huguenots (1618) est un catalogue de pré- 
ceptes (le bon ministre ne pense qu’à son ventre, à ses aises, à son 
argent, ment, trompe, etc. ..). Vers les monstruosités théologiques : Credo 
in duos Deos, fait-on dire au Jésuite 32. La Patenostre des huguenots 
adressée au Prince de L’Enfer (1611) se voue à leur vrai maître : 

Prince d’Enfer, esprit infâme (...) 
Favorise notre fortune 
Puisque partout nous confessons 
Que tu es d’une voix commune 

PATER NOSTER 3 3 .  

Plus honnête et plus proche de la controverse, la méthode des citations 
découpées à dessein. J’ai déjà cité les Mystères des Jésuites qui récapi- 
tulent tout ce qu’il faut dire et croire en matière hagiographique, histo- 
rique, politique et morale, à l’aide de citations traduites dont la référence 
précise et exacte figure en marge, à quoi s’ajoute une bibliographie 
récapitulative des quatorze auteurs de la Compagnie qui ont servi de 
sources. De même pour Les Aphorismes ou Sommaire de la doctrine 
des Jésuites (1610) : les titres de chapitres ne laissent pas de doute sur 
l’opinion du compilateur (Premier chapitre : de la démesurée puissance 
du Pape). I1 développe chaque aphorisme, ajoute un paragraphe de 
preuves, citations et références. Parmi les preuves, les interrogatoires de 
Chastel. Un mélange subtil marque les grandes réussites : le Caté- 
chisme des Jésuites de Pasquier commence par un exposé objectif puis 
dévie vers des suppositions et un réquisitoire. La Confession catholique 
du Sieur de Sancy allègue de nombreux ouvrages de théologie catholi- 
que, mais les phrases isolées en sont insérées dans le discours d’un zélé 
- cynique qui les accommode de remarques de mœurs et d’interpréta- 
tions hardies au fil d’une confession nouvelle : croire au Pape, aux tra- 

31. La Cabale des Ministres huguenots intendans comprise sommairement et claire- 
ment en 100 articles secrets, par un Bourguignon convaincu qui n’en a que trop sceu et 
veü, Paris, Giffart, 1618 ; et L’Alcoran de I’Antechrist Romain et marques d’iceluy des- 
couverts et confrontez avec la doctrine de Jesus Christ notre sauveur, Lyon, Saugrain, 
1563. 

32. Novum fidei symbolum Apostolorum, Paris, 1636. 
3 3 .  Arsenal, 8” H 7281. 



124 M. M. FRAGONARD 

ditions, aux saincts de la Cour, aux reliques, au profit des conversions, 
à Monsieur le Grand Convertisseur, etc. 

L’important est de faire apparaître qu’une autre théologie s’est subs- 
tituée à la vraie, en jouant sur les attentes des lecteurs, habitués à voir 
se dérouler les articles de foi dans un certain ordre, et qui découvrent le 
décalage au fur et à mesure. I1 est révélateur aussi que les Jésuites 
fassent les frais de tels procédés, victimes de leurs succès mondains, de 
leurs théories politiques, et de leur art de bien dire devenu l’art du 
pieux mensonge : toute déclaration en devient suspecte, pour sa perfidie 
apparente, et pour sa perfidie cachée ! 

Un exemple sériel intéressant de ces procédés de retournement nous 
est donné à la mort d’Henri IV, dans la série des remous suscités par la 
Lettre déclaratoire du Père Coton (une déclaration de foi en son genre) 
qui joue ici à tous égards le rôle de texte provocateur. Les textes alter- 
nés de défense et d’attaque contre lui forment une première série de 
pamphlets, traités et lettres mêlés, sérieux et facéties bien dosés : Anti- 
coton, Le Fléau d’Aristogiton, Les Remerciements des Beurrières de 
Paris, Response à I’Anticoton. Une série abrégée reprend les mêmes 
enjeux, les mêmes thèses (rôle des Jésuites dans l’assassinat d’Henri IV, 
pouvoirs du Pape, concorde religieuse) sur des modèles de prières far- 
cies, en trois mois de succession serrée que je crois pouvoir restituer 
comme suit 34 : 

visant I’Anticoton, 
le Paternoster des Catholiques, projésuite, 
le Credo des Catholiques, projésuite : 

Seigneur secourez nous : car hélas quel martyre 
De voir ainsi traicter com’on fait vos enfans, 
Le schisme entre la France, et on ne l’ose dire 
A qui aurons-nous donc recours qu’à vous disant, 

PATER NOSTER 

en réponse, L’Anti-Pater et la Patenostre des Jesuites, puis la Pate- 
nostre des Jésuites, loyalistes, Bellarministes, dédiée a Philippe III, Roy 
des Espagnes (anti-jésuites) ; 
en réponse La Patenostre des huguenots, déjà citée, et le Confiteor des 
Catholiques (projésuites) : 

Partisans de Calvin, aveugles hérétiques 
Qui taschés d’infecter le troupeau de Jésus, 
Songés à vos pechés, à vos fautes iniques 
Et dites gayement terrassant vos abus 

CONFITEOR D E 0  OMNIPOTENT1 

34. La plupart de ces textes sont rassemblés dans un recueil à l’Arsenal, 8” H 7281. 



RÉÉCRITURE DE GENRES 125 

ainsi qu’un AVE Maria des Catholiques ! 
Viennent alors une Salutation Angéiique dédiée à la Royne 

Judas trahit Jesus son maître 
D’un Ave Raby, le baisant, 
Les Jesuites voulans commettre 
Un même crime vont disant 

AVE MARIA 

assortie du Confiteor de Henry le Grand, dédié au Roy Louis XIII : 

Quand je fis bannir les Jesuites 
Je rendis mon sceptre plus fort, 
Mais les rappelans et leurs suites 
Je me suis procuré la mort 

CONFITEOR 

Grand Parlement où Dieu préside 
Deffais ce qu’à mon dan j’ay fait, 
Chasse ce troupeau parricide : 
Le chatiment des meschans plaist 

D E 0  OMNIPOTENT1 

et d’une response fictive des jésuites : 

O grand’ Royne n’entends la plainte 
Des François (...) 
Marie donne tousjours place 
A nos emmiellez propos 
Nous avons besoin de ta grace 
Et d’estre assistez à propos 

NUNC ET IN HORA 

Construits sur le même procédé de farcissure politique, mais alternance 
d’énonciations (< vraies D et a fausses », ils confondent tous assez allè- 
grement et avec quelques belles invectives les modes sacrés et le pro- 
fane ... En renouant avec la tradition médiévale et farcesque, ces écri- 
vains retrouvent, malgré leurs alexandrins, une forme de tradition de 
l’écriture de la contestation et du jeu. I1 est important de signaler, con- 
jointement à cette modification du goût, l’existence de pièces burlesques 
qui n’ont de religieux que le prétexte : Visions d’Aristarque ou Confes- 
sions de Noël (les vices de la cour) 3 5 ,  qui ramènent l’écriture vers le 
pur plaisir et le pamphlet vers la satire. C’est l’indice d’une perte de 
vitalité du pamphlet à genre religieux qui, en 1616-1617, n’aura de vie 

35. Dans une même série, les Confessions de Noel de l’an 1605, Les Visions d’Aris- 
tarque, les Visions de Motin qu’on appelle l’Apocalypse, toutes deux de 1606 (L’Estoile, 
Journal pour le règne de Henri IV et Louis XIII, p. 541, 515, 531). 



126 M. M. FRAGONARD 

que dans les genres marginaux (descentes aux enfers et actions de 
grâce). 

Je voudrais conclure par quelques remarques globales qui ne peu- 
vent constituer que des points de repère pour de nouvelles recherches. 

Les adaptations de genres sont sélectives, tous ne sont pas adap- 
tables (il n’y a par exemple pas de messe parodique) ; les moyens utili- 
sés pour adapter un genre à la fonction pamphlétaire sont divers et spé- 
cifiques. 

C’est la Ligue qui opère le plus de ces déplacements de genres, et 
principalement dans les genres officiels : l’institution en désordre utilise 
sa force institutionnelle. 

Les catégories étant extrêmement floues, on ne saurait actuellement 
se risquer à des statistiques ou à une périodisation fine, sinon sur cette 
évidence qu’après la Ligue les tendances de réécriture sont au burlesque 
et à l’anti-jésuitisme simultanément. 

I1 faut souligner la spécificité de la littérature religieuse dans ce 
domaine des réécritures : elle me semble offrir un éventail d’adaptations 
plus large que les autres formes. Vu les causes et l’enjeu des guerres, le 
prétexte religieux est privilégié jusque dans les formes d’écriture et c’est 
à travers les genres littéraires religieux que la créativité atteint son maxi- 
mum. D’autre part, par son statut très particulier, le texte religieux 
pourrait être décrit comme l’intersection des formes d’énonciation per- 
sonnelle (proclamation d’une foi) et institutionnelle (appartenance à un 
groupe large) ; c’est un texte à la fois nécessairement personnel et 
social. Le lecteur y est sommé de prendre parti et d’adhérer à une 
Vérité. En adaptant aux analyses politiques le cadre des genres reli- 
gieux, l’auteur projette sur des rapports de force sociaux une représen- 
tation du monde de type transcendant ; or il se trouve que ce coup de 
force idéologique constitue un des éléments essentiels de l’acte pamphlé- 
taire. L’abondance des transpositions de genres religieux en pamphlets 
s’expliquerait peut-être par une affinité particulière de l’un à l’autre : ils 
se veulent tous deux proclamation du Vrai ; et la fonction pamphlétaire 
trouve sans doute dans le mode religieux le meilleur moyen de se fonder 
en autorité. 

MARIE-MADELEINE FRAGONARD 



CONCLUSION 

Étymologiquement parlant, polémique est à peu près synonyme de 
stratégie. Si cette dernière notion, dans son usage actuel, s’est révélée 
capable de déborder largement son application militaire, elle n’en con- 
cerne pas moins toujours des situations de conflit, au nombre des- 
quelles se place la guerre. D’où, entre guerre et polémique, des rapports 
qu’il vaut la peine d’analyser, d’autant plus que les deux réalités se 
combinent étroitement à l’époque de référence que délimitent les trou- 
bles religieux du X V I ~  siècle. 

Il est des conflits que seule la guerre peut résoudre : le choc des 
intérêts et des volontés de puissance, entre souverains ou entre nations, 
y aboutit trop souvent. Lorsque le canon se révèle 1’ G ultima ratio 
regum D, c’est que la parole et l’écriture n’ont plus de lieu, sinon pour 
exhorter au combat ou pour immortaliser les exploits. Mais ce genre de 
discours est à usage interne ; il ne s’adresse pas à l’adversaire. 

La polémique trouve son terrain d’élection dans celui des convic- 
tions et des croyances. Elle se développe entre concitoyens, lorsque les 
tensions civiles, politiques ou religieuses déterminent la formation de 
groupes antagonistes. Elle vise à affaiblir l’adversaire, non pas en pour- 
suivant l’illusion de le réduire par la plume, mais en convoquant un 
arbitre qu’elle prend pour véritable destinataire : l’opinion, la masse 
silencieuse de ceux qui n’ont pas pris parti et qu’il faut gagner. Offen- 
sive ou défensive, elle implique le risque, lorsque la passion monte, de 
1 ’affrontement armé. 

Sous sa forme la plus violente, elle est vraiment un simulacre de 
guerre. Elle s’en prend aux personnes et perpètre volontiers le meurtre 
symbolique de l’adversaire. Symbolisme transparent lorsqu’est employée 
l’image de la chasse et qu’une victime désignée, en l’occurrence le pape 
Jules II, qui se déclare, suivant la tradition, (( serf des serfs )), devient, 
sous la plume de Gringore, << cerf des cerfs )) (Jean-Claude Margolin). 
La situation n’est guère différente lorsque tel satirique du X V I ~  siècle, 
trop peu porté encore à l’abstraction pour prétendre <( écraser 
l’infâme », se déchaîne contre le cardinal de Lorraine en l’identifiant à 
toutes sortes de bêtes dangereuses ou malfaisantes (Françoise Charpen- 
tier). C’est encore une mort - une double mort - symbolique dont est 
menacé le pape Jules II <( exclu du ciel )) dans un pamphlet attribué à 



128 J. MESNARD 

Érasme (Jean-Claude Margolin). Meurtre enfin la représentation avilie, 
dénaturée, caricaturale d’un adversaire auquel sa personnalité est ainsi 
ravie pour être remplacée par une autre en laquelle il ne peut se recon- 
naître (Mireille Huchon, Gilbert Schrenck, Marie-Madeleine Fragonard). 
I1 n’est pas surprenant que la polémique débouche alors, soit sur l’apo- 
logie du massacre de la Saint-Barthélemy (Marie-Madeleine Fragonard), 
soit sur des appels à la persécution (Cornélis Kramer), soit sur des 
menaces de mort, dont certaines ont pu se prolonger en assassinats 
réels, comme celui d’Henri III (Gilbert Schrenck, Françoise Charpen- 
tier). 

L’excès de violence donne souvent lieu à des effets puissants, mais il 
écarte peut-être la polémique de sa meilleure tradition parce qu’il res- 
treint la part des idées et se prête mal à la finesse des procédés. Le 
combat de plume acquiert sa véritable dignité et découvre sa stratégie 
autonome lorsqu’il s’en prend, non pas aux personnes, mais aux ten- 
dances, aux groupes, aux partis, aux corps organisés, et, au delà, aux 
mœurs et aux doctrines. Telle pièce peut alors offrir une réflexion élo- 
quente et nuancée sur le monarque idéal opposé au tyran (Marguerite 
Soulié). Dans le milieu des <( politiques », auquel appartient Etienne 
Pasquier, la forme du dialogue, le procédé de la raillerie, tels qu’ils 
sont employés dans Le Catéchisme des Jésuites, révèlent, en même 
temps qu’une pensée, un art G gallican », opposé au flamboiement des 
images outrancières, épris de raison et de sobriété, qui atteindra son 
plein épanouissement et son entière efficacité avec Les Provinciales 
(Roger Zuber). Une figure au maniement délicat, mais porteuse d’effets 
subtils, l’ironie, apparaît comme l’arme la plus parfaite du polémiste. 
Déjà Jean de Meun s’en servait avec virtuosité, sur le fond des querelles 
universitaires de son temps, pour dénoncer le sophisme et l’hypocrisie, 
et laisser passer la vérité sous les masques (Daniel Poirion). 

La polémique peut-elle échapper totalement à la violence ? La ques- 
tion a troublé certains esprits, pourtant attirés par le genre. Ainsi Pierre 
de L’Estoile, quelque peu tenté de suivre Montaigne lorsqu’il dénonce, 
dans les Essais, 1’ (( escrivaillerie D de son temps et refuse de se laisser 
gagner par les passions (Gilbert Schrenck). A Montaigne, peut-être avec 
la même pensée, se réfèrent aussi les (( spirituels )) répondant aux pro- 
pos menaçants de Marnix (Cornélis Kramer). Mais la polémique n’en 
est pas pour autant exclue. Un L’Estoile cherche plutôt à la moraliser, 
à la rendre juste, comme d’autres ont défini les moyens d’une guerre 
juste. Dans ce souci, il rejette toute forme de médisance et entend pré- 
server le roi de toute atteinte. Cette déontologie de la polémique trou- 
vera sa forme la plus élaborée dans la XI‘ Provinciale, où sont posés 
les grands principes : <( parler avec vérité et sincérité », (( parler avec 
discrétion >) en évitant le scandale, ne railler que les erreurs, et non les 
choses saintes, <( avoir dans le cœur le désir du salut de ceux contre qui 
on parle ». Pascal a-t-il respecté ces quatre règles qui définissent une 



CONCLUSION 129 

sorte de stratégie non-violente ? Sont-elles conciliables avec l’idée même 
de polémique ? 

En fait, la polémique n’est véritablement dépassée que lorsque dis- 
paraît toute situation de conflit, lorsque s’établit l’unité entre les 
esprits, sinon par une pensée commune, du moins par le respect com- 
mun de la pensée d’autrui. La tolérance constitue alors la première atti- 
tude possible : elle autorise encore certaines formes atténuées de polé- 
mique, comme la controverse ou la simple discussion. Une unité plus 
profonde se réalise lorsque chacun accepte d’entrer dans la pensée 
d’autrui et, éventuellement, de l’adopter : situation qui se prête au 
dialogue et à l’exercice d’une raison dans laquelle chaque homme se 
reconnaît. Ce serait le triomphe de la polémique que de déboucher 
sur cet au-delà d’elle-même. Mais les polémistes y trouveraient-ils leur 
bonheur ? 

JEAN MESNARD 





INDICATIONS BIBLIOGRAPHIQUES 

Réunies par : R. Aulotte, N. Cazauran, J .  Chomarat, 
G. Guilleminot, F. Lestringant, V. Kapp, D. Ménager, 

G. Schrenck, M. Simonin, P. Stone. 

* * *  

Ces indications viennent en complément de celles qui ont été don- 
nées en 1983 dans les Cahiers V. L .  Saulnier, 1, Le Pamphlet en France 
au X V I ~  siècle, p. 137-143. 

Nous avons conservé la même classification. Nous avons associé 
dans la première section les ouvrages traitant de la polémique et des 
pamphlets, quelle qu’en soit la date, les monographies et les synthèses 
historiques. Pour celles-ci, nous avons précisé les chapitres portant plus 
spécifiquement sur notre question et, dans le cas d’ouvrages collectifs, 
leur auteur. 

Dans la section G Articles H, on trouvera, outre les articles publiés 
dans des revues ou dans des N Actes B de colloques, ceux qui figurent 
dans des recueils hétérogènes par leurs sujets, voire dans des histoires 
de la littérature ou des dictionnaires. 

Nous avons cité quelques articles qui, traitant des pamphlets alle- 
mands, posaient des problèmes d’esthétique ou de méthode de portée 
plus générale. 

Nous remercions les collègues nommés ci-dessus, qui ont bien voulu 
nous aider, notamment pour dépouiller les textes en langue étrangère. 

R. AULOTTE N. CAZAURAN 

* * *  

I .  OUVRAGES D’ENSEMBLE 

- BAUMGARTNER Frederic J., Radical Reactionaries : the political 
thought of the French Catholic League, Genève, Droz, 1976. 

- CAMERON Keith, Henri III a maligned or malignant king ? Aspects 
of the satirical iconography of Henri de Valois, University of 
Exeter, 1978. 



132 INDICATIONS BIBLIOGRAPHIQUES 

- CLÉMENT Louis, Henri Estienne et son œuvre française, Paris, 
Picard et fils, 1899. 

- DESCIMON Robert, Qui étaient les Seize ? Mythes et réalités de la 
Ligue parisienne (1585-1594), Fédération Paris et Ile de France, 
Paris, Klincksieck, 1983. 

- Le Discours polémique, éd. N. Gelas et C. Orecchioni, Lyon, 
Presses Universitaires de Lyon, Centre de Recherches linguistiques 
et sémiologiques, 1980. 

- Le Discours polémique, éd. G .  Roellenblek, études littéraires fran- 
çaises, vol. 36, Tübingen, G. Narr Verlag, 1984, à paraître. 

- DUFOUR Alain, Histoire politique et psychologie historique, Genève, 
Droz, 1966, (( Le mythe de Genève au temps de Calvin », p. 63- 
130. 

- EBELING F. W., Archivalische Beitrage sur Geschichte Frankreichs 
unter Carl IX ,  Leipzig, Verlag von Im. Tr. WOler, 1872, notamment 
p. 197-198, (( Brevis consignatio ... ». 

- FRANKLIN Alfred, Les grandes scènes historiques du X V I ~  siècle, 
reproduction fac-similé du recueil de J. Tortorel et J. Perrissin, 
Paris, Fischbacher, 1886, section XXII : 

LENIENT Charles, (( Les pamphlets politiques entre 1559 et 

FRANKLIN Alfred, Le Tigre H (p. 11). 
1570 >) (p. 1-10). 

- Histoire de i’édition française, éd. H. J.  Martin et R. Chartier, 

HIGMAN Francis, (( Le levain de l’Évangile », II, 2. Le livre et 

PALLIER Denis, (( Les réponses catholiques D, ibid., p. 327-347. 
CHARTIER Roger, (( Pamphlets et gazettes », II, 3, Le premier 

- LECLER Joseph, Histoire de la tolérance au siècle de la Réforme, 
Paris, Aubier, 1955. 

- LINDER Robert D., The Political Ideas of Pierre Viret, Genève, 
Droz, 1964. 

- MARTIN Henri Jean, Livre, pouvoirs et société au X V I I ~  siècle 
(1598-1701), Genève, Droz, 1969, t. I, ch. VI, 4, p. 267-274, 
a Controverses politiques et appel à l’opinion publique : libelles et 
pamphlets ». 

- MASTELLONE Salvo, Venalità e machiavelismo in Francia (1572- 
1610), Firenze, L. S. Olschki, 1972. 

- SKINNER Quentin, The Foundations of modern political thought, 
New York, Cambridge University Press, 1978, t. II, The Age of 

Paris, Promodis, 1982, t.  I : 

les propagandes religieuses, p. 305-326. 

X V I I ~  siècle, p. 405-425. 



INDICATIONS BIBLIOGRAPHIQUES 133 

Reformation, ch. 8, <( The context of the Huguenot Revolution », 
p. 239-301, et ch. 9, The right to resist », p. 302-348. 

II. ARTICLES 

- ASCOLI Peter M., (( A Radical Pamphlet of late sixteenth century 
France : Le Dialogue d’entre le maheustre et le manant D, The 
Sixteenth Century Journal, V, 1, 1974, p. 3-22. 

- BARKER Ernest, A Huguenot Theory of Politics. The Vindiciae 
contra tyrannos », Proceedings of the Huguenot Society of London, 

- BAYLE Pierre, Dissertation sur les libelles diffamatoires D, Dic- 
tionnaire historique et critique, Rotterdam, Bohm, 1720, t. IV, 

- BEHREND F., (( Die literarische Form der Flugschriften », Zentral- 
blatt für  Bibliothekwesen D, 34, 1917, p. 23-34. 

- BOUCHER d’ARGIs André et JAUCOURT Louis (chevalier de), article 
(( Libelle N de l’Encyclopédie de Diderot et d’Alembert, Neufchâtel, 
S. Faulche, 1765, t. IX, p. 459-460. 

- COLE Richard C., (( The reformation pamphlet and communication 
processes », Flugschriften als Massenmedium der Reformationszeit, 
éd. H. J .  Kohler, Stuttgart, Klett-Cotta, 1981, p. 139-152. 

- GAILLARD Jean, (( Essai sur quelques pamphlets ligueurs », Revue 
des questions historiques, XCIV, octobre 1913, p. 426-455, et XCV, 
janvier 1914, p. 101-136. 

- GILMONT Jean-François, Pour une typologie du Fhgschrift des 
débuts de la Réforme. A propos d’une recherche entreprise à 
Tübingen », Revue d’ffistoire ecclésiastique, XXVIII, juillet- 
décembre 1983, p. 788-809 (questions de méthode appliquées aux 
pamphlets allemands de 1501-1530). 

- HOFFMANN Konrad, (( Typologie, exemplarische und reformatische 
Bildsatire », Kontinuitat und Urnbruch. Theologie und Frommigkeit 
(...) an der Wende vom 1s. zum 16. Jahrhunderî, éd. J. Noite, 
Stuttgart, Klett-Cotta, 1978, p. 189-221. 

- KAPP Volker, (( Satire et injure au X V I I I ~  siècle : le conflit entre la 
morale et la politique dans le débat sur les libelles », C.A.I.E.F., 
Paris, 1984, p. 155-165. 

The social history of the Reformation : what can 
we learn from Pamphlets ? », Flugschriften als Massenmedium der 
Reformationszeit, éd. H. J. Kohler, Stuttgart, Klett-Cotta, 1981, 

XIV, 1930, p. 37-61. 

p. 2948-2962. 

- OZMENT Steven, 

p. 171-203. 



134 INDICATIONS BIBLIOGRAPHlQUES 

- RICHET Denis, (( Aspects socio-culturels des conflits religieux à Paris 
dans la seconde moitié du X V I ~  siècle », Annales, juillet-août 1977, 

- SAXL Fritz, Lectures, Londres, The Warburg Institute, 1957, t. I, 
p. 255-266, (( Illustrated pamphlets of the Reformation >), et t. II, 
planches 175 à 181. 

- STOPP F. J . ,  (( Reformation Satire in Germany. Nature, conditions 
and form », Oxford German Studies, 1968, 3, p. 53-68. 

- TILLEY Arthur, The literature of the French Renaissance, t. II, 
Cambridge, The University Press, 1904, ch. 25, p. 229-243 et 
Appendices E-F. 

- VALOIS Charles, (( Un dialogue historique du temps de la Ligue : 
Arraisonnement du sieur de Vignes avec un bourgeois de Paris par 
forme de dialogue B, Annuaire - Bulletin de la Société de 
l’Histoire de France, XLV, 1908, p. 189-222. 

(t Une discussion politique au X V I ~  siècle D, ibid., 

- VOLTAIRE, article (( Libelle H des Questions sur l’Encyclopédie, 
neuvième partie, 1772 : (Euvres complètes, Paris, Garnier Frères, 

p. 764-789. 

XLVII, 1910, p. 222-237. 

1879, t. XIX, p. 577-578. 

III. ÉDITIONS 

- ESTIENNE Henri, Apologie pour Hérodote, éd .  P. Ristelhubert, 

- HOTMAN François, Franco-Callia, Cambridge, 1972 : texte latin, 

- LUCINGE René (de), Dialogue du Françoys et du Savoysien (1593), 

Paris-Lisieux, 1879 ; réimpression Genève, Slatkine, 1979. 

éd. R. E. Gresey ; traduction anglaise, J .  H. M. Salmon. 

éd. A. Dufour, Genève, Droz, Paris, Minard, 1961. 



T A B L E  D E S  M A T I È R E S  

Pages 
AVANT-PROPOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  . . . . . . . . . . . . .  7 

D. POIRION 
- Jean de Meun et la querelle de l’université de Paris : 

du libelle au livre.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  9 

J .  C. MARGOLIN 
- Pamphlets gallicans et antipapistes (1510-1513) : de la 

Chasse du cerf des cerfs de Gringore au Julius exclusus 
d’Érasme . . . . . . .  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  21 

C. KRAMER 
- Spiritualisme et calvinisme dans quelques pamphlets de la 

fin du xvIe siècle.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  37 

M. SOULE 
- La Résolution claire et facile sur la question tant de fois 

faite de la prise des armes par les inférieurs. Le problème 
du destinataire. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  45 

M. HUCHON 
- Vie de Sainte Catherine ou Discours merveilleux : les 

avatars d’un pamphlet.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  55 

G. SCHRENCK 
- Jeu et théorie du pamphlet dans le Journal du règne de 

Henri III (1574-1589) de Pierre de l’Estoile. . . . . . . . . .  
F. CHARPENTIER 
- Formes de l’esprit pamphlétaire : quelques questions 

autour du manuscrit Rasse des Nœux..  . . . . . . . . . . . . . . . .  81 

R. ZUBER 
- Prélude aux Provinciales : le procédé du Jésuite de comé- 

die dans le Catéchisme des Jésuites.. . . . . .  . . . . . . . . . .  95 

M.  M. FRAGONARD 
- Réécriture de genres et changement de fonctions : l’utili- 

sation de formes de la littérature religieuse dans les pam- 
phlets politiques (1560-1620). . . . . . . . . . . . . . . .  111 

- Conclusion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  127 

INDICATIONS BIBLIOGRAPHIQUES. . . . . . . . . . . . . . . . . .  . . . . . . .  131 

J .  MESNARD 



ACHEVÉ D'IMPRIMER 
PAR L'IMPRIMERIE F. PAILLART 

ABBEVILLE 

N o  d'impression : 6114. 
Dépôt légal : I" trimestre - février 1985. 

Imprimé en France. 


	Table des matières
	Avant-propos, par N. CAZAURAN
	Jean de Meun et la querelle de l'Université de Paris du libelle au livre, par D. POIRION
	Pamphlets gallicans et antipapistes (1510-1513) : de la Chasse du cerf des cerfs de Gringore au Julius exclusus d'Érasme, par J.-C. MARGOLIN
	Spiritualisme et calvinisme dans quelques pamphlets de la fin du XVIe siècle, par C. KRAMER
	La Résolution claire et facile sur la question tant de fois faite de la prise des armes par les inférieurs. Le problème du destinataire, par M. SOULIÉ
	Vie de Sainte Catherine ou Discours merveilleux : les avatars d'un pamphlet, par M. HUCHON
	Jeu et théorie du pamphlet dans le Journal du règne de Henri III (1574-1589) de Pierre de l'Estoile, par G. SCHRENCK
	Formes de l'esprit pamphlétaire : quelques questions autour du manuscrit Rasse des Nœux, par F. CHARPENTIER
	Prélude aux Provinciales : le procédé du Jésuite de comédie dans le Catéchisme des Jésuites, par R. ZUBER
	Réécriture de genres et changement de fonctions : l'utilisation de formes de la littérature religieuse dans les pamphlets politiques (1560-1620), par M.-M. FRAGONARD
	Conclusion, par J. MESNARD
	Indications bibliographiques
	Table des matières

