Cahiers V. L. Saulnier n° 7

La Méditation en prose
a la Renaissance

PRESSES DE L'ECOLE NORMALE SUPERIEURE






en couverture : Blaise de Vigenére, Le Psaultier de David. ..
Paris, L'Angelier, 1588.



La Méditation en prose
a la Renaissance



Tous droits de traduction, de reproduction et d'adaptation réservés pour
tous les pays, y compris I'U.R.S.S.

1.S.B.N. 2-7288-0157-6
I.S.S.N. 0760-4513

© Ecole Normale Supérieure, 1990



Presses de 'Ecole Normale Supérieure

Cahiers V. L. Saulnier
7

Centre V. L. Saulnier
Upiversité de Paris-Sorbonne
Ecole Normale Supéricure

LLa Méditation en prose
a la Renaissance

Ouvrage publié avec le concours
du Centre National des Lettres

45, rue d'Ulm, 75230 Paris Cedex 05
1990






INTRODUCTION

Si je suis trés sensible a I'honneur qui m'est fait d'ouvrir
cette journée, j'aurais pourtant hésité a en accepter la proposition
si elle n'avait été due a I'amitié de Claude Blum et a celle de Nicole
Cazauran, qui me sont trés chéres. Je suis heureux aussi, par ma
présence, d'exprimer ma fidélité au grand souvenir de V.L.
Saulnier et mon admiration pour l'activité toujours rayonnante
de Robert Aulotte. Le seiziémiste amateur que je suis puise dans
ces patronages une audace dont il a le plus grand besoin.

Je me dois, en rédigeant mon propos pour l'impression, de
m'écarter un peu, au départ, de celui que j'ai tenu oralement. Ne
connaissant encore que le titre, La Méditation en prose a la
Renaissance, et non le détail du programme, j'avais trés naive-
ment — au sens du XVI€ siécle - fait état de mon incompétence en
face de ce sujet. Mieux informé, je me suis aper¢u que mon igno-
rance était un peu moins grande que je ne l'imaginais, ou plutét
qu'elle ne se situait pas exactement au point que je croyais. Peut-
étre par impérialisme de dix-septiémiste, j'étais peu disposé a pro-
longer la Renaissance jusqu'a 1620 et au-dela. Tout au plus con-
sentirais-je a reconnaitre, mais parmi beaucoup d'autres, un cou-
rant qui continue & s'inscrire, au début du XVII® siécle, dans
l'esprit de la Renaissance : un Mathurin Régnier, une Mlle de
Gournay le représenteraient assez bien. Mais je doute que la médi-
tation ait été beaucoup pratiquée au sein de ce courant, dont les ré-
férences majeures sont antiques, c'est-a-dire paiennes.
J'inclinerais méme a penser que le développement de la médita-
tion, a la fin du XVI¢ siécle et au début du XVII¢, conséquence de
l'emprise qu'exercent sur les esprits, soit la Réforme, soit la
Contre-Réforme, sonne le glas de la Renaissance. Mais tout dé-
pend du sens que l'on donne aux mots : j'avais une rectification a
faire : elle est faite.

Nicole Cazauran m'a conseillé de prendre le sujet de haut. Je
vais lui obéir, avec d'autant plus de conviction que la nouveauté
d'un tel sujet impose que soit élaborée une problématique. C'est a
cette tache que je vais essayer de me livrer, sans dogmatisme au-
cun, en procédant au contraire par tatonnements, et en laissant
subsister des zones d'ombre qu'il appartiendra aux diverses com-
munications d'éclairer.

Pour amorcer 'enquéte, on pourrait attendre quelque se-
cours des dictionnaires, qu'ils soient de langue ou encyclopé-



8 J. MESNARD

diques. Les uns et les autres sont bien décevants. Ce qui manque a
presque tous, c'est le sentiment de la spécificité de la méditation.
Beaucoup évitent l'article en renvoyant & d'autres mots, comme
Dévotion ou Priére. On le constate notamment, sous la date de
1979, dans l'encyclopédie dite Catholicisme, qui consacre toute-
fois un article autonome a la Méditation transcendantale, c'est-a-
dire, pratiquement, au yoga et au zen : il y aura peut-étre quelque
enseignement 3 tirer de cette déviation. On sera, Dieu merci, un
peu mieux éclairé en recourant a I'Enciclopedia Cattolica, encore
que la méditation s'y différencie peu de l'oraison mentale.
L'article le plus solide et le plus utile est fourni par le Dictionnaire
de Spiritualité, qui laisse pourtant encore subsister quelques
motifs d'insatisfaction : la méditation proprement dite y est mal
distinguée de la dévotion en général, et 'acte de méditation du
genre littéraire qui lui donne forme. Parmi les ouvrages anciens
dont la consultation est toujours récompensée, celui de Furetiére
se montre, une fois de plus, digne de sa réputation.
Particuliérement suggestifs les exemples qu'il donne, en distin-
guant méditation profane et méditation religieuse. Dans la pre-
miére catégorie, les Méditations de Descartes sont évidemment ci-
tées avec éloge. Dans la seconde, on a la surprise de voir traitées
en modéle celles d'un certain Dupont : c'est le nom francisé de
I'Espagnol Luis de la Puente (+1624), dont les Méditations sur les
mysteéres de notre foi ont été traduites en francais en 1610, c'est-a-
dire a I'époque dont nous nous occupons. Il y aurait certainement
a tenir compte de ce clin d'eeil que nous adresse Furetiére,

Contentons-nous de ces ressources. Complétons-les par
quelques enquétes ponctuelles et surtout efforcons-nous de poser
les bonnes questions.

En ma qualité d'introducteur, j'en vois trois auxquelles il
m'appartient de fournir quelques éléments de réponse : 1) de
quelle tradition reléve la méditation qui s'épanouit i la charniére
des XVI€ et XVII¢ siécles ? 2) quelles sont les caractéristiques de la
méditation congue comme genre littéraire, notamment comme
genre de la prose ? 3) peut-on distinguer plusieurs variétés de meé-
ditations, et en élaborer une typologie ?

Les auteurs qui composaient des méditations a I'époque qui
nous intéresse se référaient naturellement a tout un passé. Mais,
pour les situer dans leur rapport avec cette tradition, une précau-
tion fondamentale s'impose. Ce n'est pas a une histoire de la spiri-
tualité que nous devons nous livrer. II importe, au départ, de
chasser tout préjugé personnel concernant ce que peut étre une
meéditation, et de ne désigner par ce terme que ce qui lI'a été aussi
en son temps, quitte, lorsque la réalité correspondant a ce mot
aura été bien définie, a en étendre l'application a des écrits de na-



INTRODUCTION 9

ture semblable. Ce primat du vocabulaire peut seul introduire
quelque précision dans nos recherches.
] L'étymologie est déja trés instructive. Le mot est d'origine la-
tine et, avantage appréciable en face des difficultés qui nous at-
tendent, il a pratiquement toujours gardé le méme sens, et dans
toutes les langues. Mais il est remarquable qu'il n'ait pas
d'équivalent exact en grec, surtout comme substantif. Quant au
verbe, meditari, il se traduit par meletan, mais le sens n'est pas
exactement le méme. Le grec veut dire "se soucier de" ; le latin, si
I'on va jusqu'a la racine, évoque l'idée de murmurer a voix basse,
de se parler a soi-méme, de ruminer une parole, de s'en nourrir, de
s'en imprégner. Voila ce qu'est, en profondeur, la méditation. Elle
est du c6té de l'action plus que de la contemplation, de l'ascése
plus que de la mystique. Elle sollicite la mémoire ; elle entend
constituer des habitudes ; elle vise a entrainer le corps autant que
I'esprit : la "méditation transcendantale” n'est pas si loin, encore
que l'emploi du langage demeure pour nous essentiel. La médita-
tion requiert ordre, méthode, raison : autres caractéristique de la
tradition latine.

Mais, quand a-t-on commencé a4 composer des écrits intitu-
lés "méditations" ? Ne mettons pas en avant les Pensées de Marc-
Auréle : le mot n'y est pas employé. Un ouvrage fondateur semble-
rait pouvoir étre constitué par les Méditations de saint Augustin,
I'un des plus célébres dans la tradition qui nous occupe.
Malheureusement, il s'agit 14 d'un écrit apocryphe, dont la
substance est partiellement empruntée a saint Augustin, mais qui
comporte aussi beaucoup de textes plus récents, notamment des
XI¢ et XII€ siécles. Nous avons affaire 4 une fabrication savante,
comme le sont a peine moins les Soliloques et le Manuel du méme
auteur, généralement présentés a sa suite : trois ouvrages de struc-
ture voisine, dont les titres s'éclairent mutuellement. Mais il faut
y voir, moins un fruit de la patristique qu'une premiére manifes-
tation de la scolastique naissante. La méditation ~ ce caractére
rejoint tout a fait les précédents - a partie liée avec I'école.

Les vrais fondateurs du genre sont principalement saint
Anselme (+1109), le grand théologien archevéque de Cantorbéry,
et Hugues de Saint-Victor, I'un des moines les plus célébres de la
grande abbaye parisienne, qui a surtout exercé son activité entre
1120 et 1141. Le premier a composé des Priéres et Méditations.
Sans établir de distinction rigoureuse entre les deux termes, il
voit dans la premiére une invocation a Dieu ; dans la seconde une
réflexion de 'homme sur lui-méme. Pour la premiére fois, le mot
"méditation” est associé a un genre. De ce genre, le second se fait
d'emblée, et remarquablement, le théoricien : son De meditatione
ou De meditando a fait, en 1969, I'objet d'une édition avec traduc-



10 J. MESNARD

tion dans la collection Sources chrétiennes. Texte de la meilleure
scolastique, par I'abondance et la précision des concepts, l'art de
les distinguer et de les assembler, et par un esprit méthodique par-
faitement adapté au sujet. .

Il est naturel qu'au Moyen Age, la méditation ait suivi la
méme évolution que la scolastique, dans le sens de la complica-
tion, de la subtilité, du raffinement. C'est surtout en pays fla-
mand, dans le milieu de la devotio moderna, au long du XVe siécle,
que ces caractéres apparaissent le mieux. Les sujets & méditer font
I'objet d'inventaires minutieux. Un auteur propose une Scala me-
ditationis de vingt-trois degrés : moyen d'une élévation progres-
sive. Comme la poésie, la méditation a connu ses grands rhétori-
queurs.

Il appartenait naturellement 4 I'humanisme de lutter contre
cet excés d'abstraction, de faire prévaloir la considération de
T'humain. Mais dans le domaine religieux, la rénovation ne pou-
vait pas s'opérer de la méme maniére que dans celui de la littéra-
ture profane. L'antiquité paienne ne pouvait y avoir valeur de ré-
férence. Le retour a la tradition biblique et patristique ne se fai-
sait pas sans réserves, du moins dans le monde catholique, et la
lecon du Moyen Ade demeurait essentielle. En matiére religieuse,
les usages sont d'ailleurs malaisés i bouleverser. La tradition sco-
lastique persistera donc dans la méditation, mais simplifiée, al-
légée. La réalité psychologique sera davantage prise en compte :
chez saint Ignace, un role trés important est dévolu aux trois puis-
sances, mémoire, intelligence et volonté. Maints auteurs, princi-
palement dans la mouvance des jésuites, entendent aussi sollici-
ter I'imagination et associent volontiers l'inage au texte, le sym-
bolisme a 'expression des idées. Ainsi cet extraordinaire Pressoir
mystique du Gascon Jean d'Intras (1609), médiéval et moderne a
la fois, qui découpe en huit "conceptions" (au sens de l'italien
"concetti") le drame de la Passion du Christ. Enfin la méditation,
au-dela de son contenu intellectuel, doit aussi émouvoir
l'affectivité. Pour les sujets, les thémes abstraits ne sont pas ou-
bliés, en rapport avec les principaux mystéres de la foi ; mais
I'attention a la personne du Christ, aux événements de sa vie, aux
réalités concrétes de sa prédication, occupe une place de plus en
plus centrale : en témoigne au premier chef l'ccuvre majeure de
Louis de Grenade.

Une sorte de synthése, évidemment provisoire, peut étre
demandée a saint Francois de Sales, dont I'Introduction a la Vie
dévote propose, a la fin de la premiére partie, des exemples de mé-
ditations et en dégage, au début de la seconde partie, une méthode.
Le gout scolastique des distinctions et des divisions y est encore
trés visiblement présent. La méditation s'y décompose en trois



INTRODUCTION 11

temps : la préparation, les considérations, les "affections et réso-
lutions", le tout suivi d'une conclusion ou "bouquet spirituel”.
Chacun de ces temps, et la conclusion elle-méme, donnent encore
lieu a des subdivisions. L'ensemble constitue la méditation en un
sens large. Mais le mot peut aussi étre pris en un sens plus
restreint : il s'applique alors seulement aux "considérations”, qui
sont un "acte de l'entendement”, alors que l'imagination,
I'affectivité, la volonté occupent beaucoup de place dans les autres
parties. Mais cette armature rationnelle n'empéche pas la médi-
tation selon saint Francois de Sales de se pénétrer d’humanité
concréte, par le role qui est accordé a la sensibilité, et par
l'importance des résolutions, qui font déboucher la méditation
sur la vie. Ainsi sont mis en relation le mystére et I'existence, la
réflexion et la priére, l'intellectualité et le concret.

A l'aube du XVII€ siécle et lors du grand mouvement de réno-
vation spirituelle qui caractérise cette époque, la méditation éta-
blit un pont entre le religieux et 'humain : une sorte d'équilibre
s'est institué, rendant possible une sorte de classicisme du genre.

Nous voila conduits de I'enquéte historique a la réflexion
théorique. Une étude littéraire de la méditation, telle que nous en-
tendons la mener, oblige & mettre I'accent sur les aspects formels,
a énoncer les lois du genre de la méditation. Pour y parvenir, je
me placerai successivement a deux points de vue : celui de I'objet,
celui des moyens.

Pour comprendre l'objet de la méditation, une clef nous est
fournie par une distinction que reprennent fréquemment les
théoriciens médiévaux, distinction entre lectio, meditatio et
oratio. La méditation occupe ainsi une position médiane ; elie re-
quiert un préalable et attend un achévement. Si la partie médiane
posséde son autonomie, il est presque inévitable que des interfé-
rences se produisent avec la premiére et la derniére : de la
meditatio, 1a lectio n'est pas absente, non plus que l'oratio.

La lectio porte en principe sur un texte sacré, le plus souvent
pris dans la Bible. La méditation prend appui sur ce texte, qui lui
fournit comme un fil conducteur. Mais sur ce point quelques pré-
cisions sont indispensables.

Ce n'est pas seulement la méditation, mais toute pensée reli-
gieuse, qui repose sur le texte sacré, dépot de la révélation, source
de vérité. Le discours de la méditation peut ainsi étre comparé a
celui de la théologie et a celui de la prédication. Il n'est que de se
reporter a4 la Somme de saint Thomas d'Aquin pour constater
qu'aucune construction théologique n'est possible sans référence
a un ou plusieurs textes sacrés. On sait aussi quelle est, dans la
prédication traditionnelle, l'importance du texte, au sens tech-
nique du mot, c'est-a-dire de la citation biblique qui sert de point



12 J. MESNARD

de départ au sermon, de méme qu'a l'oraison funébre ou au pané-
gyrique. Mais les différences éclatent avec la méditation. La théo-
logie est un discours purement intellectuel, scientifique, pourrait-
on dire, une synthése originale des vérités de la foi, qui a pour seul
objet la connaissance. La méditation est d'abord exercice ; elle
vise a une transformation intérieure dans laquelle toutes les
facultés humaines sont engagées, et ou le corps méme 3 sa place,
comme siége des habitudes et des comportements. Quand & la pré-
dication, elle se rapproche de la méditation en ce qu'elle entend
aussi déborder I'intelligence et toucher le coeur. Mais elle s'en dis-
tingue en ce qu'elle est discours pour l'autre, alors que la médita-
tion, du moins dans son objet premier, inscrit dans sa forme, est
discours pour moi. La prédication requiert un art de persuader,
une rhétorique. La méditation repose sur la persuasion acquise,
méme si elle permet d'approfondir les vérités de la foi. Ce qui,
bien entendu, n'empéche pas, par le biais de la méditation, une
communication entre personnes - sinon le genre littéraire ne
pourrait se constituer - mais par la communion, non par la dia-
lectique.

Une autre précision est indispensable. Si la lectio porte en
principe sur un texte sacré, elle peut aussi s'appuyer sur d'autres
textes, patristiques, philosophiques, moraux, propres a nourrir
une réflexion religieuse. Elle peut méme reposer sur des textes non
écrits : c'est le cas lorsqu'elle met en jeu des images, qu'elle s'arréte
a des épisodes de la vie du Christ, qu'elle considére les réalités de
la nature - composant le "livre du monde" - ou les événements vé-
cus. Ainsi prennent toute leur ampleur les données de la lectio.

Mais quel que soit le texte inspirateur, il convient, par la
méditation, de s'en imprégner, de le faire entrer en soi-méme, de
I'appliquer a toute sa personne, ame et corps. Nous voila conduits
bien au-dela de la réflexion intellectuelle, et aussi de l'art de per-
suader.

A T'autre extrémité de la méditation, la priére. De caraciére
intellectuel et humain, la méditation est débordée par l'effusion
du cceur et par I'élévation vers Dieu. Si 'on adopte une division
par échelons, selon la méthode des théoriciens de la devotio mo-
derna, la succession lectio/ meditatio/ oratio fait passer par une
multitude de paliers qui conduisent du matériel le plus humble au
sommet du spirituel, de la sensation a la contemplation. Du fait
de sa position médiane, la méditation apparait comme le moment
ou l'esprit, par son intervention, dégage 'homme du sensible et le
méne jusqu'au divin. Elle correspond & une période active, entre
deux passivités, celle de la perception des sens et celle de la pos-
session de Dieu. Elle opére donc un véritable retournement ; elle
est le lieu de la "conversion”. On pourrait dire aussi, en simpli-



INTRODUCTION 13

fiant quelque peu, que la meditatio s'oppose a l'oratio comme
l'ascése a la mystique. D'oti, comme on l'a déja souligné, le role
dévolu au corps ; d'ou les affinités de toute méditation avec la
"méditation transcendantale” des Orientaux et des modemnes.

On a pu voir, notamment par I'exemple de saint Frangois de
Sales, que la méditation postérieure a 'numanisme plagait au
terme, non la priére, avec laguelle elle se fond partiellement,
mais les résolutions, c'est-a-dire des décisions pratiques pour la
conduite de la vie. Méme si Dieu reste la fin, c'est I'humain qu'il
s'agit de sanctifier, avec le concours de Dieu, expressément solli-
cité par la priére. Cette extension du champ de I'humain, cette
prééminence accordée a l'action et au comportement ne font, en
définitive, qu'accroitre la part de la méditation par rapport a celle
de la priére.

Les moyens mis en ceuvre ont un rapport évident avec l'objet
poursuivi. Pour en rendre compte, il convient de rappeler ou de
préciser I'écart qui s'établit entre méditation et démonstration,
ou, en général, toute forme de pensée discursive. L'art de persuader
ne tient ici que peu de place ; les lois de la rhétorique ne
s'appliquent qu'imparfaitement, ou plutét, la méditation posséde
sa rhétorique propre.

Fuyant la discursivité au profit de l'imprégnation, elle
n'adopte pas un mode de progression linéaire. Elle procéde par ré-
pétition ; son ordre est circulaire. Elle offre d'évidentes affinités
avec le discours poétique.

La répétition, qui est sa loi, comporte des aspects divers.
Appuyée sur des textes, ce sont d'abord ces textes qu'elle soumet a
répétition, soit en les citant a plusieurs reprises, soit en les juxta-
posant a d'autres textes de sens voisin ou complémentaire, soit en
utilisant la paraphrase et I'amplification. Elle est un carrefour de
textes. Parallélement, elle en dégage des thémes sur lesquels elle
procéde a de véritables variations.

Ce n'est pas a dire qu'elle n'enferme pas une progression.
L'¢lément "scalaire” mis en évidence par les théoriciens du Moyen
Age, la disposition trés ordonnée préconisée par saint Frangois de
Sales imposent l'idée contraire. Mais cette progression n'est pas
celle d'un raisonnement ; elle est plutét celle d'un itinéraire, épou-
sant la complexité de la vie. Elle ne tend pas a produire I'adhésion
de l'intelligence, mais la transformation de tout 1'étre.

Dans l'ordre du style, ces exigences font que le langage pé-
riodique n'est guére adapté. Imprégnation, répétition
s'accommodent beaucoup mieux du style coupé, de la phrase bréve.
Une certaine ampleur n'est requise que pour exprimer I'émotion
et pour préparer l'effusion de la priére.



14 J. MESNARD

C'en est assez, je crois pour montrer dans la méditation une
forme autonome, moyen remarquable d'expression simultanée de
la pensée et du vécu, éminemment susceptible de se préter 4 une
exploitation artistique.

Ces caractéres généraux ainsi définis, il vaut la peine
d'esquisser une typologie de la méditation, c'est-a-dire d'en dis-
tinguer diverses variétés, constituant comme des sous-genres.

Certains distinctions, qui s'imposent dés le premier abord,
demeurent en fait assez superficielles, car elles se fondent sur des
aspects extérieurs.

Ainsi la distinction entre la forme en prose et la forme en
vers. Nous n'avons & considérer ici que la prose. Mais I'emploi de
celle-ci doit étre situé par rapport a celui du vers. 1l est certain que
la prose est le langage naturel de la méditation telle qu'elle a été
transmise par la tradition. Mais les vertus poétiques du genre ont
été soulignées. Plus qu'a toute autre époque, elles ont été exploi-
tées a la fin du XVI¢ siécle et au XVII¢. Ce sont des méditations que
les nombreuses Paraphrases de Psaumes publiées en cette période.
Toute poésie religieuse n'appartient-elle d'ailleurs pas, peu ou
prou, a ce genre, méme quand on la caractérise plutét comme
théologique ? Sans quitter I'époque que nous considérons, mais
en changeant de pays, il est significatif qu'une étude importante
sur la poésie métaphysique anglaise, ccuvre de Louis L. Martz, soit
intitulée The Poetry of Meditation (Yale, 1954 ; 2e éd., 1962), et
que le méme auteur ait fait correspondre a cet ouvrage une antho-
logie intitulée The Meditative Poemn (New York, 1963). Ce recueil
est d'ailleurs précédé par la réédition d'un opuscule du jésuite an-
glais Edward Dawson, excellent guide apparemment pour la poé-
sie comme pour la prose, The practical Method of Meditation
(1614). Concluons simplement que la méditation offre une spéci-
ficité plus grande en prose qu'en vers.

Autre distinction qui s'opére par le dehors, celle que nous
avons vue soulignée par Furetiére, celle qui sépare sujets religieux
et sujets profanes. Bien que le titre ne I'explicite pas, notre propos
d'aujourd'hui s'applique a la méditation religieuse. Mais le ver-
sant profane ne doit pourtant pas étre ignoré. L'exemple des
Meéditations de Descartes (1641, texte francais 1647) est trop im-
portant pour ne pas étre pris en compte dans une approche du
genre. La forme profane y apparait comme une sorte d'extension
de la forme religicuse, dont elle n'abandonne pas totalement la
matiére. Méme si l'ouvrage ne traite pas de la religion révélée, la
réflexion s'applique toujours a Dieu et a 'ame. La dédicace aux
docteurs de la Faculté de Théologie de Paris est hautement signifi-
cative d'une intention a certains égards apologétique. De plus,
c'est un itinéraire que Descartes suit et fait suivre a son lecteur. La



INTRODUCTION 15

part d'exercice y est visible : il s'agit de se défaire d’habitudes an-
ciennes pour adopter un esprit nouveau. L'union du profane et du
religieux se réalisera d'une maniére plus compléte dans les
Méditations chrétiennes et métaphysiques de Malebranche. Un
autre texte, d'importance capitale, serait intéressant a considérer
a la lumiére de cette notion : les Essais de Montaigne. J'ai souve-
nir d'une remarquable communication de Jean Céard qui mon-
trait la possibilité de faire entrer ce texte dans le genre du com-
mentaire. On pourrait procéder de méme avec le genre de la médi-
tation. Dr'ailleurs, si Montaigne ignore ce mot, il connait
I'infinitif substantivé "le méditer". I connait surtout la réalité de
l'attitude désignée par le mot, a laquelle la démarche de I'essai
n'est pas étrangeére.

Au dela de ces distinctions trés voyantes et assez exté-
rieures, comment distinguer d'une facon plus profonde et plus es-
sentielle plusieurs types de méditations ?

Prolongeant des observations déja présentées, nous nous
devons d'abord de faire deux catégories différentes avec ce que
nous appellerons la méditation proprement dite et la méditation
meélée de priére. La premiére se déroule i la premiére ou a la troi-
siéme personne ; la seconde, lorsqu'elle recourt a I'invocation,
emploie la deuxiéme personne. La premiére est davantage de
I'ordre de Ia réflexion ; la seconde est plus naturellement soulevée
par 'émotion. Il se peut méme que des textes donnés expressément
comme priéres relévent pourtant de la méditation, comme la
Priére pour demander a Dieu le bon usage des maladies de Pascal.
C'est dire que la réflexion, ou ce que saint Frangois de Sales appe-
lait les "considérations”, doit étre tenu pour un constituant essen-
tiel de la méditation.

Une autre distinction capitale s'établit selon que domine
I'élément abstrait ou que se développent les diverses formes du
concret. Dans le premier cas, la méditation offre un caractére
quasi métaphysique : elle est, par exemple, réflexion sur 1'éternité
de Dieu, sur sa souveraineté, sur sa justice. Dans la seconde, elle se
référe par préférence a la personne du Christ, ou elle invite
I'homme & se tourner vers lui-méme ; elle accorde davantage a
I'imagination ou a la sensibilité. Les deux types sont bien illustrés
a 1'époque sur laquelle nous enquétons. Mais le second prend de
plus en plus d'importance.

Enfin, nous avons trop insisté sur le caractére scolastique, -
voire scolaire, de la méditation et, parallélement, nous sommes
trop convaincu de sa portée littéraire pour ne pas étre amené a
voir dans ces deux aspects comme deux poles du genre, entre les-
quels des formes trés diverses peuvent se constituer. Quelle que
soit déja la part de I'élaboration littéraire dans les modéles pro-



16 J. MESNARD

posés par saint Francois de Sales, ils nous laissent encore loin de
l'art — non exclusif de la conviction la plus ardente ~ mis en ccuvre
dans la Méditation de Bossuet sur la briéveté de la vie et dans Le
Mysteére de Jésus de Pascal. Ainsi se manifeste d'une maniére pri-
vilégiée une tension constamment présente dans les ccuvres de-
puis les origines de la Renaissance jusqu'a I'é€poque classique,
tension entre un langage savant, voire pédant, et des exigences
humaines, parfois mondaines. Fait de culture, la méditation re-
fléte les problémes d'une culture.

On voit combien 1'étude, si négligée, de la méditation ouvre
de perspectives ; et I'on peut assurer que cette étude peut conduire
au-dela de son objet immeédiat.

Cette introduction, je le confesse, demeure trés théorique.
Mais elle I'a été de propos délibéré. Elle aura peut-étre aidé a
prendre, par rapport au sujet de cette journée, le recul nécessaire,
et fourni quelques cadres ou pourront venir s'insérer les re-
cherches particuliéres. Mais l'important est de considérer les
textes : place au communications.

Jean MESNARD



MEDITATION ET CULPABILISATION :
UNE SPIRITUALITE DU PECHE

Traduction de la Bible, écrit polémique, méditation, ce sont
ces trois genres littéraires qui caractérisent le plus typiquement
les trois grandes périodes de la Réforme & ses débuts : sa premiére
irruption presque inconsciente, suivie par un temps actif et opti-
miste, dans l'attente de la victoire prophétique mais qui, dans une
troisiéme étape, s'est raidi imperceptiblement en une orthodoxie
institutionnelle des nouvelles Eglises. Pendant que la portée des
deux premiers genres mentionnés nous est déja bien connue,
I'importance du troisiéme, le role de la méditation n'est pas en-
core évidente dans l'histoire littéraire de la Réforme. Une des
causes en est probablement que cette littérature méditative-dévo-
tionnelle, ainsi que toute cette derniére période du XVI€ siécle,
n'ont éveillé que depuis quelques années, l'intérét des chercheurs.
Je suis persuadée que des recherches intensifiées, comme notre
colloque actuel, conduiront a la découverte de la position-clé que
la méditation occupe dans l'histoire littéraire et religieuse de la
période allant de 1570 a 1620 environ.

L'importance décisive du genre, que j'avais entrevue en étu-
diant les recueils bibliographiques sur la littérature religieuse du
tournant du siécle, prit des contours plus précis quand j'ai entre-
pris de rédiger une premiére bibliographie de la méditation chré-
tienne en Europe entre 1540 et 1630. Bien évidemment cette bi-
bliographie est loin d'étre compléte et parfaite, mais plus de mille
titres ont surpassé de beaucoup mes attentes.

Cette énorme masse d'ouvrages montre, a la premiére lec-
ture, un visage homogéne. S'il est relativement facile de détermi-
ner la confession d'un écrit polémique de la période de la Réforme
triomphante, il est plus difficile de distinguer une méditation sur
la passion d'un auteur luthérien de celle d'un catholique.

La méditation accompagne toujours les grandes périodes de
crise de I'humanité, ses crises religieuses, sociales ou d'identité,
quand les idéologies prépondérantes ne sont plus que des dogmes
vides. A la fin du XV*€ siécle, la fatigue et la déception des guerres
de religion, l'introversion et la recherche de "'humain universel”
(homo universalis) renouvelées se manifestent dans la médita-
tion, qui réapparait toujours, dans toutes les confessions, si des
besoins de la dévotion personnelle s'annoncent et s'efforcent de la
maintenir face a l'orthodoxie et 4 la Wortkirche.

La crise spirituelle du XVe€ siécle, a la veille de la Réforme fit
naitre la premiére grande vague méditative {la devotio moderna,



18 K. ERDEI

Savonarole, Cisneros), dans laquelle la culpabilité sécularisée,
personnalisée et intériorisée chercha une foi, elle aussi, plus sécu-
larisée, personnalisée et intériorisée. La crise spirituelle de la fin
du XVI€ siécle produisit une deuxiéme grande vague de la médita-
tion religieuse, dans laquelle se refléte un des processus essentiels
du siécle de la Réforme : l'individualisation et l'intériorisation de
la doctrine réformatrice.

Comment s'orienter dans cette littérature antidogmatique,
non-controversée, qui veut se placer exprés au-dela des frontiéres
confessionnelles ?

A mon avis, c'est le péché, c'est-a-dire l'interprétation du pé-
ché par les différentes confessions, qui nous donne la clé des dif-
férences les plus subtiles et les plus cachées de ces ouvrages.

La méditation chrétienne — cette pratique de la piété subjec-
tive et intensive, cet exercice de dévotion ou, sous forme écrite, ce
genre religieux ou la réflexion dirigée par la volonté, par
I'intellect et par les sentiments cherche 4 comprendre totalement
le texte de la Bible, le péché ou d'autres articles de foi — offre au
croyant une possibilité de surmonter 'abime entre Dieu et lui-
méme, entre foi personnelle et dogmes théologiques, entre le salut
assuré de la communauté et sa propre angoisse. Le chemin de la
méditation ne passe pour le croyant, ni par les sacrements, ni par
les médiateurs ecclésiastiques, mais par la connaissance de soi-
méme. Nosce te ipsum (Augustin) : a l'aide de la méditation
Thomme reconnait Dieu dans son ame ; sa connaissance de soi-
méme étant simultanément sa confession sur soi-méme.
L'homme du Moyen Age se définit comme un pécheur, ainsi son
cognitio sui devient en méme temps son judicio sui. C'est
pourquoi I'histoire de ce genre religieux se rattache étroitement a
1'évolution de la théologie de pénitence.

De méme que ce n'est jamais le méme archétype du pécheur
qui se réalise dans les confessions différentes, mais ses varia-
tions interprétées, de méme nous ne rencontrons guére un
"repentant éternel” dans les meéditations de ces confessions.
Meéme la réflexion la plus personnelle, la plus individuelle qui se
veut libérée des limites confessionnelles, méme une telle ré-
flexion est influencée par l'idéologie, par la conception du monde
et de 'homme, par la philosophie ou par la religion qui lui sert de
base. C'est ainsi que la définition de soi-méme comme pécheur,
c'est-a-dire finalement la théologie de pénitence, forme le modéle
de la méditation, et organise sa structure.

Cette clé & la main, se précisent plus clairement les ten-
dances divergentes : plusieurs groupes plus ou moins cohérents et
distincts selon des conceptions différentes du péché se dessinent
dans la grande masse apparemment homogéne des méditations



MEDITATION ET CULPABILISATION 19

du XVI¢ siécle. Faute de temps, je suis obligée d'éliminer une ana-
lyse inductive de ces modéles et d'exposer seulement quelques
conclusions : la description des deux modéles les plus cohérents,
les plus autonomes qui sont a la fois les deux modéles les plus
opposés, les plus antithétiques.

%* * *

Nous savons tous que les méditations du Moyen Age, pas
plus que celles de l'age de la Réforme, ne peuvent dépendre d'une
seule conception immuable du péché et de la pénitence. Mais alors
que, dés la Réformation, il s'agira pour toujours de plusieurs théo-
logies du péché qui se développent paralléelement et simultané-
ment, jusqu'au seuil de la Réforme nous pouvons suivre une évolu-
tion diachrone, et les changements, & dates différentes, du méme
concept. Le Moyen Age définit 1a notion de péché comme une lutte
entre le corps pécheur qui attire 'homme au monde terrestre et
I'ame qui l'attire a4 Dieu. La conscience du péché, c'est-a-dire la re-
pentance résultant de I'amour du croyant pour Dieu (contritio) ou,
par contre, de sa peur (attritio), la confession et son sacrement,
I'absolution ecclésiastique, y appartiennent étroitement — pour le
Moyen Age, inséparablement.

Pour saint Augustin, la compunctio amoris fait équilibre a
la compunctio timoris, comme les deux sources ou indicateurs
égaux de la repentance. La confession, a part égale pénitence et
louange, éléve I'homme a Dieu dans la méditation. Cet équilibre
disparait dans la théologie de saint Grégoire : la peur y devient le
motif principal du repentir, la louange de Dieu se retire devant
une pénitence impitoyable et destructive. Les premiéres médita-
tions de saint Anselme et de ses disciples sont exclusivement des
méditations de la pénitence, du péché et de l'enfer. Depuis le XII®
siécle, dans la mystique de saint Bernard, apparaissent les pre-
miéres méditations de la Passion qui s'approchent de plus en plus
du domaine de la méditation de pénitence et prennent la place de
la méditation de l'enfer et du jugement dernier en réveillant la
force de I'amour contre la peur. A la veille de la Réforme, cette mé-
ditation atteint un point culminant dans la devotio moderna, ou
le désir de I'amour, d'un contact intime avec le Christ souffrant
s'exprime par la "compassion", comme issue de la culpabilisation
grandissante liée a la crise spirituelle au XVe® siécle.

Luther qui semble avoir été lui-méme marqué par la né-
vrose de la culpabilité, change le signe du péché : au lieu d'étre la
preuve de l'éloignement de Dieu, le sentiment du péché écrasant
devient la condition du salut :



20 K. ERDEI

Heureux ceux qui pleurent leurs péchés... La miséricorde de tes mi-

séricordes ne sert a rien 1a ot ne se rencontre pas la multitude de

nos miséres. Tout notre effort doit étre d'exalter, d'aggraver nos
fautes...!

Son message libérateur chercha a préserver les chrétiens
des tourments de la peur du péché, a leur apporter la consolation,
la paix et 1a joie de I'ame. Pourquoi encore avoir peur, aprés avoir
recu un message aussi rassurant ? Et pourtant des recherches ré-
centes sur les mentalités religieuses (je pense ici en particulier a
I'école historico-sociologique francaise), constatent que la culpa-
bilisation, qui est devenue un phénomeéne de civilisation déja
avant les Réformes, atteignit sa plus grande dimension au seuil
des XVIe-XVII¢ siécles, donc justement avec la Réformation?.

Le message de Luther fut bati sur une vision profondément
pessimiste du monde, sur une conception extrémement négative
de 'homme, qui réagirent a leur tour sur le message et en changé-
rent la couleur.

La ou le monde est le meilleur, il est doublement mauvais... Tout ce
qui est dans le siécle est assujetti a la malice du diable qui régne
dans le monde entier... En aussi grand nombre qu'ils sont dans le
monde, les hommes sont assujettis au péché et au diable, pour ne
pas dire qu'ils sont membres du diable qui, par sa tyrannie, retient
tous les hommes captifs... Si le Christ n'est pas 14, le monde mau-
vais certes et le regne du diable sont la. 11 en découle que tous les
dons que tu possédes, tant spirituels que corporels, tels que la sa-
gesse, la justice, la sainteté, I'éloquence, la puissance, la beauté, les
richesses sont instruments et les armes serviles de la tyrannie in-
fernale du diable.3

Tandis que, pour le Moyen Age, la partie pécheresse de
I'homme était son corps et tout ce qui le reliait au monde ter-
restre,4 la Réforme intériorise le péché, le place au milieu de
l'ame : les sens ne sont plus opposés a I'esprit, c'est 'esprit méme,
c'est-a-dire tout I'hnomme, qui est mauvais®. La nouvelle peur de

1 Luther, Commentaire des Psaumes de la pénitence, cité par E.G. Léonard,
Histoire générale du protestantisme, Paris, P.U.F.,, 1961, 1, p. 44.
"En Occident, le sommet de la culpabilisation s'est situé aux XVle-XVlle
siécles”. Jean Delumeau, Le péché et E). peur, Paris, Fayard, 1983, p. 55.
Luther, (Euvres, XV, Commentaire de 'Epitre aux Galates, p. 55.
Un exemple du Xllle siécle :
Or m'i doinst Diex si endurer
Le mal qui le mien corps mehaigne
Que par le prendre en gré ataigne
A Dieu m'ame représenter.
{Jean Bodel, Congés)
5 Un exemple du XVle siécle ;
Car ni mes nerfs, ni mes veines
Ne sont siege de mes peines,
Ce n'est ma chair ni mes os ;
C'est 'ame ou donne bataille
L'ennemi qui me travaille

W N



MEDITATION ET CULPABILISATION 21

soi-méme et l'effacement des anciens soutiens extérieurs, institu-
tionnels (confession auriculaire, sacrements) ont agrandi infi-
niment la distance entre Dieu et le croyant. Dans l'orthodoxie
toujours plus raide des Eglises réformées, se perd la révélation
premiére de la streté du salut et le péché reprend ses forces vis-a-
vis de 'homme.

Mais ce ne sont pas seulement les pasteurs protestants qui
ont contribué a porter a son comble la peur du péché, les prétres
catholiques participérent aussi a part égale, i la culpabilisation
qui arriva a son point culminant a la fin du XVI€ siécle. Le langage
de la peur et de la terreur se ressembla, déconcertant, dans les
sermons protestants et catholiques du temps®. L'Eglise romaine
appuya précisément sur le c6té institutionnel du repentir : jamais
auparavant elle n'attacha un tel prix a la confession auriculaire,
au role du confesseur, plus que jamais, elle insista sur les chati-
ments et les peines de l'enfer, excita l'attrition, la peur péniten-
tielle.

C'est ainsi que les croyants angoissés et terrifiés des deux
mouvements opposés se rencontrérent finalement dans
l'aspiration commune a une piété intime et subjective, & une reli-
gion _}ntérieure, que les Eglises officielles ne pouvaient pas satis-
faire’.

Sans relache ni repos.
(Odet de la Noue, Cantique 9).

6 "On peut donc penser que dans ces deux secteurs du monde protestant la
prédication alarmante se fit de plus en plus discréte et occupa finalement
moins de place que dans I'espace resté catholique. Mais, compte tenu de
I'influence exercée par le Puritanisme au-dela de ses propres frontiéres, on
ne doit pas sous-estimer l'impact de son discours. Missionnaires catholiques
de l'intérieur et pasteurs puritains se ressemblent beaucoup ; ils suscitaient
les mémes réactions dans leurs auditoires. Leurs deux pastorales, parentes
I'une de l'autre, ont pesé lourd dans l'histoire de l'Occicﬁnt. ” Delumeau, op.
cit., p. 623.

7 "Dans les deux cas, ce schéma simplifi¢ se présente donc comme suit :

s'opposant a la conception de la liturgie comme condition suffisante des
graces correspondantes, au nom de la religion intérieure et spirituelle qui est
¢galement la condition nécessaire de ces ﬂ%réces, on aboutit a I'idée d'une
religion intérieure qui est la condition suffisante du salut, la liturgie a elle
seule cessant alors d'en étre méme la condition nécessaire.
S'opposant a la conception selon laquelle la profession de la foi orthodoxe
passe pour la condition suffisante du salut, et cela au nom de la pratique
morale qui est en méme temps la condition nécessaire du salut, on aboutit a
I'idée d'une religion purement morale ou la pratique morale devient la
condition suffisante du salut, tandis que l'orthodoxie en elle-méme cesse
d'étre méme la condition nécessaire. Ce schéma simplifié organise avec une
certaine approximation la graduation la plus typique des formes sous
lesquelles se manifeste le subjectivisme religieux.” Leszek Kolakowski
ana lyse ainsi ces deux évolutions divergentes qui aboutissent a un résultat
analogue. Leszek Kolakowski, Chrétiens sans L'Eglise. La conscience
religieuse et le lien confessionnel au XVlle siécle, Paris, Gallimard, 1969,
p. 28-29.



22 K. ERDEI

Mais ce qui n'était pas possible au niveau des dogmes reli-
gieux, I'était toujours a travers des sentiments, au niveau de la lit-
térature religieuse. Cette littérature prit un nouvel essor partout
en Europe a la fin du siécle et des éléments littéraires entrérent
dans le jeu des actions réciproques entre dogmes et piété person-
nelle, entre les différentes doctrines sur le péché et la conscience
culpabilisée de l'individu. La méditation fut redécouverte et esti-
mée comme particuliérement apte a réunir les théses avec la piété,
les dogmes avec les émotions. Sa fonction principale devint pour
les croyants catholiques le complément personnel et subjectif de
la confession officielle et l'approfondissement émotionnel des
théses religieuses ; tandis que pour les protestants, elle remplaga
avant tout la confession abolie.

Les deux mod¢les principaux

1. Les meéditations calvinistes : la lutte solitaire et sans issue
de l'ame pécheresse contre soi-méme

Le réformateur de Genéve proscrit radicalement le sacre-
ment de la pénitence et la confession auriculaire. Dans son
monde sombre, théocentrique, c'est la peur {timor) qui seule doit
susciter le repentir. Dans cette piété prophétique®, rejetant toute
mystique, l'importance du péché augmente, tandis que la possibi-
lité d'une sublimation (confession, sacrements, rédemption par le
Christ) disparait. Le croyant se trouve solitaire, renvoyé a soi-
méme, sans médiation ecclésiastique, sans aide extérieure devant
sa prédestination et devant un Dieu caché.

Je m'ennuye de vivre, 1a ol la vie n'est point, mais la mort (ta vie,
Seigneur, mais la mort du Monde) ou je crains de mourir moy-
mesme, mourir avec le Monde, estouffer en ses puanteurs, si tu ne
m'émportes la ot est la vie, 1a o1 est le baume de l'intégrité, la ot je
ne puisse jamais, ni mourir, ni corrompre. Si je suis tien (et a qui
est I'enfant qu'a son pére ?) que ne me traictes-tu en domestique ?
pourquoy me détiens-tu si longuement, en prison, en géne, en or-
dure?...

O Dieu, tu m'a donné ta cognoissance, hé ! pourquoy abandonnes-

tu ce que tu donnes ? Tu me présentes mon bien, je me présente

pour le recevoir, et voyla tu me caches ce bien, et je ne te voy plus
auprés de moy. Le monde me tient assiégé, et tu ne me délivres
point : tout m'esbranle, et tu ne me raffermis point. Que veux-tu que
je fasse sans toy, si sans toy tout m'est impossible ?... Puis-je
m'opposer tout seul a tout un Monde ? Car de consentir a ce
Monde, Seigneur, je ne le puis. Et si tu te ranges au repos, que me

8 Voir Friedrich Heiler, Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und
religionspsychologische Untersuchung, Miinchen, 1923, Neudr. Minchen,
Basel, Reinhardt, 1969.



MEDITATION ET CULPABILISATION 23

servira mon travail ? Si je parle, et que tu te musses dans le silence,

mes parolles que sont-ce que du vent, emportées, consumées, es-

perdués au vent ? Je crie a plein gosier, mais tes oreilles
s'estouppent.9

Devant le péché, le protestant se sent a la fois pécheur et jus-
tifié ; cette vision double se manifeste dans la forme lyrique de
l'antithésel®. Ce sentiment de vie antagoniste fournit le fonde-
ment de toute la littérature calviniste, organise sa structure. Une
littérature des larmes et de la joie, du péché et de la justification ~
tous ces éléments divers ne se succédent pas l'un aprés l'autre,
mais ils coexistent simultanément, sans se dissoudre mutuelle-
ment.

Une foi inébranlable au milieu du désespoir, la certitude
d'appartenir aux élus face a la damnation, stireté et obéissance,
meéme si l'ame se révolte et si le corps résiste — cette attitude carac-
térise la méditation calviniste. La question "Suis-je parmi les
élus ?" tourmente sans fin le protestant privé de tout soutien exté-
rieur des "bonnes ceuvres" ou d'un systéme de pénitence institu-
tionnel, le renvoie a soi-méme, au centre le plus profond de son
ame. Il doit sans cesse se questionner, s'observer, tout en sachant
en méme temps qu'il n'obtiendra jamais, qu'il ne peut pas obtenir
une réponse, car douter de son propre salut serait douter de Dieu.

Le calvinisme est un systéme de religion et de morale
ouvert!l - et avec cela a la fois une attitude spirituelle, psycholo-
gique également ouvertel2. Le croyant calviniste est peu déter-
miné par des moments ou par des autorités externes, il ne peut que
s'interroger sans repos soi-méme. Mais dans chaque réponse se

9 Jean de Sponde, Méditations avec un essai de poémes chrétiens, éd. Alan
Boase, Paris, Corti, 1954, p. 82-83.

10 Il faut étre quand-méme prudent avec cette affirmation. Cf. Hauser : "Bei der
Vorherrschaft dieser Form in der Dichtung des Manierismus liegt es nahe,
sie mit dem inneren Zwiespalt des Zeitalters in Zusammenhang zu bringen.
Die sprachliche und dichterische Antithese wire demnach die direkte
Ubersetzung der seelischen Antithetik, der Entzweigung des Subjekts mit
sich selbst und seiner Entfremdung von der Welt. In Wirklichkeit finden
jedoch die seelischen Inhalte nie so einfach und unmittelbar ihren
Ausdruck. Seelische Zerrissenheit und antithetisch gebildete
Ausdrucksformen korrespondieren nicht unbedingt miteinander. Die
Antithese als dichterische Form hat wohl einen viel harmloseren Ursprung
als die Geisteskrise des Manierismus, und behauptet sich langer als die
seelischen Anregungen, die zu ihrer Entstehung Anlaf gaben... Die Annahme
eines allzu engen Zusammenhangs zwischen der Antithetik in der Dichtung
und dem Zwiespalt der Seele griindet sich weit mehr auf eine Aquivokation
als auf eine wirkliche Wesensgleichheit. Die Ubertragung seelischer Inhalte
in kiinstlerische Formen ist keine direkte, vollkommen sinngetreue und
restlose, sonst hitten harmonische Zeitalter keine Tragédie und
disharmonische keine Idylle und keine Hirtendichtung hervorgebracht.
"Armnold Hauser. Der Manierismus, Miinchen, Beck, 1964, S. 297-298.

11 Voir Henri Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion, in
CEuvres, Paris, 1959.

12 Voir Milton Rokeach, The Open and Closed Mind, New York, 1960.



24 K. ERDEI

cache une nouvelle question, une nouvelle inquiétude, un nou-
veau mouvement. Pour lui I'étre n'est pas un secret a déchiffrer
mais un conflit toujours renouvelé : la lutte de 'homme contre le
péché ot l'on ne triomphe que par instant, et qui ne peut se livrer
que dans la méditation.

, C'est donc le péché qui compose finalement le théme fon-
damental de la méditation calviniste alimentée par le psautier,
avant tout par les psaumes de la pénitence.

Ce théme est toujours présenté dans le dualisme de 1a thése
et de l'antithése, sans qu'une synthése délivrante lui succéde. Ni
I'absolution, ni des procédés mystiques ne subliment ce péché,
c'est pourquoi la lutte doit continuellement recommencer. Cette
littérature ne parvient jamais a4 une synthése, & un vrai
achévement. La simultanéité de la thése et de l'antithése remplace
dans la méditation calviniste une synthése du conflit du péché.
Elle se perd dans l'analyse, dans les détails, multiplie les formes,
les perspectives et les points de vue ; elle est composée de
variations infinies sur le péché : elle est l'art de la variation.

Le modéle de la méditation calviniste se fonde sur un seul
paradoxe : sur le changement intérieur. Les huguenots refusérent
chaque sorte de méditation méthodique, chaque forme d'un exer-
cice dirigé. Leur méditation ne fut pas un chemin du repentir,
mais un seul geste : la conversion du repentir. Ce repentir signifie
la fin des doutes, de la peur, des angoisses ; la conversion arrive
soudain et inattendue, elle n'est pas le résultat des efforts person-
nels, elle est donnée par la grace divine.

Ce modéle méditatif s'organisa vers les années 1580 dans la
pratique de la dévotion des huguenots : il donna lentement forme
a un genre littéraire, avec une fonction relativement constante
{confession, examen de conscience), avec une thématique déter-
minée (péché et salut), adjoint a un certain état d'ame (douleurs et
tourments). Il ne suit aucun plan méthodique, il obtient une cer-
taine structure stéréotypée a travers le psaume ou tout autre texte
biblique qui lui sert de base. Dans la premiére grande partie, le
pécheur confesse devant Dieu sa misére physique et psychique, il
accable de questions et de demandes son Dieu muet. A cette thése,
composée elle-méme de contrastes et d'oppositions subordonnées,
succede la deuxiéme grande partie de la méditation : 'antithése,
c'est-a-dire le changement intérieur. Le méditant se persuade de la
grace et de la magnanimité divine. La deuxiéme partie célébre la
gratitude et la joie du pécheur assuré de son salut et la louange de
Dieu. La méditation se termine finalement par l'oraison et par des
remerciements.

La structure relativement flexible des meéditations des
psaumes, leur caractére beaucoup plus libre par rapport aux para-



MEDITATION ET CULPABILISATION 25

phrases permirent d'une part l'intégration des problémes con-
crets, des événements actuels, et d'autre part la thématisation ly-
rique du "moi". De la voix de David et de celle de la communauté se
dégagea peu a peu celle du "moi", et elle atteignit une indépendance
toujours plus grande en face de la Bible ou de la mission théolo-
gique et sociale, en remplagant la poésie profane condamnée par
Calvin. La méditation en prose des psaumes ouvrit le chemin de
l'individualisation, d'un lyrisme subjectif dans la littérature cal-
viniste. Jusqu'aux années 1590, elle devint le porteur des valeurs
esthétiques et littéraires, un miroir de I'évolution intérieure, un
témoin de l'histoire du "moi".

2. Les méditations catholiques : la sublimation du péché par la
passion du Christ

En réaction aux réformes protestantes, le Concile de Trente
insista particuliérement sur le caractére sacré de la confession et
sur l'importance de l'attrition pour la pénitence. La Réforme ca-
tholique fut obligée de s'affirmer face a la théologie immuable de
I'Eglise romaine. Le grand mérite d'Ignace de Loyola fut qu'il com-
prit que les besoins d'une foi plus intensive, plus directe ne pou-
vaient se satisfaire qu'a I'aide des émotions pieuses.

Au lieu d'une nouvelle théologie, il développe une nouvelle
méthode des exercices de piété du Moyen Age pour raviver et forti-
fier la dévotion personnelle des fidéles. La base théologique du ca-
tholicisme se raidissait de plus en plus et en méme temps le désir
de l'intériorisation émotionnelle grandissait : I'Eglise catholique
eut besoin tout de suite d'une compensation. Ce furent premiére-
ment les méditations de 1'Ordre jésuite et bientét celles d'autres
ordres ou de croyants catholiques, inspirées par les jésuites, qui
offrirent cette aide au siécle "qui voulait croire”, comme l'a dit
Lucien Fébvre.

Loyola fit appel a 1a contrition, a I'amour de Christ de saint
Bernard, a la pratique émotionnelle de la devotio moderna, a la
mystique rhéno-flamande et au theatrum mundi des passions
romanes. Il placa les souffrances du Seigneur au centre de la piété
mystique, et ainsi il réussit a intégrer la mystique, jusque 14 tou-
jours compromise avec I'hérésie, a 1'Eglise, pour satisfaire les be-
soins de la piété individuelle et pour arracher l'homme a
I'obsession du péché. Ces exercices ne voulurent pas remplacer,
mais compléter la théologie de pénitence catholique et ils se trou-
vérent sous le controle et sous la direction de I'Eglise, assurés par
les sacrements.

Hausse les yeux ame aveuglee, & contemple ton Createur, & ton

Dieu sur l'arbre de la Croix : ce n'est point un Ange que tu vois

accoustré de telle sorte pour ton salut, c'est le Roy de la gloire, la



26 K. ERDEI

lumiere du peuple, l'alaigresse du ciel, & I'eternelle sapience du

Pere : & ceste face si meurtrie et si defiguree, c'est celle mesme que

les Anges desirent & contemplent avec tant d'ejouissance & de ra-

vissement. Considere ce chef couronné d'espines, ces membres si
violentement estendus, & tous les endroits de ce corps precieux, tu

n'y trouveras que playes et sang. Mais, 6 Seigneur, qu'avois-tu

commis pour estre si rigoureusement traicté ? quelle est l'occasion

de ton jugement, et quelle faute a causé ton supplice ? Certes je
n'en trouve point d'autre, que l'excez de ton amour en mon endroit.

J'avois faict l'offense, et tu en as voulu porter la peine : j'estois ma-

lade, & tu as pris de medecine : l'innocent a payé pour le coupable,

le maistre pour son serviteur, et le Createur pour sa creature. De
sorte qu'a bon droit je me recognois la source de tes angoisses, la
playe de ta douleur, et le merite de ta mort...

... je ne cherche contentement en autre chose qu'en la memoire de

ta passion, te rendant selon la foiblesse de mes forces quelques

eschange de ceste incomparable charité.13

Les méditations catholiques présentent une conception plus
optimiste du monde et de 'homme, elles offrent une méthode
claire et rassurante. Mais surtout elles donnent un dénouement
au paradoxe calviniste par la streté sacramentale et institution-
nelle du salut. Tout en rendant possibles un contact personnel
avec Dieu et une confession privée devant Dieu, elles ne
remplacent pas la confession auriculaire, mais la parachévent.

Le systéme "fermé"l4 de la religion catholique procura la
paix au lieu du mouvement, la tranquillité au lieu de I'inquiétude,
la protection au lieu de la solitude. Ce mécanisme solide de la
grace, la possibilité de graduer et d'influencer son propre salut,
procurérent a l'ame un vrai "foyer” qui sans doute possédait en
bas quelques étages menagants, mais hors duquel on ne pouvait
pas tomber.

C'est pourquoi la voix des méditations catholiques sonne
toujours plus optimiste, plus joyeuse, plus confiante. Le drame
intérieur des méditations calvinistes y est remplacé par une
dramatisation extérieure, par une mise en scéne visant a l'effet,
par la mobilisation des sens et de la fantaisie. A la place de la
structure antithétiques des méditations calvinistes, c'est la tri-
partition en thése-antithése-synthése qui caractérise la médita-
tion catholique. Dans une troisiéme partie de 'ccuvre, la tension
de I'antagonisme est dénouée par la synthése.

Les scénes des Evangiles se trouvent ici au premier plan, au
lieu de l'introspection et de l'examen de conscience, les souf-
frances libératrices du Christ diminuent les tourments des
propres péchés du méditant. La Passion sublime le péché. Le re-

13  Philippe Desportes Quelques prieres & meditations chrestiennes, Paris,
Mamert Patisson, 1598, biiij.
14 Cf. Bergson, op. cit. ; Rokeach, op. cit.



MEDITATION ET CULPABILISATION 27

pentir ne signifie ainsi qu'une préparation, une étape sur le che-
min vers Dieu. La méditation de la vie et de la passion du
Rédempteur rend l'union avec le "Verbe incarné”, avec le
"transcendance personnifié¢” possible.

Plus libres, moins formels que les méditations jésuites, les
différents modéles catholiques (Thérése de Jésus, Louis de
Grenade, Francois de Sales) fournirent une motivation décisive a
la littérature dévotionnelle des pays restés catholiques. Cette lit-
térature cherchait a faire impression, a agir sur les sens, a mobi-
liser les sentiments et a "mettre en scéne" la religion. En face de la
sobriété calviniste, elle a posé l'affirmation éloquente du désir
humain de s'élever a Dieu.

Ces deux modéles représentatifs que je viens d'esquisser
sont les résultats d'une longue abstraction ; par conséquent ils ne
trouvent jamais leur réalisation sous cette forme pure dans
aucune ceuvre concreéte. Je ne suis que trop consciente du danger
de telles abstractions ou de tels modéles. Je ne voulais pas ouvrir
des tiroirs pour qu'on puisse y mettre a l'aise toutes les
méditations du XVI€ siécle, mais tout simplement j'ai essayé de
donner une clé qui ouvre l'accés a quelques chemins pour qu'on
puisse s'orienter dans cette littérature. Cependant, méme avec
cette clé 4 la main, il nous reste chaque méditation, comme un
phénomeéne individuel et unique a découvrir.

Klara ERDEI






LE NOUVEAU TESTAMENT D'AMOUR DE
NOSTRE PERE JESUS-CHRIST
LES MEDITATIONS FRANCAISES DE
Pierre DORE

I

L'ampleur de son ceuvre "frangaise" et le contexte tridentin
de la rédaction d'un livre de méditation encouragent a introduire
dans ce Colloque Pierre Doré, dominicain orléanais, licencié a la
Faculté de Théologie parisienne en 1522, et un temps chapelain de
Claude de Guise et Antoinette de Bourbon.

Jean Dagens, André Duval, James K. Farge ont mis en évi-
dence la prolixité de P. Doré, déja remarquée par les historiens de
I'Ordre des Précheurs!. Entre 1537 et 1569, date de sa mort, Pierre
Doré a publié trente-et-un ouvrages en francais, donnant lieu a
soixante-cinq éditions. Quatre titres sont repris a titre posthume
en neuf éditions. Il s'agit le plus souvent d"'ccuvres de spiritualité”,
a la différence de deux ou trois textes latins qui sont de théologie
polémique. P. Doré est un auteur de "réponses catholiques” qui
méritait d'étre mentionné dans la contribution de D. Pallier a
1'Histoire de VEdition francaise?.

Le vingt troisiéme ouvrage de P. Doré, "méditation” qui va
retenir notre attention, a pour titre : Le Nouveau Testament
d'amour de Nostre Pere Jésus Christ. 1l est édité en 1550. Qu'il
s'agisse du "Testament’, voila qui éclaire la fonction de 'ouvrage.
En effet, Pierre Doré s'inscrit par 1a dans des débats au cours des-
quels I'éloge de I'Ecriture est lié & I'expression de réticences quant
a la diffusion des traductions. L'adoption par le Concile de Trente
des décrets sur I'Ecriture (mai-juin 1546) est alors, rappelons-le,
récente. P. Doré prend ici une part active aux discussions aux-
quelles participent notamment - pour ne citer que des interlocu-
teurs francais — Esprit Rotier et Pierre Lizet, auxquels F. Furié ré-
pond, en 1556, par un trés beau plaidoyer. Tous s'affrontent alors
sur la question d'une divulgation limitée ou non de I'Ecriture,
"Testament de Dieu". L'ouvrage du dominicain est un substitut
possible a une Ecriture que certains croient devoir éloigner des

1 Jacques Quetif et Jacques Echard, Scriptores ordinis praedicatorum
recensiti..., Paris, 1721, T. lI, 203-206 ; Jean Dagens, Bibliographie
chronologique de la littérature de spiritualité et de ses sources (1501-1560),
Paris, Desclée de Brouwer, 1952 ; André Duval, "Doré, Pierre", Dictionnaire
de Spiritualité... 3 (1957), ¢. 1641-1645 ; James K. Farge, Biographical
Register of Paris Doctors of Theology (1500-1536), Toronto, Pontifical
{nstitutT of Mediaeval Studies, 1980 [Subsidia Mediaevalia 10}, pp. 137-142
=n°151).

2 Denis Pallier, "Les réponses catholiques", Histoire de l'édition frangaise. T. 1
: Le livre conquérant. Du Moyen Age au milieu du XVIle siécle, Paris,
Promodis, 1982, pp. 327-347.



30 B. ROUSSEL

mains des laics. Ce synchronisme éclaire la décision prise de pu-
blier un tel livre, qui incorpore de trés longues traductions fran-
caises des textes bibliques, 4 un tel moment3. P. Doré prend
d'ailleurs soin de bien définir sa position et celle des théologiens
d'alors, en référence a des décisions de 1a Faculté de Théologie de
Paris "qui ne fait qu'interdire 'effrénée licence" :

Et faut bien noter le terme dont elle a usé : c'est ascavoir "effrenée
licence”. Car ne veult pas oster du tout au peuple l'escripture divine,
ainsi qu'aucuns mesdisans calumnient. L'escripture saincte de soy
est tresbonne, et la medecine de l'ame... Dedans y sont receptes
tresutiles pour la santé de l'ame. mais il faut les prendre par
ordonnance des medecins spirituelz (f°76v°).

Par d'autres aspects, cet ouvrage de 328 folios s'inscrit dans
la longue série des "méditations de la mort et de la Passion de
Jésus-Christ". Les fruits de cet exercice spirituel sont cueillis
quand le lecteur s'approprie I'histoire de cette Passion, car "le se-
pulchre seellé et signé, ou est gardé nostre Seigneur, me represente
le cceur d'un chacun fidele, qui est comme un sainct sepulchre ou
doit reposer nostre Seigneur, a tout le moins quand a la souve-
nance de luy & de son testament... (f°318v°)4." Le "miroir de
I'Ecriture” met le lecteur en présence d'une image qui n'est plus
seulement celle d'un autre. Le texte biblique est ouvert en perma-
nence a une lecture tropologique, plus qu'il n'est lu comme une
source d'énoncés doctrinaux ou de régles éthiques.

3 Sur ce contexte et cette problématique, voir G. Bedouelle, "La Réforme
Catholique” ; G. Bedouelle et B. Roussel, "L'Ecriture et ses traductions. Eloge
et réticences”, dans Le Temps des Réformes et la Bible, sous la direction
Guy Bedouelle et Bemnard Roussel, Paris, Beauchesne, 1989 [Bible de Tous les
Temps 5], chaB. 9 et 14, pp. 329-368, 463-486.

4 Auparavant, P. Doré a mis son lecteur en alerte : "Cecy déclaré touchant le
texte de la garde de nostre Seigneur au sepulchre ([Mt 27, 62-66], nous fault
venir au sens mystique, et declarer ce que par ce faict nous est
spirituellement enseigné et donné a entendre...” Puis il poursuivra : "... 2 mon
jugement, il n'y a chose qui soit contenue és sainctes lettres, qui tant puisse
exciter I'affection humaine, eslever la pensée, tempérer le labeur, oster
I'ennuy de ceste peregrination, mettre en nous l'espoir d'éternelle felicité,
comme le mystére d’humaine redemption, par la mort de nostre Pere Jesus
Christ, car en luy veritablement est manifesté l'abysme de divine
miseration. La porte des cieulx patente, la largeur de charité insinuée, et de
quel prix est 'homme devant Dieu, apertement est demonstré." Autre
inventaire des fruits de cette méditation : "Elle nous engendre une
compunction et desplaisance de nos pechez, et induit a penitence. ...Par ceste
meditation de la mort de nostre redempteur provient une elevation
d'esperance en Dieu. ... Le tiers fruict qui provient de ceste vive
contemplation, ou meditation de la mort de nostre Seigneur, est une
inflammation a charité et amour de Dieu... Le quatriesme fruict... [est] une
confrontation et corroboration de nostre esprit en tous maulx et
tribulations... (f° 319r°-v°)."



LES MEDITATIONS FRANGAISES DE P. DORE 31

P. Doré se fait pédagogue, quand, au terme du 31€ et dernier
chapitre, il conduit son lecteur devant huit portes "par lesquelles
entrer en méditation”. Il l'invite 4 "faire comme le chien qui veut
entrer en la cuysine, qui si 4 un huys il est chassé ou on luy ferme
la porte, il va a I'autre (f°321r°ss)." Ces huit portes, notons-le, ne
sont pas disposées en enfilade ; chacune est offerte au choix du dé-
vot qui n'a donc qu'un seuil a franchir. Avant Francois de Sales,
Pierre Doré est de ceux qui "vulgarisent” I'entrée en méditationS.

Il ne renonce cependant a aucune exigence de persévérance.
Les 31 chapitres constituent un long parcours. Chaque étape exige
du fidéle qu'il passe de la lectio d'une péricope des chapitres 14 a
16 du IV¢ Evangile a une oratio d'appropriation, d'exultation et de
consécration. Les haltes intermédiaires et les détours sont mul-
tiples. Le temps est en effet un allié du clerc qui souhaite arracher
le laic a la lecture des "triquedondaines"®, jusqu'a ce que surgisse
en ce dernier un habitus de vie pieuse dans le siécle. Le "bon catho-
lique" ne sera pas décgu d'avoir donné le meilleur de lui-méme car
"au fond du sac sont les bonnes espisses (f°46v°)". Un gain
attrayant lui est promis : descendant "au sépulchre de son caeur”,
le fidéle se voit en fait élevé au plus haut car "le Fils rend I'homme
chérubique a sa venue a l'ame... [et] le saint Esprit le rend
seraphique en ardeur de zéle (f°105r°)." La longueur du trajet
permet de détecter le "luthérien” ou 1"athéen", prompts a se
décourager. On ne s'attardera pas auprés d'eux, pas plus que Jésus
et les apotres auprés de Judas "qui s'en est allé [Jn 13, 30], car
aussi bien ne veult il proffiter a I'eschole de Jesus Christ ou a si
long temps esté; ... de le[s] prescher plus, c'est perdre temps et
battre I'eaue : & laver la téte d'un asne, on n'y pert que la lessive
(f°5r°). ‘

5 Les "huit portes” : "(1) Mediter celuy qui a souffert... (2) Considerer la qualité
de celuy qui a souffert pour nous... (3) considerer combien est excellent et
digne celuy quy souffre... (4) Considerer en quelle sorte endure nostre
Seigneur sa passion, et quel il est en sa peine... (8) [Considerer] quelles peines
il a enduré pour nous afin que sentions en nous... ce que Jesus a en luy
experimenté... (6) Considerer combien sont griefz les tourments qu'il a
endurez...(7) Mediter... et veoir de quel amour il a souffert... (8) Penser au fruict
gui nous provient de ceste mort, et certes le fruict est inestimable, et plus ie

e inexcogitable... (f?322r°-327v°)."

6 oir f°a iir° (Dédicace a tres auguste, treschrestienne et tressublime Royne de
France) : "Pour retirer [les mauvais lecteurs] de la lecture de je ne scay quelles
triquedondaines, ay adjouxté agres Larche de lalliance [publié en 539] ce

resent livre... a fin que tous nobles espritz puissent colloquer les meilleures
eures & lire choses solides, et que tous vrays enfans de Dieu scachent le
Testament de leur Pere.”



32 B. ROUSSEL

I1

Rédigeant en prose "francaise” un texte élaboré dans le cli-
mat créé par les débats tridentins, P. Doré reprend des formes tra-
ditionnelles de méditation, tout en les remaniant de fagon parfois
complexe.

Si le volume suit, péricope aprés péricope, le texte johan-
nique, il n'est pas une suite d'’homélies, et la tradition affleure
dans l'organisation systématique de la série des chapitres, sans
que la référence au texte de base soit totalement occultée. Le théme
du "testament” est analysé et traité de fagon quasi exhaustive :

[I. Le ternps ot Jésus notre Pére a fait son Testament.

II. Comment notre Seigneur Jésus Christ nous a appelés ses en-
fants. - III. Premiére ordonnance du Téstament... VI et VII.
Interruption du Testament par St. Thomas et Philippe... VIII et IX.
De deux belles promesses faites par Notre Pere en son Testament...
XiIl. Du premier don et legs testamentaires... XXIX. Comment le
Testament... a été signé de son sang. - XXX. Comment le
Testament a été confirmé et authentifié par sa mort. - XXXI.
Comment les enfants de Jésus Christ doivent garder son testa-
ment pour s'en aider...]

A la différence de l'auditeur d'homélies, le lecteur ouvre son
livre 4 des heures et en des lieux qui ne sont pas réglés par la litur-
gie, et ce, hors de tout contrale clérical’. Une mise en condition du
lecteur est donc nécessaire, et elle doit étre réitérée.
Conformément & la tradition des "degrés préparatoires”, P. Doré
aide le lecteur a "élire" (choisir) un sujet, a repousser les sollicita-
tions distrayantes. 1l le rejoint 1a ou il se trouve, en téte de cha-
pitre, par une anecdote, une image, un "dit" philosophique ou pro-
verbial, une scéne de la vie quotidienne, puis le transporte,
quelques lignes ou quelques pages plus loin, au contact de
I'Ecriture : l'entrée en meéditation peut alors véritablement se
faire.

Autre trait "classique”, Pierre Doré sollicite concurrem-
ment la mémoire, l'intellect et 1'affectivité de ses lecteurs. A la
maniére de Jean Mombaer il intégre dans l'inventaire des sujets a
méditer les textes bibliques autant que les "dits" des docteurs ou

7  Des "circonstances” communes aux catholiques qui méditent d'une part, et
aux militants du "réveil” évangélique qui lisent la Bible, d'autre part. Elles
éveillerllt chez les clercs les mémes inquiétudes et désirs de guider et
controler.



LES MEDITATIONS FRANCAISES DE P. DORE 33

les "sentences” des saints : son texte n'exclut donc pas citations
(identifiées ou non) et moments de spéculation®.

Nous n'analyserons ici ni le lexique, ni la syntaxe de Pierre
Doré®. L'organisation du texte est rendue complexe par la multi-
plicité des roles que s'attribue explicitement l'auteur. A la variété
des procédés d'écriture répond la diversité de statuts des diverses
unités de texte : commentaires, confessions, interpellations, té-
moignages, instructions, anecdotes, exemples... Pierre Dorg,
l'auteur, est dans le méme temps le gardien et le divulgateur du
texte biblique qu'il traduit, le docteur qui l'explique et
l'instituteur soucieux de voir son éléve accéder a une relative au-
tonomie. Ce faisant, Doré prend la parole comme expert ou pre-
mier bénéficiaire de sa contemplation ; parfois il s'associe & son
lecteur par l'usage de la premiére personne du pluriel ; il feint en-
core de s'esquiver, quand il place le "je" des priéres terminales sur
les lévres du lisant.

8 Par exemple : °10v°ss : "l'engendrement des apétres, par Jésus Christ est le
fait de la Trinité", avec références a Augustin, Thomas d'Aquin ; f°236v° ; une
mention des discussions sur le Filioque.

9 Deux premiéres enquétes mériteraient d'étre conduites : a) Des comparaisons
intéressantes seraient a faire entre des éditions originales et des rééditions
plus tardives dont la page de titre avertit que la langue a été actualisée. b) Des
études des traductions de textes bibliques par P. Doré. A titre de suggestion,
nous rapprochons les traductions de Mt 27,62-66 dans l'édition de 1534 de La
saincte Bible en Francoys par J. Leféevre d'Etaples (Chambers n°62), La Bible
Qui est toute la Saincte escripture... (1535) de %.R. Olivétan (Chambers n°66),
et dans la version francaise des Commentaires de Jean Calvin sur
I'harmonie évangélique (1555), citée d'aprés Commentaires de Jehan Calvin
sur le Nouveau Testament. Toulouse, Société des Livres Religieux, 1892, T. 1,
p- 576. P. Doré. (°317r° : "[62] Le lendemain qui est apres le jour de la
preparation, les premiers des prebstres ou principaux sacrificateurs, et les
Pharisiens s’'assemblérent vers Pilate disans : [63] Seigneur, nous avons
souvenance que ce seducteur la, quand il vivoit encore, dit : Apres trois jours
je resusciteray. [64] Commande donc que le sepulchre soit gardé jusques au
tiers jour, que paraventure ses disciples ne viennent, et qu'ils ne le
derobbent, et dient au peuple, Il est resuscité des morts, et le dernier erreur
sera pire que le premier. [615)] Pilate leur dit : Vous en avez la garde, et allez et
le gardez comme vous scavez. {66] Iceulx donc s'en allerent et garnirent le
sepulchre, seellant la pierre avec les gardes." La dépendance de Doré a
I'endroit des traductions de Lefévre et/ou d'Olivétan est grande. On note avec
intérét la traduction de la difficile indication chronologique du v.62,
semblable a celle de Calvin ; Lefévre et Olivétan restaient trés embarrassés :
"Et l'autre jour suyvant apres la preparation du Sabbat... / L'autre jour qui est
apres le jour de la preparation du sabbath...” Au v.62, Doré use d'un binéme
emprunté a Lefévre pour le premier membre, & Olivétan pour le second, une
facon d'éclairer le lecteur : "les premiers des prebstres / ou principaux
sacrificateurs...”. Olivétan avait supprimé "paraventure” (v.64 ; Grec :
"mépote” ; latin : "ne forte”) : P. Doré évite cette "erreur” de traduction. Au
v.62, P. Doré¢, a la différence de Lefévre et Olivétan, place le verbe aprés les

suljets {"s'assemblerent") : la phrase est simple ; au v.64, il évite le "disant” de

Lelévre, et s'accorde avec Olivétan pour préférer (v. 65) : "Vous en avez la garde

(Olivétan)" a : "Vous avez la garde" ; mais il n'innove pas comme Calvin le

fera : "Il nous souvient (v.63)" ; "Vous avez des gardes : allez et vous asseurez...

(v.66)". Ce sont la quelques premiers indices d'un travail non négligeable que

P. Doré opére sur la langue frangaise.



34 B. ROUSSEL

La méditation, puisqu’elle exige un long apprentissage,
n'abolit pas d'emblée toute méditation cléricale. P. Doré, "maitre
spirituel” n'invite 4 aucun individualisme ; directeur de cons-
cience, il adresse son lecteur-disciple a4 I'Eucharistie, comme le
faisait 1'auteur de I'Imitation!0. La méditation ne s'apprend pas ni
ne se pratique hors 1'Eglise. Quand il légitime son intervention,
Pierre Doré évoque cependant moins sa cléricature que sa compé-
tence d'expert en études bibliques et spiritualité, ainsi évoquée
dans Le College de Sapience (1546) :

Or est le puis profond de l'escripture saincte, et n'a pas un chacun
la faculté d'y puiser de l'eaue, faulte de corde ou de cruche : mais
tout ainsi que les draps estendus sus le puis prennent quelque
humidité pour l'exalation des vapeurs qui s'eslevent du puis : ainsi
ay ie estendu mon esprit a plain voille sus le bort dudict puis, ety
est demouree quelque humeur et rousee, laquelle ie te veulx expri-
mer, et faire sus toy descendre pour ta consolation spirituelle : afin
que estudies selon ta devise, laquelle est : un qui tousjours dure,
c'est Dieu congnoistre et aymer!1."

"Jean" l'auteur de I'Evangile est "un notaire fidele que j'[c. &
d. "moi, p. Doré"] interprete et elucide : car tous ne peuvent tirer le
noyau de l'escaille, ne la moille qui est au dedans des os, ne
I'esperit qui est mussé soubz la lettre (f°a iiii v°)." Mais I'Esprit di-
vin, dont P. Doré se dit le ministre, fera que les lecteurs acquer-
ront une grande sagesse adaptée a leur statut : "Les sept sages Grecs
sont bestes au prix de vous ; briesvement vous serez passez doc-
teurs en theologie, et le chancelier qui vous baillera le bonnet doc-
toral sera le saint Esprit (> 236r°)."

IT1

P. Doré "suit" un texte biblique. Son rapport au texte johan-
nique éclaire la thématique et le style du livre.

Thémes : Doré fait ceuvre d'exégéte classique, quand il
montre comment les "mystéres" vétéro-testamentaires s'éclairent
dans le Nouveau Testament, et comment ceux du Nouveau
Testament s'accomplissent dans la vie du chrétien.

Les Juifs usent de 1'Ancien Testament, les chrétiens du
Nouveau :

toutesfois ne sont point divisez entre eulx, mais tendent a une
méme fin, qui est rendre I'homme subject a Dieu, et le nouveau est

10 V. d°186r° avec texte latin et traduction de I'hymne : "Se nascens dedit
ocium.../ En sa nativité s'est donné notre compaigne...”
11  Le College de Sapience, £.3 v°.



LES MEDITATIONS FRANGCAISES DE P. DORE 35

I'accomplissement de l'ancien ...En telle sorte a-t-il esté de 'ancien
testament qui n'a point esté ouvert, ne les mysteres en luy conte-
nus, revelez & entenduz, iusques a ce que soit mort Jesus nostre
pere & testateur en la croix ou il a esté attaché pour nous (P1v°).

11 ne renonce pas a faire ceuvre érudite quand il explique des
textes aussi difficiles que Jn 14,6 ou 14,11.

Jn 14,6. P. Doré observe la présence d'un article dans le texte
€C .

%rodos ... e aletheia ... & zoé [/ Je suis cette voie la, cette vérité la,

cette vie ld" ...afin que nous entendions que n'est pas toute voye

commune, ou vérité, ou vie, mais par excellence, ceste la qui passe

toute autre (52r°).

Cet article adresse le lecteur a "un cas nouveau et merveil-

leux" (f°551°).

Et en usant d'un type d'analogie dont il est coutumier, Doré

explique comment sur “cette voie 13", "en mourant nous vi-
vons" :

La poule echauffe les ceufs et fait que ce qui n'a point vie a vie, ainsi
nous a Nostre Seigneur Jesus Christ sous les ailes de la Croix
echauffez au feu de son cceur (°54v°).

Jnl4,11:

Cette parolle a si grande profundité de sens que plusieurs docteurs
ont sué et travaillé fort a entendre ce propos, et je ne say s'ilz ont
bien entendu (f°71r°).

Conséquence des décisions tridentines : un auteur tel P.
Doré se sent encouragé — et autorisé - a traduire et expliquer de
longs passages des textes bibliques, compensant par la les réti-
cences a mettre la Bible entiére entre toutes les mains.

Ce rapport au texte biblique peut expliquer des chutes de ni-
veau dans le style de Pierre Doré. En effet, bien des passages de son
texte risquent d'étre appréciés comme autant d'incongruités ;
mais il ne suffit pas de les expliquer par une imitation des pra-
tiques des prédicateurs populaires, ou par un éventuel manque de
culture ou d'élégance de P. Doré. C'est a la conséquence d'une déni-
vellation entre le statut accordé aux textes bibliques et celui de ses
explications et paraphrases qu'il faut plutét penser. Rappelons
fort sommairement que pour Erasme et ses lecteurs protestants,
I'Ecriture est accommodée aux capacités intellectuelles et morales
des destinataires de la "parolle divine", et son niveau est celui du
parler quotidien. La commmuniquer pose seulement, si I'on peut
dire, des problémes de traduction d'originaux hébreux et grecs en



36 B. ROUSSEL

langue moderne. Pour P. Doré, et nombre de théologiens tradi-
tionnalistes, il en est autrement : le texte de 1'Ecriture est lourd de
"mystéres”, au point que sa communication sans limite peut
s'avérer dangereuse. I1 est encore en attente d'une
"accommodation”, d'une mise 4 portée adaptée aux lecteurs con-
temporains. Une piétre image du laic dans des esprits cléricaux
expose alors a tomber parfois assez bas dans la réécriture para-
phrasante, qui veut éviter les symboles et les tournures poétiques,
et reste, en effet, trés "prosaique”.

Comme le succre mesle avec la noix amere la confit tellement
qu'elle est trouvée fort doulce, ainsi Jesus Christ doux plus que
succre ou miel, et plus chault pour le ceeur, fait trouver toute amere
passion doulce & porter & avaller (f°219v°).

[Sur la douleur de Jésus-Christ].

11 avoit esté en croix, comme la femme qui travailloit a enfanter, et
pour avoir les enfans qu'il portait, on luy a ouvert, non pas le ventre
(ainsi que quelque fois on fait aux femmes pour sauver leur fruit),
mais a esté son precieux costé ouvert, pour nous regenerer a vie
spirituelle (°245r°).12

La pesée du texte biblique et le projet de vulgarisation con-
traignent Doré a interrompre, parfois vivement, des embryons
d'exposés spéculatifs dont le développement nuirait au progrés de
la méditation. Ainsi I'explication de Jn 14,6 conduit-elle 4 une ci-
tation d'Augustin : mais un arrét est vite mis a la "haute théologie"
- bel exemple de style "coupé" !

Si cecy est trop hault, paulo minores canamus!3 : descendons a
parler chose plus familiere et proportionnee a la capacité d'un
chacun (°61r9).

La théologie contribue cependant a I'adoption d'un style et
d'une rhétorique. Le temps actuel est celui de l'expression méta-
phorique des thémes religieux. Et P. Doré accorde une place privi-
légiée au traitement et au développement des métaphores
bibliques. A tel point que son discours est organisé sur trois plans
qui, parfois, font écran l'un & l'autre : le fil des chapitres

12 On pouvait déja lire dans Le Livre des divins bénéfices (1544} : "Quand ung
arracheur de dens a tiré beaucoup de dens creuses, il les porte pour
ostentation, pour monstrer qu'il est habille de son mestier, affin qu'on se
mette plus facilement entre ses mains, ce qu'on fait combien qu'il face mal.
Pourquoy a plus forte raison, ne nous mettrons avec confiance entre les bras
de la misericorde de Jesus Christ nostre Saulveur, voyant les belles cures
qu'il a faictes (p. 145)."

13 Une des rares citations classiques de 'ouvrage qui reste sans traduction.



LES MEDITATIONS FRANGAISES DE P. DORE 37

johanniques ; le traitement systématique du théme du
"Testament” ; le développement, jusqu'a l'excursus de quelques
métaphores.

Bien évidemment, c'est le libellé du titre qui retient d'abord
l'attention : "...de Jesus Christ nostre Pére". La logique du discours
théologique d'alors ne permettait que difficilement la désigna-
tion, par voie d"appropriation", de Jésus-Christ par un titre qui
identifie ordinairement la premiére personne de la Trinité chré-
tienne. Une autre explication parait préférable. P. Doré ne traite
pas ici le texte biblique comme le fondement d'un lieu doctrinal,
et le développement d'une longue méditation autorise un usage
meétaphorique de "Pére". Jn 13,33 : "Filioli / Mes petits enfants”,
"le chant du cigne" de Jésus (f°9v°), est la source de l'ample
développement de la métaphore. Comme un "Pére" Jésus
"prononce" le texte de ce "testament” qui prend réalité dans sa
mort. Comme une "mére” il engendre ces enfants que sont les
apotres : il "engendre” car il nourrit par sa parole, il protége et
garde, et n'impose que des charges allégées par le don de 'Esprit -
le commandement d'amour -, et en lui c'est la Trinité qui est &
I'ceuvre (f°10r°). Le "Pére", Dieu, est "l'autheur” de 1'adoption, le
Fils en est "l'exemplaire”, le saint Esprit "impose en nous cette
similitude" (f°14v°). Ceci est de bonne théologie, mais l'image qui
subsiste est celle du "Pére” :

Je oy icy [Jn 13,30] dire qu'il estoit nuict quand Jesus mon pere a
fait son dernier sermon a la cene et ordonné son testament (f°3r°).

P. Doré entrelace alors toutes les valeurs du mot "pére”, a
partir de la mise en scéne initiale de Jésus qui, avant sa mort,
"légue” en testament son commandement d'amour & des disciples-
enfants. En quelques lignes, sont convoquées parfois les figures
de Dieu, "le Pére de Jésus-Christ", de Jésus "notre Pére", du "Pére"
Pierre Doré, et du "pére de famille" dont 1'évocation permet
d'amorcer ou de conclure simplement des propos plus denses.

Comme & l'abri de cette premiére métaphore dont il fait un
usage continu, P. Doré, répondant a des suggestions du texte, en
développe fort longuement d'autres d'origine biblique. Ainsi celle
de "la vigne" appelle-t-elle une suite de traits empruntés a une des-
cription des travaux des vignerons ; un passage a l'allégorie con-
duit a citer et exploiter le Cantique des Cantiques avant d'évoquer
le théme iconographique du "pressoir mystique" (f°135v° ss). Cette
ample utilisation des métaphores me parait caractéristique de
I'écriture des méditations en prose.



38 B. ROUSSEL

v

L'importance attribuée aux métaphores et la brusque inter-
ruption de leur développement relévent d'une maniére d'écrire qui
renvoie a la technique et a la fonction de la méditation.

Le texte biblique, "miroir" de la Passion premiére que Jésus
de Nazareth soulffrit de tous ses sens!4, sollicite les sens de celui
qui entre en méditation, au dela de I'exercice de lecture : le gout,
car méditer la passion, c'est "la refection de la pensee en doulceur
merveilleuse ; ...1a elle mange la raye avec le miel, 13 elle boit son
vin avec son laict. Brief, mediter Jesus et iceluy crucifié, est veri-
tablement manger du fruict de vie, et de 1a manne cachée estre re-
fectionné, de laquelle le goust nul ne congnoist, sinon celuy qui en

prend (°321r°)" ; le tact, car il s'agit de tenir "un vaisseau apparant

triste et mal plaisant ou est contenu la tresdouce et precieuse li-
queur d'un vray aymant” ({°321v°) ; la vue...de "la charité qui est la
vraie dorure de la vaisselle du Roy (18) ; l'odorat... qui apprécie
"T'odeur du bon vin et des liqueurs spirituelles (46v°)."” L'ouie sur-
tout est sollicitée. Le texte est en effet trés fréquemment inter-
rompu et découpé par des soupirs et des éructations introduites
par un "§" exclamatif : "6 Dieu... ; ...6 bon Jesus... ; ...0 bon catho-
lique...".

Arrachement momentané au temps présent et élévation au
dessus des plaisirs mondains, la méditation est bien un moment
d'annonce - parfois impatiente - du temps o il n'y aura plus a
écrire car "toute ceste science umbratique et cachee en proverbes
finera (f°259r°) :

O Dieu, quand illuminerez-vous toutes mes tenebres par la splen-
deur de lumiere eternelle... O que les compas de I'horologe de ma
vie sont tardifz. Sonnez horologe, sonnez I'heure, car trop me tarde
que je me suis en saisins de cette joye consumée. (f°163r°).

L'expression métaphorique en dit le pressentiment. La typo-
graphie annonce aussi hic et nunc 1'abolition a venir de la média-
tion de I'écrit, un théme présent dans des ouvrages traditionnels
d'initiation a la méditation. Ces interruptions, souvent par des
exclamations, permettent de distribuer la parole et d'attribuer des
discours successifs a4 Dieu, a Jésus, au lecteur ; elles suspendent
aussi tout discours pour un temps. Elles sont également les traces
des pratiques monastiques de la lecture & mi-voix qui permettent

14 A 'la sixiéme porte” de la méditation, le lecteur peut considérer combien
Jésus a souffert "en tous ses sens corporels” : "veue, ouye, goust, odorement,
touchement”, puis "en son ame", "en tout son corps”, enfin "en sa renommeée”
{f°3261r°-v°).



LES MEDITATIONS FRANCAISES DE P. DORE 39

a un "colloque” de s'instaurer, plus animé que le seul dialogue de
I'ame croyante avec son Dieu.

Il est une autre facon de rendre attentif par I'écriture a la va-
leur eschatologique de la méditation. L'écriture en prose peut en
effet étre abandonnée pour laisser place a des fragments plus ou
moins longs d'expressions rythmeées - des proverbes - ou quasi-
ment poétiques. Ainsi le rapport "raisonnable” du lecteur au texte
se dissout-il dans l'expression d'une émotion et d'une expérience
indicibles, ou presque. Nombreux sont les proverbes qui introdui-
sent, ou plus fréquemment, concluent un passage :

- Amour est chose pleine de soupecon (f°16r°).

— Qui m'ayme me suyve {f°27v°).

— Or n'y a-t-il plaisir que d'aymer (f°29r°).

- La marque du vray amour n'est pas la larme a l'ceil (f°981r°).

— Il n'est amy que Dieu (°88r1°).

— Le don nourrit la flambe de dilection (f°154v°).

— O chrestlens, regardez vostre sang, si le bon sang ne peult
mentir, pourquoy n'y a il autre amour en vous (f°173v°).

— L'amour est chaste qui quiert cil qu'il ayme (°177r°).

Plus poétique le quatrain (une citation ?) :

Ne t'aymer m'est trop amer,
T'aymer m'est plus doux que tout,
T'aymer m'est un paradis,

Ne taymer m'est un enfer. (fP67v°).

Par 13, 'auteur prépare le lecteur a interrompre sa lecture, a
laisser tomber de ses mains son livre, pour gotter a l'expérience
terminale, évoquée en termes d'assurance et de joie. Elle surgit
quand le lecteur discerne "en amont” du texte une réalité "non tex-
tuelle”, car :

[Jesus Christ est] le beau livre escript en peau virginalle, en la gar-
derobe de Dieu, qui est le ventre virginal de Marie, par les doigts
tressubtilz du Saint Esprit15, :

11 est celui auquel conviennent tous les noms divins :

"Adonay, Sabaoth, Sadday, Athanatos, Ischuros, Jehova... {(f°322r°)".

15 Le Collége de Sapience, £236r°-v°. L'auteur poursuit : "...Le pere a dicté ce que
est escript au livre... Ce livre en sa passion a este correct, ou pour mieulx dire,
corrigé. Comme disoit Pilate de nostre Seigneur : Corripiam ergo illum &
dimittam [ Luc 23,22]. Item ce livra a esté en sa flagellation rasé et poly,
ponctué en ses playes, illuminé en son sang qu'il a espandu, mis sur le
pulpitre de la croix, relié et reparé en sa resurrection.”



40 B. ROUSSEL

Nostre Seigneur... n'est pas de grosse complexion, comme gens
rustiques qui ont les nerfs durs, ains de delicate nature et tendre,
né d'une jeune pucelle, & formé du Saint Esperit, en son ventre vir-
ginal. (f°323v9),

L'enjeu de la méditation, et son succés, c'est I'union a Dieu,
rendue possible par I'Incarmation :

Jesus Christ nostre Pere a son testament auquel avons a luy al-
liance et confederation perpetuelle, en signe de quoy a confederé et
conjoinct nostre nature a la nature divine en l'incarnation, par in-
dissoluble accord et alliance (f°298r°).

La méditation prépare a devenir acteur de l'histoire de la
Passion :

[Jésus] a tout seul esté au pressouer de la Croix, delaissé de tous a
son besoing, car ainsi se voulait seul se montrer autheur de nostre
salut. Vray est que pres de la croix estoit la benoiste vierge et mere,
ou avec elle nous convient tenir par cete contemplation de sa mort,
compassion & invitation. (f°321v°).

P. Doré conjoint ici une ferme "théologie de la croix”, chris-
tocentrique, a la dévotion pour Marie, type des croyants.

\Y%
Pour conclure : quelques autres observations et suggestions.

i. Pierre Doré n'a donc pas fait que multiplier "les bizarre-
ries". Il convient d'étre attentif i I'intérét de son ample production
francaise, en un temps ot en matiére de littérature de spiritualité,
on éditait des traductions de la Vita Christi, de I'Imitation, et de
rares }gxtes contemporains signés ou anonymes, tels La Fontaine
de vie'®.

ii. Pierre Doré maintient la spécificité de la méditation. Elle
a une autre fin que de préparer aux rites pénitentiels ou eucharis-
tiques, qu'il peut évoquer. La méditation ne contredit pas les pra-
tiques ecclésiastiques, elle en est comme un accompagnement pa-
raliéle. Ici c'est la "mémoire” qui est la plus sollicitée ; les sacre-
ments figurent et réitérent au présent, et donnent opere operato ce
qui n'est offert que conditionnellement au terme du trajet mé-
ditatif.

16  Consulter les listes "annuelles” établies par J. Dagens (v. note 1}, en veillant &
leur actualisation.



LES MEDITATIONS FRANGAISES DE P. DORE 41

C'est un escarboucle et un charbon de feu, que ceste mort en croix,
endurée par effusion de tout son sang, lequel brusle et ard le foyer
de nostre cceur, et ne cesse y allumer le feu d'amour et devotion...
C'est un fort bastillon contre les assaults de tentation de
I'ennemy... Oultre conforte 'homme ceste souvenance de la mort de
Nostre Seigneur, pour entreprendre choses vertueuses et les par-
faire. (f°319v°-320v°).

Mille autres fruicts, qui sont innombrables, nous apporte ceste
memoire, conservée au tombeau de nostre cceur, de la passion de
nostre Redempteur. (f°320v°).

iii. Le contexte tridentin explique et la décision de rédiger
un tel volume, et la place qui y est accordée a la polémique : la vie
spirituelle est un combat, intérieur et social, et ce d'autant plus
qu'elle est menée au contact de I'Ecriture, disputée aux Juifs et aux
protestants.

Trait permanent, l'anti-judaisme d'un auteur chrétien du
XVI€ siécle :

[A propos de Jn 14,27] : Les hommes font la guerre, [Jesus] donne la
paix / Les Juifz font corneguerre, et [Jesus] est cornepaix (f°120r°).
[A propos de Jn 17] : Si quelqu'un se leve icy, tenant le party des
Juifz, et dit eulx n'avoir péché si griesvement, ou que sont a excu-
ser... Je lui respond que son objection est nulle, car & ses parolles
et a ses ceuvres, on devoit croire qu'il etoit Dieu (°212v°).

Un théme susceptible de "récupération pastorale"

Les Juifz sont inexcusables d'avoir premierement rejetté I'ancien
testament de Dieu... Ils ont aussi rejeté le second testament... Mais
nostre péché est plus grand, qui croyons Jesus Christ estre Filz de
Dieu, et le contemnons (ibid).

11 faut aussi dénoncer les protestants, ces "mullotz et cha-
ranssons qui la portion de viande des estudiants et escolliers de
Jesus travaillent a dérober, qui est la parolle de Dieu et escripture
saincte (°76v°)." Leur abus de I'Ecriture conduit a bien d'autres er-
Teurs :

Les Lutheriens et faulx antechrists, suscitateurs de l'eresie de
Vigilance,...dogmatizent les saincts en paradis ne prier point pour
nous (f°83r°).

Le symbole et indice de paix Chrestienne est le sainct baiser des
fideles a la messe, d'ancienneté ordonné : laquelle veulent abolir
malheureux sacramentaires, pour oster la paix de l'église (f°126v°).



42 B. ROUSSEL

[A propos de Jn 17]. Par ceste longue oraison sont confutez ces
tripes grasses et ventres paresseux, et Epicuriens lutheriens, qui
ayment long disner et courte oraison, blasmans les heures cano-
niales, comme superflues ou trop longues. Corrigent maintenant
leur mal parler, quand voyent nostre Seigneur estre long en orai-
son (f*263r°).

iv. Les lieux communs et les emprunts a la tradition sont
fréquents, qu'il s'agisse de la méthode elle-méme, ou de la descrip-
tion des fruits de la méditation. Elle provoque des ruptures dans
la conduite et un retrait éthique, thémes familiers pour un
"régulier”.

Ceci, dés l'ouverture de la "sainte" Ecriture :

Le lieu ou nous sommes entrez a present est plus sanctifié beau-
coup [que le buysson ardent ou Dieu s'apparut a Moyse]. C'est ledit
Cenacle ou nous voulons ouyr les sainctes & saines paroles de la
bouche du filz de Dieu, & le testament de nostre pere Jesus Christ.
Pourtant nous convient-il deschausser spirituellement... en nous
depouillant de toutes evagations de pensees pour mieulx entendre
les parolles de nostre Pere tant amyables & proffitables (f°9r°).

Et bien entendu dans le cours et au terme de la méditation :

Brief, mediter Jesus et iceluy crucifié, est veritablement manger du
fruict de vie, et de la manne cachée estre refectionné, de laquelle le
goust nul ne congnoist, sinon celuy qui en prend... Qui en veult
gouster et assavourer que c'est, et esprouver si je dy vray, ou non,
rescinde de soy toute vaine consolation et delectation : car il n'est
pas decent, que celuy qui veult rememorer la douleur de nostre
Saulveur Jesus Christ, qu'en parolles joyeuses, riz et dissolution de
la chair se laisse abandonner, ains fault rejetter loing toute vaine

consolation, si en la croix on desire, et veult 4 jamais se glorifier
{f321r°).

Si I'on veut faire l'expérience qui atteste la crédibilité du
"maitre spirituel”, il faut se garder de "courir par les pays comme
Dina [cf. Gn 34] pour veoir des curiositez mondaines et femmes
d'etranges regions... de peur que... ne soyez corrompus... Venez a ce
Theatre et porte admirable, mettez donc avec le petit lappin vostre
nid en la pierre qui est Jesus Christ, ainsi que la colombe
(f°324v°)."

v. P. Doré envisage enfin un échec possible du "méditant".
D'une part en effet le choix de l'expression - la prose francaise - et
la pédagogie de 'exposé disent la volonté de mettre la méditation



LES MEDITATIONS FRANGAISES DE P. DORE 43

a la portée de tous. D'autre part la méthode et les objectifs parais-
sent provoquer une séparation entre ceux qui parviennent a
s'élever - les clercs - et les laics qui restent a terre dans le sein de
I'Eglise. P. Doré le laisse pressentir dans la priére qui cléot le livre.

O doulx Seigneur, aydez-moi que je monte en la palme de vostre
croix pour appréhender les fruicts qui y sont.

Si je ne puy y monter, au moins je me tiendrai au pied de l'arbre et
avec l'espouse reposeray a 'ombre afin que je recueille le fruict qui
en tombera... (P327v°).

La méditation est, a-t-on dit, comme une échelle. Elle est
donc un exercice dangereux et des chutes sont a craindre. Deux di-
rections d'enquétes historiques et sociologiques sur "la médita-
tion en prose" paraissent devoir dés lors étre suivies, en méme
temps que d'autres, plus familiéres : I'une conduit aux auteurs de
livres de méditation {(comment la décision d'écrire un recueil de
meéditations est-elle prise, par qui, pour qui 7} ; l'autre aux publics
que l'on cherche a atteindre (n'est-il pas double, avec d'une part
celles et ceux qui peuvent s'adonner & de tels exercices, et d'autre
part celles et ceux qui doivent se contenter des offices liturgiques,
du chant des Psaumes, de l'audition des sermons et d'une pasto-
rale autoritaire et communautaire ?). La méditation convient-elle
a tous ? A-t-elle valeur de "substitut” ou de "complément” ? En
Pierre Doré, la conviction de l'expert n'efface pas les incertitudes
du "pasteur” ; au moins I'ambition qu'il affiche au départ fait-elle
qu'il contribue, a c6té de quelques autres théologiens et traduc-

teurs de la Bible, a '"T'illustration” de la langue francaise.

Bernard ROUSSEL



F. LECERCLE

EADEM D()HINIC‘! I11. POST LPlPHAN

. Centarso spse confesuatur, et orae IESYM.

L. Rdem s TESVS moratar, ot Londat .

. Doms puer Centurroms dllo Qﬁn‘r_ﬁ
nalsr .

TIE3V M. G. Domum omnes resertiontwr.

{
1
Z

G. Nadal, Adnotationes et meditationes in Evangelia (1594),
B. Vat., "Sanatur servus Centurionis” (xiii, 27)



IMAGE ET MEDITATION

Sur quelques recueils de méditations illustrés
de la fin du XVI® siécle

On sait que, dans la tradition iconophile, depuis saint
Bonaventure, les images ont essentiellement trois fonctions :
d'enseignement, de mémoire et d'incitation i la dévotion. Elles
tiennent la derniére de I'emprise plus immeédiate et plus forte que
la vue a sur les affects — notamment par rapport a la parole. Il
n'est pas étonnant, par conséquent, que la méditation ait souvent
entretenu des liens étroits avec les simulacres : une des formes
privilégiées d'exercice de la dévotion ne pouvait ignorer un auxi-
liaire si prompt & émouvoir les passions. De fait, on a trés souvent
souligné l'importance de la vision, en particulier dans la dévotion
du Moyen-Age tardif!. Mais il serait faux de croire, comme on est
trop enclin i le faire, que la méditation fait bon ménage avec les
simulacres. Elle noue avec eux un rapport paradoxal, qui est tout
a la fois d'étayage et d'exclusion. On pourrait méme dire que la
meéditation répudie l'image dans le temps méme ou elle la
convoque : si elle se fonde effectivement sur la vision, c'est le plus
souvent sur une représentation purement intérieure, comme si la
présence physique d'un tableau ne pouvait que distraire
I'attention du dévot. Les célébres Méditations de la Passion du-
pseudo-Bonaventure sont trés significatives de cette résorption du
visible :

Regarde un peu par pitié avec un ceil de compassion. Regarde, je te
prie, 6 dévot contemplatif, et contemple avec admiration quelle ex-
tréme douleur il sentit en I'élévation et remuement de sa croix,
considére comment, par la pesanteur de son corps matériel, les
parties de ses pieds et mains s'élargirent, de telle sorte que peu
s'en fallut qu'ils ne s'écartelassent et divisassent. Vois et considére
en outre ton doux Jésus tout nu, sanglant, cloué¢ sur une croix, col-
loqué entre deux larrons, abreuvé de vin mélé avec du myrrhe.
Regarde comme de son corps précieux découle une fontaine de
sang et l'avise blessé de toutes parts, n'ayant aucune place sur lui
exempte de mal et de douleur?. '

1 On a beaucoup écrit sur cette question. Voir, p. ex., M. Baxandall, Painting
and experience in XVth-century Italy, Pelican ed., 1972.

2 "Méditation sur l'élévation de la croix et sur les sept flammes d'amour qui
sortirent de la fournaise de I'amoureux Jesus gisant sur la croix”, p. 262-263
in Les méditations de S. Bonaventure sur la Passion de Nostre Seigneur Jesus
Christ translaté d'italien par M. Frangois Gilbert de la Brosse, Lyon, 1616
(cette traduction a été faite sur le traduction italienne Le devote meditatione
sopra la passione del Nostro Signore cavate et fundate originalmente sopra
Sancto Bonaventura, selon le titre de 1'éd. de Venise, 1489.



46 F. LECERCLE

Assurément, le pathétique est fortement accusé par la vi-
sion des plaies béantes, et les injonctions & voir ponctuent les
moments forts, faisant de la contemplation mentale le point no-
dal de la méditation, et comme son acte méme. Mais la vision est
ici réduite a sa face intellectuelle, car la méditation n'a que faire,
finalement, d'un simulacre tangible : les dévots ont eu sous les
yeux assez d'images sanglantes pour que les détails fournis par le
texte évoquent immédiatement des impressions sensibles. Le dé-
roulement lancinant de la méditation démontre donc paradoxa-
lement Iimportance du visuel et son détachement du visible.
Dans les méditations de la fin du Moyen-Age, I'image n'exerce ses
bienfaits qu'épurée en vision intérieure, afin que les accidents de
la matiére ne risquent pas de troubler l'oblation de foi. D'une cer-
taine fagon, en réduisant ainsi le visible en image mentale, la
méditation suit la logique méme de I'image telle qu'elle a été éla-
borée par les théologiens : elle reproduit le mouvement de la
translatio par lequel le simulacre est censé s'effacer pour per-
mettre au dévot d'accéder directement au prototype immatériel3.

L'insertion d'illustrations dans les recueils de méditations
ne va pas sans provoquer des bouleversements : elle implique une
confrontation de I'image et du texte bien différente de cette sourde
imprégnation visuelle ou la méditation trouvait son envol, bien
différente, également, des autres formes d'illustration, car c'est la
dévotion qui entre en jeu et non plus seulement le didactisme.

Les recueils de méditations illustrés se multiplient dans les
derniéres années du XVI¢ siécle, c'est-a-dire & une époque o1l les
grandes crises iconoclastes sont révolues, ou la polémique se
poursuit sous forme de joutes oratoires plutdét que
d'affrontements physiques. Ce n'est pas indifférent, car ces édi-
tions entrent tout a fait dans la stratégie de la Contre-Réforme.
Rome, passant de 1a défensive a l'offensive, lance de grandes cam-
pagnes de promotion des images vénérées par les foules, et cette
littérature participe, a sa maniére, i I'entreprise : elle est la face
imprimée de ces grands rites collectifs.

De fait, la méditation illustrée est un instrument approprié
pour cette nouvelle propagande iconophile puisque, flanquée d'un
texte, l'image se retrouve a I'abri des accusations qui la faisaient
complice des erreurs qu'elle suscitait. Certes, dans cette associa-
tion, I'image perd une partie de sa définition : étroitement liée au
texte, elle ne peut plus passer pour le "livre des illettrés". Mais elle
trouve une légitimité nouvelle en appliquant a la lettre le conseil

3 Sur la translatio ad Frototypum, fondée sur une interprétation abusive d'un
texte de saint Basile, voir mon article "Des_yeux pour ne point voir”", a
paraitre dans les actes du colloque L'idolatrie (Ecole du Louvre, avril 1989).



IMAGE ET MEDITATION 47

donné par certains iconophiles modérés . ajouter, pour prévenir
les malentendus, un garde-fou langagier. Il n'est plus besoin de
charger les prétres d'expliquer les fresques des églises, le recueil
de méditations illustré se charge de fournir l'image avec son mode
d'emploi. En réunissant, par une redondance concertée, les deux
instruments didactiques, il fournit a I'Eglise I'une de ces armes
dont elle a tant besoin.

Car l'image n'est pas seulement un instrument de foi ; ca-
pable d'enflammer le zéle des foules, c'est aussi un admirable outil
de propagande. Sur ce terrain, les Catholiques ont pris du retard
et, la période des grands troubles étant désormais close, il est
temps de le rattraper. Tournés vers le monde, les Jésuites s'y em-
ploient, et il est logique qu'ils s'occupent de méditations illustrées
: elles sont un bon moyen d'atteindre les laiques. Du reste, ils ne
sont pas seuls a étre touchés des vertus médiatiques de I'image.
Méme certains Calvinistes en ont pris conscience - et des plus in-
fluents : Théodore de Béze met en préface a ses célébres Icones un
étonnant discours iconophile qui transpose — dans un contexte, il
est vrai, laique — un certain nombre d'arguments catholiques ty-
piques?. Un tel revirement marquerait un indéniable "triomphe
médiatique” de l'image, si celui-ci n'était, en quelque sorte, miné
de l'intérieur.

Le succés des méditations illustrées est, en effet, loin de con-
sacrer un triomphe définitif et inéluctable du liber idiotarum, car
la vieille condescendance que les humanistes, méme amateurs
d'art, ont presque toujours éprouvée pour le "livre des idiots", est
loin d'étre vaincue. Les auteurs de méditations illustrées ont beau
vanter, dans leurs préfaces, la beauté des gravures qu'ils ont
commandées a grand prix, et l'aide irremplagable qu'elles appor-
teront au lecteur, ces discours sont en grande partie a prendre
pour de simples arguments publicitaires. Car la pratique de
I'édition dément cet enthousiasme. Les mémes recueils sont sou-
vent publiés avec ou sans gravures. Aprés avoir annoncé que
I'image est un point de départ indispensable, on offre, pour les
bourses modestes, des versions sans illustrations. Ce n'est pas
qu'on ne croie pas effectivement aux mérites de l'image, mais on

4  T. de Béze, Icones, id est Verae Imagines virorum doctrina simul et pietate
tllustrium, Genéve, 1580, trad. fr. Les vrais pourtraits des hommes illustres
en piété et doctrine, Genéve, 1581, L'apologie des images "laiques” est dans la
dédicace non paginée a Jacques VI d'Ecosse. On y retrouve lincitation a la
dévotion et le sermon muet : "...en lisant les livres de tels personnages, et
surtout jetant les yeux sur leurs effigies, je suis autant esmeu et poussé aussi
vivement en sainctes pensées que si je les voyals encore preschans,
admonestans et reprenans leurs auditeurs.” Cette collection de portraits des
grands réformateurs et de leurs précurseurs a permis aux pamphlétaires
catholiques de broder sur le théme de l'iconoclaste idolatre, qui n'abat les
images des saints que pour mettre les siennes a leur place.



48 F. LECERCLE

n'y croit pas assez pour refuser de faire paraitre des éditions
moins coiiteuses®. L'aspect commercial de l'affaire - qui joue si
souvent au bénéfice des gravures, considérées comme un bon ar-
gument de vente - peut également jouer contre elles : les éditions
illustrées peuvent aussi décourager les bourses plus modestes. Le
"livre des simples" devient un "livre des riches". Ce que confirme
la publication séparée de recueils des gravures : ces images cou-
pées de leur texte quittent le strict domaine de la dévotion pour
entrer dans celui de l'art — elles sont destinées aux collection-
neurs. Rien de plus naturel, du reste, puisque elle sont, le plus sou-
vent, dues a des maitres : les Galle et les Wierix.

La situation est donc particuliérement instable et para-
doxale. Les méditations illustrées entendent promouvoir l'image
dans son emploi le plus contesté (contribuer a l'acte de foi, en ce
qu'il a de plus intime - ce que leur refusent les Calvinistes, et
méme les Luthériens). Mais, au moment ou elles cherchent a
accréditer la vertu la plus noble de I'image, elles témoignent de la
fragilité d'un médium sensible a des facteurs trés conjoncturels
comme le cotit de production. Il faut croire que le statut de l'image
est essentiellement précaire, puisque l'affirmation théorique et
solennelle de son indispensable utilité ne résiste pas a des néces-
sités toutes pratiques. Il serait néanmoins erroné de conclure de
ces contradictions que ces méditations illustrées sont un simple
effet de mode, une catégorie d'illustration comme les autres. Dans
le domaine de la dévotion, le recours aux images ne saurait étre
innocent : les querelles ont été trop vives pour ne pas conférer a
ces gravures une importance particuliére, qu'attestent plusieurs
innovations, théoriques aussi bien que pratiques.

Il peut paraitre étonnant d'accorder des implications théo-
riques a ces recueils de méditations illustrés, puisqu'ils relévent
avant tout de la pratique. On insére des gravures pour aider la mé-
ditation, et, dans ce rapport, I'image est en position ancillaire :
elle se contente d’'apporter son appui a la méditation. Mais, d'un
autre point de vue, le rapport peut sembler strictement inverse : la
meéditation donne a I'image sa caution. Et c'est 1a que le recueil
acquiert une portée pleinement théorique : il vole au secours des
images en donnant une preuve tangible de leur efficacité. Il est une
réponse concréte aux attaques des iconomaques. Il fournit au dis-
cours abstrait des théologiens un complément indispensable — le
versant concret, in situ, de la théorie. Les préfaces confirment

5 C'est le cas de tous les recueils de méditations dévotes de Luca Pinelli (voir
infra, n.7). c'était déja celui des Emblémes a leurs débuts, mais la situation
est différente : pour les méditations, ce sont des raisons pécuniaires qui
poussent a se passer d'illustration.



IMAGE ET MEDITATION 49

largement cette visée, en poursuivant, dans la pratique, I'apologie
engagée dans les débats théologiques. Et cette "défense et illustra-
tion" de 1'image ne se contente pas de l'affirmation de principe que
les images sont utiles : ces préfaces apportent leur contribution a
la théorie de cette utilité.

Tout au long du siécle, les théologiens catholiques ont été
soucieux de développer la théorie des fonctions de l'image, en
dressant des listes aussi longues que possible : non pas seulement
les trois usages canoniques (instruction, mémoire et dévotion)
mais un véritable catalogue capable de contrer la longue litanie
des abus et des crimes entonnée par les iconomaques. Malgré
toute leur ingéniosité, il restait encore de nouvelles fonctions a
découvrir, car les préfaces des recueils de méditations en élabo-
rent d'inédites — et en particulier ce qu'on pourrait appeler la
"fonction apéritive". Ils donnent pour vocation a l'image de
mettre le dévot en condition, de le plonger dans l'état d'esprit ap-
proprié. Ce qui revient, on va le voir, & affiner l'analyse de
I'incitation a la dévotion. Cette fécondité théorique n'a, du reste,
rien de surprenant : en appariant texte et gravure, les auteurs ont
une vue plus concréte et une perceptions plus fine des choses que
les théologiens, qui tranchaient volontiers en fonction de postu-
lats et de sentences®. Mais cette approche plus concréte masque
souvent la portée théorique de leurs propos : les innovations se
font 4 mots couverts, par des remarques apparemment anodines;

Ainsi Luca Pinelli, dans la préface de ses Méditations trés
dévotes sur la vie de la trés Sainte Vierge Marie mére de Dieu, avec
ses images et également l'histoire de sa vie, vante des gravures
destinées a "rendre les personnes plus recueillies et attentives a la
meéditation"?. Voila une réponse circonstanciée aux iconomaques
qui reprochent au simulacre de détourner les fidéles du culte in
spiritu et veritate. L'image ici prépare l'acte de fof, en produisant
la conversion d'esprit que celui-ci suppose. Loin d'engluer dans le
sensible, elle permet au dévot de s'abstraire de l'univers qui
I'entoure et de pénétrer, par les yeux, dans le monde de l'esprit. La
fonction traditionnelle de l'incitation a la dévotion est déplacée
et précisée : I'i'mage occupe une phase préalable, elle devient une

6  Ainsi du lieu commun magis movent visa quam audita, qui affirme
I'emprise plus grande de I'image sur les affects, il est tiré d'un passage de I'Art
Poétique d'Horace, v. 180-82 :

Segnius inritant animos demissa per aurem
quam quae sunt oculis subjecta fidelibus et quae
ipse sibi tradit spectator.

7 Meditationi divotissime sopra la vita della Sacratissima Vergine Maria
madre di Dio, con le sue Imagini et con lhistoria ancora della sua vita,
Brescia, 1606, " Al christiano e divoto lettore”, p. 9. La préface est datée de
1593, l'ouvrage a paru plusieurs fois, avec ou sans illustration, comme la
plupart des nombreux autres recueils de méditations dévotes de l'auteur (voir
Sommervogel).



50 F. LECERCLE

sorte de propédeutique mentale a la méditation. Et ce que les ico-
nomaques dénoncent comme détournement et avilissement (de
I'immatériel dans le charnel) n'est qu'un artifice préparatoire :
I'image force l'attention, détache l'esprit de ce qui I'entoure et lui
permet de se déprendre du monde d'ici bas. Ce qui ne va pas sans
une subtile forme de dévaluation : l'image est extérieure a
l'exeli;cice méme de la foi, cantonnée dans une phase prépara-
toire®.

Les méditations illustrées introduisent donc un élément
nouveau : I'image a la propriété de forcer l'attention, de retenir le
lecteur et de l'entrainer. Elle reléve, en quelque sorte, d'une
captatio benevolentiae. 11 est assez facile de comprendre pourquoi
cette nouvelle fonction apparait assez tard, par quel mécanisme,
et pourquoi elle ne recoit pas un "nom" canonique.

L'illustration dévote prend donc conscience d'une fonction
que, dans le jargon des publicitaires modernes, on appelle
"T'accroche". La chose est tout a fait naturelle. Elle traduit une réa-
lité trés crue, dont les éditeurs sont tout a fait conscients : I'image
attire le public - et fait vendre. Toute commerciale qu'elle soit,
cette logique est transposable en termes de dévotion : l'attrait que
le public éprouve pour les gravures peut étre employé & des fins
d'édification, car la propriété qu'a l'image de retenir l'attention
peut faire d'elle un admirable piége a conversion. Le lecteur mon-
dain, ouvrant le livre de méditations comme un livre d'images,
sera séduit 4 la dévotion, oubliant ses premiéres motivations fri-
voles pour se laisser entrainer dans un exercice de foi.

On comprend pourquoi cette fonction ne regoit pas un nom
spécifique. Elle se présente comme un préalable & la vieille incita-
tion a la dévotion, mais limitée & son amorce : l'opération de sé-
duction qui prélude a l'entrainement dans la dévotion. En réalité,
il y aura bien quelques théologiens catholiques pour aborder ces
questions, mais en réponse a la thése protestante du retour a
I'idolatrie paienne. Les images sont en effet, reconnaitront cer-
tains, une concession apparente au paganisme : on a eu, dans les
premiers temps de I'Eglise, recours a des simulacres formellement
analogues aux idoles, précisément pour séduire les idolatres et les
amener a la vraie foi. L'image est I'instrument d'une séduction a la
vérité. Cette théorie ne devient vraiment acceptable qu'en plein

8  Ce nouveau dispositif confirme le mécanisme de la translatio : comme le
simulacre est destiné a s'effacer de lui-méme devant le colloque spirituel
entre le dévot et le saint, l'imaﬁe ne fait que préluder a la méditation. Ce que
confirme la pratique de Pinelli, ou la méditation ignore avec superbe (}es
images - et I'on comprend que I'édition puisse au besoin de dispenser de

gravure.



IMAGE ET MEDITATION 51

XVII® siécle quand les querelles sont apaisées?. A la fin du XVI¢
siécle, elles sont encore trop vives pour que les Catholiques puis-
sent penser l'image en termes de séduction et de détournement.
Voila une fonction que l'on peut décrire, mais sans lui donner de
nom trop précis, de peur de fournir des armes a l'adversaire. 11
n'est pas encore temps de donner un visage positif a la séduction :
meéme la beauté plastique des images n'est pas {on va le voir) a
I'abri de tout reproche - il ne saurait donc étre question de penser
le détournement comme une stratégie 1égitime.

La réflexion théorique opére donc des progrés inattendus :
apparaissent, dans les préfaces, des choses qu'il ne ferait pas bon
de penser trop clairement. On s'autorise 14 des considérations
pratiques qui ont une portée théorique inavouable ailleurs. Il ne
faut pas pour autant surestimer cet apport théorique. Les innova-
tions majeures tiennent a la pratique, a la confrontation de
Iimage et du texte : elle permet de prendre une conscience plus ai-
gué des relations entre le visuel et le verbal dans l'exercice méme
de la dévotion. Il n'est plus seulement question d'un vague rapport
de paraphrase, comme il était pratiqué depuis les Biblia paupe-
rum, mais d'un rapport dynamique, d'étayage mutuel et de renvoi.

Assurément, les tentatives sont treés différentes d'un recueil
a l'autre. Je me contenterai d'un exemple, dans le recueil le plus
novateur a cet égard, les Méditations sur les Evangiles du Pére
Nadall® Cette impressionnante entreprise éditoriale a souvent
attiré l'attention, pour la qualité de ses gravures et pour le soin
apporté a la réalisation de ce qui est indubitablement I'un des plus
beaux livres illustrés du siécle. La préface de Ximenez insiste sur
les sacrifices et les efforts qu'a demandés l'illustration, et le topos
parait, en ce cas, particuliérement justifié, méme si, comme pour
bien d'autres recueils, une telle sollicitude n'a nullement empéché
de publier parallélement une édition sans gravures.

9 Cette théorie recoit méme l'aval de la papauté : on la trouve dans la Roma

sottoterranea d'A. Bosio publiée, aprés la mort de l'auteur, par les presses

ontificales en 1632, Fus précisément dans le livre IV ajouté par G.

erani, chap. 3. Au X%Ie siécle, on en trouve une version édulcoree : les

images ont servi a faire oublier les idoles, voir Giovanni Andrea Gilio,

Dialogo degli errori de’ Pittori circa lhistorie, in Due Dialoghi, Camerino,
1564 (éd. in P. Barrochi, Trattati d’arte del *500, vol. 2, Bari, 1961, p. 107).

10 Adnotationes et meditationes in Evangelia quae in sacrosancto missae
sacrificio toto anno leguntur, cum evangeliorum concordantia historia
integritate sufficienti, Anvers, 1594 [=1596). L'auteur étant mort en 1580, son
entreprise a été menée a terme par J. Ximenez. Sur Nadal, voir M. Nicolau,
Jeronimo Nadal, sus obras y &ctrinas espirituales, Madrid, 1949 et G.
Codina Mir, Aux sources de la pédagogie jésuite, le "Modus parisiensis”,
Rome, 1968, chap. 5. Sur l'ouvrage, voir T. Buser, "Jerome Nadal and early
Jesuit Art in Rome", Art Bulletin, 1976, et M.B. Wadell, Evangelicae historiae
imagines, Entstehungsgeschichte und Vorlagen. Gétebourg, 1985.



52 F. LECERCLE

Le recueil est bien connu : je rappellerai simplement qu'il
s'agit d'un ensemble de 153 gravures légendées, consacrées cha-
cune a un épisode de la vie du Christ, accompagnées des passages
bibliques correspondants (lectio evangelica), d'une adnotatio qui
reprend et développe les légendes, le tout étant couronné par une
méditation en prose, de longueur et de style trés variables. Ce dis-
positif provoque un double va-et-vient : la gravure regarde, en
amont, vers le récit évangélique et, en aval, vers I'annotation et la
méditation. La symétrie est, & vrai dire, trompeuse, car ces deux
rapports sont étrangement inégaux. L'image déploie souvent une
ingéniosité extréme dans le traitement du récit biblique, en re-
vanche le rapport avec la méditation est singuliérement problé-
matique.

Un constat s'impose d'emblée : le recueil trahit son propos
apparent puisque la méditation n'entretient avec l'image qu'un
rapport extrémement lache. Il y a plusieurs raisons a cela. Tout
d'abord, la méditation est complétement instable : on y rencontre,
suivant les cas, des lecons morales, des commentaires symbo-
liques, des envolées lyriques : il ne saurait donc y avoir de rapport
stable entre la gravure et un texte si protéiforme. Il y a en outre
une raison de circonstances : les méditations ont été vraisembla-
blement concues de fagon pleinement autonome, trés probable-
ment avant les gravures. Du reste, la part du visuel y est extréme-
ment modeste. Pas de spectacle pathétique, pas de retour lanci-
nant (comme dans les Méditations de la Passion) d'une incitation
a voir. Et cette absence est, somme toute, logique. En effet, en pré-
sence d'une gravure, l'invitation a contempler ne peut plus étre,
comme chez le pseudo-Bonaventure, une exhortation a quitter le
monde des apparences pour se concentrer sur une vision inté-
rieure et y puiser une énergie spirituelle nouvelle : elle devient
inévitablement une cause de distraction. Le va-et-vient du texte a
I'image, interrompant la lecture, briserait le développement de la
méditation. Celle-ci demande un mouvement d'essor continu qui
peut trés bien se concilier avec le retour lancinant 4 une contem-
plation intérieure, mais difficilement avec un ballottement phy-
sique du regard. On peut suivre une méditation écrite en se con-
centrant sur une vision mentale, on peut également, face a un ta-
bleau, laisser surgir les affects en une méditation intérieure, mais
il est difficile de concrétiser a la fois les deux composantes, et de
suivre une méditation écrite tout en s'absorbant dans une gravure.
Les deux livres se complétent, assurément, mais pour susciter
I'essor de I'ame, ils s'exclueraient plutét : rivaux, ils cherchent a
s'éclipser I'un l'autre.

Non que l'image renonce a l'incitation dévote, mais elle n'a
que faire de la méditation écrite que, dans certains cas, elle



IMAGE ET MEDITATION 53

éclipse effectivement. C'est flagrant dans I'édition abrégée, en
Italie, publiée par Agostino Vivaldi : le texte des méditations y est
carrément supprimé, ce qui est surprenant vu le titre de
Meditations sur les Evangiles, qu'il conserve!l. La solution de ce
mystére est que les méditations ont été réintégrées dans les adno-
tationes. Celles-ci continuent, comme chez Nadal, de gloser les 1é-
gendes de I'image, en lui apportant toutes sortes de compléments
indispensables : elles ajoutent les informations que la gravure est
incapable de transmettre, soulignent les parties essentielles,
identifient les détails ambigus ou obscurs, introduisent des bribes
de dialogues etc. Mais en outre elles acquiérent une fonction nou-
velle : elles invitent 4 la méditation. Chaque note commence sur
une injonction ambigué ("considére”), qui exhorte a la fois a re-
garder et 4 méditer, et I'annotation s'achéve sur une incitation a
la priére, a4 'adoration et la méditation!2. L'image et sa glose ont
fait le travail : 4 chaque lecteur de prendre librement son envol. 11
est significatif que, décidant d'abréger le recueil, Vivaldi 'ampute
de ce qui précisément dicte le titre. C'est bien la preuve que, si
I'image a bien vocation de convier a la méditation, la gravure ne
fait pas encore bon ménage avec une méditation déja figée dans
I'écriture. L'ceil dévot n'est pas prét a suivre 4 la fois les caprices de
la figure et les méandres du texte.

Pour ce qui est de 'autre versant du recueil, la situation est
exactement inverse. Autant la méditation reste extérieure a la
gravure, autant celle-ci est habile & traduire le récit évangélique
en termes plastiques. Pour ce faire, elle cumule les indications des
différents évangiles et les compléte, pour les détails incertains,
par les indications des Péres et de la tradition. L'avertissement Au
lecteur se défend de rien ajouter de gratuit, car, a la suite des
Protestants, certains Catholiques réformistes s'inquiétaient que,
contrainte de suppléer aux lacunes du récit biblique, I'i'mage soit
condamnée a le trahir. Il est certain que le graveur est forcé
d'imaginer certains détails concrets que le récit omet de préci-
ser!3, mais il le fait, dit I'éditeur, dans l'obédience a la tradition
des Péres et dans un souci d'efficacité. Et Ximenez d'ajouter que

11  Meditationi sopra li evangelil che tutto l'anno si leggono nella messa e
principali misterii della vita e passione di Nostro Signore, Rome, 1599.
aradoxalement, Vivaldi conserve, du double titre de I'original
Adnotationes et meditationes], 1'élément que, précisément, il supprime : ce

sont les adnotationes de Nadal qui se retrouvent meditationi.

12 Cette injonction peut prendre une forme trés simple. Par exemple, pour la
"Guérison de l'esclave du centurion” (n® 27, v. infra) cela donne : "...et de tout
cela tu tireras quelque profit pour ton dme." Mais la répétition systématique
de telles injonctions manifeste trés clairement le propos de conseils si

vagues.
13 C'est un des débats traditionnels de la peinture religieuse, voir G.A. Gilio, op.
cit., p. 26.



54 F. LECERCLE

c'est la volonté de mieux toucher le public qui justifie le recours a
des artistes excellents. Cette double précaution apclogétique est
significative du statut encore fragile de I'image. On a tout a fait
conscience de son efficacité "médiatique” qu'il n'est plus question
de mettre en cause, mais elle n'en reste pas moins sous le coup de
soupcons et de malveillances tatillonnes. La situation est donc,
pour le moins, paradoxale. A Theure ou lillustration faisait
I'objet d'attaques en régle (vers le milieu du siécle), la défense se
faisait volontiers lyrique. Dés lors que son utilité n'est plus sé-
rieusement mise en doute, on multiplie les avertissements apolo-
gétiques. En un sens, 1'évolution est logique : la précaution ora-
toire prend la suite du plaidoyer enflammé.

Cette présentation timide ne doit pas dissimuler I'étonnante
habileté de certaines gravures. Leur ingéniosité méme explique
les précautions oratoires de l'avertissement : car il y a une cer-
taine hardiesse, pour l'artiste, & réutiliser, dans un contexte reli-
gieux, les effets ingénieux élaborés par la peinture humaniste.
L'époque n'est pas loin ou il se serait fait accuser de détourner
I'attention des fidéles sur l'art, au détriment du message religieux.
En 1564, un Giovanni-Andrea Gilio partait en guerre contre
Michel-Ange et le maniérisme en les accusant de détourner la
peinture dévote en exhibition de virtuosité artistiquel4. Trente
ans plus tard, les artistes peuvent utiliser tous les effets de compo-
sition sans attirer les pires soupgons — tout au plus une légére sus-
picion.

Considérons ces effets sur un exemple précis, La guérison de
lesclave du Centurion, treiziéme épisode de la Vita ChristilS. La
gravure en rassemble les différentes phases dans un méme espace.
Le procédé est ancien : la peinture traduit le déroulement du temps
en juxtaposant les épisodes successifs, laissant au regard le soin
de les suivre, de proche en proche. Et I'eeil, ici, a d'autant moins de
peine a reconstituer la chronologie des événements qu'une série
de majuscules empéche toute hésitation. Les légendes suppriment
toute ambiguité : prévenant les erreurs d'identification, elles 1é-
vent I'une des objections que 1'on opposait traditionnellement au

_didactisme des images, celle de ne parler que sous le régime de la
redondance, de n'apprendre qu'a ceux qui savent déja.

Dans ce cas précis, le récit est distribué en trois épisodes
principaux (premiére ambassade envoyée par le centurion, con-
frontation directe avec le Christ, guérison miraculeuse du petit
esclave) qui se déploient sur la page selon un ordre un peu inat-
tendu, mais que les majuscules font immédiatement apparaitre.
Au lieu de progresser de gauche a droite et de remonter du premier

14  Voir G.A. Gilio, op. cit., p. 1-115.
15 Voir illustration.



IMAGE ET MEDITATION 55

plan au dernier, le regard doit aller du deuxiéme plan de droite au
deuxiéme plan de gauche en passant par le premier plan. Ce trajet
elliptique met fortement en valeur 1'épisode central. La traduc-
tion du récit en termes d'espace ne va donc pas sans déformations,
puisqu'elle impose nécessairement une hiérarchie plastique.

Cette hiérarchisation des épisodes constitue une véritable
interprétation du récit : en privilégiant la rencontre — au lieu du
miracle final - I''mage met l'accent sur la fonction de pivot de cet
épisode o1, venu en personne, le centurion fait acte d'obédience,
pour voir en retour ses veeux satisfaits — guérison contre conver-
sion. La foi apparait comme un contrat. C'est l'acte de foi du cen-
turion qui est récompensé : il a donné sa foi au Christ qui, en re-
tour, exauce son désir, et la vie accordée au jeune esclave repré-
sente la promesse de vie éternelle qu'implique la foi en Jésus. Par
cette mise en scéne, I'image souligne la place centrale de la ren-
contre, son role pivot que le récit serait, par lui méme, impuissant
a suggérer, puisqu'il ne connait pas les manipulations modernes
comme le "flash back".

La composition exprime plastiquement ce "troc” par la sy-
meétrie qui organise tout l'espace, opposant les groupes (Romains
contre Juifs, de part et d'autre du rabbin qui occupe le centre exact
de la scéne}, les axes (droite vide vs gauche construite), les épisodes
(ambassade vs guérison : avant vs aprés), les personnages
(docteurs juifs vs soldats romains), comme si tout tournait autour
d'un axe central. Ce n'est pas seulement le récit qui "pivote" autour
d'un moment nodal, c'est la composition qui tourne autour du
rabbin qui occupe le centre exact de I'imagel6. Et le petit manque-
ment a la régle qui veut que le regard, ici, progresse de droite a
gauche, est motivé par la volonté de souligner cette symétrie :
chronologiquement, la demande du Centurion précéde la réponse
du Christ, le Centurion devrait donc étre a la droite de Jésus, mais
cela briserait la confrontation des Romains et des Juifs.

La hiérarchie plastique impose un ordre des valeurs. C'est
I'acte de foi et d'allégeance qui prime ; le miracle, si éclatant qu'il
soit, n'en est qu'une conséquence. Mais, méme relégué au second
plan, le miracle attire I'ceil - davantage en tout cas que le petit
groupe de droite, perdu dans le paysage - car il est traduit par un
manquement a la vraisemblance : une veduta rend le mur trans-
parent, découvrant le prodige, ou tout au moins ses effets. Faute de
pouvoir traduire plastiquement le moment insaisissable de la
guérison, on saisit, aprés coup, les réactions des spectateurs : des

16 Le détail n'est pas complétement oiseux : la rencontre du paganisme (le
centurion] et du christianisme (Jésus} se fait sous les auspices de I'Ancienne
Loi {le rabbin). Et l'opposition des deux Lois est soulignée par les batiments
de l'arriére-plan : synagogue a droite, clocher d'église a gauche.



56 ’ F. LECERCLE

bras levés, comme ceux de I'enfant qui se dresse sur son lit. La
veduta est un équivalent plastique du miracle (une entorse a la
vraisemblance traduit le manquement au cours ordinaire du
monde) mais elle ne signale pas seulement l'importance de
l'événement et son caractére anormal, elle marque aussi la simul-
tanéité : le manquement a la vraisemblance spatiale va de pair
avec une infraction a l'ordre temporel. Le groupe des Romains pé-
nétre dans la maison, mais l'enfant est déja guéri, sous I'eeil du
Christ qui, omniscient, voit tout, méme a travers les murailles.
Car le miracle s'est produit pendant le deuxiéme épisode, méme si
ses effets ne se font sentir qu'au moment ou les Romains arrivent.
Chronologiquement, la veduta reléve a la fois du troisiéme et du
deuxiéme épisodes car, si les témoins ne se doutent de rien, le
Christ sait, comme nous, que l'enfant est guéri au moment ou il
parle. ‘

La valorisation du deuxiéme épisode aux dépens de la fin
frappante du récit et de son "merveilleux chrétien", vise 4 démon-
trer I'absolue nécessité du don de foi. Ce faisant, la composition
ne se borne pas a guider I'ceil du lecteur, elle prépare la lecon sur
laquelle la méditation brodera assez briévement : "nous ne
sommes pas seulement lépreux du péché, mais paralytiques en
Jésus Christ”". Bref, 'image apparait comme tout autre chose
qu'une traduction redondante. Elle quitte le statut ancillaire de
paraphrase auquel la tradition entendait la réduire. On la soup-
connait d'inventer, en imaginant ce que le texte biblique ne pré-
cise pas. Malis ses "inventions”, on le voit, ne sont pas gratuites :
tout fait sens, et elle tient, non de la paraphrase, mais du com-
mentaire. Le Pére Nadal renoue avec les origines : avec ces com-
mentaires bibliques qui, depuis Nicolas de Lyre, proclament que
la transcription plastique est nécessaire pour élucider le sens!?.
Les vertus didactiques que les théologiens accordent depuis des
siécles aux simulacres ne se bornent plus a mettre sous les yeux
des illettrés un récit autrement inaccessible. Méme lettré, le spec-
tateur trouvera a apprendre en cette figure, véritable sermon
muet, et la virtuosité plastique n'est pas seulement destinée a
fixer son attention ou a graver dans son esprit la lecon biblique.
Comme le commentaire, elle fait parler le texte, lui fait rendre ses
raisons secrétes. Du coup, des trois fonctions traditionnelles, c'est
moins l'incitation a la dévotion qui est mise en valeur, que le di-
dactisme.

17  Cette question trouve a la méme époque un regain d'intérét : G. de Prado et
J.B. Villalpando, quand ils s'efforcent de démontrer le réle exé%éti ue de
I'image, dans leurs In Ezechielem explanationes (Rome, 15 6-?604),
invoquent Nicolas de Lyre.



IMAGE ET MEDITATION 57

Curieux renversement de situation : c'est la gravure qui
glose le récit biblique, et non la méditation qui déploie les sens la-
tents du "discours muet". L'image se découvre des possibilités exé-
gétiques dont le langage semble dépossédé. Le paradoxe n'est pas
inexplicable. Il est somme toute logique que, dans cette confron-
tation concréte des pouvoirs de I'image et du texte, la nouveauté se
situe dans le didactisme : c'est le terrain ou image et texte peuvent
se relayer efficacement - et, de fait, I'adnotatio joue bien son réle
de complément et de garde-fou. Pour ce qui est de l'action sur
l'affect, et de l'incitation & la dévotion, ils se génent. L'image n'a
pas besoin du texte pour remuer les affects, et déclencher ce dia-
logue muet avec le divin qu'est la méditation intérieure.
Inversement, la méditation écrite ne peut étre que perturbée par
une référence constante a la gravure : elle n'admet que des réfé-
rences a la vision intérieure. La méditation ne saurait loucher :
elle se développe devant le texte ou devant l'image. Aller de I'un a
l'autre suppose la comparaison et le jugement, c'est-a-dire des mé-
canismes réflexifs qui sont étrangers a ce développement tout af-
fectif, a cette appréhension immédiate et a cette connaissance
participative qui fondent la méditation.

Frangois LECERCLE






A PROPOS DES "CHRESTIENNES MEDITATIONS"
DE THEODORE DE BEZE.
ESSAI DE DEFINITION

En 1550 Jacques Peletier, un des poétes les plus remar-
quables de I'époque, s'exprimait ainsi & propos du Théodore de
Béze de 1548 ;

... homme tel que ses écriz le montrent ; homme heureux en dons de
grace, de Nature et de Fortune et qui est chose rare, estimé entre
les hommes tel qu'il estoit : Brief les perfections qu'il avoit, estoient
si bien conjoinctes en lui et s'entredonnoient tel aide, qu'en toutes
compagnies, méme des plus grands de Paris (ou vertu doit étre pri-
sée ou ailleurs non) il étoit bien vu, prisé et honoreél,

Quelques années plus tard, en 1563, Ronsard, alors dans
toute la plénitude de sa gloire (il était conseiller et aumonier or-
dinaire du roi et poéte officiel de la cour), appelait & grande voix,
parmi les calvinistes, un adversaire d'envergure, le seul qu'il con-
sidérait comme digne de se battre avec lui :

Mais si ce grand guerrier et grand soldat de Baize
Se présente au combat, mon coeur sautera d'aize ;
D'un si fort ennemi je serai glorieux,

Et Dieu sait qui des deux sera victorieux2.

Il n'est pas nécessaire, je crois, d'avoir recours a d'autres té-
moignages pour prouver le trés haut prestige dont jouissait
Théodore de Béze auprés de ses contemporains.

Qu'il me soit permis de m'arréter un instant sur la nature de
la polémique qui opposa Ronsard aux calvinistes.

On sait avec quel mépris le chef de la Pléiade traita ceux qui
avaient eu I'impudence de riposter a ses Discours et qu'il appelait
"je ne sais quels Prédicantereaux et Ministereaux de Genéve". Au
pauvre Antoine de La Roche-Chandieu, il répliqua par les alexan-
drins dédaigneux que l'on connait :

Tu es foible pour moi, si je veux escrimer
Du baston qui me fait par I'Europe estimerS.

1 Jacques Peletier, Dialogue de l'Ortografe e Prononciacion Francoese,
Poitiers, 1550, p. 49.
2 Response de Pierre de Ronsard aux l'gures et calomnies de je ne scay quels
Predicantereaux et Ministereaux de Geneve, in (Euvres compilétes,
3 R}%llothéque de la Pléiade, II, p. 596.
idem.



60 M. RICHTER

Et l'on connait également le beau vers par lequel le
Vendomois justifiait son parfait dédain pour tous ces poétes qui,
adoptant son style, révélaient ainsi la trés grande admiration
que, malgré tout, ils avaient pour lui :

Vous estes tous yssus de la grandeur de moy?.

C'est justement Béze - on I'a vu - que Ronsard considérait
comme le seul étant digne de sa "grandeur”. Afin de provoquer son
adversaire, il exhijbait pour l'occasion les plus heureuses res-
sources d'un style poétique qu'il avait appris des Anciens et qui se
fondait essentiellement sur 'efficacité et la couleur des images.

D'un si fort ennemy je seray glorieux,

Et dieu scait qui des deux sera victorieux.

Hardy je planteray mes pas dessus l'arene.

Je roidiray les bras, soufflant a grosse halene,
Et happant et serrant suant et haletant,

Du matin jusqu'au soir je l'iray combatant,

Sans deslier des mains ny cestes ny courrayes,
Que tous deux ne soyons enyvrés de nos playes.
A luy seul je désire au combat m'attacher ;

Je lul seray le tan qui le fera moucher

Furieux par mes vers, comine en une prairie

On voit un grand taureau forcené de furie,

Qui court et par rochers, par bois et par estangs,
Quand le tan importun luy tourmente les flancs®

Ronsard savait parfaitement que Béze, a partir de sa con-
version en 1548, avait élaboré une poétique qui s'opposait rigou-
reusement a celle de la Pléiade. 11 s'agissait d'un probléme crucial
qui constituait, au moins depuis Pétrarque, le tourment par excel-
lence travaillant les consciences de nombreux humanistes : la
rhétorique classique pouvait-elle s'accorder avec le dépouille-
ment et la simplicité qu'exigeait le christianisme ?

La considération de Ronsard pour le "grand guerrier et grand
soldat de Baize" n'était pas seulement due au role joué par le suc-
cesseur de Calvin au Colloque de Poissy, mais aussi -~ et peut-étre
davantage - au succés de 'Abraham sacrifiant et de la traduction
des Psaumes (terminée en 1562).

Il n'avait certainement pas oublié que Béze avait résolu le
grave probléme de la poésie paienne (probléme qui avait profon-
dément tourmenté un poéte comme Du Bellay) par un refus pé-
remptoire de tout compromis : se conformant a la christologie

4

Op. cit., p. 617.
5 Op.ct

P
, p. 596.



A PROPOS DES "CHRESTIENNES MEDITATIONS" 61

calviniste, Béze n'admettait aucune concession a la poésie du pa-
ganisme, résultat d'un "cuyder” qui était désormais considéré
comme la cause de tout désordre et de tout péché. Ce n'était la
qu'un aspect - assurément important - d'un probléme plus géné-
ral, et précisément celui qui avait trait a 1a coopération de la rai-
son humaine (du libre arbitre) a l'action de la grace dans le salut.
Tous ceux qui admettaient une participation active de la raison
humaine dans le salut chrétien pouvaient accepter par 1a méme
un accord entre la rhétorique paienne et la parole de Dieu : c'est le
principe fondamental de I'humanisme chrétien et dévot sous
toutes ses formes. 1l en allait bien autrement pour les calvinistes :
aux yeux de ceux-ci, la raison fait partie de la chair, c'est-a-dire de
I'homme naturel, et par conséquent non seulement elle est inapte
a collaborer au salut, malis elle est méme le principal obstacle au
salut. Tout ce que la raison congoit et invente n'est que mal et
source de péché : c'est 'homme, tout I'homme, qui s'oppose a
Dieu®. Si le chrétien veut se mettre dans les conditions favorables
a I'état de grace, il n'a donc qu'a suivre scrupuleusement la Parole
que Dieu lui-méme lui a donné, c'est-a-dire I'Ecriture sainte.

C'est 1a tout I'enseignement de I'Abraham sacrifiant : dans
cette piéce la raison humaine s'exprimait en effet par la bouche de
Satan, et celui-ci se présentait sur la scéne habillé en moine.

En ce qui concerne la poésie, elle avait un modéle unique et
inégalable dans les Psaumes, source véritable de vie et de priére.
C'était la poésie méme de Dieu et donc du salut. Tous les poétes vi-
sant au plaisir esthétique et se nourrissant de la mythologie
gréco-romaine restaient dans la raison humaine et dans son iné-
vitable corruption. Voici par quels mots, dans son Epitre intro-
duisant les Psaumes, Béze s'adressait "a tous Chrestiens et ama-
teurs de la parole de Dieu."

6  "Car en rappelant les hommes de malice, ils {les Prophétes} requiérent que
toute leur chair, c'est-a-dire leur nature, soit mortifiée, laquelle est pleine
d'iniquité. Or c'est un commandement bien difficile, d'autant qu'il emporte
que nous devestions nous-mémes et délaissions notre propre nature. Car il
ne faut pas estimer que la chair soit bien mortifiée, sinon que tout ce que
nous avons de nous soft anéanti et aboly. Mais veu que toutes les pensées et
affections de nostre nature sont répugnantes a Dieu et ennemies de sa justice
(Rom., 8,7), la premiére entrée en obéissance de la Loy est de renoncer a
nostre nature et & toute nostre volonté (...). Or cela se fait quand I'Esprit de
Dieu ayant transformé nos d&mes en sa saincteté, les dirige tellement a
nouvelles pensées et affections, qu'on puisse dire qu'elles sont autres qu'elles
n'estoyent auparavant”. J. Calvin, Institution de la Religion chrestienne, éd.
Benoit, 111, {ii, 8) ; "Or ce mot de Chair n'est pas pris selon le langage commun,
mais est pris pour 'homme, tellement que tout ce que nous apportons du
ventre de nostre mere est appelé Chair. Et qu'est-ce que c'est Esprit ? Ce n'est
rden du nostre, c'est a scavoir que nous ayons d'Heritage, mais c'est la grace de
Dieu par laquelle nous sommes renouvellez” (J. Calvin, Deux congrégations
et Exposition du Catéchisme, 1563, éd. Peter, Paris 1964, pp. 35-36).



62 M. RICHTER

Seulement que le monde soit si bien advisé, qu'au lieu de chansons
en partie vaines et frivoles, en partie sottes et lourdes, en partie
sales et vilaines et par conséquent mauvaises et nuisibles, dont il a
usé par ci devant, il s'accoustume ci-aprés a chanter ces divins et
celestes cantiques avec le bon Roy David”’.

Appelant Béze au combat, Ronsard était donc parfaitement
conscient qu'il s'adressait &4 un homme qui avait composé des
ceuvres cohérentes, des modéles admirés d'une poétique congue
pour le salut et non pour le plaisir esthétique. 11 ne voulait pas se
battre avec un imitateur de sa propre poésie, mais avec un véri-
table maitre, le responsable reconnu du calvinisme francais, le
prestigieux successeur de Calvin 4 Genéve. Et Ronsard avait com-
pris que le meilleur terrain pour ce combat ne pouvait étre repré-
senté que par l'image, par son emploi et par son sens®. On sait que
Béze n'accepta pas ce défi : I'appel du grand Ronsard resta pour lui
lettre morte.

Nous nous trouvons 1a en présence de 'opposition radicale
entre l'attitude d'un humaniste et celle d'un réformateur. Béze ne
répondit pas a Ronsard pour la bonne raison qu'il était le respon-
sable d'une église et que tous ses actes prenaient une signification
officielle, devenant des modéles de conduite. En d'autres termes,
Béze était astreint a la rigueur. Et la rigueur, précisément, lui im-
posait le silence face & une provocation de nature essentiellement
littéraire, a la fois catholique et paienne, celle du royaliste
Ronsard.

Le véritable poéte chrétien — pensait Béze - n'a rien a inven-
ter, a imaginer. Il suffit de relire ce qu'il avait écrit dans
I'Epilogue de son Abraham :

L'homme qui croit tout ce qu'il imagine,
Il est certain que tant plus il chemine,
Du vray chemin tant plus il est escarté :
Un petit vent I'a soubdain emporté.

Et qui plus est, sa nature perverse

7  Clément Marot et Théodore de Béze, Les Psaumes en vers frangais avec leurs
mélodies, Fac-similé de l'édition genevoise de Michel Blanchier, 1562, publié
avec une Introduction de Pierre Pidoux, Genéve, Droz, 1986.

8  Selon Jacques Pineaux, Ronsard aurait voulu "débattre avec Théodore de
Béze des questions politiques et religieuses qui opposaient les deux camps”
("Poésie et prophétisme : Ronsard et Théodore de Béze dans la querelle des
'‘Discours™, dans Revue d'Histoire Littéraire de la France, juillet-aoat 1978, p.
535). Compte tenu du fait que Ronsard considérait les calvinistes qui
l'avaient contre-attaqué comme étant "tous issus de la lgrandeur" de lui (qu'on
entende : de sa grandeur poétique), je maintiens que le défi jeté par l'auteur

des Discours & Béze était de nature proprement littéraire et esthétique, la

signification n'allant pas, du reste, sans la forme.



A PROPOS DES "CHRESTIENNES MEDITATIONS" 63

En peu de temps soy-mesmes se renverse?.

En effet, Dieu lui-méme a donné a son fidéle tout ce qu'il faut
pour la poésie, c'est-a-dire les Psaumes. Dans ce livre, et seule-
ment dans ce livre, le poéte calviniste peut trouver les images vé-
ritables de I'Esprit : celles qui proviennent de la raison et de son
imagination charnelle ne peuvent étre que les images du mal, du
mensonge et donc de la perdition. C'est bien la thése que, dans un
style maladroitement ronsardien, le pasteur La Roche-Chandieu
avait développée dans sa Réponse aux calomnies. Béze, lui, s'en
était tenu a l'essentiel, il avait donné comme exemple, pour le
genre dramatique, 1'Abraham sacrifiant et, pour le genre lyrique,
la traduction des Psaumes (continuant l'cuvre commencée par
Marot).

C'est dans cette perspective qu'il faut aborder les
Chrestiennes Méditations, publiées pour la premiére fois en 1581,
mais composées — d'aprés ce que nous dit 'auteur -~ a deux re-
prises, a partir du début des années soixante!0,

Disons donc qu'aprés 1'Abraham sacrifiant (théatre), aprés
les Psaumes (poésie), les Chrestiennes Méditations répondaient a
une troisiéme nécessité du chrétien : celle de rendre efficace
I'enseignement davidique a la lumiére du message chrétien inter-
prété par un calviniste ; car les Psaumes ne sont pas un texte chré-
tien et, sur eux, on pourrait également faire une méditation juive
ou méme paienne. Mais cela vaut pour I'Ancien Testament tout
entier, et pas seulement pour les Psaumes.

9 Abraham sacrifiant, Edition critique avec Introduction et Notes par K.
Cameron, K.M. Hall, F. Higman, Genéve-Paris, Droz-Minard, 1967, p. 114,

10 Cf. Théodore de Béze, Chrestiennes Méditations, texte établi et introduction
par Mario Richter, Paris-Genéve, Minard-Droz, 1964. Sur les méditations de
Béze et des autres calvinistes (en particulier Antoine de La Roche-Chandieu,
Philippe Du Plessis-Mornay, Jean de Sﬁ(lmde et Agrippa d'Aubigné) on se
reportera aux études suivantes : Mario Richter, "La poetica di Théodore de
Béze e le 'Chrestiennes Meditations™, in Aevumn, XXXVIII (1964), pp. 479-525
(par la suite recueillie dans M. Richter, Jean de Sponde e la lingua poetica dei
Protestanti nel Cinquecento, Milano, Cisalpino-Goliardica, 1973, pp. 75-
129 ; Michel Jeanneret, Poésie et tradition biblique au XVle siécle, Paris,
Cortl, 1969, pp. 400-417 ; R. J. Bunday, Calvinist Meditations on the Psalms,
The University of Wisconsin, University Microfilms, 1975 ; Klara A. Erdei,
"Méditations calvinistes sur les psaumes dans la littérature francaise du
XVle siécle", Acta Litteraria Academiae Scientiarum Hungaricae, Tomus 24
(1-2), 1982, pp. 117-155. Voir également : Francis M. Higman, "The
'Meditations’ ofP Jean de Sponde : A Book for the Times", dans Bibliothéque
d’'Humanisme et Renaissance, XXVIII (1966), pp. 564-582 ; Terence C. Cave,
Devotional Poetry in France, Cambridge, University Press, 1969,
notamment pp. 38-48 ; Marguerite Soulié, "L'utilisation de la Bible dans les
'Méditations' de Jean de Sponde”, dans Mélanges sur la Littérature de la
Renaissance a la mémoire de V.-L. Saulnier, Genéve, Droz, 1984, pp. 295-305.
Voir maintenant la thése de Josiane Rieu, Jean de Sponde ou la cohérence
intérieure, Genéve, Slatkine, 1988.



64 M. RICHTER

Nous savons que les Psaumes se distinguent par leur qualité
éminemment poétique : ils sont considérés comme la poésie
méme de Dieu. Afin de respecter cette caractéristique, les
Méditations doivent se conformer a la forme poétique, et étre
donc en quelque sorte elles-mémes poétiques. Ceci ne concerne
pas tout I'Ancien Testament. Nous voici devant le premier carac-
tére de la méditation. Il ne s'agit pourtant pas d'une méditation en
vers, mais en prose. Quel peut étre le sens de ce choix ? Je suis en-
clin i penser que le point de vue de I'humilité chrétienne - qui
était le point de vue du lecteur, c'est-a-dire du fidéle ou du croyant
calviniste devant la poésie de Dieu - exigeait I'emploi de la prose,
étant donné que l'attitude chrétienne devait se reconnaitre dans
la simplicité, dans le rudis et plaebeius stylus dont avait parlé
Calvin. Il n'empéche que cette prose, humble en elle-méme,
s'efforcait de ne pas trop contraster avec la nature poétique du
psaume. Elle tendait a étre, si j'ose dire, a la fois humble et noble.
{A ce propos, on pourrait m'objecter qu'il existe a I'époque une im-
portante production calviniste en vers, une sorte de méditation
versifiée se référant, mais d'une maniére trés libre, aux psaumes
pénitentiels - je pense, du moins, aux recueils de Maisonfleurs ou
de Montméja. Je répondrai que, dans le cas de la méditation en
vers, les calvinistes se gardent de rivaliser avec la poésie davi-
dique, comme ¢'avait été le cas de Pétrarque, dont les six Psalmi
penitentiales se présentaient comme un véritable effort
d'émulation par rapport au Psalmiste. Dans le chapitre qu'il a
consacré a "La meéditation en vers” sur les Psaumes, Michel
Jeanneret a en effet relevé les ceuvres de quatre poétes, tous catho-
liques!}. Quant a Béze, il est intéressant de remarquer que son Ode
chantée au Seigneur imprimée dans le recueil de Montméjal? n'a
pas du tout les caractéristiques d'une méditation en vers sur les
psaumes, mais que, bien au contraire, elle use d'un ton délibé-
rément différent, proche de celui qu'avait adopté Marguerite de
Navarre dans ses Chansons spirituelles).

Demandons-nous maintenant en quoi consiste l'essence de
la nature poétique du psaume. Elle consiste certes dans le paral-
lélisme - on le sait -, mais aussi, et peut-étre surtout, si je ne me
trompe, dans les images, en particulier dans le grand nombre de
métaphores et de comparaisons.

Ces images exigent le plus grand respect, la plus grande fidé-
lité : elles sont en effet 1'élément le plus précieux de la création di-
vine ; elles sont, pour ainsi dire, quelque chose qui ressemble &

11  Michel Jeanneret, Poésie et tradition bibliqgue au XVle siécle, Paris, Corti,
1969, pp. 397-399.

12 Cf. Poemes chrestiens de B. de Montmeja, et autres divers auteurs. Recueillis
gi nouvellement mis en lumiére par Philippes de Pas, Genéve, 1574, pp. 52-



A PROPOS DES "CHRESTIENNES MEDITATIONS" 65

l'incarnation méme de Dieu, la pensée divine devenue chose
concréte, terrestre, visible. Les images des psaumes pouvaient
donc étre considérées, d'un point de vue calviniste, comme un té-
moignage unique, au milieu des ténébres du monde et de 'homume,
de la condition premiére, originelle, de la félicité d'avant la chute,
quelque chose comme la préfiguration du Christ (par cette voie,
Béze continue la tradition herméneutique qui, a partir d'Origéne,
tient les Psaumes pour le livre de I'Ancien Testament le plus
proche du Christ). Afin de donner aux images du psalmiste tout
I'honneur qui leur revient, Béze, s'écartant en cela d'une longue
tradition, n'a donc pas voulu faire des versets les points d'appui de
la méditation!3. A l'exception de trois cas seulement ou le verset
est textuellement cité (cf. p. 45, 54, 72), le psaume n'est reconnais-
sable dans la méditation de Béze que par l'absolu respect de ses
images, qui ne se mélent jamais a d'autres inventées par l'auteur.

Les coordonnées fondamentales qui président a la composi-
tion des Méditations de Béze peuvent étre fixées en peu de mots : la
raison est "déraisonnable”, 'homme ne peut rien faire pour son
propre salut sans l'intervention miséricordieuse et absolument
gratuite de Dieu.

Ce sont ces coordonnées-la qui nous permettent, je crois, de
cerner de prés les caractéristiques effectives d'un modéle litté-
raire que Béze a congu, a l'intérieur d'un genre éprouvé (celui de la
méditation!4), pour sa propre "instruction" (comme on lit dans la

13 Cela en partant des commentaires sur les Psaumes des Péres de I'Eglise
grecque et latine (Eusébe de Césarée, Athanase, Basile le Grand, Ambroise de
Milan, Hilaire de Poitiers, Jéréme, Augustin et Cassiodore, qui relévent tous
- semble-t-il - d'Origéne) jusqu'aux Meditations et Orationes de Saint
Anselme (XIe siécle) et, de 14, jusqu'aux deux Expositiones in Psalmos (1498)
de Savonarole. Les commentaires de Calvin (1558) sont une reprise évidente
de la méthode didactique des Enarrationes in Psalmos de Saint Augustin,
reconsidérées a la lumiére du grand travail philologique de I'humanisme
(cihréti?n )(je pense, en particulier, au Quincuplex Psalterium de Lefévre

'Etaples).

14 Avan? les Chrestiennes Méditations (1581), de Béze, nous n'avons relevé,
dans la Bibliographie de la Littérature frangaise du XVle siécle d'Alexandre
Cioranesco, T:)e neuf titres d'ouvradges en prose comportant le mot
"méditation”. En voici la liste par ordre alphabétique : Francois Barat,
Brieve forme et methode de s’exercer par chaque jour en la meditation des
mysteres de la philosophie chrestienne, Paris, 1551 ; Jean Bourgeois,
L'amortissement de toutes perturbations et reveil des mourans, excitant au
mespris du monde et preparation a la mort, avec meditations sur les sept
psaumes penitentiaux. Plus aucunes oraisons tirees des Psalmes de David,
Doual, 1579 (ouvrage que je n'ai pas trouvé dans les bibliothéques de Paris) ;
Michel Coyssard, Les méditations sur la passion se N.S. Jésus-Christ, avec
l'art de méditer. Mises en francois de l'italien du R.P. G. Loart, Paris, 1578 ;
Pierre Doré, La meditation devote du bon chrestien sur le saint sacrifice de la
Messe, Paris, 1544 ; Claude d'Espence, Paraphrase ou méditation sur
l'oraison dominicale, Lyon, 1547 ; Frangois Grandin, Meditations de Sainte
Brigide reduites en quinze oraisons et traduictes en francols par F.G., Paris,
1575 ; Jean Guytot (ou Guitot}, Les meditations du zelateur de pieté,
recueillies des anciens Peres, Paris, 1571 {cette date semble toutefois erronée,



M. RICHTER

le privilége étant de 1580 et I'ouvrage n'apparaissant comme étant publiée
qu'en 1582 ; il se présente comme la plus importante anthologie que le XVie
siécle catholique ait consacrée aux auteurs de méditations en prose ; on y lit
les 41 meéditations pseudo-augustiniennes, les Soliloques et le Manuel de
saint Augustin, quelques Méditations de saint Anselme, de saint Bernard et
"l'admirable discours de Pierre Damian cardinal d'Hostie, touchant 'heure
de la mort". A I'exception des Meditations sur les Psaumesde Saint Anselme,
qui ouvrirent la voie a Savonarole, il s'agit d'une tradition n'ayant presque
aucun rapport avec les Psaumes et donnant la mesure de la distance qui ia
sépare des Méditations de Béze) ; Maurice Poncet, Meditations familieres sur
U'histoire de l'incarnation du fils de Dieu..., Reims, 1574 ; Daniel Toussain,
L'Exercice de I'Ame fidele, assavoir Prieres et Meditations pour se consoler
en toutes sortes d'afflictions, Francfort, 1578 (mais je n'ai trouvé que
I'édition de 1582). Cette derniére ccuvre est la seule qui soit due a un
protestant : elle se constitue d'une série de "Méditations et Priéres sur les
articles de la Foy" s'articulant en trois parties : Considération, Priére et
Meéditation ; mais celle-ci ne ressemble en aucune maniére au style de Béze.
Alan Boase avait dit que la méditation est un genre "assez malaisé a définir”
(Jean de Sponde, Méditations avec un essai de Poémes chrétiens,
Introduction de Alan Boase, Paris, Corti, 1954, p. Cll). En effet, la tradition
catholique préfére méditer sur la Passion du Christ, alors qu'aux Psaumes
elle réserve plutot des commentaires didactiques. Les méditations qui, au
XVle siécle, semblent se rapprocher davantage de celles de Béze sont dues a
Louis de Grenade, dont le Libro de la oracidn y meditacion de 1554 joua un
role considérable dans la seconde moitié du XVle siécle. Mais celles-la, se
rattachant a la structure des Exercices spirituels d'Ignace de Loyola, ont trait
aux jours de la semaine, et leur ton se confond avec celui de l'oraison ou de la
priére. Tout bien vérifié, ce sont les 22 méditations de Saint Anselme {en
particulier la derniére, celle sur le Miserere) et plus encore les deux de
Savonarole qui, par dela certaines différences trés évidentes, semblent
annoncer d'une maniére plus directe le modéle créé J)ar Béze. Le genre de la
méditation s'avére donc assez flou (pour la notion de genre au Ie siécle,
voir La Notion de gerve a la Renaissance, sous la direction de G. Demerson,
Genéve, Slatkine, 1984 et, en particulier, dans cet ouvrage, l'article de Giséle
Mathieu-Castellani, La notion de genre, pp. 17-33, dont j'ai tiré la
distinction entre "genre” et "modéle”). Voici, par exemple, la signification
trés générale que saint Anselme (Xle siécle} a attribuée a ses meéditations :
"Meditationes seu orationes quae subscriptae sunt, quoniam ad excitandam
legentis mentem ad Dei amorem vel timorem, non sunt legendae in tumultu,
sed in quiete, nec velociter, sed paulatim, cum intenta et morosa
meditatione” ("Prologus”, Migne, CLVV, col. 700). Au siécle suivant, Hugues de
Saint-Victor révéle 'ampleur impressionnante de la méditation : "Meditatio
est frequens cogitatio modum, et causam et rationem uniuscujusque rei
investigans ; modum quid sit ; causam quae sit ; rationem quomodo sit. Tria
sunt genera meditationum, unum in creaturis, unum in scripturis, unum in
moribus. Primum surgit ex admiratione, secundum ex lectione, tertium ex
circumspectione <...> In Scripturis meditatio est, quomodo scire oporteat”
(De meditando seu meditandi artificio opusculum aureum, Migne, CLXXV],
col. 993). D'autre part, d'une maniére non moins vague, le pasteur Daniel
Toussain, tout comme Béze, considére que la méditation ou priére est liée aux
calamités naturelles, aux "grandes persecutions, pendant lesquelles
I'Oraison est le vray appuy et soulas de I'ame fidelle" (L'exercice de I'ame
Jfidele assavoir Prieres et Meditations..., "Preface”, I1lv). Du point de vue
formel, la méditation oscille entre le commentaire, la priére et I'homélie.
Pour la caractériser en tant que genre on pourrait envisager le schéma que
voici :



A PROPOS DES "CHRESTIENNES MEDITATIONS" 67

Lettre-Préface des Chrestiennes Méditations) et pour l'instruction
de "ceux lesquels aprés avoir satisfait a la pénitence publique et
canonique, estoyent r'alliez au corps de 'Eglise”. Ajoutons que,
s'agissant de la pénitence et des psaumes qui la concernent, les
méditations ont un rapport indubitable avec les calamités pu-
bliques et individuelles que I'on considérait comme la consé-
quence des péchés. Comme chacun sait, les guerres civiles et la
peste sévissaient a I'époque, et Béze en arriva a écrire en 1580 un
livret en latin consacré précisément a cette redoutable maladie
contagieusel5.

Etant donné que - comme Béze l'affirme avec force au début
et 4 la fin de ses Chrestiennes Méditations - la raison est dérai-
sonnable, la méditation évite le plus possible et, en premier lieu,
le discours logique ou philosophique. En s'adressant directement
4 son ame ou a Dieu, c'est le ton intime de la priére que Béze privi-
légie : il suit un cheminement plus affectif que logique. Ou bien,
s'll ne prie pas, il fait des constatations, il a recours a I'expérience
pour décrire la misére de I'homme dans le monde (vieux lieu
commun). On dirait que le fidéle, homme déchu, s'efforce
d'assumer dans l'humilité propre & la prose la parole sublime de

MEDITATION

ENARRATIO PSAUME PRIERE
(traduction

ou ou

COMMENTAIRE ;‘}‘lr 22‘)‘ CONTEMPLATION

HOMELIE
ou
SERMON

15 Cf. De peste quaestiones duae explicatae : una, sitne contagiosa : altera, an et
quatenus sit Christianis per secessionem vitanda, Genéve, 1580.



68 M. RICHTER

Dieu, la poésie davidique, et qu'il espére par la en recevoir la force
et l'efficacité salvatrice, garantie de son élection, de la foi que
Dieu lui a octroyée. Nous sommes la véritablement a l'opposé des
Meéditations de Descartes. Et il n'est pas improbable que le philo-
sophe du Discours de la méthode ait choisi son titre par contraste
polémique avec les méditations religieuses qui foisonnaient a
I'époque de la Contre-Réforme.

Parmi les emblémes de Georgette de Montenay!6, ily en a un
qui peut nous aider a mieux comprendre, par une voie figurative,
la méthode littéraire adoptée par Béze (il va sans dire que je
n'entends pas du tout établir un rapport direct entre les deux ou-
vrages). On y voit un homme sur une mer tempétueuse, évidem-
ment un naufragé (I'homme déchu) cherchant 4 monter au ciel a
l'aide d'une échelle. Mais cette échelle tomberait dans la mer, s'il
n'y avait une main qui, sortant des nues, ne soutenait le naufragé
et, avec lui, I'échelle. C'est précisément ce qui se passe, 4 mon sens,
dans la méditation de Béze. Le style de la prose, qui est caractérisé
en général par un grand nombre de propositions interrogatives et
par une allure qui tend a étre irréguliére et saccadée, correspond a
la mer tempétueuse et a la condition du naufragé. L'échelle est le
discours lui-méme, le fond de la méditation, l'imploration - la
priére — dont cette derniére est constituée a partir du psaume. Et
qu'est-ce donc que cette main sortant des nues, et de laquelle tout
le reste dépend ? Eh bien, je crois que le réle que joue cette main
dans I'embléme est comparable a celui de l'image du psaume de
référence dans la méditation de Béze.

La priére et la réflexion fondée sur l'observation d'une réa-
lité considérée comme inéluctable (la condition misérable de
I'homme) s'accrochent aux images du psaume comme 4 un point
ferme, & une vérité ayant pris une forme visible, une main préci-
sément que Dieu lui-méme offre a la "chétive créature” — au nau-
fragé — pour le sauver.

Béze ne quitte jamais les images du psaume ; car ces images
sont — si j'ose dire - des objets sacrés, intouchables. Il lui arrive
parfois de les amplifier quelque peu, mais il n'ajoute jamais des
images provenant de sa propre imagination (qui est corrompue).
Ce respect s'avére trés significatif, puisque le Christ deviendra
I'image par excellence, le poéme le plus parfait que Dieu ait donné
a 'homme pour son rachat.

Quand il s'agit, dans le Psaume LI, du verset bien connu con-
cernant I'hysope rendant blanc plus que neige, on comprend donc
que l'image (liée, bien sar, & une pratique juive) atteint le plus
haut degré, d'intensité. Si Béze confirme son respect pour les

16 Emblémes ou devises chrestiennes (planches de Pierre Woéiriot), Lyon, 1575,
p- 13.



A PROPOS DES "CHRESTIENNES MEDITATIONS" 69

images du psalmiste, il ne perd pas l'occasion d'expliquer un point
fondamental de la doctrine calviniste, & savoir la valeur unique
du sacrifice du Christ, "ceste vraye hysope" qui a rendu caduques
certaines pratiques extérieures du formalisme juif. Mais voict le
passage de la méditation de Béze. C'est David qui parle :

Car ce n'est en vain ni de l'invention de 'homme qu'es sacrifices
solennels il se fait aspersion de sang avec I'hysope. J'en ay esté
arrousé, Seigneur, par ton commendement, mais je suis retourné a
mes souilleures, je suis vrayement devenu lepreux au dedans : et
pourtant, Seigneur, pren ceste vraye hysope, sacrement de vigueur
et force de ce sacrifice tant attendu pour m'arrouser de ce vray
sang de Christ qui se respandra en son temps pour le nettoyement
de toutes iniquitez. Lave-moy, arrouse-moy, et me frotte de toutes
parts avec cest’hyssope et ce sang, seul vray moyen d'effacer l'orde
et infecte tache de peché, et je deviendray net et blanc comme
neige au lieu que je suis vilain et puant devant toy, et le monde (p.
75).

Cependant, Béze n'a pas cru nécessaire de relever ici la pré-
gnance théologique du degré de comparaison qu'on lit dans le
psaume ("et super nivem dealbabor”}). Comme saint Augustin et
saint Anselme, il s'est contenté de l'image courante qu'on trouve
dans d'autres passages bibliques ("et je deviendray net et blanc
comme neige"). Dans sa méditation sur le méme psaume, Du
Plessis-Mornay, le prestigieux confrére de Béze en France, se révé-
lera, plus scrupuleux sur ce point : il utilisera l'allusion a la trans-
figuration du Christ qu'il trouvait dans les Enarrationes in
Psalmos de saint Augustin, mais il respectera la comparaison
pour montrer avec beaucoup de bonheur la nature supra-naturelle
de la blancheur divine ("blanc plus que neige")17. Quoi qu'il en soit
et malgré cette légére inadvertance de Béze (mais il est en bonne
compagnie, il faut le dire), le passage que nous venons de citer
nous permet d'observer que le réformateur accepte bien la poésie
davidique et ses images, mais uniquement en tant qu'incarnation

17 "Ainsi, Seigneur, rendis-tu la veue a cest aveugle, avec la boue et la salive,
plus propres de leur nature a lui boucher qu'a luf ouvrir les yeux <...> Et en
ceste mesme fagon il t'a pleu de te servir des elemens, des sacremens en ton
Eglise, qui ne sont et n'operent que entant que ta parole et ton institution
sont conioinctes ; entant que ta benediction y entrevient. Cest hyssope donc
n'est rien de soi, rien qu'un instrument d'aspersion és sacrifices <...>. Mais
voici, Seigneur, ton vrai agneau <...> En cestui-la seul, Seigneur, je te dis
derechef, je prie estre lavé, tous autres sont souilleure : tout ordure et tout
sang que je suis, lors je serai plus blanc que neige ; que la neige de toutes les
ceuvre de la loi, de toutes les justices humaines ; qui fondent, Seigneur,
devant ta face, devant le Soleil de ta justice : au lieu que je serai blanchi au
sang de ton Unique, transfiguré avec luf et ta saincte montaigne..." (Discours
et Meditations chrestiennes par Philippe de Mornay, Premier volume,
Saumur, Portau, 1610, pp. 144-45).



70 M. RICHTER

de l'imagination de Dieu et en tant que préparation et
annonciation, de l'incarnation véritable et parfaite, celle du
Christ, le poéme unique qui rend finalement inutiles tous les
autres : Christ est 1'image par excellence de Dieu. Les images de
David ne deviennent actuelles et efficaces que dans la vérité du
Christ : la "chrestienne méditation" (on remarquera l'inversion
assez étrange, mais significative, de I'épithéte) s'avére donc essen-
tielle pour que les images du psaume prennent la plénitude de la
vérité et de la vie. Béze reprenait un peu de cette maniére la pensée
de Calvin, selon qui "le vieil Testament du temps que la vérité
estoit encore absente la représentoit par images", alors que "le
nouveau Testament contient la vérité présente et la substance"!8.

La méditation de Béze est en effet un témoignage ultérieur du
christocentrisme qui caractérise la doctrine calviniste a ses dé-
buts, christocentrisme dont Béze lui-méme avait fixé les prin-
cipes avec la plus grande rigueur (voir, en particulier, ses
Principaux points de la religion chrestienne et ses trés strictes
Tabelles sur la doctrine de la prédestination).

Ceci nous aide 4 comprendre pourquoi le successeur de
Calvin a tout mis en ceuvre pour élaborer une méditation le plus
possible objective, c'est-a-dire une méditation ot seule la réalité
du psaume et du Christ soit illustrée. C'est en vain qu'on recher-
cherait dans les Chrestiennes Méditations une allusion a la vie
personnelle de l'auteur. Et pourtant, aux yeux de Ronsard, cette
objectivité scripturale n'avait paru que le résultat inconsidéré
d'une "opinion” : "Pour une opinion de Béze est deslogé"”, A Loys des
Masures, O.C. 1, 313).

Par ailleurs, les événements historiques de l'époque ne
s'apercoivent dans les Méditations de Béze que d'une maniére trés
générale. Qu'on en juge par ce passage concernant la grande
plainte de I'Eglise persécutée, passage qui constitue sans aucun
doute I'allusion la plus proche a la réalité contemporaine :

O mes enfants bien-heureux, desquels les Ames par la cruauté de
mes ennemis desesperez ont esté poussées au ciel par toute sorte
de tourmens, et desquels le monde estoit indigne, joignez vos te-
moignages devant I'Eternel aux complaintes de vostre pauvre
mere, veufve, languissante encore en terre. Terre enyvrée du sang
de mes enfants innocens : eaux desquelles le cours a esté tant de
fois empesché, et le teinct changé par les povres corps meurtris :
air qui as tant regeu de leurs sanglots et soupirs : flammes qui avez
tant consumé de tesmoins de vérité : glaives qui avez tant navre,
taillée, découpé de mes membres, n'estez-vous pas suffisans tes-
moins que je ne me complains sans tres-juste cause ? (p. 82).

18 Institution de la Religion chrétienne, éd. Benoit, 11, xi., 4.



A PROPOS DES "CHRESTIENNES MEDITATIONS" 71

On comprend assez facilement que Béze fait ici allusion a un
drame bien réel de son époque, sans doute a la Saint Barthélemy ;
mais on voit tout aussi clairement qu'il n'a pas pour autant voulu
s'écarter arbitrairement de l'objet le plus précieux de sa médita-
tion, en l'occurrence le psaume CII, dont la complainte reste sur
un plan général.

Le fragment que nous venons de citer semble aussi montrer
que la préoccupation principale de Béze n'est pas une préoccu-
pation historique mais plutét théologique, voire ecclésio-
logique!? : le réformateur semble vouloir souligner que le Mal est
le prince de ce monde ; en effet, la terre, l'eau, l'air et le feu (c'est-a-
dire les principaux éléments du monde matériel) lui apparaissent
en quelque sorte comme le domaine et l'instrument des ennemis
de 1'Eglise véritable. Ainsi, le monde physique se colore de négati-
vité, de corruption. En revanche, Béze s'accroche aux images du
psaume comme a une main que Dieu lui-méme tend a I'Eglise des
élus : voici la "fumée de vapeur”, les os qui "se brisent et tournent
en poudre comme s'ils avoyent esté dessechez et calcinez en une
fournaise”, ce "beau lustre” qui "s'esvanouira comme nous voyons
une robbe peu a peu se consumer et s'user”. La méditation sur
I'histoire tragique n'accorde rien (comme au contraire il arrivera
souvent chez d'Aubigné, chez Du Plessis Mornay et chez Sponde
aussi) a la description d'événements historiques de 1'époque, au
défoulement des passions et des haines, a l'ardeur des contro-
verses et des polémiques ; la méditation de Béze ne s'aventure
point dans de longues digressions, car le réformateur sait que la
raison de I'homme est déraisonnable (comme il le répéte souvent),
qu'elle est donc incapable de bien se conduire elle-méme et qu'elle
a sans cesse besoin du secours divin : ce secours est représenté par
les images davidiques, véritable incarnation de la Parole de Dieu,
préfiguration de celle du Christ.

Essayons donc d'énurmnérer les principales caractéristiques
de la méditation de Béze :

1. La méditation est liée a la pénitence et semble remplacer
la confession auriculaire faite au confessionnal, celle que le
Concile de Trente avait confirmée en tant que sacrement. Les ca-
lamités publiques et individuelles étant considérées comme la
conséquence des péchés, la méditation est en rapport direct avec
les malheurs de 'époque (guerres civiles et peste).

2. La méditation adopte la prose en raison de I'humilité que
doit avoir le chrétien devant la poésie de Dieu. En revanche, son
style, tout en imitant la langue parlée, se veut soutenu. La médita-
tion est donc a la fois humble et noble.

19 Cf. Tadataka Maruyama, The Ecclesiology of Theodore Beza, Genéve, Droz,
1978.



72 M. RICHTER

3. La méditation respecte les images du psaume en tant que
lieu privilégié de la poésie divine et de I'incarnation de Dieu, pré-
figuration du Christ. Ce respect exige que l'auteur renonce le plus
possible a ses propres images. A trois exceptions preés, la médita-
tion de Béze s'écarte d'une longue tradition selon laquelle ce sont
les versets (textuellement cités) et non les images qui échelonnent
et guident la méditation ou le commentaire.

4. La méditation évite le discours logique ou philosophique
au profit de la description de la misére humaine (car il s'agit des
psaumes de la pénitence) et de la priére. Ceci découle du fait que la
"raison” est "déraisonnable".

5. La méditation vise a 1'objectivité ; en d'autres termes, elle
a comme objet unique la vérité du psaume actualisée par le Christ.
Cela entraine deux conséquences : a) 1'élimination de toute allu-
sion 4 la vie personnelle de l'auteur ; b) 'occultation des événe-
ments historiques de l'époque.

Bien sar, la méditation de Béze se prive ainsi de certaines
ressources indispensables a la vivacité et a la variété du discours :
pas de références personnelles, pas d'allusions historiques pré-
cises, pas d'images nouvelles, en dehors de celles qu'autorisent les
psaumes ; et bien entendu aucune des "fables poétiques” si chéres
aux poétes de I'époque. La méditation de Béze était en effet, une
fois de plus, un rappel a l'ordre ; car bien des écrivains calvinistes
se laissaient trop séduire a I'époque par la poésie d'inspiration pé-
trarquiste ou paienne, celle que la Pléiade avait remise en hon-
neur. Si en 1578 Henri Estienne n'avait pas épargné aux poétes les
plus dures critiques contre leur sensualisme paien (Deux
Dialogues du nouveau langage Francois italianizé...), parmi les su-
jets a l'ordre du jour au Synode de Sainte-Foy, qui eut lieu la
méme année, figurait également celui de la poésie. Voici donc le
XXe article de ce Synode :

Ceux qui mettent la main a la plume pour écrire les histoires de
'Ecriture Sainte en vers, seront avertis de n'y méler pas des Fables
poetiques, et de n'attribuer pas a Dieu les noms des fausses
Divinités, et de n'ajouter ni retrancher aucune chose de I'Ecriture,
mais de s'en tenir aux propres termes du Texte sacré20,

Face au danger d'une littérature "paienne" qui constituait
une attraction presque irrésistible pour les calvinistes (Du Bartas
en était certainement un exemple inquiétant), Béze veut donc
orienter encore une fois ses correligionnaires en leur indiquant

20 Aymon, Tous les Synodes nationaux des Eglises réformées en France..., La
Haye, 1710, 11, p. 127.



A PROPOS DES "CHRESTIENNES MEDITATIONS" 73

les principales directives d'une meéditation calviniste sur les
psaumes.

Certes, l'essentiel, pour le réformateur, c'est le respect des
images et le refus de toute invention dans ce domaine délicat.
Mais, pour le reste, il faut dire qu'il laisse en méme temps ou-
vertes pas mal de possibilités.

En particulier, il montre que la méditation, tout en respec-
tant les images du psalmiste, n'est pas strictement liée & la succes-
sion des versets du psaume et qu'elle peut utiliser (voir sa médita-
tion sur le Ps. LI) des éléments appartenant a d'autres livres bi-
bliques. 11 montre que le style, tout en refusant le discours philo-
sophique et érudit, peut faire vibrer les différentes cordes d'une
prose émotionnelle et poétique, parfois méme tumultueuse, prose
fondée sur une rhétorique trés savante imitant tour a tour, grace a
un emploi fréquent de propositions interrogatives, d'antithéses et
de répétitions, la langue parlée, les exhortations et les expli-
cations des homélies, l'ardeur des priéres.

Si, d'une part, il garde donc comme points de repére fonda-
mentaux les images davidiques en tant que lieu sacré par excel-
lence, il s'éloigne d'autre part de la structure des méditations tra-
ditionnelles sur les psaumes qui, comme celles de saint Augustin
et de sa longue suite au cours du Moyen Age, avangaient, verset
aprés verset, a travers des commentaires plus didactiques que
poétiques. En ce qui concerne le style, par contre, il n'oublie pas
certains tours que Savonarole, dans la ligne de saint Anselme,
avait adoptés dans ses deux Expositiones in Psalmos?1.

Théodore de Béze met donc a la disposition des écrivains
calvinistes un genre renouvelé, revalorisé : il propose un modeéle
nouveau strictement lié (ainsi que 'Abraham sacrifiant dans le

21  Voici un exemple. Savonarole : "Infelix ego, omnium auxilio destitutus, qui
caelum terramque offendi | Quo ibo ? Quo me vertam ? Ad quem confugiam ?
Quis mei mirerebitur ? Ad caelum oculos levare non audeo, quia ei graviter

eccavi. In terra refugium non invenio, quia ei scandalum fui. Quid igitur
aciam ? Desperabo ? Absit. Misericors est Deus..." {Expositio in Psalmum
Miserere mei, Deus, in Operette spirituali, par Mario Ferrara, vol. II, Roma,
Belardetti, 1976, p. 197, 1-6) ; Béze : "Helas, moy plus que misérable, assailli,
pressé, outré de toutes parts, navré mortellement par ma conscience, percé
d'outre en outre par le sentiment d'infinis forfaits, ne me restant plus que le
profond abysme du desespoir : et quant au corps accablé de mal, plongé en
douleurs, en qui tourment ne peut plus rien trouver a tourmenter, que feray-
je. que diray-je, ou iray-je, que trouveray-je en moy sinon ce qui souffre, et
qui me prestera secours d‘ailleurs ? Si je regarde au ciel...” (Meditation sur le
sixiesme Psalme, éd. Richter, p. 52). On trouve cependant ce méme
mouvement rhétorique chez Gaspar Loarte : "Ma che faro, Signore, in questa
estrema miseria mia ? Dove mi rivolterd per non venir meno ? Che consi%}io
piglierdé per non disperarmi ? lo non so altro migliore, che ricorrere alla
infinita misericordia tua <...> O incomparabile misericordia, o inestimabile
carita, etc." (I conforto degli afflitti, dans Raccolta di Meditazioni,
riflessioni e pensieri morali..., Venezia, 1789. La premiére édition remonte a
1574, traduite en francais en 1578).



74 M. RICHTER

genre dramatique) aux exigences de la pratique religieuse ; un mo-
déle qui, au-dela de sa rigueur doctrinale, n'est cependant pas
dénué, je le répéte, d'une certaine souplesse. C'est peut-étre la rai-
son pour laquelle sa proposition rencontra tout de suite un assez
grand succeés. En trois ans le public demanda au moins trois édi-
tions des Chrestiennes Méditations, plus une traduction anglaise.
Du Plessis-Mornay ne tarda pas a modifier le style et les argu-
ments stoiciens et platoniciens qu'il avait adoptés en 1575 dans
son Discours de la vie et de la Mort et — contrevenant a sa poétique
qui, dans De la Vérité de la Religion chrestienne (1582}, le faisait
proner 'humilité et la simplicité de I'Ecriture — se langa dans une
prose poussant jusqu'au paroxysme certains accents du discours
de Béze et de Savonarole22, en particulier les répétitions et les
propositions interrogatives. Mais son goat des contrastes concep-
tuels et des acrobaties linguistiques n'allait certainement pas
dans le sens de Béze, qui avait écarté de son discours la
"desraisonnable raison". Agrippa d'Aubigné se montra trés sen-
sible aux images, qu'il puisa abondamment un peu partout dans la
Bible. Sponde se tourna plus volontiers vers le modéle offert par
Mornay et — comme l'a justement observé Marguerite Soulié - il
en arriva a se servir "du texte d'un psaume comme d'un tremplin
pour faire valoir la hardiesse, la richesse de son invention ora-
toire" et a recréer un "tissu biblique"23 qui, 4 mon avis, semble le
rapprocher également de d'’Aubigné. Tous les trois, cependant, ont
préféré se conformer 4 la tradition en ce qui concerne la citation

22 11 suffit de comparer, par exemple, ces deux passages de Savonarole et de

Mornay : "Subleva me miserum, ostende in me opus tuum, exerce in me
virtutem tuam. Abyssus abyssum invocat. Abyssus miseriae, invocat
abyssum misericordiae. Abyssus peccatorum invocat, abyssum gratiarum.
Maior est abyssus misericordiae, quam abyssus misericordiae abyssum
miseriae" (G. Savonarola, Operette spirituali, op. cit., vol. II, p. 198, 13-19) ;
"Nous avons péché contre toi, essence infinie, nostre offence donc estoit
infinie, meritoit une peine infinie qui ne pouvait estre portée que par un
infini. De ta grace infinie, tu nous as donné ton Fils infini comme toi, pour
la porter. Ton Fils, qui par sa puissance infinie, a porté et englouti nostre
peine infinie” ("Méditation sur le Psalme XXXII", in Discours et Meditations
chrestiennes..., cit. p. 128). Le début de la "Meditation sur le Psalme VI", de
1585, est un bel écrl"lantillon du style de Mornay : "Seigneur, a qui plus a
propos conviendra ce propos qu'a moi ? qu'a moi, que tu poursuis et en la
chair, et jusqu'aux os ? qu'a moi, que tu as mis en bute a tes sagettes ? sagettes
teintes de fiel, et de douleur ! Tu sais helas !, pour moi, Seigneur, que puis-je
donc plus dire ? Certes, mais escoute au moins a ceste fois.
Seigneur, ne me reprens point en ta fureur, et ne me corrige point en ton ire.
(Discours et Meditations..., cit., p. 77). On remarquera que Mornay, a l'opposé
de Béze, introduit des images de son invention, vaguement classiques
("sagettes teintes de fiel”), et qu'il avance en faisant du verset son point
d'a%)ui. Les seuls qui, jusqu'a présent, aient essayé d'étudier les méditations
de Mornay sont Roger Jack Bunday et Klara A. Erdei (voir leurs références
bibliographiques ci-dessus, note 10J.

23 L'utilisation la Bible dans les Méditations” de Jean de Sponde, art. cit., p.
303.



A PROPOS DES "CHRESTIENNES MEDITATIONS" 75

des versets du psaume. Evidemment Savonarole ne cessait
d'exercer sur eux une trés grande emprise24. En cela Béze ne réussit
pas a imposer la nouveauté, sans doute la plus intéressante, du
modéle qu'il avait proposé. Toujours est-il que les écrivains cal-
vinistes que nous venons d'évoquer ont tous été attirés par la re-
lance et la revalorisation du genre, par la faveur qu'il obtint au-
prés du public reformé grace au modele proposé par le successeur
de Calvin : la relative liberté de la meéditation par rapport au
psaume et le ton affectif d'une prose passionnée les avaient cer-
tainement fascinés. Il n'empéche que, tout en restant dans un
cadre religieux et chrétien, tout en suivant la tradition de la cita-
tion des versets, il révélaient d'une maniére plus ou moins aigué
une inquiétude profonde face aux contraintes que leur imposait,
en un siécle qui avait exalté 'homme et ses plaisirs, une foi sévére
et strictement christologique.

Si Béze avait opposé a I'exubérance des images paiennes de
Ronsard et de ses nombreux admirateurs l'objectivité des images
de David en tant que préfiguration du Christ, les écrivains qui
s'étaient proposés de le suivre dans la méme voie finirent en réa-
lité par s'écarter de lui et par créer, dans les limites d'un genre
apparemment respecté, une méditation en prose qui tendait a
s'approcher de la vision créatrice et esthétique de leur grand ad-
versaire.

Tout porte a croire que la rencontre de la rigueur chrétienne
de Béze avec l'irrésistible séduction exercée par la trés riche ima-
gination ronsardienne constitue un des facteurs principaux qui
ont favorisé, en cette fin du siécle, l'originalité des méditations
calvinistes : I'inquiétude existentielle de celles de Sponde, la pas-
sion émue et vigoureuse de celles de D'Aubigné, peut-étre aussi
certains accents de la prose trop oubliée de Du Plessis-Mornay.

Mario RICHTER

24 Dans son premier recueil de Méditations (1584), Du Plessis Mornay avait fait
imprimer une traduction francaise des deux Expositiones de Savonarole.






PRESENCE DE LA THEOLOGIE DANS QUELQUES
MEDITATIONS EN PROSE SUR LES
PENITENTIAUX (THEODORE DE BEZE,
GUILLAUME DU VAIR, JEAN DE LA CEPPEDE)

La théologie : au sens large c'est la science qui s'interroge sur
Dieu, le prend pour objet, si l'on peut dire ; alors que la médita-
tion, selon la conception chrétienne traditionnelle, comprend
comme un effort d'approfondissement de la vérité révélée par des
exercices spirituels et par la priérel ; ce que constate M. Jeanneret,
a propos de la méditation en prose a la Renaissance, quand il écrit
qu'elle offre tout a la fois U'expression de la piété individuelle et la
transmission d'un message didactique?

Ainsi la méditation présente un discours sur Dieu - la théo-
logie — dans un discours qui s'adresse a4 Dieu - la priére - ; cepen-
dant quand ce discours adressé a Dieu est voué a la publication, il
est bien évident que le destinataire se brouille. Dieu, mais aussi
les lecteurs. La relation a Dieu qui s'exprime dans la méditation
écrite n'est pas l'affaire d'un seul, mais de tous les croyants qui la
liront et assumeront le JE du texte ; ils s'approprieront du méme
mouvement le discours sur Dieu, implicite ou explicite, tenu dans
ce texte.

C'est dire l'importance qu'il faut accorder a la théologie
dans une étude sur le genre complexe de la méditation, surtout a
une époque ou deux théologies s'affrontent. Et c'est volontaire-
ment que j'ai choisi pour ma réflexion les textes d'un protestant et
de deux catholiques : les Chrestiennes Méditations de Théodore de
Béze, ébauchées aprés 1561, remaniées peu avant la mort de
Jeanne d'Albret en 1572, publiées a Genéve en 1582 ; la Meditation
sur les Pseaumes de la Penitence de David par Guillaurme Du Vair,
d'abord publiée a son insu vers 1585, puis avec son aval en 1603 ;
et I'Imitation des Pseaumes de la Penitence de David par Jean de
La Ceppéde, dans sa partie en prose qui accompagrne les para-
phrases en vers : ouvrage publié en 1594, achevé au début de l'exil
du poéte en Avignon, entre 1590 et juillet 1592 (date de
I'approbation des théologiens). J'examinerai, dans ces meédita-
tions, la théologie qu'elles proposent puis la maniére dont elles la
présentent ; peut-étre ensuite cernera-t-on mieux la fonction de la
théologie dans ces méditations en prose sur les pénitentiaux.

Chrestiennes Méditations, tel est le titre adopté par Béze,
mais que les autres auteurs pourraient reprendre a leur compte.

1 Voir Dictionnaire de Spiritualité, fondé par Marcel Viller, article
"Méditation”, p. 927.

2 Michel Jeanneret Poésie et Tradition biblique au XVle siécle, Paris, Corti,
1968, p. 400.



78 Y. QUENOT

Une théologie chrétienne est bien & I'ceuvre dans toutes ces médi-
tations sur le texte du psalmiste. Ce n'est pas le Dieu de I'Ancien
Testament qui s'y découvre, mais le Dieu Trinité, Pére, Fils,
Esprit, vouvoyé par les catholiques, tutoyé par le protestant.
Généralement tous ces textes s'adressent au Pére, fort logique-
ment puisqu'ils épousent la priére de David ; seul Théodore de
Béze interpelle une fois Jésus-Christ, a la fin du Psaume 130. Mais
tous évoquent 'Esprit et surtout célébrent le Fils, le Rédempteur,
I'Agneau qui a racheté les hommes par son sang. Difficile de faire
autrement a propos de la pénitence, liée au pardon et a la rédemp-
tion.

C'est toute I'histoire de 'humanité, telle que l'enseigne la
théologie chrétienne, qui apparait dans ces méditations :
I'homme créé a 1'image de Dieu, sa chute, son rachat par le Christ,
son attente d'une vie bienheureuse aprés la mort et pour l'éternité,
sa crainte d'une damnation éternelle. Mais le visage de Dieu dif-
fere selon les confessions : Béze présente, avec insistance, un Dieu
créateur, éternel, tout puissant et tout bon ; les catholiques évo-
quent essentiellernent le Dieu qui chéatie et pardonne : cela seul
laisse présager les divergences qui vont apparaitre et qui sont
évidentes pour tout lecteur attentif. Le protestant ne pourrait as-
sumer la méditation catholique ; et vice-versa.

Premiére divergence : le théme de la prédestination, vigou-
reusement traité par Théodore de Béze. Pour lui la prédestination
est la déduction logique de la toute puissance absolue, reconnue
sans réserve aucune, a I'Eternel, a ce grand Dieu chastiant les
siens pour leur bien et punissant a toute rigueur les endurcis selon
leurs demerites3, a ce Dieu qui réserve son jugement a certains
étres que sa fureur et indignation tant terrible veut du tout ex-
terminer*mais qui, au contraire, fait savoir a ceux qu'il aime
qu'ils sont du nombre de ceux qu'il ne veut pas perdre®, de ceux
ausquels il s'est obligé®.

Pour ces étres gratuitement sauvés la pénitence est le signe
du salut - mais non sa cause bien sur, puisque leur nature, tota-
lement corrompue, n'est rien et ne peut rien. Pour eux la pénitence
est signe d'élection et se manifeste par une conversion, une vive
foy (...) dont les effects se monstrent’. Dieu touche le cceur de son
élu, qui reconnait alors sa déchéance, qui répond au désir de
s'amender mis en lui par la seule action divine.

Théodore de Béze, Chrestiennes Meditations, éd. Mario Richter, Genéve,
Droz, 1964, p. 66.

Ibid., p. 67.

Ibid., p. 76.

Ibid., p. 94.

Ibid., p. 63.

NOoe W



PRESENCE DE LA THEOLOGIE... 79

Nulle initiative ne revient a4 1'homme. Dieu seul peut
l'instruire, le guérir, lui inspirer le désir de se convertir et refaire
en lui sa propre image. Lui, I'homme, n'est que mort et néant,
moins que rien sinon que tresgrand mal soit quelque chose8,
charogne morte et puante®, povre nature congeué en iniquité!©,

A l'inverse il est demandé au méditant catholique de désirer
se tourner vers Dieu, ?ui le devance d'ailleurs par I'appel discret
de sa grace prévenantel! ; il n'attendra pas longtemps, Dieu volera
a sa rencontre ; mais il faut qu'il se tourne de lui-méme vers celui
qui pardonne : A peine avois-je ouvert mes levres pour invoquer
son aide ; a peine mon cceur s’estoit-il disposé a luy crier mercy, &
Jj'ay senty sa grace se respandre sur moy, conforter & vivifier mon
ame languissante!?; méme affirmation dans le texte
correspondant de La Ceppéde : votre bonté, dit-il 4 Dieu, a mis bas
le glaive de sa justice, au premier souspir de ma repentancel3 ; je
vous ay librement découvert la sentine de mes ordures!?,
poursuit-il sur le psaume 31 ; et si Du Vair, sur ce méme psaume,
déclare que Dieu lui a amolly le cceur pour loger la contrition en
(son) ame, c'est aprés avoir reconnu le bienfait de la priére des
Saincts, qui ont intercédé pour lui... de quoi faire frémir un
calvinistel5,

Dans les méditations catholiques, donc, la toute puissance
divine est présentée comme requérant de l'homme un brin
d'initiative, avant de lui ouvrir la voie du salut. C'est pourquoi la
pénitence peut devenir chemin de (...) justification!® ; c'est pour-
quoi la grace de Dieu s’acquiert par la reconnoissance de nos
fautes, par Uhumiliation de nostre esprit!7. Ce qui est impossible
pour le protestant est tranquillement affirmé par les catholiques.
Pour eux la nature humaine n'est pas si totalement corrompue
qu'elle ne puisse fournir un effort minime. Pour eux, c'est libre-
ment qu'ils ont péché et non pas a cause de leur étre entiérement
perverti par la faute originelle. La Ceppéde/David reconnait les
violentes inclinations a mal faire dont ses parents l'ont doté,

8 Ibid., p. 53.

9 Ibid., p. 93.

10 Ibid., p. 62.

11  Voir Le Saint Concile de Trente (...) traduit par M. L'Abbé Chanut, Lyon, 1692,
Vle Session, ch. V, p. 69 et Canon IV, p. 92 : Si quelqu'un dit que le libre
Arbitre meu et excité de Dieu, en donnant son consentement a Dieu, qui
lexcite, et qui l'appelle, ne coopére en rien a se préparer, et a se mettre en état
d'obtenir la grace de la Justification (...) qu'il soit Anathéme.

12 Les CEuvres de Guillaume Du Vair, Paris, 1641, "Meditation sur les Pseaumes
de la Penitence de David", p. 194.

13 Jean de la Ceppéde, Imitation de la Penitence de David, Genéve, Droz, 1966, p.

10.
14 Ibd,p. 13.
15 Du Vair, op. cit., p. 197.
16 La Ceppéde, op. cit., p. 19.
17 Du Vair, op. cit. p. 212 (Sur le Ps. 142).



80 Y. QUENOT

mais il ajoute : ces penchemens naturels au vice, ne my eussent
point forcé, si je n‘eusse voulu!® ; d'autant qu'il était déja fortifié
de I'Esprit de Dieu. La mention de cette circonstance aggravante
souligne bien que, méme sans cette aide exceptionnelle, il aurait
pu ne pas céder. Quant a la mention par du Vair des predestinez!® a
qui I'Esprit Saint depart I'espérance, elle concerne 'ensemble des
chrétiens et non pas le petit nombre de ceux-la seuls que Dieu
aurait décidé de sauver.

Prédestination, liberté : la différence est flagrante. Il en est
une autre, moins immédiatement perceptible, mais également
fondamentale : celle qui oriente une attitude, détermine un com-
portement. Une fois reconnue la charge insupportable du péché,
que faire ? Faire pénitence ? Les deux confessions préchent cette
pénitence, mais ne s'accordent pas sur le contenu du mot.

Selon Calvin la pénitence est une regénération spirituelle de
laquelle le but est que l'image de Dieu, qui avoit été obscurcie et
quasi effacée en nous par la transgression d’Adam soil res-
taurée?V ; elle est un chemin & parcourir toute la vie et comporte
d'abord l'aveu a Dieu de nos fautes. Et Calvin, aprés avoir cité 1
Cor. 11, 31 : Si nous nous condamnions nous mesmes, Nous ne
serions pas condamnez, précise que confesser secrettement a Dieu
nos pechez, c’est une partie de la repentance laquelle ne se peut
omettre?!. Or cette attitude se retrouve constamment dans les
méditations de Théodore de Béze. Il déclare vouloir se juger pour
n'étre point jugé, sur le Psaume 6, a deux reprises, sur le Psaume
32, sur le Psaume 51, sur le Psaume 14322, Sa confession a Dieu est
directe ; elle est étroitement liée, d'une part a I'appel de Dieu,
d'autre part a la conversion, l'amendement de vie?3, et cela appa-
rait trés clairement dans ce passage de la méditation sur le
Psaume 6 : d'ott me vient ce regret de mes pechez, ceste haine de
moy-mesmes ? ceste hardiesse de t'invoquer, ce desir de
m'amander, d’'ou vient que je parle encores, et te puis appeler mon
Dieu ? Certainement c'est de toy?4.

Cette attitude s'oppose évidemment a celle d'un Du Vair ou
d'un La Ceppéde pour qui la pénitence est, implicitement, un sa-
crement. Cela n'est pas dit, en accord avec le Concile de Trente
selon lequel la pénitence n'était point un sacrement avant la ve-

18 La Ceppéde, op. cit., p. 24.

19  Du Vair, op. cit., p. 205.

20 Jean Calvin, Institution de la Religion chrestienne, éd. J.D. Benoit, Paris,
1957-1963, t. IlI, ch. 111, p. 73.

21  Ibid, p. 85.

2] l'heoci‘ ore de Béze, op. cit., p. 54 et 56, p. 64, p. 72, p. 93.

23 Théodore de Béze, La Confession de la foy chrestienne, Genéve, 1564, p. 258.
24 Théodore de Béze, Chrestiennes Meditations, op. cit., p. 57.



PRESENCE DE LA THEOLOGIE... 81

nue de Jésus-Christ?5. Une méditation en lieu et place de David ne
peut donc que suggérer ce qui va venir. Or la nécessité du recours
au sacrement, avec ses trois parties : la contrition, la confession
et la satisfaction, est nettement sous-entendue par Du Vair et La
Ceppéde. Ce sacrement est le seul rempart possible contre les
peines de l'enfer et la damnation éternelle qui sont fréquemment
rappelées dans les méditations catholiques. Alors que le protes-
tant n'évoque qu'une seule fois les cris et hurlemens desesperés de
ceux qui (...) sont jettez au feu éternel sans esperance d’en sortir
jamais?®, Du Vair parle longuement et souvent des tourments
éternels, pleurs, cris, gémissements, abimes infernaux2?. Ce pe-
sant rappel peut s'expliquer tant par le désir de suivre le Concile
que par celui d'inciter a la confession. L'homme peut éviter le cha-
timent effroyable, il peut combattre la menace des souffrances
indicibles par une contrition qui, déclare le Concile de Trente, est
une douleur intérieure et une détestation du péché que lon a
commis, avec résolution de ne plus pécher a lavenir?8. Cette
contrition est bien présente, et dans I'esprit des méditations de Du
Vair dont le méditant, aprés avoir demandé l'intercession des
Saints, remercie Dieu de lui avoir donné la volonté de regretter
(sa) vie passée & l'amender pour l'advenir?? ; et dans la lettre
meéme : vous ne laissez pas a recevoir le pecheur qui vient a vous,
la confession & la bouche, & la contrition au cceur3?. La confes-
sion de bouche n'est pas faite au prétre, ici, puisqu'il s'agit du
psalmiste ; mais le catholique qui voit David faire profession pu-
blique de repentance3!, confesser publiquement sa faute3Z2,
annoncer son péché avec humiliation de son esprit33, sait bien ce
qui lui est demandé & lui, homme de la nouvelle alliance : la con-
fession de bouche a un prétre qui représente le juge supréme34.

Le Saint Concile de Trente (...) nouvellement traduit par M. I'Abbé Chanut,
avec le latin ajouté a c6té, Lyon, 1692, XIVe session, ch. I, pp. 186-187.
Théodore de Béze, op. cit., p. 89.

Du Vair, op. cit.,, p. 193, 198, 209, 212, 213, 214. A ragprocher du Saint
Concile de Trente, op. cit., Vle Session, Canon VIII, p. 93 : Si quelqu'un dit,
que la crainte de l’E(r%'er, qui nous porte a avoir recours a la miséricorde de
Dieu, ayant douleur de nos pechez, ou qui nous fait abstenir de pecher, est un
peché ou qu'elle rend les pecheurs encore pires ; qu'il soit Anathéme.

Le Saint Concile de Trente, op. cit., XIVe Session, ch. IV, p. 191.

Du Valir, op. cit., p. 198.

Ibid., p. 211. CE Th. de Béze se moquant (dans La Confession de la foy
chrestienne, op. cit., p. 258) des catholiques qui ont inventé un nouveau
Sacrement, qu'ils appellent le sacrement de penitence : dont ils font trots
parties assavoir la contrition de cceur, la confession de bouche a loreille
d'un prestre, & finalement la satisfaction, pour obtenir pardon des pechez.
Du Vair, op. cit., p. 200.

Ibid., p. 201.

Ibid., p. 212.

Le Saint Concile de Trente, op. cit., XIVe Session, ch. VI, p. 201.

8RR 38

ryYe



82 Y. QUENOT

La Ceppéde, comme Du Vair, met l'accent sur la double né-
cessité de l'examen de conscience et de I'aveu : Je passeray ordi-
nairement devant les yeux de ma memoire mes fautes detestables :
& les detestant, les confesseray publiquement35. 11 développe
moins complaisamment 'horreur de l'enfer mais se montre sen-
sible a la présentation conciliaire du sacrement de pénitence
comme un acte judiciaire : le Concile de Trente affirme en effet, a
propos des chrétiens souillés de quelque crime : Jésus a voulu
qu’ils comparussent devant ce Tribunal de la Penitence, afin que
par la sentence des Prétres ils pussent étre delivrez, non pas seu-

. lement une fois, mais toutes les fois que se repentant de leurs
pechez, ils auraient recours a lui, et encore : Notre Seigneur Jésus-
Christ, étant prét de monter de la terre au Ciel, laissa les Prétres
(...) comme des Juges et des Presidens3®. Une telle présentation
peut expliquer le vocabulaire a dominante juridique qui caracté-
rise les méditations de La Ceppéde (d'autant qu'il est président a la
Cour des comptes). L'art judiciaire n'est pas loin : on le pressent a
la multiplication des mots comme peines, chastimens, demerites,
requestes, justice, obligations, méfaits, punition, crime, juge-
mens, geines, mercy, etc. On le devine jusque dans la syntaxe
alourdie d'explications, d'enchainements, de redites, embarrassée
d'incises ou de longues subordonnées : Seigneur je confesse haut &
clair, que mes rouges coulpes ont attizé ce feu de vostre juste cour-
roux ! que mes ingrates & morteles recheutes ont embrasé vostre
punissante fureur, a ce coup justement tonante sur mon chef
abominable : mais la violente douleur dont je suis nuict & jour
torturé par vos flammes vengeresses (qui apres avoir couru toutes
les parceles de mon ame, ont desja carié mes os) me contrainct
Sfendre l'air de ces éclatantes requestes. Mon Dieu, ne me recher-
chez plus courroucé ; ne déchargez plus sur moy vos chastimens
judiciaires, etc.37.

La troisiéme partie de la pénitence, pour un catholique, c'est
la satisfaction. Le mot, sous la forme du verbe, se lit dans le texte
de Théodore de Béze, mais évidemment, pour lui, tout passe par le
seul Jésus-Christ, grace auquel n‘ayans rien payé nous nous trou-
vons avoir entierement satisfait®8. La satisfaction du pécheur est
inutile pour le protestant. Or elle suit logiquement la confession,
pour le catholique Guillaume Du Vair : Enseignez-moy doncques,
mon Dieu, quelle doit estre ma satisfaction ; car je vous ay des-
couvert maintenant toutes les fautes que je vous avois auparavant

La Ceppéde, op. cit., p. 19.

Le Sau%t Concile de Trente, op. cit., XIVe Session, ch. II, p. 189, et ch. V, pp.
194-195..

La Ceppéde, op. cit., p. 9.

Th. de Béze, Chrestiennes Meditations, op. cit., p. 62.

89 #8



PRESENCE DE LA THEOLOGIE... 83

celées3®. Mais la satisfaction doit rester a sa juste place, comme
I'enseigne le Concile de Trente, car elle n‘est pas tellement noétre,
qu'elle ne se fusse et accomplisse par Jésus-Christ (...) en qui nous
vivons, en qui nous meritons, et en qui nous satisfaisons, faisans
de vrais fruits de pénitence qui tiennent de lui leur force et leur
meérite?0. Et c'est bien ce que sous-entend Du Vair quand il fait
dire a David : Si vous attendez que mes jeusnes, mes veilles & mes
oraisons, satisfassent a mon péché ; las ! Seigneur quand sera-ce
fait ? Seule la miséricorde de Dieu pourra obtenir un tel résultat,
par une hostie inestimable, un holocauste sans macule*l.

J'ai insisté sur la théologie du pardon : le choix des péniten-
tiaux l'imposait ; mais on peut trouver aussi, dans tout ou partie
de ces méditations, une théologie de la grace, une théologie de
I'Eglise, voire une théologie de l'histoire ... Tout un savoir
chrétien, soit protestant, soit catholique, est enclos dans ces
priéres inspirées du texte hébreu. Mais avec une trés grande
souplesse. Comme s'il était essentiel d'intégrer harmonieusement
I'expression théologique a la méditation.

* * *

Cette expression théologique utilise aussi bien le vocabu-
laire codé que l'image la plus recherchée ; aussi bien les multiples
possibilités ouvertes par la rhétorique du dialogue/monologue
que les tournures d'inspiration biblique. Seul est exclu l'exposé
dogmatique.

L'emploi du vocabulaire codé a déja été examiné lors de
I'étude des mots contrition, confession, satisfaction (ou de leurs
proches parents : contrit, confesser, satisfaire) qui prennent des
sens quelque peu différents, mais parfaitement définis, selon la
religion de l'auteur ; il se trouve également dans les formules li-
turgiques, que l'on reléve particulierement chez La Ceppéde : Car
c'est de vous, mon Seigneur, mon Dieu, de qui j'espere mon salut,
parmy les sanglants combats de cette perissable vie, & parmy le
durable repos de l'autre, oti vous vivez & regnez avec vostre Fils, &
vostre Esprit sainct en eternité*2.

Ce vocabulaire peut souligner une distinction scolastique,
irrecevable pour un protestant ; au méme Psaume 37, La Ceppéde
écrit : jay tous les reins pleins d'illusions, je dy toute la partie
concupiscible de l'ame tellement amorcée des enyvrans apasts des
fausses voluptez, qu'elle a pipé la raisonnable, & luy a soustraict

39 Du Vair, op. cit., p. 196.

40 Le Saint Concile de Trente, op. cit., XVle Session, ch. VIII, p. 206.
41  Du Vair, op. cit., pp. 202 et 206.

42 LaCeppéde, op. cit, p. 19.



84 Y. QUENOT

son gouvernement?3, Comme si certaines parties de I'ame étaient
restées préservées du péché originel, ce que nie Calvin dans son
commentaire sur le quatriéme pénitentiel. Les papistes, y déclare-
t-il, s'obstinent grossiérement a ne représenter le péché originel
que comme une inclination mauvaise a pecher et le restreignent
seulement a la partie inferieure qui est en l'ame, et aux cupiditez
brutales4.

Pour étudier l'utilisation de I'image, j'al retenu le dogme de
la vie éternelle ; et plus particuliérement de la vie des élus. Béze
I'évoque avec une grande discrétion ; que la mort, dit-il 4 Dieu,
m‘annonce la jouissance de ta félicité*®. Les mots ou expressions
vie, vie eternelle, felicité eternelle, lui suffisent ordinairement ;
trés peu d'images apparaissent sur ce théme : celle du domicile
eternel auquel les élus habiteron(t) a toute perpetuité*®, celle des
martyrs, dont les &mes ont esté poussees au ciel par toute sorte de
tourmens, appelés a joindre leurs tesmoignages devant l'Eternel
aux complaintes de 'Eglise47.

La Ceppéde traite ce sujet de maniére plus variée : soit
comme on vient de le voir, a 'aide d'une formule liturgique ; soit
par des expressions consacrées : Eglise triomphante*8, salut
eternel®d, l'autre vie®0 ; soit enfin par une image : celle du verger
des Oliviers immortels, ou de la livrée dont 1'élu sera paré immor-
tellement5!. L'affirmation dogmatique est volontiers drapée de
poésie dans les textes catholiques. La Ceppéde utilise plutét moins
d'images que Du Vair mais il faut compter aussi avec ses para-
phrases en vers ou l'on en décéle un certain nombre, empruntées
justement & ce méme Du Vair52,

Ce dernier use largement du procédé pour présenter le
dogme ; on reléve dans ses méditations, non seulement des images
familiéres aux chrétiens : I'entrée dans la maison du Seigneur>3,
dans le Royaume de Ec)}loire“‘"“, dans le sainct Tabernacle®®, dans les
Cieux les plus hauts®® ; l'affirmation que les élus seeront coste a
coste de leur Dieu (...) environnez de gloire57, que les justes seront

Ibid., p. 18
Jean Calvin, Le livre des Pseaumes, Genéve, 1558, commentaire sur le Ps. LI,
. 344.
. de Beéze, op. cit., p. 56.
Ibid., p. 88.
Ibid., pi)gg.
La Ceppéde, op. cit., p. 25.
Ibid., p. 24.
Ibid., p. 33.
Ibid., p. 41.
Voir Y. Quenot, Les lectures de La Ceppéde, Genéve, Droz, 1986, p. 36 a 38,
Du Vair, op. cit.,, p. 199.
Ibid., p. 198.
Ibid.
Ibid., p. 195.
Ibid., p. 199.

RE

JEALBBIBBREBE



PRESENCE DE LA THEOLOGIE... 85

couronnés58, qu'on entendra le son agreable de la trompette du
salut®® ; mais aussi des images recherchées, de facture plus
nettement littéraire : celle des rudes espines du monde, échangées
contre les lis fleurissans de toute eternité®0, celle des rachetés qui
reluiront un jour pardessus les estoilles du firmament®! ; celle des
aisles de foy & d’'esperance qui emporteront l'esprit du méditant
d'un vol leger jusques dans les bras de Dieu pour le reiinir a sa
premiere origine®? ; celle enfin - je m'arréterai 1a mais je pourrais
continuer — du cceur purifié de I'élu qui s'est tiré net hors des
miseres du monde, comme l'or sorti pur de la flamme pour estre
moulé de l'image d'un grand Prince & puis servir d'ornement a
quelque riche cabinet3.

La spiritualité tridentine, sa tendance a l'exubérance affec-
tive, son gout de l'éclat, influencent I'expression théologique des
deux écrivains catholiques. La comparaison sur un théme précis
avec Théodore de Béze en fournit la démonstration.
Lorsqu'images il y a dans les Chrestiennes Meditations, ce sont le
plus souvent des images bréves, d'inspiration biblique.

Pourtant la ligne de partage ne passe pas toujours entre les
confessions. Si Théodore de Béze se montre le plus discret dans
I'utilisation de l'image, dans celle du dialogue c'est La Ceppéde le
plus sobre. Le dialogue dans la méditation rencontre, on I'a vu,
I'écueil d'une relation brouillée, dans la mesure méme ou le genre
unit théologie et priére ; union naturelle, certes, car le savoir
théologique infléchit bien évidemment l'attitude de celui qui
prie ; mais union difficile dans un texte publié, ot la théologie se
doit d'étre rigoureusement orthodoxe ; les précisions, les dévelop-
pements exigés par les mises au point jugées nécessaires viennent
traverser la relation a Dieu, la doubler d'une autre relation, di-
sons horizontale, et donc poser des problémes de cohérence.
Comment réduire ces problémes, comment faire en sorte qu'ils
passent inapercus, qu'ils ne génent pas ?

Il y a un procédé courant, mis en ceuvre par les trois auteurs.
Si l'on s'adresse 4 Dieu pour lui fournir des précisions dont il n'a
que faire, et qui en réalité s'adressent aux lecteurs, on lui rappelle
qu'il sait tout, qu'il voit tout, qu'il n'a nul besoin d'étre informé,
mais qu'il lui plait d'écouter sa créature avec bienveillance ; cette
précaution prise, on peut tout lui dire et méme lui faire un cours de
théologie.

58 Ibid.

50  Ibid, p. 204.
60 Ibid., p. 199.
61 Ibid., p. 204.
62 Ibid., p. 215.
63 Ibid., p. 199.



86 Y. QUENOT

Un autre procédé consiste a dédoubler le locuteur : le JE
s'adresse a son ame ou a sa conscience et lui redit ce qu'elle doit
savoir : Pourquoy donc te troubles-tu, pouvre conscience ? La cor-
ruption en laquelle tu es, est effacee en ce Sainct des Saincts,
congeu, et né pour toy®4. Le lecteur prend aisément la place de ce
TU sans se trouver choqué par cette rupture dans I'échange habi-
tuel entre JE et Dieu.

Or La Ceppéde, a la différence de Du Vair et de Béze, cherche a
éviter 1'éventuel télescopage entre enseignement et priére en res-
tant résolument dans le cadre de 'adresse a Dieu. JE s'adresse a
VOUS, dans ses meéditations, et c'est tout. Ni le locuteur, ni
I'interlocuteur ne se dédoublent ou ne se multiplient pour dire le
savoir théologique : nécessité de la pénitence, rédemption par le
Christ, assurance du pardon et du salut. De temps a autre un NOUS
surgit, qui englobe le JE ; un NOUS qui est méme, une fois, situé
historiquement®5 ; une fois également le discours passe brus-
quement de la deuxiéme a la troisiéme personne, mais comme
c'est par le truchement d'une formule liturgique, cela n'est guére
perceptible®®. Enfin une seule fois il fait s'écrier son ame87. Peut-
étre les méditations de La Ceppéde, avant d'étre un enseignement,
sont-elles 1'application d'un enseignement ? Quoi qu'il en soit, il
se montre pédagogiquement moins hardi que Béze et Du Vair, les-
quels, au contraire, multiplient locuteurs et interlocuteurs :
comme pour mieux communiquer la théologie qu'ils veulent
transmettre. Pour rappeler l'universalité du péché originel Béze
passe de la premiére a la troisiéme personne (cette non-personne
qui, en l'occurrence, recouvre toutes les personnes) : David, qui
vient de s'accuser - c'est moy qui t'ay faussé la foy - poursuit :
Deslors, mon Dieu, que ceste poure creature fut conceué, la corrup-
tion y estoit attachee ; puis, a peine le dogme raé)spelé, il revient au
JE : deslors, di-je, que ma mere m'ayant congeu®®... Et quand, sur
le Psaume 130, Béze s'adresse a son ame pour lui représenter
I'enfer puis la rassurer sur sa prédestination, il fait parler Dieu,
censé délivrer lui-méme l'enseignement : Di moy plustost toy
mesmes, Seigneur, ce que tu m'as fait, pour ne loublier jamais. Tu
m'as fait de rien en la personne de mon premier pere®. On se
trouve alors devant un discours sur Dieu, mis sur les lévres de
Dieu, et s'adressant 4 Dieu. Par quel miracle ne pergoit-on pas
I'incohérence ? par la substitution tacitement admise du lecteur

Th. de Béze, op. cit., pp. 62-63.

La Ceppéde, op. cit.,, p. 35 et p. 25, o1 le NOUS, en l'occurrence non prononcé,
associe le JE a la desolée ville de sa naissance.

Ibid., p. 10.

Ibid., p. 40.

Th. de Béze, op. cit., p. 74.

Ibid., p. 90.

BBJB &R



PRESENCE DE LA THEOLOGIE... 87

au destinataire ; c'est au lecteur, qui le sait bien, que sont rappe-
1ées les vérités essentielles de sa foi : création, chute, rédemption.

D'autres subtilités sont possibles : le savoir sur Dieu peut se
dire dans un discours adressé a Dieu mais qui, donnant la parole
a Dieu, le fait s'exprimer par prétérition. Aprés avoir demandé a
Dieu de ne pas se contenter de le nettoyer une fois, le méditant de
Du Vair s'écrie : Ne me dites pas que vous m'avez regeneré & lavé
dans le sang du chaste & innocent Agneau : car ausst blanc que
vous m'avez fait, aussi ord me trouverez-vous maintenant’®. Ce
Ne me dites pas prété a Dieu vise en fait les protestants, qui refu-
sent le sacrement de pénitence. Car alors que pour le Concile de
Trente, ce sacrement délivre non seulement une fois mais toutes
les fois qu'on a recours 4 lui ; pour le protestant, le seul baptéme
pourvoit a la rémission de tous les péchés ; c'est lui qui est le sa-
crement de pénitence’!. Dans le texte de Du Vair, derriére le médi-
tant qui fait parler Dieu, il faut voir le catholique qui met en
garde contre l'affirmation a ses yeux hérétique.

Le "discours" théologique dans la méditation, véritable
Protée, revét bien d'autres formes, emprunte bien d'autres détours.
Tantoét, fort pédagogiquement, se succédent les questions, suivies
de leurs réponses : Mais d'oti vient ce pardon ? De toy mesmes,
Seigneur, et de ta pure bonté. Et comment ? me quittant mes
transgressions, couvrant mes pechez, ne mettant point en compte
mon iniquité’2 Tant6t c'est une simple relative, qui est sollicitée :
O Dieu, Dieu qui seul peux et veux delivrer des liens de péché et de
mort’3. Tantot le vocatif, avec Béze surtout, se voit doté d'une
charge théologique : 6 grand abysme de bonté’4, Createur de
I'homme?5, amateur de 'homme’®, 6 Dieu tousjours semblable a
toy-mesmes’?, grand Dieu, tout parfait en toy-mesmes’8... Tantot
encore, et ces quelques indications sont loin d'étre exhaustives,
c'est I'annonce prophétique du Christ qui, en des formules di-
verses et nombreuses, affirme le dogme de la rédemption.

Du Vair, op. cit., p. 202.

Jean Calvin, Institution..., op. cit, Livre IV, ch. XIX, pp. 484-485 : Comme si le
Baptesme estoit effacé par le péché et non pas plustost que les pécheurs le
deussent révoquer en mémoire, toutes les fois qu'ils cherchent rémission de
péché pour en icelle mémoire se conforter (...). On parlera tresproprement en
appellant le Baptesme sacrement de pénitence, puisqu'il a esté donné en
consolation & ceux qui s'estudient & faire pénitence.

Th. de Béze, op. cit, p. 62.

Ibid., p. 77.

=y

Ibid., p. 85.
Ibid., p. 87.

FIJJANAN
g
&
jg=]
2



88 Y. QUENOT

Ce soin apporté a I'expression d'un savoir théologique pré-
cis, ce souci de le présenter sans lourdeur, incite & poser une ques-
tion... pour tenter d'y répondre en guise de conclusion. La fonction
de la théologie, dans ces trois méditations en prose sur les péni-
tentiaux, est-elle originale ?

En partie, oui. Certes, comme dans toute méditation sur un
texte de I'Ecriture, cette fonction est essentiellement herméneu-
tique. La théologie interpréte la priére du psalmiste, permettant
ainsi au lecteur d'investir ce texte de I'Ancien Testament, d'en cap-
ter I'énergie et le rayonnement pour les mettre au service de sa foi
chrétienne. Mais dans la mise en ccuvre de cette interprétation,
les auteurs ne visent pas seulement 4 fournir des repéres au
croyant ; ils lui offrent aussi des enseignements nets et fermes sur
les sujets controversés de I'époque ; sans entrer dans la polé-
mique, ils le mettent en garde contre l'hérésie d'en face. Ils
s'aident pour cela de procédés littéraires variés, accordés a leur
sensibilité religieuse et se voulant efficaces. Ils incitent le médi-
tant futur a faire pénitence, soit par la confession discrétement
suggérée, s'il est catholique ; soit par I'aveu a Dieu de ses péchés,
s'll est protestant. Ils tendent a réconforter leur contemporain, a
le soutenir et le guider dans ces temps si troublés religieusement ;
ainsi I'invitent-ils & situer son histoire personnelle dans celle de
son Eglise et de 'humanité tout entiére. La fonction herméneu-
tique de la théologie se double donc ici d'un souci pastoral évident
qui s'exprime, avec plus ou moins de bonheur, dans le recours aux
subtilités de I'écrit.

Yvette QUENOT



LA MEDITATION SUR LES PSAUMES :
MONOLOGUE ET DIALOGUE

Les Méditations sur les Psaumes s'inscrivent entre deux
modes de relation fictifs. D'un c6té, le silence complet, ou la rela-
tion inexistante est cependant posée comme nécessaire : elle de-
vrait étre, mais elle est annulée par le silence hostile du pécheur
qui refuse de parler de ses fautes, ce qui revient & ne pas parler, et
par le silence de Dieu qui attend I'aveu. De l'autre c6té, 'espace
plein d'une communication incessante et redondante, espace uto-
pique du monde des bienheureux et des élus qui chantent sans
cesse la louange de Dieu et que Dieu inspire constamment, espace
ou tous les signes sont en coincidence : on prononce de coeur et de
bouche, Dieu agit par parole et par effet (Béze, 6 ; La Ceppéde, 50).
Contre le silence des Morts et des Damnés (La Ceppéde, 6), en
marche vers la parole éternisée, la Méditation s'essaie a rendre
compte des conditions d'établissement d'un dialogue, seule condi-
tion d'un progrés de 'homme...

Le premier signe en est la structure majeure de ces
Méditations : 'allocution. Le texte n'est pas posé en soi, il a un
destinataire qui n'est que trés occasionnellement le lecteur.
Apostrophes a Dieu, aux hommes, a soi-méme, aux ennemis, le
discours est fait d'autant de relations avec des personnages mul-
tiples. Le fait qu'une seule voix, celle de I'énonciateur, soit ici au-
dible, ne change rien a l'affaire : si lui seul parle, il reprend dans
sa voix la trace des conversations antérieures ou son interlocu-
teur s'est exprimé.

Le second signe est la présence de citations, qui ne sont que
partiellement issues du Psaume meédité : paroles rapportées qui
témoignent de la multiplicité des échanges, tant des échanges
entre les textes (citations proprement dites} que des échanges
entre les "personnages" créés par le textel.

Disons tout de suite qu'il nous sera impossible de tenir
compte pour cette seule communication de la totalité des aspects
d'études, et que nous centrerons notre travail sur trois aspects
seulement :

1 Nous nous référons aux éditions suivantes :
Béze, Chrestiennes Meditations, Droz, 1964
Sponde, Meditations sur les Psaumes, in (Euvres litteraires, Droz, 1978
Du Vair, Meditations sur les Psaumes, in (Euvres, ed. cons. Paris, Loyson,
1618.
Aubigné, Meditations sur les Psaumes, in (Euvres, Pléiade, 1964
La Ceppéde, Meditations sur les Psaumes, in Les Theorémes, suivis de
Imitation des Psaumes de la penitence, ed. cons. Toulouse, Colomiez, 1612).



920 M.-M. FRAGONARD

- la présence et la construction des allocutaires, et principa-
lement de ces deux allocutaires originaux : Dieu et I'ame du
Méditant,

— la construction des réponses qui sont “citées” par le médi-
tant, et qu'il dit émaner de 1'une ou l'autre des instances apostro-
phées,

- la différence de réaction des écrivains dans cette structure
de méditation.

On voit que les aspects a proprement parler "dialogiques”, et
leur étude linguistique ne pourront étre qu'effleurés comme des
aspects techniques dont on affirme qu'ils sont en accord avec les
résultats obtenus (c'est de mauvaise méthode, mais la communi-
cation de colloque doit étre médiatique, et les études linguistique
le sont assez peu). On voit aussi que les aspects dialogiques rele-
vant de la citation biblique, théologique ou autre ne seront cette
fois pas abordés (la communication dYvette Quenot y a pourvu)
méme si le tissu intertextuel que deviennent les fragments de
Psaumes est un élément fascinant.

Tous nos textes sont des textes ou un locuteur est présent,
dans une expression a la premiére personne qui crée donc claire-
ment les conditions d'un discours. Elle y est d'ailleurs plus ou
moins fortement répétée : ainsi les Méditations de d'Aubigné sont
assez faiblement marquées, les phrases a la troisiéme personne y
envahissent le texte. L'allocution est une structure de la dramati-
sation : elle prend pleine valeur avec des verbes de demande et
d'ordre, des interrogations et des exclamations, c'est pourquoi
aussi elle peut s'accompagner de marques de 1"actio” rhétorique,
la notation des tons, depuis le cri, la plainte, la "plaintive que-
relle” (LC) "Je lamente comme un passereau solitaire sous l'obscur
de mon toit" (LC 101, 31).

En face de cette instance d'énonciation, des instances apos-
trophées dont nous pouvons faire le recensement (annexe).

La plus souvent interpelée est Dieu, généralement désigné de
facon assez simple, Dieu, mon Dieu, ou Seigneur : tutoyé chez les
Protestants, vouvoyé chez les Catholiques. Le texte de la
Méditation se charge ensuite d'aspects définitionnels,
I'apostrophe posant au contraire comme une évidence la personne
divine. Viennent ensuite, mais plus modestement, les figures de
I'ennemi, aux appellations pittoresques, allant de l'apostrophe
trés précise {"philosophes vains") au bestiaire (“hommes chiens,
ver de terre”) en passant par les figures empruntées aux épisodes
bibliques ("vous qui vous engraissez du limon d'Egypte") et toutes
les insultes de la folie (insensé, frénétique). Les figures amies sont
nombreuses, mais souvent équivoques : le peuple de Dieu, Israél,



LA MEDITATION SUR LES PSAUMES ... 91

débonnaires du Seigneur, accablés, ce sont des termes positifs,
mais souvent accompagnés de textes de réprimande : on dessine
ici le destin positif qui est promis tandis que le texte détaille les
péchés actuels qui sont en contradiction avec les dénominations.
Aussi certaines apostrophes sans dénominations, "vous”, peuvent
elles osciller entre amis et ennemis qui sont également a corriger.
Les figures du Moi, par lesquelles I'énonciateur peut se parler a
lui-méme, sont peu fréquentes, mais souvent importantes séman-
tiquement pour représenter les processus de prise de conscience
menant & la conversion : elles se concentrent sur I'ame, mais
comportent aussi quelques termes de passions et quelques in-
sultes ("roi des hypocrites !"). Trés marginalement, chez Béze, le
cosmos est a son tour destinataire. Cette répartition globale re-
présente donc d'une certaine maniére I'image de 1'Ordre tel que
l'appréhende 1'énonciateur : partagé entre des poles positifs et né-
gatifs, sous le regard de Dieu, avec l'obligation pour l'individu de
se choisir une place dans le jeu des forces en combat.

L'attitude allocutive des Méditations a ceci de particulier
qu'elle est créée par le texte sans relation apparente avec les struc-
tures allocutives créées par le livre qui contient le texte.
Expliquons nous. Les Méditations sont publiées comme tous les
livres, dans un systéme de communication qui va de l'auteur au
lecteur :

AUTEUR ---------- LIVRE ---------- LECTEUR indéterminé

Le livre dans son paratexte inscrit ses systémes de commu-
nications volontaires et idéaux :

AUTEUR ---------~ texte ---------- DEDICATAIRE

Béze Anne Bacon, Vve du garde
des Sceaux d'Angleterre

Sponde Henri de Navarre

La Ceppéde Louise d'Ancesune

Le type d'utilité et le type de lien que l'auteur pose de son
texte a son destinataire dédicataire est alors indiqué. Béze : "pour
vous confirmer de plus en plus en la meditation des choses spiri-
tuelles, et en cette constance et patience chrestienne de laquelle le
Seigneur vous a tellement ornée”. Sponde : "merveilleuses conso-
lations dans les miseres publiques" et témoignage de reconnais-
sance. Ces liens posés sont analysables en termes sociaux, poli-



92 M.-M. FRAGONARD

tiques, idéologiques, bref, éminemment concrets et datés dans
une histoire connue des deux participants.

La Méditation pose par contre des réseaux radicalement dif-
ferents de parole, dont elle invite le lecteur a étre spectateur, et
dans de rares cas acteur (voir "nous" et "vous") ;

JE --ooveeeen discours ---------- Dieu
ame
ennemis ou amis

Autant les relations paratextuelles sont socialement pré-
cises, autant les relations internes sont établies au fil des ha-
rangues marquées d'affectivité et d'activité discursive, sans que la
connaissance du paratexte éclaircisse pour le lecteur bien des si-
tuations. La définition des personnages est bien le fait du texte lui
méme dans sa souveraineté. D'autant que leur existence est
"problématique"” au sens o1 elle est un fait langagier (mon cceur a-
t-il tant d'autonomie hors du discours ? et passons sur le fait qu'il
y a des lecteurs athées.) Méme les ennemis n'ont pas d'identité
propre.

La nature méme des Méditations sur les Psaumes est une
certaine representation preliminaire de la relation & construire :
les Psaumes ne sont pas des textes neutres, ils sont le plus souvent
eux-mémes "dédiés" dans une structure vocative, en priéres vers
Dieu (c'est le cas, pour ceux que nous verrons apparaitre dans la
suite, pour : 6, 15-16, 31-32, 37-38, 50-51, 72,73, 83-84, 87-88, 101-
102, 114-116, 129-130, 142-1438,... soit tous, sauf un).

L'attitude du Psaume est determinante pour une interpréta-
tion dominante de la Méditation comme une des formes de la
priére, méme si elle peut prendre dans son évolution des détours et
des allocutions "humaines”. C'est du Psaume et de la relation de
Priére que la Méditation peut prendre quelque force magique. Car
la priére est une action sur Dieu comme une action sur soi, dans sa
pronongciation active (de cceur et de bouche), car toute parole est
une transformation du monde, un acte :

Car les paroles sont moyennes entre le parlant et l'oyant, et por-

tent par certaine energie, non seulement la conception, mais aussi

la vertu du parlant aux auditeurs et recevans. C'est pourquoy elles
changent non seulement les auditeurs, mais bien souvent toutes
les autres choses/.../ Laquelle vérité n'est pas aux mots simples et
non liez, mais bien es enonciations, esquelles on afferme ou denie
quelque chose. Doncques nous acquerons une grande puissance
de telles oraisons veritables et sacrées, lesquelles nous pronon-
cons d'entendement, du sens ou de l'interieur. Et ce principalement
quand elles sont adressées a Dieu. /.../ Doncques les priéres et



LA MEDITATION SUR LES PSAUMES ... 93

oraisons offertes a Dieu et les hymnes chantez ne reviennent ja-
mais vuides2."

Attachons nous aux deux acteurs principaux auxquels
s'adressent les allocutions.

La représentation du Dieu allocutaire n'est pas des plus ori-
ginales. Nous avons montré par ailleurs, a propos de d'Aubigné
que, dans leurs aspects définitionnels, les Méditations peuvent
faire intervenir en dominantes des thémes qui ne sont pas les
plus pessimistes, et que méme les déplorations sur le péché et
I'indignité s'y accompagnent d'une présentation symeétrique de la
bonté et de la toute miséricorde de Dieu, moins nettement sinistre
que les allusions au Jugement Dernier, fer et feu. Nous ne revien-
drons donc pas sur ces remarques qui nous semblent cependant
typer le genre par rapport a d'autres genres religieux. A ne consi-
dérer que le systéme relationnel, les apostrophes sont peu
variées ; la part dominante de Dieu - Mon Dieu, Seigneur - rend
plus perceptible la saveur des variantes plus affectives et plus mé-
taphoriques o1 La Ceppéde — "Mon pilote, ma liesse” - s'essaie.
Remarquons surtout que les Méditations sont peu Christiques.
Alors que toute intercession et toute figuration devraient rame-
ner le croyant a la figure centrale et seule représentable et seule
humanisable du Christ, Dieu allocutaire est ou neutre ou paternel,
ce que montrent certaines phrases ou le Christ est bien dit "Ton
fils" et le Saint Esprit" votre sainte Colombe, qui secouant la
poudre dont je suis couvert au seul tremoussement de ses aisles,
me portera sur icelles au verger des Oliviers immortels” (LC).

Je ne developperai pas ici les liens entre personnage et type
de discours, me bornant i rappeler ce que nous avions dit avec
Yvette Quenot : que c'est a Dieu qu'est dédiée toute la partie pro-
prement théologique et 'explication du Mal, qui ne se dit en rien
au pécheur, mais a Dieu qui n'en a pourtant pas absolument be-
soin : le théologique, qui parle de Dieu, retourne en fait en parlant
a Dieu.

La représentation du Moi retiendra notre attention. Elle est
liée trés certainement, comme le montre la communication de
Klara Erdei, au progrés de l'auto-analyse de la culpabilité. Le Moi
qui est en face du Méditant est toujours son Moi pécheur, comme
si le Méditant mettait a distance sa capacité pécheresse comme
distincte de sa capacité discursive, analytique. Qu'est-ce que le
Moi qui parle, si I'on peut détacher de cette voix tous ces morceaux
successifs du Moi que sont le Ceeur, la Chair (non le Corps, mais le
pendant de I'Ame pour la condition charnelle), 'Ame ? Nos au-

2 F. Giorgio, Harmonie du Monde, Paris, J. Macé, 1579, p. 653.



94 M.-M. FRAGONARD

teurs nous représentent une sorte d'explosion de la personne en
meétonymies de lui-méme, auxquelles il s'adresse successivement.
Nous sommes habitués a ces dissociations dans la poésie amou-
reuse, ot1 le JE peut chanter sa propre mort d'une plume alerte.
Quelques poémes d'apothéose offrent une structure paradoxale ou
I'Ame méme se meurt ("Je veux bruler tout I'imparfait de cette es-
corce humaine") tandis que I'énonciation survit. Le paradoxe des
Méditations est de ne pas étre de méme nature que ces textes
d'extase : aucune de nos Méditations ne met en scéne d'état de
transe ou de raptus (trés différent de la fin des Tragiques, par ex.)
ni, semble-t-il, 1a moindre trace d'irrationalité. La mise a dis-
tance qui s'opére est donc bien une représentation idéologique-
ment codée pour dire quelque chose de rationalisable. Le pécheur
se dirait-il comme fragments séditieux (des pulsions indépen-
dantes des centres de commandement), comme périphéries corpo-
relles et méme “animées”, qui lui sont extérieures au méme titre
que les zones témoins du Cosmos ? Extérieures au point que les
sensations mémes sont représentables comme des personnages
détachés de lui (plaisirs, contentements).

On se parle peu comme a un étre entier, sinon dans une
forme plus théatrale que discursive. JE adopte alors le ton du pré-
cheur pour reconstituer la scéne classique de l'admonestation
(bons vieux souvenirs tant de la prédication que de I'Enfant pro-
digue) : c'est le cas net de Béze, "Pauvre dévoyé, pauvre creature
abusée".

Béze est le seul a oser le réflexif logique, qui ne fragmente ni
ne représente le Moi en systémes d'antithése : "O Moi, le plus dan-
gereux ennemi de Moi". Le paradoxe du péché remplace
I'affrontement de sous-parties. Du Vair reprend cette formula-
tion, mais n'ose pas la metire dans une structure d'apostrophe :
"moy qui (capital ennemy de moy mesme) n'ay sceu ni voulu vous
prier pour mon fait".

La voix se fait conciliatrice entre les fragments, leur parlant
I'un de I'autre, et d'eux tous a Dieu.

Elle module dans les alternances d'allocution une sorte de
va et vient ou les autres personnages sont tour a tour représentés a
la troisiéme et a la seconde personne : parler de Dieu aux hommes,
parler de 'homme & Dieu, montrer tous les prismes des points de
vue differents qu'il faut englober dans une synthése.

Pour arriver a cette réfraction, l'énonciation reprend aussi
dans son discours les phrases qu'elle attribue a chacun de ses in-
terlocuteurs, soit pour les lui alléguer en rappel de ses promesses
ou de ses fautes, soit pour les transmettre comme un témoignage.
Je ne tiendrai compte ici, étude partielle, que des phrases retrans-



LA MEDITATION SUR LES PSAUMES ... 95

crites au discours direct. C'est le jeu des allocutions et des rappels
de discours qui permet de typer le plus nettement la technique de
nos Méditants.

La Ceppéde est le seul de nos Méditants a n'avoir qu'un seul
interlocuteur, Dieu, et a s'en tenir par conséquent a la pure figure
de I'Orant. Il assume donc un discours d'une seule voix et d'une
seule destination ; ceci d'autant qu'il ne développe pas de discours
rapporté sinon de lui méme par une mise en abime trés limitée
qui ne fait que souligner la priére : d'autant que I'absence de guil-
lements tend a rendre imperceptible au lecteur la limite entre le
discours de JE et de discours de son Ame (Ps 142, p. 40) : "Mon
ame... tend et I'une et I'autre main vers le ciel et s'escrie, Ouvrez,
Seigneur... Faites". Les priéres de I'ame et celles de 1'Orant sont
identiques, et le dédoublement résorbé. Parfois pourtant, il men-
tionne les voix d'autrui sans qu'elles s'expriment jamais directe-
ment. C'est aussi bien la voix des ennemis et des diables que la
voix divine. Voix des ennemis : elles sont "racontées”, "ces langues
serpentines, qui me reinfectent leur venin dés que je commence a
guerir, et qui, par leurs moqueries poignantes poussent maintes-
fois ma faiblesse au desespoir”. La Voix divine est tout aussi nar-
rativisée : "or, m'ayant promis le pardon,” "vous demandez ma
conversion et mon amendement”. Il faut constater que la Parole
de Dieu ne se réalise pas dans une "conversation sacrée”.

Guillaume Du Vair use également avec discrétion des sys-
témes allocutifs, mais avec richesse. S'il évoque facilement sa
propre parole ("f'ai dit a part moi, Et que saura-t-il de ce que j'ai
fait"), ou de celle de son cceur ("mon ceceur tressaut et s'escrie : C'est
moy qui 'ai voulu... mais mon Dieu m'a fait misericorde”), c'est
aussi qu'elle sort de la priére (situation en homologie avec le
Psaume) pour entrer en polémique avec l'ennemi ("Je leur dirai,
Arriére arriére, enfans d'iniquité !"). Les ennemis le cherchent
bien, qui chuchotent ("1l est, ce disoient ils, au lict de la mort, que
craignons nous "). Mais surtout Dieu parle, et, fait exceptionnel
dans notre corpus, les verbes présentatifs sont aussi bien au pré-
sent qu'au passé : "Il me semble que j'entends cette douce et gra-
cieuse parole, quand vous me dites : Ne crains plus, car voila mon
esprit qui guidera tes pas” (Ps. 31, 848) "L'esprit qui vient me tou-
cher et en me tirant l'oreille : Tout doux, me dit-il, tout doux, pau-
vret, tu te perds en ce trop profond et dangereux discours". La nota-
tion d'une intimité de parole et de communication caractérise ces
Méditations, non que les autres Méditations n'invoquent pas la
Parole divine, mais parce que celui la sait la représenter comme
une familiarité, Dieu d'ailleurs étant aussi bien Mére que Pére



96 M.-M. FRAGONARD

dans ces échanges affectifs. Enfin dans le cas de la Méditation sur
le psaume 48, le JE s'identifie 4 David, la harpe & la main.

Les Méditations de Béze ont un systéme allocutif varié pour
des textes aussi courts, en particulier une intéressante représenta-
tion de soi, nous l'avons dit. Mais il y a relativement peu de pa-
roles rapportées au style direct. Par contre l'équivoque
d'attribution de certains passages est presque un principe de cons-
truction. Les Méditations sur le Psaume 51 et sur le Psaume 101 ne
sont 4 proprement parler que des discours présentés briévement
par Je, discours respectivement de David et de I'Eglise. Mais
I'absence de guillemets facilite les interférences de lecture : "Je
voy David contristant son esprit ... Je voy ceux que j'ai employé a
tel affaire” ; plus complexe encore, la bréve situation de priére,
"Fay moi entendre ses regrets” va faire de la citation du Psaume
(parole de David) une sorte de réponse de Dieu.

Abordons maintenant les monstres ...

L'attitude allocutive est générale dans nos textes, exceptée
une exception notable : les Méditations de d'Aubigné, qui se dis-
tinguent par leur extréme concentration d'assertions, exceptée,
exception dans l'exception, la Meditation sur le Psaume 88 qui est
tout entiére une priére. Il convient de tirer des significations et de
cette dominante, et de cette exception.

La parole dédiée, véritable conversation in presentia, pose
plus de relations de I'énonciateur a des personnages que de rela-
tions du texte énoncé au Psaume. Bien que méditation et commen-
taire soient des réécritures, la situation est radicalement diffé-
rente. La Méditation ne se pose pas comme un métatexte, bien que
certaines formules soulignent leur rapport de dépendance
("comme le dit David..."). La Méditation ne se pose pas dans un
rapport d'élucidation et de subordination : elle s'affirme au con-
traire comme texte plein, comme une "performance” unique, au
sens ou la prononciation d'un texte est une performance, une réa-
lisation unique et temporellement distincte. Ceci d'autant plus
que le texte initial du Psaume a tendance a se dissoudre sans de-
marcation, méme typographique, dans le texte de la Méditation.
Ceci essentiellement parce que les Méditations ont une domi-
nante de priére et de relation a Dieu a laquelle rien n'empéche de
trouver des modéles et des guides mais qui ne peut étre confondue
ni asservie & aucune autre relation.

Inversement le texte de commentaire se soumet, et ne se mo-
déle pas, et il pose distinctement la différence entre le texte
d'origine et sa propre existence métatextuelle. Or les Méditations
de d'Aubigné sont en constante attitude de citation marquée et
soulignée, comme s'il lui était impossible d'établir une communi-
cation qui ne soit pas médiatisée. Non pas "O Dieu, ... ", mais "je



LA MEDITATION SUR LES PSAUMES ... 97

dois dire avec le Prophéte : "O Dieuy, ...". Comme si la priére ne pou-
vait exister qu'en citation de la parole d'autrui.

Phénomeéne extraordinaire s'il en fut, car on aboutit a des
exploits textuels extravagants. La mise en abime en est un des
€léments constitutifs. Les situations de relation sont représentées
dans les citations, que le texte global enchasse. Elles sont alors
multilatérales ; c'est 1a ol nous trouvons les priéres, c'est 1a ot
nous trouvons les apostrophes, c’est 1a aussi ot nous trouvons les
paroles prononcées par Dieu. Paroles rapportées et citation
s'identifient : ce qui en clair veut dire que toute parole {rapportée a
des personnages) est ici extraite de la Parole de Dieu ou des
Ecritures. Quel que soit le temps fictionnel ot ces phrases sont
prononcées dans notre Méditation, elles ont toujours été dites
(écrites) antérieurement.

D’'Aubigné, ot la Parole Antérieure, d'avant le temps et
d'avant les énonciateurs.

Les présentatifs sont importants, qui passent des formules
neutres (on a écrit) aux formules d'obligation (Il faut dire), puis
aux formules d'apprentissage (nous apprenons de David a dire),
enfin a la dictée ("Dieu nous fait dire : Notre Pére").
L'apprentissage de la bonne parole surmonte les bruits humains.
Ces multiples incrustations citationnelles, ou figurent quelques
vers de d'Aubigné lui-méme, constituent une sorte de travail de
détail d'approfondissement du sens de chaque verset. Et aussi un
vertigineux systéme intertextuel, ou les mises en abimes sont
susceptibles de se multiplier : ainsi ,"Nous confessons volontiers
ce que dit le Prophéte, O mon ame, tu as dit a I'Eternel, tu es le
Seigneur" (Ps. 16, p. 560).

Le cas de Sponde enfin conjugue sur un vaste espace toutes
les ressources du dialogue : variété des interlocuteurs, bien que la
priére reste dominante, et variété des situations évoquées par les
paroles rapportées. Chaque Méditation a de surcroit son systéme
propre. La Méditation sur le Psaume 14 fait contraster la fixité
des paroles des méchants ("le fol dit : Il n'y a point de Dieu", seule
proclamation qui leur soit attribuée) et la parole divine, qui ré-
partit les valeurs positives et négatives. La Méditation sur le
Psaume 48, avec un discret rappel des paroles des fous, confronte
I'énonciateur et ses paroles de foi ("je m'escrie : O que Dieu est
grand !") avec les paroles de Dieu, directes ou médiatisées par les
Prophétes : nous retrouvons 1a mitigé le didactisme modélisant
présent dans D'Aubigné. Les paroles divines sont toutes rassu-
rantes. La Méditation sur le Psaume 50 est pédagogique : faisant
alterner les prescriptions ("Ne disons pas”, "nous crions") et repre-
nant le ton prescriptif dans les interventions divines qui sont



98 M.-M. FRAGONARD

presque toutes au passé et directement empruntées au psaume
commenté ; 'Ecriture reprend sa place comme norme et représen-
tation des rapports entre I'nomme et Dieu. Cette Méditation est de
surcroit organisée comme un systéme dramatique de dévoile-
ment, avec force présentatifs et des présents dramatiques : Dieu
est 1a. Par contre la Méditation sur le Psaume 62 laisse libre cours
a la parole de 1'énonciateur, qui souligne ses proclamations de
foi : ("Mon ame dit que tu es la Roche..." ; "dy toujours : il est ma
Roche..."), en réponse a quelques phrases divines qui sont 'objet
de reprises : "Je te dis ce que le fils de Dieu m'a appris : Ayez la
foi...").

Le style de Sponde repose sur une conversation hachée ou
méme la voix de l'énonciateur se charge de facon latente de re-
transcrire les paroles d'autrui, indépendamment des phrases en
style direct : reprises haletantes, jeu de questions / réponses
comme si l'interlocuteur parlait si faiblement qu'il faille le re-
prendre : "Dy moy : A qui donnes tu I'honneur de tant de beauté ?
Au hasard et a la fortune ? Dy moi un peu que c'est cette fortune. Si
c'est une certaine essence, pourquoy en es-tu si incertain ?... Ce
discours que tu forges de Dieu, d'ou vient-il ? De ton corps ?
Regardes la difference d'une charogne a tes mouvements. D'otu
donc ? Certes de quelque essence qui n'est point en vue."

Pour étre enfin tout a fait justes, il nous faut tenir compte
des jeux d'interférence entre les différents niveaux de relations
posés, dans le livre et dans la Méditation, entre le lecteur et les al-
locutaires. C'est 1a ou la stratégie du texte de Sponde manifeste sa
supériorité, en ce qu'il posséde le réseau dialogique le plus dense,
et les implications entre ses niveaux les plus retors. Il joue en
maitre de la présence, textuelle et effective, d'un lecteur.

La Méditation est un miroir tendu au lecteur pour découvrir
le vrai. C'est aussi un spectacle, puisque le lecteur se trouve specta-
teur, ou plutot auditeur, des dialogues qui s'engagent, et quelques
systémes de "captation" s'élaborent pour en faire un acteur de ces
relations, en particulier dans le réle tenu par les "vous" et les im-
pératifs que Sponde pose au départ de sa Méditation sur le Psaume
14. L'homme ici est pris comme un objet qu'on exhibe (et pourtant
énonciateur et lecteur sont hommes), aux yeux d'un témoin :
"Voulez vous voir sa misére ?" "Voyez vous ces tyrans ?" Puis
I'invective unit lecteur et objet dans la méme hargne : "Lamente
toi, miserable... ". Enfin la conclusion, qui est appel a la conver-
sion, unit lecteur et énonciateur en une méme conversion a la sa-
gesse : "Quoi, verrons nous en vain les miroirs de notre vie ?" Ceux
qui résisteraient a cette fusion peuvent alors étre apostrophés
violemment comme athées. La méme technique d'implication dé-
bute le Psaume 62. Les "nous" communautaires sont aussi liés a4 un



LA MEDITATION SUR LES PSAUMES ... 299

statut particulier de transformation : dans l'apostrophe a Dieu,
"nous" trouve sa définition ultime "nous sommes, Seigneur, ton
peuple et ton heritage", s'opposant fortement aux "ils" inassimi-
lables, dévoyés, séparés de toute union possible avec
I'énonciateur, et séparés de toute union possible avec le lecteur :
meéme si quelque lecteur réel peut étre réfractaire, le lecteur repré-
senté dans le texte est un double de I'énonciateur.

Reste qu'il n'y a qu'une voix organisatrice, monologant dans
la solitude de la priére, méme si c'est pas le truchement public d'un
livre. Elle assume souverainement de représenter le tissu de pa-
roles par lesquelles elle veut représenter le monde autour d'elle. Le
statut de ces dialogues est d'abord allégorique. Mais la fonction en
est plus exploratoire qu'illustrative : 1'énonciateur y témoigne de
sa confiance dans les valeurs de la parole comme lieu de résolu-
tion des tensions qui déchirent son univers intérieur, et aussi de
la puissance qu'il attache pour ce faire a la "rumination" des
textes ancestraux.

Reste aussi que cette voix énonciatrice, dans le livre, se pré-
sente comme vide d'identité : ce qui est le seul moyen d'attirer la
voix vivante et personnelle du lecteur qui donnera force et effi-
cace a leur intention "si nous les adressons d'un sens plein et
d'entendement efficace droit vers Dieu, ainsi que la sagette est di-
rigée sur l'arc tendu et enfoncée d'une puissante main"...3

Marie-Madeleine FRAGONARD

ANNEXE

Nous ne relevons ici que les formules d'apostrophe : 0 mon Dieu, et non
les formules d'assertion : Dieu est, vous étes mon Dieu, vous étes sage, etc.
Sigles de repérage : Auteur Psaume page, A= Aubigné, B= Béze, DV=Du
Vair, LC= La Ceppeéde, S= Sponde et (nombre de fois par page).

DIEU: B 1, 44, 45, 46,47 ; 6, 57 ; 32, 59, 60, 63, 64, 65 ; 51, 71, 72, 75,
78;81,78,87;

S$14,102,110(2) 117, 118, 125; 48, 135, 136, 142, 149, 151, 1, 52,
155; 50, 161, 162, 163, 167, 175, 176, 195, 19, 6, 202 (2} ; 62, 208,
212, 213;

DV 31, 848; 142,870 (2) ; 62, 893, 896 ; 72, 908

A73,532; 88,553 ;;

VRAIDIEU : DV 72, 906 ;

DIEU VIVANT : S 50, 202 ;

3 F. Giorgio, Harmonie du Monde, p. 654.



100

M.-M. FRAGONARD

DIEUTRES GRAND: S 48, 135 ;

DIEU PITOYABLE : DV 26, 875 ;

DIEU TRES PITOYABLE : DV 50, 859;

DIEU, VERITE INFAILLIBLE : S 48, 158 ;

DIEUJALOUX DE TON EMPIRE : S 48, 144;

DIEU DE MON CCEUR, DIEU DE MES PENSEES, DIEU DE MON
ESPERANCE, DIEU QUE JESTIME TOUT MON BIEN : DV 72, 908 :

Mon DIEU: B 81, 82 ; 130, 88 ;

S 14,119, 120, 125; 48, 132 (4}, 133, 134 (2}, 136, 137,138, 144, 150 :

50, 161 (2}, 164, 169, 176, 180, 193, 203 (2); 62, 211, 212, 218, 223,
229 (3);

DV 6, 842, 844 ; 31, 845 (3), 846 (2), 849, 850 (2) ; 37, 850 (2), 851 (2),
853 (2) ; 50, 854, 855 (4), 856, 857, 858, 859 ; 101, 859, 860, 861 (2);
862 (2), 863 (3), 864 ; 129, 865 (2}, 866 ; 142, 867,686, 869 ; 26, 872,
874, 877, 878 ; 23, 879 ; 72, 902, 903, 904, 908 (3) ;

A 88, 554 ;

LC6,9: 31,12;37,19; 50,25 ; 101, 31 ;

SEIGNELR : B 51, 73 ;

S 14,102 (5), 110 (3), 111 (3), 112 (2), 113 (2), 114 (5), 115, 116 (2),
117 (2) 118 (2}, 119, 120, 121 (2}, 122(2), 123 (5), 124 (4), 125 (2}, 126 ;
48, 133, 134 (2}, 135 (2), 136 (3), 137 (3), 138, 139 (2), 140 (2), 141 (4),
142 (2), 143 (2}, 144 (2), 145 (3}, 146 (3), 147 (4), 148 (6}, 149 @), 150
(3, 151 (6), 152 (3), 153 (4), 154 (4), 155 (5), 158 (4), 159 (2) : 50, 161
(5), 162 (3), 163 (6), 165 (3), 166 (2}, 167, 168 (2), 169 (2), 170 (3). 171
(2), 175, 176 (4), 189 (4), 190 (2), 191 (3), 192 (2), 193, 194 (2), 195,
197 (2}, 201 (4), 202 (2), 203, 204 (4), 205 ; 62, 209 (4), 210 (2}, 211
(2), 212 (2), 213 (2), 214, 215, 2186, 217 (3), 218, 219 (3), 223, 224 2)
229, 230 (2), 231, 233 (2)

DV 6, 842 (3), 843 (6), 644 ; 31, 846, 847 ; 37, 850, 851, 852 (4), 853
(3), 859; 101, 859 (4), 861, 862 (3), 863 (3), 864 (4); 129, 865 (4),
866 ; 142, 867 (4), 868, 869, 870 ; 26, 871 (2), 872 (2), 873 (2), 874 (5),
875 (3), 876 (6), 877 (2), 878 (5), 879 ; 23, 879 ; 36, 888 (2), 893 : 62,
894 (2}, 893 (4}, 896 ; 72, 904, 905, 907 (3), 908 (3}, 909 ;

A 88 553, 556 ;

LC6,9; 37 18,19, 50,25; 101, 32 ; 129, 34 : 142, 39

MON DIEU, MON SEIGNEUR : DV 62, 896 :

MON DIEU, MA FORCE ET MON REFUGE : DV 62, 894 :

SEIGNEUR DIEU : DV 50, 857 :

ETERNEL: B6,53 ; 143,93 ;

A 84, 509, 515 ; 88, 548, 551, 553, 555

DEITE INFINIE ; S 48, 149 ;

TOUT PUISSANT : A 84, 520 ;

S14,102;

SEIGNEUR DES ARMEES ; S 48, 151 :

DIEUDES ARMEES : A 84,509 :



LA MEDITATION SUR LES PSAUMES ... 101

DIEU DES ARMEES, DIEU FAVORABLE DES ARMEES DE TON
PEUPLE, DIEU ENNEMI DES ARMEES DE TES ENNEMIS : S 48,
147;

DIEU DE MA DELIVRANCE : A 88, 548 ;

GRAND DIEU DE MON SALUT: LC 50, 25

GRAND DIEU DE NOS ESPERANCES : LC 129, 35 ;

OUVRIER DEQUITE : S 14, 112 ;

JUSTICE DIVINE ; DV 62, 894 ;

JUGE INCORRUPTIBLE, UNIQUE CONFORT DES AFFLIGES :
DV 62,894 ;

PERE:B81,82;

MON PERE CELESTE : LC 31, 13 ;

MON PERE BENIN : LC 31,13 ;

PERE PITOYABLE : S 48, 148

PERE DE LUMIERE : DV 50, 858 ; 26, 871 ;

PERE DE JUSTICE ET DE MISERICORDE : DV 36, 893 ;

MON PILOTE : LC 31, 13

MA LIESSE : LC 31, 13

MON SAUVEUR : S 62,211 ;

MON CREATEUR MON REDEMPTEUR : DV 129, 866 ;

JESUS CHRIST, MON SAUVEUR : B 130, 92 ;

SAINTE TRINITE DE PERSONNES : S 62, 233

MON PRINCE : LC 37,17 ; 50, 23 ;

ROIDESROIS: $ 48, 135;

MAJESTE INCOMPREHENSIBLE : S 50, 161 ;

FIGURES de JE

MOI, LE PLUS DANGEREUX ENNEMI DE MOI : B 6, 57 ;
MONAME:B1,50; 130, 88,91 ;

S 14,103,118, 123, 124 ; 48,129 (2), 130 (2), 131 (2), 132 (2}, 135,
140; 62, 220 (3), 222 (2), 223 ;

DV 26, 878,879 ; 23, 879 ; 62, 893 (2), 896 ;
PAUVRE ESPRITDESOLE : B 143, 95 ;
PAUVRE CONSCIENCE : B 32, 62
CEUR:B51,71,73;

C(EURABUSE : B 1, 46
MAINS:B51,71;73;

LANGUE :B 51,71 ;

MECHANTE BOUCHE : B 51,71 ;
PAUVRE CREATURE : B 1, 42, 46 ;
PAUVRE CREATURE ABUSEE : B 1, 45;
PAUVRE DEVOYE : B 1, 44

ROY DES HYPOCRITES : B 51, 71 ;
MECHANT :B 51,71

MALHEUREUX :B 51,71 :
INGRAT:B51,71;

INDIGNE : B 51,71 ;

PASSIONS : B 143, 95

PRUDENCE : B 143,95 ;



102

M.-M. FRAGONARD

TROMPEUSE VOLUPTE : DV 129, 869 ;
VAINE PRESOMPTION : DV 101, 861 ;
FOLLE SAGESSE : B 143, 95

NATURE TANT AVEUGIE : B 143, 95 ;
PLAISIRS: B 51,75 ;
CONTENTEMENT : B 51,75 ;
AFFLICTIONS : A 73,534 ;

VIANDES : B 32, 59

LIT:B6,56;

AMIS

FRERES:B 130, 91 ;

VOUS AMATEURS DE JUSTICE : B 32, 65 ;

VOUS qui GEMISSEZ : A 84,514 ;

VOUS TOUS NON PAS FIERS ET SUPERBES : B 32, 64 ;

VOUS LES ACCABLEZ COMME MOI : B 130,91 ;

VOUS QUI ETES ERRANTS AUX DESERTS D'ARABIE : 8§ 48, 137 ;
VOUS QUI AVEZ ETE SPECTATEURS DE CES MIRACLES : S 48,
156;

VOUS A QUI IL A TANT FAIT DE BIENS : DV 23, 881 ;

MES AMIS : 8 50, 173 ; 62, 225, 226 ;

DV 31,849;

MES ENFANTS ; B 81, 82 ;

VOUS TOUS, QUI AVEZ JURE EN LA PERSONNE DU SAUVEUR,
QUI AIMEZ LA DROITURE DE SA JUSTICE : DV 31, 849 ;
JUSTES : DV 36, 892 ;

VOUS LES DEBONNAIRES DU SEIGNEUR : S 62, 231 ;

LOYAL SERVITEUR : B 51, 73 ;

CITE DE DIEU, SION : A 51, 545 ;

JERUSALEM, SION : S 48, 135;

SION : 8 50, 172(2) ;

ISRAEL: S 50, 181, 182 (2) ; 62,221 ;

DV 129, 866 ;

ENFANTS D'ISRAEL : 8 50, 183 ;

PEUPLE D'ISRAEL : S 50, 180 ;

ENFANTS DE JACOB : 8§ 50, 186 ;

SEMENCE DE JACOB : S 50, 184

ENFANTS DE JACOB, ENFANTS DE CE BIENHEUREUX ISRAEL :
S 50, 182

ABRAHAM : 8§ 50, 182 ;

ISAAC : S 50, 182 ;

JACOB:S 50,182 ;

ENFANTS DE DIEU : S 50, 192 ; 62, 226, 229 ;

PEUPLE (DE DIEU) : S 62, 224, 227, 228

PEUPLE : 8 50, 170, 171, 174 ;



LA MEDITATION SUR LES PSAUMES ... 103

ENNEMIS

HOMME : S 14,97, 99;

HOMMES HEUREUX ET SUPERBES : S 14, 101 ;

HOMMES-CHIENS : S 14, 103 ;

BETES INHUMAINES : DV 26, 873 ;

VERDETERRE : 8§ 50, 182 ;

VERSDETERRE : S 14,116 ;

VERMINE ABOMINABLE, A QUI LE MONDE NE PEUT SUFFIRE :
$50,178;

CHETIVE MASSE DE BOUE : S 14, 98 ;

PETIT REJETON DE LA MORTALITE : § 14, 98 ;

PETIT BOUT DE CHAIR, QUI NE COMPRENDS QUE TROIS PIEDS
DAIR:S 50,179 ;

PROFANE : S 14,108, 109 ;

ETOURDI : S 14,104 ;

ENNEMIS : B 6, 57 ;

VOUS MALHEUREUX : B 6, 57 ;

MISERABILE : S 14, 97 ;

MECHANT AHURTE : S 50, 198 ;

ENRAGE : S 14, 103 ;

FRENETIQUE : S 14,116;

CRIMINELS : S 50, 180 ;

FANATIQUES : 8 50, 185 ;

IMPOSTEURS EXECRABILES : S 50, 198 ;

PHILOSOPHES VAINS, PROPHANES, MONDAINS : A 84, 520 ;

TOI QUI TE CACHES DANS LES TENEBRES DE LA NEGATIVE :
S 14, 103

VOUS QUI VOUS ENGRAISSEZ DU LIMON DEGYPTE : S 48, 138 ;
VOUS QUI VOUS DITES ENFANTS DE LA TERRE : DV 48, 896 ;
PUANT et EFFRONTE DIAGORE : § 14, 110;

BLASPHEMANTES BOUCHES : 8§ 50, 178 ;

ENFANTS DESOBEISSANTS, SUJETS REBELLES, DESLOYAUX
SERVITEURS : § 50, 172

CAIN : 8§ 50, 200 ;
SATAN:B 6, 57 ;

COSMOS

OR:B32,59;

ARGENT : B 32, 59

CERCLES CELESTES : B 32,59 ;
NUIT:B6, 56 ;
SOLEIL :B 6, 56 ;
TERRE :B 81, 82 ;
EAU:B 81, 82
FIAMMES :B 81, 82 ;



104

M.-M. FRAGONARD

NATIONS LES PLUS ESTRANGES, PEUPLES LES PLUS
ESLOIGNEZ : DV 48, 896 ;

PAUVRES ET RICHES : DV 48, 897 ;

PEUPLES : DV 101, 861 ;

FRANCAIS : A 116, 507

PRINCES : S 48, 141 ;

GLAIVES : B 81, 82.



CONCLUSIONS

Alors que nous disposons depuis longtemps de travaux de
synthése pertinents sur la paraphrase et la méditation en vers!?,
nous attendons toujours 1'é¢tude d'ensemble qui traiterait de la
méditation en prose a la Renaissance2. Etude d'autant plus désirée
qu'on devine 'extréme importance du genre pour la formation de
la prose occidentale3. Par leur qualité, les interventions de cette
Journée pourraient fournir I'ébauche d'une telle recherche.

La premiére caractéristique du genre a été largement mise
ent valeur par K. Erdei : la spiritualité qui anime la méditation en
prose est, quelles que soient les confessions, une spiritualité du
péché. On reconnait 1a la marque originelle de celui qui a intro-
duit la méditation biblique dans le christianisme, saint
Augustin. La finalité exclusive de la méditation étant, pour saint
Augustin, la recherche de Dieu et le péché ce qui en éloigne, la mé-
ditation sera premiérement une méditation sur le péché, sur sa
confession, point de départ du cheminement vers la conversion
du méditant. C'est cette dynamique spirituelle, comme cela est
apparu dans plusieurs exposés, qui donne et sa forme narrative
élémentaire et son rythme a la méditation pendant toute son his-
toire, jusqu'a la Renaissance. Tandis que son rythme est celui
d'une ame qui oscille constamment de I'abime du péché & la ma-
gnanimité de Dieu, le récit qui guide I'écriture va du péché a Dieu
selon une progression dramatique en quatre étapes : description
du péché ; confession des péchés ; élévation de I'ame ; louange. La
seconde étape de la méditation verra la naissance de la forme dia-
loguée analysée en sa dynamique complexe chez Sponde par M.M.
Fragonard et dont saint Bonaventure s'était fait le premier rhé-
toricien. Autour de la troisiéme étape se développera la
dimension affective de la méditation abordée par J.F. Lecercle,
lorsque 1'élévation de I'ame a Dieu, originellement sans intermé-
diaire, passera, a partir du Pseudo-Augustin, J. de Fécamp, par le
Christ. Ce n'est plus alors une parole abstraite qui méne a Dieu,
mais une parole, celle du méditant, qui doit traverser un corps
angoissé et souffrant. Cette parole faite image par le corps du

1 Voir la Bibliographie 4 Cave (J.C.), Jeanneret (M.}, Leblanc (P.), Martz (L.-L.}.

2 L'attente sera prochainement comblée pour les germanophones par la
parution, en 1989, de la thése de K. Erdei, Auf dem Wege zu sich selbst : die
Meditation im XVI. Jahrhundert. Eine funktionsanalytische
Gattungsbeschreibung.

3 M. Fumaroli a souligné cette importance dans L'Age de l'éloquence (Paris,
1980, p. 370 et suiv.).



106 C. BLUM

Christ sera au cceur de la spiritualité jésuite et, d'une fagon plus
générale, des méditations espagnoles, celle de sainte Thérése et de
saint Jean, celle, surtout, de Louis de Grenade dont l'influence sur
1a littérature de meéditation au XVI¢ siécle n'est comparable qu'a
celle de Loyola. Cela pour dire que cette spiritualité du péché que
I'on a souvent considérée comme caractéristique du genre a la
Renaissance n'est peut-étre pas seulement le reflet d'une angoisse
du temps, d'une situation historiQque momentanée, mais tient
aussi a la forme constitutive de la méditation.

L'on pourrait d'ailleurs avancer la méme réserve a propos de
la seconde caractéristique du genre qui est apparue sous les ana-
lyses les plus diverses au cours de cette Journée : la méditation,
entendue cette fois comme l'action de méditer, est une activité de
I'ame naturelle 4 'Homme, puisqu'elle consiste 4 se connaitre soi-
méme, par la prise de conscience du péché, pour connaitre Dieu ;
ce que les augustiniens de I'époque synthétisent dans la formule
"chercher en soi I'image de Dieu”, qui décrit un mouvement par
lequel le fidéle essaie de franchir I'abime qui le sépare de Dieu
pour rétablir 1'unité originelle du sujet et de I'objet dans I'ame.
Cette activité est celle d'une ame raisonnable, l'action de méditer
consistant, l'introduction de J. Mesnard I'a rappelé, 4 mettre en
branle, sous la direction de la raison, toutes les facultés de 1'ame,
c'est-a-dire, comme 1'ont montré des exposés aussi différents que
ceux d'Y. Quenot et de J.F. Lecercle, non seulement l'intellect et la
conscience mais aussi la volonté et les affections. On reconnaitra
14 un important courant de la pensée chrétienne héritier des exer-
cices spirituels des écoles hellénistiques et romaines par
l'intermédiaire de Justin et de Clément d'Alexandrie. Une telle
conception du méditer en acte rend compte de certaines caracté-
ristiques de la méditation renaissante : - la coexistence en elle
d'éléments opposés, de I'émotion et de la raison ; — la fonction
ambivalente du genre qui est 4 la fois une confession subjective et
une profession de foi objective, l'antithése étant finalement réso-
lue dans la louange finale 4 Dieu ; - son contenu sémantique qui
meéle, nous en avons eu suffisamment d'exemples aujourd'hui, les
sentiments et convictions personnels et les dogmes théologiques ;
qui méle la dévotion individuelle et la foi traditionnelle.

Cette conception du méditer comme acte de connaissance to-
tale permettra finalement au genre, notamment a travers
Erasme, d'accueillir I'érudition humaniste, la rhétorique et la
philosophie antiques. C'est pourquoi aussi la méditation pourra
devenir le lieu privilégié de compréhension du mystére du Christ :
seule la méditation, comme l'explique admirablement Erasme
dans I'Enchiridion, est capable de surmonter par sa démarche in-
tuitive et affective le paradoxe intellectuel de la crucifixion ; elle



CONCLUSIONS 107

est le seul moyen permettant de résoudre le "mysteriumn crucis”. La
méditation sur la Passion a la fois érudite et dévote ouvre
lirremplagable "chemin" qui permet a chaque fidéle de s'assurer
de son salut personnel et de comprendre le monde. Cette possibi-
lité de savoir unique offert par la méditation, Loyola 1'érigera en
technique. Par la doctrine des cinq sens, construite emblémati-
quement autour d'une dévotion a la Passion du Christ, Loyola vise
en fait & favoriser la synthése de l'intellect, de I'émotion et de la
volonté, de la pensée et de l'imagination, constitutifs de la puis-
sance cognitive traditionnelle de la méditation.

Telles sont donc quelques-unes des caractéristiques fonda-
trices du genre, qui ont été mises en valeur au cours de nos tra-
vaux. C'est sur de telles constantes, sur cette sorte d'archéologie,
que s'affirment les différences. On retiendra ici le type de diffé-
rence qui a le plus souvent attiré I'attention, celui qui aurait pour
origine la distinction confessionnelle telle qu'elle se manifeste
dans la composition, dans les thémes et dans la rhétorique de la
méditation en prose. Les débats sur cette question essentielle se
sont déroulés avec en arriére fond l'idée généralement admise au-
jourd’hui du_ caractére confessionnel indéterminé des para-
phrases sur I'Ecriture et des méditations en vers.

Si plusieurs conférenciers ont noté que l'antithése était
I'une des figures constitutives de I'écriture de la méditation, la fi-
gure semble diversement traitée selon que l'auteur est Doré ou
Béze, Du Vair ou Duplessis-Mornay. K. Erdei I'a bien montré dans
sa theése a l'aide d'exemples précis et nombreux et 1'a redit briéve-
ment dans sa conférence, accompagnée par Y. Quenot. La médita-
tion réformée met en scéne un antagonisme irréconciliable ou
I'ame est tiraillée entre I'examen continuel de soi et le doute du sa-
lut. La certitude intérieure de I'élection n'exclut nullement un tel
doute ; elle en est au contraire I'une des preuves. L'ame ne cesse de
s'interroger, tout en sachant qu'une réponse définitive est impos-
sible a obtenir et qu'elle a déja cette réponse. Cette inquiétude face
au salut, cette conscience du néant humain et de la corruption de
I'Homme donnerait a ces méditations leur tonalité sombre qui
frole parfois le désespoir. La méditation se déroule sans fin de la
thése a l'antithése, sans que jamais une synthése puisse méme
étre imaginée. Le péché n'est sublimé ni par une absolution ni par
une union mystique ; le combat est un éternel recommencement.
C'est pourquoi, comme l'a redit K. Erdei, cette littérature s'égare
volontairement dans l'analyse, se fait minutieuse et change cons-
tamment les perspectives. Mais c'est en méme temps ce qui lui
donne son originalité : la méditation réformée dans ses plus
belles réussites s'épanouit en art de la variation. 11 suffit de penser



108 C. BLUM

a Goulart ou a Duplessis-Mornay, mais aussi & Sponde qui, par 13,
est bien protestant.

Par contre, dans la méditation catholique, une vision fina-
lement optimiste de I'Homme et du monde donne solution a
l'antithése sans cesse recommencée des ceuvres calvinistes.
L'efficacité immédiate du salut est rendue par la symbolique des
sacrements et les méditations sur l'eucharistie ou sur le Christ-
eucharistie sont comme l'embléme de cette synthése définitive. Le
drame intérieur des méditations calvinistes est remplacé par le
drame extérieur d'une mise en scéne efficace visant la mobilisa-
tion des sens et de l'imagination ot excelleront les Jésuites,
comme l'a montré J.F. Lecercle. Face a la structure antithétique
de la méditation calviniste, la méditation catholique offre plutot
une composition en trois mouvements. Au lieu de l'introspection
et de I'examen de soi, 'Evangile se trouve mis au premier plan ; le
péché est équilibré par la Passion du Christ ; la pénitence n'est
gqu'une préparation aux retrouvailles avec le Seigneur, une €tape
du chemin vers un Dieu qui écoute le fidéle. Et la médiation du
Christ permet la jonction de la parole du méditant et de la Parole
incarnée.

En ce qui concerne la thématique, un trait de distinction
frappant entre les méditations calvinistes et catholiques a retenu
particuliérement l'attention a la suite de la conférence si détaillée
dY. Quenot : la méditation sur la Passion du Christ largement
pratiquée par les catholiques est inconnue des calvinistes. Dans
la stricte tradition augustinienne les calvinistes sont des médi-
tants de I'Ecriture. A cette raison de tradition s'ajoute une
justification théologique : Calvin a toujours préché qu'une
élévation vers Dieu par l'intermédiaire d'un exercice spirituel est
impossible et illégitime puisqu'il ne reste nulle trace de divin en
I'Homme. Seul Dieu peut franchir I'abime qui le sépare de la
créature déchue. Cette forte position théologique explique sans
doute que le genre de la méditation ait attendu la mort de Calvin
pour se développer chez les réformés alors qu'il avait déja
rencontré le succeés chez les catholiques prés de trente ans plus tot.
La carriére de Th. de Béze est exemplaire a cet égard : elle part de la
traduction des Psaumes, passe par les paraphrases pour arriver
finalement 4 la meéditation ; encore ses Chrestiennes Meditations
dont nous a parlé M. Richter, concgues dans les années 1560, ont-
elles été publiées seulement aprés la mort de Calvin, en 1581. Or
c'est a partir de cette année-1a, jusqu'en 1630, que va s'épanouir un
groupe homogéne de méditations, en marge de l'influence
catholique, entre Genéve et la cour de Navarre.

La rhétorique de la méditation, qui a été abordée de diverses
fagcons par J. Mesnard, J.F. Lecercle et B. Roussel, est également



CONCLUSIONS 109

un champ de distinction entre les méditations réformées et les
méditations catholiques. Cet aspect est d'autant plus intéressant
que le genre de la méditation est I'un des espaces privilégiés de
formation de la prose frangaise. Genre éminemment intertextuel,
la méditation est le lieu par excellence de I'ornatus, c'est-a-dire le
lieu de naissance de la prose d'art. Or, dés les premiéres années du
siécle, 1a littérature religieuse catholique penche vers la synthése
de la dévotion et de la poétique et rhétorique humanistes. Fut
alors privilégié dans les possibles du genre 'appel 4 la sensibilité,
a l'émotion, qui autorise et justifie une telle évolution. Les
Jésuites dés le milieu du siécle, mais ils ne sont pas les seuls, sont
les artisans appliqués et tenaces de cette transformation ou
l'excés méme d'omatus apparait vite comme une volonté de bous-
culer la "vieille routine", comme dit Vigenére, qui empéche les
Frangcais d'élever leur prose a la dignité de prose d'art. On passera
ainsi insensiblement des "peintures” des Péres Richeome et Coton
qui restent "spirituelles” et dont la finalité est toujours de toucher
les coeurs, de susciter I'émotion pour élever I'ame, aux "peintures”
du Pére Binet qui semblent oublier leur finalité spirituelle pour se
faire admirer elles-mémes.

La méditation réformée n'est pas en marge de ce mouve-
ment. Elle s'en distingue seulement, mais nettement, par sa rete-
nue. Alors que le maitre mot de la rhétorique dominante, surtout
chez les Jésuites, mais aussi chez d'autres catholiques, est celui de
Phantasia, que l'on doit au Pére Pelletier, le maitre mot de la rhé-
torique calviniste, celle notamment de Goulart et d’Aubigné, mais
surtout de Sponde et de Mornay, pourrait étre celui de subtilité
que l'on emprunterait au Pére Filére, 1'auteur du Miroir sans
tache (1636)}. Dans ce terme s'associent a la fois la rhétorique et la
spiritualité. Mais le jeu de miroir, qui sollicite un ingenium ex-
pert & proposer et a résoudre des "Enigmes” dont les secrets réve-
lent la présence de Dieu se concentre, chez les réformés, sur le lan-
gage lui-méme, tournant ainsi leur art du coté de la préciosité et
du maniérisme. Duplessis-Mornay est, de ce point de vue, le rhé-
toricien calviniste le plus habile. Catholiques et calvinistes se re-
joignent alors puisque le spirituel passe, chez les uns comme chez
les autres, a l'arriére-plan d'une écriture qui devient sa propre ré-
férence et se donne 4 admirer comme virtuosité, comme art. Et s'il
est vrai que Sénéque sert de caution a ces audaces, lui qui est,
comme dit le Pére Filiére et comme aurait pu le dire Mornay,
"moral en sa subtilité, subtil en sa moralité”, c'est toujours saint
Paul qui autorise les "enigme(s) dans le miroir" selon une formule
de la Lettre aux Corinthiens, décidément bien sollicitée a 1'aube de
cet age classique.

Claude BLUM






BIBLIOGRAPHIE SELECTIVE

1~ SOURCES ORIGINALES
1. Méditations sur 'Ecriture

AAGE (Sieur de 1), Meditation sur le Pseaume 107, Sedan, J.
Jannon, 1612,

AUBIGNE (A. d'), Meditations sur les Pseaumes, Genéve, P. Aubert,
1630.

BEZE (Th. de), Chrestiennes Meditations sur huict Pseaumes du
prophéte David, Genéve, J. Berjon, 1581.

BILLY (J. de), Recueil des consolations et instructions salutaires
de l'ame fidéle, extraict du volume de S. Augustin sur les Psalmes,
Paris, C. Fremy, 1570.

BOURGEOIS (J.), L'amortissement de toutes perturbations et
reveil des mourans, excitant au mépris du monde et preparation a
la mort, avec meditations sur les sept Psalmes penitentiaux. Plus
aucunes oraisons tirées des Psalmes de David, Douai, 1579.

DORE (P.), Le cerf spirituel exprimant le saint desir de l'ame d'étre
avec son Dieu, selon qu'll est insinué au psalme de David XLI
(L'adresse de l'égaré pescheur contenant l'exposition du psalme
penitentiel Miserere mei Deus), Paris, 1544.

DORE (P.), Le livre des divins benefices, enseignant la maniere de
les recognoistre, avec linformation de bien vivre et la consola-
tion des affligez, selon qu'il est comprins au psalme 33 de David
qui se commence : Benedicam Dominum. Avec la consolation
évangélique pour les vivans et les trespassez, Paris, J. Ruelle,
1544,

DORE (P.), Le paturage de la brebis humaine, selon que l'enseigne
le prophete David au XXII pseaume. Avec l'anatomie et mystique
description des membres et parties de N.S. Jésus-Christ, Paris,
1546.

DUJON (F.), Le paisible chrestien, ou de la paix de leglise catho-
lique. Comment il faut garder sainctement la paix, la nourrir, et
entretenir mesmes en la diversité et difference d’opinions. Sur les



112 C. BLUM

Pseaumes CXXII et CXXXIII meditation de Francois Dujon, natif
de Bourges, Leyde, WF. de Ravelenghien, 1593.

DU PERRON (J. Davy, Cardinal), Discours spirituel sur le premier
verset du psaume cent vingt deuxieme, Ad te levavi oculos meos,
prononcé en la congregation de N.D. de Vie Saine l'an 1585, par
Jacques Davy Du Perron, Evreux, A. Le Marié, 1600.

DUPLESSIS-MORNAY (Ph.), Discours de la Vie et de la Mort (...)
Auquel sont adjoustées les meditations de J(éréme) Savonarole
sur les Pseaumes traduictes par iceluy de Mornay, Paris, G.
Auvray, 1584.

DUPLESSIS-MORNAY (Ph.), Meditations Chrestiennes sur les
Pseaumes VI., XXV., XXX. & XXXII. par Philippe de Momay,
Seigneur du Plessis Marly. Plus sur le Pseaume CXXVIl. Plierre) de
Pelisson, La Rochelle, P. Haultin, 1586.

DUPLESSIS-MORNAY (Ph.), Meditations chrestiennes sur plu-
sieurs Pseaumes composees par Pthilippe) de M{omay), seigneur
du Plessis Marly, Paris, G. Auvray et N. de Louvain, 1596.

DUPLESSIS-MORNAY (Ph.), Discours et meditations chres-
tiennes par P(hilippe)] de M(omay), seigneur du Plessis Marly,
Saumur, Th. Portau, 1605.

DUPLESSIS-MORNAY (Ph.), Les Larmes de Philippe de Mornay
sur la mort de son fils unique en latin et en francois avec des me-
ditations sur les versets 11 et 12 du chap. III des Proverbes,
Saumur, Th. Portau, 1609.

DU VAIR (G.), Meditations sur les Lamentations de Jeremie,
Troyes, Christofle Carrel, 1599.

DU VAIR (G.), Meditations sur les sept Pseaumes de la Consolation
de David, Rouen, Th. Daré, 1609.

GOULART (S.), Meditation chrestienne sur les paroles du
Seigneur, au 18. ch. de S Matth. v. 10, Genéve, P. Marceau, 1623.

KIS (Th. de), Chrestiennes Meditations Sur Huicts Pseaumes Du
Prophete David. Composées et nouvellement mises en lumiére par
Thierry de Kis, La Rochelle, P. Haultin, 1586.



BIBLIOGRAPHIE 113

LA ROCHE-CHANDIEU (A. de), Méditations sur le Psalme XXXII,
Traduictes de latin en francois (...) Ont esté aussi adjoutez cin-
quante octonaires sur la vanité du monde, par A. Zamariel,
Geneéve, J. Laimairie, 1583.

LA VALLEE (J. de, Sieur de Montigal), Paraphrases et meditations
sur les Pseaumes de la penitence de David, ensemble sur quelques
cantiques et hymnes de UEglise, Paris, M. Patisson, 1595.

LE DIGNE (N., Sieur de I'Espine-Fontenay}, Recueil des premieres
CEuvres chrestiennes de Nicolas Le Digne, Paris, J. Périer, 1600
(contient des méditations sur les psaumes 79, 103, 141 et une pa-
raphrase du psaume 136).

MORGUES (M. de, Sieur de Saint-Germain), Consolation aux
affligez par la malice des hommes. Tiree du Pseaume CXXIII,
Anvers, imprimerie plantinienne, 1632.

PELISSON (P.), Meditation sur le Pseaurmne CXXVII, in Meditations
Chrestiennes sur les Pseaumes VI, XXV., XXX. & XXXII. par
Philippe de Mormay, Seigneur du Plessis Marly (...), La Rochelle, P.
Haultin, 1586.

PERROT (Fr.), Poesies et Meditations chrestiennes sur les cent
cinquante pseaumes de David, accomodees a notre temps, Sedan,
A. Rivery, 1594,

SPONDE (J. de), Meditations sur les pseaumes 14 ou 53, 48, 50 et
52, avec un essay de quelques poémes chrestiens, s.1. (La Rochelle),
J. Portau, 1588.

2. Autres Médjtations
ALIZET (B.), La Calliope chrestienne, ou Recueil de Priéres,
Consolations et Meditations spirituelles, Genéve, G. Cartier,
1593.

ARNAULD (1), Mesditation (sic) sur le regret de la mort d'une per-
sonne aymee et sur la consolation en Dieu, s.1., 1612.

BOUCHET D'AMBILLOU (R.), Méditations sur la Passion, Paris, R.
Estienne, 1609.



114 C. BLUM

COTON (P.), Sermons sur les principales et plus difficiles matieres
de la foy. Faicts par le R.P. P.C. (...). Reduits par luy mesme en
forme de meditations (...), Rouen, J. Besongne, 1626.

COUVREUR (A.), Premiere (- Troisiesme) partie de la tres-haute et
supréme philosophie, ou meditation de la mort, contenant vingt
discours ou sermons faicts et prononcez en divers lieux et occa-
sions, Liége, 1616.

DRELINCOURT (Ch.), Priéres et méditations pour se préparer d la
communion, Charenton, 1621.

DU MOULIN (P.), Les Pseaumes de David (...) avec des méditations
pour se préparer a la sainte Céne, Charenton, L. Vendosme, 1650.

DURANT (S.), Méditation pour les Eglises réformées de France,
Sedan, J. Jannon, 1622.

FAVRE (A.), Les Entretiens Spirituels d’Antoine Favre P.D.G.
Divisés en trois Centuries de Sonets. La Premiere de U'Amour
divin, & de la Penitence, La seconde du tressainct Sacrement de
lAutel, La troisiesme des deux premieres parties du S. Rosaire, en
attendant la derniere. Avec une Centurie de Quatrains. Dediees a
Madame Marguerite Princesse de Savoye, Turin, L. Valin, 1601.

FOCQUEMBERGUES (J. de}, Le voyage de Bethel, avec Les prepa-
rations, Prieres et Meditations, pour participer dignement a la
Sainte Céne, par divers autheurs (Michel le Faucheur, Samuel
Durant, Raimond Gaches, Pierre du Moulin) et on a ajoiité a cette
edition : Les Preparations de Mr. Drelincourt (...}, Middlebourg, N.
Parmentier, 1602.

GOULART (S.), XXV Meditations chrestienneg De UEssence, des
Noms, de la Nature & des Proprietez de Dieu : Recueillies des
Theologiens par Simon Goulart Senlisien, Genéve, P. et J. Chouét,
1608.

HUCHON (J.), Miroir de la croix, ou méditations sur la passion de
N. Seigneur, et autres points importans, pour tous les jours de la
semaine, avec des réglements spirituels, Rijssel, 1640.

LA CEPPEDE (J. de), Imitation des pseaumes de la Penitence avec
des sonnets et des méditations sur le mystére de la Rédemption,
Lyon, J. Tholosan, 1594.



BIBLIOGRAPHIE 115

LA CEPPEDE (J. de), Les Theoremes de messire Jean de La Ceepéde
sur le sacré mystere de nostre redemption, suivis de limitation de
quelques pseaumes et autres melanges spirituels, Toulouse, Vve J.
Colomiez et R. Colomiez, 1613-1621.

LA FITE (P. de), Le Renfort spirituel, ou Meditations en forme de
sermons contre l'apprehension de la mort. Par P.L. Solon, pasteur
en l'eglise reformee de Bayonne et des Lanes, Orthez, 1630.

NERVEZE (A. de), Meditations sur les mysteres de la Sepmaine
Saincte, Lyon, Th. Ancelin, 1603.

PERROT DE LA SALE (P.), L'Exercice spirituel en vers et en prose,
contenant plusieurs meditations et tableaux mystiques sur la
consideration des mysteres de N.S. Jesus-Christ és histoires du
Vieil Testament, Saumur, Th. Portau, 1606.

PORTEFAIX (P.), Meditation sur la penitence, avec 'hymne de la
patience et autres cantiques, paraphrase et prieres chrestiennes,
Genéve, 1623.

RICHEOME (L.), L'adieu de 'ame devote laissant le corps, avec les
moyens de combattre la mort par la mort, et U'appareil pour heu-
reusement se partir de ceste vie mortelle, Tournon, G. Linocier,
1590.

RICHEOME (L.), Le pelerin de Lorette, Bordeaux, S. Millanges,
1604.

RICHEOME (L.), Tableaux sacrez des figures mystiques, du tres-
Auguste sacrifice & Sacrement de UEucharistie. Dediez a la tres-
Chrestienne Royne de France, & de Navarre, Marie de Medicis,
Roue, Th. Daré, 1613.

ROLLAND (N.), Discours veritable de la mort, funerailles et enter-
rement de deffunct messire André de Brancas, en son vivant che-
valier seigneur de Villars (...). Auquel est traité succinctement du
mespris des choses du monde et de l'utilité qui vient de la medita-
tion de la mort et choses demieres, Rouen, R. L'Allemant, 1595,

TOUSSAIN (D.), L'exercice de I'Ame fidele, Assavoir Prieres et
Meditations pour se consoler en toutes sortes d'afflictions,
Francfort, 1582.



116 C. BLUM

Il - TRAVAUX TOUCHANT A LA DEFINITION DU GENRE

BATAILLON {M.), "De Savonarole & Louis de Grenade", in Revue de
Littérature comparée, 16, 1936, pp. 23-39.

BEAUJOUR (M.), Miroirs d'encre, Paris, 1980 (en particulier ch.
II : "Evolution de la méditation").

BOASE (A.-M.), Introduction a : Méditations (...) de Jean de
Sponde, Paris, 1954.

BUNDAY (R.-J.), "Calvinist meditations of the Psalms. Béze,
Sponde, Aubigné”, in Dissertation Abstracts, XXXV, 74/75. Thése
University of Wisconsin, Madison, 1974.

CAVE (T.C.), Devotional Poetry in France (1570-1613),
Cambridge, 1969.

CAYRE (F.), La méditation selon l'esprit de St Augustin, Paris,
1934.

CHIMENTI (A.), "Le Imitations chrestiennes di S. Goulart", in
Rivista di Storia e Letteratura religiosa, 11, n® 2, 1975, pp. 198-
229.

Christianisme et formes littéraires de UAntiquité tardive en
Occident (Entretiens de la fondation Hardt, t. 23), Vandoeuvre-
Genéve, 1977.

DANIELOU (J.). "Les genres littéraires d'aprés les Péres de
I'Eglise", in Generos Literarios de la Sagrada Escritura,
Barcelona, 1957, pp. 275-284.

DONALDSON-EVANS (L.-K.), Poésie et méditation chez Jean de La
Ceppeéde, Geneve, 1969.

ERDEI (K.), "Méditations calvinistes sur les psaumes dans la litté-
rature francaise du XVI€ siécle”, in Acta Litteraria Academiae
Scientiarum Hungaricae, t. 24 (1-2), 1982, pp. 117-155..

ERDEI (K.}, "Die Meditationmentalitdtsgeschichtliche Deutungen
einer Gattung", in Das Ende der Renaissance : Europdische Kultur
um 1600, Vortrage herausgegeben von August Buck und Tibor
Klaniczay, Wiesbaden, 1987, pp. 81-107.



BIBLIOGRAPHIE 117

FUMAROLI (M.), L'Age de l'élogquence. Rhétorique et "res literaria”
de la Renaissance au seuil de l'époque classique, Genéve, 1980.

GIRARDIN (B.), Rhétorique et théologique. Calvin. Le
Commentaire de ["Epitre aux Romains”, Paris, 1979,

HIGMAN (F.), "The "Méditations" of Jean de Sponde : a book for
the times", in B.H.R., 28, 1966, pp. 564-582.

JEANNERET (M.), Poésie et Tradition biblique au XVI¢ siécle.
Recherches stylistiques sur les paraphrases des psaumes de Marot
@& Malherbe, Paris, 1969.

JONES (R.-M.), Spiritual Reformers in the Sixteenth and
Seventeenth Centuries, Boston, 1914.

KLEIN (R.) "La derniére méditation de Savonarole”, in B.H.R., 23,
1961, pp. 441-448.

LAWRENCE (F.-L.), "La Ceppéde's Théorémes and Ignatian
Meditation", in Comparative Literature, 17, 1965, p. 133 et suiv.

- LEBLANC (P.), Les Paraphrases frangaises des Psaumes a la fin de
la période baroque (1610-1660), Paris, 1960.

LEUENBERGER (R.), "Meditatio”. Meditieren bei Luther und bei
Fénelon", in Communio sanctorum, Genéve, 1982, pp. 224-238.

MARTZ (L.-L.), The Poetry of Meditation. A study in English
Religious Literature of the Seventeenth Century, New Haven et
Londres, 1962,

MULLER (A.), La poésie religieuse catholique de Marot a
Malherbe, Paris, 1950 (en particulier, ch. II : "Les traductions de
psaumes au XVI€ siécle, Marot").

RICHTER (M.), "La poetica di Théodore de Béze e les Chrestiennes
méditations. Contributo per lo studio della poesia "barocca” in
Francia", in Aevum, 38, settembre-dicembre 1964, pp. 479-525.



Les "Jeudis" du Centre V.L. Saulnier

Le Centre V.L. Saulnier organise un jeudi par mois, en
liaison avec ses programmes de recherche, des séminaires ot se
retrouvent des spécialistes de diverses disciplines. Les séances
ont lieu 4 'E.N.S., 48, boulevard Jourdan, Paris 14éme.

Chaque Cahier indiquera désormais les sujets les plus
récemment traités : nous remercions notre collégue Madame
Lauvergnat-Gagniére qui nous a suggéré cette nouvelle et utile
rubrique.

* Nouveau programime :
La réception des textes du XVI€ siécle au XVII et au XVIIIe,

* Séminaires correspondants, depuis décembre 1989 :

- M. Georges Dottin : Le Rabelais moderne de I'abbé de
Marsy (1752)

- Mme Elisabeth Jaugin : Le marquis de Paulmy et le XVI®

siécle dans les Mélanges tirés d'une grande bibliotheque

M. Francois Berriot : L'abbé Goujet et la Bibliothéque

Jrancaise de la Croix du Maine

Pour toute information, écrire a Madame Nicole Cazauran,
Directeur adjoint du Centre V.L. Saulnier, Université de Paris-
Sorbonne, 1, rue Victor Cousin, 75230 Paris Cedex 05.



MEMBRES DE L'ASSOCIATION V. L. SAULNIER

Simplice AMBIANA
Eric ANNANDALE
Shotaro ARAKI
Daniel ARIS

Robert AULOTTE
Jacques BAILBE
Claudie BALAVOINE
Enea BALMAS

Jean-Dominique BEAUDIN

Yvonne BELLENGER
Francois BERRIOT
Madeleine BERTAUD
Marie-Claire BICHARD
Ann BLAIR

Joél BLANCHARD
Claude BLUM
Sylviane BOKDAM
Philippe BONOLAS
Héléne BORDES

Wim. J. A. BOTS
Jacqueline BOUCHER
Bénédicte BOUDOU
Jean BRUNEL
Marie-Pierre BURTIN
Keith CAMERON
Marie-Pierre CAMUS
Monika CATTELAENS
Nicole CAZAURAN
Hélene CAZES

Jean CEARD

Annie CHARON-PARENT
Francoise CHARPENTIER
Sylvie CHARRIER
Jacques CHOMARAT
Michel CHOPART

J. E. CLARK

Andrée COMPAROT
Roland CRAHAY
Denis CROUZET
Klara CSUROS

James DAUPHINE

Mars 1989

Colette DEMAIZIERE

Guy DEMERSON

Marie-Luce DEMONET-LAUNAY
Robert DESCIMON

Georges DOTTIN
Claude-Gilbert DUBOIS
Robert ELLRODT

Doranne FENOALTEA
Marie-Madeleine FONTAINE
Marie-Madeleine FRAGONARD
Donald FRAME

Pierre FREBAULT

Gilbert GADOFFRE

Fausta GARAVINI

André GENDRE

Franco GIACONE

Alexandre GORDON
Arimadavane GOVINDANE
Francis GOYET

Virginia GREEN

Jacqueline HEURTEFEU
Mireille HUCHON
Marie-Thérese ISAAC

Mitchiko ISHIGAMI-IAGOLNITZER
André JANIER

Elizabeth JAUGIN

Jean JEHASSE

Arlette JOUANNA

Francoise JOUKOVSKY
Laurence KRITZMAN

Eva KUSHNER

Raymond LA CHARITE
Marie-Madeleine de La GARANDERIE
Jean LAGNY

Henri LAMARQUE

Jean LARMAT

Christiane LAUVERGNAT-GAGNIERE
Madeleine LAZARD

Elaine LIMBRICK

Barbara LUODCIECHOWSKA
Mary MAC KINLEY



Michel MAGNIEN
Andrée MANSAU
Jean-Claude MARGOLIN
Daniel MARTIN

Olivier MILLET

Brigitte MOREAU
Francois MOREAU
Jean-Claude MUHLETHALER
Géralde NAKAM

Hugues NEVEUX
Madeleine NOSJEAN
Anna OGINO

Isabelle PANTIN

Simone PERRIER
Jacques PINEAUX

Alice PLANCHE

Sylvie POSTEL-LECOCQ
Christine RAFFINI
Michel REULOS

Régine REYNOLDS-CORNELL
Josiane RIEU

Frangois RIGOLOT
Paule de ROTALIER
Frangois ROUDAUT
Mary ROWAN

Zoé SAMARAS

Monique SANTUCCI
Gilbert SCHRENCK
Miyashita SHIRO

Michel SIMONIN
Malcom SMITH

Sylvie SOREL-LEMAREC
Marguerite SOULIE
Lionello SOZZI

Gabriel SPILLEBOUT
Kaoru TAKAHASHI
Isamu TAKATA

Louis TERREAUX
Marcel TETEL

André THIERRY

Claude THIRY

Etienne VAUCHERET
Maurice-Francois VERDIER
Jeanne VEYRIN-FORRER
Brian VICKERS

Philippe WALTER

Edith WEBER

Anne WERY-WATHIEU
Colette WINN

Roger ZUBER



TABLE DES MATIERES

J. MESNARD
— INErOAUCHION. ...t ir ittt et e e 7

K. ERDEI
- Meéditation et culpabilisation : une spiritualité du péché 17

B. ROUSSEL
— Le Nouveau Testament d’'amour ... de Pierre Doré ........... 29

F. LECERCLE
— Image et méditation..............cccciiiimniiiini 45

M. RICHTER
- A propos des Chrestiennes Méditations de
Théodore de Béze. Essai de définition d'un genre ........... 59

Y. QUENOT
— Présence de la théologie dans quelques méditations
en prose sur les pénitentiauX......ccccoeeeeiviiiiniiiiiiiiiin 77

M.-M. FRAGONARD
- La méditation sur les Psaumes, monologue et

QAIOGUE .ooevirrereiiiiieie ettt s 89

C. BLUM
— CONCIUSIONS ...iiiiiiiiicii e et e et e er e raean e 105

C. BLUM

— Bibliographie........cccccciiiiiiiiimi 111



	Table des matières
	Introduction, par J. MESNARD
	Méditation et culpabilisation : une spiritualité du péché, par K. ERDEI
	Le Nouveau Testament d'amour... de Pierre Doré, par B. ROUSSEL
	Image et méditation, par F.LECERCLE
	À propos des Chrestiennes Méditations de Théodore de Bèze. Essai de définition d'un genre, par M. RICHTE
	Présence de la théologie dans quelques méditations en prose sur les pénitentiaux, par Y.GUENOT
	La méditation sur les Psaumes, monologue et dialogue, par M.-M. FRAGONARD
	Conclusions, par C. BLUM
	Bibliographie, par C. BLUM
	Table des matières



