




en couverture : Blaise de Vigenère, Le Psaultier de David.. . 
Paris, L'Angelier, 1588. 



La Méditation en prose 
à la Renaissance 



Tous droits de traduction, de reproduction et d'adaptation réservés pour 
tous les pays, y compris 1'U.R.S.S. 

1.S .B .N. 2-7288-0 157-6 
I.S.S.N. 0760-4513 

0 École Normale Supérieure, 1990 



Presses de l'École Normale Supérieure 

Cahiers V .  L. Saulnier 
7 

Centre V. L. Saulnier 
Université de Paris-Sorbonne 

École Normale Supérieure 

La Méditation en prose 
à la Renaissance 

Ouvrage publié avec le concours 
du Centre National des Lettres 

45, rue d'Ulm, 75230 Paris Cedex 05 

1990 





INTRODUCTION 

Si je suis très sensible à l'honneur qui m'est fait d'ouvrir 
cette journée. j'aurais pourtant hésité à en accepter la proposition 
si elle n'avait été due à l'amitié de Claude Blum et à celle de Nicole 
Cazauran, qui me sont très chères. J e  suis heureux aussi, par ma 
présence, d'exprimer ma fidélité au grand souvenir de V.L. 
Saulnier et mon admiration pour l'activité toujours rayonnante 
de Robert Aulotte. Le seiziémiste amateur que je suis puise dans 
ces patronages une audace dont il a le plus grand besoin. 

J e  me dois, en rédigeant mon propos pour l'impression, de 
m'écarter u n  peu, au départ, de celui que j'ai tenu oralement. Ne 
connaissant encore que le titre, La Méditation en prose à la 
Renaissance, et non le détail du programme, j'avais très naïve- 
ment - au sens du XVIe siècle - fait état de mon incompétence en 
face de ce sujet. Mieux informé, je me suis aperçu que mon igno- 
rance était u n  peu moins grande que je ne l'imaginais, ou plutôt 
qu'elle ne se situait pas exactement au point que je croyais. Peut- 
être par impérialisme de dix-septiémiste, j'étais peu disposé à pro- 
longer la Renaissance jusqu'à 1620 et au-delà. Tout au plus con- 
sentirais-je à reconnaître, mais parmi beaucoup d'autres, un cou- 
rant qui continue à s'inscrire, au début du XVIIe siècle, dans 
l'esprit de la Renaissance : u n  Mathurin Régnier, une Mlle de 
Gournay le représenteraient assez bien. Mais je doute que la médi- 
tation ait été beaucoup pratiquée au sein de ce courant, dont les ré- 
férences majeures sont antiques, c'est-à-dire païennes. 
J'inclinerais même à penser que le développement de la médita- 
tion, à la fin du XVIe siècle et au début du XVIIe, conséquence de 
l'emprise qu'exercent sur  les esprits, soit la Réforme, soit la 
Contre-Réforme, sonne le gias de la Renaissance. Mai s  tout dé- 
pend du sens que l'on donne aux mots : j'avais une rectification à 
faire : elle est faite. 

Nicole Cazauran m'a conseillé de prendre le sujet de haut. J e  
vais lui obéir, avec d'autant plus de conviction que la nouveauté 
d'un tel sujet impose que soit élaborée une problématique. C'est à 
cette tâche que je vais essayer de me livrer, sans dogmatisme au- 
cun, en procédant au contraire par tâtonnements, et en laissant 
subsister des zones d'ombre qu'il appartiendra aux diverses com- 
munications d'éclairer. 

Pour amorcer l'enquête, on pourrait attendre quelque se- 
cours des dictionnaires, qu'ils soient de langue ou encyclopé- 



8 J. MESNARD 

diques. Les uns et les autres sont bien décevants. Ce qui manque à 
presque tous, c'est le sentiment de la spécificité de la méditation. 
Beaucoup évitent l'article en renvoyant à d'autres mots, comme 
Dévotion ou Prière. On le constate notamment, sous la date de 
1979, dans l'encyclopédie dite Catholicisme. qui consacre toute- 
fois un  article autonome à la Méditation transcendantale, c'est-à- 
dire, pratiquement, au yoga et au zen : il y aura peut-être quelque 
enseignement à tirer de cette déviation. On sera, Dieu merci, un  
peu mieux éclairé en recourant à 1'Enciclopedia Cattolica, encore 
que la méditation s'y différencie peu de l'oraison mentale. 
L'article le plus solide et le plus utile est fourni par le Dictionnaire 
de Spiritualité, qui laisse pourtant encore subsister quelques 
motifs d'insatisfaction : la méditation proprement dite y est mal 
distinguée de la dévotion en général, et l'acte de méditation du 
genre littéraire qui lui donne forme. Parmi les ouvrages anciens 
dont la consultation est toujours récompensée, celui de Furetière 
se montre, une fois de plus, digne de s a  réputation. 
Particulièrement suggestifs les exemples qu'il donne, en distin- 
guant méditation profane et méditation religieuse. Ilans la pre- 
mière catégorie, les Méditations de Descartes sont évidemment ci- 
tées avec éloge. Dans la seconde, on a la surprise de voir traitées 
en modèle celles d'un certain Dupont : c'est le nom francisé de 
l'Espagnol Luis de la Puente (+1624), dont les Méditations sur les 
mystères de notre foi ont été traduites en français en 1610. c'est-à- 
dire à l'époque dont nous nous occupons. I1 y aurait certainement 
à tenir compte de ce clin d'œil que nous adresse Furetière. 

Contentons-nous de ces ressources. Complétons-les par 
quelques enquêtes ponctuelles et surtout efforçons-nous de poser 
les bonnes questions. 

En ma qualité d'introducteur, j'en vois trois auxquelles il 
m'appartient de fournir quelques éléments de réponse : 1) de 
quelle tradition relève la méditation qui s'épanouit à la charnière 
des Me et M I e  siècles ? 2) quelles sont les caractéristiques de la 
méditation conçue comme genre littéraire, notamment comme 
genre de la prose ? 3) peut-on distinguer plusieurs variétés de mé- 
ditations, et en élaborer une typologie 3 

Les auteurs qui composaient des méditations à l'époque qui 
nous intéresse se référaient naturellement à tout un  passé. Mais, 
pour les situer dans leur rapport avec cette tradition, une précau- 
tion fondamentale s'impose. Ce n'est pas à une histoire de la spiri- 
tualité que nous devons nous livrer. I1 importe, au départ, de 
chasser tout préjugé personnel concernant ce que peut être une 
méditation, et de ne désigner par ce terme que ce qui l'a été aussi 
en son temps, quitte, lorsque la réalité correspondant à ce mot 
aura été bien définie, à en étendre l'application à des écrits de na- 



INTRODUCTION 9 

ture semblable. Ce primat du vocabulaire peut seul introduire 
quelque précision dans nos recherches. 

L'étymologie est déjà très instructive. Le mot est d'origine la- 
tine et, avantage appréciable en face des difficultés qui nous at- 
tendent, il a pratiquement toujours gardé le même sens, et dans 
toutes les langues. Mai s  il est remarquable qu'il n'ait pas 
d'équivalent exact en grec, surtout comme substantif. Quant au 
verbe, meditari, il se traduit par meietân, mais le sens n'est pas 
exactement le même. Le grec veut dire "se soucier de" : le latin, si 
l'on va jusqu'à la racine, évoque l'idée de murmurer à voix basse, 
de se parler à soi-même, de ruminer une parole, de s'en nourrir, de 
s'en imprégner. Voilà ce qu'est, en profondeur, la méditation. Elle 
est du côté de l'action plus que de la contemplation, de l'ascèse 
plus que de la mystique. Elle sollicite la mémoire : elle entend 
constituer des habitudes : elle vise à entrainer le corps autant que 
l'esprit : la "méditation transcendantale" n'est pas si loin, encore 
que l'emploi du langage demeure pour nous essentiel. La médita- 
tion requiert ordre, méthode, raison : autres caractéristique de la 
tradition latine. 

Mais, quand a-t-on commencé à composer des écrits intitu- 
lés "méditations" ? Ne mettons pas en avant les Pensées de Marc- 
Aurèle : le mot n'y est pas employé. Un ouvrage fondateur semble- 
rait pouvoir être constitué par les Méditations de saint Augustin, 
l'un des plus célèbres dans la tradition qui nous occupe. 
Malheureusement, il s'agit là d'un écrit apocryphe, dont la 
substance est partiellement empruntée à saint Augustin, mais qui 
comporte aussi beaucoup de textes plus récents, notamment des 
XIe et XIIe siècles. Nous avons affaire à une fabrication savante, 
comme le sont à peine moins les Soliloques et le Manuel du même 
auteur, généralement présentés à sa suite : trois ouvrages de struc- 
ture voisine, dont les titres s'éclairent mutuellement. Mais il faut 
y voir, moins u n  fruit de la patristique qu'une première manifes- 
tation de la scolastique naissante. La méditation - ce caractère 
rejoint tout à fait les précédents - a partie liée avec l'école. 

Les vrais fondateurs du genre sont principalement saint 
Anselme (+1109), le grand théologien archevêque de Cantorbév. 
et Hugues de Saint-Victor, l'un des moines les plus célèbres de la 
grande abbaye parisienne, qui a surtout exercé son activité entre 
1 120 et 1 14 1. Le premier a composé des Prières et Méditations. 
Sans établir de distinction rigoureuse entre les deux termes, il 
voit dans la première une invocation à Dieu : dans la seconde une 
réflexion de l'homme sur lui-même. Pour la première fois, le mot 
"méditation" est associé à u n  genre. De ce genre, le second se fait 
d'emblée, et remarquablement, le théoricien : son De meditatione 
ou De meditando a fait, en 1969, l'objet d'une édition avec traduc- 



10 J. MESNARû 

tion dans la collection Sources chrétiennes. Texte de: la meilleure 
scolastique, par l'abondance et la précision des concepts, l'art de 
les distinguer et de les assembler, et par un esprit méthodique par- 
faitement adapté au sujet. 

I1 est naturel qu'au Moyen Âge, la méditation ait suivi la 
même évolution que la scolastique, dans le sens de la complica- 
tion, de la subtilité, du raffinement. C'est surtout en pays fla- 
mand, dans le milieu de la devotio modema, au long du Xve siècle, 
que ces caractères apparaissent le mieux. Les sujets à méditer font 
l'objet d'inventaires minutieux. Un auteur propose une Scala me- 
ditation& de vingt-trois degrés : moyen d'une élévation progres- 
sive. Comme la poésie, la méditation a connu ses grands rhétori- 
queurs. 

I1 appartenait naturellement à l'humanisme de lutter contre 
cet excès d'abstraction, de faire prévaloir la considération de 
l'humain. Mais dans le domaine religieux, la rénovation ne pou- 
vait pas s'opérer de la même manière que dans celui de la littéra- 
ture profane. L'antiquité païenne ne pouvait y avoir valeur de ré- 
férence. Le retour à la tradition biblique et patristique ne se fai- 
sait pas sans réserves, du moins dans le monde catholique, et la 
leçon du Moyen Âge demeurait essentielle. En matière religieuse, 
les usages sont d'ailleurs malaisés à bouleverser. La tradition sco- 
lastique persistera donc dans la méditation, mais simplifiée. al- 
légée. La réalité psychologique sera davantage prise en compte : 
chez saint Ignace, un rôle très important est dévolu aux trois puis- 
sances, mémoire. intelligence et volonté. Maints auteurs, princi- 
palement dans la mouvance des jésuites, entendent aussi sollici- 
ter l'imagination et associent volontiers l'image au texte, le sym- 
bolisme à l'expression des idées. Ainsi cet extraordinaire Pressoir 
mystique du Gascon Jean d'Intras (1609). médiéval et moderne à 
la fois, qui découpe en huit "conceptions" (au sens de l'italien 
"concetti") le drame de la Passion du Christ. Enfin la méditation, 
au-delà de son contenu intellectuel, doit aussi émouvoir 
i'affectivité. Pour les sujets, les thèmes abstraits ne sont pas ou- 
bliés, en rapport avec les principaux mystères de la foi : mais 
l'attention à la personne du Christ, aux événements de sa vie, aux 
réalités concrètes de sa prédication, occupe une place de plus en 
plus centrale : en témoigne au premier chef l'œuvre majeure de 
Louis de Grenade. 

Une sorte de synthèse, évidemment provisoire, peut être 
demandée à saint François de Sales, dont l'introduction à la Vie 
dévote propose, à la fin de la première partie, des exernples de mé- 
ditations et en dégage, au début de la seconde partie, une méthode. 
Le goût scolastique des distinctions et des divisions y est encore 
très visiblement présent. La méditation s'y décompose en trois 



INTRODUCTION 11 

temps : la préparation, les considérations, les "affections et réso- 
lutions", le tout suivi d'une conclusion ou "bouquet spirituel". 
Chacun de ces temps, et la conclusion elle-même, donnent encore 
lieu à des subdivisions. L'ensemble constitue la méditation en un 
sens large. Mais le mot peut aussi être pris en un  sens plus 
restreint : il s'applique alors seulement aux "considérations". qui 
sont u n  "acte de l'entendement", alors que l'imagination, 
l'affectivité. la volonté occupent beaucoup de place dans les autres 
parties. Mais cette armature rationnelle n'empêche pas la médi- 
tation selon saint François de Sales de se pénétrer d'humanité 
concrète, par le rôle qui est accordé à la sensibilité, et par 
l'importance des résolutions, qui font déboucher la méditation 
sur la vie. Ainsi sont mis en relation le mystère et l'existence, la 
réflexion et la prière, l'intellectualité et le concret. 

A l'aube du M I e  siècle et lors du grand mouvement de réno- 
vation spirituelle qui caractérise cette époque, la méditation éta- 
blit un  pont entre le religieux et l'humain : une sorte d'équiiibre 
s'est institué, rendant possible une sorte de classicisme du genre. 

Nous voilà conduits de l'enquête historique à la réflexion 
théorique. Une étude littéraire de la méditation, telle que nous en- 
tendons la mener, oblige à mettre l'accent sur les aspects formels, 
à énoncer les lois du genre de la méditation. Pour y parvenir, je 
me placerai successivement à deux points de vue : celui de l'objet, 
celui des moyens. 

Pour comprendre l'objet de la méditation, une clef nous est 
fournie par une distinction que reprennent fréquemment les 
théoriciens médiévaux, distinction entre Zectio. meditatio et 
oratio. La méditation occupe ainsi une position médiane ; elle re- 
quiert un préalable et attend un achèvement. Si la partie médiane 
possède son autonomie, il est presque inévitable que des interfé- 
rences se produisent avec la première et la dernière : de la 
meditatio, la Zectio n'est pas absente, non plus que l'oratio. 

La Zectio porte en principe sur un  texte sacré, le plus souvent 
pris dans la Bible. La méditation prend appui sur ce texte, qui lui 
fournit comme un  fil conducteur. Mais  sur ce point quelques pré- 
cisions sont indispensables. 

Ce n'est pas seulement la méditation, mais toute pensée reli- 
gieuse, qui repose sur le texte sacré, dépôt de la révélation, source 
de vérité. Le discours de la méditation peut ainsi être comparé à 
celui de la théologie et à celui de la prédication. I1 n'est que de se 
reporter à la Somme de saint Thomas d'Aquin pour constater 
qu'aucune construction théologique n'est possible sans référence 
à un ou plusieurs textes sacrés. On sait aussi quelle est. dans la 
prédication traditionnelle, l'importance du texte, au sens tech- 
nique du mot, c'est-à-dire de la citation biblique qui sert de point 



12 J. MESNARD 

de départ au sermon. de même qu'à l'oraison funèbre ou au pané- 
gyrique. Mais les différences éclatent avec la méditation. La théo- 
logie est u n  discours purement intellectuel, scientifique. pourrait- 
on dire, une synthèse originale des vérités de la foi, qui a pour seul 
objet la connaissance. La méditation est d'abord exercice ; elle 
vise à une transformation intérieure dans laquelle toutes les 
facultés humaines sont engagées, et où le corps même à sa place, 
comme siège des habitudes et des comportements. Quand à la pré- 
dication, elle se rapproche de la méditation en ce qu'elle entend 
aussi déborder l'intelligence et toucher le cœur. Mais elle s'en dis- 
tingue en ce qu'elle est discours pour l'autre, alors que la médita- 
tion, du moins dans son objet premier, inscrit dans sa forme, est 
discours pour moi. La prédication requiert u n  art de persuader, 
une rhétorique. La méditation repose sur  la persuasion acquise, 
même si elle permet d'approfondir les vérités de la foi. Ce qui, 
bien entendu, n'empêche pas, par le biais de la méditation. une 
communication entre personnes - sinon le genre littéraire ne 
pourrait se constituer - mais par la communion, non par la dia- 
lectique. 

Une autre précision est indispensable. Si la Zectio porte en 
principe sur un texte sacré, elle peut aussi s'appuyer sur d'autres 
textes, patristiques, philosophiques, moraux, propres à nourrir 
une réflexion religieuse. Elle peut même reposer sur des textes non 
écrits : c'est le cas lorsqu'elle met en jeu des images, qu'elle s'arrête 
à des épisodes de la vie du Christ. qu'elle considère les réalités de 
la nature - composant le "livre du monde" - ou les événements vé- 
cus. Ainsi prennent toute leur ampleur les données de la Zectio. 

Mais  quel que soit le texte inspirateur, il convient, par la 
méditation, de s'en imprégner, de le faire entrer en soi-même, de 
l'appliquer à toute sa personne, âme et corps. Nous voilà conduits 
bien au-delà de la réflexion intellectuelle, et aussi de l'art de per- 
suader. 

A l'autre extrémité de la méditation, la prière. De caractère 
intellectuel et humain, la méditation est débordée par l'effusion 
du cœur et par l'élévation vers Dieu. Si l'on adopte une division 
par échelons, selon la méthode des théoriciens de la deuotio mo- 
dema, la succession lectiol meditatio/ oratio fait passer par une 
multitude de paliers qui conduisent du matériel le plus humble au 
sommet du spirituel, de la sensation à la contemplation. Du fait 
de sa position médiane, la méditation apparaît comme le moment 
où l'esprit, par son intervention. dégage l'homme du sensible et le 
mène jusqu'au divin. Elle correspond à une période active, entre 
deux passivités, celle de la perception des sens et celle de la pos- 
session de Dieu. Elle opère donc un véritable retournement ; elle 
est le lieu de la "conversion". On pourrait dire aussi, en simpli- 



INTRODUCTION 13 

fiant quelque peu, que la meditatio s'oppose à l'oratio comme 
l'ascèse à la mystique. D'où, comme on l'a déjà souligné, le rôle 
dévolu au corps : d'où les affinités de toute méditation avec la 
"méditation transcendantale" des Orientaux et des modernes. 

On a pu voir, notamment par l'exemple de saint François de 
Sales, que la méditation postérieure à l'humanisme plaçait au 
terme, non la prière, avec laquelle elle se fond partiellement, 
mais les résolutions, c'est-à-dire des décisions pratiques pour la 
conduite de la vie. Même si Dieu reste la fin, c'est i'humain qu'il 
s'agit de sanctifier, avec le concours de Dieu, expressément solli- 
cité par la prière. Cette extension du champ de l'humain, cette 
prééminence accordée à l'action et au comportement ne font, en 
définitive, qu'accroître la part de la méditation par rapport à celle 
de la prière. 

Les moyens mis en œuvre ont un rapport évident avec l'objet 
poursuivi. Pour en rendre compte, il convient de rappeler ou de 
préciser l'écart qui s'établit entre méditation et démonstration, 
ou, en général, toute forme de pensée discursive. L'art de persuader 
ne tient ici que peu de place : les lois de la rhétorique ne 
s'appliquent qu'imparfaitement, ou plutôt, la méditation possède 
sa rhétorique propre. 

Fuyant la discursivité au profit de l'imprégnation, elle 
n'adopte pas un  mode de progression linéaire. Elle procède par ré- 
pétition ; son ordre est circulaire. Elle offre d'évidentes affinités 
avec le discours poétique. 

La répétition, qui est s a  loi, comporte des aspects divers. 
Appuyée sur des textes, ce sont d'abord ces textes qu'elle soumet à 
répétition, soit en les citant à plusieurs reprises, soit en les juxta- 
posant à d'autres textes de sens voisin ou complémentaire, soit en 
utilisant la paraphrase et l'amplification. Elle est un  carrefour de 
textes. Parallèlement, elle en dégage des thèmes sur lesquels elle 
procède à de véritables variations. 

Ce n'est pas à dire qu'elle n'enferme pas une progression. 
L'élément "scalaire" mis en évidence par les théoriciens du Moyen 
Âge, la disposition très ordonnée préconisée par saint François de 
Sales imposent l'idée contraire. Mais cette progression n'est pas 
celle d'un raisonnement : elle est plutôt celle d u n  itinéraire, épou- 
sant la complexité de la vie. Elle ne tend pas à produire l'adhésion 
de l'intelligence. mais la transformation de tout l'être. 

Dans l'ordre du style, ces exigences font que le langage pé- 
riodique n'est  guère adapté. Imprégnation, répétition 
s'accommodent beaucoup mieux du style coupé, de la phrase brève. 
Une certaine ampleur n'est requise que pour exprimer l'émotion 
et pour préparer l'effusion de la prière. 



14 J. MESNARD 

C'en est assez, je crois pour montrer dans la méditation une 
forme autonome, moyen remarquable d'expression simultanée de 
la pensée et du vécu, éminemment susceptible de se prêter à une 
exploitation artistique. 

Ces caractères généraux ainsi définis, il vaut la peine 
d'esquisser une typologie de la méditation, c'est-à-dire d'en dis- 
tinguer diverses variétés, constituant comme des sous-genres. 

Certains distinctions, qui s'imposent dès le premier abord, 
demeurent en fait assez superficielles, car elles se fondent sur des 
aspects extérieurs. 

Ainsi la distinction entre la forme en prose et. la forme en 
vers. Nous n'avons à considérer ici que la prose. Mais l'emploi de 
celle-ci doit être situé par rapport à celui du vers. I1 est certain que 
la prose est le langage naturel de la méditation telle qu'elle a été 
transmise par la tradition. Mais les vertus poétiques du genre ont 
été soulignées. Plus qu'à toute autre époque, elles ont été exploi- 
tées à la fin du XVIe siècle et au XVIIe. Ce sont des méditations que 
les nombreuses Paraphrases de Psaumes publiées en cette période. 
Toute poésie religieuse n'appartient-elle d'ailleurs pas, peu ou 
prou, à ce genre, même quand on la caractérise plutôt comme 
théologique 3 Sans quitter l'époque que nous considérons, mais 
en changeant de pays, il est significatif qu'une étude importante 
sur la poésie métaphysique anglaise, œuvre de Louis L. Martz, soit 
intitulée The Poetry o f M e d i t u t i o n  (Yale, 1954 : 2e eid.. 1962), et 
que le même auteur ait fait correspondre à cet ouvrage une antho- 
logie intitulée The Meditat ive  P o e m  (New York, 1963). Ce recueil 
est d'ailleurs précédé par la réédition d'un opuscule du jésuite an- 
glais Edward Dawson, excellent guide apparemment pour la poé- 
sie comme pour la prose, The pract ical  M e t h o d  of Medi ta t ion  
(1614). Concluons simplement que la méditation offre une spéci- 
ficité plus grande en prose qu'en vers. 

Autre distinction qui s'opère par le dehors, celle que nous 
avons vue soulignée par Furetière, celle qui sépare sujets religieux 
et sujets profanes. Bien que le titre ne l'explicite pas, notre propos 
d'aujourd'hui s'applique à la méditation religieuse. Mais le ver- 
sant profane ne doit pourtant pas être ignoré. L'exemple des 
Méditat ions de Descartes (1641, texte français 1647) est trop im- 
portant pour ne pas être pris en compte dans une approche du 
genre. La forme profane y apparaît comme une sorte d'extension 
de la forme religieuse, dont elle n'abandonne pas totalement la 
matière. Même si l'ouvrage ne traite pas de la religion révélée, la 
réflexion s'applique toujours à Dieu et à l'âme. La dédicace aux 
docteurs de la Faculté de Théologie de Paris est hautement signifi- 
cative d'une intention à certains égards apologétique. De plus, 
c'est un itinéraire que Descartes suit et fait suivre à son lecteur. La 



INTRODUCTION 15 

part d'exercice y est visible : i1 s'agit de se défaire d'habitudes an- 
ciennes pour adopter un esprit nouveau. L'union du profane et du 
religieux se réalisera d'une manière plus complète dans les 
Méditations chrétiennes et métaphysiques de Malebranche. Un 
autre texte, d'importance capitale, serait intéressant à considérer 
à la lumière de cette notion : les Essais de Montaigne. J'ai souve- 
nir d'une remarquable communication de Jean Céard qui mon- 
trait la possibilité de faire entrer ce texte dans le genre du com- 
mentaire. On pourrait procéder de même avec le genre de la médi- 
tation. D'ailleurs, si Montaigne ignore ce mot, il connaît 
l'infinitif substantivé "le méditer". I1 connaît surtout la réalité de 
l'attitude désignée par le mot, à 1aquelIe la démarche de l'essai 
n'est pas étrangère. 

Au delà de ces distinctions très voyantes et assez exté- 
rieures, comment distinguer d'une façon plus profonde et plus es- 
sentielle plusieurs types de méditations ? 

Prolongeant des observations déjà présentées, nous nous 
devons d'abord de faire deux catégories différentes avec ce que 
nous appellerons la méditation proprement dite et la méditation 
mêlée de prière. La première se déroule à la première ou à la troi- 
sième personne : la seconde, lorsqu'elle recourt à l'invocation, 
emploie la deuxième personne. La première est davantage de 
l'ordre de la réflexion : la seconde est plus naturellement soulevée 
par l'émotion. I1 se peut même que des textes donnés expressément 
comme prières relèvent pourtant de la méditation, comme la 
Prière pour demander a Dieu le bon usage des maladies de Pascal. 
C'est dire que la réflexion. ou ce que saint François de Sales appe- 
lait les "considérations", doit être tenu pour un constituant essen- 
tiel de la méditation. 

Une autre distinction capitale s'établit selon que domine 
l'élément abstrait ou que se développent les diverses formes du 
concret. Dans le premier cas, la méditation offre un  caractère 
quasi métaphysique : elle est, par exemple, réflexion sur l'éternité 
de Dieu, SUT sa souveraineté, sur sa justice. Dans la seconde, elle se 
réfère par préférence à la personne du Christ, ou elle invite 
l'homme à se tourner vers lui-même : elle accorde davantage à 
l'imagination ou à la sensibilité. Les deux types sont bien illustrés 
à l'époque sur  laquelle nous enquêtons. Mais le second prend de 
plus en plus d'importance. 

Enfin, nous avons trop insisté sur le caractère scolastique, 
voire scolaire, de la méditation et, parallèlement, nous sommes 
trop convaincu de sa portée littéraire pour ne pas être amené à 
voir dans ces deux aspects comme deux pôles du genre, entre les- 
quels des formes très diverses peuvent se constituer. Quelle que 
soit déjà la part de l'élaboration littéraire dans les modèles pro- 



16 J. MESNARD 

posés par saint François de Sales, ils nous laissent encore loin de 
l'art - non exclusif de la conviction la plus ardente - mis en œuvre 
dans la Méditation de Bossuet sur la brièveté de la vie et dans Le 
Mystère de Jésus de Pascal. Ainsi se manifeste d'une: manière pri- 
vilégiée une tension constamment présente dans les œuvres de- 
puis les origines de la Renaissance jusqu'à l'époque classique, 
tension entre un  langage savant, voire pédant, et des exigences 
humaines, parfois mondaines. Fait de culture, la méditation re- 
flète les problèmes d'une culture. 

On voit combien l'étude, si négligée, de la méditation ouvre 
de perspectives : et l'on peut assurer que cette étude peut conduire 
au-delà de son objet immédiat. 

Cette introduction, je le confesse, demeure très théorique. 
Mais elle l'a été de propos délibéré. Elle aura peut-être aidé à 
prendre, par rapport au sujet de cette journée. le recul nécessaire, 
et fourni quelques cadres où pourront venir s'insérer les re- 
cherches particulières. Mais l'important est de considérer les 
textes : place au communications. 

Jean MESNARD 



MÉDITATION ET CULPABILISATION : 
UNE SPIRITUALITÉ DU PÉCHÉ 

Traduction de la Bible, écrit polémique, méditation, ce sont 
ces trois genres littéraires qui caractérisent le plus typiquement 
les trois grandes périodes de la Réforme à ses débuts : sa première 
irruption presque inconsciente, suivie par u n  temps actif et opti- 
miste, dans l'attente de la victoire prophétique mais qui, dans une 
troisième étape, s'est raidi imperceptiblement en une orthodoxie 
institutionnelle des nouvelles Églises. Pendant que la portée des 
deux premiers genres mentionnés nous est déjà bien connue, 
l'importance du troisième, le rôle de la méditation n'est pas en- 
core évidente dans l'histoire littéraire de la Réforme. Une des 
causes en est probablement que cette littérature méditative-dévo- 
tionnelle. ainsi que toute cette dernière période du XVIe siècle, 
n'ont éveillé que depuis quelques années, l'intérêt des chercheurs. 
J e  suis persuadée que des recherches intensifiées, comme notre 
colloque actuel, conduiront à la découverte de la position-clé que 
la méditation occupe dans l'histoire littéraire et religieuse de la 
période allant de 1570 à 1620 environ. 

L'importance décisive du genre, que j'avais entrevue en étu- 
diant les recueils bibliographiques sur la littérature religieuse du 
tournant du siècle, prit des contours plus précis quand j'ai entre- 
pris de rédiger une première bibliographie de la méditation chré- 
tienne en Europe entre 1540 et 1630. Bien évidemment cette bi- 
bliographie est loin d'être complète et parfaite, mais plus de mille 
titres ont surpassé de beaucoup mes attentes. 

Cette énorme masse d'ouvrages montre, à la première lec- 
ture, un visage homogène. S'il est relativement facile de détermi- 
ner la confession d'un écrit polémique de la période de la Réforme 
triomphante, il est plus difficile de distinguer une méditation sur 
la passion d'un auteur luthérien de celle d'un catholique. 

La méditation accompagne toujours les grandes périodes de 
crise de l'humanité, ses crises religieuses, sociales ou d'identité, 
quand les idéologies prépondérantes ne sont plus que des dogmes 
vides. A la f in  du XVe siècle, la fatigue et la déception des guerres 
de religion, l'introversion et la recherche de "l'humain universel" 
(homo universalis) renouvelées se manifestent dans la médita- 
tion, qui réapparaît toujours, dans toutes les confessions, si des 
besoins de la dévotion personnelle s'annoncent et s'efforcent de la 
maintenir face à l'orthodoxie et à la Wortkirche. 

La crise spirituelle du XVe siècle, à la veille de la Réforme fit 
naître la première grande vague méditative (la deuotio moderna. 



18 K. ERDEI 

Savonarole, Cisneros), dans laquelle la culpabilité sécularisée, 
personnalisée et intériorisée chercha une foi, elle aussi, plus sécu- 
larisée, personnalisée et intériorisée. La crise spirituelle de la fin 
du XVIe siècle produisit une deuxième grande vague de la médita- 
tion religieuse, dans laquelle se reflète u n  des processus essentiels 
du siècle de la Réforme : l'individualisation et l'intériorisation de 
la doctrine réformatrice. 

Comment s'orienter dans cette littérature antidogmatique. 
non-controversée, qui veut se placer exprès au-delà des frontières 
confessionnelles ? 

A mon avis, c'est le péché, c'est-à-dire l'interprétation du pé- 
ché par les différentes confessions, qui nous donne la clé des dif- 
férences les plus subtiles et les plus cachées de ces ouvrages. 

La méditation chrétienne - cette pratique de la piété subjec- 
tive et intensive, cet exercice de dévotion ou, SOUS foime écrite, ce 
genre religieux où la réflexion dirigée par la volonté, par 
l'intellect et par les sentiments cherche à comprendre totalement 
le texte de la Bible, le péché ou d'autres articles de foi - offre au 
croyant une possibilité de surmonter l'abîme entre Dieu et lui- 
même, entre foi personnelle et dogmes théologiques, entre le salut 
assuré de la communauté et sa propre angoisse. Le chemin de la 
méditation ne passe pour le croyant, ni par les sacreinents, ni par 
les médiateurs ecclésiastiques, mais par la connaissance de soi- 
même. Nosce te ipsum (Augustin) : à l'aide de 1i3 méditation 
l'homme reconnaît Dieu dans son âme ; sa connaissance de soi- 
même étant simultanément sa confession SUI' soi-même. 
L'homme du Moyen Âge se définit comme un pécheur, ainsi son 
cognitio su i  devient en même temps son  judicio sui. C'est 
pourquoi l'histoire de ce genre religieux se rattache etroitement à 
l'évolution de la théologie de pénitence. 

De même que ce n'est jamais le même archétype du pécheur 
qui se réalise dans les confessions différentes, mais ses varia- 
tions interprétées, de même nous ne rencontrons guère un 
"repentant éternel" dans les méditations de ces confessions. 
Même la réflexion la plus personnelle, la plus individuelle qui se 
veut libérée des limites confessionnelles, même une telle ré- 
flexion est influencée par l'idéologie, par la conception du monde 
et de l'homme, par la philosophie ou par la religion qui lui sert de 
base. C'est ainsi que la définition de soi-même comme pécheur, 
c'est-à-dire finalement la théologie de pénitence, fonne le modèle 
de la méditation, et organise sa structure. 

Cette clé à la main, se précisent plus clairement les ten- 
dances divergentes : plusieurs groupes plus ou moins cohérents et 
distincts selon des conceptions differentes du péché se dessinent 
dans la grande masse apparemment homogène des méditations 



MÉDITATION ET CULPABILISATION 19 

du XVIe siècle. Faute de temps, je suis obligée d'éliminer une ana- 
lyse inductive de ces modèles et d'exposer seulement quelques 
conclusions : la description des deux modèles les plus cohérents, 
les plus autonomes qui sont à la fois les deux modèles les plus 
opposés, les plus antithétiques. 

* * * 

Nous savons tous que les méditations du Moyen Âge, pas 
plus que celles de l'âge de la Réforme, ne peuvent dépendre d'une 
seule conception immuable du péché et de la pénitence. Mais  alors 
que, dès la Réformation, il s'agira pour toujours de plusieurs théo- 
logies du péché qui se développent parallèlement et simultané- 
ment, jusqu'au seuil de la Réforme nous pouvons suivre une évolu- 
tion diachrone, et les changements, à dates différentes, du même 
concept. Le Moyen Âge définit la notion de péché comme une lutte 
entre le corps pécheur qui attire l'homme au monde terrestre et 
l'âme qui l'attire à Dieu. La conscience du péché, c'est-à-dire la re- 
pentance résultant de l'amour du croyant pour Dieu (contritio) ou, 
par contre, de sa peur (attritio), la confession et son sacrement, 
l'absolution ecclésiastique, y appartiennent étroitement - pour le 
Moyen Âge, inséparablement. 

Pour saint Augustin, la cornpunctio arnoris fait équilibre à 
la cornpunctio timoris. comme les deux sources ou indicateurs 
égaux de la repentance. La confession, à part égale pénitence et 
louange, élève l'homme à Dieu dans la méditation. Cet équilibre 
disparaît dans la théologie de saint Grégoire : la peur y devient le 
motif principal du repentir, la louange de Dieu se retire devant 
une pénitence impitoyable et destructive. Les premières médita- 
tions de saint Anselme et de ses disciples sont exclusivement des 
méditations de la pénitence, du péché et de l'enfer. Depuis le XIIe 
siècle, dans la mystique de saint Bernard, apparaissent les pre- 
mières méditations de la Passion qui s'approchent de plus en plus 
du domaine de la méditation de pénitence et prennent la place de 
la méditation de l'enfer et du jugement dernier en réveillant la 
force de l'amour contre la peur. A la veille de la Réforme, cette mé- 
ditation atteint un point culminant dans la deuotio rnodema, où 
le désir de l'amour, d'un contact intime avec le Christ souffrant 
s'exprime par la "compassion", comme issue de la culpabilisation 
grandissante liée à la crise spirituelle au Xve siècle. 

Luther qui semble avoir été lui-même marqué par la né- 
vrose de la culpabilité, change le signe du péché : au lieu d'être la 
preuve de l'éloignement de Dieu, le sentiment du péché écrasant 
devient la condition du salut : 



20 K. ERDEI 

Heureux ceux qui pleurent leurs péchés ... La miséricorde de tes mi- 
séricordes ne sert à rien là où ne se rencontre pas la multitude de 
nos misères. Tout notre effort doit étre d'exalter, d'aggraver nos 
fautes.. .1 
Son message libérateur chercha à préserver les chrétiens 

des tourments de la peur du péché, â leur apporter la consolation, 
la paix et la joie de l'âme. Pourquoi encore avoir peur, après avoir 
reçu u n  message aussi rassurant ? Et pourtant des recherches ré- 
centes sur les mentaiités religieuses (je pense ici en particulier à 
l'école historico-sociologique française), constatent que la culpa- 
bilisation, qui est devenue u n  phénomène de civilisation déjà 
avant les Réformes, atteignit sa plus grande dimension au  seuil 
des XVie-XViIe siècles, donc justement avec la Réformation2. 

Le message de Luther fut bâti sur  une vision profondément 
pessimiste du monde, sur une conception extrêmement négative 
de l'homme, qui réagirent à leur tour sur le message et en changè- 
rent la couleur. 

L à  où le monde est le meilleur, il est doublement mauvais ... Tout ce 
qui est dans le siècle est assujetti à la malice du diable qui règne 
dans le monde entier ... En aussi grand nombre qu'ils sont dans le 
monde, les hommes sont assujettis au péché et au diable, pour ne 
pas dire qu'ils sont membres du diable qui, par sa tyrannie, retient 
tous les hommes captifs ... Si le Christ n'est pas là, le monde mau- 
vais certes et le règne du diable sont là. Il en découle que tous les 
dons que tu possèdes, tant spirituels que corporels, tels que la sa- 
gesse, la justice, la sainteté, l'éloquence, la puissance, la beauté, les 
richesses sont instruments et les armes serviles de la tyrannie in- 
female du diable.3 
Tandis que, pour le Moyen Âge, la partie pécheresse de 

l'homme était son corps et tout ce qui le reliait au monde ter- 
r e ~ t r e , ~  la Réforme intériorise le péché, le place au  milieu de 
l'âme : les sens ne sont plus opposés à l'esprit, c'est l'esprit même, 
c'est-à-dire tout l'homme, qui est mauvais5. La nouvelle peur de 

Luther, Commentaire des Psaumes de la énitence, cité par E.G. Léonard, 
Histoiregénéraleduprotestantisme, Paris, 8.U.F., 1961. 1, p. 44. 
"En Occident, le sommet de la cul abilisation s'est situé aux XVIe-XVIIe 
siècles". Jean Delumeau, Le péché et 
Luther, QEuures, XV, Commentaire de 1'Epitre aux Galates, p. 55. 
Un exemple du XIIIe sikle : 

pew, Paris, Fayard, 1983, p. 55. 

Or m'i doinst Diex si endurer 
Le mal qui le mien corps mehaigne 
Que par le prendre en gré ataigne 
A Dieu m ' m e  représenter. 
(Jean Bodel, Congés) 

Car ni mes nerfs, ni mes veines 
Ne sont siege de mes peines, 
Ce n'est ma chair ni mes os : 
C'est l ' m e  ou donne bataille 
L'ennemi qui me travaille 

Un exemple du XWe siècle : 



MÉDITATION ET CULPABILISATION 21 

soi-même et l'effacement des anciens soutiens extérieurs, institu- 
tionnels (confession auriculaire, sacrements) ont agrandi infi- 
niment la distance entre Dieu et le croyant. Dans l'orthodoxie 
toujours plus raide des Églises réformées, se perd la révélation 
première de la sûreté du salut et le péché reprend ses forces vis-à- 
vis de l'homme. 

Mais ce ne sont pas seulement les pasteurs protestants qui 
ont contribué à porter à son comble la peur du péché, les prêtres 
catholiques participèrent aussi à part égale, à la culpabilisation 
qui arriva à son point culminant à la fin du XVie siècle. Le langage 
de la peur et de la terreur se ressembla, déconcertant, dans les 
sermons protestants et catholiques du temps6. L'Église romaine 
appuya précisément sur le côté institutionnel du repentir : jamais 
auparavant elle n'attacha un tel prix à la confession auriculaire, 
au rôle du confesseur, plus que jamais, elle insista sur  les châti- 
ments et les peines de l'enfer, excita l'attrition, la peur péniten- 
tielle. 

C'est ainsi que les croyants angoissés et tenifiés des deux 
mouvements opposés se rencontrèrent finalement dans  
l'aspiration commune à une piété intime et subjective, à une reli- 
gion intérieure, que les Églises officielles ne pouvaient pas satis- 
faire7. 

Sans relache ni repos. 
(Odet de la Noue, Cantique 9). 

6 "On peut donc penser que dans ces deux secteurs du monde protestant la 
prédication alarmante se fit de plus en plus discrète et occupa finalement 
moins de place que dans l'espace resté catholique. Mais, compte tenu de 
i'influence exercée par le Puritanisme au-delà de ses propres frontières, on 
ne doit pas sous-estimer l'impact de son discours. Missionnaires catholiques 
de l'intérieur et pasteurs puritains se ressemblent beaucoup : ils suscitaient 
les mêmes réactions dans leurs auditoires. Leurs deux astorales, parentes 
l'une de l'autre, ont pesé lourd dans l'histoire de l'Occi8ent." Delumeau. op. 
cit. p. 623. 
"Dans les deux cas, ce schéma simplifié se présente donc comme suit : 
s'opposant à la conception de la liturgie comme condition suffisante des 
grâces correspondantes, au nom de la religion intérieure et spirituelle qui est 
égaiement la condition nécessaire de ces races, on aboutit à l'idée d'une 
reli ion intérieure ui est la condition sudisante du salut, la liturgie à elle 
seufe cessant alors8'en étre même la condition nécessaire. 

7 

p. 28-29. 



22 K. ERDEI 

Mais ce qui n'était pas possible au  niveau des dogmes reli- 
gieux, l'était toujours à travers des sentiments, au niveau de la lit- 
térature religieuse. Cette littérature prit u n  nouvel essor partout 
en Europe à la fin du siècle et des éléments littéraires entrèrent 
dans le jeu des actions réciproques entre dogmes et piété person- 
nelle, entre les différentes doctrines sur le péché et la conscience 
culpabilisée de l'individu. La méditation fut redécouverte et esti- 
mée comme particulièrement apte à réunir les thèses avec la piété, 
les dogmes avec les émotions. Sa fonction principale devint pour 
les croyants catholiques le complément personnel et subjectif de 
la confession officielle et l'approfondissement émotionnel des 
thèses religieuses ; tandis que pour les protestants, elle remplaça 
avant tout la confession abolie. 

Les deux modêles principaux 

1. Les méditations calvinistes : la lutte solitaire et sans issue 
de i'âme pécheresse contre soi-même 

Le réformateur de Genève proscrit radicalement le sacre- 
ment de la pénitence et la confession auriculaire. Dans son 
monde sombre, théocentrique, c'est la peur (tKnor) qui seule doit 
susciter le repentir. Dans cette piété prophétique8, rejetant toute 
mystique, l'importance du péché augmente, tandis que la possibi- 
lité d'une sublimation (confession, sacrements, rédemption par le 
Christ) disparaît. Le croyant se trouve solitaire, renvoyé à soi- 
même, sans médiation ecclésiastique, sans aide extérieure devant 
sa prédestination et devant un Dieu caché. 

J e  m'ennuye de vivre, là où la vie n'est point, mais la mort (ta vie, 
Seigneur, mais la mort du Monde) où je crains de mourir moy- 
mesme, mourir avec le Monde, estouffer en ses puariteurs, si tu ne 
m'emportes là où est la vie, là où est le baume de l'intégrité, là où je 
ne puisse jamais, ni mourir, ni corrompre. Si je suis tien (et à qui 
est l'enfant qu'à son père 7) que ne me traictes-tu en domestique ? 
pourquoy me détiens-tu si longuement, en prison, en gêne, en or- 
dure? ... 
O Dieu, tu m'a donné ta cognoissance, hé ! pourquqy abandonnes- 
tu ce que tu donnes 7 Tu me présentes mon bien, je me présente 
pour le recevoir, et voylà tu me caches ce bien, et je ne te voy plus 
auprès de moy. Le monde me tient assiégé, et tu ne me délivres 
point : tout m'esbranle, et tu ne me raffermis point. Que veux-tu que 
je fasse sans toy, si sans toy tout m'est impossible ?... Puis-je 
m'opposer tout seul à tout un Monde 7 Car de consentir à ce 
Monde, Seigneur, je ne le puis. Et si tu te ranges au repos, que me 

8 Voir Friedrich Heiler, Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und 
religionsps cholqische Untersuchung, München, 1923, Neudr. München, 
Basel. Reiri)iardt, 1969. 



MeDITATION ET CULPABILISATION 23 

servira mon travail ? Si je parle, et que tu te musses dans le silence, 
mes parolles que sont-ce que du vent, emportées, consumées. es- 
perduës au vent ? Je  crie à plein gosier, mais tes oreilles 
s'estouppent.9 
Devant le péché, le protestant se sent à la fois pécheur et jus- 

tifié ; cette vision double se manifeste dans la forme lyrique de 
I'antithèselO. Ce sentiment de vie antagoniste fournit le fonde- 
ment de toute la littérature calviniste, organise sa structure. Une 
littérature des larmes et de la joie, du péché et de la justification - 
tous ces éléments divers ne se succèdent pas l'un après l'autre, 
mais ils coexistent simultanément. sans se dissoudre mutuelle- 
ment. 

Une foi inébranlable au milieu du désespoir. la certitude 
d'appartenir aux élus face à la damnation, sûreté et obéissance, 
même si l'âme se révolte et si le corps résiste - cette attitude carac- 
térise la méditation calviniste. La question "Suis-je parmi les 
élus ?" tourmente sans fin le protestant privé de tout soutien exté- 
rieur des "bonnes œuvres" ou d'un système de pénitence institu- 
tionnel, le renvoie à soi-même, au centre le plus profond de son 
âme. I1 doit sans cesse se questionner, s'observer, tout en sachant 
en même temps qu'il n'obtiendra jamais, qu'il ne peut pas obtenir 
une réponse, car douter de son propre salut serait douter de Dieu. 

Le calvinisme est u n  système de religion et de morale 
ouvert' - et avec cela à la fois une attitude spirituelle, psycholo- 
gique également ouverte12. Le croyant calviniste est peu déter- 
miné par des moments ou par des autorités externes, il ne peut que 
s'interroger sans repos soi-même. Mais dans chaque réponse se 

9 

10 

Jean de Sponde, Médi ta t ions  auec un e s s a i  de poèmes chrétiens, éd. Alan 
Boase, Paris, Corti, 1954, p. 82-83. 
I1 faut être quand-même prudent avec cette affirmation. Cf. Hauser : "Eki der 
Vorherrschaft dieser Form in der Dichtung des Manierismus liegt es nahe, 
Sie mit dem inneren Zwiespalt des Zeitalters in Zusammenhang zu brin en. 
Die sprachliche und dichterische Antithese ware demnach die direate 
Ubersetzung der seelischen Antithetik, der Entzweigung des Subjekts mit 
sich selbst und seiner Entfremdung von der Welt. In Wirklichkeit finden 
jedoch die seelischen Inhalte nie so einfach und unmittelbar ihren 
Ausdruck. Seelische Zerrissenheit und antithetisch gebildete 
Ausdrucksforrnen korres ondieren nicht unbedingt miteinander. Die 
Antithese als dichterische Form hat wohl einen vie1 harmloseren Urs rung 
a is  die Geisteskrise des Manierismus, und behauptet sich langer aps die 
seelischen Anregungen, die zu ihrer Entstehun Ani& aben ... Die Annahme 
eines allzu engen Zusammenhangs zwischen der Antitaetik in ber Dichtung 
und dem Zwies ait der Seele gründet sich weit mehr auf eine A uivokation 
ais auf eine wirtliche Wesens leichheit. Die Übertragung seelix%er Inhalte 
in künstlerische Formen ist l e ine  direkte, vollkommen sinngetreue und 
restlose, sonst hatten harmonische Zeitalter keine Tragodie und 
disharmonische keine Idylle und keine Hirtendichtung hervor ebracht. 
"Arnold Hauser. Der Manierismus, München, Beck, 1964, S. 297-29g. 
Voir Henri Ber son, Les deux sources de la morde et de  la religion, in 

Voir Milton Rokeach, The Open and Closed Mind, New York, 1960. 

11 

12 
m u m s .  Paris, 1859. 



24 K. ERDEI 

cache une nouvelle question, une nouvelle inquiétude, u n  nou- 
veau mouvement. Pour lui l'être n'est pas un secret à déchiffrer 
mais u n  conflit toujours renouvelé : la lutte de l'homme contre le 
péché où l'on ne triomphe que par instant, et qui ne peut se livrer 
que dans la méditation. 

C'est donc le péché qui compose finalement le thème fon- 
damental de la méditation calviniste alimentée par le psautier, 
avant tout par les psaumes de la pénitence. 

Ce thème est toujours présenté dans le dualisme de la thèse 
et de l'antithèse, Sans qu'une synthèse délivrante lui succède. Ni 
l'absolution, ni des procédés mystiques ne subliment ce péché, 
c'est pourquoi la lutte doit continuellement recommencer. Cette 
littérature ne parvient jamais à une synthèse, à u n  vrai 
achèvement. La simultanéité de la thèse et de l'antithèse remplace 
dans la méditation calviniste une synthèse du conllit du péché. 
Elle se perd dans l'analyse, dans les détails, multiplie les formes, 
les perspectives et les points de vue ; elle est composée de 
variations infinies sur le péché : elle est l'art de la variation. 

Le modèle de la méditation calviniste se fonde sur  u n  seul 
paradoxe : sur  le changement intérieur. Les huguenots refusèrent 
chaque sorte de méditation méthodique, chaque forme d'un exer- 
cice dirigé. Leur méditation ne fut pas u n  chemin du repentir, 
mais un seul geste : la conversion du repentir. Ce repentir signifie 
la fin des doutes, de la peur, des angoisses ; la Conversion arrive 
soudain et inattendue, elle n'est pas le résultat des efforts person- 
nels, elle est donnée par la grâce divine. 

Ce modèle méditatif s'organisa vers les années 1580 dans la 
pratique de la dévotion des huguenots : il donna lentement forme 
à u n  genre littéraire, avec une fonction relativement constante 
(confession, examen de conscience), avec une thématique déter- 
minée (péché et salut), adjoint à un certain état d'âme (douleurs et 
tourments). I1 ne suit aucun plan méthodique, il obtient une cer- 
taine structure stéréotypée à travers le psaume ou toiut autre texte 
biblique qui lui sert de base. Dans la première grande partie, le 
pécheur confesse devant Dieu sa misère physique et psychique, il 
accable de questions et de demandes son Dieu muet. A cette thèse, 
composée elle-même de contrastes et d'oppositions subordonnées, 
succède la deuxième grande partie de la méditation : l'antithèse, 
c'est-à-dire le changement intérieur. Le méditant se persuade de la 
grâce et de la magnanimité divine. La deuxième partie célèbre la 
gratitude et la joie du pécheur assuré de son salut et la louange de 
Dieu. La méditation se termine finalement par l'oraison et par des 
remerciements. 

La structure relativement flexible des méditations des 
psaumes, leur caractère beaucoup plus libre par rapport aux para- 

' 



MÉDITATION ET CULPABILISATION 25 

phrases permirent d'une part l'intégration des problèmes con- 
crets, des événements actuels, et d'autre part la thématisation ly- 
rique du "moi". De la voix de David et de celle de la communauté se 
dégagea peu à peu celle du "moi", et elle atteignit une indépendance 
toujours plus grande en face de la Bible ou de la mission théolo- 
gique et sociale, en remplaçant la poésie profane condamnée par 
Calvin. La méditation en prose des psaumes ouvrit le chemin de 
l'individualisation, d'un lyrisme subjectif dans la littérature cal- 
viniste. Jusqu'aux années 1590, elle devint le porteur des valeurs 
esthétiques et littéraires, u n  miroir de l'évolution intérieure, u n  
témoin de l'histoire du "moi". 

2. Les méditations catholiques : la sublimation du péché par la 
passion du Christ 

En réaction aux réformes protestantes, le Concile de Trente 
insista particulièrement sur le caractère sacré de la confession et 
sur  l'importance de l'attrition pour la pénitence. La Réforme ca- 
tholique fut obligée de s'affirmer face à la théologie immuable de 
l'Église romaine. Le grand mérite d'Ignace de Loyola fut qu'il com- 
prit que les besoins d'une foi plus intensive, plus directe ne pou- 
vaient se satisfaire qu'à l'aide des émotions pieuses. 

Au lieu d'une nouvelle théologie, il développe une nouvelle 
méthode des exercices de piété du Moyen Âge pour raviver et forti- 
fier la dévotion personnelle des fidèles. La base théologique du ca- 
tholicisme se raidissait de plus en plus et en même temps le désir 
de l'intériorisation émotionnelle grandissait : 1'Eglise catholique 
eut besoin tout de suite d'une compensation. Ce furent première- 
ment les méditations de l'Ordre jésuite et bientôt celles d'autres 
ordres ou de croyants catholiques, inspirées par les jésuites, qui 
offrirent cette aide au siècle "qui voulait croire". comme l'a dit 
Lucien Fèbvre. 

Loyola fit appel à la contrition, à l'amour de Christ de saint 
Bernard, à la pratique émotionnelle de la deuotio modema, à la 
mystique rhéno-flamande et au theatrum mundi des passions 
romanes. I1 plaça les souffrances du Seigneur au centre de la piété 
mystique, et ainsi il réussit à intégrer la mystique, jusque là tou- 
jours compromise avec l'hérésie, à l'Eglise, pour satisfaire les be- 
soins de la piété individuelle et pour arracher l'homme à 
l'obsession du péché. Ces exercices ne voulurent pas remplacer, 
mais compléter la théologie de pénitence catholjque et ils se trou- 
vèrent sous le contrôle et sous la direction de l'Eglise, assurés par 
les sacrements. 

Hausse les yeux m e  aveuglee, & contemple ton Createur, & ton 
Dieu sur l'arbre de la Croix : ce n'est point un Ange que tu vois 
accoustré de telle sorte pour ton salut, c'est le Roy de la gloire, la 



26 K. ERDEI 

lumiere du peuple, l'aiaigresse du ciel, & l'etemelle sapience du 
Pere : & ceste face si meurtrie et si defiguree, c'est celle mesme que 
les Anges desirent & contemplent avec tant d'ejouissance & de ra- 
vissement. Considere ce chef couronné d'espines, ces membres si 
violentement estendus. & tous les endroits de ce corps precieux, tu 
n'y trouveras que playes et sang. Mais, ô Seigneur, qu'avois-tu 
commis pour estre si rigoureusement traicté ? quelle est l'occasion 
de ton jugement, et quelle faute a causé ton supplice 3 Certes je 
n'en trouve point d'autre, que l'excez de ton amour en mon endroit. 
J'avois faict l'offense, et tu en as voulu porter la peine : j'estois ma- 
lade, & tu as pris de medecine : l'innocent a payé pour le coupable, 
le maistre pour son serviteur, et le Createur pour sa creature. De 
sorte qu'à bon droit je me recognois la source de tes angoisses, la 
playe de ta douleur, et le merite de ta mo rt... 
... je ne cherche contentement en autre chose qu'en la memoire de 
ta passion, te rendant selon la foiblesse de mes forces quelques 
eschange de ceste incomparable chanté. l 3  
Les méditations catholiques présentent une conception plus 

optimiste du monde et de l'homme, elles offrent une méthode 
claire et rassurante. Mais  surtout elles donnent u n  dénouement 
au paradoxe calviniste par la sûreté sacramentale et institution- 
nelle du salut. Tout en rendant possibles un contact personnel 
avec Dieu et une confession privée devant Dieu, elles ne 
remplacent pas la confession auriculaire, mais la parachèvent. 

Le système "fermé"14 de la religion catholique procura la 
paix au lieu du mouvement, la tranquillité au lieu de l'inquiétude, 
la protection au lieu de la solitude. Ce mécanisme solide de la 
grâce, la possibilité de graduer et d'influencer son propre salut, 
procurèrent à l'âme u n  vrai "foyer" qui sans doute possédait en 
bas quelques étages menaçants, mais hors duquel on ne pouvait 
pas tomber. 

C'est pourquoi la voix des méditations catholiques sonne 
toujours plus optimiste, plus joyeuse, plus confiante. Le drame 
intérieur des méditations calvinistes y est remplacé par une 
dramatisation extérieure, par une mise en scène visant à l'effet, 
par la mobilisation des sens et de la fantaisie. A la place de la 
structure antithétiques des méditations calvinistes, c'est la tn- 
partition en thèse-antithèse-synthèse qui caractérise la médita- 
tion catholique. Dans une troisième partie de l'œuvre, la tension 
de l'antagonisme est dénouée par la synthèse. 

Les scènes des Évangiles se trouvent ici au premier plan, au  
lieu de l'introspection et de l'examen de conscience, les souf- 
frances libératrices du  Christ diminuent les toi iments  des 
propres péchés du méditant. La Passion sublime le péché. Le re- 

13 

14 

Philippe Desportes Quelques prieres & meditations chrestiennes, Pans, 
Mamert Patisson, 1598, biii' 
Cf. Bergson, op. cü. ; Rokeaci, op. cü. 



MÉD ITATI ON ET C ULPAi3 I LISATI ON 27 

pentir ne signifie ainsi qu'une préparation, une étape sur  le che- 
min vers Dieu. La méditation de la vie et de la passion du 
Rédempteur rend l'union avec le "Verbe incarné". avec le 
"transcendance personnifié" possible. 

Plus libres, moins formels que les méditations jésuites, les 
différents modèles catholiques (Thérèse de Jésus,  Louis de 
Grenade, François de Sales) fournirent une motivation décisive à 
la littérature dévotionnelle des pays restés catholiques. Cette lit- 
térature cherchait à faire impression, à agir sur  les sens, à mobi- 
liser les sentiments et à "mettre en scène" la religion. En face de la 
sobriété calviniste, elle a posé l'affirmation éloquente du désir 
humain de s'élever à Dieu. 

Ces deux modèles représentatifs que je viens d'esquisser 
sont les résultats d'une longue abstraction ; par conséquent ils ne 
trouvent jamais leur réalisation sous cette forme pure dans 
aucune œuvre concrète. J e  ne suis que trop consciente du danger 
de telles abstractions ou de tels modèles. J e  ne voulais pas ouvrir 
des tiroirs pour qu'on puisse y mettre à l'aise toutes les 
méditations du Me siècle, mais tout simplement j'ai essayé de 
donner une clé qui ouvre l'accès à quelques chemins pour qu'on 
puisse s'orienter dans cette littérature. Cependant, même avec 
cette clé à la main, il nous reste chaque méditation, comme un 
phénomène individuel et unique à découvrir. 

Klara ERDEI 





LE NOUVEAU TESTAMENT D'AMOUR DE 

LES &DITATIONS FRANÇAISES DE 
Pierre DO& 

NOSTRE P ~ R E  J~SUS-CHRIST 

I 

L'ampleur de son œuvre "française" et le contexte tridentin 
de la rédaction d'un livre de méditation encouragent à introduire 
dans ce Colloque Pierre Doré, dominicain orléanais, licencié à la 
Faculté de Théologie parisienne en 1522, et un temps chapelain de 
Claude de Guise et Antoinette de Bourbon. 

Jean Dagens, André Duval, James K. Farge ont mis en évi- 
dence la prolixité de P. Doré, déjà remarquée par les historiens de 
l'Ordre des Prêcheurs1. Entre 1537 et 1569, date de sa mort, Pierre 
Doré a publié trente-et-un ouvrages en français, donnant lieu à 
soixante-cinq éditions. Quatre titres sont repris à titre posthume 
en neuf éditions. I1 s'agit le plus souvent d'"œuvres de spiritualité", 
à la différence de deux ou trois textes latins qui sont de théologie 
polémique. P. Doré est un auteur de "réponses catholiques" qui 
méritait d'être mentionné dans la contribution de D. Pallier à 
l'Histoire de l'Édition français$. 

Le vingt troisième ouvrage de P. Doré, "méditation" qui va 
retenir notre attention, a pour titre : Le Nouveau Testament 
d'amour de Nostre Père Jésus Christ. I1 est édité en 1550. Qu'il 
s'agisse du "Testamenf', voilà qui éclaire la fonction de l'ouvrage. 
En effet, Pierre Doré s'inscrit par là dans des débats au cours des- 
quels l'éloge de l'Écriture est lié à l'expression de réticences quant 
à la dinusion des traductions. L'adoption par le Concile de Trente 
des décrets sur  l'Écriture (mai-juin 1546) est alors, rappelons-le, 
récente. P. Doré prend ici une part active aux discussions aux- 
quelles participent notamment - pour ne citer que des interlocu- 
teurs français - Esprit Rotier et Pierre Lizet, auxquels F. Furio ré- 
pond, en 1556, par un très beau plaidoyer. Tous s'affrontent alors 
sur  la question d'une divulgation limitée ou non de l'Écriture, 
"Testament de Dieu". L'ouvrage du dominicain est un substitut 
possible à une Écriture que certains croient devoir éloigner des 

1 Jacques Quetif et Jacques Echard, Scriptores ordinis praedicatorum 
recensiti ..., Paris, 1721, T. II, 203-206 ; Jean Dagens, Bibliographie 
chronologique de la littérature de spiritualité et de ses sources (1 501 -1 560). 
Paris, Desclée de Brouwer, 1952 : André Duval, "Doré, Pierre", Dictionnaire 
de Spiritualité ... 3 (1957), c. 1641-1645 : James K. Farge. Biographical 
Register O Paris Doctors of Theology (1 500-1 536). Toronto, Pontifical 
Institute O i Mediaeval Studies, 1980 [Subsidia Mediaevalia 101, pp. 137-142 
(=no 15 1). 
Denis Pallier, "Les réponses catholiques". Histoire de l'édition fraqaise. T. i 
: Le livre conquérant. Du Moyen Age au milieu du Xvrre siècle, Paris, 
Promodis, 1982. pp. 327-347. 

2 



30 B. ROUSSEL 

mains des laïcs. Ce synchronisme éclaire la décision prise de pu- 
blier u n  tel livre, qui incorpore de très longues traductions fran- 
çaises des textes bibliques, à u n  tel moment3. P. Doré prend 
d'ailleurs soin de bien définir sa position et celle des théologiens 
d'alors, en référence à des décisions de la Faculté de Théologie de 
Paris "qui ne fait qu'interdire l'effrénée licence" : 

Et faut bien noter le terme dont elle a usé : c'est ascavoir "effrenée 
licence". Car ne veult pas oster du tout au peuple l'escripture divine, 
ainsi qu'aucuns mesdisans calumnient. Lescnpture saincte de soy 
est tresbonne, et la medecine de l'ame ... Dedans y sont receptes 
tresutiles pour la santé de l'ame. mais il faut le!$ prendre par 
ordonnance des medecins spirituelz (P76v"). 

Par d'autres aspects, cet ouvrage de 328 folios S'inscrit dans 
la longue série des "méditations de la mort et de la Passion de 
Jésus-Christ". Les fruits de cet exercice spirituel sont cueillis 
quand le lecteur s'approprie l'histoire de cette Passion, car "le se- 
pulchre seellé et signé, ou est gardé nostre Seigneur, me represente 
le cœur d'un chacun fidele, qui est comme u n  sainct sepulchre ou 
doit reposer nostre Seigneur, a tout le moins quand a la souve- 
nance de luy & de son testament ... (f"318~")~." Lfe "miroir de 
l'Écriture" met le lecteur en présence d'une image qui n'est plus 
seulement celle d'un autre. Le texte biblique est ouvert en perma- 
nence à une lecture tropologique, plus qu'il n'est lu comme une 
source d'énoncés doctrinaux ou de règles éthiques. 

3 Sur ce contexte et cette problématique, yoir G. Bedouelle, "La Réfqme 
Catholique" : C. Bedouelle et B. Roussel, "LEcriture et ses traductions. Elo e 
et réticences", dans Le Temps des Réfonnes et la Bible, sous la direction 
Guy Bedouelle et Bernard Roussel Paris, Beauchesne, 1989 [Bible de Tous les 
Temps 51, cha . 9 et 14, pp. 329-368,463-486. 

4 Auparavant, . Doré a mis son lecteur en alerte : "Cec déclaré touchant le 
texte de la garde de nostre Seigneur au sepulchre ([Mt &', 62-66], nous fault 
venir au sens mystique, et declarer ce que par ce faict nous est 
spirituellement enseigné et donné à entend re..." Puis il poursuivra : ... à mon 
jugement, il n'y a chose qui soit contenue ès sainctes lettres, qui tant puisse 
exciter l'affection humaine, eslever la pensée, tempérer le labeur, oster 
l'ennuy de ceste peregrination, mettre en nous l'espoir d'éternelle felicité, 
comme le mystère d'humaine redemption, par la mort de nostre Pere Jesus 
Christ, car en luy veritablement est manifesté l'abysme de divine 
miseration. La  orte des cieulx patente, la largeur de charité insinuée, et de 
quel prix est Fhomme devant Dieu, apertement est demonstré." Autre 
inventaire des fruits de cette méditation : "Elle nous engendre une 
com unction et desplaisance de nos pecha, et induit à penitence. ... Par ceste 
meditation de la mort de nostre redempteur provient une elevation 
d'esperance en Dieu. ... Le tiers fruict qui provient de ceste vive 
contemplation, ou meditation de la mort de nostre Seigneur, est une 
inflammation à charité et amour de Dieu ... Le quatriesme fruict ... [est] une 
confrontation et corroboration de nostre esprit en tous maulx et 
tribulations ... (t" 319f -91.'' 



LES MÉDITATIONS FRANÇAISES DE P. DO& 31 

P. Doré se fait pédagogue, quand, au terme du 31e et dernier 
chapitre, il conduit son lecteur devant huit portes "par lesquelles 
entrer en méditation". I1 l'invite à "faire comme le chien qui veut 
entrer en la cuysine, qui si à un huys il est chassé ou on luy ferme 
la porte, il va à l'autre (P321r0ss)." Ces huit portes, notons-le, ne 
sont pas disposées en enfilade : chacune est offerte au choix du dé- 
vot qui n'a donc qu'un seuil à franchir. Avant François de Sales, 
Pierre Doré est de ceux qui "vulgarisent" l'entrée en méditation5. 

I1 ne renonce cependant à aucune exigence de persévérance. 
Les 3 1 chapitres constituent un long parcours. Chaque étape exige 
du fidèle qu'il passe de la lectio d'une péricope des chapitres 14 à 
16 du We Evangile à une oratio d'appropriation, d'exultation et de 
consécration. Les haltes intermédiaires et les détours sont mul- 
tiples. Le temps est en effet un allié du clerc qui souhaite arracher 
le laïc à la lecture des "triquedondaines"6, jusqu'à ce que surgisse 
en ce dernier un habiîus de vie pieuse dans le siècle. Le 'Bon catho- 
lique" ne sera pas déçu d'avoir donné le meilleur de lui-même car 
"au fond du sac sont les bonnes espisses (P46v")". Un gain 
attrayant lui est promis : descendant "au sépulchre de son cœur", 
le fidèle se voit en fait élevé au plus haut car "le Fils rend l'homme 
chérubique à sa venue à l'âme ... [et] le saint Esprit le rend 
seraphique en ardeur de zèle (f"105r0)." La longueur du trajet 
permet de détecter le "luthérien" ou 1"'athéen". prompts à se 
décourager. On ne s'attardera pas auprès d'eux, pas plus que Jésus 
et les apôtres auprès de Judas "qui s'en est allé [Jn 13, 301, car 
aussi bien ne veult il proffiter à l'eschole de Jesus Christ ou a si 
long temps esté; ... de le[s] prescher plus, c'est perdre temps et 
battre l'eaue : à laver la tête d'un asne. on n'y pert que la lessive 
(P5r"). 

5 Les "huit portes'' : "(1) Mediter celuy ui a souffe rt... (2) Considerer la qualité 
de celuy qui a souffert pour nous ... 73) considerer combien est excellent et 
digne celuy guy souffre ... (4) Considerer en uelle sorte endure nostre 
Seigneur sa passion, et quel il est en sa peine ... (3 [Considerer] quelles peines 
il a enduré pour nous afin que sentions en nous... ce que Jesus a en luy 
experimenté ... (6) Considerer combien sont griefz les tourments qu'il a 
endurez ...(ï) Mediter ... et m i r  de quel amour il a souffe rt... (8) Penser au fruict 
l u i  nous provient de ceste mort, et certes le fruict est inestimable, et plus ie 
vy' inexcogitable.. . (P322f - 32 7v"). " 

oir Pa W (Dédicace à tres auguste, treschresüenne et tressublime Royne de 
Fiance) : "Pour retirer [les mauvais lecteurs] de la lecture de ne scar luelles 
triquedondaines, ay adjouxté a res Larche de iailiance [pu he en 5 91 ce 
resent livre ... a fin que tous nokes espritz puissent colloquer les meilleures 

geures à lire choses solides, et que tous mays enfans de Dieu scachent le 
Testament de leur Pere." 

6 



32 B. ROUSSEL 

I I  

Rédigeant en prose "française" u n  texte élaboré dans le cli- 
mat créé par les débats tridentins, P. Doré reprend des formes tra- 
ditionnelles de méditation, tout en les remaniant de façon parfois 
complexe. 

Si le volume suit, péricope après péricope, le texte johan- 
nique, il n'est pas une suite d'homélies, et la tradition affleure 
dans l'organisation systématique de la série des chapitres, sans 
que la référence au texte de base soit totalement occultée. Le thème 
du "testament" est analysé et traité de façon quasi exhaustive : 

[I. Le ternps où Jésus notre Père a fait son Testament. 
II. Comment notre Seigneur Jésus Christ nous a appelés ses en- 
fants. - III. Première ordonnance du Testament ... VI et VII. 
Interruption du Testament par St. Thomas et Philip pe... VI11 et IX 
De deux belles promesses faites par Notre Pere en son Testament ... 
XII. Du premier don et legs testamentaires ... XXIX. Comment le 
Testament ... a été signé de son sang. - XXX. Comment le 
Testament a été confirmé et authentifié par sa mort. - X X X i .  
Comment les enfants de Jésus Christ doivent garder son testa- 
ment pour s'en aider ... I 
A la dsférence de l'auditeur d'homélies, le lecteur ouvre son 

livre à des heures et en des lieux qui ne sont pas réglés par la litur- 
gie, et ce, hors de tout contrôle clérical7. Une mise en condition du 
lecteur est donc nécessaire, et elle doit êVre réitérée. 
Conformément à la tradition des "degrés préparatoires", P. Doré 
aide le lecteur à "élire" (choisir) un sujet, à repousser les sollicita- 
tions distrayantes. I1 le rejoint là où il se trouve, en tête de cha- 
pitre, par une anecdote, une image, un "dit" philosophique ou pro- 
verbial, une scène de la vie quotidienne, puis le transporte, 
quelques lignes ou quelques pages plus loin, au contact de 
l'Écriture : l'entrée en méditation peut alors véritablement se 
faire. 

Autre trait "classique", Pierre Doré sollicite concurrem- 
ment la mémoire, l'intellect et l'affectivité de ses lecteurs. A la 
manière de Jean Mombaer il intègre dans l'inventaire des sujets à 
méditer les textes bibliques autant que les "dits" des docteurs ou 

7 Des "circonstances" communes aux catholiques qui méditent d'une part, et 
aux militants du "réveil" évangélique qui lisent la Bible, d'autre part. Elles 
éveillent chez les clercs les mêmes inquiétudes et désirs de guider et  
contrôler. 



LES MÉDITATIONS FRANÇAISES DE P. DORÉ 33 

les "sentences" des saints : son texte n'exclut donc pas citations 
(identifiées ou non) et moments de spéculation8. 

Nous n'analyserons ici ni le lexique, ni la syntaxe de Pierre 
Dorég. L'organisation du texte est rendue complexe par la multi- 
plicité des rôles que s'attribue explicitement l'auteur. A la variété 
des procédés d'écriture répond la diversité de statuts des diverses 
unités de texte : commentaires, confessions, interpellations, té- 
moignages, instructions, anecdotes, exemples.. . Pierre Doré, 
l'auteur, est dans le même temps le gardien et le divulgateur du 
texte biblique qu'il traduit, le doc teur  qui l'explique et 
l'instituteur soucieux de voir son élève accéder à une relative au- 
tonomie. Ce faisant, Doré prend la parole comme expert ou pre- 
mier bénéJciaire de sa contemplation ; parfois il s'associe à son 
lecteur par l'usage de la première personne du pluriel ; il feint en- 
core de s'esquiver, quand il place le "je" des prières terminales sur 
les lèvres du lisant. 

8 Par exemple : 1" lWss : "l'engendrement des apôtres, par Jésus Christ est le 
fait de la Trinité", avec références à Augustin, Thomas d'Aquin : F236v" ; une 
mention des discussions sur le Filioque. 
Deux premières enquétes mériteraient d'être conduites : a) Des comparaisons 
intéressantes seraient à faire entre des éditions originales et des rééditions 
plus tardives dont la page de titre avertit que la langue a été actualisée. b) Des 
études des traductions de textes bibliques par P. Doré. A titre de suggestion, 
nous rapprochons les traductions de Mt 27,6246 dans l'édition de 1534 de La 
saincte Bible en Ft-ancoys par J. Lefèvre d'Eta les (Chambers 1-1'62). La Bible 
Qui est toute la Saincte escripture ... (1535) de5.R. Olivétan (Chambers n"66). 
et dans la version française des Commentaires de Jean Calvin sur  
l'harmonie évangélique (15551, citée d'après Commentaires de Jehan Calvin 
sur le Nouwau Testament Toulouse, Société des Livres Religieux, 1892. T. 1. 
p. 576. P. Doré. (1"317r0) : "[62) Le lendemain qui est apres le jour de la 
preparation, les premiers des prebstres ou princi aux sacrificateurs, et les 
Pharisiens s'assemblérent vers Pilate disans : [&l Seigneur, nous avons 
souvenance que ce seducteur là, quand il vivoit encore, dit : Apres trois jours 
je resusciteray. 1641 Commande donc que le sepulchre soit gardé jusques au  
tiers 'our, que paraventure ses disciples ne viennent, e t  qu'ils ne le 
derobLent. et dient au  peu le, I1 est resuscité des morts, et le dernier erreur 
sera pire que le premier. [6g] Pilate leur dit : Vous en avez la garde, et allez et 
le gardez comme vous scavez. I661 Iceulx donc, s'en allerent et garnirent le 
sepulchre, seellant la pierre avec les gardes. La  dépendance de Doré à 
l'endroit des traductions de Lefèvre et/ou d'olivétan est grande. On note avec 
intérét la traduction de la difficile indication chronologique du v.62, 
semblable à celle de Calvin : Lefèvre et Olivétan restaient très embarrassés : 
"Et l'autre jour suyvant apres la reparation du Sabbat ... / L'autre our qui est 

emprunté à Lefèvre our le premier membre, à Olivétan pour le second, une 
façon d'éclairer le Zcteur : "les premiers des prebstres / ou principaux 
sacrificateurs. ..". Olivétan avait supprimé "paraventure" (v.64 ; Grec : 
"mêpote" ; latin : "ne forte") : P. Doré évite cette "erreur" de traduction. Au 
v.62, P. Doré, à la différence de Lefèvre et Olivétan, place le verbe après les 
su'ets ("s'assemblerent") : la phrase est simple : au v.64, il évite le "disant" de 
Lejévre, et s'accorde avec Olivétan pour préférer (v. 65) : "Vous en avez la garde 
(Olivétan)" à : "Vous avez la g,arde" ; mais il n'innove as comme Calvin le 
fera : "I1 nous souvient (v.63)" ; VOUS avez des ardes : a&z et vous asseurez... 
(v.66)". Ce sont là quelques remiers indices Bun travail non négligeable que 
P. ~oré opère sur la langue française. 

9 

apres le jour de la preparation sabbath ..." Au v.62, Doré use d;' un binôme 



34 B. ROUSSEL 

La méditation, puisqu'elle exige u n  long apprentissage, 
n'abolit pas d'emblée toute méditation cléricale. P. Doré, "maître 
spirituel" n'invite à aucun individualisme : directeur de cons- 
cience, il adresse son lecteur-disciple à l'Eucharistie, comme le 
faisait l'auteur de La méditation ne s'apprend pas ni 
ne se pratique hors l'Église. Quand il légitime son intervention, 
Pierre Doré évoque cependant moins sa cléricature que sa compé- 
tence d'expert en études bibliques et spiritualité, ainsi évoquée 
dans Le College de Sapience (1546) : 

Or est le puis profond de l'escripture saincte, et n'a pas un chacun 
la faculté d'y puiser de l'eaue, faulte de corde ou de cruche : mais 
tout ainsi que les draps estendus SUS le puis prennent quelque 
humidité pour l'exaiation des vapeurs qui s'eslevent du puis : ainsi 
ay ie estendu mon esprit à plain voille sus le bort dudict puis, et y 
est demouree quelque humeur et rousee. laquelle ie te veuk expri- 
mer, et faire sus toy descendre pour ta consolation spirituelle : afin 
que estudies selon ta devise, laquelle est : un qui tousjours dure, 
c'est Dieu congnoistre et aymer ." 
"Jean" l'auteur de l'Évangile est "un notaire fidele que j'[c. à 

d. "moi, p. Dore'] interprete et elucide : car tous ne peuvent tirer le 
noyau de l'escaille, ne la moille qui est au dedans des os, ne 
l'esperit qui est mussé soubz la lettre (Pa iiii v')." Mais l'Esprit di- 
vin, dont P. Doré se dit le ministre, fera que les lecteurs acquer- 
ront une grande sagesse adaptée à leur statut : "Les sept sages Grecs 
sont bestes au prix de vous ; briesvement vous serez passez doc- 
teurs en theologie, et le chancelier qui vous baillera le bonnet doc- 
toral sera le saint Esprit (P 236f')." 

III  

P. Doré "suit" un  texte biblique. Son rapport au texte johan- 
nique éclaire la thématique et le style du livre. 

Thèmes : Doré fait œuvre d'exégète classique, quand il 
montre comment les "mystères" vétéro-testamentaires s'éclairent 
dans le Nouveau Testament, et comment ceux du Nouveau 
Testament s'accomplissent dans la vie du chrétien. 

Les Juifs usent de l'Ancien Testament, les chrétiens du 
Nouveau : 

toutesfois ne sont point divisez entre euh, mais tendent à une 
même fin, qui est rendre l'homme subject à Dieu, et le nouveau est 

10 

11 

V. d"186r0, avec texte latin et traduction de l'hymne : "Se nascens dedit 
ocium..! En sa nativité s'est donné notre compaigne ..." 
Le C o k e  de Sapience, f.3 v". 



LES MÉDITATIONS FRANÇAISES DE P. DO& 35 

l'accomplissement de l'ancien ... En telle sorte a-t-il esté de l'ancien 
testament qui n'a point esté ouvert, ne les mysteres en luy conte- 
nus, revelez & entenduz, iusques a ce que soit mort Jesus nostre 
pere & testateur en la croix ou il a esté attaché pour nous (Pip) .  

I1 ne renonce pas à faire œuvre érudite quand il explique des 

J n  14,6. P. Doré obsewe la présence d'un article dans le texte 
grec : 
ê oùos ... ê aletheia ... ê zoé / Je  suis cette voie là. cette vérité là. 
cettevie là" ... afin que nous entendions que n'est pas toute voye 
commune, ou vérité, ou vie, mais par excelience, ceste la qui passe 
toute autre (52rO). 
Cet article adresse le lecteur à "un cas nouveau et merveil- 
leux" (P55r"). 

textes aussi difficiles que Jn 14.6 ou 14.11. 

Et en usant d'un type d'analogie dont il est coutumier, Doré 
explique comment sur  "cette voie là", "en mourant nous vi- 
vons" : 

La poule echauffe les œufs et fait que ce qui n'a point vie a vie, ainsi 
nous a Nostre Seigneur Jesus Christ sous les ailes de la Croix 
echauffez au feu de son cœur (P54v"). 

Jn14.11 : 
Cette paroile a si grande profundité de sens que plusieurs docteurs 
ont sué et travaillé fort à entendre ce propos, et je ne say s'ilz ont 
bien entendu (P71P). 

Conséquence des décisions tridentines : u n  auteur tel P. 
Doré se sent encouragé - et autorisé - à traduire et expliquer de 
longs passages des textes bibliques, compensant par là les réti- 
cences à mettre la Bible entière entre toutes les mains. 

Ce rapport au texte biblique peut expliquer des chutes de ni- 
veau dans le style de Pierre Doré. En effet, bien des passages de son 
texte risquent d'être appréciés comme autant d'incongruités : 
mais il ne suffit pas de les expliquer par une imitation des pra- 
tiques des prédicateurs populaires, ou par un éventuel manque de 
culture ou d'élégance de P. Doré. C'est à la conséquence d'une déni- 
vellation entre le statut accordé aux textes bibliques et celui de ses 
explications et paraphrases qu'il faut plutôt penser. Rappelons 
fort sommairement que pour Erasme et ses lecteurs protestants, 
l'Écriture est accommodée aux capacités intellectuelles et morales 
des destinataires de la "parolle divine", et son niveau est celui du 
parler quotidien. La communiquer pose seulement, si l'on peut 
dire, des problèmes de traduction d'originaux hébreux et grecs en 



36 B. ROUSSEL 

langue moderne. Pour P. Doré, et nombre de théologiens tradi- 
tionnalistes, il en est autrement : le texte de l'Écriture est lourd de 
"mystères", au point que sa communication sans limite peut 
s'avérer dangereuse. I1 es t  encore e n  at tente  d 'une 
"accommodation". d'une mise à portée adaptée aux lecteurs con- 
temporains. Une piètre image du laïc dans des esprits cléricaux 
expose alors à tomber parfois assez bas dans la réécriture para- 
phrasante, qui veut éviter les symboles et les tournures poétiques, 
et reste, en effet, très "prosaïque". 

Comme le succre mesle avec la noix amere la confit tellement 
qu'elle est trouvée fort doulce, ainsi Jesus Christ doux plus que 
succre ou miel, et plus chault pour le cœur, fait trouver toute amere 
passion doulce à porter & avaller (F219v"). 

[Sur la douleur de Jésus-Christ]. 
I1 avoit esté en croix, comme la femme qui travailloit a enfanter, et 
pour avoir les enfans qu'il portait, on luy a ouvert, non pas le ventre 
(ainsi que quelque fois on fait aux femmes pour sauver leur fruit), 
mais a esté son precieux costé ouvert, pour nous regenerer à vie 
spirituelle (F245P). l2 

La pesée du texte biblique et le projet de vulgarisation con- 
traignent Doré à interrompre, parfois vivement, des embryons 
d'exposés spéculatifs dont le développement nuirait au progrès de 
la méditation. Ainsi l'explication de J n  14.6 conduit-elle à une ci- 
tation d'Augustin : mais u n  arrêt est vite mis à la "haute théologie" 
- bel exemple de style "coupe' ! 

Si cecy est trop hault, pauio minores canamus13 : descendons a 
parler chose plus familiere et proportionnee a la capacité d'un 
chacun (F61P). 

La théologie contribue cependant â l'adoption d'un style et 
dune  rhétorique. Le temps actuel est celui de l'expression méta- 
phorique des thèmes religieux. Et P. Doré accorde une place privi- 
légiée au traitement et au développement des métaphores 
bibliques. A tel point que son discours est organisé sur  trois plans 
qui, parfois, font écran l'un à l'autre : le fil des chapitres 

12 On pouvait déjà lire dans Le Livre des diuins bénkfies (1544) : "Quand ung 
arracheur de dens a tiré beaucoup de dens creuses, il les porte pour 
ostentation, pour monstrer qu'il est habille de son mestier. affin u'on se 
mette plus facilement entre ses mains, ce qu'on fait combien qu'il i c e  mal. 
Pourquoy a plus forte raison, ne nous mettrons avec confiance entre les bras 
de la misericorde de Jesus Christ nostre Saulveur, voyant les belles cures 
qu'il a faictes (p. 145)." 
Une des rares citations classiques de l'ouvrage qui reste sans traduction. 13 



LES MEDITATIONS FRANÇNSES DE P. DO& 37 

johanniques : le traitement systématique du  thème du  
'Testament" : le développement, jusqu'à l'excursus de quelques 
métaphores. 

Bien évidemment, c'est le libellé du titre qui retient d'abord 
l'attention : "...de Jesus Christ nostre Père". La logique du discours 
théologique d'alors ne permettait que difficilement la désigna- 
tion, par voie d'"appropriation". de Jésus-Christ par un titre qui 
identifie ordinairement la première personne de la Trinité chré- 
tienne. Une autre explication paraît préférable. P. Doré ne traite 
pas ici le texte biblique comme le fondement d'un lieu doctrinal, 
et le développement d'une longue méditation autorise un usage 
métaphorique de "Père". J n  13,33 : "FïZioZi / Mes petits enfants". 
"le chant du cigne" de Jésus (f"9vo), est la source de l'ample 
développement de la métaphore. Comme u n  "Père" Jésus  
"prononce" le texte de ce "testament" qui prend réalité dans sa 
mort. Comme une "mère" il engendre ces enfants que sont les 
apôtres : il "engendre" car il nourrit par sa parole, il protège et 
garde, et n'impose que des charges allégées par le don de l'Esprit - 
le commandement d'amour -, et en lui c'est la Trinité qui est à 
l'œuvre (Plor"). Le "Père". Dieu, est "Z'autheur" de l'adoption, le 
Fils en est "Z'exempZaire", le saint Esprit "impose en nous cette 
similitude" (f"14vO). Ceci est de bonne théologie, mais l'image qui 
subsiste est celle du "Père" : 

Je oy icy [Jn 13.301 dire qu'il estoit nuict quand Jesus mon pere a 
fait son dernier sermon a la cene et ordonné son testament (P3rO). 

P. Doré entrelace alors toutes les valeurs du mot "père". à 
partir de la mise en scène initiale de Jésus qui. avant sa mort, 
"lègue" en testament son commandement d'amour à des disciples- 
enfants. En quelques lignes, sont convoquées parfois les figures 
de Dieu, "le Père de Jésus-Christ", de Jésus "notre Père", du "Père" 
Pierre Doré, et du "père de famille" dont l'évocation permet 
d'amorcer ou de conclure simplement des propos plus denses. 

Comme à l'abri de cette première métaphore dont il fait u n  
usage continu, P. Doré, répondant à des suggestions du texte, en 
développe fort longuement d'autres d'origine biblique. Ainsi celle 
de "la vigne" appelle-t-elle une suite de traits empruntés à une des- 
cription des travaux des vignerons : un passage à l'allégorie con- 
duit à citer et exploiter le Cantique des Cantiques avant d'évoquer 
le thème iconographique du "pressoir mystique" (f" 135v" ss). Cette 
ample utilisation des métaphores me paraît caractéristique de 
l'écriture des méditations en prose. 



38 B. ROUSSEL 

IV 

L'importance attribuée aux métaphores et la brusque inter- 
ruption de leur développement relèvent d'une manière d'écrire qui 
renvoie à la technique et à la fonction de la méditation. 

Le texte biblique, "miroir" de la assion première que Jésus 

qui entre en méditation, au delà de l'exercice de lecture : le goût, 
car méditer la passion, c'est "la refection de la pensee en doulceur 
merveilleuse : ... là elle mange la raye avec le miel, là elle boit son 
vin avec son laict. Brief, mediter Jesus et iceluy crucifié. est veri- 
tablement manger du fruict de vie, et de la manne cachée estre re- 
fectionné, de laquelle le goust nul ne congnoist. sinon. celuy qui en 
prend (P32 Ir")" : le tact, car il s'agit de tenir "un vaisseau apparant 
triste et mai plaisant ou est contenu la tresdouce et precieuse li- 
queur d u n  v r a ~  aymant" (P32 lv"] : la vue.. .de "la charité qui est la 
vraie dorure de la vaisselle du Roy (18) : l'odorat ... qui apprécie 
"l'odeur du bon vin et des liqueurs spirituelles (46v0)." L'ouïe sur- 
tout est sollicitée. Le texte est en effet très fréquemment inter- 
rompu et découpé par des soupirs et des éructation,s introduites 
par un "ô" exclamatif : "ô Dieu.. . : ... ô bon Jesus.. . : ..,ô bon catho- 
lique.. .". 

Arrachement momentané au temps présent et élévation au 
dessus des plaisirs mondains, la méditation est bien. u n  moment 
d'annonce - parfois impatiente - du temps où il n'y aura plus à 
écrire car "toute ceste science umbratique et cachee en proverbes 
finera (P259r") : 

de Nazareth souffrit de tous ses sens P4 , sollicite les sens de celui 

O Dieu, quand illuminerez-vous toutes mes tenebres par la splen- 
deur de lumiere eternelle ... O que les compas de l'horologe de ma 
vie sont tardifz. Sonnez horologe, sonnez l'heure, car trop me tarde 
que je me suis en saisins de cette joye consumée. (f'163r"). 

L'expression métaphorique en dit le pressentiment. La typo- 
graphie annonce aussi hic et nunc l'abolition à venir de la média- 
tion de l'écrit, un  thème présent dans des ouvrages traditionnels 
d'initiation à la méditation. Ces interruptions, souvent par des 
exclamations, permettent de distribuer la parole et d'attribuer des 
discours successifs à Dieu, à Jésus, au lecteur : elles suspendent 
aussi tout discours pour un temps. Elles sont également les traces 
des pratiques monastiques de la lecture à mi-voix qui permettent 

14 A "la sixieme porte" de la méditation, le lecteur peut considérer combien 
Jésus a souffert "en tous ses sens corporels" : 'Leue, ouye, goust. odorement, 
touchement", puis "en son ame", "en tout son corps", enfin "en sa renommée" 
(f326f -V). 



LES MÉDITATIONS FRANÇAISES DE P. DOW 39 

à un "colloque" de s'instaurer, plus animé que le seul dialogue de 
l'âme croyante avec son Dieu. 

I1 est une autre façon de rendre attentif par l'écriture à la va- 
leur eschatologique de la méditation. L'écriture en prose peut en 
effet être abandonnée pour laisser place à des fragments plus ou 
moins longs d'expressions rythmées - des proverbes - ou quasi- 
ment poétiques. Ainsi le rapport "raisonnable" du lecteur au texte 
se dissout-il dans l'expression d'une émotion et d'une expérience 
indicibles, ou presque. Nombreux sont les proverbes qui introdui- 
sent, ou plus fréquemment, concluent un passage : 

- Amour est chose pleine de soupecon (P16rO). 
- Qui m'ayme me suyve (P27vO). 
- Or n'y a-t-il plaisir que d'aymer (P29rO). 
- La marque du vray amour n'est pas la larme à l'œil (F981rO). 
- I1 n'est amy que Dieu (P88rO). 
- Le don nourrit la flambe de dilection (P154v"). 
- O chrestiens. regardez vostre sang, si le bon sang ne peult 

mentir, pourquoy n'y a il autre amour en vous (P17W). 
- Lamour est chaste qui quiert cil qu'il ayme (P177rO). 

Plus poétique le quatrain (une citation ?) : 

Ne t'aymer m'est trop amer, 
Taymer m'est plus doux que tout, 
Taymer m'est un paradis, 
Ne t'aymer m'est un enfer. (P67vO). 

Par là, l'auteur prépare le lecteur à interrompre sa lecture, à 
laisser tomber de ses mains son livre, pour goûter à l'expérience 
terminale, évoquée en termes d'assurance et de joie. Elle surgit 
quand le lecteur discerne "en amont" du texte une réalité "non tex- 
tuelle", car : 

[Jesus Christ est] le beau livre escript en peau virginalle, en la gar- 
derobe de Dieu, qui est le ventre virginal de Mane, par les doigts 
tressubtilz du Saint Esprit15. 

I1 est celui auquel conviennent tous les noms divins : 

"Adonay, Sabaoth, Sadday, Athanatos, Ischuros, Jehova.. . (P322rO)". 

15 Le Collège de Sapience, P36r"-va. L'auteur poursuit : "...Le pere a dicté ce que 
est escript au livre... Ce livre en sa passion a este correct, ou pour mieulx dire, 
corrigé. Comme disoit Pilate de nostre Seigneur : Corripiam ergo iilum & 
dimittam I Luc 23,223. Item ce livra a esté en sa flagellation rasé et poly, 
ponctué en ses playes, illuminé en son sang qu'il a espandu, mis sur le 
pulpitre de la croix, relié et reparé en sa resurrection." 



40 B. ROUSSEL 

Nostre Seigneur ... n'est pas de grosse complexion, comme gens 
rustiques qui ont les nerfs durs, ains de delicate nature et tendre, 
né d'une jeune pucelle, & formé du Saint Esperit. en son ventre vir- 
ginal. (P323V). 

L'enjeu de la méditation, et son succès, c'est l'union à Dieu, 
rendue possible par l'Incarnation : 

Jesus Christ nostre Pere a son testament auquel avons a luy al- 
liance et confederation perpetuelle, en signe de quoy a confederé et 
conjoinct nostre nature à la nature divine en l'incarnation, par in- 
dissoluble accord et alliance (î"2981-O). 

La méditation prépare à devenir acteur de l'histoire de la 
Passion : 

[Jésus] a tout seul esté au pressouer de la Croix, delaissé de tous à 
son besoing. car ainsi se voulait seul se montrer autiieur de nostre 
salut. Vray est que pres de la croix estoit la benoiste vierge et mere, 
ou avec elle nous convient tenir par cete contemplation de sa mort, 
compassion & invitation. (fb321v"). 

P. Doré conjoint ici une ferme "théologie de la croix", chris- 
tocentrique, a la dévotion pour Marie, type des croyants. 

V 

. Pour conclure : quelques autres observations et suggestions. 

i. Pierre Doré n'a donc pas fait que multiplier "les bizarre- 
ries". I1 convient d'être attentif à l'intérêt de son ample production 
française, en un temps où en matière de littérature de spiritualité, 
on éditait des traductions de la Vita Christi de l'imitation. et de 
rares textes contemporains signés ou anonymes, tels La Fontaine 
de LYie'6. 

ii. Pierre Doré maintient la spécificité de la méditation. Elle 
a une autre fin que de préparer aux rites pénitentiels ou eucharis- 
tiques, qu'il peut évoquer. La méditation ne contredit pas les pra- 
tiques ecclésiastiques, elle en est comme un accompagnement pa- 
rallèle. Ici c'est la "mémoire" qui est la plus sollicitée : les sacre- 
ments figurent et réitèrent au présent, et donnent opere operato ce 
qui n'est offert que conditionnellement au terme du trajet mé- 
ditatif. 

16 Consulter les listes "annuelles" établies par J. Dagens (v. note 1). en veillant à 
leur actualisation. 



LES MÉDITATIONS FRANÇAISES DE P. DOF2É 41 

C'est un escarboucle et un charbon de feu, que ceste mort en croix, 
endurée par effusion de tout son sang, lequel brusle et ard le foyer 
de nostre cœur, et ne cesse y allumer le feu d'amour et devotion ... 
C'est un fort bastillon contre les assaults de tentation de 
l'ennemy ... Oultre conforte l'homme ceste souvenance de la mort de 
Nostre Seigneur, pour entreprendre choses vertueuses et les par- 
faire. (F31W-32W). 
Mille autres fruicts. qui sont innombrables, nous apporte ceste 
memoire. conservée au tombeau de nostre cœur, de la passion de 
nostre Redempteur. (f"32W). 

iii. Le contexte tridentin explique et la décision de rédiger 
un  tel volume, et la place qui y est accordée à la polémique : la vie 
spirituelle est un combat, intérieur et social, et ce d'autant plus 
qu'elle est menée au contact de l'Écriture, disputée aux Juifs et aux 
protestants. 

Trait permanent, l'anti-judaïsme d'un auteur chrétien du 
XVIe siècle : 

[A propos de J n  14,271 : Les hommes font la guerre, [Jesus] donne la 
paix / Les Juif2 font corneguerre, et [Jesus] est cornepaix (F120r"). 
[A propos de J n  171 : Si quelqu'un se leve icy, tenant le party des 
Juifi, et dit eulx n'avoir péché si griesvement, ou que sont à excu- 
ser... J e  lui respond que son objection est nulle, car à ses parolles 
et à ses œuvres, on devoit croire qu'il etoit Dieu (F212vO). 

Un thème susceptible de "récupération pastorale" 

Les Juifi sont inexcusables d'avoir premierement rejetté l'ancien 
testament de Dieu ... Ils ont aussi rejeté le second testament ... Mais 
nostre péché est plus grand, qui croyons Jesus Christ estre Filz de 
Dieu, et le contemnons (ibidl. 

I1 faut aussi dénoncer les protestants, ces "mullotz et cha- 
ranssons qui la portion de viande des estudiants et escolliers de 
Jesus travaillent à dérober, qui est la parolle de Dieu et escripture 
saincte (,76vO).'' Leur abus de l'Écriture conduit à bien d'autres er- 
reurs : 

Les Lutheriens et faulx antechrists, suscitateurs de l'eresie de 
Vigilance, ... dogmatizent les saincts en paradis ne prier point pour 
nous (F83rO). 
Le symbole et indice de paix Chrestienne est le sainct baiser des 
fideles à la messe, d'ancienneté ordonné : laquelle veulent abolir 
malheureux sacramentaires, pour oster la paix de l'église (P126vO). 



42 B. ROUSSEL 

[A propos de J n  171. Par ceste longue oraison sont confutez ces 
tripes grasses et ventres paresseux, et Epicuriens lutheriens, qui 
ayment long disner et courte oraison, blasmans les heures cano- 
niales. comme superflues ou trop longues. Corrigent maintenant 
leur mai parler, quand voyent nostre Seigneur estre long en orai- 
son (P263r"). 

iv. Les lieux communs et les emprunts à la tradition sont 
fréquents, qu'il s'agisse de la méthode elle-même, ou de la descrip- 
tion des fruits de la méditation. Elle provoque des ruptures dans 
la conduite et un  retrait éthique, thèmes familiers pour u n  
"régulier". 

Ceci, dès l'ouverture de la "sainte" Ecriture : 

Le lieu ou nous sommes entrez a present est plus sanctifié beau- 
coup [que le buysson ardent ou Dieu s'apparut a Moyse]. C'est ledit 
Cenacle ou nous voulons ouyr les sainctes & saines paroles de la 
bouche du filz de Dieu, & le testament de nostre pere Jesus Christ. 
Pourtant nous convient-il deschausser spirituellement ... en nous 
depouillant de toutes evagations de pensees pour mieuix entendre 
les parolles de nostre Pere tant amyables & profitables (F9rO). 

Et bien entendu dans le cours et au terme de la méditation : 

Brief, mediter Jesus et iceluy crucifié, est ventablement manger du 
fruict de vie. et de la manne cachée estre refectionné. de laquelle le 
goust nul ne congnoist, sinon celuy qui en prend ... Qui en veult 
gouster et assavourer que c'est, et esprouver si je dy way, ou non, 
rescinde de soy toute vaine consolation et delectation : car il n'est 
pas decent, que celuy qui veult rememorer la douleur de nostre 
Saulveur Jesus Christ, qu'en parolles joyeuses, riz et dissolution de 
la chair se laisse abandonner, ains fault rejetter loing toute vaine 
consolation, si en la croix on desire, et veult à jamais se glorifier 
(F32 if'). 

Si l'on veut faire l'expérience qui atteste la crédibilité du 
"maître spirituel". il faut se garder de "courir par les pays comme 
Dina [cf. G n  341 pour veoir des curiositez mondaines et femmes 
d'etranges regions.. . de peur que ... ne soyez corrompus.. . Venez à ce 
Theatre et porte admirable, mettez donc avec le petit lappin vostre 
nid en la pierre qui est Jesus  Christ, ainsi que la colombe 
(f"324v0)." 

v. P. Doré envisage enfin un échec possible du "méditant". 
D'une part en effet le choix de l'expression - la prose française - et 
la pédagogie de l'exposé disent la volonté de mettre la méditation 



LES MEDITATIONS FRANÇAISES DE P. DO& 43 

à la portée de tous. D'autre part la méthode et les objectifs parais- 
sent provoquer une séparation entre ceux qui parviennent à 
s'élever - les clercs - et les laïcs qui restent à terre dans le sein de 
l'Église. P. Doré le laisse pressentir dans la prière qui clôt le livre. 

O douix Seigneur, aydez-moi que je monte en la palme de vostre 
croix pour appréhender les fruicts qui y sont. 
Si je ne puy y monter, au moins je me tiendrai au pied de l'arbre et 
avec l'espouse reposeray a l'ombre afin que je recueille le fruict qui 
en tombera.. . (F'327vO). 

La méditation est, a-t-on dit, comme une échelle. Elle est 
donc un exercice dangereux et des chutes sont à craindre. Deux di- 
rections d'enquêtes historiques et sociologiques sur  "la médita- 
tion en prose" paraissent devoir dès lors être suivies, en même 
temps que d'autres, plus familières : l'une conduit aux auteurs de 
livres de méditation [comment la décision d'écrire u n  recueil de 
méditations est-elle prise, par qui, pour qui ?) ; l'autre aux publics 
que l'on cherche à atteindre (n'est-il pas double, avec d'une part 
celles et ceux qui peuvent s'adonner à de tels exercices, et d'autre 
part celles et ceux qui doivent se contenter des offices liturgiques, 
du chant des Psaumes, de l'audition des sermons et d'une pasto- 
rale autoritaire et communautaire ?). La méditation convient-elle 
à tous ? A-t-elle valeur de "substitut" ou de "complément" ? En 
Pierre Doré, la conviction de l'expert n'efface pas les incertitudes 
du "pasteur" ; au moins l'ambition qu'il affiche au départ fait-elle 
qu'il contribue, à côté de quelques autres théologiens et traduc- 
teurs de la Bible, à "l'illustration'' de la langue française. 

Bernard ROUSSEL 



44 F. LECERCLE 

G. Nadai, Adnotationes et meditationes in Evangelia (1594), 
B. Vat., "Sanatur sems Centurionis" ( a i ,  27) 



IMAGE ET MkDITATION 

Sur quelques recueils de méditations illustrés 
de la fin du XVIe siècie 

On sait que. dans la tradition iconophile. depuis saint 
Bonaventure, les images ont essentiellement trois fonctions : 
d'enseignement, de mémoire et d'incitation à la dévotion. Elles 
tiennent la dernière de i'emprise plus immédiate et plus forte que 
la vue a sur  les affects - notamment par rapport à la parole. I1 
n'est pas étonnant, par conséquent, que la méditation ait souvent 
entretenu des liens étroits avec les simulacres : une des formes 
privilégiées d'exercice de la dévotion ne pouvait ignorer u n  a m -  
liaire si prompt à émouvoir les passions. De fait, on a très souvent 
souligné l'importance de la vision, en particulier dans la dévotion 
du Moyen-Âge tardif'. Mais  il serait faux de croire, comme on est 
trop enclin à le faire, que la méditation fait bon ménage avec les 
simulacres. Elle noue avec eux un rapport paradoxal, qui est tout 
à la fois d'étayage et d'exclusion. On pourrait même dire que la 
méditation répudie l'image dans le temps même où elle la 
convoque : si elle se fonde effectivement sur la vision, c'est le plus 
souvent sur une représentation purement intérieure, comme si la 
présence physique d'un tableau ne pouvait que distraire 
l'attention du dévot. Les célèbres Méditations de la Passion d u .  
pseudo-Bonaventure sont très significatives de cette résorption du 
visible : 

Regarde un peu par pitié avec un œil de compassion. Regarde, je te 
prie, ô dévot contemplatif, et contemple avec admiration quelle ex- 
trême douleur il sentit en l'élévation et remuement de sa croix. 
considère comment, par la pesanteur de son corps matériel, les 
parties de ses pieds et mains s'élargirent, de telle sorte que peu 
s'en fallut qu'ils ne s'écartelassent et divisassent. Vois et considère 
en outre ton doux Jésus tout nu, sanglant, cloué sur une croix, col- 
loqué entre deux larrons, abreuvé de vin mêlé avec du myrrhe. 
Regarde comme de son cows précieux découle une fontaine de 
sang et l'avise blessé de toutes parts, n'ayant aucune place sur lui 
exempte de mal et de douleur2. 

1 

2 

On a beaucoup écrit sur cette question. Voir, . ex., M. W a n d a &  Painting 
and experience in XVth-century Italy, Pelican el.,  1972. 
"Méditation sur l'élévation de la croix et sur les sept flammes d'amour qui 
sortirent de la fournaise de l'amoureux Jesus gisant sur la croix", p. 262-263 
in Les méditations de S. Bonaventure sur la Passion de Nosb-e Seigneur Jesus 
Christ translaté d'italien par M. François Gilbert de la Brosse, Lyon, 1616 
(cette traduction a été faite sur le traduction italienne Le devote meditatione 
sopra la passione del Nostro Signore cavate et fundate originalmente sopra 
Sancto Bonawntura, selon le titre de I'éd. de Venise, 1489. 



46 F. LECERCLE 

Assurément, le pathétique est fortement accusé par la vi- 
sion des plaies béantes, et les injonctions à voir ponctuent les 
moments forts, faisant de la contemplation mentale le point no- 
dal de la méditation, et comme son acte même. Mais  la vision est 
ici réduite à sa face intellectuelle, car la méditation n'a que faire, 
finalement, d'un simulacre tangible : les dévots ont eu sous les 
yeux assez d'images sanglantes pour que les détails fournis par le 
texte évoquent immédiatement des impressions sensibles. Le dé- 
roulement lancinant de la méditation démontre donc paradoxa- 
lement l'importance du visuel et son détachement du visible. 
Dans les méditations de la f in  du Moyen-Âge, l'image n'exerce ses 
bienfaits qu'épurée en vision intérieure, afin que les accidents de 
la matière ne risquent pas de troubler l'oblation de foi. D'une cer- 
taine façon, en réduisant ainsi le visible en image mentale, la 
méditation suit la logique même de l'image telle qu'elle a été éla- 
borée par les théologiens : elle reproduit le mouvement de la 
translatio par lequel le simulacre est censé s'effacer pour per- 
mettre au dévot d'accéder directement au prototype immatériel3. 

L'insertion d'illustrations dans les recueils de méditations 
ne va pas sans provoquer des bouleversements : elle impiique une 
confrontation de l'image et du texte bien Wérente de cette sourde 
imprégnation visuelle où la méditation trouvait son envol, bien 
différente, également, des autres formes d'illustration. car c'est la 
dévotion qui entre en jeu et non plus seulement le didactisme. 

Les recueils de méditations illustrés se multiplient dans les 
dernières années du XVIe siècle, c'est-à-dire à une époque où les 
grandes crises iconoclastes sont révolues, où la polémique se 
poursuit sous forme de joutes  oratoires plutôt que 
d'affrontements physiques. Ce n'est pas indifférent, car ces édi- 
tions entrent tout à fait dans la stratégie de la Contre-Réforme. 
Rome, passant de la défensive à l'offensive, lance de grandes cam- 
pagnes de promotion des images vénérées par les foules, et cette 
littérature participe, à sa manière, à l'entreprise : elle est la face 
imprimée de ces grands rites collectifs. 

De fait, la méditation illustrée est un  instrument approprié 
pour cette nouvelle propagande iconophile puisque, flanquée d'un 
texte. l'image se retrouve à l'abri des accusations qui la faisaient 
complice des erreurs qu'elle suscitait. Certes, dans cette associa- 
tion, l'image perd une partie de sa  définition : étroitement liée au 
texte, elle ne peut plus passer pour le "livre des illettrés". Mais elle 
trouve une légitimité nouvelle en appliquant à la lettre le conseil 

3 Sur la translatw ad rototypum fondée sur une interprétation abusive d'un 
texte de saint Bas&, voir mon article "Des-yeux pour ne point voir", à 
paraître dans les actes du colloque Lidolatrie (Ecole du Louvre, avril 1989). 



IMAGE Or MÉDITATION 47 

donné par certains iconophiles modérés : ajouter, pour prévenir 
les malentendus, un  garde-fou langagier. I1 n'est plus besoin de 
charger les prêtres d'expliquer les fresques des églises, le recueil 
de méditations illustré se charge de fournir l'image avec son mode 
d'emploi. En réunissant, par une redondance concertée, les deux 
instruments didactiques, il fournit a 1'Eglise l'une de ces armes 
dont elle a tant besoin. 

Car l'image n'est pas seulement un instrument de foi ; Ca- 
pable d'enflammer le zèle des foules, c'est aussi un admirable outil 
de propagande. Sur ce terrain, les Catholiques ont pris du retard 
et, la période des grands troubles étant désormais close, il est 
temps de le rattraper. Tournés vers le monde, les Jésuites s'y em- 
ploient, et il est logique qu'ils s'occupent de méditations illustrées 
: elles sont un bon moyen d'atteindre les laïques. Du reste, ils ne 
sont pas seuls à être touchés des vertus médiatiques de l'image. 
Même certains Calvinistes en ont pris conscience - et des plus in- 
fluents : Théodore de Bèze met en préface à ses célèbres Icones un 
étonnant discours iconophile qui transpose - dans un contexte, il 
est vrai, laïque - un certain nombre d'arguments catholiques ty- 
piques4. Un tel revirement marquerait un  indéniable "triomphe 
médiatique" de l'image, si celui-ci n'était, en quelque sorte, miné 
de l'intérieur. 

Le succès des méditations illustrées est, en effet, loin de con- 
sacrer un  triomphe définitif et inéluctable du Liber idiotarum. car 
la vieille condescendance que les humanistes, même amateurs 
d'art, ont presque toujours éprouvée pour le "iivre des idiots", est 
loin d'être vaincue. Les auteurs de méditations illustrées ont beau 
vanter, dans leurs préfaces, la beauté des gravures qu'ils ont 
commandées à grand prix, et l'aide irremplaçable qu'elles appor- 
teront au lecteur, ces discours sont en grande partie à prendre 
pour de simples arguments publicitaires. Car la pratique de 
l'édition dément cet enthousiasme. Les mêmes recueils sont sou- 
vent publiés avec ou sans gravures. Après avoir annoncé que 
l'image est un point de départ indispensable, on offre, pour les 
bourses modestes, des versions sans illustrations. Ce n'est pas 
qu'on ne croie pas effectivement aux mérites de i'image. mais on 

4 T. de Bèze. Icones, id est Verae Imagines vtronun doctrina sfmul et ietate 
illustriurn, Genève, 1580, trad. k. Les vrais pourtraits des hommes &sires 
en iété et doctrine, Genève, 158 1.  L'a ologie des images "ldques" est dans la 
ddcace  non paginée à Jacques VI JEcosse. On y retrouve l'incitation à la 
dévotion et le sermon muet : ... en lisant les livres de tels personnages, et 
surtout jetant les yeux sur leurs effigies, je suis autant esmeu et pousse aussi 
vivement en sainctes pensées que si je les voyais encore preschans, 
admonestans et reprenans leurs auditeurs." Cette collection de portraits des 
grands réformateurs et de leurs précurseurs a permis aux pamphlétaires 
catholiques de broder sur le thème de l'iconoclaste idolâtre, qui n'abat les 
images des saints que pour mettre les siennes a leur place. 



48 F. LECERCLE 

n'y croit pas assez pour refuser de faire paraître des éditions 
moins coûteuses5. L'aspect commercial de l'affaire - qui joue si 
souvent au bénéfice des gravures, considérées comme un  bon ar- 
gument de vente - peut également jouer contre elles : les éditions 
illustrées peuvent aussi décourager les bourses plus modestes. Le 
"iivre des simples" devient un  "livre des riches". Ce que confirme 
la publication séparée de recueils des gravures : ces images cou- 
pées de leur texte quittent le strict domaine de la dévotion pour 
entrer dans celui de l'art - elles sont destinées aux collection- 
neurs. Rien de plus naturel, du reste. puisque elle sont., le plus sou- 
vent, dues à des maîtres : les Galle et les Wierix. 

La situation est donc particulièrement instable et para- 
doxale. Les méditations illustrées entendent promouvoir l'image 
dans son emploi le plus contesté (contribuer à l'acte de foi, en ce 
qu'il a de plus intime - ce que leur refusent les Calvinistes, et 
même les Luthériens). Mais, au moment où elles cherchent à 
accréditer la vertu la plus noble de l'image, elles témoignent de la 
fragilité d'un médium sensible à des facteurs très conjoncturels 
comme le coût de production. I1 faut croire que le statut de l'image 
est essentiellement précaire, puisque l'affirmation théorique et 
solennelle de son indispensable utilité ne résiste pas à des néces- 
sités toutes pratiques. I1 serait néanmoins erroné de conclure de 
ces contradictions que ces méditations illustrées sont u n  simple 
effet de mode, une catégorie d'illustration comme les autres. Dans 
le domaine de la dévotion, le recours aux images ne saurait être 
innocent : les querelles ont été trop vives pour ne pas conférer à 
ces gravures une importance particulière, qu'attestent plusieurs 
innovations, théoriques aussi bien que pratiques. 

I1 peut paraître étonnant d'accorder des implications théo- 
riques à ces recueils de méditations illustrés, puisqu'ils relèvent 
avant tout de la pratique. On insère des gravures pour aider la mé- 
ditation, et, dans ce rapport, l'image est en position ancillaire : 
elle se contente d'apporter son appui à la méditation. Mais, d'un 
autre point de vue. le rapport peut sembler strictement inverse : la 
méditation donne à l'image sa caution. Et c'est là que le recueil 
acquiert une portée pleinement théorique : il vole au secours des 
images en donnant une preuve tangible de leur efficacité. il est une 
réponse concrète aux attaques des iconomaques. I1 fournit au dis- 
cours abstrait des théologiens u n  complément indispensable - le 
versant concret, in situ, de la théorie. Les préfaces confirment 

5 C'est le cas de tous les recueils de méditations dévotes de Luca Rnelli (voir 
infra, n.7). c'était déjà celui des Emblèmes à leurs débuts, mais la situation 
est différente : pour les méditations, ce sont des raisons pécuniaires qui 
poussent à se passer d'illustration. 



IMAGE ET MÉDITATION 49 

largement cette visée, en poursuivant, dans la pratique, l'apologie 
engagée dans les débats théologiques. Et cette "défense et illustra- 
tion" de l'image ne se contente pas de l'affirmation de principe que 
les images sont utiles : ces préfaces apportent leur contribution à 
la théorie de cette utilité. 

Tout au long du siècle, les théologiens catholiques ont été 
soucieux de développer la théorie des fonctions de l'image, en 
dressant des listes aussi longues que possible : non pas seulement 
les trois usages canoniques (instruction, mémoire et dévotion) 
mais u n  véritable catalogue capable de contrer la longue litanie 
des abus et des crimes entonnée par les iconomaques. Malgré 
toute leur ingéniosité, il restait encore de nouvelles fonctions à 
découvrir, car les préfaces des recueils de méditations en élabo- 
rent d'inédites - et en particulier ce qu'on pourrait appeler la 
"fonction apéritive". I l s  donnent pour vocation à l'image de 
mettre le dévot en condition, de le plonger dans l'état d'esprit ap- 
proprié. Ce qui revient, on va le voir, à affiner l'analyse de 
l'incitation à la dévotion. Cette fécondité théorique n'a, du reste, 
rien de surprenant : en appariant texte et gravure, les auteurs ont 
une vue plus concrète et une perceptions plus fine des choses que 
les théologiens, qui tranchaient volontiers en fonction de postu- 
lats et de sentences6. Mais cette approche plus concrète masque 
souvent la portée théorique de leurs propos : les innovations se 
font à mots couverts, par des remarques apparemment anodines; 

Ainsi Luca Pinelli, dans la préface de ses Méditations très 
dévotes sur la vie de la très Sainte Vierge Marie  mère de Dieu, auec 
ses images et également i'histoire de sa vie. vante des gravures 
destinées à "rendre les personnes plus recueillies et attentives à la 
rnéditati~n"~. Voilà une réponse circonstanciée aux iconomaques 
qui reprochent au simulacre de détourner les fidèles du culte in 
spiritu et ueritate. L'image ici prépare l'acte de foi, en produisant 
la conversion d'esprit que celui-ci suppose. Loin d'engluer dans le 
sensible, elle permet au dévot de s'abstraire de l'univers qui 
l'entoure et de pénétrer, par les yeux, dans le monde de l'esprit. La 
fonction traditionnelle de l'incitation à la dévotion est déplacée 
et précisée : l'image occupe une phase préalable, elle devient une 

6 Ainsi du lieu commun magis movent visa quam audita, qui affirme 
l'emprise lus grande de l'image sur les affects, il est tiré d'un passage de l'Art 
&@tique chorace. v. 180-82 : 
Segnius inritant animos demissa per aurem 
quam uae sunt ocuiis suùjectafilibus et quae 
ipse s%i traciiî spectator. 
Meditationi divotissime sopra la vita della Sarratissima Vergine Mana 
rnadre di DW. con le sue lmagini et con l'historia m o r a  della sua vita, 
Brescia, 1606, " Al christiano e dimto lettore", p. 9. La préface est datée de 
1593. l'ouvrage a paru plusieurs fois, avec ou sans illustration. comme la 
plupart des nombreux autres recueils de méditations dévotes de l'auteur (voir 
Sommernogel). 

7 



50 F. LECERCLE 

sorte de propédeutique mentale à la méditation. Et ce que les ico- 
nomaques dénoncent comme détournement et avilissement (de 
l'immatériel dans le charnel) n'est qu'un artifice préparatoire : 
l'image force l'attention, détache l'esprit de ce qui l'entoure et lui 
permet de se déprendre du monde d'ici bas. Ce qui ne va pas sans 
une subtile forme de dévaluation : l'image est extérieure à 
l'exercice même de la foi, cantonnée dans une phase prépara- 
toires. 

Les méditations illustrées introduisent donc u n  élément 
nouveau : l'image a la propriété de forcer l'attention, de retenir le 
lecteur et de l'entraîner. Elle relève, en quelque sorte, d'une 
captatio benevokntiae. I1 est assez facile de comprendre pourquoi 
cette nouvelle fonction apparaît assez tard, par quel mécanisme, 
et pourquoi eiie ne reçoit pas un "nom" canonique. 

L'illustration dévote prend donc conscience d'une fonction 
que, dans le jargon des publicitaires modernes, on appelle 
"l'accroche". La chose est tout à fait naturelle. Elle traduit une réa- 
lité très crue, dont les éditeurs sont tout à fait conscitmts : l'image 
attire le public - et fait vendre. Toute commerciale qu'elle soit, 
cette logique est transposable en termes de dévotion : l'attrait que 
le public éprouve pour les gravures peut être employé à des fins 
d'édification, car la propriété qu'a l'image de retenir l'attention 
peut faire d'elle un admirable piège à conversion. Le lecteur mon- 
dain, ouvrant le livre de méditations comme un  livre d'images, 
sera séduit à la dévotion, oubliant ses premières motivations fri- 
voles pour se laisser entraîner dans un exercice de foi. 

On comprend pourquoi cette fonction ne reçoit pas un  nom 
spécifique. Elle se présente comme un  préalable à la vieille incita- 
tion à la dévotion, mais limitée à son amorce : l'opération de sé- 
duction qui prélude à l'entraînement dans la dévotion. En réalité, 
il y aura bien quelques théologiens catholiques pour aborder ces 
questions, mais en réponse à la thèse protestante du retour à 
l'idolâtrie païenne. Les images sont en effet, reconnaîtront cer- 
tains, une concession apparente au paganisme : on a eu. dans les 
premiers temps de l'Église, recours à des simulacres formellement 
analogues aux idoles, précisément pour séduire les idolâtres et les 
amener à la vraie foi. L'image est l'instrument d'une seduction à la 
vérité. Cette théorie ne devient vraiment acceptable! qu'en plein 

8 Ce nouveau dispositif confirme le mécanisme de la translatio : comme le 
simulacre est destiné à s'effacer de lui-même devant le colloque spirituel 
entre le dévot et le saint, l'im e ne fait que préluder à la méditation. Ce ue 
confirme la ratique de Pinzi,  où la méditation i nore avec superbeqes 
images - et Fon comprend que l'édition puisse au tesoin d e  dispenser de 
gravure. 



IMAGE ET MÉDITATION 51 

XVIIe siècle quand les querelles sont apaiséesg. A la fin du XVie 
siècle, elles sont encore trop vives pour que les Catholiques puis- 
sent penser l'image en termes de séduction et de détournement. 
Voilà une fonction que l'on peut décrire, mais sans lui donner de 
nom trop précis, de peur de fournir des armes à l'adversaire. I1 
n'est pas encore temps de donner un visage positif à la séduction : 
même la beauté plastique des images n'est pas (on va le voir) à 
l'abri de tout reproche - il ne saurait donc être question de penser 
le détournement comme une stratégie légitime. 

La réflexion théorique opère donc des progrès inattendus : 
apparaissent, dans les préfaces, des choses qu'il ne ferait pas bon 
de penser trop clairement. On s'autorise là des considérations 
pratiques qui ont une portée théorique inavouable ailleurs. I1 ne 
faut pas pour autant surestimer cet apport théorique. Les innova- 
tions majeures tiennent à la pratique, à la confrontation de 
l'image et du texte : elle permet de prendre une conscience plus ai- 
guë des relations entre le visuel et le verbal dans l'exercice même 
de la dévotion. I1 n'est plus seulement question d'un vague rapport 
de paraphrase, comme il était pratiqué depuis les Biblia paupe- 
m, mais d'un rapport dynamique, d'étayage mutuel et de renvoi. 

Assurément, les tentatives sont très différentes d'un recueil 
à l'autre. J e  me contenterai d'un exemple, dans le recueil le plus 
novateur à cet égard, les Méditations sur les Évangiles du Père 
Nadal'O. Cette impressionnante entreprise éditoriale a souvent 
attiré l'attention, pour la qualité de ses gravures et pour le soin 
apporté à la réaiisation de ce qui est indubitablement l'un des plus 
beaux livres illustrés du siècle. La préface de Ximenez insiste sur 
les sacrifices et les efforts qu'a demandés l'illustration, et le topos 
paraît, en ce cas, particulièrement justifié, même si, comme pour 
bien d'autres recueils, une telle sollicitude n'a nullement empêché 
de publier parallèlement une édition sans gravures. 

9 Cette théorie reçoit même l'aval de la papauté : on la trouve dans la Roma 
sottoterranea d'A. Bosio ubliée. après la mort de l'auteur, par les presses 
ontificales en i 6 3 2 . g k s  précisément dans le livre IV ajouté par C. 

Leran i ,  chap. 3. Au Ie sickle, on en trouve une version édulcoree : les 
ima es  ont servi à faire oublier les idoles, voir Giovanni Andrea Gilio. 
D&o degli errori de' Pittori circa l'historie. in D u e  Dialoghi Camerino, 
1564 (éd. in P. Barrochi, 7i-attatid'arte dei '500. vol. 2, Bari, 1 9 6 1 ,  p. 107). 
Adnotationes et meditationes in Euangelia quae in sacrosancto missae 
sacriJcio toto anno leguntur, cum euangeliorum concordantia historia 
integriîate suficient& Anvers, 1594 [=15961. L'auteur étant mort en 1580, son 
entreprise a été menée à terme ar J. Ximenez. Sur Nadai, voir M. Nicolau, 
JeronUno Nadal ,  sus obras y c&c trinas espirituaies. Madrid, 1949 et C. 
Codina Mir, Aux sources de la pédagogie jésuite, le "Modus parisiensis", 
Rome, 1968, chap. 5. Sur l'ouvrage, voir T. Buser, "Jerome Nadai and early 
Jesuit Art in Rome". Art Bulletin, 1976. et M.B. Wadell, Amqelicae historiae 
imagines, Enîsîehungsgeschichîe und Vorlagen Cotebourg, 1985. 

10 



52 F. LECERCLE 

Le recueil est bien COMU : je rappellerai simplement qu'il 
s'agit d'un ensemble de 153 gravures légendées, consacrées cha- 
cune à un épisode de la vie du Christ, accompagnées des passages 
bibliques correspondants (lectio euangelka), d'une adnotatio qui 
reprend et développe les légendes, le tout étant couronné par une 
méditation en prose, de longueur et de style très variables. Ce dis- 
positif provoque u n  double va-et-vient : la gravure regarde, en 
amont, vers le récit évangélique et, en aval, vers l'annotation et la 
méditation. La symétrie est, à vrai dire, trompeuse, car ces deux 
rapports sont étrangement inégaux. L'image déploie souvent une 
ingéniosité extrême dans le traitement du récit biblique, en re- 
vanche le rapport avec la méditation est singulièrement problé- 
matique. 

Un constat s'impose d'emblée : le recueil trahit son propos 
apparent puisque la méditation n'entretient avec rimage qu'un 
rapport extrêmement lâche. I1 y a plusieurs raisons à cela. Tout 
d'abord. la méditation est complètement instable : on y rencontre, 
suivant les cas, des leçons morales, des commentaires symbo- 
liques, des envolées lyriques : il ne saurait donc y avoir de rapport 
stable entre la gravure et un  texte si protéiforme. I1 y a en outre 
une raison de circonstances : les méditations ont éttS vraisembla- 
blement conçues de façon pleinement autonome, très probable- 
ment avant les gravures. Du reste, la part du visuel y est extrême- 
ment modeste. Pas de spectacle pathétique, pas de retour lanci- 
nant (comme dans les Méditations de la Passion) d'une incitation 
à voir. Et cette absence est, somme toute, logique. En effet, en pré- 
sence d'une gravure, l'invitation à contempler ne peut plus être, 
comme chez le pseudo-Bonaventure, une exhortation à quitter le 
monde des apparences pour se concentrer sur  une vision inté- 
rieure et y puiser une énergie spirituelle nouvelle : elle devient 
inévitablement une cause de distraction. Le va-et-vient du texte à 
l'image, interrompant la lecture, briserait le développement de la 
méditation. Celle-ci demande un mouvement d'essor continu qui 
peut très bien se concilier avec le retour lancinant à une contem- 
plation intérieure, mais difficilement avec un ballottement phy- 
sique du regard. On peut suivre une méditation écrite en se con- 
centrant sur  une vision mentale, on peut également, face à un ta- 
bleau. laisser surgir les affects en une méditation intérieure, mais 
il est difficile de concrétiser à la fois les deux composantes, et de 
suivre une méditation écrite tout en s'absorbant dans une gravure. 
Les deux livres se complètent, assurément, mais pour susciter 
l'essor de l'âme, ils s'exclueraient plutôt : rivaux, Ils cherchent à 
s'éclipser l'un l'autre. 

Non que l'image renonce à l'incitation dévote, mais elle n'a 
que faire de la méditation écrite que. dans certains cas, elle 



IMAGE ET MÉDITATION 53 

éclipse effectivement. C'est flagrant dans l'édition abrégée, en 
Itaiie. publiée par Agostino Vivaldi : le texte des méditations y est 
carrément supprimé. ce qui est surprenant vu le titre de 
Méditations sur les Euangiies. qu'il conserve1 l. La solution de ce 
mystère est que les méditations ont été réintégrées dans les adno- 
tationes. Celles-ci continuent, comme chez Nadal. de gloser les lé- 
gendes de l'image, en lui apportant toutes sortes de compléments 
indispensables : elles ajoutent les informations que la gravure est 
incapable de transmettre, soulignent les parties essentielles, 
identifient les détails ambigus ou obscurs, introduisent des bribes 
de dialogues etc. Mais en outre elles acquièrent une fonction nou- 
velle : elles invitent à la méditation. Chaque note commence sur 
une injonction ambiguë ("considère"), qui exhorte à la fois à re- 
garder et à méditer, et l'annotation s'achève sur une incitation à 
la prière, à l'adoration et la méditation12. L'image et sa glose ont 
fait le travail : à chaque lecteur de prendre librement son envol. I1 
est significatif que, décidant d'abréger le recueil, Vivaldi l'ampute 
de ce qui précisément dicte le titre. C'est bien la preuve que. si 
l'image à bien vocation de convier à la méditation, la gravure ne 
fait pas encore bon ménage avec une méditation déjà figée dans 
l'écriture. L'œil dévot n'est pas prêt à suivre à la fois les caprices de 
la figure et les méandres du texte. 

Pour ce qui est de l'autre versant du recueil. la situation est 
exactement inverse. Autant la méditation reste extérieure la 
gravure, autant celie-ci est habile à traduire le récit évangélique 
en termes plastiques. Pour ce faire, elle cumule les indications des 
différents évangiles et les complète, pour les détails incertains, 
par les indications des Pères et de la tradition. L'avertissement Au 
lecteur se défend de rien ajouter de gratuit, car, à la suite des 
Protestants, certains Catholiques réformistes s'inquiétaient que. 
contrainte de suppléer aux lacunes du récit biblique, l'image soit 
condamnée à le trahir. I1 est certain que le graveur est forcé 
d'imaginer certains détails concrets que le récit omet de préci- 
ser13, mais il le fait, dit l'éditeur, dans l'obédience à la tradition 
des Pères et dans un souci d'efficacité. Et Ximenez d'ajouter que 

11 Meditationi sopra l i  evangelit che tutto I ' a m  si leggono nella messa e 
pr im ali rnisterii della vita e passione di Nostro Signore, Rome, 1599. 

Ldnotationes et meditationesl, l'élément que, précisément, il supprime : ce 
sont les adnotationes de Nadal qui se retrouvent meditationi. 
Cette injonction peut rendre une forme très sim le. Par exemple. pour la 
"Guérison de l'esclave $u centurion" (no 27, v. infrafcela donne : ... et de tout 
cela tu tireras quelque profit pour ton âme." Mais la répétition systématique 
de telles injonctions manifeste trés clairement le propos de conseils si 
w-. 
C'est un des débats traditionnels de la peinture religieuse, voir G A  Gilio, op. 
cit, p. 26. 

ara c? oxalement, Vivaldi conserve, du double titre de l'original 

12 

13 



54 F. LECERCLE 

c'est la volonté de mieux toucher le public qui justifie le recours à 
des artistes excellents. Cette double précaution apologétique est 
significative du statut encore fragile de l'image. On a tout à fait 
conscience de son efficacité "médiatique" qu'il n'est plus question 
de mettre en cause, mais elle n'en reste pas moins sous le coup de 
soupçons et de malveillances tâtfflonnes. La situation est donc, 
pour le moins, paradoxale. A l'heure où l'illustration faisait 
l'objet d'attaques en règle (vers le miiieu du siècle), la défense se 
faisait volontiers lyrique. Dès lors que son utilité n'est plus sé- 
rieusement mise en doute, on multiplie les avertissements apolo- 
gétiques. En un  sens, l'évolution est logique : la precaution ora- 
toire prend la suite du plaidoyer enflammé. 

Cette présentation timide ne doit pas dissimuler l'étonnante 
habileté de certaines gravures. Leur ingéniosité meme explique 
les précautions oratoires de l'avertissement : car il y a une cer- 
taine hardiesse, pour l'artiste, à réutiliser, dans un  contexte reli- 
gieux, les effets ingénieux élaborés par la peinture humaniste. 
L'époque n'est pas loin où il se serait fait accuser de détourner 
i'attention des fidèles sur l'art, au détriment du message religieux. 
En 1564, u n  Giovanni-Andrea Gilio partait en guerre contre 
Michel-Ange et le maniérisme en les accusant de détourner la 
peinture dévote en exhibition de virtuosité a r t i ~ t i q l u e ~ ~ .  Trente 
ans plus tard, les artistes peuvent utiliser tous les effets de compo- 
sition sans attirer les pires soupçons - tout au plus une légère sus- 
picion. 

Considérons ces effets sur un exemple précis, L a  guérison de 
L'esclave du Centurion, treizième épisode de la Vita Christi15. La 
gravure en rassemble les différentes phases dans un même espace. 
Le procédé est ancien : la peinture traduit le déroulement du temps 
en juxtaposant les épisodes successifs, laissant au regard le soin 
de les suivre, de proche en proche. Et l'œil, ici, a d'autant moins de 
peine à reconstituer la chronologie des événements qu'une série 
de majuscules empêche toute hésitation. Les légendes suppriment 
toute ambiguïté : prévenant les erreurs d'identification, elles 1è- 
vent l'une des objections que l'on opposait traditionnellement au 
didactisme des images, celle de ne parler que sous le: régime de la 
redondance, de n'apprendre qu'à ceux qui savent déjà. 

Dans ce cas précis, le récit est distribué en trois épisodes 
principaux (première ambassade envoyée par le centurion, con- 
frontation directe avec le Christ, guérison miraculeuse du petit 
esclave) qui se déploient sur la page selon un ordre un  peu inat- 
tendu, mais que les majuscules font immédiatemerit apparaître. 
Au lieu de progresser de gauche à droite et de remonter du premier 

14 Voir C.A. GUO, OP. dt, p. 1-1 15. 
15 Voir illustration. 



IMAGE ET MÉDITATION 55 

plan au dernier, le regard doit aller du deuxième plan de droite au 
deuxième plan de gauche en passant par le premier plan. Ce trajet 
elliptique met fortement en valeur l'épisode central. La traduc- 
tion du récit en termes d'espace ne va donc pas sans déformations, 
puisqu'elle impose nécessairement une hiérarchie plastique. 

Cette hiérarchisation des épisodes constitue une véritable 
interprétation du récit : en privilégiant la rencontre - au lieu du 
miracle final - l'image met l'accent sur la fonction de pivot de cet 
épisode où, venu en personne, le centurion fait acte d'obédience, 
pour voir en retour ses vœux satisfaits - guérison contre conver- 
sion. La foi apparaît comme un  contrat. C'est l'acte de foi du cen- 
turion qui est récompensé : il a donné sa foi au Christ qui. en re- 
tour, exauce son désir, et la vie accordée au jeune esclave repré- 
sente la promesse de vie éternelle qu'implique la foi en Jésus. Par 
cette mise en scène, l'image souligne la place centrale de la ren- 
contre, son rôle pivot que le récit serait, par lui même, impuissant 
à suggérer, puisqu'il ne connaît pas les manipulations modernes 
comme le "flash back". 

La composition exprime plastiquement ce "troc" par la sy- 
métrie qui organise tout l'espace, opposant les groupes (Romains 
contre Juifs. de part et d'autre du rabbin qui occupe le centre exact 
de la scène), les axes (droite vide vs gauche construite). les épisodes 
(ambassade us guérison : avant us après). les personnages 
(docteurs juifs us soldats romains). comme si tout tournait autour 
d'un axe centrai. Ce n'est pas seulement le récit qui "pivote" autour 
d'un moment nodal, c'est la composition qui tourne autour du 
rabbin qui occupe le centre exact de l'image16. Et le petit manque- 
ment à la règle qui veut que le regard, ici. progresse de droite à 
gauche. est motivé par la volonté de souligner cette symétrie : 
chronologiquement, la demande du Centurion précède la réponse 
du Christ, le Centurion devrait donc être à la droite de Jésus, mais 
cela briserait la confrontation des Romains et des Juifs. 

La hiérarchie plastique impose un ordre des valeurs. C'est 
l'acte de foi et d'allégeance qui prime ; le miracle, si éclatant qu'il 
soit, n'en est qu'une conséquence. Mais, même relégué au second 
plan, le miracle attire l'œil - davantage en tout cas que le petit 
groupe de droite, perdu dans le paysage - car il est traduit par un 
manquement à la vraisemblance : une ueduta rend le mur trans- 
parent, découvrant le prodige, ou tout au moins ses effets. Faute de 
pouvoir traduire plastiquement le moment insaisissabIe de la 
guérison. on saisit, après coup, les réactions des spectateurs : des 

16 Le détail n'est pas complètement oiseux : la rencontre du paganisme (le 
centurfon) et du chrfstianfsme (Jésus) se fait sous les auspices de I'Ancienne 
Loi (le rabbin). Et l'opposition des deux Lois est soulignée r les bâtiments 
de l'arrière-plan : synagogue a droite, clocher d'église à gaucg. 



56 F. LECERCLE 

bras levés, comme ceux de l'enfant qui se dresse sur  son iit. La 
uedutu est un  équivalent plastique du miracle (une entorse à la 
vraisemblance traduit le manquement au cours ordinaire du 
monde) mais elle ne signale pas seulement l'importance de 
l'événement et son caractère anormal. elle marque aussi la simul- 
tanéité : le manquement à la vraisemblance spatiale va de pair 
avec une infraction à l'ordre temporel. Le groupe des Romains pé- 
nètre dans la maison, mais l'enfant est déjà guéri, sous l'œil du 
Christ qui. omniscient, voit tout, même à travers les murailles. 
Car le miracle s'est produit pendant le deuxième épisode, même si 
ses effets ne se font sentir qu'au moment où les Romains arrivent. 
Chronologiqiiement, la ueduta relève à la fois du troisième et du 
deuxième épisodes car, si les témoins ne se doutent de rien, le 
Christ sait, comme nous, que l'enfant est guéri au moment où il 
parle. 

La valorisation du deuxième épisode aux dépens de la fin 
frappante du récit et de son "merveilleux chrétien". vise à démon- 
trer l'absolue nécessité du don de foi. Ce faisant, la composition 
ne se borne pas à guider l'œil du lecteur, elle prépare la leçon sur  
laquelle la méditation brodera assez brièvement : "nous ne 
sommes pas seulement lépreux du péché, mais paralytiques en 
Jésus Christ". Bref, l'image apparaît comme tout autre chose 
qu'une traduction redondante. Elle quitte le statut ancillaire de 
paraphrase auquel la tradition entendait la réduire. On la soup- 
çonnait d'inventer. en imaginant ce que le texte biblique ne pré- 
cise pas. Mais  ses "inventions". on le voit, ne sont pas gratuites : 
tout fait sens. et elle tient, non de la paraphrase, mais du com- 
mentaire. Le Père Nadal renoue avec les origines : avec ces com- 
mentaires bibliques qui, depuis Nicolas de Lyre, proclament que 
la transcription plastique est nécessaire pour élucider le sens17. 
Les vertus didactiques que les théologiens accordent depuis des 
siècles aux simulacres ne se bornent plus à mettre sous les yeux 
des illettrés un récit autrement inaccessible. Même lettré, le spec- 
tateur trouvera à apprendre en cette figure, véritable sermon 
muet, et la virtuosité plastique n'est pas seulemerit destinée à 
fixer son attention ou à graver dans son esprit la 1ec;on biblique. 
Comme le commentaire, elle fait parler le texte, lui fait rendre ses 
raisons secrètes. Du coup, des trois fonctions traditionnelles, c'est 
moins l'incitation à la dévotion qui est mise en valeur, que le di- 
dactisme. 

17 Cette question trouve à la même époque un regain d'intérêt : G. de Prado et 
J.B. Villalpando, quand ils s'efforcent de démontrer le rôle exé éti ue de 
l'image, dans leurs In Ezechielern explanntiones (Rome, 1586-?604), 
invoquent Nicolas de Lyre. 



IMAGE ET MÉDITATION 57 

Curieux renversement de situation : c'est la gravure qui 
glose le récit biblique, et non la méditation qui déploie les sens la- 
tents du "discours muet". Limage se découvre des possibiiités exé- 
gétiques dont le langage semble dépossédé. Le paradoxe n'est pas 
inexplicable. I1 est somme toute logique que. dans cette confron- 
tation concrète des pouvoirs de l'image et du texte, la nouveauté se 
situe dans le didactisme : c'est le terrain où image et texte peuvent 
se relayer efficacement - et, de fait, l'adnotatio joue bien son rôle 
de complément et de garde-fou. Pour ce qui est de l'action sur  
l'affect, et de l'incitation à la dévotion, ils se gênent. Limage n'a 
pas besoin du texte pour remuer les affects, et déclencher ce dia- 
logue muet avec le divin qu'est la méditation intérieure. 
Inversement, la méditation écrite ne peut être que perturbée par 
une référence constante à la gravure : elle n'admet que des réfé- 
rences à la vision intérieure. La méditation ne saurait loucher : 
elle se développe devant le texte ou devant l'image. Aller de l'un à 
l'autre suppose la comparaison et le jugement, c'est-à-dire des mé- 
canismes réflexifs qui sont étrangers à ce développement tout af- 
fectif, à cette appréhension immédiate et à cette connaissance 
participative qui fondent la méditation. 

François LECERCLE 





A PROPOS DES t~~~~~~~~~ MÉDITATIONS" 
DE T-ODORE DE B ~ Z E .  

ESSAI DE DÉFINITION 

En 1550 Jacques Peletier, u n  des poètes les plus remar- 
quables de l'époque, s'exprimait ainsi à propos du Théodore de 
BèZede1548: 

. . . homme tel que ses écriz le montrent ; homme heureux en dons de 
grâce, de Nature et de Fortune et qui est chose rare, estimé entre 
les hommes tel qu'il estoit : Brief les perfections qu'il avoit. estoient 
si bien conjoinctes en lui et s'entredonnoient tel aide, qu'en toutes 
compagnies, même des plus grands de Paris (ou vertu doit étre pri- 
sée ou ailleurs non) il étoit bien vu. prisé et honoré1. 

Quelques années plus tard, en 1563, Ronsard, alors dans 
toute la plénitude de sa gloire (il était conseiller et aumônier or- 
dinaire du roi et poète officiel de la cour), appelait à grande voix, 
parmi les calvinistes, un  adversaire d'envergure, le seul qu'il con- 
sidérait comme digne de se battre avec lui : 

Mais si ce grand guerrier et grand soldat de Baize 
Se présente au combat, mon cœur sautera d ' a h  : 
D'un si fort ennemi je serai glorieux, 
Et Dieu sait qui des deux sera victoried. 

I1 n'est pas nécessaire, je crois, d'avoir recours à d'autres té- 
moignages pour prouver le très haut prestige dont jouissait 
Théodore de Bèze auprès de ses contemporains. 

Qu'U me soit permis de m'arrêter un instant sur  la nature de 
la polémique qui opposa Ronsard aux calvinistes. 

On sait avec quel mépris le chef de la Pléiade traita ceux qui 
avaient eu l'impudence de riposter à ses Discours et qu'il appelait 
"je ne sais quels Prédicantereaux et Ministereaux de Genève". Au 
pauvre Antoine de La Roche-Chandieu, il répliqua par les alexan- 
drins dédaigneux que l'on connaît : 

Tu es foible pour moi. si je veux escrimer 
Du baston qui me fait par l'Europe estimes. 

1 Jacques Peletier, Dialogue de I'Ortografe e Prorwnciacion Francoese, 
Poitiers, 1550, p. 49. 

2 Response de Pierre de Ronsard aux ures et calomnies de j e  ne sca quels 
hedicantereaw et Ministereaw "d, Ceneve, in CEuvres cornpyètes, 
Bibliothèque de la Pléiade, II. p. 596. 

3 Ibidem. 



60 M. RICHTER 

Et l'on connaît également le beau vers par lequel le 
Vendômois justifiait son parfait dédain pour tous ces poètes qui, 
adoptant son style, révélaient ainsi la très grande admiration 
que. maigré tout, ils avaient pour lui : 

Vous estes tous yssus de la grandeur de m o ~ .  

C'est justement Bèze - on l'a vu - que Ronsard considérait 
c o m e  le seul étant digne de sa "grandeur". Afin de provoquer son 
adversaire, il exhibait pour l'occasion les plus heureuses res- 
sources d u n  style poétique qu'il avait appris des Anciens et qui se 
fondait essentiellement sur l'efficacité et la couleur des images. 

D'un si fort ennemy je seray glorieux 
Et dieu sçait qui des deux sera victorieux. 
Hardy je planteray mes pas dessus l'arene. 
Je  roidiray les bras, soumant à grosse halene, 
Et happant et serrant suant et haletant, 
Du matin jusqu'au soir je l'iray combatant, 
Sans deslier des mains ny cestes ny courrayes, 
Que tous deux ne soyons enyvrés de nos playes. 
A luy seul je désire au combat m'attacher : 
Je  lui seray le tan qui le fera moucher 
Furieux par mes vers, comme en une prairie 
On voit un grand taureau forcené de furie, 
Qui court et par rochers, par bois et par estangs. 
Quand le tan importun luy tourmente les flancs5 

Ronsard savait parfaitement que Béze, à partir de sa con- 
version en 1548. avait élaboré une poétique qui s'opposait rigou- 
reusement à celle de la Pléiade. I1 s'agissait dun problème crucial 
qui constituait, au moins depuis Pétrarque, le tourment par excel- 
lence travaillant les consciences de nombreux humanistes : la 
rhétorique classique pouvait-elle s'accorder avec 'le dépouille- 
ment et la simplicité qu'exigeait le christianisme ? 

La considération de Ronsard pour le "grand guerrier et grand 
soldat de Baize" n'était pas seulement due au rôle joué par le suc- 
cesseur de Calvin au Colloque de Poissy, mais aussi -- et peut-être 
davantage - au succès de l'Abraham sacriimnt et de 'la traduction 
des Psaumes (terminée en 1562). 

I1 n'avait certainement pas oublié que Bèze avait résolu le 
grave problème de la poésie païenne (problème qui <avait profon- 
dément tourmenté un poète comme Du Bellay) par un  refus pé- 
remptoire de tout compromis : se conformant à la christologie 

4 Q ~ . d t , p . 6 1 7 .  
5 op.dt,p.586. 



A PROPOS DES "CHRESTJENNES MÉDITATJONS 61 

calviniste. Bèze n'admettait aucune concession à la poésie du pa- 
ganisme, résultat d'un "cuyder" qui était désormais considéré 
comme la cause de tout désordre et de tout péché. Ce n'était là 
qu'un aspect - assurément important - d'un problème plus géné- 
ral, et précisément celui qui avait trait à la coopération de la rai- 
son humaine (du libre arbitre) à l'action de la grâce dans le salut. 
Tous ceux qui admettaient une participation active de la raison 
humaine dans le salut chrétien pouvaient accepter par là même 
un accord entre la rhétorique païenne et la parole de Dieu : c'est le 
principe fondamental de l'humanisme chrétien et dévot sous 
toutes ses formes. I1 en allait bien autrement pour les calvinistes : 
aux yeux de ceux-ci, la raison fait partie de la chair, c'est-à-dire de 
l'homme naturel. et par conséquent non seulement elle est inapte 
à collaborer au salut, mais elle est même le principal obstacle au 
salut. Tout ce que la raison conçoit et invente n'est que mal et 
source de péché : c'est l'homme, tout l'homme, qui s'oppose à 
Dieu6. Si le chrétien veut se mettre dans les conditions favorables 
à l'état de grâce, il n'a donc qu'à suivre scrupuleusement la Parole 
que Dieu lui-même lui a donné, c'est-à-dire l'Écriture sainte. 

C'est là tout l'enseignement de l'Abraham sactitant : dans 
cette pièce la raison humaine s'exprimait en effet par la bouche de 
Satan, et celui-ci se présentait sur la scène habillé en moine. 

En ce qui concerne la poésie, elle avait un  modèle unique et 
inégalable dans les Psaumes, source véritable de vie et de prière. 
C'était la poésie même de Dieu et donc du salut. Tous les poètes vi- 
sant au plaisir esthétique et se nourrissant de la mythologie 
gréco-romaine restaient dans la raison humaine et dans son iné- 
vitable corruption. Voici par quels mots, dans son Épître intro- 
duisant les Psaumes, Bèze s'adressait "à tous Chrestiens et ama- 
teurs de la parole de Dieu." 

6 "Car en rap elant les hommes de malice, ils (les Prophètes) r uièrent que 
toute leur ciair. c'est-à-dire leur nature, soit mortifiée, laqu2e est pleine 
d'iniquité. Or c'est un  commandement bien difilcile. d'autant qu'il em orte 
que nous devestions nous-mêmes et délaissions notre propre nature. gar  il 
ne faut pas estimer que la chair soit bien mortifiée, sinon que tout ce que 
nous avons de nous soit anéanti et ably.  Mais veu que toutes les pensées et 
affections de nostre nature sont répu antes à Dieu et ennemies de sa justice 
(Rom., 8,7), la première entrée en géissance de la Loy est de renoncer à 
nostre nature et à toute nostre volonté (...). Or cela se fait quand 1'Esprit de 
Dieu ayant transformé nos âmes en sa saincteté, les dirige teliement à 
nouvelles pensées et affections, qu'on puisse dire u'elles sont autres qu'elles 
n'estoyent auparavant". J. Calvin, Institution de% Religion chrestienne, éd. 
Benoît, III, iii, 8) : "Or ce mot de Chair n'est pas pris selon le langage commun, 
mais est pris pour l'homme, tellement que tout ce que nous apportons du 
ventre de nostre mere est appelé Chair. Et qu'est-ce que c'est Esprit 7 Ce n'est 
rien du nostre, c'est à scavoir que nous ayons d'Heritage. mais c'est la de 
Dieu par laquelle nous sommes renouvellez" (J. Calvin, Deux congregations 
et Exposiîion du Catéchisme, 1563, éd. Peter, Paris 1964. pp. 35-36). 



62 M. RICHTER 

Seulement que le monde soit si bien advisé, qu'au lieu de chansons 
en partie vaines et frivoles, en partie sottes et lourdes, en partie 
sales et vilaines et par conséquent mauvaises et nuisibles, dont il a 
usé par ci devant, il s'accoustume ci-après à chanter ces divins et 
celestes cantiques avec le bon Roy David'. 

Appelant Bèze au combat, Ronsard était donc parfaitement 
conscient qu'il s'adressait à u n  homme qui avait composé des 
œuvres cohérentes, des modèles admirés d'une poétique conçue 
pour le salut et non pour le plaisir esthétique. I1 ne voulait pas se 
battre avec u n  imitateur de sa propre poésie, mais avec u n  véri- 
table maître. le responsable reconnu du calvinisme français, le 
prestigieux successeur de Calvin à Genève. Et Ronsard avait com- 
pris que le meilleur terrain pour ce combat ne pouvait être repré- 
senté que par l'image. par son emploi et par son sens*. On sait que 
Bèze n'accepta pas ce défi : l'appel du grand Ronsard resta pour lui 
lettre morte. 

Nous nous trouvons là en présence de l'opposition radicale 
entre l'attitude d'un humaniste et celle d'un réformateur. Bèze ne 
répondit pas à Ronsard pour la bonne raison qu'il était le respon- 
sable d'une église et que tous ses actes prenaient une signification 
offkielle, devenant des modèles de conduite. En d'autres termes, 
Bèze était astreint à la rigueur. Et la rigueur, précisément, lui im- 
posait le silence face à une provocation de nature essentiellement 
littéraire. à la fois catholique et païenne, celle du royaliste 
Ronsard. 

Le véritable poète chrétien - pensait Bèze - n'a rien à inven- 
ter, à imaginer. I1 suffit de relire ce qu'il avait écrit dans 
l'Épilogue de son Abraham : 

L'homme qui croit tout ce qu'il imagine, 
I1 est certain que tant plus il chemine, 
Du vray chemin tant plus il est escarté : 
Un petit vent l'a soubdain emporté. 
Et qui plus est, sa nature perverse 

7 

8 

Clément Marot et Théodore de Bèze, Les Psaumes en vers français avec leurs 
mélodies, Fac-similé de l'édition genevoise de Michel Blanchier, 1562. publié 
avec une Introduction de Pierre Pidoux, Genève, Droz, 1986. 
Selon Jacques Pineaux, Ronsard aurait voulu "débattre avec Théodore de 
Bèze des questions politi ues et religieuses qui op saient les deux cam s" 
("Poésie et prophétisme :%onsard et Théodore de &e dans la querelle l e s  
'Discours"', dans Revue d'Hfstoire Liîtéraire de la fiance. juillet-août 1978, p. 
535). Compte tenu du fait que Ronsard considérait les calvinistes qui 
l'avaient contre-attaqué comme étant "tous issus de la andeur" de lui (qu'on 
entende : de sa f iedFur  poétique), je maintiens ue gdéf i  jeté r l'auteur 
des Discours à ze etait de nature pro rementyittéraire et esEt ique ,  la 
signification n'allant pas, du reste, sans fa forme. 



A PROPOS DES "CHRESTIENNES M$DITATONS 63 

En peu de temps soy-mesmes se renverse9 

En effet, Dieu lui-même a donné à son fidèle tout ce qu'il faut 
pour la poésie, c'est-à-dire les Psaumes. Dans ce livre, et seule- 
ment dans ce livre, le poète calviniste peut trouver les images vé- 
ritables de l'Esprit : celles qui proviennent de la raison et de son 
imagination chamelle ne peuvent être que les images du mal, du 
mensonge et donc de la perdition. C'est bien la thèse que, dans un 
style maladroitement ronsardien, le pasteur La Roche-Chandieu 
avait développée dans sa Réponse a u  calomnies. Bèze, lui, s'en 
était tenu à l'essentiel, il avait donné comme exemple, pour le 
genre dramatique, l'Abraham sacniant et, pour le genre lyrique, 
la traduction des Psaumes (continuant l'œuvre commencée par 
Marot). 

C'est dans cette perspective qu'il faut aborder les 
Chrestiennes Méditations, publiées pour la première fois en 158 1, 
mais composées - d'après ce que nous dit l'auteur - à deux re- 
prises, à partir du début des années soixante'O. 

Disons donc qu'après l'Abraham sacr$ant (théâtre), après 
les Psaumes (poésie), les Chrestiennes Méditations répondaient à 
une troisième nécessité du chrétien : celle de rendre efficace 
l'enseignement davidique à la lumière du message chrétien inter- 
prété par un calviniste : car les Psaumes ne sont pas un texte chré- 
tien et, sur eux. on pourrait également faire une méditation juive 
ou même païenne. Mais  cela vaut pour l'Ancien Testament tout 
entier, et pas seulement pour les Psaumes. 

9 

10 

Abraham sacrifant, Edition critique avec Introduction et N o t e s  par K. 
Cameron, K.M. Hail, F. Higman, Genève-Paris, Droz-Minard, 1967, p. 1 14. 
Cf. Théodore de Bèze, Chrestiennes Méditations, texte établi et introduction 
par Mario Richter, Paris-Genève, Minard-Droz, 1964. Sur les méditations de 
Bèze et des autres calvinistes (en particulier Antoine de La  Roche-Chandieu, 
Philippe Du Plessis-Mornay, Jean de S onde et Agrippa d'Aubigné) on se 
reportera aux études suivantes : Mario hchter, "La poetica di Théodore de 
Bèze e le 'Chrestiennes Meditations"', in Aeuum, XXXVIII (1964), pp. 479-525 
[par la suite recueillie dans M. Richter, Jean de Sponde e la linguapcetica dei 
Protestanti ne1 Cinquecento, Milano, Cisalpino-Goliardica, 1973, pp. 75- 
129 ; Michel Jeanneret, Poésie et tradition biblique au XVIe siècle, Paris, 
Cortl, 1969, pp. 400-417 ; R J. Bunday. Caluinist Meditations on the Psalms, 
The University of Wisconsin, University Microfilms, 1975 : Klàra A. Erdei, 
"Méditations calvinistes sur les saumes dans la littérature française du 
XVIe siècle", Acta Litteraria A c A m i a e  Scientiarum Hungaricae, Tomu,?, 24 
(1-2). 1982, p . 117-155. Voir également : Francis M. Higman, The 
'Meditations' o?Jean de Sponde : A Book for the Times", dans Bibliothèque 
dHmanisme et Renaissance, XXVIII (1966), pp. 564-582 : Terence C. Cave, 
Devotional Poetry Ui France, Cambridge, University Press, 1969, 
notamment pp. 38-48 ; Marguerite Soulié, "L'utilisation de la Bible dans les 
Méditations de Jean de Sponde", dans Mélanges sur la Littérature de la 
Renaissance à la mémoire de V.-L Saulnier, Genève, Droz, 1984, p. 295-305. 

intérieure, Genève, Slatkine, 1988. 
Voir maintenant la thèse de Josiane Rieu, Jean de Sponde ou f a cohérence 



64 M. RICHTER 

Nous savons que les Psaumes se distinguent par leur qualité 
éminemment poétique : ils sont considérés comme la poésie 
même de Dieu. Afin de respecter cette caractéristique, les 
Méditations doivent se conformer à la forme poétique, et être 
donc en quelque sorte elles-mêmes poétiques. Ceci ne concerne 
pas tout l'Ancien Testament. Nous voici devant le premier carac- 
tère de la méditation. I1 ne s'agit pourtant pas d'une méditation en 
vers, mais en prose. Quel peut être le sens de ce choix 3 J e  suis en- 
clin à penser que le point de vue de l'humilité chrétienne - qui 
était le point de vue du lecteur, c'est-à-dire du fidèle ou du croyant 
caMniste devant la poésie de Dieu - exigeait l'emploi de la prose, 
étant donné que l'attitude chrétienne devait se reconnaître dans 
la simplicité, dans le rudis et plaebeius stylus dont avait parlé 
Calvin. I1 n'empêche que cette prose, humble en  elle-même, 
s'efforçait de ne pas trop contraster avec la nature poétique du 
psaume. Elle tendait à être, si j'ose dire, à la fois humble et noble. 
(A ce propos, on pourrait m'objecter qu'il existe à l'époque une im- 
portante production calviniste en vers, une sorte de méditation 
versifiée se référant. mais dune  manière très libre, aux psaumes 
pénitentiels -je pense, du moins, aux recueils de Maisonfleurs ou 
de Montméja. J e  répondrai que, dans le cas de la méditation en 
vers, les calvinistes se gardent de rivaliser avec la poésie davi- 
dique. comme ç'avait été le cas de Pétrarque, dont les six Psalmi 
penitentiales se  présentaient comme u n  véritable effort 
d'émulation par rapport au Psalmiste. Dans le chapitre qu'il a 
consacré à "La méditation en vers" su r  les Psaumes, Michel 
Jeanneret a en effet relevé les œum-es de quatre poètes, tous catho- 
l i q u e ~ ~ ~ .  Quant à Bèze, il est intéressant de remarquer que son ode 
chantée au Seigneur imprimée dans le recueil de Montméja12 n'a 
pas du tout les caractéristiques d'une méditation en vers sur les 
psaumes, mais que, bien au contraire, elle use d'un ton délibé- 
rément différent, proche de celui qu'avait adopté Marguerite de 
Navarre dans ses Chansons spirituelles). 

Demandons-nous maintenant en quoi consiste l'essence de 
la nature poétique du psaume. Elle consiste certes dans le paral- 
lélisme - on le sait -. mais aussi, et peut-être surtout,, si je ne me 
trompe, dans les images, en particulier dans le grand nombre de 
métaphores et de comparaisons. 

Ces images exigent le plus grand respect, la plus grande fidé- 
lité : elles sont en effet l'élément le plus précieux de la création di- 
vine : elles sont, pour ainsi dire, quelque chose qui ressemble à 

11 

12 

Michel Jeaimeret, Poésie et tradition biblque au XVIe siècle. Paris, Corti, 

Cf. P o e m s  chestiens de B. de Montmeja, et mires divers auteurs. Recueillis 
et muveilenlent mis en lumière par Philippes de Pas, Genève, 1574. pp. 52- 
54. 

1969. pp. 397-399. 



A PROPOS DES "CHRESTIENNES MkDITATIONS' 65 

l'incarnation même de Dieu, la pensée divine devenue chose 
concrète, terrestre, visible. Les images des psaumes pouvaient 
donc être considérées, d'un point de vue calviniste, comme un  té- 
moignage unique, au milieu des ténèbres du monde et de l'homme, 
de la condition première, originelle, de la félicité d'avant la chute, 
quelque chose comme la préfiguration du Christ (par cette voie, 
Bèze continue la tradition herméneutique qui, à partir d'Origène. 
tient les Psaumes pour le livre de l'Ancien Testament le plus 
proche du Christ). Afin de donner aux images du psalmiste tout 
l'honneur qui leur revient, Bèze, s'écartant en cela d'une longue 
tradition, n'a donc pas voulu faire des versets les points d'appui de 
la méditation13. A l'exception de trois cas seulement où le verset 
est textuellement cité (cf. p. 45, 54, 721, le psaume n'est reconnais- 
sable dans la méditation de Bèze que par l'absolu respect de ses 
images, qui ne se mêlent jamais à d'autres inventées par l'auteur. 

Les coordonnées fondamentales qui président à la composi- 
tion des Méditations de Bèze peuvent être fixées en peu de mots : la 
raison est "déraisonnable". l'homme ne peut rien faire pour son 
propre salut sans l'intervention miséricordieuse et absolument 
gratuite de Dieu. 

Ce sont ces coordonnées-là qui nous permettent, je crois, de 
cerner de près les caractéristiques effectives d'un modèle litté- 
raire que Bèze a conçu, à l'intérieur d'un genre éprouvé (celui de la 
rnéditatior~'~), pour sa propre "instruction" (comme on lit dans la 

13 Cela en partant des commentaires sur les Psaumes des Pères de l'Église 
grecque et latine (Eusèbe de Césarée, Athanase, Basile le Grand, Ambroise de 
Milan, Hilaire de Poitiers, Jérôme, Augustin et Cassiodore, qui relèvent tous 
- semble-t-il - d'Origène) jusqu'aux Meditations et Orationes de Saint 
Anselme (Xie siècle) et, de la, jusqu'aux deux Expositiones in P s h s  (1498) 
de Savonarole. Les commentaires de Calvin (1 558) sont une reprise évidente 
de la méthode didactique des Eruuratwnes in Psalmos de Saint Augustin, 
reconsidérées à la lumière du grand travail philolo ique de l'humanisme 

d'Etaples). 
Avant les Chrestiennes Méditations (1581), de Bèze, nous n'avons relevé, 
dans la Bibliographie de la Littérature française du XVle siècle d'Alexandre 
Cioranesco, ue neuf titres d'ouvra es en prose com ortant le mot 
"méditation". %n voici la liste par orfre alphabétique : gran ois Barat, 
Briewforme et methode de s'exercer par chaque jour en la meckfatwn des 
rnysteres de la philosophie chrestienne, Paris, 1551 ; Jean Bourgeois, 
L'amortissement de toutes perturbations et rewü des mourans, exitant au 
mespris du monde et preparation à la mort, avec meditations sur les sept 
psaumes penitentiaux Plus aucunes oraisons tirees des Psalms d e  David, 
Douai, 1579 (ouvrage que e n'ai pas trouvé dans les bibliothèques de Paris) : 

Part de mediter. Mises en françois de l'itaEen du RP. G. Loart, Paris, 1578 . 
Pierre Doré, La meditation devote du bon chrestien sur le saint sacn&e de la 
Messe, Paris, 1544 : Claude d'Espence, Paraphrase ou méditation sur 
l'oraison dominicale, Lyon, 1547 : François Crandin. Meditations de Sainte 
Brigide reduües en quinze oraisons et traduictes enfrançofs par F.G., Paris, 
1575 : Jean Cuytot (ou Cuitot), Les meditations du zelateur de pleté, 
recueillies des anciens Peres, Paris, 1571 (cette date semble toutefois erronée, 

chrétien (je pense, en particulier, au Quincuplex 8 salteriurn de Lefèvre 

14 

Michel Coyssard, Les mé d itations sur la assion se N.S. Jésus-Christ, avec 



66 M. RICHTER 

le privilè e étant de 1580 et l'ouvrage n'apparaissant comme étant publiée 
qu en 1 5 h  ; il se présente comme la plus importante anthologie que le XVIe 
siècle catholique ait consacrée aux auteurs de méditations en 
les 41 méditations seudo-augustiniennes. les S o l h q u e s  et ?pgis%c' 

stin, quekues Méditations de saint Anselme, de saint Bernard et 
"m4k%e discours de Pierre Damian cardinal d'Hostie, touchant l'heure 
de la mort". A l'excepüon des Meditations sur les Psaumesde Saint Anselme, 
qui ouvrirent la voie à Savonarole, il s'agit d'une tradition n'ayant presque 
aucun rapport avec les Psaumes et donnant la mesure de la distance qui la 
sépare des Méditations de Eze)  ; Maurice Poncet, Meditations familieres sur 
l'histoire de l'incarnation d u f i  de Dieu ..., Reims, 1574 : Daniel Toussain. 
L'Exercice de l'Amefidele, assavoir Prieres et Meditations pour se consder 
en toutes sortes d'aflictions, Francfort, 1578 (mais je n'ai trouvé que 
l'édition de 1582). Cette dernière œuvre est la seule qui soit due à un 
protestant : elle se constitue d'une série de "Méditations et Prières sur les 
articles de la Foy" s'articulant en trois parties : Considération. prlére et 
Méditation ; mais celle-ci ne ressemble en aucune manière au style de Bèze. 
Alan Boase avait dit ue la méditation est un genre "assez malaisé à définir'' 
(Jean de Sponde, hditatwns avec un essai de Poèmes chrétiens, 
Introduction de Alan Boase, Paris, Corti, 1954, p. CII). En effet, la tradition 
cathoiique préière méditer sur la Passion du CMst ,  alors qu'aux Psaumes 
elle réserve plutôt des commentaires didactiques. Les méditations qui, au  
m e  siècle. semblent se rapprocher davantage de celles de Bèze sont dues à 
Louis de Grenade, dont le Libro de la oraclon y meditaclon de 1554 joua un 
rôle considérable dans la seconde moitié du XVIe siècle. Mais celles-là, se 
rattachant à la structure des Exercices spirituels d'Ignace de Loyola. ont trait 
aux jours de la semaine, et leur ton se confond avec celui de l'oraison ou de la 
prière. Tout bien vérifié, ce sont les 22 méditations de Saint Anselme (en 
particulier la dernière, celle sur le Miserere) et plus encore les deux de 
Savonarole qui, par delà certaines différences très évidentes, semblent 
annoncer d'une maniére plus directe le modèle créé ar Bèze. Le enre de la 
méditation s'avére donc assez flou (pour la notion & genre au &e siècle, 
voir La Notion de genre à la Renaissance, sous la direction de C. Demerson, 
Genève, Slatkine, 1984 et, en particulier, dans cet ouvrage, l'article de Cisèle 
Mathieu-Castellani, La notion de genre, pp. 17-33. dont j'ai tiré la 
distinction entre "genre" et "modèle"). Voici, par exemple, la signification 
trës énérale que saint Anselme (Xie siècle) a attribuée à ses méditations : 
"Me8tationes seu orationes quae subscriptae sunt. quoniam ad excitandam 
legentis mentem ad Dei amorem vel timorem. non sunt legendae in tumultu. 
sed in quiete, nec velociter. sed paulatim, cum intenta et  morosa 
meditatione" ("rolo s", Migne, CLW, col. 700). Au siècle suivant, Hugues de 
Saint-Victor révèle ?-pleur impressionnante de la méditation : "Meditatio 
est frequens cogitatio modum. et causam et rationem uniuscujusque rei 
investigans : modum quid sit : causam quae sit ; rationem quomodo sit. Tria 
sunt genera meditationum. unum in creaturis. unum in scripturis. unum in 
moribus. Primum sur it ex admiratione, secundum ex lectione, tertium ex 

(De medstanrlo seu meditandi cutifiiio opusculum aureum, Migne, C W N I ,  
col. 993). D'autre part, d'une manière non moins vague, le pasteur Daniel 
Toussain. tout comme Bèze, considère que la méditation ou prière est liée aux 
calamités naturelles, aux "grandes persecutions, endant lesquelles 
l'Oraison est le vray appuy et soulas de l'ame fidelle" L'exercice de l'ame 
f&ie assavoir Prieres et Meditations .... "Preface", IIv). Du point de vue 
formel, la méditation oscille entre le commentaire. la prière et l'homélie. 
Pour la caractériser en tant que genre on pourrait envisager le schéma que 
voici : 

circums ectione <...> 7 n Scripturis meditatio est, quomodo scire oporteat" 



A PROPOS DES "CHRESTIENNES MÉDITATIONS 67 

Lettre-Préface des Chrestiennes Méditations) et pour l'instruction 
de "ceux lesquels après avoir satisfait à la pénitence pubiique et 
canonique, estoyent r'alliez au corps de 1'Eglise". Ajoutons que, 
s'agissant de la pénitence et des psaumes qui la concernent. les 
méditations ont un  rapport indubitable avec les calamités pu- 
bliques et individuelles que l'on considérait comme la consé- 
quence des péchés. Comme chacun sait, les guerres civiles et la 
peste sévissaient à l'époque, et Bèze en arriva à écrire en 1580 un  
livret en latin consacré précisément à cette redoutable maladie 
contagieuse15. 

Étant donné que - comme Bèze l'affirme avec force au début 
et à la fin de ses Chrestiennes Méditations - la raison est dérai- 
sonnable, la méditation évite le plus possible et, en premier lieu, 
le discours logique ou philosophique. En s'adressant directement 
à son âme ou à Dieu, c'est le ton intime de la prière que Bèze privi- 
légie : il suit un cheminement plus affectif que logique. Ou bien, 
s'il ne prie pas, il fait des constatations, il a recours à l'expérience 
pour décrire la misère de l'homme dans le monde (vieux lieu 
commun). On dirait que le fidèle, homme déchu, s'efforce 
d'assumer dans l'humilité propre à la prose la parole sublime de 

MEDITATION 

PRIÈRE 
ou 
CONTEMPLATION 

ENAFWATIO 

COMMENTAIRE 
ou 

HOMÉLIE 
ou 

SERMON 

15 Cf. De peste quaestiones duae eqlicatae : una, sitne contagwsa : altera. an et 
quatenus sit Christtank per secessionern vit+ Genève, 1580. 



68 M. RICHTER 

Dieu, la poésie davidique. et qu'il espère par la en recevoir la force 
et l'efficacité salvatrice, garantie de son élection, de la foi que 
Dieu lui a octroyée. Nous sommes la véritablement à l'opposé des 
Méditations de Descartes. Et il n'est pas improbable que le philo- 
sophe du Discours de la méthode ait choisi son titre par contraste 
polémique avec les méditations religieuses qui foisonnaient à 
l'époque de la Contre-Réforme. 

Parmi les emblèmes de Georgette de MontenaylG, il y en a un 
qui peut nous aider à mieux comprendre, par une voie figurative, 
la méthode littéraire adoptée par Bèze (il va sans dire que je  
n'entends pas du tout établir un rapport direct entre Les deux ou- 
vrages). On y voit un homme sur une mer tempétueuse, évidem- 
ment u n  naufragé (l'homme déchu) cherchant à monter au  ciel à 
l'aide d'une échelle. Mais cette échelle tomberait dans la mer, s'il 
n'y avait une main qui. sortant des nues, ne soutenait le naufragé 
et, avec lui. l'échelle. C'est précisément ce qui se passe, à mon sens, 
dans la méditation de Bèze. Le style de la prose, qui est caractérisé 
en général par u n  grand nombre de propositions interrogatives et 
par une allure qui tend à être irrégulière et saccadée, correspond à 
la mer tempétueuse et à la condition du naufragé. L'kchelle est le 
discours lui-même, le fond de la méditation, l'imploration - la 
prière - dont cette dernière est constituée à partir du psaume. Et 
qu'est-ce donc que cette main sortant des nues. et de laquelle tout 
le reste dépend ? Eh bien, je crois que le rôle que joue cette main 
dans l'emblème est comparable à celui de l'image du psaume de 
référence dans la méditation de Bèze. 

La prière et la réflexion fondée sur  l'observation d'une réa- 
lité considérée comme inéluctable (la condition misérable de 
l'homme) s'accrochent aux images du psaume comme à u n  point 
feme, à une vérité ayant pris une forme visible, une main préci- 
sément que Dieu lui-même offre à la "chétive créature" - au nau- 
fragé - pour le sauver. 

Bèze ne quitte jamais les images du psaume ; car ces images 
sont - si j'ose dire - des objets sacrés, intouchables. I1 lui arrive 
parfois de les amplifier quelque peu, mais il n'ajoute jamais des 
images provenant de sa propre imagination (qui est corrompue). 
Ce respect s'avère très significatif, puisque le Christ deviendra 
l'image par excellence, le poème le plus parfait que Dieu ait donné 
à l'homme pour son rachat. 

Quand il s'agit, dans le Psaume LI, du verset bien connu con- 
cernant l'hysope rendant blanc plus que neige, on comprend donc 
que l'image (liée, bien sûr, à une pratique juive) atteint le plus 
haut degré, d'intensité. Si Bèze confirme son respect pour les 

16 Emblèmes ou devises chrestiennes (planches de Pierre Woëiriot), Lyon, 1575, 
p, 13. 



A PROPOS DES "CHRESTIENNES MÉDITATIONS 69 

images du psalmiste, il ne perd pas l'occasion d'expliquer un point 
fondamental de la doctrine calviniste, à savoir la valeur unique 
du sacrifice du Christ, "ceste vraye hysope" qui a rendu caduques 
certaines pratiques extérieures du formalisme juif. Mais voici le 
passage de la méditation de Bèze. C'est David qui parle : 

Car ce n'est en vain ni de l'invention de  l'homme qu'es sacrifices 
solennels il se fait aspersion de sang avec l'hysope. J'en ay esté 
arrousé, Seigneur, par ton commendement, mais j e  suis retourné à 
mes souilleures, j e  suis urayement devenu lepreux au dedans : et 
pourtant, Seigneur, pren ceste uraye hysope, sacrement de vigueur 
et force de ce sacrifice tant attendu pour m'arrouser de ce uray 
sang de CMst  qui se respandra en son temps pour le nettoyement 
de toutes iniquitez. Lave-moy. arrouse-moy, et me frotte de toutes 
parts avec cest'hyssope et ce sang, seul vray moyen d'effacer l'orde 
et infecte tache de peché, et je deviendray net et blanc comme 
neige au lieu que je suis vilain et puant devant toy, et le monde (p. 
75). 

Cependant, Bèze n'a pas CN nécessaire de relever ici la pré- 
gnance théologique du degré de comparaison qu'on lit dans le 
psaume ("et super niuem dealbabor"). Comme saint Augustin et 
saint Anselme, il s'est contenté de l'image courante qu'on trouve 
dans d'autres passages bibliques ("et j e  deviendray net et blanc 
comme neige"). Dans sa méditation sur  le même psaume, Du 
Plessis-Mornay, le prestigieux confrère de Bèze en France, se révè- 
lera, plus scrupuleux sur  ce point : il utilisera l'allusion à la trans- 
figuration du Christ qu'il trouvait dans les Enarrationes in 
Psalmos de saint Augustin, mais il respectera la comparaison 
pour montrer avec beaucoup de bonheur la nature supra-naturelle 
de la blancheur divine ("blanc plus que neige") 17. Quoi qu'il en soit 
et malgré cette légère inadvertance de Bèze (mais il est en bonne 
compagnie, il faut le dire). le passage que nous venons de citer 
nous permet d'observer que le réformateur accepte bien la poésie 
davidique et ses images, mais uniquement en tant qu'incarnation 

17 "Ainsi, Seigneur, rendis-tu la veue à cest aveu le, avec la boue et la salive, 

ceste mesme façon il t'a pieu de te servir des elemens, des Sacremens en ton 
Eglise, qui ne sont et n'operent que entant que ta parole et ton institution 
sont conioinctes : entant que ta benediction y entrevient. Cest hyssope donc 
n'est rien de soi, rien qu'un instrument d'aspersion és sacrifices <...>. Mais 
voici, Seigneur, ton vrai agneau <...> En cestui-là seul, Seigneur, je te dis 
derechef, e prie estre lavé, tous autres sont souilleure : tout ordure et tout 
sang que /e suis, lors je serai plus blanc que neige : que la neige de toutes les 
œuvre de la loi, de toutes les justices humaines : qui fondent, Seigneur, 
devant ta face, devant le Soleil de ta justice : au lieu que je serai blanchi au 
sang de ton Unique, transfiguré avec lui et ta saincte montaigne.. . (DLscours 
et Meditations chrestiennes par Philippe de Mornay, Premier volume, 
Saumur, Portau, 1610, pp. 144-45). 

plus propres de leur nature à lui boucher qu'à P ui ouvrir les yeux e...> Et en 



70 M. RICHTER 

de l'imagination de Dieu et en tant que préparation et 
annonciation, de l'incarnation véritable et parfait e. celle du 
Christ, le poème unique qui rend finalement inutiles tous les 
autres : Christ est l'image par excellence de Dieu. Les images de 
David ne devtennent actuelles et efficaces que dans la vérité du 
Christ : la "chrestienne méditation" (on remarquera l'inversion 
assez étrange, mais significative, de l'épithète) s'avère donc essen- 
tielle pour que les images du psaume prennent la plénitude de la 
vérité et de la vie. Bèze reprenait un peu de cette manière la pensée 
de Calvin, selon qui "le vieil Testament du temps que la vérité 
estoit encore absente la représentoit par images", alors que "le 
nouveau Testament contient la vérité présente et la substance" 18. 

La méditation de Bèze est en effet un  témoignage ultérieur du 
christocentrisme qui caractérise la doctrine calviniste à ses dé- 
buts, christocentrisme dont Bèze lui-même avait fixé les prin- 
cipes avec la plus grande rigueur (voir, en particulier, ses 
Principaux points de la religion chrestienne et ses très strictes 
Tabelles sur la doctrine de la prédestination). 

Ceci nous aide à comprendre pourquoi le successeur de 
Calvin a tout mis en œuvre pour élaborer une méditation le plus 
possible objectiue, c'est-à-dire une méditation ou seule la réalité 
du psaume et du Christ soit illustrée. C'est en vain qu'on recher- 
cherait dans les Chrestiennes Méditations une allusion à La uie 
personnelle de l'auteur. Et pourtant, aux yeux de Ronsard, cette 
objectivité scripturale n'avait paru que le résultat inconsidéré 
d'une "opinion" : "Pour une opinion de Bèze est deslogé". A Loys des 
Masures, O.C. I, 313). 

Par ailleurs, les événements historiques de l'époque ne 
s'aperçoivent dans les Méditations de Bèze que d'une manière très 
générale. Qu'on en juge par ce passage concernant la grande 
plainte de l'Église persécutée, passage qui constitue sans aucun 
doute l'allusion la plus proche à la réalité contemporaine : 

O mes enfants bien-heureux, desquels les âmes par la cruauté de 
mes ennemis desesperez ont esté poussées au ciel par toute sorte 
de tourmens. et desquels le monde estoit indigne, joignez vos te- 
moignages devant 1'Eternel aux complaintes de vostre pauvre 
mere, veufire, languissante encore en terre. Terre enyvrée du sang 
de mes enfants innocens : eaux desquelles le cours ai esté tant de 
fois empesché, et le teinct changé par les povres corps meurtris : 
air qui as tant reçeu de leurs sanglots et soupirs : flammes qui avez 
tant consumé de tesmoins de vérité : glaives qui avez tant navré, 
taillé, découpé de mes membres, n'estez-vous pas suffisans tes- 
moins que je ne me complains sans tres-juste cause ? (p. 82). 

18 Institution cle la Religion chrétienne, éd. Benoît, II. xi., 4. 



A PROPOS DES "CHRESTIENNES MÉDITATIONS 71 

On comprend assez facilement que Bèze fait ici allusion à u n  
drame bien réel de son époque, sans doute à la Saint Barthélemy ; 
mais on voit tout aussi clairement qu'il n'a pas pour autant voulu 
s'écarter arbitrairement de l'objet le plus précieux de sa médita- 
tion, en l'occurrence le psaume CII. dont la complainte reste sur 
un plan général. 

Le fragment que nous venons de citer semble aussi montrer 
que la préoccupation principale de Bèze n'est pas une préoccu- 
pation historique mais plutôt théologique, voire ecclésio- 
logiquelg : le réformateur semble vouloir souligner que le Mal est 
le prince de ce monde ; en effet, la terre, l'eau, l'air et le feu (c'est-à- 
dire les principaux éléments du monde matériel) lui apparaissent 
en quelque sorte comme le domaine et l'instrument des ennemis 
de l'Église véritable. Ainsi. le monde physique se colore de négati- 
vité, de corruption. En revanche, Bèze s'accroche aux @ages du 
psaume comme à une main que Dieu lui-même tend à 1'Eglise des 
élus : voici la "fumée de vapeur", les os  qui "se brisent et tournent 
en poudre comme s'ils avoyent esté dessechez et calcinez en une 
fournaise", ce "beau lustre" qui "s'esvanouira comme nous voyons 
une robbe peu à peu se consumer et s'user''. La méditation sur  
l'histoire tragique n'accorde rien (comme au contraire il arrivera 
souvent chez d'Aubigné, chez Du Plessis Mornay et chez Sponde 
aussi) à la description d'événements historiques de l'époque, au 
défoulement des passions et des haines, à l'ardeur des contro- 
verses et des polémiques ; la méditation de Bèze ne s'aventure 
point dans de longues digressions, car le réformateur sait que la 
raison de l'homme est déraisonnable (comme il le répète souvent), 
qu'elle est donc incapable de bien se conduire elle-même et qu'elle 
a sans cesse besoin du secours divin : ce secours est représenté par 
les images davidiques, véritable incarnation de la Parole de Dieu, 
préfiguration de celle du Christ. 

Essayons donc d'énumérer les principales caractéristiques 
de la méditation de Bèze : 

1. La méditation est liée à la pénitence et semble remplacer 
la confession auriculaire faite au confessionnal, celle que le 
Concile de Trente avait confirmée en tant que sacrement. Les ca- 
lamités publiques et individuelles étant considérées comme la 
conséquence des péchés, la méditation est en rapport direct avec 
les malheurs de l'époque (guerres civiles et peste). 

2. La méditation adopte la prose en raison de l'humilité que 
doit avoir le chrétien devant la poésie de Dieu. En revanche, son 
style, tout en imitant la langue parlée, se veut soutenu. La médita- 
tion est donc à la fois humble et noble. 

19 Cf. Tadataka Maruyama, The Ecclesiolcgy of Theodore B ~ Z Q  Genève, Droz, 
1978. 



72 M. RICHTER 

3. La méditation respecte les images du psaume en tant que 
lieu priviiégié de la poésie divine et de l'incarnation de Dieu, pré- 
figuration du Christ. Ce respect exige que l'auteur renonce le plus 
possible à ses propres images. A trois exceptions près, la médita- 
tion de Bèze s'écarte d'une longue tradition selon laquelle ce sont 
les versets (textuellement cités) et non les images qui échelonnent 
et guident la méditation ou le commentaire. 

4. La méditation évite le discours logique ou philosophique 
au profit de la description de la misère humaine (car il s'agit des 
psaumes de la pénitence) et de la prière. Ceci découle du fait que la 
"raison" est "déraisonnable". 

5. La méditation vise à l'objectivité : en d'autres termes, elle 
a comme objet unique la vérité du psaume actualisée par le Christ. 
Cela entraîne deux conséquences : a) l'élimination de toute allu- 
sion à la vie personnelle de l'auteur : b) l'occultation des événe- 
ments historiques de l'époque. 

Bien sûr, la méditation de Bèze se prive ainsi tie certaines 
ressources indispensables à la vivacité et à la variété du discours : 
pas de références personnelles, pas d'allusions historiques pré- 
cises, pas d'images nouvelles, en dehors de celles qu'autorisent les 
psaumes : et bien entendu aucune des "fables poétiques" si chères 
aux poètes de l'époque. La méditation de Bèze était en effet, une 
fois de plus, u n  rappel à l'ordre : car bien des écrivains calvinistes 
se laissaient trop séduire à l'époque par la poésie d'inspiration pé- 
trarquiste ou païenne, celle que la Pléiade avait remise en hon- 
neur. Si en 1578 Henri Estienne n'avait pas épargné aux poètes les 
plus dures critiques contre leur sensualisme païen (Deux 
Dialogues du nouueau langage François italianizé.. .I, parmi les su- 
jets à l'ordre du jour au Synode de Sainte-Foy, qui eut lieu la 
même année, figurait également celui de la poésie. Voici donc le 
Xxe article de ce Synode : 

Ceux qui mettent la main à la plume pour écrire les histoires de 
l'Écriture Sainte en vers, seront avertis de n'y mêler pas des Fables 
poetiques, et de n'attribuer pas à Dieu les noms des fausses 
Divinités, et de n'ajouter ni retrancher aucune chose de l'Écriture, 
mais de s'en tenir aux propres termes du Texte sacré20. 

Face au danger d'une littérature "païenne" qui constituait 
une attraction presque irrésistible pour les calvinistes (Du Bartas 
en était certainement un exemple inquiétant), Bèze veut donc 
orienter encore une fois ses correligionnaires en leur indiquant 

21) Aymon, Tous les Synodes nationaux des Eglises réformées en France..., La 
Haye, 1710, II, p. 127. 



A PROPOS DES "CHRESTIENNES MÉDITATIONS 73 

les principales directives d'une méditation calviniste sur  les 
psaumes. 

Certes, l'essentiel, pour le réformateur, c'est le respect des 
images et le refus de toute invention dans ce domaine délicat. 
Mais,  pour le reste, il faut dire qu'il laisse en même temps ou- 
vertes pas mai de possibilités. 

En particulier, il montre que la méditation, tout en respec- 
tant les images du psalmiste, n'est pas strictement liée à la succes- 
sion des versets du psaume et qu'elle peut utiliser (voir sa médita- 
tion sur  le Ps. LI) des éléments appartenant à d'autres livres bi- 
bliques. I1 montre que le style, tout en refusant le discours philo- 
sophique et érudit, peut faire vibrer les différentes cordes d'une 
prose émotionnelle et poétique, parfois même tumultueuse, prose 
fondée sur une rhétorique très savante imitant tour à tour, grâce à 
u n  emploi fréquent de propositions interrogatives, d'antithèses et 
de répétitions, la langue parlée, les exhortations et les expli- 
cations des homélies, l'ardeur des prières. 

Si, d'une part, il garde donc comme points de repère fonda- 
mentaux les images davidiques en tant que lieu sacré par excel- 
lence, il s'éloigne d'autre part de la structure des méditations tra- 
ditionnelles sur  les psaumes qui. comme celles de saint Augustin 
et de sa longue suite au cours du Moyen Âge, avançaient, verset 
après verset, à travers des commentaires plus didactiques que 
poétiques. En ce qui concerne le style, par contre, il n'oublie pas 
certains tours que Savonarole, dans la ligne de saint Anselme, 
avait adoptés dans ses deux Expositiones in PsaZmos2 l .  

Théodore de Bèze met donc à la disposition des écrivains 
calvinistes un genre renouvelé, revalorisé : il propose u n  modèle 
nouveau strictement lie (ainsi que l'Abraham sacrijkmt dans le 

21 Voici un exemple. Savonarole : "Infelix ego, omnium auxilio destitutus, qui 
caelum terramque offendi I Quo ibo 7 Quo me vertam 7 Ad quem confugiam 7 
Quis mei mirerebitur 7 Ad caelum oculos levare non audeo, quia ei raviter 
Feccavi. In terra refugium non invenio, quia ei scandalum fui. Quia igitur 
aciam 7 Desperabo 7 Absit. Misericors est Deus ... (Wositio in Psalmum 
Miserere rnei, Deus. in Operetfe spirituali par Mario Ferrara, vol. II, Roma, 
Belardetti, 1976, p. 197, 1-6) : Béze : "Helas, moy plus que misérable, assailli, 
pressé, outré de toutes parts, navré mortellement par ma conscience, percé 
d'outre en outre par le sentiment d'infinis forfaits, ne me restant plus que le 
profond abysme du desespoir : et quant au corps accablé de mal, plon é en 
douleurs, en qui tourment ne peut plus rien trouver à tourmenter, que Bray- 
je, que diray-je, où iray-je, trouveray-je en moy sinon ce qui souffre, et 
qui me prestera secours d'ai eurs 7 Si je regarde au ciel ..." (Meditation sur le 
suriesme Psalme, éd. Richter, p. 52). On trouve cependant ce même 
mouvement rhétorique chez Gaspar Loarte : "Ma Che fafi, Signore, in questa 
estrema miseria mia 7 Dove mi rivoltero per non venir meno 7 Che consi lio 

irifiinita misericordia tua <...> O incomparabile misericordia. O inestimabile 
carità, etc." (il conforto degli afflitti, dans Raccolta di Meditazioni, 
riflessioni e pensieri morali..., Venezia, 1789. L a  première édition remonte à 
1574, traduite en français en 1578). 

pi lieri, per non disperarmi 7 Io non so altro migliore, Che ricorrere a Il a 



74 M. RICHTER 

genre dramatique) aux exigences de la pratique religieuse ; u n  mo- 
dèle qui. au-delà de sa rigueur doctrinale, n'est cependant pas 
dénué, je le répète, d'une certaine souplesse. C'est peut-être la rai- 
son pour laquelle sa proposition rencontra tout de suite u n  assez 
grand succès. En trois ans le public demanda au moins trois édi- 
tions des Chrestiennes Méditations. plus une traduction anglaise, 
Du Plessis-Mornay ne tarda pas à modifier le style et les argu- 
ments stoïciens et platoniciens qu'il avait adoptés en 1575 dans 
son Discours de la vie et de la Mort et - contrevenant à sa poétique 
qui, dans De la Vérité de la Religion chrestienne (1 582). le faisait 
prôner l'humilité et la simplicité de 1'Ecriture - se lança dans une 
prose poussant jusqu'au paroxysme certains accents du discours 
de Bèze et de Savonarole22, en particulier les répétitions et les 
propositions interrogatives. Mais son goût des contrastes concep- 
tuels et des acrobaties linguistiques n'allait certainement pas 
dans le sens de Bèze, qui avait écarté de son discours la 
"desraisonnable raison". Agrippa d'Aubigné se montra très sen- 
sible aux images, qu'il puisa abondamment un peu partout dans la 
Bible. Sponde se tourna plus volontiers vers le modèle offert par 
Mornay et - comme l'a justement observé Marguerite Soulié - il 
en arriva à se servir "du texte d'un psaume comme d'un tremplin 
pour faire valoir la hardiesse, la richesse de son invention ora- 
toire" et à recréer un "tissu biblique"23 qui, à mon avis, semble le 
rapprocher également de d'Aubigné. Tous les trois, cependant, ont 
préféré se conformer à la tradition en ce qui concerne la citation 

22 I1 suffit de comparer, par exemple, ces deux passages de Savonarole et de 
Mornay : "Subleva me miserum. ostende in me opus tuum, exerce in me 
virtutem tuam. Abyssus abyssurn inuocat. Abyssus miseriae. invocat 
abyssum misericordiae. Abyssus peccatorum invocat, abyssum gratiarum. 
Maior est abyssus misericordiae, quam abyssus misericordiae abyssum 
miseriae" (G. Savonarola, Operette spiritudi, op. cit., vol. II, p. 198, 13-19) : 
"Nous avons péché contre toi, essence infinie, nostre offence donc estoit 
infinie, meritoit une eine infinie qui ne pouvait estre portée que par un 
infini. De ta grace infnie, tu nous as donné ton Fils infini comme toi, pour 
la porter. Ton Fils, qui par sa uissance infinie, a porté et englouti nostre 
peine infinie" ("Méditation sur Psalme XXXII". in Discours et Meditations 
chrestiennes ..., cit. 128). Le début de la "Meditation sur le Psalme VI", de 
1585, est un bel éc%antillon du style de Mornay : "Seigneur, à qui plus à 
propos conviendra ce propos qu'à moi 7 qu'à moi, que tu poursuis et en la 
chair, et usqu'aux os 7 u'à moi, que tu as mis en bute à tes sagettes 7 sagettes 

donc plus dire 7 Certes, mais escoute au moins à ceste fois. 
Seigneur, ne me reprens point en tafureur. et ne me corrige pinî en ton ire. 
(Discours et Medüa tions..., cit.. p. 77). On remarquera que Mornay, à l'opposé 
de Bèze, introduit des images de son invention, vaguement classiques 
("sagettes teintes de fiel"), et qu'il avance en faisant du verset son point 
d'a ui. Les seuls qui, jus u'à présent, aient essa é d'étudier les méditations 
de gomay  sont Roger Ja& Bunda et Klàra A. grdei (voir leurs références 
bibliographi ues ci-dessus, note lû{ 
L'utilisation% la Bible dans les Méditations" de Jean de Sporule. art. cit., p. 
303. 

teintes d e fiel. et de doAeur I Tu sais helas I ,  pour moi, Seigneur, que puis-je 

23 



A PROPOS DES "CHRESTIENNES MÉDITATIONS- 75 

des versets du psaume. Evidemment Savonarole ne cessait 
d'exercer sur eux une très grande emprise24. En cela Bèze ne réussit 
pas à imposer la nouveauté, sans doute la plus intéressante, du 
modèle qu'il avait proposé. Toujours est-il que les écrivains cal- 
vinistes que nous venons d'évoquer ont tous été attirés par la re- 
lance et la revalorisation du genre, par la faveur qu'il obtint au- 
près du public reformé grâce au modèle proposé par le successeur 
de Calvin : la relative liberté de la méditation par rapport au  
psaume et le ton affectif d'une prose passionnée les avaient cer- 
tainement fascinés. I1 n'empêche que, tout en restant dans u n  
cadre religieux et chrétien, tout en suivant la tradition de la cita- 
tion des versets, il révélaient d'une manière plus ou moins aiguë 
une inquiétude profonde face aux contraintes que leur imposait, 
en un siècle qui avait exalté l'homme et ses plaisirs, une foi sévère 
et strictement christologique. 

Si Bèze avait opposé à l'exubérance des images païennes de 
Ronsard et de ses nombreux admirateurs l'objectivité des images 
de David en tant que préfiguration du Christ, les écrivains qui 
s'étaient proposés de le suivre dans la même voie finirent en réa- 
lité par s'écarter de lui et par créer, dans les limites d'un genre 
apparemment respecté, une méditation en prose qui tendait à 
s'approcher de la vision créatrice et esthétique de leur grand ad- 
versaire. 

Tout porte à croire que la rencontre de la rigueur chrétienne 
de Bèze avec l'irrésistible séduction exercée par la très riche ima- 
gination ronsardienne constitue un des facteurs principaux qui 
ont favorisé, en cette fin du siècle, l'originalité des méditations 
calvinistes : l'inquiétude existentielle de celles de Sponde, la pas- 
sion émue et vigoureuse de celles de D'Aubigné, peut-être aussi 
certains accents de la prose trop oubliée de Du Plessis-Mornay. 

Mario RICHTER 

24 Dans son premier recueil de Méditations (1584), Du Plessis Mornay avait fait 
imprimer une traduction française des deux Eqosiîiones de Savonarole. 





PRESENCE DE LA T-OLOGIE DANS QUELQUES 
MÉDITATIONS EN PROSE SUR LES 

PkNITENTIAUX (THÉODORE DE BÈZE, 
GUILLAUME DU VAIR, JEAN DE LA CEPPEDE) 

La théologie : au sens large c'est la science qui s'interroge sur 
Dieu, le prend pour objet, si l'on peut dire : alors que la médita- 
tion, selon la conception chrétienne traditionnelle, comprend 
comme un efort d'approfondissement de la vérité révélée par des 
exercices spirituels et par la ptière' : ce que constate M. JeaMeret, 
à propos de la méditation en prose à la Renaissance, quand il écrit 
qu'elle offre tout à la fois l'eqression de la piété individuelle et la 
transmission d u n  message didactiqug. 

Ainsi la méditation présente u n  discours sur Dieu - la théo- 
logie - dans un discours qui s'adresse à Dieu - la prière - : cepen- 
dant quand ce discours adressé à Dieu est voué à la publication, il 
est bien évident que le destinataire se brouille. Dieu, mais aussi 
les lecteurs. La relation à Dieu qui s'exprime dans la méditation 
écrite n'est pas l'affaire d'un seul, mais de tous les croyants qui la 
liront et assumeront le J E  du texte : ils s'approprieront du même 
mouvement le discours sur Dieu, implicite ou explicite, tenu dans 
ce texte. 

C'est dire l'importance qu'il faut accorder à la théologie 
dans une étude sur le genre complexe de la méditation, surtout à 
une époque où deux théologies s'affrontent. Et c'est volontaire- 
ment que j'ai choisi pour ma réflexion les textes d'un protestant et 
de deux catholiques : les Chrestiennes Méditations de Théodore de 
Bèze, ébauchées après 1561, remaniées peu avant la mort de 
Jeanne d'Albret en 1572. publiées à Genève en 1582 ; la Meditation 
sur les Pseaumes de la Penitence de David par Guillaume Du Vair, 
d'abord publiée à son insu vers 1585. puis avec son aval en 1603 ; 
et l'imitation des Pseaumes de la Penitence de David par Jean de 
La Ceppède, dans sa partie en prose qui accompagne les para- 
phrases en vers : ouvrage publié en 1594, achevé au début de l'exil 
du poète en Avignon, entre 1590 et juillet 1592 (date de 
l'approbation des théologiens). J'examinerai, dans ces médita- 
tions, la théologie qu'elles proposent puis la manière dont elles la 
présentent ; peut-être ensuite cernera-t-on mieux la fonction de la 
théologie dans ces méditations en prose sur les pénitentiaux. 

Chrestiennes Méditations, tel est le titre adopté par Bèze. 
mais que les autres auteurs pourraient reprendre à leur compte. 

1 Voir Dictionnaire de Spiritualité, fondé par Marcel Viller, article 
"Méditation", p. 927. 

2 Michel Jeanneret, Poésie et Tradition biblique au  XVIe siècle, Pans, Corti, 
1969, p. 400. 



78 Y. QUENoT 

Une théologie chrétienne est bien à l'œuvre dans toutes ces médi- 
tations sur  le texte du psalmiste. Ce n'est pas le Dieu de l'Ancien 
Testament qui s'y découvre, mais le Dieu Trinité, Père, Fils, 
Esprit, vouvoyé par les catholiques, tutoyé par le protestant. 
Généralement tous ces textes s'adressent au  Père, fort logique- 
ment puisqu'ils épousent la prière de David ; seul 'ïhéodore de 
Bèze interpelle une fois Jésus-Christ, à la fin du Psaume 130. Mais 
tous évoquent l'Esprit et surtout célèbrent le Fils, le Rédempteur, 
l'Agneau qui a racheté les hommes par son sang. Difficile de faire 
autrement à propos de la pénitence, liée au pardon et à la rédemp- 
tion. 

C'est toute l'histoire de l'humanité, telle que l'enseigne la 
théologie chrétienne, qui apparaît dans ces meditations : 
l'homme créé à l'image de Dieu, sa chute, son rachat par le Christ, 
son attente d'une vie bienheureuse après la mort et pour l'éternité, 
sa crainte d'une damnation éternelle. Mais  le visage de Dieu dif- 
fère selon les confessions : Bèze présente, avec insistaiice. un Dieu 
créateur, éternel, tout puissant et tout bon ; les catholiques évo- 
quent essentiellement le Dieu qui châtie et pardonne : cela seul 
laisse présager les divergences qui vont apparaître et qui sont 
évidentes pour tout lecteur attentif. Le protestant ne pourrait as- 
sumer la méditation catholique ; et vice-versa. 

Première divergence : le thème de la prédestination, vigou- 
reusement traité par Théodore de Bèze. Pour lui la prédestination 
est la déduction logique de la toute puissance absolue, reconnue 
sans réserve aucune, à 1'Etemel. à ce grand Dieu chastiant les 
siens pour leur bien et punissant à toute rigueur les endurcis selon 
leurs dernerite$, à ce Dieu qui résexve son jugement à certains 
êtres que sa fureur et indignation tant terrible veut du tout ex- 
tennineflmais qui, au contraire, fait savoir à ceux u'ii aime 

ausquels il s'est ob@@. 
Pour ces êtres gratuitement sauvés la pénitence est le signe 

du salut - mais non sa cause bien sûr, puisque leur nature. tota- 
lement corrompue, n'est rien et ne peut rien. Pour eux la pénitence 
est signe d'élection et se manifeste ar une conversion, une vive 

élu, qui reconnaît alors sa déchéance, qui répond au  désir de 
s'amender mis en lui par la seule action divine. 

qu'ils sont dii nombre de ceux qu'il ne veut pas per& B , de ceux 

foy (...) dont les efects se monstrent -P . Dieu touche le cœur de son 

3 

4 ibid.p.67. 
5 ibid,p.76. 
6 ibid,p.94. 
7 ibid,p.63. 

Théodore de Bèze, Chrestiennes Meditations, éd. Mario Richter, Genève, 
Droz, 1964, p. 66. 



PRÉSENCE DE LA THÉOLOGIE.. . 79 

Nulle initiative ne revient à l'homme. Dieu seul peut 
l'instruire, le guérir, lui inspirer le désir de se convertir et refaire 
en lui sa propre image. Lui, l'homme, n'est que mort et néant, 
moins que rien sinon que tresgrand mal soit quelque choses. 
charogne morte et puant@, povre nature conçeuë en iniquité'O. 

A I'inverse il est demandé au méditant catholique de désirer 
se tourner vers Dieu, qui le devance d'ailleurs par l'appel discret 
de sa grâce prévenante ; il n'attendra pas longtemps, Dieu volera 
à sa rencontre ; mais il faut qu'il se tourne de lui-même vers celui 
qui pardonne : A peine avois-je ouvert mes levres pour invoquer 
son aide ; à peine mon cœur s'estoit-il disposé à luy crier mercy, & 
j'ay senty sa grace se respandre sur moy, conforter & vivfm mon 
a m e  languissante '  2 ;  même affirmation dans le texte 
correspondant de La Ceppède : votre bonté, dit-il à Dieu, a mis bas 
le glaive de sa justice, a u  premier souspir de ma repentance13 ; j e  
vous ay librement découvert la sentine de mes ordures14. 
poursuit-il sur le psaume 3 1 : et si Du Vair, sur ce même psaume, 
déclare que Dieu lui a amolly le cœur pour loger la contrition en 
(son) ame, c'est après avoir reconnu le bienfait de la prière des 
Saincts, qui ont intercédé pour lui ... de quoi faire frémir u n  
calviniste 15. 

Dans les méditations catholiques, donc, la toute puissance 
divine est présentée comme requérant de l'homme u n  brin 
d'initiative, avant de lui ouvrir la voie du salut. C'est pourquoi la 
pénitence peut devenir chemin de (...I just@ationl6 ; c'est pour- 
quoi la grâce de Dieu s'acquiert par la reconnoissance de nos 
fautes, par  L'humiliation de nostre esprit17. Ce qui est impossible 
pour le protestant est tranquillement affirmé par les catholiques. 
Pour eux la nature humaine n'est pas si totalement corrompue 
qu'elle ne puisse fournir un effort minime. Pour eux, c'est libre- 
ment qu'ils ont péché et non pas à cause de leur être entièrement 
perverti par la faute originelle. La Ceppède/David reconnaît les 
violentes inclinations à mal faire dont ses parents l'ont doté, 

9 hid.,p.93. 
8 ibkL.p.53. 

10 ibid, p. 62. 
11 Voir Le Saint Concile de Trente (...) traduit par M. L'Abbé Chanut, Lyon, 1692, 

Vie Session, ch. V, p. 69 et Canon IV, p. 92 : Si quelqu'un dit que le libre 
Arbitre meu et emcité de Dieu, en donnant son consentement à Dieu, qui 
l'excite, et qui i'appelle, ne coo ère en rien à se préparer, et à se mettre en état 
d'obtenir la grâce de la JusttJation (...I qu'a soit Anathème. 
Les Euvres de Guillaume Du Vau, Paris, 164 1, "Meditation sur les Psaumes 
de la Penitence de David", p. 194. 
Jean de la Ceppède, imitation de la Penitence de David, Genève. Dmz. 1966. p. 
10. 
DuVair. op. cü., p. 197. 
La Ceppède, op. cit, p. 19. 
Du Vair, op. cit p. 2 12 (Sur le Ps. 142). 

12 

13 

14 hid., p. 13. 
15 
16 
17 



80 Y. QUENoT 

mais il ajoute : ces penchemens naturels a u  vice, ne m'y eussent 
pointforcé, si je n'eusse voulu18 : d'autant qu'il était déjà fortifié 
de l'Esprit de Dieu. La mention de cette circonstance aggravante 
souligne bien que. même sans cette aide exceptionnelle, il aurait 
pu ne pas céder. Quant à la mention par du Vair des  predestine^^^ à 
qui l'Esprit Saint depart l'espérance, elle concerne l'ensemble des 
chrétiens et non pas le petit nombre de ceux-là seuls que Dieu 
aurait décidé de sauver. 

Prédestination, liberté : la différence est flagrante. I1 en est 
une autre, moins immédiatement perceptible, mais également 
fondamentale : celle qui oriente une attitude, détermine u n  com- 
portement. Une fois reconnue la charge insupportable du péché, 
que faire ? Faire pénitence ? Les deux confessions prêchent cette 
pénitence, mais ne s'accordent pas sur le contenu du mot. 

Selon Calvin la pénitence est une regénération spirituelle de 
laquelle le but est que i'image de Dieu, qui avoit été obscurcie et 
quasi e acée en nous par  la transgression d'Adam soit res- 
taurésf elle est un chemin à parcourir toute la vie et comporte 
d'abord l'aveu à Dieu de nos fautes. Et Calvin, après avoir cité 1 
Cor. 11. 3 1 : Si nous nous condamnions nous mesmes, nous ne 
serions pas condamnez, précise que confesser secrettement à Dieu 
nos pechez. c'est une partie de la repentance laquelle ne se peut 
omettre2'. Or cette attitude se retrouve constamment dans les 
méditations de Théodore de Bèze. I1 déclare vouloir se juger pour 
n'être point jugé. sur le Psaume 6 ,  à deux reprises, sur  le Psaume 
32, sur le Psaume 51, sur le Psaume Sa confession a Dieu est 
directe ; elle est étroitement liée. d'une part à l'appel de Dieu, 
d'autre part ii la conversion, l'amendement de v g 3 .  et cela appa- 
raît très clairement dans ce passage de la méditation sur  le 
Psaume 6 : d'où me vient ce regret de mes pechez, ceste haine de 
moy-mesmes ? ceste hardiesse de t'invoquer, ce desir de 
m'amander, d'où vient que je  parle encores, et te puis appeler mon 
Dieu ? Certainement c'est de 

Cette attitude s'oppose évidemment à celle d'un Du Vair ou 
d'un La Ceppède pour qui la pénitence est, implicitement, un sa- 
crement. Cela n'est pas dit, en accord avec le Concile de Trente 
selon lequel la pénitence n'était point un sacrement avant la ve- 

18 IaCeppède,op.&, .24. 
19 
aD 

Du Vair, op. cit, p. 285. 
Jean Calvin, Institution de la Religion chrestfenne, éd. J.D. Benoît, Paris, 
1957-1963, t. iiI. ch. Iii. D. 73. - .  

21 hid. 85.- 
22 
23 
W 

d o r e  di: Bèze, op. CU,  p. 54 et 56, p. 64, p. 72, p. 93. 
Théodore de Bèze, La Cdession de la foy chrestienne, Genève, 1564, p. 258. 
Théodore de Bèze, Chrestiennes Meditations. op. cit., p. 57. 



PRÉSENCE DE LA THÉOLOGIE.. . 81 

nue de Jésus-Christ25. Une méditation en lieu et place de David ne 
peut donc que suggérer ce qui va venir. Or la nécessité du recours 
au  sacrement, avec ses trois parties : la contrition, la confession 
et la satisfaction, est nettement sous-entendue par Du Vair et La  
Ceppède. Ce sacrement est le seul rempart possible contre les 
peines de l'enfer et la damnation éternelle qui sont fréquemment 
rappelées dans les méditations catholiques. Alors que le protes- 
tant n'évoque qu'une seule fois les cris et hurlernens àesesperés de 
ceux qui (...) sont jettez au feu éternel sans esperance d e n  sortir 
jamais26, Du Vair parle longuement et souvent des tourments 
éternels, pleurs, cris, gémissements, abîmes Ce pe- 
sant rappel peut s'expliquer tant par le désir de suivre le Concile 
que par celui d'inciter à la confession. L'homme peut éviter le châ- 
timent effroyable, il peut combattre la menace des souffrances 
indicibles par une contrition qui, déclare le Concile de Trente, est 
une douleur intérieure et une détestation du péché que I'on a 
commis, avec résolution de ne plus pécher à l'avenir28. Cette 
contrition est bien présente, et dans l'esprit des méditations de Du 
Vair dont le méditant, après avoir demandé l'intercession des 
Saints, remercie Dieu de lui avoir donné la volonté de regretter 
(sa) vie passée & l'amender pour l'advenir29 : et dans la lettre 
même : vous ne laissez pas à recevoir le pecheur qui vient à vous, 
la confession à la bouche, & la contrition a u  cœuso. La confes- 
sion de bouche n'est pas faite au prêtre, ici, puisqu'il s'agit du 
psalmiste : mais le catholique qui voit David faire profession pu- 
blique de repentance3 l ,  confesser publiquement sa faute32, 
annoncer son péché avec humiliation de son esprit33, sait bien ce 
qui lui est demandé à lui, homme de la nouvelle alliance : la con- 
fession de bouche à un prêtre qui représente le juge suprême34. 

25 

26 
n 

28 
29 
30 

31 
32 
33 
34 

Le Saint Concile de Trente (...) nouvellement traduit par M. l'Abbé Chanut, 
avec le iaün aiouté à côté. Lvon. 1692. XWe session. ch. I. DU. 186-187. .. 
Théodore de &e, op. cü.,' p: 89.' 
Du Vair, op. cit., p. 193, 198, 209, 212, 213, 214. A ra procher du Saint 
Concile de Trente, op. cit.. VIe Session, Canon VIII, p. 9g : Si quelqu'un dit, 

Du Vair, op. cü., 
Ibid.. D. 21 1. Cp.' ;:8de Bèze se moauant Idans La Confession de la fou 
chrestbnne, op. c i t ,  p. 258) des catholiques qui ont inventé un nou&aÜ 
Sacrement, qu'ils appellent le sacrement de penitence : dont ils font trois 
parties assavoir la contrition de cœur, la confession de bouche à l'oreille 
dun prestre, &fvinlement la satisfaction. pour obtenir pardon des pechez. 
Du Vair, op. cit, p. 200. 
Ibid. p. 201. 
IMd, p. 212. 
Le Saint Conch de Trente, op. cit., m e  Session, ch. Vi, p. 201. 



82 Y. QUENOT 

La Ceppède, comme Du Vair, met l'accent sur  la double né- 
cessité de l'examen de conscience et de l'aveu : Je passeray ordi- 
nairement devant les yeux de ma memoire mes fautes detestables : 
& les detestant, les confesseray publiquemenc5. 11 développe 
moins complaisamment l'horreur de l'enfer mais se montre sen- 
sible a la présentation conciliaire du sacrement de pénitence 
comme un acte judiciaire : le Concile de Trente affirme en effet, à 
propos des chrétiens souillés de quelque crime : Jésus a uoulu 
qu'ils comparussent devant ce ll-ibunal de la Penitence, a . ?  que 
par la sentence des Prêtres ils pussent être deliurez, non pas seu- 
lement une fois, mais toutes les fois que se repentant de leurs 
pechez, ils auraient recours a lui et encore : Notre Seigneur Jésus- 
Christ, étant prêt de monter de la terre au  Ciel, laissa les Prêtres 
(...I comme des Juges et des P r e ~ i d e n s ~ ~ .  Une telle présentation 
peut expliquer le vocabulaire à dominante juridique qui caracté- 
rise les méditations de La Ceppède (d'autant qu'il est président à la 
Cour des comptes). L'art judiciaire n'est pas loin : on le pressent à 
la multiplication des mots comme peines, chastimens, demerites. 
requestes, justice, obligations, méfaits, punition, crime, juge- 
mens, geines, mercy, etc. On le devine jusque dans la syntaxe 
alourdie d'explications, d'enchaînements, de redites, embarrassée 
d'incises ou de longues subordonnées : Seigneur je confesse haut & 
clair, que mes rouges coulpes ont attizé ce feu de wstre juste cour- 
roux : que mes ingrates & morteles recheutes ont embrasé uostre 
punissante fureur, à ce coup justement tonante sur  mon chef 
abominable : mais la violente douleur dont je suis nuict &jour 
torturé par VOS flammes vengeresses (qui apres avoir couru toutes 
les parceles de mon ame, ont desja carié mes os) m e  contrainct 
fendre l'air de ces éclatantes requestes. Mon Dieu, ne me recher- 
chez plus courroucé : ne déchargez plus sur moy vos chastirnens 
judiciaires, etc.3 7. 

La troisième partie de la pénitence, pour un catholique, c'est 
la satisfaction. Le mot, sous la forme du verbe, se lit dans le texte 
de Théodore de Bèze, mais évidemment, pour lui. tout passe par le 
seul Jésus-Christ, grâce auquel n'ayans rien payé nous nous trou- 
uons avoir entierement sattsfaic8. La satisfaction du pécheur est 
inutile pour le protestant. Or elle suit logiquement la confession, 
pour le catholique Guillaume Du Vair : Enseignez-moy doncques, 
mon Dieu, quelle doit estre ma satisfaction : car je  mus ay des- 
couvert maintenant toutes les fautes que je vous avois auparavant 

35 
36 

37 LaCep e, qp. dt, p. 9. 
38 Th. deTkZe. Chrestiennes Meditations, op. CU. p. 62. 

La Ceppède, op. CU, p. 19. 
Le Saint Concfle de ?)-ente, op. cit, XTVe Session, ch. II, p. 189, et ch. V, pp. 
194-195.. 



PRÉSENCE DE LA THÉOLOGIE.. . 83 

celées9. Mais  la satisfaction doit rester à sa juste place, comme 
l'enseigne le Concile de Trente, car elle n'est pas tellement nôtre, 
qu'elle ne se fasse et accomplisse par Jésus-Christ (...I en qui nous 
vivons, en qui nous meritons, et en qui nous satisfaisons, faisans 
de vrais fruits de pénitence qui tiennent de lui leur force et leur 
mérite40. Et c'est bien ce que sous-entend Du Vair quand il fait 
dire à David : Si vous attendez que mes jeusnes, mes veilles & mes 
oraisons, satisfassent à mon péché : las  ! Seigneur quand sera-ce 
fait 7 Seule la miséricorde de Dieu pourra obtenir u n  tel résultat, 
par une hostie inestimable, un holocauste sans macul&'. 

J'ai insisté sur la théologie du pardon : le choix des péniten- 
tiaux l'imposait ; mais on peut trouver aussi, dans tout ou partie 
de ces méditations, une théologie de la grâce, une théologie de 
l'Église, voire une théologie de l'histoire ... Tout u n  savoir 
chrétien, soit protestant, soit catholique, est enclos dans ces 
prières inspirées du texte hébreu. Mais avec une très grande 
souplesse. Comme s'il était essentiel d'intégrer harmonieusement 
l'expression théologique à la méditation. 

* * * 

Cette expression théologique utilise aussi bien le vocabu- 
laire codé que l'image la plus recherchée : aussi bien les multiples 
possibilités ouvertes par la rhétorique du dialogue/monologue 
que les tournures d'inspiration biblique. Seul est exclu l'exposé 
dogmatique. 

L'emploi du vocabulaire codé a déjà été examiné lors de 
l'étude des mots contrition, confession, satisfaction (ou de leurs 
proches parents : contrit, confesser, satisfaire) qui prennent des 
sens quelque peu différents, mais parfaitement définis, selon la 
religion de l'auteur : il se trouve également dans les formules li- 
turgiques, que l'on relève particulièrement chez La Ceppède : Car 
c'est de vous, mon Seigneur, mon Dieu, de quij'espere mon salut, 
parmy les sanglants combats de cette perissable vie, I% parmy le 
durable repos de l'autre, où mus vivez & regnez avec vostre Fils, & 
vostre Esprit sainct en eternité42. 

Ce vocabulaire peut souligner une distinction scolastique, 
irrecevable pour un protestant ; au même Psaume 37, La Ceppède 
écrit : j'ay tous les reins pleins d'illusions, je  dy toute la partie 
concupiscible de rame teUement amorcée des enyvrans apasts des 
fausses voluptez, qu'elle a pipé la raisonnable, & luy a soustraict 

39 
40 
41 
42 

Du Vair, op. cit, p. 196. 
Le Saint Concile de Trente. op. ciî., XWe Session, ch. VIII, p. 206. 
Du Vair, op. cit, pp. 202 et 206. 
La Ceppède, op. cit,  p. 19. 



84 Y. QUENOT 

son g~uvernement?~. Comme si certaines parties de l'âme étaient 
restées préservées du péché originel, ce que nie Calvin dans son 
commentaire sur le quatrième pénitentiel. Les papistes, y déclare- 
t-il, s'obstinent grossièrement à ne représenter le péché originel 
que comme une inclination mauvaise à pecher et le restreignent 
seulement à la partie inferieure qui est en l'me, et aux cupiditez 
bmtaled4. 

Pour étudier l'utilisation de l'image, l'ai retenu le dogme de 
la vie étemellle ; et plus particulièrement de la vie des élus. Bèze 
l'évoque avec une grande discrétion ; que la mort, dit-il à Dieu, 
m'annonce lajouissance de ta f é l i ~ i t 8 ~ .  Les mots ou expressions 
vie, vie eternelle, felicité eternelle, lui suffisent ordinairement ; 
très peu d'images apparaissent sur ce thème : celle du domicile 
eternel auquel les élus habiteron(4 à toute perpetuite6, celle des 
martyrs, dont les âmes ont esté poussees au ciel par toute sorte de 
tourmens. appelés à joindre leurs tesmoignages devant I'Etemel 
aux complaintes de 1 ' E g l i ~ e ~ ~ .  

La Ceppède traite ce sujet de manière plus variée : soit 
comme on vient de le voir, à l'aide d'une formule liturgi ue ; soit 
par des expressions consacrées : Eglise triomphanted8, salut 
eteme149, l'autre V i g o  ; soit enfin par une image : celle du verger 
des Oliviers immortels, ou de la livrée dont l'élu sera paré immor- 
tellement5 l .  L'affirmation dogmatique est volontiers drapée de 
poésie dans les textes catholiques. La Ceppède utilise plutôt moins 
d'images que Du Vair mais il faut compter aussi avec ses para- 
phrases en vers où l'on en décèle un certain nombre, empruntées 
justement à ce même Du Va@2. 

Ce dernier use largement du procédé pour présenter le 
dogme ; on relève dans ses méditations, non seulement des ima es 
familières aux chrétiens : l'entrée dans la maison du Se igne~$~ ,  
dans le Royaume de loir&. dans le sainct Tabern~cl$~, dans les 
cieux les plus haut36 : l'affirmation que les élus seeront coste à 
coste de leur Dieu I...) environnez de glotd7,  que les justes seront 

43 
44 

45 
46 
47 
48 
49 
50 
51 
FL2 
53 
54 
55 
56 
57 

Ibid, p. 18. 
Jean Calvin, Le lime des Pseaurnes, Genève, 1558. commentaire sur le Ps. LI. 

.344. 
%I. de B&e, op. cit, p. 56. 
Ibid. D. 88. 
hid.; p. 82. 
L a  Ceppède, op. cit, p. 25. 
hid., p. 24. 

hid, .41.  
Voir 
Du Vair, op. cit, p. 199 .  
Ibid, p. 198. 
Ibià. 
Ibid., p. 195. 

Ibid, p. 33. 

@enot, Les lectures de Lu CeppkIe, Genève, Drca, 1986, p. 36 à 38. 

Ibid., p. 199. 



PFUbENCE DE LA THÉOLOGIE.. . 85 

couronnés5*, qu'on entendra le son agreable de la trompette du 
: mais aussi des images recherchées, de facture plus 

nettement littéraire : celle des rudes espines du monde, échangées 
contre les lisjleurissans de toute eternité60. celle des rachetés qui 
reluiront un  jour pardessus les estoiiies dufmamenP1 : celle des 
aisles de fw & d'esperance qui emporteront l'esprit du méditant 
d'un vol ieger jusques dans les bras de Dieu pour le reiinir à sa 
premiere 0rigine6~ : celle enfin -je m'arrêterai là mais je pourrais 
continuer - du cœur purifié de l'élu qui s'est tiré net hors des 
miseres du monde. comme l'or sorti pur de la flamme pour estre 
moulé de Z'image dun  grand Prince & puis servir d'ornement à 
quelque riche cabineP3. 

La spiritualité tridentine, sa tendance à l'exubérance affec- 
tive, son goût de l'éclat, influencent l'expression théologique des 
deux écrivains cathoiiques. La comparaison sur u n  thème précis 
avec Théodore de Bèze en fournit la démonstration. 
Lorsqu'images il y a dans les Chrestiennes Meditations, ce sont le 
plus souvent des images brèves, d'inspiration biblique. 

Pourtant la ligne de partage ne passe pas toujours entre les 
confessions. Si Théodore de Bèze se montre le plus discret dans 
l'utilisation de l'image. dans celle du dialogue c'est La Ceppède le 
plus sobre. Le dialogue dans la méditation rencontre, on l'a vu, 
l'écueil d'une relation brouillée, dans la mesure même où le genre 
unit théologie et prière : union naturelle, certes, car le savoir 
théologique infléchit bien évidemment l'attitude de celui qui 
prie : mais union difficile dans un texte publié, où la théologie se 
doit d'être rigoureusement orthodoxe : les précisions, les dévelop- 
pements exigés par les mises au point jugées nécessaires viennent 
traverser la relation à Dieu, la doubler d'une autre relation, di- 
sons horizontale, et donc poser des problèmes de cohérence. 
Comment réduire ces problèmes, comment faire en sorte qu'ils 
passent inaperçus, qu'ils ne gênent pas ? 

Il y a un procédé courant, mis en œuvre par les trois auteurs. 
Si l'on s'adresse à Dieu pour lui fournir des précisions dont il n'a 
que faire, et qui en réalité s'adressent aux lecteurs, on lui rappelle 
qu'il sait tout, qu'il voit tout, qu'il n'a nul besoin d'être informé, 
mais qu'il lui plaît d'écouter sa créature avec bienveillance ; cette 
précaution prise, on peut tout lui dire et même lui faire un cours de 
théologie. 

58 ibid. 

61 Ibid,p.204. 
62 Ibkt,p.215. 

58 Ibid,p.204. 
80 M ,  p. 199. 

63 rbùL,p. 199. 



86 Y. QUENoT 

Un autre procédé consiste à dédoubler le locuteur : le J E  
s'adresse à son âme ou à sa conscience et lui redit ce qu'elle doit 
savoir : Pourquoy donc te troubles-tu, povre conscience 7 La cor- 
ruption en laquelle tu es, est effacee en ce Sainct des Saincts, 
conçeu, et né pour Le lecteur prend aisément la place de ce 
Tu sans se trouver choqué par cette rupture dans l'échange habi- 
tuel entre JE et Dieu. 

Or La Ceppède, à la Wérence de Du Vair et de Bèze, cherche à 
éviter l'éventuel télescopage entre enseignement et prière en res- 
tant résolument dans le cadre de l'adresse à Dieu. JE s'adresse à 
VOUS,  dans ses méditations, et c'est tout. Ni le locuteur, ni 
l'interlocuteur ne se dédoublent ou ne se multiplient pour dire le 
savoir théologique : nécessité de la pénitence, rédemption par le 
Christ, assurance du pardon et du salut. De temps à autre un  NOUS 
surgit, qui englobe le JE : un NOUS qui est même, une fois, situé 
his tor iq~ernent6~ : une fois également le discours passe brus- 
quement de la deuxième à la troisième personne, mais comme 
c'est par le truchement d'une formule liturgique, cela n'est guère 
perceptiblem. Enfin une seule fois il fait s'écrier son ame6'. Peut- 
être les méditations de La Ceppède, avant d'être un  enseignement, 
sont-elles l'application d'un enseignement ? Quoi qu'il en soit, II 
se montre pédagogiquement moins hardi que Bèze et Du Vair, les- 
quels, au contraire. multiplient locuteurs et interlocuteurs : 
comme pour mieux communiquer la théologie qu'ils veulent 
transmettre. Pour rappeler l'universalité du péché originel Bèze 
passe de la première à la troisième personne (cette non-personne 
qui. en l'occurrence, recouvre toutes les personnes) : David, qui 
vient de s'accuser - c'est moy qui fay faussé la foy - poursuit : 
Deslors, mon Dieu, que ceste povre creature fut conceuë, la cormp- 
tion y estoit attachee : puis, à peine le dogme ra elé, il revient au 
JE : deslors. di-je, que ma mere m'ayant conceu?<. . Et quand, sur  
le Psaume 130, Bèze s'adresse à son âme pour lui représenter 
l'enfer puis la rassurer sur sa prédestination, il fait parler Dieu, 
censé délivrer lui-même l'enseignement : Di moy plustost toy 
mesmes, Seigneur, ce que tu m'as fait, pour ne l'oublierjamais. Tu 
m'as fait de rien en la personne de mon premier On se 
trouve alors devant un  discours sur Dieu, mis sur  les lèvres de 
Dieu, et s'adressant à Dieu. Par quel miracle ne perçoit-on pas 
l'incohérence ? par la substitution tacitement admise du lecteur 

f34 
66 

Th. de &e, op. cü., pp. 62-63. 
La Ceppède. cp. cü., p. 35 et p. 25, où le NOUS, en l'occumnce non prononcé, 
associe le JE à la desoiée ville de sa naissance. 

Th. de Bèze, op. cit, p. 74. 

86 fiid.,p. 10. 

BB fibid.p.90. 

67 f id ,p .40 .  
68 



PRÉSENCE DE LA TFIÉOUXIE.. . a7 

au destinataire ; c'est au lecteur, qui le sait bien, que sont rappe- 
lées les vérités essentielles de sa foi : création, chute, rédemption. 

D'autres subtiiités sont possibles : le savoir sur Dieu peut se 
dire dans u n  discours adressé à Dieu mais qui. donnant la parole 
à Dieu, le fait s'exprimer par prétérition. Après avoir demandé à 
Dieu de ne pas se contenter de le nettoyer une fois, le méditant de 
Du Vair s'écrie : Ne me dites pas  que mus m'avez regeneré &, lavé 
dans le sang du chaste & innocent Agneau : car aussi blanc que 
vous m'avez fait, aussi ord me trouverez-vous maintenant70. Ce 
Ne me dites pas prêté à Dieu vise en fait les protestants, qui refu- 
sent le sacrement de pénitence. Car alors que pour le Concile de 
Trente, ce sacrement délivre non seulement une fois mais toutes 
les fois qu'on a recours à lui ; pour le protestant, le seul baptême 
pourvoit à la rémission de tous les péchés ; c'est lui qui est le sa- 
crement de pénitence71. Dans le texte de Du Vair, derrière le médi- 
tant qui fait parler Dieu, il faut voir le catholique qui met en 
garde contre l'affirmation à ses yeux hérétique. 

Le "discours" théologique dans la méditation, véritable 
Protée, revêt bien d'autres formes, emprunte bien d'autres détours. 
Tantôt, fort pédagogiquement. se succèdent les questions, suivies 
de leurs réponses : Mais d'où vient ce pardon 7 De toy mesmes, 
Seigneur, et de ta pure bonté. Et  comment ? me quittant mes 
transgressions, couvrant mes pechez, ne mettant point en compte 
mon iniq~ité~~.Tantôt c'est une simple relative, qui est sollicitée : 
O Dieu, Dieu qui seul peux et veux delivrer des liens de péché et de 

Tantôt le vocatif, avec Bèze surtout, se voit doté d'une 
charge théologique : ô grand abysme de bonté74, Createur de 
l'homme75. amateur de l'homme76, ô Dieu tousjours semblable à 
t~y-rnesrnes~~, grand Dieu, tout parfait en toy-rnesrne~~~. . .Tantôt 
encore, et ces quelques indications sont loin d'être exhaustives, 
c'est l'annonce prophétique du Christ qui, en des formules di- 
verses et nombreuses, affirme le dogme de la rédemption. 

m 
71 

72 
73 
74 
75 
5"6 
77 
78 

Du Vair, op. dt, p. 202. 
Jean Calvin, Instihition.., op. cit .  Livre N ,  ch. Xur. pp. 484-485 : Comme si le 
Baptesme estoit effacé par le péché et non as plustost que les pécheurs le 
deussent réuoquer en mémoire. toutes les ois qu'ils cherchent rémission de 
péché pour en  iceüe mémoire se conforter P ... 1. On pariera tresproprement en  
appellant le Baptesme sacrement de pénitence, puisqu'il a esté donné en 
consolation à ceux qui s'estudient à faire pénitence. 
Th. de Bèze, op. dt, p. 62. 

ibid.. p. 61. 

Ibid. 

hid, p. 87. 

hid. p. 77. 

hid.. p. 53. 

hid. p. 85. 



88 Y. QUENoT 

Ce soin apporté à l'expression d'un savoir théologique pré- 
cis. ce souci de le présenter sans lourdeur, incite à poser une ques- 
tion.. . pour tenter d'y répondre en guise de conclusion. La fonction 
de la théologie, dans ces trois méditations en prose sur  les péni- 
tentiaux. est-elle originale ? 

En partie, oui. Certes, comme dans toute méditation sur un 
texte de l'Écriture. cette fonction est essentiellement herméneu- 
tique. La théologie interprète la prière du psalmiste, permettant 
ainsi au lecteur d'investir ce texte de l'Ancien Testament, d'en cap- 
ter l'énergie et le rayonnement pour les mettre au service de sa foi 
chrétienne. Mais dans la mise en œuvre de cette interprétation, 
les auteurs ne visent pas seulement à fournir des repères au 
croyant : ils lui offrent aussi des enseignements nets et fermes sur 
les sujets controversés de l'époque : sans entrer dans la polé- 
mique, ils lei mettent en garde contre l'hérésie d'en face. Ils 
s'aident pour cela de procédés littéraires variés, accordés à leur 
sensibilité reiigieuse et se voulant efficaces. Ils incitent le médi- 
tant futur à faire pénitence, soit par la confession discrètement 
suggérée, s'il est catholique : soit par l'aveu à Dieu de ses péchés, 
s'il est protestant. Ils tendent à réconforter leur contemporain, à 
le soutenir et le guider dans ces temps si troublés religieusement ; 
ainsi l'invitent-ils à situer son histoire personnelle dans celle de 
son Église et de l'humanité tout entière. La fonction herméneu- 
tique de la théologie se double donc ici d'un souci pastoral évident 
qui s'exprime, avec plus ou moins de bonheur, dans le recours aux 
subtilités de l'écrit. 

Yvette QUENOT 



LA MÉDITATION SUR LES PSAUMES : 
MONOLOGUE ET DLALOGUE 

Les Méditations sur les  Psaumes s'inscrivent entre deux 
modes de relation fictifs. D'un côté, le silence complet, où la rela- 
tion inexistante est cependant posée comme nécessaire : elle de- 
vrait être, mais elle est annulée par le silence hostile du pécheur 
qui refuse de parler de ses fautes, ce qui revient à ne pas parler, et 
par le silence de Dieu qui attend l'aveu. De l'autre côté, l'espace 
plein d'une communication incessante et redondante, espace uto- 
pique du monde des bienheureux et des élus qui chantent sans 
cesse la louange de Dieu et que Dieu inspire constamment, espace 
où tous les signes sont en coïncidence : on prononce de cœur et de 
bouche, Dieu agit par parole et par effet (Bèze, 6 : La Ceppède, 50). 
Contre le silence des Morts  et des Damnés (La Ceppède, 6). en 
marche vers la parole éternisée, la Méditation s'essaie à rendre 
compte des conditions d'établissement d'un dialogue, seule condi- 
tion d'un progrès de l'homme.. . 

Le premier signe en est la structure majeure de ces 
Méditations : l'allocution. Le texte n'est pas posé en soi, il a un 
destinataire qui n'esi que très occasionnellement le lecteur. 
Apostrophes à Dieu, aux hommes, à soi-même, aux ennemis, le 
discours est fait d'autant de relations avec des personnages mul- 
tiples. Le fait qu'une seule voix, celle de l'énonciateur. soit ici au- 
dible, ne change rien à l'affaire : si lui seul parle, il reprend dans 
sa voix la trace des conversations antérieures où son interlocu- 
teur s'est exprimé. 

Le second signe est la présence de citations, qui ne sont que 
partiellement issues du Psaume médité : paroles rapportées qui 
témoignent de la multiplicité des échanges, tant des échanges 
entre les textes (citations proprement dites) que des échanges 
entre les "personnages" créés par le texte'. 

Disons tout de suite qu'il nous sera impossible de tenir 
compte pour cette seule communication de la totalité des aspects 
d'études, et que nous centrerons notre travail sur trois aspects 
seulement : 

1 Nous nous référons aux éditions suivantes : 
Bèze, Chrestknnes Meditations, Droz, 1964 
Sponde, Meditations sur les Psaumes, in CEuvres litteraires, Droz, 1978 
Du Vair, Meditations sur les Psaumes, in CEuvres, ed. cons. Pans, Loyson, 
1618. 
Aubigné, Meditations sur les Psaumes, in CEuvres, Pléiade, 1964 
La Ceppède, Meditations sur les Psaumes, in Les Theorèrnes, suivis de 
Imitation d e s  Psaumes de lapenitence. ed. cons. Toulouse, Colomiez, 1612). 



90 M.-M. FRAGONAFUI 

- la présence et la construction des allocutaires. et principa- 
lement de ces deux allocutaires originaux : Dieu et l'âme du 
Méditant, 

- la construction des réponses qui sont "citées" par le médi- 
tant, et qu'il dit émaner de l'une ou l'autre des instances apostro- 
phées, 

- la différence de réaction des écrivains dans cette structure 
de méditation. 

On voit que les aspects à proprement parler "dialogiques", et 
leur étude linguistique ne pourront être qu'effleurés comme des 
aspects techniques dont on aifirme qu'ils sont en accord avec les 
résultats obtenus (c'est de mauvaise méthode, mais la communi- 
cation de colloque doit être médiatique, et les études linguistique 
le sont assez peu). On voit aussi que les aspects dialogiques rele- 
vant de la citation biblique, théologique ou autre ne seront cette 
fois pas abordés (la communication dYvette Quenot y a pourvu) 
même si le tissu intertextuel que deviennent les fragments de 
Psaumes est u n  élément fascinant. 

Tous nos textes sont des textes où un locuteur est présent, 
dans une expression à la première personne qui crée donc claire- 
ment les conditions d'un discours. Elle y est d'ailleurs plus ou 
moins fortement répétée : ainsi les Méditations de d'Aubigné sont 
assez faiblement marquées, les phrases à la troisièmle personne y 
envahissent le texte. L'allocution est une structure de la dramati- 
sation : elle prend pleine valeur avec des verbes de demande et 
d'ordre, des interrogations et des exclamations, c'est pourquoi 
aussi elle peut s'accompagner de marques de 1"'actio" rhétorique, 
la notation des tons, depuis le cri, la plainte, la "plaintive que- 
relle" (LC) "Je: lamente comme u n  passereau solitaire sous l'obscur 
de mon toit" (E 101.31). 

En face de cette instance d'énonciation, des instances apos- 
trophées dont nous pouvons faire le recensement (annexe). 

La plus souvent interpelée est Dieu, généralement désigné de 
façon assez simple, Dieu, mon Dieu, ou Seigneur : tutoyé chez les 
Protestants, vouvoyé chez les Catholiques. Le texte de la 
Médita  tion se  charge ensuite d'aspects définitionnels, 
l'apostrophe posant au contraire comme une évidence la personne 
divine. Viennent ensuite, mais plus modestement, les figures de 
l'ennemi, aux appellations pittoresques, allant de l'apostrophe 
très précise ("philosophes vains") au bestiaire ("hommes chiens, 
ver de terre") en passant par les figures empruntées aux épisodes 
bibliques ("vous qui vous engraissez du limon dE@pte") et toutes 
les insultes de la folie (insensé, frénétique). Les figures amies sont 
nombreuses, mais souvent équivoques : le peuple de Dieu, Israël, 



LA MÉDITATON SUR LES PSAUMES . . . 91 

débonnaires du Seigneur, accablés, ce sont des termes positifs, 
mais souvent accompagnés de textes de réprimande : on dessine 
ici le destin positif qui est promis tandis que le texte détaille les 
péchés actuels qui sont en contradiction avec les dénominations. 
Aussi certaines apostrophes sans dénominations, "vous". peuvent 
elles osciller entre amis et ennemis qui sont également à corriger. 
Les figures du Moi, par lesquelles l'énonciateur peut se parler à 
lui-même, sont peu fréquentes, mais souvent importantes séman- 
tiquement pour représenter les processus de prise de conscience 
menant à la conversion : elles se concentrent sur  l'âme, mais 
comportent aussi quelques termes de passions et quelques in- 
sultes ("roi des hypocrites !"). Très marginalement, chez Bèze, le 
cosmos est à son tour destinataire. Cette répartition globale re- 
présente donc d'une certaine manière l'image de l'Ordre tel que 
l'appréhende l'énonciateur : partagé entre des poles positifs et né- 
gatifs. sous le regard de Dieu, avec l'obligation pour l'individu de 
se choisir une place dans le jeu des forces en combat. 

L'attitude allocutive des Méditations a ceci de particulier 
qu'elle est créée par le texte sans relation apparente avec les struc- 
tures allocutives créées par le livre qui contient le texte. 
Expliquons nous. Les Méditations sont publiées comme tous les 
livres, dans un système de communication qui va de l'auteur au 
lecteur : 

Le livre dans son paratexte inscrit ses systèmes de commu- 
nications volontaires et idéaux : 

AUTEUR _ _ _ _ _ _ _ _ _ _  texte ---------- DEDICATAIRE 

Bèze 

Sponde 
La Ceppède 

Anne Bacon, Vve du garde 
des Sceaux d'Angleterre 
Henri de Navarre 
Louise d'Ancesune 

Le type d'utilité et le type de lien que l'auteur pose de son 
texte à son destinataire dédicataire est alors indiqué. Bèze : "pour 
vous confirmer de plus en plus en la meditation des choses spiri- 
tuelles, et en cette constance et patience chrestienne de laquelle le 
Seigneur vous a tellement ornée". Sponde : "merveilleuses conso- 
lations dans les miseres publiques" et témoignage de reconnais- 
sance. Ces liens posés sont analysables en termes sociaux. poli- 



92 M.-M. FRAGONARD 

tiques, idéologiques, bref, éminemment concrets et datés dans 
une histoire connue des deux participants. 

La Méditation pose par contre des réseaux radicalement dif- 
ferents de parole, dont elle invite le lecteur à être spectateur, et 
dans de rares cas acteur (voir "nous" et 'trous") : 

Autant les relations paratextuelles sont socialement pré- 
cises, autant. les relations internes sont établies au  fil des ha- 
rangues marquées d'affectivité et d'activité discursive, sans que la 
connaissance du paratexte éclaircisse pour le lecteur bien des si- 
tuations. La définition des personnages est bien le fait du texte lui 
même dans sa souveraineté. D'autant que leur existence est 
"problématique" au sens où elle est un fait langagier (mon cœur a- 
t-il tant d'autonomie hors du discours ? et passons sur  le fait qu'il 
y a des lecteurs athées.) Même les ennemis n'ont pas d'identité 
propre. 

La nature même des Méditations sur les Psaumes est une 
certaine representation preliminaire de la relation à construire : 
les Psaumes ne sont pas des textes neutres. ils sont le plus souvent 
eux-mêmes "dédiés" dans une structure vocative, en prières vers 
Dieu (c'est le cas, pour ceux que nous verrons apparaître dans la 
suite, pour: 6. 15-16. 31-32,37-38, 50-51, 72.73. 83-84, 87-88, 101- 
102, 1 14- 1 16, 129- 130, 142- 143,. . . soit tous, sauf un). 

L'attitude du Psaume est determinante pour une interpréta- 
tion dominante de la Méditation comme une des formes de la 
prière, même si elle peut prendre dans son évolution des détours et 
des allocutions "humaines". C'est du Psaume et de la relation de 
Mère que la Méditation peut prendre quelque force magique. Car 
la prière est une action sur Dieu comme une action sur soi. dans sa 
prononciation active (de cœur et de bouche), car toute parole est 
une transformation du monde, un acte : 

Car les paroles sont moyennes entre le parlant et l'oyant, et por- 
tent par certaine energie, non seulement la conception, mais aussi 
la vertu du parlant aux auditeurs et recevans. C'est pourquoy elles 
changent non seulement les auditeurs, mais bien souvent toutes 
les autres choses/ .../ Laquelle vérité n'est pas aux mots simples et 
non liez, mais bien es enonciations. esquelles on afferme ou denie 
quelque chose. Doncques nous acquerons une graride puissance 
de telles oraisons veritables et sacrées, lesquelles nous pronon- 
çons d'entendement, du sens ou de l'interieur. Et ce principalement 
quand elles sont adressées à Dieu. /.../ Doncques les prières et 



LA MÉDITATION SUR LES PSAUMES . . . 93 

oraisons offertes à Dieu et les hymnes chantez ne reviennent ja- 
mais vuides2." 

Attachons nous aux deux acteurs principaux auxquels 
s'adressent les allocutions. 

La représentation du Dieu allocutaire n'est pas des plus ori- 
ginales. Nous avons montré par ailleurs, à propos de d'Aubigné 
que, dans leurs aspects définitionnels, les Méditations peuvent 
faire intervenir en dominantes des thèmes qui ne sont pas les 
plus pessimistes, et que même les déplorations sur  le péché et 
l'indignité s'y accompagnent d'une présentation symétrique de la 
bonté et de la toute miséricorde de Dieu, moins nettement sinistre 
que les allusions au Jugement Dernier, fer et feu. Nous ne revien- 
drons donc pas sur ces remarques qui nous semblent cependant 
typer le genre par rapport à d'autres genres religieux. A ne consi- 
dérer que le système relationnel, les apostrophes sont peu 
variées : la part dominante de Dieu - Mon Dieu, Seigneur - rend 
plus perceptible la saveur des variantes plus affectives et plus mé- 
taphoriques où La Ceppède - "Mon pilote, ma liesse" - s'essaie. 
Remarquons surtout que les Méditations sont peu Christiques. 
Alors que toute intercession et toute figuration devraient rame- 
ner le croyant à la figure centrale et seule représentable et seule 
humanisable du Christ, Dieu allocutaire est ou neutre ou paternel, 
ce que montrent certaines phrases où le Christ est bien dit 'Ton 
fils" et le Saint Esprit" votre sainte Colombe, qui secouant la 
poudre dont je suis couvert au seul tremoussement de ses aisles, 
me portera sur icelles au verger des Oliviers immortels" (LC). 

J e  ne developperai pas ici les liens entre personnage et type 
de discours, me bornant à rappeler ce que nous avions dit avec 
Yvette Quenot : que c'est à Dieu qu'est dédiée toute la partie pro- 
prement théologique et l'explication du Mal, qui ne se dit en rien 
au pécheur, mais à Dieu qui n'en a pourtant pas absolument be- 
soin : le théologique, qui parle de Dieu, retourne en fait en parlant 
à Dieu. 

La représentation du Moi retiendra notre attention. Elle est 
liée très certainement, comme le montre la communication de 
Klara Erdei, au progrès de l'auto-analyse de la culpabilité. Le Moi 
qui est en face du Méditant est toujours son Moi pécheur, comme 
si le Méditant mettait à distance sa capacité pécheresse comme 
distincte de sa capacité discursive, analytique. Qu'est-ce que le 
Moi qui parle, si l'on peut détacher de cette voix tous ces morceaux 
successifs du Moi que sont le Cœur, la Chair (non le Corps, mais le 
pendant de 1'Ame pour la condition chamelle), l ' m e  ? Nos au- 

2 F. Ciorgio, Harmonie du Monde, Paris. J. Ma&, 1579, p. 653. 



94 M.-M. FRACONARD 

teurs nous représentent une sorte d'explosion de la personne en 
métonymies de lui-même, auxquelles il s'adresse successivement. 
Nous sommes habitués à ces dissociations dans la poésie amou- 
reuse, où le ,JE peut chanter sa propre mort d'une plume alerte. 
Quelques poèmes d'apothéose offrent une structure paradoxale où 
l'âme même se meurt ("Je veux bruler tout l'imparfait de cette es- 
corce humaine") tandis que l'énonciation sunrit. Le paradoxe des 
Méditations est de ne pas être de même nature que ces textes 
d'extase : aucune de nos Méditations ne met en scène d'état de 
transe ou de raptus (très différent de la fin des TracJiques, par ex.) 
ni, semble-t-il, la moindre trace d'irrationalité. La mise à dis- 
tance qui s'opère est donc bien une représentation idéologique- 
ment codée pour dire quelque chose de rationalisable. Le pécheur 
se dirait-il comme fragments séditieux (des pulsions indépen- 
dantes des centres de commandement), comme périphéries corpo- 
relles et même "animées". qui lui sont extérieures ail même titre 
que les zones témoins du Cosmos ? Extérieures au point que les 
sensations rriêmes sont représentables comme des personnages 
détachés de lui (plaisirs, contentements). 

On se parle peu comme à un être entier, sinon dans une 
forme plus théâtrale que discursive. J E  adopte alors le ton du prê- 
cheur pour reconstituer la scène classique de l'admonestation 
bons  vieux souvenirs tant de la prédication que de l'Enfant pro- 
digue) : c'est le cas net de Bèze, "Pauvre dévoyé, pauvre creature 
abusée". 

Bèze est le seul à oser le réflexif logique, qui ne fragmente ni 
ne représente le Moi en systèmes d'antithèse : "O Moi, le plus dan- 
gereux ennemi de Moi". Le paradoxe du péché remplace 
l'affrontement de sous-parties. Du Vair reprend cette formula- 
tion, mais n'ose pas la mettre dans une structure d'apostrophe : 
"moy qui (capital ennemy de moy mesme) n'ay sceu ni voulu vous 
prier pour mon fait". 

La voix se fait conciliatrice entre les fragments, leur parlant 
l'un de l'autre, et d'eux tous à Dieu. 

Elle module dans les alternances d'allocution line sorte de 
va et vient où les autres personnages sont tour à tour représentés à 
la troisième et à la seconde personne : parler de Dieu aux hommes, 
parler de l'homme à Dieu, montrer tous les prismes d,es points de 
vue differents qu'il faut englober dans une synthèse. 

Pour arriver â cette réfraction, l'énonciation reprend aussi 
dans son discours les phrases qu'elle attribue à chacun de ses in- 
terlocuteurs, soit pour les lui alléguer en rappel de ses promesses 
ou de ses fautes, soit pour les transmettre comme un  témoignage. 
J e  ne tiendrai compte ici. étude partielle, que des phrases retrans- 



LA MkDITATION SUR LES PSAUMES . . . 95 

crites au discours direct. C'est le jeu des allocutions et des rappels 
de discours qui permet de typer le plus nettement la technique de 
nos Méditants. 

La Ceppède est le seul de nos Méditants à n'avoir qu'un seul 
interlocuteur. Dieu, et à s'en tenir par conséquent a la pure figure 
de l'Orant. I1 assume donc un discours d'une seule voix et d'une 
seule destination : ceci d'autant qu'il ne développe pas de discours 
rapporté sinon de lui même par une mise en abîme très limitée 
qui ne fait que souligner la prière : d'autant que l'absence de guil- 
lements tend à rendre imperceptible au lecteur la limite entre le 
discours de J E  et de discours de son Ame (Ps 142, p. 40) : "Mon 
ame... tend et l'une et l'autre main vers le ciel et s'escrie, Ouvrez, 
Seigneur ... Faites". Les prières de l'ame et celles de l'Orant sont 
identiques, et le dédoublement résorbé. Parfois pourtant, il men- 
tionne .les voix d'autrui sans qu'elles s'expriment jamais directe- 
ment. C'est aussi bien la voix des ennemis et des diables que la 
voix divine. Voix des ennemis : elles sont "racontées", "ces langues 
serpentines, qui me reinfectent leur venin dès que je commence à 
guerir, et qui. par leurs moqueries poignantes poussent maintes- 
fois ma faiblesse au desespoir". La Voix divine est tout aussi nar- 
rativisée : "or, m'ayant promis le pardon," "vous demandez ma 
conversion et mon amendement". I1 faut constater que la Parole 
de Dieu ne se réalise pas dans une "conversation sacrée". 

Guillaume Du Vair use également avec discrétion des sys- 
tèmes allocutifs, mais avec richesse. S'il évoque facilement sa 
propre parole ("j'ai dit à part moi, Et que saura-t-il de ce que j'ai 
fait''), ou de celle de son cœur ("mon cœur tressaut et s'escrie : C'est 
moy qui l'ai voulu ... mais mon Dieu m'a fait misericorde"), c'est 
aussi qu'elle sort de la prière (situation en homologie avec le 
Psaume) pour entrer en polémique avec l'ennemi ("Je leur dirai, 
Arrière arrière, enfans d'iniquité !"). Les ennemis le cherchent 
bien, qui chuchotent ("I1 est. ce disoient ils. au lict de la mort, que 
craignons nous "). Mais  surtout Dieu parle, et, fait exceptionnel 
dans notre corpus, les verbes présentatifs sont aussi bien au pré- 
sent qu'au passé : "I1 me semble que j'entends cette douce et gra- 
cieuse parole, quand vous me dites : Ne crains plus, car voila mon 
esprit qui guidera tes pas" (Ps. 31, 848) "L'esprit qui vient me tou- 
cher et en me tirant l'oreille : Tout doux, me dit-il, tout doux, pau- 
vret, tu te perds en ce trop profond et dangereux discours". La nota- 
tion d'une intimité de parole et de communication caractérise ces 
Méditations. non que les autres Méditations n'invoquent pas la 
Parole divine, mais parce que celui là sait la représenter comme 
une familiarité, Dieu d'ailleurs étant aussi bien Mère que Père 



96 M.-M. FRAGONARD 

dans ces échanges affectifs. Enfin dans le cas de la Méditation sur  
le psaume 48, le JE s'identifie à David, la harpe à la main. 

Les Méditations de Bèze ont un système allocutifvarié pour 
des textes aussi courts, en particulier une intéressante représenta- 
tion de soi, nous l'avons dit. Mais il y a relativement peu de pa- 
roles rapportées a u  style direct. Par contre l'équivoque 
d'attribution de certains passages est presque u n  principe de cons- 
truction. Les Méditations sur le Psaume 51 et sur le Psaume 101 ne 
sont à proprement parler que des discours présentés brièvement 
par Je ,  discours respectivement de David et de 1'Eglise. Mais  
l'absence de guillemets facilite les interférences de lecture : "Je 
voy David contristant son esprit ... J e  voy ceux que j'ai employé à 
tel affaire" : plus complexe encore, la brève situation de prière, 
"Fay moi entendre ses regrets" va faire de la citation du Psaume 
(parole de David) une sorte de réponse de Dieu. 

Abordons maintenant les monstres . . . 
L'attitude allocutive est générale dans nos textes, exceptée 

une exception notable : les Méditations de d'Aubigné, qui se dis- 
tinguent par leur extrême concentration d'assertions, exceptée, 
exception dans l'exception, la Meditation sur  le Psaume 88 qui est 
tout entière une prière. I1 convient de tirer des significations et de 
cette dominante, et de cette exception. 

La parole dédiée, véritable conversation in presentia, pose 
plus de relations de l'énonciateur à des personnages que de rela- 
tions du texte énoncé au Psaume. Bien que méditation et commen- 
taire soient des réécritures, la situation est radicalement diffé- 
rente. La Méditation ne se pose pas comme un métatexte, bien que 
certaines formules soulignent leur rapport de dépendance 
("comme le dit David..."). La Méditation ne se pose pas dans u n  
rapport d'élucidation et de subordination : elle s'affirme au con- 
traire comme texte plein, comme une "performance" unique, au 
sens où la prononciation d'un texte est une performance, une réa- 
lisation unique et temporellement distincte. Ceci d'autant plus 
que le texte initial du Psaume a tendance à se dissoudre sans de- 
marcation, même typographique, dans le texte de la Méditation. 
Ceci essentiellement parce que les Méditations ont une domi- 
nante de prière et de relation à Dieu à laquelle rien n'empêche de 
trouver des modèles et des guides mais qui ne peut être confondue 
ni asservie à aucune autre relation. 

Inversement le texte de commentaire se soumet, et ne se mo- 
dèle pas, et il pose distinctement la différence entre le texte 
d'origine et sa propre existence métatextuelle. Or les Méditations 
de d'Aubigné sont en constante attitude de citation marquée et 
soulignée. c o m e  s'il lui était impossible d'établir une communi- 
cation qui ne soit pas médiatisée. Non pas "O Dieu, ... ", mais ')e 



LA MEDITATION SUR LES PSAUMES . . . 97 

dois dire avec le Prophète : "O Dieu, . . .". Comme si la prière ne pou- 
vait exister qu'en citation de la parole d'autrui. 

Phénomène extraordinaire s'il en fut, car on aboutit à des 
exploits textuels extravagants. La mise en abîme en est un des 
éléments constitutifs. Les situations de relation sont représentées 
dans les citations, que le texte global enchasse. Elles sont alors 
multilatérales : c'est là où nous trouvons les prières, c'est là où 
nous trouvons les apostrophes, c'est là aussi où nous trouvons les 
paroles prononcées par Dieu. Paroles rapportées et citation 
s'identifient : ce qui en clair veut dire que toute parole (rapportée à 
des personnages) est ici extraite de la Parole de Dieu ou des 
Ecritures. Quel que soit le temps fictionnel où ces phrases sont 
prononcées dans notre Méditation. elles ont toujours été dites 
(écrites) antérieurement. 

D'Aubigné, où la Parole Antérieure, d'avant le temps et 
d'avant les énonciateurs. 

Les présentatifs sont importants, qui passent des formules 
neutres (on a écrit) aux formules d'obligation (Il faut dire), puis 
aux formules d'apprentissage (nous apprenons de David à dire), 
enfin à la dictée ("Dieu nous fait dire : Notre Père"). 
L'apprentissage de la bonne parole surmonte les bruits humains. 
Ces multiples incrustations citationnelles, où figurent quelques 
vers de d'Aubigné lui-même, constituent une sorte de travail de 
détail d'approfondissement du sens de chaque verset. Et aussi un 
vertigineux système intertextuel, où les mises en abîmes sont 
susceptibles de se multiplier : ainsi ,"Nous confessons volontiers 
ce que dit le Prophète, O mon ame, tu as dit à 1'Eternel. tu es le 
Seigneur" (Ps. 16, p. 560). 

Le cas de Sponde enfin conjugue sur u n  vaste espace toutes 
les ressources du dialogue : variété des interlocuteurs, bien que la 
prière reste dominante, et variété des situations évoquées par les 
paroles rapportées. Chaque Méditation a de surcroît son système 
propre. La Méditation sur  le Psaume 14 fait contraster la fixité 
des paroles des méchants ("le fol dit : I1 n'y a point de Dieu", seule 
proclamation qui leur soit attribuée) et la parole divine, qui ré- 
partit les valeurs positives et négatives. La Méditation sur  le 
Psaume 48, avec un discret rappel des paroles des fous, confronte 
l'énonciateur et ses paroles de foi ("je m'escrie : O que Dieu est 
grand !") avec les paroles de Dieu, directes ou médiatisées par les 
Prophètes : nous retrouvons là mitigé le didactisme modélisant 
présent dans D'Aubigné. Les paroles divines sont toutes rassu- 
rantes. La Méditation sur  le Psaume 50 est pédagogique : faisant 
alterner les prescriptions ("Ne disons pas", "nous crions") et repre- 
nant le ton prescriptif dans les intementions divines qui sont 



98 M.-M. FRAGONARD 

presque toutes au  passé et directement empruntées au psaume 
commenté : 1"Ecriture reprend sa place comme norme et représen- 
tation des rapports entre l'homme et Dieu. Cette Méditation est de 
surcroît organisée comme u n  système dramatique de dévoile- 
ment, avec force présentatifs et des présents dramatiques : Dieu 
est là. Par contre la Méditation sur  le Psaume 62 laisse libre cours 
à la parole de l'énonciateur, qui souligne ses proclamations de 
foi : ("Mon m e  dit que tu es la Roche ..." : "dy toujours : il est ma 
Roche..."), eni réponse à quelques phrases divines qui sont l'objet 
de reprises : "Je te dis ce que le fils de Dieu m'a appris : Ayez la 
foi.. ."). 

Le style de Sponde repose sur une conversation hachée où 
même la voix de l'énonciateur se charge de façon latente de re- 
transcrire les paroles d'autrui, indépendamment des phrases en 
style direct : reprises haletantes, jeu de questions / réponses 
comme si l'interlocuteur parlait si faiblement qu'il faille le re- 
prendre : "Dy moy : A qui donnes tu l'honneur de tant de beauté ? 
Au hasard et à la fortune ? Dy moi un peu que c'est cette fortune. Si 
c'est une cefiaine essence, pourquoy en es-tu si incertain ?... Ce 
discours que tu forges de Dieu, d'où vient-il ? De ton corps ? 
Regardes la difference d'une charogne à tes mouvements. D'où 
donc ? Certes de quelque essence qui n'est point en vue." 

Pour être enfin tout à fait justes, il nous faut tenir compte 
des jeux dkterférence entre les différents niveaux de relations 
posés, dans le livre et dans la Méditation, entre le lecteur et les al- 
locutaires. C'est là où la stratégie du texte de Sponde manifeste sa 
supériorité, en ce qu'il possède le réseau dialogique le plus dense, 
et les implications entre ses niveaux les plus retors. I1 joue en 
maître de la présence, textuelle et effective, d'un lecteur. 

La Méditation est u n  miroir tendu au lecteur pour découvrir 
le vrai. C'est aussi un spectacle, puisque le lecteur se tmuve specta- 
teur, ou plutot auditeur, des dialogues qui s'engagent, et quelques 
systèmes de "captation" s'élaborent pour en faire un acteur de ces 
relations, en particulier dans le rôle tenu par les "vous" et les im- 
pératifs que Sponde pose au départ de sa Méditation six- le Psaume 
14. L'homme ici est pris comme un objet qu'on exhibe (et pourtant 
énonciateur et lecteur sont hommes), aux yeux d'un témoin : 
"Voulez vous voir sa misère ?" "Voyez vous ces tyrans ?" Puis 
l'invective unit lecteur et objet dans la même hargne : "Lamente 
toi, miserable ... ". Enfin la conclusion, qui est appel à la conver- 
sion, unit lecteur et énonciateur en une même conversion à la sa- 
gesse : "Quoi, verrons nous en vain les miroirs de notre vie ?" Ceux 
qui résisteraient à cette fusion peuvent alors être apostrophés 
violemment comme athées. La même technique d'implication dé- 
bute le Psaume 62. Les "nous" communautaires sont aussi liés à un 



LA MEDITATION SUR LES PSAUMES . . . 99 

statut particulier de transformation : dans l'apostrophe à Dieu, 
"nous" trouve sa définition ultime "nous sommes, Seigneur, ton 
peuple et ton heritage". s'opposant fortement aux "ils" inassimi- 
lables, dévoyés, séparés de toute union possible avec 
l'énonciateur, et séparés de toute union possible avec le lecteur : 
même si quelque lecteur réel peut être réfractaire, le lecteur repré- 
senté dans le texte est un double de l'énonciateur. 

Reste qu'il n'y a qu'une voix organisatrice, monologant dans 
la solitude de la prière, même si c'est pas le truchement public d'un 
livre. Elle assume souverainement de représenter le tissu de pa- 
roles par lesquelles elle veut représenter le monde autour d'elle. Le 
statut de ces dialogues est d'abord allégorique. Mais la fonction en 
est plus exploratoire qu'illustrative : l'énonciateur y témoigne de 
sa confiance dans les valeurs de la parole comme lieu de résolu- 
tion des tensions qui déchirent son univers intérieur, et aussi de 
la puissance qu'il attache pour ce faire à la "rumination" des 
textes ancestraux. 

Reste aussi que cette voix énonciatrice, dans le livre, se pré- 
sente comme vide d'identité : ce qui est le seul moyen d'attirer la 
voix vivante et personnelle du lecteur qui donnera force et effi- 
cace à leur intention "si nous les adressons d'un sens plein et 
d'entendement efficace droit vers Dieu, ainsi que la sagette est di- 
rigée sur l'arc tendu et enfoncée d'une puissante main". . .3 

Marie-Madeleine FRAGONARD 

ANNEXE 

Nous ne relevons ici que les formules d'apostrophe : O mon Dieu, et non 
les formules d'assertion : Dieu est, vous êtes mon Dieu, vous êtes sage, etc. 
Sigles de repérage : Auteur Psaume page, A= Aubigné, B= Bêze, DV=Du 
Vair. Lc= La Ceppède, S= Sponde et (nombre de fois par page). 

DIEU: B 1,44,45,46,47 : 6.57 ; 32.59,60,63,64,65 ; 51.71,72,75, 
78 ; 81.78,87 : 

S14. 102, 110 (2) 117, 118, 125; 48, 135, 136, 142, 149, 151, 1, 52. 
155 ; 50, 161, 162, 163, 167, 175, 176, 195, 19, 6, 202 (2) ; 62, 208, 
212,213 ; 
Dy31, 848 : 142,870 (2) ; 62,893,896 ; 72 908 
A 73,532 ; 88.553 ;; 
VRAI DIEU: DY 72,906 : 
DIEU VNANT : S 50,202 ; 

3 F. Ciorgio, Harmonie du Monde, p. 654. 



100 M.-M. FRAGONARD 

DIEUlRESGRAND: S48.135: 
DIEU PITOYABLE : DV 26.875 : 
DIEU lRES PITOYABLE : DV 50, 859; 
DIEU, VERRE INFAUJJBLE : S 48,158 ; 
DIEU JMDüX DE TON EMPIRE : S 48.144; 
DIEU DE MON CCEUR, DIEU DE MES PENSEES. DIEU DE MON 
JBPERANCE, DIEU QUE J’ESTiM.E TOUT MON BIEN : DY 72,908 : 
Mon DELI: B 81.82 ; 130.88 ; 
S 14,119, 120,125 ; 48,132 (41,133, 134 (2), 136, 137,138, 144, 150 ; 
50, 161 (21, 164, 169, 176, 180, 193, 203 (2): 62, 211, 212, 218, 223, 
229 (3) ; 

DV6, 84:!, 844 ; 31,845 (3), 846 (2). 849, 850 (2) : 37,850 (2), 851 (2). 
853 (2) ; 50,854.855 (4), 856,857,858,859 ; 101,859,860,861 (2): 
862 (2). 863 (3), 864 : 129,865 (2), 866 ; 142, 867,686, 869 : 26.872, 
874,877,878 ; 23.879 ; 72.902,903,904.908 (3) ; 
A88.554; 
LC6,9;31, 12:37,19;50.25: 101,31; 

SEIGNELR : B 51, 73 ; 
S 14. 102 (5). 110 (3). 111 (3), 112 (2), 113 (2), 114 (5), 115, 116 (2), 
117 (2) 118 (2). 119, 120. 121 (21, 122(2), 123 (5). 124 (4), 125 (2), 126 ; 
48. 133, 134 (2), 135 (2). 136 (3), 137 (3), 138, 139 (2), 140 (2), 141 (4), 
142 (2). 143 (2). 144 (21, 145 (31, 146 (3). 147 (4), 148 (6). 149 (4, 150 
(3). 151 (61, 152 (3). 153 (4). 154 (4). 155 (S), 158 (4), 159 (2) : 50, 161 
(5). 162 (Zj), 163 (61, 165 (31, 166 (21, 167, 168 (21, 169 (21. 170 (3). 171 
(21, 175, 176 (41, 189 (41, 190 (21, 191 (3), 192 (2). 193, 194 (2), 195, 
197 (21, 201 (4). 202 (2). 203. 204 (4). 205 ; 62, 209 (4). 210 (2). 211 
(2). 212 (2), 213 (2). 214, 215, 216, 217 (3). 218, 219 (3), 223, 224 (2) 
229. 230 (2). 231, 233 (2) 

DV6.842 (3). 843 (61, 644 ; 31,846, 847 ; 37. 850, 851, 852 (4). 853 
(31, 859 : 101. 859 (4). 861, 862 (3). 863 (3), 864 (4) ; 129, 865 (4). 
866 ; 142, 867 (4). 868, 869,870 : 26.871 (21, 872 (2), 873 (2), 874 (5). 
875 (31, 876 (6). 877 (2), 878 (5). 879 : 23, 879 : 36, 888 (2). 893 : 62, 
894 (2). 893 (4). 896 : 72,904,905, 907 (3, 908 (3, 909 : 
A88553,556; 
Lc 6.9 ; 37,18,19 : 50.25 ; 101.32 : 1ZS. 34 : 142.39 
MON DIEU, MON SEIGNEUR : DV 62,896 : 
MON DIEL! M A  MlRCE ET MON REFUGE : DV 62,894 ; 
SEIGNEUR DLEU : DY 50,857 ; 
E?ERNEL:B6,53; 143.93; 
A 84,509,515 ; 88,548,551,553,555 
DEITE Ii’VFm ; S 48.149 ; 
TOUTPulLisANT : A 84,520 ; 
S14.102; 
SEIGNEUR DESARMEES; S 48,151 : 
DIEU DES ARMEES ; A 84,509 ; 



LA MÉDITATION SUR LES PSAUMES . . . 101 

DIEU DES ARMEES, DIEU FAVORABLE DES ARMEES DE TON 
PEWLE, DIEU ENNEMI DES ARMEES DE TES ENNEMIS : S 48. 
147 : 
DIEU DE M A  DELlvRANcE : A 88 ,548  : 
GRAND DIEU DE MON SALUT : LC 5 0 , 2 5  
GRAND DIEU DE NOS ESPERANCES : LC 1 2 9 , 3 5  : 
0uvRIERDEQuITE:S 14 ,112  : 
JUSTICE DMNE ; DV 62,894 : 
JUGE INCORRUPTIBLE, UNIQUE CONFORT DES AFFLIGES : 
DV62.894 : 
l?EE : B 81 ,82  : 
MONPERECELESTE:U:31,13: 
MONPERE B E N I N : L C 3 1 , 1 3 ;  
PERE PlToYABlE : S 48,148 
PERE DE U E R E  : DV 50,858 ; 26,871 ; 
P E E  DE JUSTICE ET DE MISERICORDE : DY 3 6 , 8 9 3  : 
MONPliDTE :U: 3 1 , 1 3  
M A L l E s s E : L C 3 1 , 1 3  
MON SAUVEUR : S 62,211 ; 
MON CREATEUR MON REDEMPTEUR : DY 129 ,866  ; 
JESUS CHRIST, MON SAUVEUR : B 1 3 0 , 9 2  ; 
SAlNlE T R i N m  DE PERSONNES : S 6 2 , 2 3 3  
MONPRiNCE : LC 37,17 ; 50,23  : 
ROI DES ROIS : S 48, 135 : 
MAJESTE INCOMREHENSIBLE : S 50,161 : 

FIGURES de JE 

MOI, LE PLUS DANGEREUX ENNEMI DE MOI : B 6,  57 : 
M0NAME:B 1 , 5 0 ;  130.88,91:  
S 14. 103, 118. 123, 124 : 48, 129 (2),  130 (2), 131 (2), 132 (2), 135. 
140  ; 62,220 (3). 222 (2), 223 ; 
DV26,878,879 : 23,879 ; 62,893 (21,896 : 
PAUVRE ESPRIT DESOU : B 143.95 : 
PAUVRE CONSCIENCE : B 32 .62  
CCEUR:B51.71,73; 
CCEURABUSE:B1,46 
MAINS:B51.71 : 7 3 ;  
LANGUE:B51.71 : 
MECHANTEBOUCHE:B51,71: 
PAUVRE CREATLmE : B 1 , 4 2 , 4 6  : 
PAUVRE CREATUREABUSEE : B 1 , 4 5  ; 
PAUVRE DEVOYE : B 1.44 
ROYDESHYFïXRITES:B51.71; 
MECi iANî :B51 ,71  
MALHEUREUX: B 5 1 , 7 1  : 
lNGRAT:B51,71 : 
INDIGNE : B 5 1 , 7 1  : 
PASSIONS : B 143.95  
PRUDENCE : B 143.95 : 



102 M.-M. FRAGONARD 

TROMPEUSE VOLUPïE : DV 1 2 9 , 8 6 9  : 
VAINE PRESOMPTON : DV 101,861 ; 
M)LIE SAGESSE : B 143,95 
NATURE TANTAVEUGiE : B 143.95 ; 
P M S ï R S  : B 51 , 75 ; 
CONTEiWEMENT:B51.75; 
AFFLiCTlONS : A 73.534 ; 
VLANDES : B 32.59 
LTT:B6,56: 

AMIS 

FRERES:B130.91; 
VOUS ANIA7EURS DE JUSTICE : B 32.65 ; 
VOUS qui GEMISEZ : A 84,514 : 
VOUS TOUS NON PAS FIERS ET SUPERBES : B 32,64 : 
VOUS LES ACCABLEZ COMME MOI : B 130.91 ; 
VOUS QUI OIES ERRAN'IS AüX DESERE D'ARABE : S 48, 137 ; 
VOUS QUI AVEZ ETE SPECTATEURS DE CES MIRACLES : S 48, 
156: 
VOUS A QUILLA T A N T F m  DE BIENS : DV 23.881 ; 
MES AMiS : S 50, 173 ; 62,225,226 ; 
DV 31,849 ; 
MESENFXN2S;B 81.82 : 
VOUS TOUS, QUI AVEZ JURE EN LA PERSONNE DU SAUVEUR, 
QUiIALMEZLADROlTUREDESAJUSTlCE:DV31,849; 
JUSTES : DV36,892  : 
VOUS LES DEBOMVAIRES DU SEIGNEUR : S 62.23 1 : 
LDYAL SERVITEUR : B 51.73 ; 
CiTE DE DIEU, SION : A 51, 545 : 
JERUSALEM, SION : S 48. 135 ; 
SION: S 50, 172(2) ; 
ISRAEL: S 50, 181. 182 (2) : 62.221 : 
D V 1 2 9 , 8 6 6 ;  
ENFANE DISRAEL : S 50,183 ; 
PEUPLE DISRAEL : S 50, 180 ; 
E W m  DE JACOB : S 50.186 ; 
SEMENCE DE JACOB : S 50,184 
ENFANTS. DE JACOB, ENFANTS. DE CE BIENHEURELK ISRAEL : 
S 50.182 
ABRAHAM: S 50,182 ; 
ISAAC : S 50,182 ; 
JACOB : S 5 0 , 1 8 2  ; 
EW2liVlS DE DIEU: S 50,192 ; 62,226,229 ; 
PEUPLE (DE DIEU) : S 62,224,227, 228 
EUPU: S 50,170. 171, 174 : 



LA MEDITATION SUR LES PSAUMES . . . 103 

ENNEMIS 

HOMME:S14,97,99; 
H0MMESHEüREUXETSUPERBES:S 14.101 ; 

BETES INHüMAAES : DY 26,873 ; 
VERDE7ERiüI:S50,182; 
VERSDE7ERRE:S 14,116; 
VERMiïVE ABOMiïVABLE, A QUI LE MONDE NE PEUT SLJFFIRE : 
S50.178: 
CHET' MASSE DE BOUE : S 14.98 ; 
PETITWOTYINDELA MORTALITE: S 14,98 ; 
PETIT BOUT DE CHAIR, QUI NE COMPRENDS QUE TROIS P E D S  
DAR: S 50,179 ; 
PROFAiVE: S 14,108, 109 ; 
ETOURDI: S 14,104 ; 
ENNEMIS : B 6, 57 ; 
VOUS MALHEUREUX : B 6.57 ; 
MISERABLE : S 14.97 ; 
MECHANTAHURTE : S 50,198 ; 
ENRAGE:S14,103; 
FRENETIQUE : S 14,116 ; 
CRIMIArELs : S 50,180 ; 
FANATIQLTES : S 50,185 ; 
LMpos?1EURS EXECRABLES : S 50,198 ; 
PHILOSOPHES VAINS, PROPHANES, MONDAINS : A 84.520 : 
TOI QUI TE CACHES DANS LES TENEBRES DE LA NEGATIVE : 
S 14,103 
VOUS QUI VOUS ENGRAISSEZ DU LIMON DEGYPTE: : S 48,138 ; 
VOUS QUI VOUS DI'ES E N F m  DE LA TERRE : DV 48,896 ; 
PU' et EFFRONTE DLAGORE : S 14.1 1 O ; 
BLASPHEMANTES BOUCHES : S 50. 178 : 
ENFANTS DESOBEISSANTS, SUJETS REBEUES,  DESLOYAUX 
SERMTEURS : S 50. 172 

HOMMES-CHIENS : S 14.103 ; 

W: S 50,200 ; 
SATAN: B 6.57 : 

COSMOS 

OR : B32,59 ; 
ARGENT : B 32.59 
CERCLES CELESTES : B 32.59 ; 
Nüïï:B6,56; 
SOLEL!. : B 6.56 ; 
?ERRE:B 81.82; 
EAU:B81,82 
ELAMMES : B 81.82 : 



104 M.-M. FRAGONARD 

NATIONS LES PLUS ESTRANGES, PEUPLES LES PLUS 
ESLOIGNEZ : DV 48,896 ; 
PAWRES ET RICHES : DV 48,897 ; 
PJ3upLESi:DVlOl. 861 ; 
FIIRANÇAiS:A116.507 
PRINCES: S 48,141 ; 
GLANES : B 81,82. 



CONCLUSIONS 

Alors que nous disposons depuis longtemps de travaux de 
synthèse pertinents sur  la paraphrase et la méditation en vers', 
nous attendons toujours l'étude d'ensemble qui traiterait de la 
méditation en prose à la Renaissance2. Étude d'autant plus désirée 
qu'on devine l'extrême importance du genre pour la formation de 
la prose occidentale3. Par leur qualité, les interventions de cette 
Journée pourraient fournir l'ébauche d'une telle recherche. 

La première caractéristique du genre a été largement mise 
en valeur par K. Erdei : la spiritualité qui anime la méditation en 
prose est, quelles que soient les confessions, une spiritualité du 
péché. On reconnaît là la marque originelle de celui qui a intro- 
duit la méditation biblique dans le christianisme, saint 
Augustin. La finalité exclusive de la méditation étant, pour saint 
Augustin, la recherche de Dieu et le péché ce qui en éloigne, la mé- 
ditation sera premièrement une méditation sur le péché, sur  sa 
confession, point de départ du cheminement vers la conversion 
du méditant. C'est cette dynamique spirituelle, comme cela est 
apparu dans plusieurs exposés, qui donne et sa forme narrative 
élémentaire et son rythme à la méditation pendant toute son his- 
toire, jusqu'à la Renaissance. Tandis que son rythme est celui 
d'une âme qui oscille constamment de l'abîme du péché à la ma- 
gnanimité de Dieu, le récit qui guide l'écriture va du péché à Dieu 
selon une progression dramatique en quatre étapes : description 
du péché : confession des péchés : élévation de l'âme : louange. La 
seconde étape de la méditation verra la naissance de la forme dia- 
loguée analysée en sa dynamique complexe chez Sponde par M.M. 
Fragonard et dont saint Bonaventure s'était fait le premier rhé- 
toricien. Autour de la troisième étape se développera la 
dimension affective de la méditation abordée par J.F. Lecercle, 
lorsque l'élévation de l'âme à Dieu, originellement sans intermé- 
diaire, passera, à partir du Pseudo-Augustin, J. de Fécamp, par le 
Christ. Ce n'est plus alors une parole abstraite qui mène à Dieu, 
mais une parole, celle du méditant, qui doit traverser un corps 
angoissé et souffrant. Cette parole faite image par le corps du 

1 
2 

Voir la Bibiiographie à Cave [J.C.), Jeanneret (M.), Leblanc (P.), M a r k  (L.-L.]. 
L'attente sera prochainement comblée pour les vmanophones  par la 
parution, en 1989, de la thèse de K. Erdei. Aufdem ege zu sich selbst : die 
Meditation im XVI .  Jahrhundert. Eine funktionsanafytische 
Gattungsbeschreibung. 
M. Fumaroli a souligné cette importance dans L'Age de  l'éloquence (Paris, 
1980, p. 370 et sub.). 

3 



106 C. BLUM 

Christ sera au cœur de la spiritualité jésuite et, d u n e  façon plus 
générale. des méditations espagnoles, celle de sainte Thérèse et de 
saint Jean, celle, surtout, de Louis de Grenade dont l'influence sur 
la iittérature de méditation au XVIe siècle n'est comparable qu'à 
celle de Loyola. Cela pour dire que cette spiritualité du péché que 
l'on a souvent considérée comme caractéristique du genre à la 
Renaissance n'est peut-être pas seulement le reflet d'une angoisse 
du temps, d'une situation historique momentanée, mais tient 
aussi à la forme constitutive de la méditation. 

L'on pourrait d'ailleurs avancer la même réserve à propos de 
la seconde caractéristique du genre qui est apparue sous les ana- 
iyses les plus diverses au cours de cette Journée : la méditation, 
entendue cette fois comme l'action de méditer, est une activité de 
l'âme naturelle à l'Homme, puisqu'elle consiste à se connaître soi- 
même, par la prise de conscience du péché, pour connaître Dieu ; 
ce que les augustiniens de l'époque synthétisent dans la formule 
"chercher en soi l'image de Dieu", qui décrit un  mouvement par 
lequel le fidèle essaie de franchir l'abîme qui le sépare de Dieu 
pour rétablir l'unité originelle du sujet et de l'objet dans l'âme. 
Cette activité est celle d'une âme raisonnable, l'action de méditer 
consistant, l'introduction de J. Mesnard l'a rappelé, mettre en 
branle, sous la direction de la raison, toutes les facultés de l'âme, 
c'est-à-dire, c o m e  l'ont montré des exposés aussi différents que 
ceux dY. Quenot et de J.F. Lecercle, non seulement l'intellect et la 
conscience mais aussi la volonté et les affections. On reconnaîtra 
1â un important courant de la pensée chrétienne héritier des exer- 
cices spirituels des écoles hellénistiques et romaines par 
l'intermédiaire de Justin et de Clément d'Alexandrie. Une telle 
conception du méditer en acte rend compte de certaines caracté- 
ristiques de la méditation renaissante : - la coexistence en elle 
d'éléments opposés, de l'émotion et de la raison ; - la fonction 
ambivalente du genre qui est à la fois une confession subjective et 
une profession de foi objective, l'antithèse étant finalement réso- 
lue dans la louange finale à Dieu ; - son contenu sémantique qui 
mêle, nous en avons eu suffisamment d'exemples aujourd'hui, les 
sentiments et convictions personnels et les dogmes théologiques ; 
qui mêle la dévotion individuelle et la foi traditionnelle. 

Cette conception du méditer comme acte de connaissance to- 
tale permettra finalement au genre, notamment à travers 
Erasme, d'accueillir l'érudition humaniste, la rhétorique et la 
philosophie antiques. C'est pourquoi aussi la méditation pourra 
devenir le lieu privilégié de compréhension du mystère du Christ : 
seule la méditation, comme l'explique admirablement Erasme 
dans YEnchiriciion, est capable de surmonter par sa démarche in- 
tuitive et affective le paradoxe intellectuel de la crucifixion ; elle 



CONCLUSIONS 107 

est le seul moyen permettant de résoudre le "mysterium crucis". La 
méditation sur  la Passion à la fois érudite et dévote ouvre 
l'irremplaçable "chemin" qui permet à chaque fidèle de s'assurer 
de son salut personnel et  de comprendre le monde. Cette possibi- 
lité de savoir unique offert par la méditation, Loyola l'érigera en 
technique. Par la doctrine des cinq sens, construite emblémati- 
quement autour dune dévotion à la Passion du Christ, Loyola vise 
en fait à favoriser la synthèse de l'intellect, de l'émotion et de la 
volonté, de la pensée et de l'imagination, constitutifs de la puis- 
sance cognitive traditionnelle de la méditation. 

Telles sont donc quelques-unes des caractéristiques fonda- 
trices du genre, qui ont été mises en valeur au cours de nos tra- 
vaux. C'est sur de telles constantes, sur cette sorte d'archéologie, 
que s'affirment les différences. On retiendra ici le type de diffé- 
rence qui a le plus souvent attiré l'attention, celui qui aurait pour 
origine la distinction confessionnelle telle qu'elle se manifeste 
dans la composition, dans les thèmes et dans la rhétorique de la 
méditation en prose. Les débats sur cette question essentielle se 
sont déroulés avec en arrière fond l'idée généralement admise au- 
jourd'hui du caractère confessionnel indéterminé des para- 
phrases sur l'Écriture et des méditations en vers. 

Si plusieurs conférenciers ont noté que l'antithèse était 
l'une des figures constitutives de l'écriture de la méditation, la fi- 
gure semble diversement traitée selon que l'auteur est Doré ou 
Bèze, Du Vair ou Duplessis-Mornay. K. Erdei l'a bien montré dans 
sa thèse à l'aide d'exemples précis et nombreux et l'a redit briève- 
ment dans sa conférence, accompagnée par Y. Quenot. La médita- 
tion réformée met en scène un antagonisme irréconciliable où 
l'âme est tiraillée entre l'examen continuel de soi et le doute du sa- 
lut. La certitude intérieure de l'élection n'exclut nullement un tel 
doute ; elle en est au contraire l'une des preuves. L'âme ne cesse de 
s'interroger, tout en sachant qu'une réponse définitive est impos- 
sible à obtenir et qu'elle a déjà cette réponse. Cette inquiétude face 
au salut, cette conscience du néant humain et de la corruption de 
l'Homme donnerait à ces méditations leur tonalité sombre qui 
frôle parfois le désespoir. La méditation se déroule sans fin de la 
thèse à l'antithèse, sans que jamais une synthèse puisse même 
être imaginée. Le péché n'est sublimé ni par une absolution ni par 
une union mystique ; le combat est un éternel recommencement. 
C'est pourquoi, comme l'a redit K. Erdei, cette littérature s'égare 
volontairement dans l'analyse, se fait minutieuse et change cons- 
tamment les perspectives. Mais  c'est en même temps ce qui lui 
donne son originalité : la méditation réformée dans ses plus 
belles réussites s'épanouit en art de la variation. I1 suffit de penser 



108 C. BLUM 

à Goulart ou à Duplessis-Mornay. mais aussi à Sponde qui. par là. 
est bien protestant. 

Par contre. dans la méditation catholique, une vision fina- 
lement optimiste de l'Homme et du monde donne solution à 
l'antithèse sans cesse recommencée des œuvres calvinistes. 
L'efficacité immédiate du salut est rendue par la symboiique des 
sacrements et les méditations sur  l'eucharistie ou sur  le Christ- 
eucharistie sont comme l'emblème de cette synthèse définitive. Le 
drame intérieur des méditations calvinistes est remplacé par le 
drame extérieur d'une mise en scène efficace visant la mobilisa- 
tion des sens et de l'imagination où excelleront les Jésuites, 
comme l'a montré J.F. Lecercle. Face à la structure antithétique 
de la méditation calviniste, la méditation catholique offre plutôt 
une composition en tro$ mouvements. Au lieu de l'introspection 
et de l'examen de soi, 1'Evangile se trouve mis au premier plan : le 
péché est équilibré par la Passion du Christ : la pénitence n'est 
qu'une préparation aux retrouvailles avec le Seigneur, une étape 
du chemin vers un Dieu qui écoute le fidèle. Et la médiation du 
Christ permet la jonction de la parole du méditant et de la Parole 
incarnée. 

En ce qui concerne la thématique, u n  trait de distinction 
frappant entre les méditations calvinistes et catholiques a retenu 
particulièrement l'attention à la suite de la conférence si détaillée 
dY. Quenot : la méditation sur  la Passion du Christ largement 
pratiquée par les catholiques est inconnue des calvinistes. Dans 
la stricte tradition augustinienne les calvinistes sont des médi- 
tants de 1'Ecriture. A cette raison de tradition s'ajoute une 
justification théologique : Calvin a toujours prêché qu'une 
élévation vers Dieu par l'intermédiaire d'un exercice spirituel est 
impossible et illégitime puisqu'il ne reste nulle trace de divin en 
l'Homme. Seul Dieu peut franchir l'abîme qui le sépare de la 
créature déchue. Cette forte position théologique explique sans 
doute que le genre de la méditation ait attendu la mort de Calvin 
pour se dévt:lopper chez les réformés alors qu'il avait déjà 
rencontré le succès chez les catholiques près de trente ans plus tôt. 
La carrière de Th. de Bèze est exemplaire à cet égard : elle part de la 
traduction des Psaumes, passe par les paraphrases ]pour arriver 
finalement à la méditation : encore ses Chrestiennes Meditations 
dont nous a parlé M. Richter, conçues dans les années 1560, ont- 
elles été publiées seulement après la mort de Calvin, en 158 1. Or 
c'est à partir de cette année-là, jusqu'en 1630, que va s'épanouir un 
groupe homogène de méditations, en marge de l'influence 
catholique, entre Genève et la cour de Navarre. 

La rhétorique de la méditation, qui a été abordée de diverses 
façons par J. Mesnard. J.F. Lecercle et B. Roussel, est également 



CONCLUSIONS 109 

u n  champ de distinction entre les méditations réformées et les 
méditations catholiques. Cet aspect est d'autant plus intéressant 
que le genre de la méditation est l'un des espaces privilégiés de 
formation de la prose française. Genre éminemment intertextuel, 
la méditation est le lieu par excellence de l'omatus, c'est-à-dire le 
lieu de naissance de la prose dart. Or, dès les premières années du 
siècle, la littérature religieuse catholique penche vers la synthèse 
de la dévotion et de la poétique et rhétorique humanistes. Fut 
alors privilégié dans les possibles du genre l'appel à la sensibilité, 
à l'émotion, qui autorise et justifie une telle évolution. Les 
Jésuites dès le milieu du siècle, mais ils ne sont pas les seuls, sont 
les artisans appliqués et tenaces de cette transformation où 
l'excès même d'ornatus apparaît vite comme une volonté de bous- 
culer la "vieille routine", comme dit Vigenère, qui empêche les 
Français d'élever leur prose à la dignité de prose d'art. On passera 
ainsi insensiblement des "peintures" des Pères Richeome et Coton 
qui restent "spirituelles" et dont la finalité est toujours de toucher 
les cœurs, de susciter l'émotion pour élever l'âme, aux "peintures" 
du Père Binet qui semblent oublier leur finalité spirituelle pour se 
faire admirer elles-mêmes. 

La méditation réformée n'est pas en marge de ce mouve- 
ment. Elle s'en distingue seulement, mais nettement, par sa rete- 
nue. Alors que le maître mot de la rhétorique dominante, surtout 
chez les Jésuites, mais aussi chez d'autres catholiques, est celui de 
Phantasia, que l'on doit au Père Pelletier, le maître mot de la rhé- 
torique calviniste, celle notamment de Goulart et d'Aubigné, mais 
surtout de Sponde et de Mornay, pourrait être celui de subtilité 
que l'on emprunterait au Père Filère. l'auteur du Miroir sans 
tache (1636). Dans ce terme s'associent à la fois la rhétorique et la 
spiritualité. Mais le jeu de miroir, qui sollicite un ingenium ex- 
pert à proposer et à résoudre des "Enigmes" dont les secrets révè- 
lent la présence de Dieu se concentre, chez les réformés, sur le lan- 
gage lui-même, tournant ainsi leur art du côté de la préciosité et 
du maniérisme. Duplessis-Mornay est, de ce point de vue, le rhé- 
toricien calviniste le plus habile. Catholiques et calvinistes se re- 
joignent alors puisque le spirituel passe, chez les uns comme chez 
les autres, à l'arrière-plan d'une écriture qui devient sa propre ré- 
férence et se donne à admirer comme virtuosité, comme art. Et s'il 
est vrai que Sénèque sert de caution à ces audaces, lui qui est. 
c o m e  dit le Père Filière et comme aurait pu le dire Mornay, 
"moral en sa subtilité, subtil en sa moralité", c'est toujours saint 
Paul qui autorise les "enigme(s) dans le miroir" selon une formule 
de la Lettre aux Corinthiens, décidément bien sollicitée à i'aube de 
cet âge classique. 

Claude BLUM 





BIBLIOGRAPHIE SELECTIVE 

I - SOURCES ORIGINALES 

1. Méditations sur I'hriture 

AAGE (Sieur de 1'). Meditation sur le Pseaume 107, Sedan, J. 
Jannon, 1612. 

AUBIGNÉ CA. d'), Meditations sur les Pseaumes. Genève, P. Aubert, 
1630. 

BÈZE (Th. de), Chrestiennes Meditations sur huict Pseaumes du 
prophète David Genève, J. Berjon, 1581. 

BILLY (J. de), Recueil des consolations et instructions salutaires 
de l'âmefrdèle, extraict du volume de S .  Augustin sur les Psalmes, 
Paris, C. Fremy, 1570. 

BOURGEOIS (J.), L'amortissement de toutes perturbations et 
reveii des mourans, excitant au mépris du monde et preparation à 
la mort, avec meditations sur les sept Psalmes penitentiaux. Plus  
aucunes oraisons tirées des Psalmes de David, Douai, 1579. 

DORÉ (P.), Le cerfspirituel exprimant le saint desir de l'âme d'être 
avec son Dieu, selon qu'il est insinué au psalme de David XLI  
(L'adresse de l'égaré pescheur contenant l'exposition du psalme 
penitentiel Miserere mei Deus), Paris, 1544. 

DORÉ (P.), Le livre des divins benefices, enseignant la maniere de 
les recognoistre. avec l'information de bien vivre et la consola- 
tion des afligez, selon qu'il est comprins au psalme 33 de David 
qui se commence : Benedicam Dominum. Avec la consolation 
évangélique pour les vivans et les trespassez, Paris, J. Ruelle, 
1544. 

DORÉ (P.), Le paturage de la brebis humaine, selon que I'enseigne 
le prophete David au X X I I  pseaume. Avec l'anatomie et mystique 
description des membres et parties de N.S. Jésus-Christ, Paris, 
1546. 

DUJON (F.), Le paisible chrestien, ou de la paix de l'eglise catho- 
lique. Comment il faut garder sainctement la paix, la nourrir, et 
entretenir mesmes en la diversité et difierence d'opinions. Sur les 



112 C. BLUM 

Pseaumes CXXII et CXUDZX meditation de François mjon, natif 
de Bourges. Leyde. WF. de Ravelenghien. 1593. 

DU PERRON (J. Davy, Cardinal), Discours spirituel sur le premier 
verset du psaume cent vingt deuxieme, Ad te Zevavi oculos meos, 
prononcé en la congregation de N.D. de Vie Saine l'an 1585, par 
Jacques Daw Du Perron, Evreux, A. Le Marié, 1600. 

DUPLESSIS-MORNAY (Ph.), Discours de la Vie et de la Mort [...) 
Auquel sont adjoustées les meditations de J[érôme) Savonarole 
sur les Pseaumes traduictes par iceluy de Mornay, Paris, G. 
Auvray, 1584. 

DUPLESSIS-:MORNAY (Ph.), Meditations Chrestiennes sur les 
Pseaumes Vl., XXV., X X X .  & X X X I I .  par Philippe de Mornay, 
Seigneur du Plessis Marly. Plus sur le Pseaume CXXVI. P[ierre) de  
Pelisson, La Kochelle, P. Haultin, 1586. 

DUPLESSIS-MORNAY (Ph.). Meditations chrestiennes sur plu- 
sieurs Pseauines composees par P(hi1ippe) de M[omay). seigneur 
du Plessis Marly, Paris, G. Auvray et N. de Louvain, 1596. 

DUPLESSIS-MORNAY (Ph.). Discours et meditations chres- 
tiennes par P[hilippe) de M(omay), seigneur du Plessis Marly, 
Saumur, Th. Portau, 1605. 

DUPLESSIS-MORNAY (Ph.), Les Larmes de Philippe de Mornay 
sur la mort de sonfrls unique en latin et enfrançois avec des me- 
ditations sur les versets 1 1  et 12 du chap. III  des Proverbes, 
Saumur, 'ïh. Portau. 1609. 

DU VAIR (G.), Meditations sur les Lamentations tie Jeremie, 
Troyes, Christofle Carrel, 1599. 

DU VAIR (G.), Meditations sur les sept Pseaumes de la Consolation 
&David, Rouen, Th. Daré, 1609. 

GOULAF!T (S.), Meditation chrestienne sur les paroles du 
Seigneur, au 18. c k  de S Mattk v. 10, Genève, P. Marceau, 1623. 

KiS (Th. de). Chrestiennes Meditations Sur Huicts Pseaumes Du 
Prophete David Composées et nouvellement mises en lumière par 
Thierry de Kis, La Rochelle, P. Haultin. 1586. 



BIBLIOGRAPHIE 113 

LA ROCHE-CHANDIEU (A. de). Méditations sur le Psalme XXXïï ,  
Traduictes de latin en françois (...I Ont esté aussi adjoutez cin- 
quante octonaires sur la vanité du monde, par A. Zamariel. 
Genève, J .  Laimairie, 1583. 

LA VALLÉE (J. de, Sieur de Montigal). Paraphrases et meditations 
sur les Pseaumes de la penitence de David, ensemble sur quelques 
cantiques et hymnes de l'Eglise, Paris, M. Patisson. 1595. 

LE DIGNE (N., Sieur de 1'Espine-Fontenay). Recueil des premieres 
CEuures chrestiennes de Nicolas Le Digne, Paris, J .  Périer, 1600 
(contient des méditations sur les psaumes 79, 103, 141 et une pa- 
raphrase du psaume 136). 

MORGUES (M. de, Sieur de Saint-Germain), Consolation aux 
a.igez par la malice des hommes. Tiree du Pseaume CXUII,  
Anvers, imprimerie plantinienne, 1632. 

PELISSON (P.), Meditation sur le Pseaume C m I ,  in Meditations 
Chrestiennes sur les Pseaumes VI., XXV., XXX. & XX?DI. par 
Philippe de Mornay, Seigneur du Plessis Marly (...I, La Rochelle, P. 
Haultin, 1586. 

PERROT (Fr.), Poesies et Meditations chrestiennes sur les cent 
cinquante pseaumes de David, accomodees à notre temps, Sedan, 
A. Rivery, 1594. 

SPONDE (J. de), Meditations sur les pseaumes 14 ou 53, 48, 50 et 
52, avec un essay de quelques poëmes chrestiens, s.1. (La Rochelle), 
J. Portau, 1588. 

2. Autres Méqftations 

ALIZET (B.), Lu Calliope chrestienne, ou Recueil de Prières, 
Consolations et Meditations spirituelles, Genève, G. Cartier, 
1593. 

ARNAULD (I.), Mesditation (sic) sur le regret de la mort d'une per- 
sonne aymee et sur la consolation en Dieu, s.l., 1612. 

BOUCHoT D'AMBILLOU (R.), Méditations sur la Passion, Paris, R. 
Estienne, 1609. 



114 C.  BLUM 

COTON (P.), ,Sermons sur les principales et plus duKiles matieres 
de la fog. Fa.icts pur le R.P. P.C. [...I. Reduits par luy mesme en 
forme de meditations (. . .), Rouen, J. Besongne, 1626. 

COUVREUR (A.), Premiere (- Troisiesmel partie de la @es-haute et 
suprême phi!.osophie. ou meditation de la mort, contenant vingt 
discours ou sermons faicts et prononcez en divers lieux et occa- 
sions, Liège, 1616. 

DRELINCOUm (Ch.), Prières et méditations pour se préparer à la 
communion. Charenton. 162 1. 

DU MOULIN (P.), Les Pseaumes de David [...I avec des méditations 
pour sepréparer à la sainte Cène, Charenton. L. Vendosme, 1650. 

DURANT (S.) ,  Méditation pour les Églises réformées de Rance, 
Sedan, J. Jannon, 1622. 

FAVRE (A.), Les Entretiens Spirituels d'Antoine Favre P.D.G. 
Divisés en trois Centuries de Sonets. L a  Premiere de l'Amour 
divin, & de la Penitence, La seconde du tressainct Sacrement de 
l'Autel. La troisiesme des deux premieres parties du S. Rosaire, en 
attendant la derniere. Avec une Centurie de Quatrains. Dediees à 
Madame Marguerite Princesse de Savoye, Turin, L. Valin. 160 1. 

FOCQUEMBECRGUES (J. de). Le voyage de Bethel. avec Les prepa- 
rations, Prieres et Meditations, pour participer dignement à la 
Sainte Cène, par divers autheurs [Michel le Faucheur, Samuel 
Durant, Raimond Gaches, Pierre du Mould et on a ajoûté à cette 
edition : Les Preparations de Mr. Drelincourf (...I, Middlebourg, N. 
Parmentier, 1602. 

GOULART (S . ) ,  XXV Meditations chrestiennis De i'Essence, des 
Noms, de la Nature & des Proprietez de Dieu : Recueillies des 
Theologiens par Simon Goulart Senlisien, Genève, P. e t  J. Chouët, 
1608. 

HUCHON (J.), Miroir de la crok ou méditations sur ltz passion de 
N. Seigneur, et autres points importans, pour tous les jours de la 
semaine, avec des règlements spirituels, Rijssel, 1640. 

LA CEPPÈDE (J. de). imitation des pseaumes de la Penitence avec 
des sonnets et des méditations sur le mystère de la Rédemption, 
Lyon, J. Tholosan, 1594. 



BIBLIOGRAPHIE 115 

LA CEPPÈDE (J. de). Les Theoremes de messire Jean de La Ceepède 
sur le sacré mystere de nostre redemption, suivis de l'imitation de 
quelques pseaumes et autres melanges spirituels, Toulouse, Vve J. 
Colomiez et R. Colomiez. 1613-1621. 

LA FITE (P. de), Le Renfort spirituel, ou Meditations enforme de 
sermons contre l'apprehension de la mort. Par P.L. Solon, pasteur 
en l'eglise refome de Bayonne et des Lanes, Orthez, 1630. 

NERVEZE (A. de), Meditations sur les mysteres de la Sepmaine 
Saincte, Lyon, Th. Ancelin. 1603. 

PERROT DE LA SALE (P.), L'Exercice spirituel en vers et en prose, 
contenant plusieurs meditations et tableaux mystiques sur la 
consideration des mysteres d e  N.S. Jesus-Christ és  histoires du 
Vieil Testament, Saumur, Th. Portau, 1606. 

PORTEFAIX (P.), Meditation sur la penitence, avec l'hymne de la 
patience et autres cantiques, paraphrase et prieres chrestiennes, 
Genève. 1623. 

RICHEOME (L.), L'adieu de l'ame devote laissant le corps, avec les 
moyens de combattre la mort par la mort, et i'appareü pour heu- 
reusement se partir de ceste vie mortelle, Tournon, G. Linocier, 
1590. 

RICHEOME (L.), Le pelerin de Lorette. Bordeaux, S. Millanges, 
1604. 

RICHEOME (L.), Tableaux sacrez des fisures mystiques. du tres- 
Auguste sacriiice & Sacrement de l'Eucharistie. Dediez a la tres- 
Chrestienne Royne de France, & de Navarre, Marie de Medicis, 
Roue, Th. Daré, 1613. 

ROLLAND (N.), Discours veritable de la mort, funerailles et enter- 
rement de deffunct messire André de Brancas, en son vivant che- 
valier seigneur de Villars (. . .). Auquel est traité succinctement du 
mespris des choses du monde et d e  l'utilité qui vient de la medita- 
tion de la mort et choses demieres. Rouen, R. L'Allemant, 1595. 

TOUSSAIN (D.), L'exercice de l'Arne fidele, Assavoir Prieres et 
Meditations pour se consoler en toutes sortes d'afflictions, 
Francforî. 1582. 



116 C. BLUM 

II - TRAVAUX TOUCHANT A LA DÉFINITION DU GENRE 

BATAILLON (M.), "De Savonarole a Louis de Grenade", in Revue de 
Littérature wmparée, 16, 1936, pp. 23-39. 

BEAUJOUR (M.), Miroirs d'encre. Paris, 1980 (en particulier ch. 
II : "Évolution de la méditation"). 

BOASE (A.-M.), Introduction a : Méditations (...I de Jean  de 
Sponde, Paris. 1954. 

BUNDAY (R.-J.), "Calvinist meditations of the Psalms. Bèze, 
Sponde, Aubigné", in Dissertation Abstracts, X X X V ,  74/75. Thèse 
University of Wisconsin, Madison, 1974. 

CAVE (T.C.), Devotional Poetry in France (1570-1613). 
Cambridge, 1969. 

CAYRE (F.), Lu méditation selon l'esprit de St  Augiistin, Paris, 
1934. 

CHIMENTI (A.), "Le Imitations chrestiennes di S. Goulart", in 
Riuista di Storia e Letteratura religiosa, 11, no 2, 1975, pp. 198- 
229. 

Christianisme et formes littéraires de l'Antiquité tardive en 
Occident (Entretiens de la fondation Hardt, t. 23). Vandœuvre- 
Genève. 1977. 

DANIELOU (J.), "Les genres littéraires d'après les Pères de 
l'Église", in Generos Literarios de la Sagrada Escritura, 
Barcelona, 1957, pp. 275-284. 

DONALDSON-EVANS (L.-K.), Poésie et méditation chez Jean de Lu 
Ceppède, Genève, 1969. 

ERDEI (K.), "Méditations calvinistes sur les psaumes dans la litté- 
rature française du XVIe siècle", in Acta Litteraria Academiae 
Scientiam Hungaricae, t. 24 (1-2), 1982, pp. 117-155.. 

ERDEI (K.), "Die Meditationmentalitatsgeschichtiiche Deutungen 
einer Gattung", in Das Ende der Renaissance : Europaische Kultur 
urn 1600. Vortrage herausgegeben von August Buck und Tibor 
Klaniczay, Wiesbaden, 1987. pp. 81-107. 



BIBLIOGRAPHIE I17 

FUMAROLI (M.), L'Age de I'éloquence. Rhétorique et "res literaria" 
de la Renaissance au seuil de l'époque classique. Genève, 1980. 

GIRARDIN (B.), Rhétorique et théologique. Calufn. Le 
Commentaire de Z"'Epitre aux Romains", Paris, 1979. 

HIGMAN (F.), 'The "Méditations" of Jean de Sponde : a book for 
the times", inB.H.R, 28, 1966, pp. 564-582. 

JEANNERET (M.), Poésie et Tradition biblique au xvIe siècle. 
Recherches stylistiques sur les paraphrases des psaumes de Marot 
à Malherbe, Paris, 1969. 

JONES (R.-M.), Spiritual Reformers in the Sixteenth and 
Seventeenth Centuries, Boston, 19 14. 

KLEIN (R.) "La dernière méditation de Savonarole", in B.H.R.. 23, 
1961, pp. 441-448. 

LAWRENCE (F.-L.), "La Ceppède's Théorèmes and Ignatian 
Meditation", in Comparative Literature, 17, 1965, p. 133 et suiv. 

LEBLANC (P.), Les Paraphrasesfrançaises des Psaumes à hfin de 
lapériode baroque (1610-1660). Paris, 1960. 

LEUENBERGER (R.) , "Meditatio". Meditieren bei Luther und bei 
Fénelon". in Communia sanctorum, Genève, 1982. pp. 224-238. 

MARTZ (L.-L.), The Poetry of Meditation. A study in English 
Religious Literature qf the Seventeenth Century. New Haven et 
Londres, 1962. 

MULLER (A.), La poésie religieuse catholique de Marot à 
Malherbe. Paris, 1950 (en particulier, ch. II : "Les traductions de 
psaumes au XVIe siècle, Marot"). 

RICHTER (M.), "La poetica di Théodore de Bèze e les Chrestiennes 
méditations. Contributo per lo studio della poesia "barocca" in 
Francia", in Aevum. 38, settembre-dicembre 1964, pp. 479-525. 



Les "Jeudis" du Centre V.L. Saulnier 

Le Centre V.L. Saulnier organise un  jeudi par mois, en 
liaison avec ses programmes de recherche, des séminaires où se 
retrouvent des spécialistes de diverses disciplines. Les séances 
ont lieu à 1'E.N.S.. 48. boulevard Jourdan, Paris 14ème. 

Chaque Cahier indiquera désormais les sujets les plus 
récemment traités : nous remercions notre collègue Madame 
Lauvergnat-Gagnière qui nous a suggéré cette nouvelle et utile 
rubrique. 

* Nouveau programme : 
La réception cies textes du XVIe siécle au XVIP et au Xvme. 
* Séminaires correspondants, depuis décembre 1989 : 
- M. Georges Dottin : Le Rabelais moderne de l'abbé de 

Marsy ( 1752) 
- Mme Elisabeth Jaugin : Le marquis de Paulmy et le XVie 

siècle dans les Mélanges tirés d'une grande bibliothèque 
- M. François Berriot : L'abbé Goujet et la Bibliothèque 

fiançaise de la Croix du Maine 

Pour toute information, écrire à Madame Nicole Cazauran. 
Directeur adjoint du Centre V.L. Saulnier, Université de Paris- 
Sorbonne, 1. rue Victor Cousin, 75230 Paris Cedex 05. 



MEMBRES DE L'ASSOCIATION V. L. SAULNIER 

Simplice AMBIANA 
Eric ANNANDALE 
Shotaro ARAKI 
Daniel ARIS 
Robert AULOTIE 
Jacques BAILBE 
Claudie BALAVOINE 
Enea BALMAS 
Jean-Dominique BEAUDIN 
Yvonne BELLENGER 
François BERRIOT 
Madeleine BERTAUD 
Marie-Claire BICHARD 
Ann BLAIR 
Joël BLANCHARD 
Claude BLUM 
Sylviane BOKDAM 
Philippe BONOLAS 
Hélène BORDES 
Wim. J. A. BOTS 
Jacqueline BOUCHER 
Bénédicte BOUDOU 
Jean BRUNEL 
Marie-Pierre BURTlN 
Keith CAMERON 
Marie-Pierre CAMUS 
Monika CATTELAENS 
Nicole CAZAURAN 
Hélène CUES 
Jean CEARD 
Annie CHARON-PARENT 
Françoise CKARPENnER 
Sylvie CHARRIER 
Jacques CHOMARAT 
Michel CHOPART 
J. E. CLARK 
Andrée COMPAROT 
Roland CRAHAY 
Denis CROUZET 
Klara CSOROS 
James DAUPHINÉ 

Mars 1989 

Colette DEMAIZIÈRE 
Guy DEMERSON 
Marie-Luce DEMONET-LAUNAY 
Robert DESCIMON 
Georges DOTnN 
Claude-Gilbert DUBOIS 
Robert ELLRODT 
Doranne FENOALTEA 
Marie-Madeleine FONTAINE 
Marie-Madeleine FRAGONARD 
Donald FRAME 
Pierre FREBAULT 
Gilbert GADOFFRE 
Fausta GARAVINI 
André GENDRE 
Franco GIACONE 
Alexandre GORDON 
Arimadavane GOVINDANE 
Francis GOYET 
Virginia GREEN 
Jacqueline HEURTEFEU 
Mireille HUCHON 
Marie-Thérèse ISAAC 
Mi tchi ko ISHIGAMI -iAGOLNiTZER 
André JANIER 
Elizabeth JAUGIN 
Jean JEHASSE 
Arlette JOUANNA 
Françoise JOUKOVSKY 
Laurence KRITZMAN 
Eva KUSHNER 
Raymond LA CHARITÉ 
Marie-Madeleine de La GARANDERIE 
Jean LAGNY 
Henri LAMARQUE 
Jean LARMAT 
Christiane LAUVERGNAT-GAGNIÈRE 
Madeleine LAZARD 
Elaine LIMBRICK 
Barbara LUODCIECHOWSKA 
Mary MAC KINLEY 



Michel MAGNIEN 
Andrée MANSAU 
Jean-Claude MARGOLIN 
Daniel MARnN 
Olivier MILLET 
Brigitte MOFtEAU 
François MOREAU 
Jean-Claude MOHLETHALER 
Géraide NAKAM 
Hugues NEVElJX 
Madeleine NOSJEAN 
Anna OGINO 
Isabelle PANTIN 
Simone PERRiER 
Jacques PINEAUX 
Alice PLANCHE 
Sylvie POSTEL- LECOCQ 
Christine RAFFINI 
Michel REULOS 
Régine REYNOLDS-CORNELL 
Josiane RIEU 
François RiGOLOT 
Paule de ROTUIER 
François ROUDAUT 
Mary ROWAN 

ZoéSAMARAs 
Monique SANRJCCI 
Gilbert SCHRENCK 
Miyashita SHIRO 
Michel SIMONIN 
Maicom SMITH 
Sylvie SOREL-LEMAREC 
Marguerite SOULIÉ 
Lionello SO221 
Gabriel SPILLEBOLJT 
Kaom TAKAHASHI 
Isamu TAKATA 
h u i s  TERREAUX 
Marcel TETEL 
André THIERRY 
Claude THIRY 
Étienne VAUCHERET 
Maurice-François VERDIER 
Jeanne VEYRiN-FORRER 
Brian VICKERS 
Philippe WALTER 
Edith WEBER 
Anne WERY-WATHIEU 
Colette WINN 
Roger ZUBER 



TABLE DES MATI&RES 

J. MESNARD 
- Introduction.. ................................................................... 7 

K. ERDEI 
- Méditation et culpabilisation : une spiritualité du péché 17 

B. ROUSSEL 
- Le Nouveau Testament d'amour ... de Pierre Doré ........... 29 

F. LECERCLE 
- Image et méditation ......................................................... 45 

M. RiCHTER 
- A propos des Chrestiennes Méditations de 

Théodore de Bèze. Essai de définition d u n  genre ........... 59 

Y .  QUENOT 
- Présence de la théologie dans quelques méditations 

en prose sur  les pénitentiaux ........................................... 77 

M.-M. FRAGONARD 
- La méditation sur les Psaumes, monologue et 

dialogue ........................................................................... 89 

C. BLUM 
- Conclusions ..................................................................... 105 

C. BLUM 
- Bibliographie ................................................................... 111 


	Table des matières
	Introduction, par J. MESNARD
	Méditation et culpabilisation : une spiritualité du péché, par K. ERDEI
	Le Nouveau Testament d'amour... de Pierre Doré, par B. ROUSSEL
	Image et méditation, par F.LECERCLE
	À propos des Chrestiennes Méditations de Théodore de Bèze. Essai de définition d'un genre, par M. RICHTE
	Présence de la théologie dans quelques méditations en prose sur les pénitentiaux, par Y.GUENOT
	La méditation sur les Psaumes, monologue et dialogue, par M.-M. FRAGONARD
	Conclusions, par C. BLUM
	Bibliographie, par C. BLUM
	Table des matières



