
Source BCLF (Bulletin critique du livre en français) n° 652  

Date octobre 2003 

Signé par  

 
Y voir mieux, y regarder de plus près regroupe les actes d’un colloque qui s’est tenu à la villa Médicis à l’instigation 
de Danièle Cohn pour faire le bilan de la pensée et de l’influence d’Hubert Damisch, décrit comme « l’un des 
théoriciens de l’art les plus inventifs des cinquante dernières années ». Il est donc spécifié d’emblée qu’il s’agit moins 
d’un hommage dans les règles, exercice attendu des disciples envers le maître vieillissant, que d’une « session de 
travail ». C’est que, d’une part, H. Damisch n’a jamais cherché à fonder une école disciplinée et que, de l’autre, la 
question majeure de son œuvre, celle du regard esthétique, reste toujours un objet conceptuel à débattre et préciser, 
et un espace de liberté intellectuelle puisque la difficulté de la question autorise à convoquer toutes les influences 
capables de l’éclairer. C’est autour de cette problématique que philosophes, artistes, historiens d’art et même 
psychanalystes ont proposé leurs contributions, encadrées par des textes de Damisch lui-même (dont l’un, sur les 
fresques de Signorelli à Orvieto, totalement inédit). Ce n’est pas trop pour faire comprendre et apprécier la pensée 
complexe de ce philosophe, élève de M. Merleau-Ponty et de P. Francastel, ami de J-F. Lyotard aux côtés duquel il 
a tenté de créer une philosophie concrète dans le champ esthétique, et qui, par ses liens avec Tel Quel dont il fut le 
collaborateur, réconcilie les acquis antérieurs de l’iconologie (H. Wölfflin, E. Panofsky) avec les nouvelles 
sémiologies des années 1960. Il dépasse ainsi les limites de l’histoire de l’art en tant que discipline instituée, 
notamment grâce au concept d’« image-signe » qui met l’accent sur la puissance signifiante de l’œuvre d’art et non 
sur sa traditionnelle capacité de représentation, sans pour autant mettre de côté son caractère d’objet sensible ou sa 
dimension historique. On le voit, une pensée si ardue aurait sans doute mérité autant un approfondissement 
théorique (ce qui est la visée de l’ouvrage) qu’un éclairage pédagogique plus net et qui fait réellement défaut dans la 
bibliographie de Damisch, ce qui aurait sans doute été un service à rendre à une pensée qui souffre d’un manque de 
publicité. À cet égard, la contribution la plus utile est peut-être celle de G. Careri, « Le choix d’Erminie », qui applique 
la méthode de Damisch pour « y voir mieux » en confrontant les données traditionnelles de l’histoire de l’art à 
l’expérience de la vision du signe. 


