
 
Georg Simmel (1858–1918), philosophe et sociologue allemand éminemment inspiré 

des concepts philosophiques portés par Nietzsche et Kant, s’inscrit comme l’un des 
intellectuels les plus marquants de son époque, à l’instar de son contemporain Max Weber. Et 
ce jusqu’en 1916, moment où la Première Guerre mondiale, portée à son paroxysme, rend le 
poids des pertes humaines insupportable et achève ses espoirs d’une victoire allemande. Évincé 
durant sa carrière des hautes responsabilités universitaires de son pays, il obtient un poste à 
l’Université de Strasbourg. Ses oeuvres auront alors une résonnance particulière en France, et 
notamment sur Henri Bergson – avec qui il entretiendra une correspondance avant que les 
affres de la guerre ne les séparent. Philosophe de la vie – on parle de Lebensphilosophie en 
allemand, la pensée de Simmel est dominée par l’idée d’avenir et de renouvellement 
permanent : ainsi, les évènements de l’existence, même s’ils revêtent un aspect aussi extrême 
que la guerre, contribuent à réguler le corps social et à le faire évoluer – du moins durant les 
premières années du conflit1. 
L’ouvrage proposé se présente comme un recueil de huit textes parus entre 1914 et 1916, et 
dont l’ambition est d’« éclairer le champ intellectuel franco-allemand à l’épreuve immédiate de 
la Grande Guerre » (p. 7). Ordonnés ici de manière thématique plutôt que chronologique, les 
écrits de Simmel offrent une mise en lumière particulièrement à rebours de la pensée française 
à la même époque : à cause de la guerre qui oppose son pays à ses adversaires, bien sûr, mais 
bien plus encore, à cause des clivages qui se creusent au sein même de son courant de pensée 
philosophique. L’entente franco-allemande est brisée : le conflit ne se déroule plus seulement 
sur un front matériel ; il se fait aussi sur le front de la culture et des idées. 

Ainsi, l’ouvrage s’articule en trois axes : une note d’édition ouvre la lecture ; elle permet 
de cerner aisément le propos défendu par l’auteur, le germaniste Jean-Luc Evard. Puis, se 
succèdent les articles : « L’idée d’Europe » (mars 1915) ; « Deviens ce que tu es » (juin 1915) ; « 
L’Europe et l’Amérique. Considération sur l’histoire universelle » (juillet 1915) ; « La crise de la 
culture » (janvier 1916) ; « La dialectique de l’esprit allemand » (septembre 1916) ; « 
Transmutation de l’âme allemande » (novembre 1914) ; « Éclairer l’étranger » (octobre 1914) ; 
et enfin « Bergson et le « cynisme » allemand » (novembre 1914). Le tout est enrichi d’un essai 
éclairant de l’auteur qui permet de combler les éventuelles lacunes historiques et 
philosophiques, indispensables à la compréhension des concepts distillés par Simmel. 

Émancipé de toute tentation historiciste désireuse d’expliquer a posteriori les propos 
du philosophe, l’ouvrage ne propose pas de modifications ou d’interprétations ultérieures ; 
l’auteur, qui fait preuve d’une honnêteté et d’une grande rigueur scientifiques, ne garde que la 
version première des articles ou des conférences de Simmel, telle qu’elle était publiée dans la 
presse. Et c’est justement là que se situent l’intérêt et la richesse de ce travail : comprendre 
véritablement le point de vue de ce philosophe de la vie, face à cet évènement si destructeur. 
Il permet d’entrevoir les inquiétudes profondes qu’il nourrit envers l’Amérique et sa peur de 
voir l’Europe affaiblie, rongée par l’animosité. En effet, l’idée même de perdre l’« unité 
organique spirituelle que nous appelions « Europe » » (p. 11), est pour lui la plus éminente 
catastrophe que le conflit pourrait engendrer. Et dans sa défense obstinée et son patriotisme, 
Simmel la restitue dans une généalogie de grands penseurs – allemands, bien sûr : de Goethe, 
à Nietzsche en passant par Schopenhauer, telles sont entre autres les figures fondatrices de 
cette Europe, que tous les hommes de culture honorent. Pour autant, cet instinct de sauvegarde 
pour l’unité européenne, cache pour Simmel, un péril bien plus terrible : celui d’un monde 
dominé par la pensée et la culture américaine ; une domination que l’Europe elle-même, 
semble d’ailleurs façonner, s’affaiblissant dans un jeu de rivalités. 

Ces textes aussi, dénotent un important rejet du matérialisme et de la vénération de 
l’argent devenu icône, et qui conduisent à la ruine de la culture. Simmel voit alors dans cette 
guerre, l’opportunité de redéfinir les notions de « fins » et de « moyens », influencées de 
manière négative par les temps de paix. Ainsi, le philosophe déplore que l’argent soit devenu 
une fin en soi, et non plus un moyen : alors qu’il servait à posséder l’objet désiré, c’est l’argent 
qui est devenu l’objet à posséder ; car « pour la conscience de l’homme moderne, manquer ne 
signifie pas manquer d’objets, mais seulement manquer de l’argent avec lequel les acheter. » 
(p. 32). Bien sûr, confiant d’une issue positive dans la philosophie vitaliste qui est la sienne, 
Simmel croit fermement que la guerre mènera à un renversement complet des valeurs. 

 
Source  Lectures [En ligne] 

Date  11 mai 2015 

Signé par  Thaïs Bihour 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Mais lire ces pages, c’est saisir aussi que la philosophie de Simmel au temps du 
conflit, c’est encore cet « élan vital » (p. 36) et cette certitude que la transmutation de 
l’esprit allemand est possible : transformée, lestée de tout ce qui l’appauvrit, l’Allemagne 
sortira assurément plus forte du conflit. Bien plus loin, c’est tout l’espoir en l’homme 
nouveau qui se matérialise à travers ces mots, celui que toute la nation allemande attend : 
son but, ce pour quoi l’Allemagne affronte ses adversaires, dépourvue du cynisme dont 
Bergson l’accusait2. 

Ici, les textes agissent comme des hérauts de la pensée du philosophe : 
contrairement à son adversaire français – Bergson, Simmel ne se présente pas comme un 
homme d’action3 ; ses écrits parlent pour lui. Déjà rejeté par ses pairs dans un climat 
antisémite, bridé dans son ascension universitaire au sein de son propre pays, il restera 
ainsi en marge, délaissant l’engagement actif au profit d’une contemplation intellectuelle 
des évènements. D’ailleurs, à mesure que le conflit se prolonge, Simmel semble abandonner 
l’espoir si vif qu’il nourrissait pour la victoire allemande : ses écrits s’arrêtent en 1916, peu 
avant l’entrée en guerre des États-Unis, tandis qu’il meurt le 28 septembre 1918 – deux 
mois seulement avant la victoire des Alliés. 

Au fond, toutes les thématiques mises en avant dans cet ouvrage sont des concepts 
clefs qui traversent les écrits de Simmel, et s’y retrouvent de manière cyclique : à la crise de 
la culture, répond l’américanisation de l’Europe et le dévoiement imposé par l’argent. Ce 
dernier étant lui-même un dommage collatéral de l’inversion tant décriée par le philosophe, 
des fins et des moyens dans l’esprit de l’être humain. Un ouvrage qui contribue donc à 
replacer habilement la pensée de Simmel au sein d’une époque trouble, qui en souligne les 
intertextualités et les jeux de miroirs antagonistes avec ses adversaires philosophes, tout en 
respectant les tensions et les aspirations profondes qui marquent son oeuvre de guerre. 

Ainsi, malgré sa qualité et son mérite indéniables, cet ouvrage n’est pas aisément 
abordable à tout lecteur. D’une part, même si les textes sont traduits en français, la langue 
allemande d’origine n’en reste pas moins syntaxiquement complexe. Elle est aussi riche de 
concepts qui ne sont pas facilement exprimables dans la langue de Molière : la lecture n’en 
devient que plus ardue. D’autre part, une connaissance très approfondie du contexte de la 
Grande Guerre, tant philosophique, politique, religieux, qu’économique, est indispensable à 
la compréhension. Les écrits de Simmel font appel de manière constante, à des écoles de 
pensées philosophiques dont le lecteur ne maîtrise pas forcément tous les ressorts ; ils 
s’appuient aussi sur des évènements qui remontent au-delà des années 1914-1918, et dont il 
paraît difficile de connaître en détails les subtilités. Des notes de bas de page, ici très 
parcimonieuses, auraient été d’une aide précieuse. 

La dernière difficulté enfin, réside dans l’agencement des articles : il semble qu’une 
approche chronologique aurait été plus limpide. Cela malheureusement, constitue un frein à 
l’appréhension de la pensée globale de Simmel, et pour se rendre compte de son évolution 
parallèlement à l’avancée de la guerre, il faut alors s’émanciper de l’ordre imposé. 

Un recueil passionnant mais complexe, qui s’adresse volontairement à un public 
ciblé, plus qu’à un lectorat amateur désireux de se familiariser avec la philosophie de Georg 
Simmel. 

 
 
Notes 
1 À propos de la philosophie de Georg Simmel, nous conseillons la lecture de l’article : Javeau 

Claude, Georg Simmel : un aperçu, in Les Cahiers du GRIF, N. 40, 1989. Georg Simmel. pp. 41-47. En ligne 
: http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/grif_0770- 6081_1989_num_40_1_1784 

2 L’affrontement entre Bergson et Simmel, fait l’objet d’un article intitulé : « Bergson et le « 
cynisme » allemand », présenté dans cet ouvrage, pages 73 à 75. 

3 Dans sa contribution, Jean-Luc Evard explique bien l’engagement de Bergson durant la Grande 
Guerre, et la dualité dans laquelle il se trouve. En effet, quand la paix laisse place aux tourments, les 
intellectuels sont soumis bien plus que les autres citoyens à ce que l’auteur nomme la « variabilité ». Alors 
qu’on souhaite les voir affirmer leur position, on leur impute des responsabilités qui ne sont en aucun cas 
quantifiables : comme l’écrit si justement Evard, « les degrés de responsabilités ne sont prescrits nulle part 
[…] » (p. 80) ; pas même pour les intellectuels. Ainsi en est-il de Bergson qui n’avait pas d’obligation à 
s’engager, et qui a choisi de devenir un émissaire de la présidence du Conseil en 1917 : sa démarche 
consistait à convaincre les Etats-Unis de s’engager dans la guerre. Au fond Bergson se situe dans cet 
entredeux des personnalités intellectuelles publiques qui ont revêtues une double étiquette : à la fois active 
dans leur prise de position, mais aussi passive, par leur vie à l’écart du front. 
 


