




Document de couverture : 
Portrait de Victor Cousin, vers 1830. Lithographie de Maurin (Bibliothèque Victor Cousin) 



VICTOR COUSIN 
Les idéologues et 

les écossais 



DANS LA MÊME COLLECTION 

Alain Boyer 
KARL POPPER : UNE ÉPISTÉMOLOGIE LAÏQUE 

Louis Couturat 
DE LEIBNIZ A RUSSELL. 



VICTOR COUSIN 
Les idéologues et 

les écossais 

Colloque international de février 1982 
au Centre international d’Études pédagogiques, Sèvres. 

Université d’Edimbourg, 
École normale supérieure de la rue d’Ulm. 

Ouvrage publié avec le concours du Centre national des Lettres 

PRESSES D E  L’ÉCOLE NORMALE SUPÉRIEURE 
45, rue d’Ulm - Paris 

1985 



Actes du colloque aLes Idéologues, Victor Cousin et 
leurs rapports avec la philosophie ”écossaise ”>, 
Centre intemutional d’études pédagogiques, Sèvres, 

23-25 février 1982. 

@Presses de i’Écoie normale supérieure Paris 1985 
ISBN 2-7288-0111-8 



AVANT-PROPOS 

On trouvera ici rassemblés les Actes du colloque Victor Cousin, les Idéologues 
et leurs rapports avec la philosophie cécossaisew. Ce colloque s’est déroulé du 23 au 
25 février 1982 au Centre international d’Études pédagogiques de Sèvres. Les parti- 
cipants y ont été accueillis par M. Auba, directeur du Centre, et c’est grâce & 
M. Alexandre, directeur-adjoint, que cette rencontre a pu avoir lieu sous les meilleurs 
auspices. 

Ce colloque francoécossais était Co-organisé par l’université d’Edimbourg 
(M. Llewelyn) et l’hole nomale supérieure (M. Derrida). 

L‘occasion était toute choisie pour rappeler l’importance et la richesse des 
collections réunies dans la Bibliothèque Victor Cousin : c’est bien volontiers que 
M. Tuilier, directeur de la Bibliothèque de la Sorbonne, s’est acquitté de cette mis- 
sion. Mmes Fernillot et Py avaient préparé une exposition de livres et de manuscrits 
ainsi qu’une bibliographie reprise dans le présent volume. Eues ont ainsi concouru & 
mettre en valeur un fonds parfois mieux connu des chercheurs étrangers que des 
chercheurs français eux-mêmes. Enfin, les précisions orales apportées par M. Gouhier, 
lors des séances, constituèrent un élément précieux de cette rencontre. 

* 
* *  

On n’a évidemment pas l’intention de résumer ce colloque : celui-ci, par les 
textes ici réunis, parle de lui-même et n’a nul besoin d’une voix autorisée qui en 
dégagerait la signification véritable. 

Quelques repères historiques ne seront, toutefois, peut-être pas entièrement 
superflus. 

* 
* *  

I1 arrive, souvent, que l’on justifie l’intérêt d’un congrès, d’un colloque, d’une 
table-ronde par l’actualité des questions abordées. Or, il est remarquable que les 
thèmes analysés lors de ces journées ne retiennent plus guère l’attention des cher- 
cheurs, en France, du moins. 

7 



Sans vouloir, à toute force, unifier le propos de communications fort diverses, 
il serait permis, en effet, de dire que le centre de gravité des travaux fut constitué 
par les échanges qui se sont produits, depuis, au moins, la fin du XVIII“ siècle, entre 
les traditions de pensée ((françaises)) et une tradition de pensée ((écossaise)). Cette 
tradition «écossaise» est, de nos jours, en France, assez peu étudiée (M. Davie, dans 

communication, fait grand cas des travaux de M. Chastaing, mais l’article cité 
date, déjà, de 1954. Un ouvrage récent a paru, en langue française, mais il est dû à 
un auteur belge : Mme Griffin-Collart, La philosophie écossaise du sens commun, 
]Bruxelles, 1980). Depuis quelques temps, les traditions françaises de pensée sous le 
Directoire, le Consulat ou l’Empire sont moins mal connues : ainsi, même en France, 
il est un renouveau d’intérêt pour les Idéologues (depuis la thèse monumentale de 
IM. Regaldo (1976), on peut citer : Georges Gusdorf, ‘La conscience révolutionnaire 
- Les idéologues, Paris, 1978, l’édition de La loi naturelle et des Leçons d’histoire 
de C.F. Volney par Jean Gaulmier, Pans, 1980, ainsi que le numéro de janvier-mars 
I982 des Études philosophiques, «Les idéologues - Maine de Biran)), qui reprend les 
communications d‘une journée d’étude du 16 mai 1981). En revanche, ce qui suc- 
cide à la pensée idéologique n’attire plus guère les chercheurs et il y avait bien long- 
temps qu’on n’avait pu lire des études consacrées aux échanges entre la pensée fran- 
Gaise et la pensée écossaise. 

* 
* *  

Quelle ((logique)) a donc présidé à ces échanges? Ceci pourrait constituer un 
guide de lecture des Actes du présent colloque. 

* 
* *  

La ((tradition écossaise)) s’insère-t-elie dans une certaine ((tradition)) (cf., les 
communications de Mme Brykman et de M. Sutton)? Par exemple, quels sont ses 
rapports avec le cartésianisme et la pensée anglaise qui l’ont précédée ? Nous avons 
regroupé ces communications sous le titre : La philosophie aécossaisew dans le 
;YVII. siècle. 

* 
* *  

Y a-t-il - ou n’y a-t-il pas - des liens entre la pensée ((écossaise)) et les traditions 
de pensée françaises que l’on classe comme idéologiques ou comme prenant leur 
point de départ dans l’Idéologie, - les œuvres de Destutt de Tracy, les travaux des 
rnembres de la Société des observateurs de l’homme et Maine de Biran (cf., plus par- 
ticulièrement, les communications de MM. Malherbe, Moore, Llewelyn et Stewart- 
Robertson) ? Ou bien est-il une quasi-hétérogénéité, voire une opposition sans 
riuance ? Nous avons regroupé ces communications sous le titre : Les Idéologues, 
Maine de Bùan et la pensée aécossaisew. 

* 
* *  

8 



Par voie de conséquence, faut-il interpréter en des termes ((continuistes)) ou 
((discontinuistes)) l’acclimatation de la pensée ((écossaise)) dans la pensée française ? 
Certains (Lucien Sève, 1962) ont forgé l’expression d‘((opération Écosse)) : que 
peut-on en penser, aujourd’hui? Faut-il se satisfaire du ((temps court)) propre aux 
événements politiques et, ainsi, privilégier le rôle de Royer-Collard? Ou bien convient-il 
d’inscrire cette mutation apparemment brusque dans une temporalité qui ne cède 
pas aux prestiges de l’évènementiel (cf., les communications de MM. Cotten et 
Tuilier)? Ce qui soulève, naturellement, le problème des rapports précis entre évolu- 
tion culturelle et histoire tout court. Nous avons regroupé ces commirnications sous 
le titre : Comment la pensée aécossaisew a-t-elle pénétré la vie culturelle française ? 

* 
* *  

Mais peut-être que l’évolution ultérieure de la pensée écossaise nous donne 
des lumières sur la nature de ces échanges (cf., la communication de M. Davie)? 
L‘on peut, également, songer à des penseurs français postérieurs à Cousin, tels Ra- 
vaisson et Bergson (cf., la communication de M. Soulez). Enfin, la vie publique de 
Victor Cousin ne peut gagner qu’à être mieux connue pour une appréciation plus 
exacte de la stature du personnage (cf., la communication de M. Vermeren). 

* 
* *  

Depuis la fin du XVIIIe siècle, pour le moins, les ((philosophies)), en Europe, 
sont décidément ((nationaies)) : les communications ne sont jamais directes ni sim- 
ples de ((tradition)) à ((tradition)). Malentendus, déperdition de sens et transposi- 
tions dans un contexte différent sont une sorte de nécessité historique. Souhaitons 
que ce colloque ait contribué à démêler quelque peu cet écheveau. I1 aura peut-être 
aussi permis de comprendre que Cousin, sans être un ((grand)) philosophe, mérite 
bien d’être interrogé à nouveaux frais comme un élément important d’un dispositif 
théorique, idéologique, culturel et politique dans la première moitié du XIXe siècle 
en Europe. 

9 





PREMIÈRE PARTIE 

LA PHILOSOPHIE ((ECOSSAISED 
DANS LE XVIII" SIÈCLE 





BERKELEY ET L’ECOSSE 

En 1732, dans I’AZciphron, Berkeley fait dire à Criton, l’un des personnages 
chrétiens qu’il met en scène : «Non Alciphron, vos airs tranchants ne sauraient passer 
pour des preuves; et il ne suffira pas, non plus, de dire que certaines choses sont 
contraires au sens commun pour nous faire croire qu’elles le sont. Par sens commun, 
il faut entendre, ou bien la raison perfectionnée des penseurs, ou bien le sentiment 
généralement admis par l’espèce humaine)). La convergence des opinions des païens 
et des chrétiens, des anciens et des modernes, concernant l’existence d’une vie fu- 
ture, par exemple, permet de penser que les ((petits philosophesi), quand ils en appel- 
lent à la raison et au sens commun, n’entendent par là que le sens reçu dans leur 
parti (Works, III, p. 241-242). Auparavant, un autre personnage chrétien (Euphra- 
nor) avait fait remarquer aux libres penseurs que, regardant trop haut ou trop bas, 
ceux qui sont en quête d‘un sens profond et lointain des Écritures Saintes, passent à 
côté du sens le plus évident et le plus naturel, créant ainsi des difficultés au lieu de 
les découvrir (Works, III, p. 23 1, note). 

Ces personnages défendent le christianisme et sont, à cet égard, les porte-pa- 
role de Berkeley. Mais ils ne défendent pas, tant s’en faut, l’immatérialisme qui 
avait, en 1710, valu au philosophe une réputation d’extravagance, voire de folie. 
Cependant, dès 1713, Berkeley avait cherché à montrer que, à l’encontre des subti- 
lités et paradoxes des philosophes, l’immatérialisme était la doctrine la plus conforme 
au ((sens commun))’. Ce fut un second échec et, en 1732, le personnage Alciphron 
décrit peut-être les déceptions et les espoirs nourris par Berkeley concernant l’imma- 
térialisme. Comme il était dit dans les Principes (a S l ) ,  Alciphron déclare en effet 
que ((c’est une maxime vraie qu’il faut penser avec les savants et parler avec le vul- 
gaire)) ; et il ajoute : ((bien qu’elles soient en elles-mêmes vraies et certaines, nos 
idées ne sont connues pour le moment que de l’élite et sonneraient comme des 
étrangetés et des bizarreries aux oreilles du vulgaire. Mais il faut l’espérer, cela pas- 
sera, avec le temps)) (Works, III, p. 53-54). On pouvait encore espérer en 1732, car 
l’immatérialisme avait été très inégalement reçu en Angleterre et en France, d’une 
part, en Amérique et en Écosse, d’autre part. 

13 



Les documents dont nous disposons montrent qu’il n’y eut pas, en Angleterre, 
(l’analyse publique et argumentée des hincipes et des Trois Dialogues au moment 
de leur parution2. Au lieu de cela, il y eut très tôt un concert de railleries dont une 
lettre de Percival à Berkeley donne le tableau : on se moquait de Berkeley sans l’avoir 
lu3. En langue française, on trouve successivement un compte rendu assez considé- 
rable des pilncipes dans le Journal des Savants (sept. 171 1) et une analyse détaillée 
des Trois Dialogues dans le Journal Littéraire (1713). Deux articles dans les Mémoi- 
res de Trévoux (mai 1713 ;Déc. 1713) parurent ensuite, signalant la publication des 
cieux ouvrages de Berkeley ;mais les textes publiés par les Jésuites, dans 1esMémoires 
de Tréuoux, donnent à penser que les membres de la Compagnie de Jésus utilisaient 
1 ’immatérialisme pour souligner plutôt les méfaits qu’ils attendaient de la philoso- 
phie de Malebranche4. C’est comme ((malebranchiste de bonne foi» que, nous dit-on, 
IMr. Berkeley aurait <(poussé sans ménagement les principes de sa secte fort au-delà 
du sens commun». En 1718, écrite par le Père Tournemine, une préface à l’édition 
ties CEuvres philosophiques de Fénelon, confirme que Berkeley est l’homme de 
paille d’une diatribe où Spinoza, Bayle, Descartes et Malebranche figurent comme 
les chefs de file de l’impiété. Les analyses détaillées parues dans le Journal des Sa- 
i m t s  et le Journal Littémire semblent donc avoir dispensé d’une lecture directe de 
Berkeley ; on rapportait par ouï-dire’ que, selon l’immatérialisme, il n’existait dans 
le monde que des esprits et que (geut-être) Berkeley était le seul être qui existât 
réellement. Les Mémoires de 7hévoux furent ainsi à l’origine d‘une réputation 
d‘tgoïsme qui sera propagée ensuite par Pfaff et Wolff, sans que l’on puisse assurer 
que ces derniers aient lu autre chose que les analyses parues dans les revues fran- 
i;aises6. Le rôle des Jésuites en France rejoint donc, en définitive, le tableau décrit 
par Percival à Londres. L’immatérialisme semble, avant tout, l’objet de conversa- 
tions de salon. 

Cependant, de solides indices suggèrent que les ouvrages de Berkeley ont COMU 
plus de faveur ailleurs’. Ils montrent, en particulier que, en Amérique et en hosse, 
les ouvrages de Berkeley avaient été sérieusement pris en considération assez tôt. 
Outre-Atlantique, Samuel Johnson avait lu les Bincipes dès avant l’arrivée de Berke- 
ley à Rhode-Island ;et sa correspondance avec le philosophe indique clairement qu’il 
en discutait avec des amis curieux de cette nouvelle doctrine’. 

En Écosse, le Rankenian Club, fondé en 1716 ou 1717, regroupait des person- 
nalités importantes de l’université d’Edirnbourg’. Or ce club semble avoir fait de la 
philosophie de Berkeley un objet de discussion privilégié”. Certes, l’histoire de ce 
groupe reste encore à faire : mais il comptait parmi ses tout premiers membres des 
personnalités comme Coiin Maclaurin - qui fut un professeur de Hume”, et George 
‘ïurnbuli - qui flit un professeur de Th. Reid12. C’est dire le rôle certain duRankenian 
Club dans la filiation que l’historien des idées est en droit de faire entre l’immaté- 
rialisme, d’une part, et, d’autre part, «la philosophie dusenscommun», dont l’Écosse 
iht le berceau. 

Quant à savoir, au juste, quels furent les rapports réels de Berkeley avec ce 
club’3, nous ne pouvons, pour l’instant, que nous fonder sur les aMémoires du 
Dr Wallace d’Edinbourgu, parus dans The Scots Magazine en 177 1, c’est-à-dire bien 
longtemps après qu’une éventuelle correspondance de Berkeley avec les Écossais ait 
t:u lieu. Ce document indique avec insistance que le philosophe entretenait une 

14 



correspondance philosophique régulière avec le Rankeltian Club et que, enchanté 
par la perspicacité de ses interlocuteurs, il proposa à certains de l’accompagner en 
Amérique14. A ce qu’il paraît, ils déclinèrent l’invitation; seul John Smibert, qui 
semble avoir été membre du club, accompagna effectivement Berkeley à Rhode 
Island. Nous n’avons pourtant qu’une certitude morale quant aux échanges épisto- 
laires de Berkeley avec 1’Bcosse ; et la supposition de précieuses ((lettres perdues)) ne 
peut en rien combler le fossé que constituent les années de silence philosophique de 
Berkeley entre 1713 et 1730. Reste que l’ouvrage de A. Baxter, Écossais lui-même 
- (An Enquiry into the nature of the human soul, 1733) - porte la marque et semble 
l’aboutissement de discussions qui remontent à la parution des Principes. D’autre 
part, la <Défense de DA-----y> contre d’imputation scandaleuse qui en fait l’au- 
teur du Petit Philosophe))” est écrite d’Inverness à un «ami resté à Edimbourg))16. 
Si l’ouvrage est beaucoup moins une défense de Berkeley qu’une apologie de Shaf- 
tesbury, il indique la présence, à Edimbourg, d’un noyau de discussions serrées au- 
tour de la philosophie de Berkeley. 

Qu’il s’agisse donc de sarcasmes, devant lesquels le philosophe aurait jugé plus 
digne de se taire, ou qu’il s’agisse d’objections raisonnées auxquelles il est très pro- 
bable qu’il ait répondu oralement ou par écrit, on ne saurait dire que la période 
1714-1732 correspond au silence d’un homme sûr de ses thèses, ou devenu complè- 
tement étranger à ses premières œuvres. C’est ce que montre l’intérêt profond, mais 
dissimulé, que Berkeley prendra aux objections de A. Baxter, un intérêt dont, en 
1734, la réédition des œuvres de jeunesse portera témoignage. 

I1 est à peu près établi que l’immatérialisme fut diffusé en Écosse avant de 
l’être en Angleterre. Cela dit, c’est 1’Enquiry de Baxter, beaucoup plus que les ou- 
vrages de Hume” qui a infléchi la lecture critique de Berkeley par James Beattie ou 
Thomas Reid. Comme A.Baxter lui-même, ces derniers étaient originaires d’Aberdeen; 
et le rôle de Berkeley dans la formation de ce qu’on appelle la ((philosophie du sens 
commun)) passe par les critiques de Baxter à l’adresse de l’immatérialisme. Des cri- 
tiques dont l’insuffisance même semble avoir engagé certains (Thomas Reid, par 
exemple), à une lecture directe de BerkeleyI8. Ajoutons que l’étude précise des rap- 
ports de Kant avec l’Écosse montrerait aussi tout ce que la réfutation de l’idéalisme, 
dans la aitique de la Raison Pure, doit à la lecture de Beattie’ ’, ou à la lecture des 
œuvres de Berkeley à travers les dires de Baxter2’. 

Baxter observe que tous les sophismes proposés par Berkeley viennent de ce 
que le philosophe tient pour acquis que le mot ((exister)), appliqué aux choses sensi- 
bles, a le sens de «être perçu)) : Berkeley fait, tout au long de son livre, comme si  la 
proposition «esse est percipi)) avait l’évidence d’un axiome. Or, il n’y a, souligne 
Baxter, aucune connexion nécessaire entre les termes esse et percipi appliqués aux 
choses sensibles ; même si, par ailleurs, il y a, concernant Dieu, une connexion né- 
cessaire entre esse et existere. La nature divine inclut l’existence nécessaire, mais 
jamais personne ne soutiendrait que la nature de la matière inclut son «être perçu)). 
Le vice essentiel de l’immatérialisme tient donc à ce qu’il repose sur une définition 
nouvelle et extravagante du mot rexistenceu. Et, sur ce point précis et essentiel, 
Berkeley n’a de son côté, ni les philosophes, ni le vulgaire. Bien qu’il insinue parfois 

15 



sei mettre du côté du sens commun, Berkeley propose, à partir d’un sens nouveau 
diu mot existence, une doctrine opposée au réalisme spontané de tous les hommes. 

Si Baxter a manqué l’importance de la critique de l’abstraction dans les &in- 
apes, il n’en demeure pas moins que son ouvrage ne mérite pas le mépris que Berke- 
ley semble lui avoir réservéz1, et que bien des commentateurs ont reproduit, jusqu’à 
ce que H.M. Bracken fasse un examen des documents et une reconstitution d’histo- 
rien digne de ce nom. En réalité, dès le 18e siècle, Baxter a attiré l’attention sur des 
diifficultés réelles de l’immatérialisme. A commencer par un problème de taille, 
dont nous ne sommes pas encore sortis : on ne peut pas démontrer que le monde ex- 
terieur existe hors de nous (ni démontrer non plus qu’il n’existe pas) ; le choix ne 
peut donc être fait, souligne Baxter, qu’au nom du sens commun2?. 

Le sens nouveau et extravagant donné au mot existence induit, note fort bien 
Baxter, l’impossibilité de parler des propriétés dispositwnnelles des objets ou, ce 
qui revient au même, induit I ’intermittence totale de toute chose. Berkeley dira-t-il 
qiie sa maison est combustible si et seulement si elle est en train de brûler ? Est-il à 
jamais interdit de parler de l’esprit en termes de ((facultés)), ((capacités)), ((aptitude 
ào ... ? Selon Baxter, seule la catégorie de substance (avec laquelle les qualités se- 
raient dans une relation d’inhérence) pouvait garantir l’existence virtuelie de ce qui 
n‘est pas présent ni perçu. Par contre, la substantialité même de l’esprit était mena- 
aie par l’application, à toute substance, de la critique berkeleyienne de la substance 
matérielie. 

Baxter souligne donc, non sans pertinence, que les difficultés concernant les 
termes dispositionnels et l’intermittence sont dues à ce que Berkeley donne du mot 
((existence)) un sens tout à fait nouveau, très personnel et contraire au sens ordi- 
niire. Dans le cadre de cette objection radicale, &ter pose une question qui sem- 
ble avoir préoccupé Berkeley dès 170811 710 et qui trouvera des prolongements 
dins la philosophie du sens commun et dans ce qu’on appelle, aujourd‘hui, la phiio- 
sophie du langage ordinaire : qui, en dehors de Berkeley, a donné au terme exister, 
appliqué aux choses matérielles, le sens de être perçues? Est-ce là une acception 
reçue? Berkeley a-t-il les philosophes, ou bien (comme il l’insinue souvent) le peu- 
ple de son côté, pour faire une telle assimilation ? Telle est la remarque finale de 
Baxterz3. Berkeley s’est trompé en croyant pouvoir défendre le sens commun par 
une doctrine extnavagante, qui subvertit le langage ordinaire, au moment même où 
l’auteur prétend rétablir une ((propriété)) ou rectitude du langage qui aurait été, 
sans qu’on sache pourquoi, perdue. 

Geneviève BRYKiMAN 
CNRS 

Février 1982 



NOTES 

I .  Berkeley, Works II, p. 168, DHP, Préface : «If [my] principles are admitted for true, men 
will be reduced from paradoxes to common sense)) ; p. 172 [Philonous] : usince this revolt 
from metaphysical notion to the plain dictates of Nature and common sense, I find my 
understanding strangely enlightened)). Comme l’a fait observer Th. Reid - On the Intellectual 
Powers, ch. X - la totalité des Trois Dialogues tend à opposer le «sens commun)) (l’opinion 
dominante et/ou l’usage ordinaire des mots) à l’éducation savante d‘une élite souvent pré- 
tentieuse et jargonnante. 

2.  Harry M. Bracken, The early reception of Berkeley’s immaterialism - 171 O - 1733, revised 
edition, The Hague, 1965, p. 17-24. 

3.  Lettre à Berkeley, 26 août 1710, in Berkeley and Percival, p. 80. 
4. H.M. Bracken, Op. cit., p. 15-18. A.R. Desautels, Les Mémoires de Trévoux et  le mouve- 

ment des idées au XVIIIe siècle - 1701-1734, Rome 1956, p. 20-26. 

S .  Dans son Traité des premières vérités (1718), le Père Buffier défend l’existence d’un «sens 
commun)), une disposition naturelle des êtres humains à porter, lorsqu’ils ont atteint l’usage 
de la raison, des jugements concordants sur les objets, au-delà de l’expérience subjective 
qu’ils en ont. Comme il rappelle (ch. II) que certains philosophes n’admettent pous règle de 
vérité que le sentiment que nous éprouvons en nous-mêmes, il fait allusion à Berkeley ainsi : 
«c’est ce qu’un Philosophe anglais n’a point fait difficulté de publier)). De son côté, le Père 
Tournemine parie du «livre anglais d‘un certain BERKEY)). 

6 .  Pfaff, Oratio de  Egoismo, nova philosophica haeresi, Tübingen, 1722. Wolff, Vernünftige 
Cedanken von Cott, der Welt und der Seele des Menchen (Halle 1720), 0 2. L‘auteur indi- 
que qu’il existe à Paris une secte d‘Egoïstes qu’il classe comme idéalistes. 

I. Qclopoedia or an Universal Dictionmy of the Artsand Sciences, 1728. Lesarticles uAbstrac- 
tion», «Corps», «Extérieur, et  «Matière» font un très large usage de l’immatérialisme et, 
dans l’Encyclopédie de Diderot, l’article wCorps» n’est, en partie, qu’une traduction de celui 
de Chambers. 

a. S. Johnson, His career and writings, edited by Schneider, Tome I, p. 497-526 : Johnson’s 
Reading List. S. Johnson a lu les Principes en 1727128 et  les relit en 1728129, en y joignant 
la lecture de DHP et NTV. Lettres d Berkeley, Works II, p. 271,274 : usome of us are at  a 
loss...), p. 285. 

9. E.C. Mossner, The life o f  David Hume, p. 48-49. 
io .  GE. Davie, Hume and the Origins o f  the Common Sense school. in R e w e  internationale d e  

1 1 .  Mossner, Op. cit., p. 43. 
12. Ibidem, p. 113. 
13. Ibidem, p. 48 I «Organized in 1716 ou 1717 by a group of the faculty and students of divi- 

nity and law, the club took its name from the tavern-keeper in whose house they met. Prin- 
cipal Wishart himself was a member. Other early members included Charles Mackie, Colin 
Maclaurin, John Smibert, John Stevenson, George Turnbull and Robert Wallace (...) Under- 
graduate students apparently were never admitted durine its more than sixty years of exis- 
tence. A literary correspondence was carried on by the club with Dean Berkeley (...). The 
educational significance of the Rankenian Club lies in the fact that its members were pre- 
dominately the leading spirits of the faculty ... This strong philosophical bent may have 
centred (Hume’s) attention upon the mew philosophy» deriving from Newton and Locke. 
Shaftesbury was received by Robert Wallace, among others, and Berkeley, of course, was 
known to all.» 

Philosophie, VI, 1952, p. 213-221. 

14. Memoirs of  Dr WallaceofEdinburgh, in The Scots Magazine, 1771, p. 341 : <Among others, 
the abstruse principles vented by Dr. Berkeley, Bishop of Cloyne, were accurately canvassed 
in it (le Rankenian Club); and the society amused themselves by maintaining with that 

17 

2 



eminent and pious prelate ... a literary correspondance, in which they pushed his singular 
tenets all the amazing length to which they have been carried in later publications. To their 
letters his Lordship transmitted polite and regular returns, endeavouring to avoid the conse- 
quences drawn from his doctrines. He was greatly pleased, too, with the extraordinary 
acuteness and peculiar ingenuity displayed in them, and has been heard to say that no persons 
understood his system better than this set of young gentlemen in North Britain. Hence he 
offered to adopt them into his famous design of erectinga college at Bermudas for the benefit 
of the New World. But the club, thinking the project aerial, and having other agreeable 
prospects, mostly declined to accept his Lordship’s invitation.)) 

I S. A vindication of the Reverend D.  B------y from the scandalous imputation o f  being Author 
of a late Book intitled Alciphron or the Minute Philosopher, t o  which is subjoined the Re-  
diction of the late Earl of Shaftesbury concerning that book, London 1734. 

16. L‘ouvrage débute ainsi : <I’m extremely obliged to you, my dear friend, for your contributing 
so much to render my present Retirement in this Remote Country (Inverness) agreeable by 
the Kind Advices you are pleased to send me now and then of whatever passes among you 
at  Edinburgh. Your last gave me no smaii surprise : you tell me our ingenious Author, whose 
manner of writing we used so much to admire, has published a new book (against the Free 
thinkers) in which he turns out Quantum mutatus ab illon (Part. I, sect. I). 

17. C.E. Davie, Hume and the origins o f  the Common Sense school, Revue Internationale de  
Philosophie, VI, 1952, p. 213-221. 

18. Th. Reid. Inquiry into the human mind, Eùimb. 1764, ch. V; Essays on the intellectual 
powers, 178.5, II, ch. X, XI, XIX. 

19. J. Beattie, Essay on truth, Edimb. 1770, II, ch. II. 
20. Geneviève Brykman, Philosophie et  Apologétique chez Berkeley, Paris, 1981, ch. XI - XII 

21. Berkeley, Works, IV, Analyst, fj 50 ;lettre à S. Johnson, April 4, 1734, Works, VIII, p. 236. 
22. A. Baxter, Enquiry, VII, note fmale. 
23.  Enquiry VII, p. 336 : t T o  apply common language to a quite contrary sense, and then to 

suppose this arbitmry application an argument to overturn common sense, or to contend 
for the propriery of such application, is as inconsistent as any thing in the scheme. it is 
plain figure, distrrnce, magnitude, motion, are no language on this hypothesis. These are 
supposed r ed  in the language, and it is thence concluded there are no such things. This is an 
open fallacy. It is certain, arguments for a true hypothesis may be expressed in words 
agreeable to that hypothesis ; and not in such a language as contraüicts and supposes it false. 
And since it is impossible for any man living to do this on our Author’s principles; this 
itself is an invincible argument against them. Common language is adapted to the objects of 
our ideas, and these principles to the ideas of objects : this must occasion a constant opposi- 
tion between any language and these principles, and shows that they contradict common 
language, as much as common sense.> 

(thèse dactylographiée). 

18 



THOMAS REID ET LES FONDEMENTS DE LA PHILOSOPHIE 
DU SENS COMMUN 

Je voudrais commencer en tirant au clair le titre de ma communication. Car le 
terme de ((fondements)) n’est pas dépourvu d’ambiguïté. Ce fut Reid qui fonda 
l’hole écossaise de la philosophie du sens commun, et, ainsi, sa philosophie fournit, 
si l’on envisage les choses de façon historique, les fondements d’une philosophie du 
sens commun, que ce soit ici, en France, au Royaume-Uni ou en Amérique. Mais ce 
qui est plus sujet à controverses, c’est la question de savoir si saphilosophie aexercé 
une influence sur les conceptions développées après l’époque où il vécut - et jusqu’à 
quel point cette influence s’est étendue. Je voudrais soutenir que nous ne pouvons 
pas donner une réponse à cette question avant d‘avoir fait la clarté sur ce que furent 
les éléments cruciaux - les fondements, de la philosophie qui est propre à Reid. Tel 
est le sujet que je compte traiter dans cette courte communication. 

La philosophie de Reid comporte deux éléments de base. Le fait que Reid 
accepte l’existence de premiers principes constitue un présupposé de sa méthode 
philosophique ; sa doctrine du sens commun conçu comme ce au moyen de quoi 
nous connaissons ces principes constitue une théorie épistémologique. Les deux 
éléments sont étroitement liés entre eux, et, à eux deux, ils rendent compte de tous 
les traits spécifiques de la philosophie de Reid en y incluant ses faiblesses. Par voie 
de conséquence, ce sont eux que nous devons le plus nous attendre à voir empruntés 
à Reid par d’autres penseurs. J’envisage d’abord la méthode philosophique de Reid 
qui fait usage de premiers principes. 

Se rendre compte de l’étroite relation qui unit la philosophie de Reid à la 
science de son temps est chose importante. Tous nous connaissons bien la manière 
selon laquelle Hume décrit le Raité comme un ((essai pour faire pénétrer la méthode 
de raisonnement expérimentale dans le domaine des problèmes moraux.))’ Mais 
Reid met au moins autant l’accent sur le fait de prendre des choses pour assurées 
que de ne pratiquer que des expériences de pensée. Et nous pouvons croire que l’im- 
portance qu’il accorde à des premiers principes que l’on doit se contenter de tenir 
pour vrais signifiait qu’il en appelait à une contre-réforme dirigée contre la méthode 
scientifique pratiquée par les empiristes. Mais tel n’est pas le cas. Au début de ses 
Essais sur les facultés de l’esprit humain, Reid déclare : des définitions et les axiomes 
sont le fondement de toute science.»2 

19 



Reid était, sans réserve, un partisan de la science nouvelle de Bacon et de 
Newton. Mais, pour lui, leur réussite résidait en ceci qu’ils fondaient la science de 
1.a nature sur la même base assurée des ((définitions et des axiomes)) que celle dont 
les mathématiques avaient, de longue date, fait usage, plutôt qu’ils ne faisaient sim- 
plement valoir l’importance de l’expérience et de l’observation3. Dans le droit fil de 
la révolte contre la scolastique, la tendance était au rejet de tout ce qui ne pouvait 
iStre prouvé à l’aide du raisonnement expérimental. Ce qui était perdu de vue, selon 
]Reid, c’était le point suivant : quelque chose doit être tenu pour assuré avant que ne 
débute le raisonnement. Reid, par conséquent, se considérait comme plus fidéle à la 
tradition scientifique issue de Bacon et  de Newton que ne l’avaient été Hume et les 
iiutres empiristes. Son argument était le suivant : la nouvelle manière de procéder 
dans le domaine scientifique avait été comprise de façon imparfaite et elle avait été 
iippliquée de façon incorrecte à la philosophie : l’analogie, au plan méthodologique, 
itllait jusqu’au fait de prendre comme point de départ un ensemble de premiers prin- 
cipes tout autant que de parvenir à ses conclusions grâce à une patiente induction, 
siu lieu et place d‘une spéculation II priori. Ce qui était requis, pour la philosophie 
de l’esprit, c’était de dresser l’état des lois de la nature qui sont applicables dans ce 
domaine. Et cette chose, Reid se considérait comme celui qui tentait de la procurer : 

a... si des principes évidents par eux-mêmes avaient été placés à la base des autres bran- 
ches de la science, mmme B celle des mathématiques et de la philosophie naturelle, avec 
la réserve de ne rien introduire dans ces sciences qui ne reposât sur ces données primitives, 
il serait bien plus facile de distinguer B présent ce qu’elles ont de solide et de bien établi, 
de ce qu’elles ne doivent qu’aux vaines conjectures de l’imagination  humaine^^. 
il nous faut, également, noter une différence importante entre ce qui se passe 

e:n mathématiques et  dans les sciences de la nature. L‘usage d’axiomes en géométrie 
est suffisamment bien connu. En revanche, les lois de la nature que les savants sont 
censés tenir pour assurées, ces lois doivent, elles-mêmes, être découvertes grâce à la 
rnéthode scientifique de l’observation et de l’induction. Reid est parfaitement au 
fait de cette situation. Mais, ce qui l’intéresse, c’est la manière selon laquelie, une 
fois ce résultat obtenu, les lois de la nature, qui ont été établies inductivement, 
fonctionnent tout comme les axiomes en géométrie. I1 éclaircit ce point dans une 
lettre à lord Kames, en réponse à la critique que Kames avait adressée à Newton 
pour avoir usé de ses lois du mouvement comme d‘axiomes, dans les Aincipiu : 

avous direz. peut-être, que ces principes ne doivent pas être reçus pour assurés maisqu’ils 
doivent être prouvés. Assurément, Milord, il les faudrait prouver inductivement par des 
expériences surabondantes. (...) Mais Sir Isaac estimait que ces principes avaient déjà été 
prouvés, et il vous renvoie aux auteurs chez qui cela a été mené à bien. il ne fut jamais 
dans son intention de prouver ces principes mais de bâtir sur eux, comme font les mathé- 
maticiens qui s’appuient sur les Eléments d’Euclide~~. 

Le fait que Reid reconnaît cette différence existant entre les premiers princi- 
pes de la science de la nature et les axiomes en mathématique explique l’un des ca- 
ractères de la manière qu’il a de rendre compte de ses premiers principes, c’est-à-dire 
leur division, dans le VIe Essai, en principes des vérités contingentes et principes des 
vérités nécessaires. 

Les exigerices les plus importantes que Reid élève, au sujet de ses premiers 
principes, c’est qu’ils constituent «la base de tout raisonnement»6 et qu’ils soient 
((évidents par eux-mêmes))’. La première de ces deux exigences peut recevoir deux 
interprétations: ces premiers principes peuvent être les prémisses des diverses 

20 



argumentations particulières, ou bien il convient de les entendre comme ce qui 
constitue la substructure qui délimite de manière rigoureuse la possibilité même 
d’un discours rationnel. I1 arrive quelquefois à Reid de s’exprimer comme s’il avait 
présente à l’esprit la première signification’. Mais une telle conception ne peut s’ac- 
corder avec l’autre exigence selon laquelle ces principes sont admis par tous les 
hommes et universellement acceptés à titre de base pour la conduite de la vie. De 
plus, il n’y a que la conception selon laquelle ils constituent la substructure de la to- 
talité de l’activité humaine rationnelle qui nous permette de donner quelque signi- 
fication aux principes dont il dresse effectivement la liste. Je ne peux justifier ici 
cette assertion, le temps me fait défaut. Mais je suggère les considérations qui sui- 
vent. Les premiers principes, peu nombreux, dont Reid dresse la liste (aussi bien 
dans le IP Essai, ch. 2, que dans le VIe Essai, ch. 5 et 6) ont en partage un point de 
départ cartésien : la conscience que nous avons de nos opérations intellectuelles est 
le garant de l’existence d’un moi personnel en tant que sujet de ces opérations. La 
mémoire nous fournit un exemple tout à propos d’un phénomène d’une nature 
telle dont nous sommes conscients, phénomène qui nous procure une connaissance 
assurée du passé. Et l’existence continue du moi personnel au cours du temps résulte 
de ces affirmations. Reid en vient alors à admettre, d’une façon comparable, l’exis- 
tence du monde extérieur ainsi que, également, celle d’autres esprits (quoique se 
produisent, ici, quelques complications). Je ne veux pas vous laisser avec l’impres- 
sion que ces assertions sont développées d’une manière telle que se trouve écarté tout 
risque d’erreur ou de confusion. Pour ma part, je pourrais relever un certain nombre 
de faiblesses dans l’exposé de Reid et, sans nui doute, vous pourriez en relever d’au- 
tres. Mais ce qu’il y a de plus important, c’est que si toutes ces assertions, quelles 
qu’elles soient, sont capables de procurer un fondement à notre activité rationnelle, 
au sens où elles fournissent la substructure à l’intérieur de laquelle ladite activité ra- 
tionnelle s’inscrit nécessairement, alors cette liste de principes ne constitue pas un 
essai infructueux dans la direction de la constitution d’une telle liste. Reid fait éga- 
lement siens d’autres principes. Mais il devient progressivement plus difficile de 
considérer qu’ils jouent un rôle comparable. I1 y a, parmi de tels principes, des prin- 
cipes aussi divers que le fait de pouvoir se fier à l’usage de nos facultés naturelles, 
notre capacité à déchiffrer le caractère des hommes à l’allure qu’ils ont, la possibi- 
lité de prédire le comportement des êtres humains, l’uniformité de la nature, en sus 
(comme étant des premiers principes de la vérité nécessaire), la loi de l’universelle 
causalité et une version de l’argument tiré d’un dessein de la nature pour prouver 
l’existence de Dieu. Certaines de ces assertions semblent, même, à peine plausibles 
(pour ne rien dire du fait qu’elles soient - ou non . acceptées de manière universelle) 
et elles ne font pas montre des autres traits que Reid exige d’elles en tant que pre- 
miers principes. Assurément, elles possèdent une structure qui leur est commune, 
analogue à celle qui est propre aux principes cartésiens (derechef, le temps me fait 
défaut pour justifier cette assertion). Cela étant, prises ensemble, elles ne font que 
représenter le genre de choses qu’un ecclésiastique conservateur du XVIIIe siècle 
aurait considéré que c’était passer les limites de la décence que quiconque les mît 
sérieusement en question. Si l’on adopte une perspective historique, elles ont pu jouer 
le rôle d’axiomes. Mais, de nos jours, elles n’ont aucun titre à être considérées 
comme telles. Et, assurément, on ne peut les appeler ((fondements)) en un sens phi- 
losophique, comme peut l’être le premier groupe de premiers principes que j’ai décrit. 

21 



Ce n’est pas l’effet du hasard si les philosophes sceptiques se sont particulièrement 
aitachés aux exigences qui font le premier groupe des propositions soutenues par 
Reid, car eues résument la plus grande partie de notre connaissance qui est de l’or- 
cire du non-réfléchi, de l’ordre du sens commun. 

Ceci me conduit à mon ultime observation concernant les premiers principes. 
I1 est évident que c’est un des aspects majeurs de l’entreprise philosophique que de 
soumettre à un examen critique précisément ces assertions que, tous autant que nous 
sommes, philosophes compris, nous émettons d’ordinaire dans la vie de tous les 
jours. Cette entreprise consiste en ceci : se demander si, pour certaines d’entre elles 
ou pour toutes, nous sommes justifiés, ou nous avons quelque titre, à les tenir pour 
assurées. A l’extérieur des cercles philosophiques, se poser de telles questions serait 
considéré comme ridicule (Wittgenstein nous le remet en l’esprit, tout autant que 
Reidg). Mais c’est une part, légitime autant qu’importante, de la fonction d’un 
philosophe que de soulever un tel type de questions. Hélas, aucune de ces idées ne 
vint jamais à l’esprit de Reid. I1 adopta la position erronée selon laquelle ses premiers 
pirincipes, par la vertu de leur statut particulier, étaient prémunis contre des questions 
venant des philosophes. Et il dépensa beaucoup de son temps à ridiculiser Hume et 
d’autres philosophes qui s’engageaient dans la voie d’une activité critique de ce 
type”. Ceci entraîne la conséquence suivante : quand il envisage le problème de sa- 
voir comment nous en venons à la connaissance de tels principes, il ne fait que 
poser la question mécanique : comme un tel savoir prend-il naissance ?, et non pas la 
question épistémologique : à quel titre la considérons-nous à bon droit comme une 
connaissance ? A mon sens, ce n’est pas une faiblesse qui soit propre à Reid : c’en 
est une à laquelle les théories de la connaissance à la recherche de fondements sont 
particulièrement exposées. Par définition, les fondements ne peuvent être justifiés 
de la même manière que les superstructures qui sont édifiées par-dessus. De là, il n’y 
a qu’un pas qui conduit à la conclusion erronée selon laquelle ils ne peuvent être 
justifiés en aucune manière. Pour le meilleur et pour le pire, dans la mesure où Reid 
s’y intéresse, il n’entre pas réellement en contact avec l’argument sceptique, bien 
que les premiers principes soient au centre de sa philosophie tout entière. 

Je venais de dire, précisément à l’instant, que Reid porte toute son attention 
sur l’aspect pratlque de l’épistémologie : comment fonctionne la théorie qu’il a choi- 
sie.Telle est sa doctrine du sens commun, faculté particulière de l’esprit humain 
grâce à laquelle nous parvenons à la connaissance des premiers principes. Ceci 
constitue le deuxième élément crucial de sa philosophie, auquel j’en viens maintenant. 

Ce qu’il faut, ici, envisager en premier lieu, c’est que «sens commun)) est un 
terme qui a une certaine technicité. I1 ne s’agit pas de la sagesse pratique, terre-à- 
terre, de l’homme qui, comme nous disons, nous qui nous exprimons en anglais, 
a la tête vissée dans la bonne direction (has his head screwed on the right way round) 
(ce que nous nommons aussi ((horse sense)), que mon dictionnaire rend par «gros 
blon sens))). Reid en propose une définition en bonne et due forme dans le 2e cha- 
pitre du VIe Essai : 

«Le sens commun est ce degré de jugement qui est commun à tous les hommes avec qui 
on peut converser et contracter dans les occurrences les plus ordinaires de la vie (...) 
Cette lumière intérieure du bon sens n’est pas accordée à tous dans la même mesure; mais 
il faut la posséder en quelque degré pour être obligé par les lois, capable de veiller à ses 
intérêts, et responsable de sa conduite envers les autres))”. 



Sur la base de quoi, Reid prend le sens commun pour un caractère bien défini d’un 
être humain : «c’est ce degré seulement qui en [les êtres humains] fait des êtres rai- 
sonnables))”. 

Donc, selon Reid, cette faculté du sens commun participe, pour le moins, de 
ce qui fait d’un être humain un être raisonnable. La définition précise que Reid 
donne de la rationalité n’est pas claireI3, en revanche, il fait la clarté sur la relation 
existant entre le sens commun, en tant que condition nécessaire, et notre faculté de 
raisonnement, qu’elle s’exerce dans la déduction ou l’induction : 

tNous attribuons k la raison deux offices ou deux degrés : l’un consiste à juger des cho- 
ses évidentes par elles-mêmes, l’autre à tirer de ces jugements des conséquences qui ne 
sont pas évidentes p;?r elles-mêmes. Le premier est la fonction propre, et la seule fonction- 
du sens commun ; d’où il suit que le sens commun coïncide avec la raison dans toute son 
étendue, et  n’est que l’un de ses degrés»14. 

Que Reid situe le sens commun dans le champ de la raison telle qu’il la définit ici 
(ce que je viens de nommer «la rationalité))) - ceci n’est pas pour nous surprendre. 
Ce qu’il importe de noter, c’est l’exigence qu’il formule que le sens commun tire or- 
gueil de la position qu’il OCCU e. Comme Reid le souligne, ((à la vérité, il a sur elle 
[la raison] un droit d’aînesse)?’. Ceci parce qu’il nous donne la connaissance de ce 
qui est évident par soi - à savoir les premiers principes ou les fondements, connais- 
sance qu’il nous faut posséder avant que nous puissions mettre en œuvre nos capa- 
cités déductives autant qu’inductives. Le sens commun n’est donc ni d’ordre induc- 
tif ni d’ordre déductif. Qu’est-ce donc? Les observations que Reid développe ren- 
dent manifeste qu’il le considère comme ce que, de nos jours, nous nommerions 
intuition. Lorsqu’il décrit notre capacité de former des jugements, il dit : 

tL’une des plus importantes distinctions à faire entre nos jugements, c’est que les uns 
sont intuitifs, et  les autres appuyés sur quelques preuves (...) Mais il y a des propositions 
qui sont crues aussitôt que comprises. Le jugement qui les adopte suit nécessairement la 
conception qui les saisit; il est l’ouvrage de la nature, et résulte immédiatement de I’ac- 
tion de nos facultés primitives. Nous n’avons pas besoin de chercher des preuves, ni de 
peser les arguments; la proposition n’est déduite d’aucune autre; elle n’emprunte point 
la lumière de la vérité; elle la porte en elle-même»’6. 

L’ensemble de la description que Reid donne en ce lieu, autant que la référence, 
dans la première phrase, à des jugements ((intuitifs)) nous permet, à bon droit, de 
considérer que le sens commun équivaut à l’intuition. A vrai dire, c’est du terme 
d’intuition que Cousin faisait usage”. De plus, dans une perspective épistémologi- 
que, le sens commun, c’est de l’or pur. On ne peut l’ignorer et il est le garant de la 
vérité : tous les hommes se trouvent soumis à d a  nécessité de croire)) ce que leur 
prescrit le sens commun18 (et ceci veut dire : les premiers principes, rappelons-nous 
le). Nous sommes «dans l’obligationv de croire aux  principe^'^; ils emportent notre 
adhésion”. Mais ceci donne l’impression d’une totale subjectivité. Ainsi Reid fait 
usage, dans les propositions par ailleurs équivalentes, de formules telles que ((tout 
homme sait» ou ((tout homme sent que))21, ce qui donne plus de poids à cette in- 
terprétation. Cependant, cela semble être une des erreurs les plus graves commises 
par Reid : si l’épistémologie se dissout en une psychologie, dès le moment où nous 
nous mettons à examiner le statut du sens commun en tant que mode de connais- 
sance, alors nous ne sommes pas sur le chemin qui nous conduirait à l’acquisition 
de la certitude que Reid réclame. Car avoir le sentiment d‘être certain, ce n’est pas, 
dans des circonstances normales, une quelconque garantie de ce que, en fait, nous 

23 



aurions raison, comme nous le savons tous, à partir de notre expérience personnelle. 
Si toutes les preuves que nous pouvons réunir en faveur des ((prescriptions)) du sens 
commun sont d‘ordre subjectif, alors le sens commun n’a aucun titre à être pris pour 
une faculté ayant la moindre importance au plan épistémologique. 

A mon sens, il s’agit d’une critique grave et qui porte loin de Reid ainsi que de 
toute philosophie du sens commun où l’on considère comme équivalents le sens 
commun et  l’intuition. Mais je pense également qu’il doit être possible de se défen- 
dre contre elle. Je n’ai pas le temps de dire, ici, de manière détaillée, comment une 
telle chose pourrait être faite. Mais Reid, quant à lui, n’accomplit une semblable tâ- 
che en aucune façon. Le problème est le même que celui que j’ai soulevé au sujet 
des premiers principes : Reid ne fournit pas une justification pour les principes 
qu’un sceptique tiendrait pour acceptable, il affirme purement et simplement que le 
sceptique a tort de jeter le doute sur eux - ce qui est entièrement négliger le rôle cri- 
tique de la philosophie -. Néanmoins, dans une esquisse des plus brèves, je voudrais 
avancer la suggestion que le philosophe du sens commun pourrait suivre l’orienta- 
tion suggérée par G.E. Moore. Je vous renvoie tout particulièrement à ses articles 
Certitude et Quatre formes du scepticisme. Au fondement de l’objection phiioso- 
phique adressée à l’encontre de l’intuition (ou du sens commun, selon Reid), il y a 
l’assertion selon laquelle la totalité de notre savoir doit être homogène et de même 
nature et qu’il est susceptible d’être justifié, au sens où une proposition p est sou- 
vent avancée à titre de justification d’une autre proposition q. Cela constitue une 
théorie philosophique, au même titre que la doctrine du sens commun soutenue par 
Reid constitue une doctrine philosophique. Dans ces conditions, il n’y a pas de rai- 
son a priori de choisir la théorie sceptique plutôt que la théorie du sens commun. Si 
le philosophe du sens commun parvient à développer une position, s’accordant avec 
la raison, constituant une théorie de la connaissance que l’on pourrait proposer à la 
place de celle du sceptique, et aussi fournit un concept différent de la justification 
applicable à ses premiers principes (s’agirait-il même d’un concept subjectif), s’il 
peut, donc, développer une telle position, alors il proposerait une alternative, qui 
(ait quelque chance d’être viable, à la théorie sceptique. On ne peut considérer que 
Reid ait jamais mené à bien une telle entreprise. Mais j’avance la suggestion sui- 
vante : ce qu’il fit de mieux, ce fut de présenter, plus clairement qu’aucun autre, une 
position alternative, élaborée avec soin et défendant le sens commun, qui relève le 
défi du scepticisme empiriste. Cette position alternative reposait sur les fondements 
iktroitement apparentés que constituent les premiers principes et le sens commun. 
il peut bien avoir laissé à d’autres qui vinrent après lui de justifier cette position al- 
ternative dans le débat philosophique avec les héritiers de Hume. Mais il dessina, 
sans conteste, line position alternative. Cousin, en tout cas, fut clair sur l’impor- 
itance de Reid. Comme il écrivait en 1857 : 

«Reid est incontestablement (...) avec Kant le premier métaphysicien du dix-huitième 
siècien 22. 

Timothy SUTTON 
Merton College, Oxford 

Traduit par J.-P. Cotten 

24 



NOTES 

Les références aux CEuvres de Reid qui ont été publiées sont données à I ’aide des abré- 
viations suivantes : 
Essays on the Intellectual Powers of Man - EIP (Essais sur les facultés de  I ’esprit humain, trad. 
f r .  du titre par Th. Jouffoy).  
An Inquiry into the Human Mind - INQ (Recherches sur I ’entendement humain, trad. fr. du ti- 
tre par Th. Jouffroy). 

Les références sont suivies du numéro de l’essai et  du chapitre. Lo pagination est donnée, 
pour le texte anglais, dans la 4e édition (1854) de  Sir William Hamilton (Maclachlan & Stewart, 
Edinburgh, et  Longman, Brown, Green & Longmans, London); l’indication de  la pagination est 
précédée de  la lettre rHw. La traduction française est tirée de  la traduction de  Th. Jouffoy 
(CEuvres complètes de Thomas Reid, Paris, t .  I (1836) pru chez Victor Masson, t .  II à VI 
(1828-29) parus chez A.  Sautelet et  Cie); l’indication de la pagination est précédée de  la lettre 
aJw. 

I. D. Hume, A ïkeatise of Human Nature, London, 1739 (repub., Oxford University Press, 
1888, éd. L. Selby-Bigge), page de titre. 

2.  EIP I, ch. 1 (H, p. 219, J, tome III, p. 16). 
3. EIP I, ch. 1 (H, p. 219, J, tome III, p. 16), ch. 2 (H, p. 230, J, tome III, p. 46), ch. 6 (H, 

4. EIP VI, ch. 4 (H, p. 437, J. tome V, pp. 78-9). 
5 .  Le texte est inclus dans la sélection que l’on trouve dans l’édition des (Euvres de Reid par 
W. Hamilton (Sect. B, V, H, pp. 54-5) mais il ne fait pas partie des lettres que Cousin a tra- 
duites dans la Philosophie écossaise (Paris, Michel Lévy frères, 3e éd., 1857), sixième leçon. 

6. d l  y a donc des principes universels qui sont la base de tout raisonnement et  de toute 
science)), EIP, I, ch. 2 (H, p. 230, J, tome III, p. 46). 

7 .  (Une proposition évidente par elle-méme», EIP, VI, ch. 4 (H, p. 435, J, tome V, p. 71). 
8 .  Même au cours de l’exposé qu’il fait des traits qui spécifient de manière caractéristique les 

premiers principes : il dit qu’il s’agit de ces propositions qui uservent d’appui à tout ce qui 
est édifié sur elles, mais qui, elles-mêmes, ne peuvent trouver nul appui, ce sont (...) des pro- 
positions évidentes par elles-mêmes)), EiP VI, ch. 4 (H, p. 435, J. tome V, p. 73). 

9 .  Dans l’exemple qu’il prend de deux philosophes discutant à propos d’un arbre dans un jar- 
din: L. Wittgenstein, On Certainty (Oxford, Basil Blackwell Ltd, 1969), paragr. 467; cf., 
paragr. 406. 

io. Par ex., INQ, ch. 1 (H, p. 102, J, tome II, pp. 10 et sq., principalement sect. V, pp. 27 et 
sq., et  sect. VI, pp. 31 et sq.). 

11. EIP VI, ch. 2 (H, pp. 421-2, J, tome V, pp. 29-31). 
12. EIP VI, chap. 2 (H, p. 425, J. tome V, p. 42). 
13. Reid ne parvient pas à faire la clarté sur le point suivant : entend-il par sens commun et  par 

notre faculté de raisonner une condition nécessaire de la rationalité humaine? ou bien une 
condition nécessaire et  suffisante? S’il prend le sens commun en son acception la plus fai- 
ble, au moins une autre partie du concept devrait être constituée par le sens moral. Ceci en- 
traîne une conception plausible de la rationalité humaine mais, toutefois, il n’est pas clair 
que c’est là tout ce que Reid pensait appartenir au concept. Ses conceptions touchant les 
facultés actives, le libre arbitre, le jugement de goût esthétique devraient également être pri- 
ses en considération. 

p. 241, J, tome III, p. 135), VI, ch. 4 (H, p. 436, J, tome V, pp. 76 et sq.). 

14. EIP VI, ch. 2 (H, p. 425, J, tome V, p. 41). 
is. EIP VI, ch. 4 (H, p. 425, J, tome V, p. 41). 
16. EIP VI, ch. 4 (H, p. 434, J, tome V, pp. 69-70). 

25 



1 ‘ 7 .  u.. . que nous avons nous-même si souvent rappelée et décrite sous le nom d’intuition et  de 
spontanéité)), V. Cousin, Philosophie écossaise. op. cit., Introd., p. VII. 

18.  «Every man finds himself under a necessity of believing what consciousness testifies (Cha- 
cun se trouve impérieusement forcé de croire au témoignage de sa conscience))), EIP, I, 
ch. 2 (H, p. 231, J, tome III, p. 49). 

1s). «Nature likewise forces our belief in those informations [of our senses] (elle-même [ia na- 
ture] a imprimé le sceau de la certitude aux notions qu’ils [ nos sens] nous donnent)), EIP, 
II, ch. 22 (H, p. 339, J. tome IV, pp. 49-50). 

20. «But the irresistible conviction he has of the reality of those operations [of mind] is not 
the effect of reasoning (Mais l’irrésistible conviction qu’il a de la réalité de ces opérations 
[de l’entendement] n’est point l’effet du raisonnement))), EP, VI, ch. 5 (H, p. 442, J, tome 
v ,  p. 97). 

21. «Every man of common sense knows, that to think of an object, and to act upon it, are 
very different things)), EIP, II, ch. 14 (H, pp. 301-2). «Every man feels that he must believe 
what he distinctly remembers)), EE’, III, ch. 1 (H, p. 340). Malheureusement, ce parallèle est 
obscurci dans la traduction de Jouffroy : «Tout homme de bon sens sait parfaitement que 
penser sur un objet et  agir sur lui, sont deux choses très différentes)) (J, tome III, p. 240). 
uMais dans la maturité de l’entendement un esprit libre les [ses souvenirs] reconnaît sans 
peine et y ajoute foi» (J, tome IV, p. 58). 

z!. V. Cousin, Philosophie écossaise, op. cit., Introd., p. IX. 

26 



DEUXIÈME PARTIE 

LES IDEOLOGUES, 
MAINE DE BIRAN ET LA PENSEE «ECOSSAISE» 





DE L’IDEE AU JUGEMENT, 
CHEZ REID ET DESTUTT DE TRACY 

On se bornera ici à tirer parti d’une lecture comparée des Essays on the in- 
teZZecîuaZ Powers of Man de Reid et des &mens d’idéologie (ire partie) de Destutt 
de Tracy. Une comparaison systématique exigerait un dialogue à plusieurs voix, in- 
téressant en outre Locke, Hume et Condillac, et conduirait à un examen attentif 
des différences qui sillonnent le champ de l’empirisme en général. L’argument que 
nous proposons vise à présenter un thème critique, permettant de mesurer sur un 
point central le degré de proximité de l’Idéologie et de la philosophie du sens com- 
mun, et de suggérer comment influences et contaminations ont pu s’exercer entre 
ces deux sortes de philosophie. 

1. 

Philosophes du sens commun et Idéologues partagent la même ambition de 
rendre la philosophie accessible à tous. Reid s’adresse à tout homme de jugement 
sain, Destutt à des jeunes gens. L’un et l’autre sont soucieux d’instruction. Cette 
intention affichée a une valeur critique directe : il s’agit de combattre la métaphysi- 
que qui, selon Reid, s’est égarée dans les voies obscures de la spéculation et qu’il 
convient, selon Destutt de Tracy, de compter au nombre des arts satisfaisant l’ima- 
gination, mais n’augmentant pas la connaissance humaine (EL, pref. p. m).’ 

En vérité, cette critique de la métaphysique est ordinaire au M I I e  siècle. 
Moins banale est la cause que Reid, de façon fort savante, donne de l’issue scepti- 
que du développement de la métaphysique : si Descartes conduit nécessairement à 
Hume, c’est par l’effet contraignant de la théorie des idées. La faute originelle 
consiste à avoir affirmé que l’idée est ce qui seul est donné, qu’elle est partant l’uni- 
que objet de l’esprit e t  qu’elle est dans l’esprit la représentation de la chose exté- 
rieure. Dire de l’idée qu’elle est, d’une part, ce qui est immédiatement présent (i.e. 
l’expérience même) et, d’autre part, l’image subjective d’une réalité externe, c’est 
se condamner à ne pouvoir jamais établir l’existence du monde matériel et mettre 

29 



en cause l’identité personnelle de l’esprit lui-même. I1 faut, en conséquence, retrou- 
‘ver l’évidence native de la conscience, confirmée par l’évidence du sens commun, 
selon laquelle l’esprit, immédiatement présent à lui-même, est immédiatement pré- 
,sent aux choses : l’idée est une médiation (paradoxalement immédiatisée) inventée 
‘par les philosophes, qui doit être dénoncée et éliminée. 

En apparence, Destutt de Tracy ne répète pas la critique de l’idée, puisqu’il 
.fabrique le mot d’IdéoZogie, pour désigner la science qu’il prétend développer. Ce- 
pendant, il s’explique sur le mot idée. Nos idées seraient plus proprement nommées 
:nos sentiments. ((Nos idées sont ce que nous sentons)) (EL, p. 26). Comme telles, 
elles peuvent êt,re des sensations, des souvenirs, des rapports ou des désirs. Et elles 
irie renferment aucune structure de renvoi à une chose extérieure, donttlles seraient 
:l’image. ((Gardons-nous de l’erreur commune de croire que nos idées soient la repré- 
isentation des choses qui les causent)) ( E l ,  pp. 26-27). 

I1 convient d’éviter un contre-sens fondamental, auquel pourrait prêter l’évo- 
lution postérieure du mot idéologie. L’Idéologie n’est pas la science des idées-objets, 
iconsidérées dans leur rapport véridique ou illusoire à la réalité des choses e t  dans 
!leur éventuelle histoire, mais l’étude de la formation (la pensée), de l’expression (le 
!langage), de la combinaison (le raisonnement) des perceptions ou pensées en géné- 
ral, bref l’étude des facultés intellectuelles (EL, pp. 3-4) : «mon objet est de vous 
faire connaître en détail ce qui se passe en vous, quand vous pensez, parlez, rai- 
ijonnez)) (E.I., p. 19). Alors que la métaphysique fait porter son examen sur l’être 
ides choses, sur leurs causes et sur leur fin, l’Idéologie analyse les opérations de l’es- 
prit humain, telles que nous les éprouvons, sans y songer le plus souvent, et telles 
(que nous pouvons les réfléchir. Destutt de Tracy rejoint ainsi Reid dans son inten- 
tion d’étudier les facultés ou les puissances de l’homme. Et l’un et l’autre rompent 
avec l’empirisme de leur prédécesseurs, qui, étant un empirisme de l’idée, ontologi- 
!ait ou réalisait l’analyse de l’esprit, avec des questions de cette sorte : comment 
].’esprit peut-il naître à partir de l’expérience ? Comment peut-il se former à partir 
de ses objets ? Comment ses opérations se constituentelles dans leur exercice sur la 
matière empirique ? De telles interrogations renvoient toujours l’esprit à ses conte- 
nus et privilégient les questions de réalité et de vérité, au détriment d’une descrip- 
tion précise de la pensée. Les opérations de l’entendement et de la volonté sont iné- 
vitablement traduites dans les termes d’une genèse qui les assimile, en fin de compte, 
;LU degré de complexité des formations élaborées à partir des éléments simples, élé- 
ments de réalité donnés dans l’expérience. Aussi faut-il, pour échapper à la méta- 
physique, pratiquer un véritable décentrement, rompre avec l’empirisme des conte- 
nus : ce qui est donné immédiatement dans l’expérience, ce n’est pas le- ((quelque 
chose)), c’est l’esprit lui-même. 

2. 

Il n’est pas besoin d’imaginer avec les philosophes un relais entre l’esprit et la 
chose extérieure, relais qui serait l’idée. Mais «si par idées, on veut seulement dire 
les actes ou les opérations de nos esprits, quand ils perçoivent, se souviennent ou 
imaginent, je suis alors bien loin de mettre en doute l’existence de ces actes)) (E., II, 
l4). Reid est parfaitement net : l’esprit est immédiatement présent à lui-même, dans 



ses actes, et, lorsque l’acte est de perception, il est immédiatement présent à la 
chose. La réalité de l’acte, lorsqu’elle est assurée, suffit à la certitude de l’existence 
de l’objet (E., II, 5). Dans l’acte de perception (ou de souvenir, ...) se trouve d’em- 
blée comprise la croyance en l’existence du monde extérieur. Ce qui s’apprésente 
dans l’expérience, dans la vie du sens commun, ce qui se donne immédiatement 
dans la conscience ordinaire - et ce qui est susceptible d’être ressaisi par la réflexion 
philosophique - c’est cette actualité de l’esprit percevant, se souvenant. raisonnant, 
c’est-à-dire de l’esprit si immédiatement engagé dans la réalité des chow.  que la 
croyance qu’il apporte à cette réalité est indépendante de tout raisonnement et 
s’accompagne d‘une certitude inquestionnable. 

Cette conscience spontanée du rapport actif de l’esprit aux choses est origi- 
naire et doit être respectée par la réflexion philosophique. Elle est à ce point pre- 
mière qu’elle interdit d’emblée qu’on tente une explication de ces actes, en termes 
de causes et d’effets. La perception n’est pas l’effet de l’objet, causant une impres- 
sion sur le sens, laquelle impression serait enregistrée de façon obscure par l’esprit, 
sous forme d’idée. Les philosophes ont commis l’erreur de transformer la cons- 
tante connection entre les impressions des sens et nos perceptions des objets en un 
rapport de causalité (E., II, 4) et de penser l’activité de l’esprit par analogie avec 
l’action des corps (E., II, 4; II, 14). Pour le dire en un langage traditionnel, mous 
percevons parce que Dieu nous a donné le pouvoir de percevoir, et non parce que 
nous avons des impressions des objets)) (E., II, 4). Pour le dire en un langage plus 
moderne : la conscience première de l’actualité de l’esprit rend vaine toute interro- 
gation sur la genèse des différents actes. Je suis conscient de percevoir et, partant, 
j’ai la certitude de l’existence des choses. Cette conscience est la source première 
de ma perception et vouloir en faire l’effet d’une cause externe, c’est la traiter 
comme une chose corporelle. Le philosophe, respectueux du sens commun, se bor- 
nera à distinguer les différents moments de cette conscience en acte. 

Reid ruine la doctrine de l’idée et dispense de toute investigation portant sur 
la genèse de l’esprit, en proposant une théorie de l’acte : au lieu de vouloir construire 
le sujet et l’objet, à partir de l’idée, c’est-à-dire d’un donné empirique élémentaire, 
il faut s’attacher à l’acte conscient, d’une évidence immédiate, par lequel l’esprit 
s’aperçoit lui-même et perçoit l’objet. Destutt de Tracy ne peut pas suivre Reid sur 
cette voie pré-phénoménologique. I1 en est empêché par sa thèse la plus générale : 
penser, c’est sentir. Si lanature de la pensée est le «sentiment», nature qui se conserve 
dans toutes les opérations mentales, que l’objet du sentiment soit une sensation un 
souvenir, un rapport ou un désir (E. I.. p. 24), on ne peut attendre d’elle le dévelop- 
pement, qui caractérise l’acte de la conscience chez Reid. L’immédiateté est ici 
sensible. 

Cependant, l’analogie entre les deux auteurs tient, dans la mesure où le se- 
cond, comme le premier, déplace l’évidence première du contenu sensible au sen- 
timent, et fait de cette opération fondamentale de l’esprit une donnée immédiate 
de la conscience, une nature qui ne requiert ni explication, ni définition, une évi- 
dence première pour laquelle il n’est pas besoin d’une genèse ontique (E. I., p. 107). 

Mais plutôt que de rapporter l’esprit à la transparence de l’acte, Destutt consi- 
dère la pensée et ses quatre modalités fondamentales (la sensation, la mémoire, le 
jugement, la volonté) comme des manières d’être, comme des puissances attachées 

31 



à notre existence, dans lesquelles cette existence s’éprouve. ((Sentir est un phéno- 
mène de notre existence, c’est notre existence elle-même)) (E. I., p. 24). Celui qui 
ne sent pas, non seulement ne sent rien, mais ne s’aperçoit pas lui-même. Comme 
1aL conscience en acte chez Reid (on remarquera combien le thème de la subjectivité 
est peu marqué chez les deux auteurs), la sensibilité est l’existence présente à elle- 
même et, partant, ouverte au monde, mais l’existence du vivant, qui est sensible 
ailx choses et a des pouvoirs sur elles. Pour mieux circonscrire cette conscience vive, 
amsi originaire que l’existence, nous poumons dire que, tandis que Reid nous pro- 
pose une doctrine de la pensée comme acte, Destutt de Tracy présente une doctrine 
dle la pensée comme sens (à la fois sensibilité vive, sentiment s’orientant vers les 
clioses et intelligence inchoative). L’évidence première, sur laquelle s’appuie toute 
l’Idéologie et qui communique sa clarté aux autres opérations de l’esprit, est celle 
dte ce sentir existentiel, entendu non comme effet de sensation, mais comme prin- 
cipe de l’ordre fondateur de la sensibilité en général. 

3. 

Les partisans de l’idée pensaient pouvoir résoudre passivement le rapport de 
l’esprit au monde : l’idée est donnée et, avec ce qu’elle est, est donnée la causalité 
de la chose qui la produit et qui est représentée par elle plus ou moins exactement. 
L’esprit est incapable d’inventer aucune idée nouvelle (sauf par composition) et 
txouve en lui cette trace et image originaire de la chose. Assurément, l’existence du 
monde extérieur peut devenir un problème (chez Berkeley et Hume), mais le pro- 
blème est métaphysique et porte sur la réalité de la matière. Cette question, même 
lcmqu’elie est présente, ne ruine pas l’assurance ordinaire qu’entretient l’esprit du 
rapport de l’idée à l’objet. 

Or, si l’on fait la critique de l’idée, l’on élimine certes le débat métaphysique, 
mais l’on se pnve de cette médiation vers l’objet, qu’apportait l’idée, dans son 
contenu empirique même. Si l’expérience donne, dans l’évidence, non plus un 
contenu idéatif, mais l’acte ou le ((sens)) de l’esprit, se pose alors la question de sa- 
voir comment l’esprit se porte aux choses. Si on répond que le problème a disparu, 
que la présence de l’esprit à lui-même est déjà sa présence au monde, il reste que 
cette présence doit être cernée et analysée comme telle. Ce moment distinct est 
celui du jugement. 

La thèse de Reid est parfaitement claire sur ce point. il faut lever l’équivoque 
qui, faisant de la sensation une idée, la confond avec la perception : quoique la sen- 
saition soit déjà un acte de l’esprit et ne doive pas être confondue avec l’impression 
oirganique, cependant, en elle l’objet n’est pas distingué de l’acte lui-même : la sen- 
sation et le sentir sont confondus (E., I, 1 ; II, 16 ;...). ((Prise en elle-même, la sensa- 
tion n’implique iii la conception ni la croyance d’un objet externe. Elle suppose un 
être sentant, et une certaine manière pour celui-ci d’être affecté, mais rien de plus)) 
(E., II, 16). Au contraire, quand on considère l’acte de perception (qui s’accompagne 
di: distinction), on doit séparer la conception ou notion de l’objet perçu et la croyance 
OM conviction inésistible en l’existence présente de l’objet, croyance qui est d’une 
certitude immédiate (E., II, 5 ; II, 20). Ces deux opérations ne peuvent être causale- 
ment expliquées, mais seulement décrites dans l’évidence de l’esprit. La première, 

3 2: 



la conception, est la simple appréhension de l’objet ou la pensée déterminée de son 
être qualifié. Par elle-même, elle n’affirme ni ne nie l’existence de la chose, mais 
permet seulement de la penser distinctement, à la différence de l’idée qui, étant 
donnée et sensible, confond la notion que l’esprit a de la chose et la certitude de sa 
réalité. La conception n’est pas une représentation passive, mais un acte (E., IV, 1). 
Plus précisément, elle est la dimension fondamentale de l’activité de l’esprit, qui se 
retrouve en toute opération de celui-ci (hormis la sensation), dès lors qu’il a un ob- 
jet, lequel objet est la chose même, et non une image intérieure. Pour le dire enun 
langage plus moderne, la conception est la structure intentionnelle de l’esprit. 

Ce rapport à l’objet étant ainsi transféré de l’idée à l’acte de l’esprit, il faut 
encore l’opération complémentaire par laquelle l’esprit croit ou non en l’existence 
de l’objet, ainsi conçu. Cet acte, qui pose l’objet dans l’existence, se trouve dans 
tous les actes intellectuels ou passionnels, où l’esprit ne se contente pas de conce- 
voir plus ou moins distinctement l’objet, mais lui confère une existence présente, 
passée ou désirée (E., II, 20). Une telle croyance ne doit pas être confondue avec 
l’impression sensible, qui n’est qu’un évènement de la sensibilité : eile est propre- 
ment un acte, par lequel l’esprit affirme ou nie l’existence de l’objet, soit mentale- 
ment soit en l’exprimant dans le langage. Ainsi comprise, eile est le jugement. Car 
l’activité judicative ne se trouve pas seulement dans les opérations intellectuelles, 
qui utilisent le langage, elle intervient dans tous les actes où l’esprit ne se borne pas 
à entretenir la simple notion de son objet. «Chez toute personne parvenue à l’âge 
de raison, le jugement accompagne nécessairement toute sensation, perception par 
les sens, conscience et mémoire, mais non la conception)) (E., Vi, 1) .  Ainsi, celui 
qui perçoit juge que l’objet existe et qu’il est tel qu’il le perçoit. La pensée de l’ob- 
jet dans son identité et la croyance en son existence. voilà ce qui constitue le juge- 
ment et la structure générale de l’activité de l’esprit, notamment dans la perception. 

Le retrait de l’idée conduit à décrire l’activité de l’esprit en termes de juge- 
ment, du moins quand on comprend l’esprit selon une structure d’acte. Destutt de 
Tracy se trouve dans une position beaucoup plus délicate, dans la mesure où il affirme 
que penser, c’est sentir. L’objectivité et l’extériorité de la chose ne peut être établie 
par le sentiment. Destutt répète la remarque de Reid, que la sensation (prise comme 
«sentir») pose une existence, mais que, faute de la conception (qui est le rapport à 
l’objet) elle n’est positionnelle que du «sentir» lui-même. Sentir, c’est s’apercevoir 
de l’existence, c’est exister de telle ou telle sorte, ce n’est pas être assuré de l’exis- 
tence de la chose extérieure (E. I., p. 107). Une sensation n’a pas la propriété de 
nous avertir de la cause qui la produit (E. I., p. 42 et sq.; p. 107-108). C’est pour- 
quoi, ((sentir une sensation, c’est sentir ; et sentir d’où elle nous vient, c’est sentir 
un rapport, c’est juger» (p. 108). La connaissance de la chose comme cause ex- 
terne relève du jugement. C’est la familiarité du monde, la facilité des habitudes 
acquises depuis l’enfance, qui fait préjuger l’homme adulte de l’existence externe 
des choses et lui fait oublier l’activité du jugement, qui entre dans toutes les opé- 
rations de l’esprit relatives à ces choses. 

La difficulté est immédiatement apparente. Juger consiste à comparer deux 
idées et à les lier, en sentant que l’une est comprise dans l’autre. Or, si l’on peut 
admettre cette définition, quand les deux idées sont des idées d’objet, qu’en est-il, 
lorsqu’il faut lier l’esprit lui-même, qui sent, et l’objet, qui l’affecte? Ou encore: 

33 



juger c’est sentir un rapport ; pas de problème, quand l’extériorité du monde est 
déjà acquise ; rnais comment un tel sentiment peut-il constituer l’extériorité? Et, si 
l’on accorde à Destutt de Tracy que la forme originaire de ce sentiment est la sensa- 
tion, comment peut-on aller de la sensation au jugement? Sentir un jugement et 
sentir une sensation sont-ils des sentiments de même nature ? Et, si oui, l’imma- 
nence du sentiment n’estelle pas un obstacle insurmontable, interdisant qu’on 
comprenne comment l’esprit s’ouvre à l’extériorité du monde ? 

On a vu que Destutt de Tracy abandonne la structure de l’idée, sans se donner 
la structure de l’acte, qu’il récuse le problème métaphysique de l’existence du monde 
extérieur, sans se porter à l’évidence phénoménologique du jugement. De la sensa- 
tion au jugement, une genèse est nécessaire: non pas une genèse des contenus, 
comme dans l‘empirisme métaphysique, mais une genèse des modalités d’existence, 
allant d’un mode de sentir à l’autre. I1 faut trouver un sentiment de sensation qui 
s’étende dans le sentiment du rapport de la sensation à sa cause. La solution de 
Destutt de Tracy est bien connue (E. I., I, chap. 7). Elle consiste d’abord à distin- 
guer les sensations tactiles des autres sensations (internes ou externes), car le tou- 
cher, qui est le sens le moins spécialisé, nous instruit, de façon irrésistible, de la réa- 
lité en général. Mais cette réalité n’est pas pour autant celle des corps : en tant que 
sensations, les sensations tactiles sont de même nature que les autres sensations. II 
faut donc preridre en compte une seconde dimension du sentiment : le sentir est la 
présence vive d’un être sensible et on doit se garder de le considérer passivement : 
non pas être touché, mais toucher, puisque le sentiment est l’exister même du vi- 
vant. Cette vivacité tend au mouvement, qui, lorsqu’il s’accomplit, est saisi dans une 
sensation interne, distincte dans son commencement et dans sa cessation. Quand ce 
mouvement rencontre un obstacle, sa sensation cesse et l’esprit perçoit un change- 
ment dans sa manière d‘être. Cependant, ce sentiment ne permet pas à lui seul de 
discerner le mouvement, comme mouvement du corps propre, et sacessation, comme 
étant causée par un objet extérieur : il m’apprend seulement que je change. I1 faut 
donc adjoindre le vouloir : si je veux le mouvement, et que celui-ci cesse alors que je 
le désire encore, je m’aperçois que la cessation de cette sensation que je veux conti- 
nuer n’est pas d’effet de la puissance de ma vertu sentante)) (E. I., p. 126), et j’en 
viendrai à soupçonner qu’elle est produite par une cause étrangère. Ainsi, le sentir, 
renforcé en désir, permet de postuler, puis d’affirmer, avec l’usage, c’est-à-dire de 
juger, qu’un corps extérieur existe, qui produit la résistance. Le jugement est ainsi 
le déploiement du sentiment, à partir de ces sensations particulières, qui font 
l’épreuve d’une résistance. 

4. 

Cette extension du rôle du jugement au rapport de l’esprit aux choses ne peut 
manquer d’entraîner une modification de son caractère intellectuel, caractère qui 
ne s’efface jamais totalement, même dans les actes passionnels. Dans la théorie de 
l’idée, où le donné est le contenu élémentaire, le jugement a pour fonction la liaison 
du divers; et cette fonction, où se joue le statut de l’entendement (association ou 
spontanéité), consiste d’une façon générale en un travail de synthèse. 

34 



Au contraire, si avec Reid on fait du jugement la position de la chose dans son 
extériorité, l’on est contraint de valoriser une fonction essentiellement analytique. 
En effet, poser une chose comme étant extérieure implique qu’on lui reconnaisse 
une identité ou, du moins, une qualité propre par laquelle on la distingue. Déjà dans 
la perception, mais aussi bien dans le désir ou tout autre acte, l’objet est discerné 
selon des contours plus ou moins exacts, des propriétés plus ou moins définies, des 
circonstances plus ou moins précises. L’activité propre de l’entendement consiste à 
développer cette exigence de discernement, exigence qui passe par un travail discri- 
minant de mise en rapport. L’entendement lie pour analyser. Juger, c’est ainsi avoir 
du jugement. 

Destutt de Tracy est également sur ce point moins novateur que Reid, mais 
s’oriente dans la même direction. Le jugement, distingué de la sensation, du sou- 
venir ou de la volonté, est bien défini comme la mise en rapport entre deux idées. 

Mais d’une part, il est lui-même un sentiment, ce qui ne s’accorde guère avec 
un caractère synthétique ; d’autre part, son opération revient à distinguer l’idée du 
sujet et l’idée de l’attribut dans et par la compréhension de la seconde dans la pre- 
mière (E. I., I, chap. 4). 

Mais ce privilège de l’analyse se trouve jusque dans le jugement, par lequel 
l’esprit sépare la sensation de sa cause externe. La sensation de résistance est en ef- 
fet une sensation exceptionnelle, qui est en fait le rapport senti entre la sensation de 
mon désir et celle de l’arrêt du mouvement, rapport grâce auquel je juge que j’ai un 
corps et qu’au mouvement de mon corps s’oppose un autre corps. Une telle sensa- 
tion est déjà jugement, c’est-à-dire distinction sentie, affirmée et pensée du moi et 
de la chose. 

Michel MALHERBE 
Université de Nantes 

NOTE 

1. Les références sont ainsi données : E. I., hémens d’Idéologie (lre partie), suivi de l’indica- 
tion de la page dans l’édition de 1817, reprise chez Vrin (Paris 1970). E., Essays on the In- 
rellectual Powers of Man, suivi de l’indication de l’essai et du chapitre. 

35 





«UNE COPIE MAL DEGUISEE» 

1. Arrière-propos 

Nous philosophes, si j’ose le dire, nous avons maîtrisé (pour être souvent sous 
sa maîtrise) l’art d’étiqueter pratiqué par les historiens qui retracent le développe- 
ment ou les rapports de ce qu’ils appellent parfois les différents systèmes philoso- 
phiques. Si Maine de Biran, en se servant d’un lieu commun de son époque, s’atta- 
quait souvent à ce qu’il appelait l’«esprit de système)), c’est peut-être qu’il prévoyait 
le désespoir des historiens à venir devant le manque de système évident dans les 
courants de recherche philosophique en France au début du XIXe siècle. 

Certes, il y eut au fond une même question qui s’imposait : qu’est-ce que la 
science de l’homme ? On trouve chez bien des écrivains de cette période la même 
réflexion : que, de toutes les études, la plus précieuse est l’étude de soi-même’. Ce- 
pendant, cette science de l’homme - cette anthropologie - acclamée par tant de voix 
au XVIIIe siècle, au lieu de se systématiser, commença alors à se fragmenter. 

Maints projets de recherche s’agglomérèrent autour de la réflexion philosophi- 
que sur cette question, chacun formant une science de l’homme embryonnaire. 
C’est une tendance qui se reflète très clairement dans la courte histoire d’une so- 
ciété savante formée à Paris en 1799 - la Société des observateurs de l’homme’. 

Aubin-Louis Miilin, auteur d’un essai sur les Variétés de 1 ’espèce humaine in- 
diquées dans les poèmes d ’Homère (Paris 1795), et éditeur du Magasin Encyclopé- 
dique, décrivit ainsi dans sa revue la séance inaugurale de la société dont il était lui 
aussi membre3 : 

«En prenant le nom de Société des Observateurs de I ’homme, et l’antique devise ruw0 t 
UEQUTOV, Connais-toi toi-même, [la société] s’est dévouée à la science de l’homme sous 
son triple rapport physique, moral et intellectuel; elle a appelé à ses observations les vé- 
ritables amis de la philosophie et de la morale, le profond métaphysicien et le médecin 
pratique, l’historien et  le voyageur, et  celui qui étudie le génie des langues, et celui qui 
dirige et protège les premiers développemens de l’enfance. 
Ainsi l’homme suivi, comparé, dans les différentes scènes de la vie, deviendra le sujet de 
travaux d’autant plus utiles qu’ils sont dégagés de toute passion, de tout préjugé, et surtout 

37 



de tout esprit de systéme. Ce sera de bonne foi, et pour amasser un plus grand nombre de 
données, que travailleront les observateurs de l’homme.)) (Mugusin Encyclopédique, VIe 
année, t. I, An VIII-1800, pp. 408 et sp.). 

A quels projets donc cette assemblée de savants, dont Degérando, Portalis, 
Cuvier, le docteur Pinel, Jussieu, Patrin, l’abbé Sicard, devaitelle se consacrer? Celui 
qui le veut peut suivre une variété de projets dans le Magasin Encyclopédique. Mais 
l’un en particulier se déclara. Voilà ce qu’en dit à la première séance Jauffret, secré- 
taire de la société : 

(Une dévotion unique à développer la science de l’homme va certainement apporter une 
nouvelle ère dans l’histoire de l’esprit humain (...) Pour achever son but notre société ne 
doit omettre aucune occasion de perfectionner l’anthropologie (...) Une expédition au- 
tour du monde se prépare sous le capitaine Baudin. Un homme éminent et digne, M. Le- 
vaillant, m’a donné la tâche de demander à la société de fournir des instructions spécifi- 
ques sur les recherches qu’il faut faire sur l’homme dans les divers pays que Baudin va 
visiter. La tâche est déléguée à Hailé, Cuvier, Sicard et Degérando.)) 

Parmi les membres de la société ainsi mandatés, Cuvier prépara un mémoire 
sur l’anthropologie physique, et Degérando composa un ouvrage mémorable intitulé 
Considérations sur les diverses méthodes à suivre dans 1 ’observation des peuples mu- 
vages (1800), ouvrage qui anticipa d’une façon frappante les manuels modernes 
d‘ethnographie. Le Magasin Encyclopédique nous rapporte la fête d’adieu donnée 
aux expéditionnaires : ce fut «une réunion (...) remarquable (...). La présence (...) 
du vénérable Bougainville (...) l’aspect des Jussieu, des Fourcroy, des Hailé, des 
Pinel, des Portalis, des Thouin (...) électrisoit et attendrissoit tous les cœurs.)) (((Va- 
Iiétés)), Magasin Encyclopédique, VIe année, t.  III, An VIII-1800, pp. 259 et sq.). 
Parmi les toasts portés, il y eut celui de Jauffret, «[a]u progrès de l’anthropologie)) ! 
Mais, aussi, celui d‘un Darquier (([à] l’amélioration du sort des Sauvages. Puisse leur 
civilisation, résulter de lavisite que les Françaisvont leur faire !N Darquier fut l’«agent 
ties armemens de la société.)) Et si ce fait nous inquiète, c’est que la suite de l’his- 
toire, effectivement, fut moins encourageante. François Péron, le jeune étudiant de 
médecine qui fut chargé de ces recherches ethnographiques dans l’expédition de 
Baudin aux terres australes, n’acheva, à mon jugement, presque rien4. Et la société 
elle-même disparut vers 1804, cinq ans après sa fondation, peut-être à cause des 
pressions politiques contre Z’idéologie à laquelle elle put sembler apparentée. 

A la bonne foi donc des observateurs de l’homme, aux cœurs ((électrisés)) et 
attendris, il manquait un cadre intellectuel, une réalisation sociale et politique, un 
système enfin, pour pouvoir mener à des résultats concrets. 

Mais ces sciences de l’homme embryonnaires ne furent pas le domaine exclu- 
sif des observateurs de l’homme, de cette société satirisée en 1803 par Lemontey 
qui publia alors anonymement son ((rapport d’une séance de la Société des Observa- 
teurs de la Femme)) ! Ce fut aussi l’époque de la visite à Paris de Pestalozzi, et d’un 
intérêt pour les sciences et la pratique de l’éducation ;l’époque de la visite du doc- 
teur Gall et de la mode de la phrénologie. Ce fut aussi l’époque de l’asile de Charen- 
ton, et des nouvelles idées du docteur Pinel sur la folie. 

Au sein de toutes ces tentatives, la philosophie commença alors à perdre son 
ascendant. La science de l’homme, au lieu de se former sous l’égide de sa maîtresse, 
commença à quitter le foyer. En même temps, une tradition philosophique dont 
l’idéologie était l’héritière se trouva en face d’une série de défis. Le sens commun 

38 



des écossais, les noumènes de Kant, le sens intime de Maine de Biran minaient les 
fondements même de la philosophie. Non seulement elle n’était pas en état de di- 
riger les nouvelles sciences de l’homme, mais elle ne pouvait guère plus se diriger 
elle-même. 

Devant tout cela, on se demande comment l’esprit de système pourrait faire 
pour introduire de la lumière dans ce chaos, pour employer les mots dont se servit 
Ernest Naville quelques années plus tard, en face tout simplement des manuscrits de 
Maine de Biran5. 

A l’époque, deux solutions s’imposaient : ou bien rejeter la philosophie toute 
entière, ou bien trouver un moyen de l’accepter toute entière. De Bonald fur parmi 
ceux qui adoptèrent la première solution. I1 écrivit (voir Ed. Tisserand, CFuvres de 
Maine de Biran, tome XII, pp. 46, 95) : la philosophie du dernier âge «est dépour- 
vue à la fois de certitude dans ses maximes, d’utilité dans ses résultats, de dignité 
dans son caractère.)) 

11 parla aussi d’«une des grandes plaies de la société, la diversité, l’incertitude, 
la contradiction même des doctrines philosophiques.» 

Avec de Bonald, on dénonça donc cette tour de Babel pour se baser sur la ré- 
vélation divine. La deuxième solution, dont Cousin devint le champion le plus im- 
portant, fut l’éclectisme. L‘apparence de confusion dissimulait un fond commun de 
vérités qu’il ne restait qu’à déméler. 

2. Le lecteur mimétique 
Devant cette arrière-scène, traçons quelques aspects des rapports entre Maine 

de Biran et Thomas Reid. Car Biran était lecteur de Reid. Or, le fait de lire un texte 
établit déjà un certain rapport entre lecteur et auteur, quelle que soit l’acception 
des mots ((lecteur)) et ((auteur)). Le fait de suivre, de poursuivre, ou d’être détourné 
par les idées que l’on se permet de tirer du texte établit un autre rapport. Mais il est 
aussi un mimétisme où le style de l’auteur commence à envahir celui du lecteur. 
Maine de Biran lui-même distingua nettement ces deux genres de rapports dans son 
premier mémoire sur I’Znfluence de 1 ’habiîude sur la faculté de penser, où il insista 
sur la différence entre les habitudes actives et les habitudes passives. Faire attention 
en lisant, c’est employer et engendrer des habitudes actives; mais le mimétisme dont 
on parle serait une habitude passive. 

Quels étaient donc les rapports entre Biran et Reid ? Commençons par le sim- 
ple fait qu’on trouve dans le texte de Biran quelques douzaines de citations de Reid 
(surtout aux Recherches sur 1 ’entendement humain, traduction française publiée à 
Amsterdam, 1768). Notons aussi les appellations honorifiques, comme dans le mé- 
moire de Copenhague (181 1 - ouvrage inédit, cf. Bibliothèque de l’Institut de 
France, MS 2126), où Biran, en citant les observations de Reid sur la notion de 
réflexion chez Descartes (Recherches, chap. 7), le qualifie d’«écrivain profond et 
éminement judicieux)). Remarquons comment les deux auteurs se rapprochent, par 
exemple, dans leur critique du sensualisme. 

il y a plus. Nous lisons souvent chez Biran des histoires abrégées du sensualisme, 
histoires qui comportent des allusions aux théories épicuriennes de la perception. 

39 



Ces théories, on le sait, font appel aux ((espèces impresses)), c’est-à-dire aux simu- 
lacres constamment émis par les objets matériels, et dont le contact avec nos orga- 
nes sensoriels rious fait percevoir. En parlant de ces «espèces», Biran les qualifie 
,souvent de tenwia rerum simulacra. 

D’où lui vient cette expression? Le vocabulaire est nettement celui de Lu- 
<crèce, mais la métrique est fausse ; et effectivement la formule ne se retrouve pas 
dans le texte de Lucrèce, même sous une forme modifiée. Jusque-là on serait tenté 
Ide dire que c’est une ((fausse citation)) : que Biran se rappelle peut-être mal le texte 
de Lucrèce ... Mais retournons au texte de Reid, au chapitre même des Recherches 
cité par Biran quand il traite Reid d’«écrivain profond)). Et voilà Reid qui à la fin 
Ide ce chapitre emploie exactement cette locution latine ! Je suis persuadé que c’est 
par un genre de mimétisme passif que Biran a acquis cette phrase de Reid; et en 
‘quelque sorte ce mimétisme est peut-être plus significatif encore d’un rapport ou 
(d’une sympathie sous-jacente entre les deux auteurs que la présence de citations ou 
de rapports de doctrine. 

Revenons quand-même aux rapports de doctrine, parce que si Maine de Biran 
est lecteur mimétique, il est aussi lecteur critique. 

3. «Une copie niai déguisée)) 
Prenons comme point de départ le jugement d‘Ampère sur ces rapports, et le 

contexte de ce jugement. 
Le contexte, ce fut celui de la société philosophique de Maine de Biran. 

M. Gouhier (Les Conversions de Maine de Biran, Paris, 1948, p. 226) le décrit en 
c8s termes : «A partir du mois d’août 1814 jusqu’en 1815, Maine de Biran est l’âme 
d’une société philosophique qui groupe les maîtres de la contre-idéologie. On se 
réunit chez lui tous les quinze jours, le jeudi. I1 y a là Royer-Collard, Ampère, De- 
gérando, Guizot, Georges et Frédéric Cuvier, Thurot, Durivau, directeur des études 
21 l’kole polytechnique, Christian, directeur de l’kole des Mines, Maurice, le pré- 
fet mathématicien.)) Et parmi les ((correspondants)), Anciiion, Dugald Stewart, et 
son traducteur, Prévost de Genève. 

Nous voyons clairement une présence écossaise - non seulement Dugald Stewart, 
mais son traducteur Prévost, et Royer-Collard, un des promoteurs de la philosophie 
ecossaise en France. 

Parmi les problèmes discutés par la société il y eut le vieux problème posé sur- 
tout par le sensualisme, à savoir comment expliquer et baser nos jugements sur le 
rnonde dit ((extkieur)). Mais ce vieux problème avait déjà un tout autre aspect puis- 
clue chacun à sa façon si différente Reid, Kant et Maine de Biran avaient remanié 
c:ette distinction entre le monde intérieur et extérieur. On ne pouvait plus traiter les 
sensations comme objets donnés et seuls objets donnés, objets à partir desquels il 
faudrait essayer de reconstituer ou de constituer un monde. Parce que, par exemple, 
your Reid, la perception comportait déjà l’élément de sensation et l’élément de ju- 
gement d’«extériorité». Et parce que pour Kant les phénomènes ne sont donnés que 
sous les formes constitutives de notre connaissance, et non pas comme natures 

40 



simples. Parce que pour Biran, enfin, (trien n’est dans la conscience qu’à titre de 
rapport)) (Essai sur les fondements de la psychologie, p. 127). 

Sous ce nouveau jour alors les systèmes de philosophie étiquetés ((rationalisme)) 
et ((empirisme)) avaient un même point de départ - voir l’existence de ces objets 
simples intérieurs et immédiatement perçus qu’on appelait des «idées», point de dé- 
part qui donnait naissance à tous les problèmes traditionnels de la philosophie, et 
point de départ rejeté par les trois penseurs qui dominaient alors les discussions de 
la société philosophique - Reid, Kant et Biran. 

Voilà un des sujets de discussion de la société de 1814; mais la société eut 
une suite. M. Gouhier nous fait remarquer qu’à la fin de 1816 aussi une ((société 
métaphysique)) se réunit chez Biran, où Biran semble jouer le rôle de médiateur 
entre Ampère et Victor Cousin, qui en était alors membre. 

Il paraît que la participation d’Ampère fut un peu agitée. Dans une lettre de 
l’époque, on voit encore plus clairement cette agitation. I1 écrivit à Maine de Biran 
(Ed. Tisserand, VII, p. 53 1) : 

«Vous savez bien que tous nos collègues de la petite Société se sont unanimement oppo- 
sés à ce que la sensation musculaire eut aucun privilège sur les autres; ils se trompent en 
cela; elle a de plus son union intime par causalité avec l’émesthèse. On en voit bien la rai- 
son. Mais qu’elle ait encore la propriété de conduire seule à une prétendue perception 
nouménique, si jamais vous parvenez à faire admettre une pareille idée à personne, je 
veux bien perdre tout ce que vous voudrez. Comment, mon cher ami, pouvez-vous renon- 
cer à des vérités incontestables que vous avez défendues à la Société philosophique, pour 
hésiter à adopter ce que vous avancez dans votre lettre, et chercher à faire un système 
exposé à toutes les difficultés qui pulvérisent celui de Reid, dont le vôtre ne serait alors 
qu’une copie mal déguisée ?D. 
Qu’est-ce qui arrive ici ? Ampère a beau se servir d’un vocabulaire kantien, il a 

beau admettre avec son terme un peu bizarre d‘émesthèse un genre de sensation du 
moi qui agit, il ne s’est guère pour autant éloigné du dilemme épistémologique clas- 
sique dont nous avons parlé. 

Admettons qu’il parle des phénomènes, des noumènes et des catégories. I1 ne 
voit point pour autant comment l’œuvre de Kant mine ce dilemme classique. Ad- 
mettons qu’il loue la distinction effectuée par Reid entre sensation et perception : 
il persiste néanmoins à interpréter cette distinction en termes qui rétablissent le rôle 
intermédiaire des phénomènes, rôle rejeté par Reid. Admettons qu’il accorde avec 
Maine de Biran un statut particulier au sentiment de l’effort voulu : il n’hésite pas 
pour autant à le réduire à «deux éléments phénoméniques : l’émesthèse (cause) et 
la sensation musculaire (effet))) (Ibid., p. 530). 

C‘est ainsi que l’on voit chez Ampère dans ses contributions à ces débats une 
sorte de reconstitution de ces objets simples internes d’une ancienne philosophie. 
Comme dit Biran (Henri Gouhier, éd., Maine de Biran:De Z’existence, textes iné- 
dits, Paris, 1966, p. 45) : 

<Qu’est-ce qu’un objet interne, et comment pouvons-nous en concevoir de tels ? Nous 
n’avons qu’une seule manière de concevoir l’intérieur et l’extérieur, le moi et  tout ce qui 
le constitue ou lui appartient, savoir l’action ou le sentiment d’action et 1 ’espace, tout ce 
qui est ou se représente hors du moi qui est indépendant de lui.» 

Ampère semble donc réduire toutes ces philosophies nouvelles en autant de 
versions élaborées du phénoménalisme. I1 resterait donc toujours pour lui la tâche 
de franchir l’abîme entre les objets internes et les objets extérieurs. 

41 



Précisons maintenant l’objection portée par Ampère dans sa lettre à Maine de 
Eliran. Si Biran prétend qu’un objet interne quelconque peut donner de lui-même ou 
en lui-même une connaissance du monde extérieur, son système devient dors pareil à 
celui de Reid. Les constatations de Reid sur les lois inhérentes à l’esprit humain res- 
tent ce qu’elles sont, pour Ampère - des constatations sur ce monde intérieur. Les 
constatations de Biran sur le sentiment de l’effort voulu restent aussi ce qu’elles 
sont - la description d‘une expérience intérieure. Et si la psychologie, ou la science 
die l’entendement humain, est, par sa nature, restreinte à l’étude des objets internes, 
aucune analyse ne peut nous porter plus loin, pour nous débarquer sur les rives du 
monde extérieur. 

Voilà pourquoi non seulement Ampère s’attaque à son ami, mais assimile sa 
philosophie avec celle de Thomas Reid. Mais c’est pourquoi aussi nous nierons la 
suggestion que l’une ne serait qu’une copie mal déguisée de l’autre. Car Ampère ne 
peut traiter d‘insignifiantes les différences qui séparent Biran et Reid qu’en leur at- 
tribuant à tous deux l’ancienne distinction entre le monde intérieur et le monde 
extérieur. 

Remarquons qu’en rejetant le jugement d’Ampère nous employons la même 
tactique qu’Ampère lui-même, en disant qu’en effet sa philosophie à lui ne fut, à ce 
moment, qu’une copie mal déguisée de celle des sensualistes. Nous allons revenir à 
ce problème de méthode. 

41. «Le plus bel apanage de notre nature)) 
En tout cas, reprenons l’examen plus particulier des rapports entre Biran et 

Reid, mettant de côté la vue d’Ampère que l’un fait la copie de la doctrine de l’au- 
tre, mais retenant le mimétisme sous-jacent qui les lie. 

Examinons surtout comment Biran critique Reid, car c’est dans ces critiques 
peut-être qu’on voit aussi les rapports entre les deux auteurs. 

Dans le mémoire de Copenhague, en discutant les rêves, Biran écrivait (Biblio- 
thèque de l’Institut, MS 2126, 114) : 

d‘ai aussi $observé sur moi-même un autre effet psychologique des affections immédiates 
persistantes après un songe sur ce phénomène si remarquable de notre existence morale, 
que nous nommons croyance. Réveillé, par exemple, par un songe effrayant, je me suis 
surpris croyant fermemenf à l’existence réelle du fantôme qui m’avait frappé et  y croyant 
tant que durait l’affection passive ou le sentiment immédiat de la peur, en sorte que si la 
même disposition craintive eût persisté, il n’y avait pas de raison pour que je ne crusse 
pas qu’il existait dans quelque région mystérieuse tel fantôme, de telle couleur, sous telle 
forme retracée par mon imagination.)) 

Superficiellement, Biran paraît ici s’allier aux empiristes qui donnent un rôle 
éipistémologique si important à la vivacité de ces images. Mais cet empirisme - ce 
sensualisme - comporte beaucoup de difficultés dont Biran est très conscient. I1 
ajoute la note suivante : 

tThomas Reid dans son ouvrage sur l’entendement attaqua l’opinion de ceux qui font 
dépendre la croyance dans la réalité d’un objet de la vivacité de l’idée ou l’image qui le 
représente etc., mais lui-même me semble pouvoir être victorieusement combattu par des 
expériences semblables à celles que je viens de rapporter où l’espèce et  le degré du senti- 
ment affectif qui s’associe à une image paraît bien être le fondement principal de la 
croyance à la réalité de l’objet.)) 

42 



De quelle ((victoire)) s’agit-il ici ? Les sensualistes, évidemment, n’ont pas d’au- 
tre recours que les propriétés dont leurs objets internes seraient susceptibles, tels la 
combinaison, la liaison, le degré de vivacité ... S’il s’agit donc de la croyance, on 
essayera de convertir une sensation ou un ensemble de sensations ou d’autres objets 
internes en croyance, en y ajoutant, par exemple, le facteur de vivacité. Mais, d’après 
Reid, la seule vivacité ne ferait pas l’affaire. 

Jusque-là, Biran serait d‘accord. Mais la solution de Reid avait, du point de 
vue biranien, un autre inconvénient. Car en donnant un rôle à cette faculté qu’on 
appelait le sens commun, il ignorait forcément ce monde souterrain de sensation 
passive que Biran eut le génie de faire rentrer dans la science de l’homme. Pour Reid, 
donc, le jugement «entre partout)) ; la vivacité perdait non seulement son rôle de 
pont épistémologique, mais ne pouvait plus jamais en aucun cas être le cause d’une 
croyance. 

Le contre-sensualisme de Reid était juste. Dans la même note, Biran continue : 
«il est vrai qu’il faut bien distinguer ici l’affection de l’image, comme celle-ci de la 
croyance, et c’est ce qu’ont trop souvent confondu les philosophes dont parle Reid.)) 
Mais nier tout rôle à la vivacité n’était pas juste. 

Examinons d’un peu plus près ce désaccord. Dans le mémoire sur laDécompo- 
sifion de la pensée, Biran, en discutant les différentes espèces de mémoire, dit (Ed. 
Tisserand, IV, p. 189) : 

«Les signes volontaires associés aux divers modes, soit représentatifs, soit simplement 
affectifs, communiquent à tous, autant qu’il est possible, le caractère disponible et  ré- 
fléchi qui leur est propre ; il est très essentiel d’observer, relativement au dernier cas, que 
le terme d’associés ne s’attache point véritablement à l’impression affective, mais bien à 
l’idée de sa cause et  de diverses circonstances perceptibles qui accompagnent cette im- 
pression, dont elle peut être considérée elle-même comme une sorte de signe naturel.)) 

Si donc une impression affective est associée à une cause et à d’autres circons- 
tances, elle peut en être considérée comme un signe naturel. C’est là l’idée de Reid. 
Mais il y a une distinction à faire. Lisons la note de Biran : 

«Thomas Reid a très bien observé que les noms par lesquels nous sommes censés expri- 
mer nos propres sensations rapportées aux objets comme qualités, tels que les termes 
chaud, froid, savoureux, etc., ne s’appliquent qu’à la cuuse de la modification et  non 
point à cette dernière. Mais il me semble avoir beaucoup trop généralisé cette observa- 
tion, en mettant sur la même ligne les sensations de goût, de l’odorat et  du tact passif 
avec celles du toucher actij de la vue, etc., et  en supposant que toutes nos sensations 
nous informent égaiement de ka cause extérieure.)) 

Pourquoi donc faut-il distinguer le «tact passif)) et le ((toucher actif)) ’? Parce 
qu’il faut aller plus loin que Reid, et faire l’analyse de cette faculté qui nous fait 
passer du monde intérieur au monde extérieur. 

Cela est bien expliqué dans une note dans le mémoire de Berlin (Ed. Eche- 
verria, Paris, 1963, p. 188) : 

<L’existence réelle des corps n’est point une idée ni de sensation, telle que seroit une 
modification de notre être sentant, ni de la réflexion, concentrée toute entière dans le 
sentiment de nos actes libres ou dans la conscience de ce qui est de nous ou nous-mêmes. 
A quelle origine rapporterons-nous donc la connoissance des corps et  cette certitude in- 
time que nous avons de leur existence réelle ? Un métaphysicien célèbre qui a tenté de ra- 
mener toute la philosophie à ce qu’il appelle le sens commun, qu’il eut peut-être mieux 
nommésens intime, établit qu’en vertu d’un principe primitif, inhérent [?I  à notre nature, 

43 



toutes nos sensations quelconques, odeurs, saveur[ SI, sons, couleurs, impressions tactiles, 
ne sont autre chose que des signes naturels au moyen desquels nous passons immédiate- 
ment de la modification sensible à la connoissance de I ’objet ou de la chose signifiée, que 
nous ne sentons, à proprement parler, par aucun sens et  que nous ne refléchissons point 
non plus, ni ne concluons d’aucun raisonnement, puisque cette idée que l’objet ou la 
chose existe est immédiate, primitive et  la base même de toutes nos déductions d’expé- 
rience. L‘auteur de la philosophie du sens commun tranche ici net le nœud de la diffi- 
culté, reste à savoir s’il est remonté jusqu’au véritable fait primitiJ qui sert de fondement 
à la croyance, et  s’il n’a pas suivi l’habitude que la nature, en attribuant à toutes les sen- 
sations considérées même comme affectives cette propriété ou cette fonction immédiate 
de setvir di: signe à l’existence réelle; qu’il en soit ainsi dans les phénomènes actuels de 
notre sensibilité, identifiée presque avec notre jugement, à la bonne heure;mais n’y a-t-il 
pas dans l’origine, et  même actuellement, tel mode ou tel acte sur lequel se fonde pro- 
prement la croyance d’une réalité permanente objective ou subjective qui subsiste absolu- 
ment et  hors [? ]  de nos modifications actuelles ? N’est-ce pas dans l’effort et  la résistance 
opposée que se trouve ce signe primitif des deux substances ou noumènes que nous 
croyons sans les percevoir ni les sentir, sans en avoir l’idée proprement dite; c’est ce qui 
valoit bien la peine d’être examiné [ ? I ,  mais qu’on ne pouvoit connoitre en généralisant 
d’après les habitudes des sens et  de l’imagination.)) 

En faisant donc l’analyse des ((signes naturels)) de Reid, on voit, d’après Biran, 
que ce ne serait pas une propriété générale de la sensation d’être propre à nous faire 
connaître le monde extérieur par le fait d’en être signe. 

Pour Reid, évidemment, le sens commun est fondamental. Ii n’y aurait donc 
pas lieu de faire l’analyse de ces signes naturels que ce sens nous permet de lire. 
jLisons ce qu’en dit Biran dans 1 ’Essai sur les fondements de la psychologie (Ed. Tis- 
wand, IX, pp. 476-7) : 

tConcluons que si chaque espèce de sensations fournit - un signe particulier au premier 
rapport d’extériorité, c’est en vertu de ces associations de l’habitude par lesquelles telles 
perception!; propres à un sens se trouvent représentées et comme traduites dans la langue 
de tous les autres sens, quoiqu’ils n’aient aucun rapport naturel avec cette perception 
particulière. Ici les signes de la langue mère ou primitive, au moyen de laquelle une na- 
ture extérieure s’annonce ou se fait entendre, sont directement fournis par le toucher. 
Les autres signes sont secondaires et  dérivés ou traduits de cette langue primitive.)) 

Si donc les sensations sont des signes du monde extérieur, ce n’est pas auto- 
matique ; c’est un effet de cette ((langue mère)) du toucher actif, parce que ce monde 
ne s’annonce primitivement et immédiatement que dans le sentiment d’une résis- 
tance à l’effort voulu. 

Je cite la ilote de Biran au passage déjà cité : 
<Th. Reid nie formellement que le jugement d’extériorité, ou ce qu’il appelle la percep- 
tion, puisse se fonder primitivement sur l’expérience d’aucun sens particulier. I1 consi- 
dère ce jugement comme naturel ou, pour me servir d’une de ses expressions favorites, 
comme un apanage de none nature. Suivant ce point de vue aussi, toutes les espèces de 
sensations font également les fonctions de signe par rapport à ce jugement ou à cette 
espèce de croyance naturelle qui nous est suggérée par des sensations quelconques, sans 
avoir plus de rapport avec aucune d’elles, que le signe écrit ou parlé n’en a avec la chose 
ou l’idée qu’il signifie. 
Cette analyse me paraît être renversée par une analyse plus exacte des fonctions du tou- 
cher actif, qui diffère bien spécialement de tous les autres sens, moins par la manière dont 
l’objet tangible vient s’appliquer à lui que par la manière dont il s’applique à cet objet.)) 

I1 est vrai que Reid et ses successeurs reconnurent un certain rôle à la volonté. 
Par exemple (Biran,Journal, H. Gouhier éd. Neuchâtel, 1957, p. 3 5 )  : 

4.4 



UM. Dugald Stewart a examiné cette question : jusqu’à quel point la volonté exerce-t-elle 
son pouvoir sur l’association des idées? (voir le 2e volume de la Philosophie de l’Esprit 
humain.))) 

Mais ces philosophes, d’après Biran, n’allaient pas assez loin. Lisons des ré- 

<Devons-nous nos succès dans un travail intellectuel à certaines règles générales qui diri- 
gent la suite de nos pensées? J’ai toujours éprouvé que je devais ces succès à mes propres 
dispositions intérieures spontanées ou à certains efforts faits pour fixer ou concentrer 
mon attention plutôt qu’à des règles. La volonté peut modifier, diriger, arrêter le mouve- 
ment de l’imagination, mais non produire ce mouvement. 
Pour savoir jusqu’à quel point la volonté peut influer sur l’association des idées, il faut 
savoir d’abord quelle est son influence sur la formation de chacune de ces idées considé- 
rées isolément. 
Les images et les intuitions étant d’abord subordonnées par leur nature à la sensibilité 
motrice, échappent au pouvoir de la volonté dans leurs associations spontanées. Le seul 
pouvoir de cette force hyperorganique consiste à leur opposer d’autres séries d’idées qui 
dépendent d‘elle ; telles sont les idées intellectuelles et réflexives qui doivent évidemment 
leur origine à l’action de la volonté et dont l’association ne s’opère que par cette volonté 
présente. 
M. Dugald Stewart a négligé d’établir cette distinction essentielle entre les idées mêmes 
associées.> 
Résumons ainsi : Biran et Reid sont d’accord dans la critique du sensualisme. 

Tous les deux ont recours à des analyses psychologiques plus approfondies. Mais là 
où Reid s’appuie sur une loi inhérente à notre esprit. sur le sens commun et ses 
principes, Biran nous renvoie au sentiment de l’effort voulu, recours qui comporte 
aussi une analyse différente. 

La psychologie de Reid, jugée du point de vue biranien, était défectueuse dans 
l’analyse de l’actif et du passif. Et cette loi inhérente à notre esprit, ce «plus bel 
apanage de notre nature)), qui devait combattre l’ancienne conception du monde in- 
térieur, était une arme trop faible. Comme dit Biran («La perception de la dureté 
estelle une idée de sensation ou de réflexion ’? Observations sur Reid)), in Maine de 
Biran, Mémoire sur les perceptions obscures ..., Paris, 1920, ((Les Classiques de la 
philosophie XII)), p. 6 2 )  : ((Reid combat donc très mal l’idéalisme théorique.)) 

flexions qu’on trouve dans le Journal, ibid., p. 40 : 

5. <Confondre les genres)) 
Maine de Biran n’abandonna jamais le projet d’une science de l’homme. En 

mars 1819 il parle de la constitution d’une société philosophique qui prendrait 
d’homme concret tout entier)) pour objet de ses études (Journal, II, 215). Cette 
anthropologie devait être plus systématique que celle des Observateurs de l’homme 
qui, rappelons-nous, ne travaillèrent qu’en «bonne foi et dans l’objet de recueillir 
plus de faits)). Pour Biran les diverses études de l’homme devaient toutes se réunir 
autour d’un centre philosophique, autour de ce qu’il appelait la ((psychologie pure)). 
Ii fallait un système pour donner un sens aux faits recueillis. 

Mais ce projet resta inachevé : la confusion de tentatives philosophiques et 
anthropologiques dont nous avons déjà parlé resta à résoudre. Biran refusa la solu- 
tion de Bonald : il était porté par conséquent vers l’éclectisme. I1 dit (Ed. Tisserand, 
XII, p. 45) : 

uM. Degérando a donc toute raison de ne pas désespérer de la philosophie)). 

45 



(allusion, sans doute, à 1 ’Histoire comparée des systèmes de philosophie (1 804), ou- 
vrage qui se signalait déjà par son éclectisme). Pour ne pas désespérer, il fallait dis- 
cerner un ordre, un système, sous-jacent (loc. cit.) : 

«L’historien de la philosophie reconnaît un système de vérités qu’il s’agirait seulement de 
compléter et  de séparer des erreurs dont il provoque la réforme ; il reconnaît donc que 
tous les efforts n’ont pas été inutiles, et que les philosophies ont marché quelquefois 
dans une bonne route, puisqu’ils ont été conduits à des vérités dont le complément dési- 
rable peut seul être attendu par l’Europe pensante.)) 

Quels résultats pouvons-nous attendre de cette conception de l’histoire de la 
philosophie ? Illustrons-les par un autre passage tiré du même écrit de Maine de 
Biran, la Défense de la Philosophie (contre de Bonald : voir p. 62) : 

<Une autre autorité que celle du génie de Platon a maintenu la doctrine des idées innées, 
et l’a reproduite dans divers systèmes de philosophie qui se sont succédés depuis cet 
homme de génie jusqu’à nous sous des titres différents qui la déguisent aux esprits super- 
ficiels. Ainsi les virtualités de Leibniz, les formes et les catégories de Kant, les lois inhé- 
rentes b l’esprit h u m h  des philosophes écossais, ne diffèrent presque pas au fond de ces 
réminiscenci- platoniciennes ou des idées innées que Descartes et Malebranche n’ont pas 
renouvelées de Platon, mais qui sont les produits indigènes de leur propre génie méditatif.» 

C‘est Biran lui-même qui écrivit, huit ans plus tôt (dans le mémoire de Copen- 
hague): ((mettons de côté tout système d’explication fondée sur des rapproche- 
ments ou des analogies illusoires)) ( M S  cit. 76-7). Que fait-il donc ici, lui qui assimile 
Platon, Kant, Leibniz, Descartes, et les philosophes écossais? Biran se justifie, s’ex- 
plique, un peu plus tard dans le même ouvrage : 

UA l’âge où nous sommes parvenus, ce qu’il faut appeler philosophie n’est pas celle de 
Descartes, de Leibniz, de Reid, de Condillac, de Kant, mais le choix formé de ce que cha- 
cune de ces doctrines contient de vrai, de favorable aux mœurs, de conforme à la reli- 
gion, car voilà le véritable éclectisme qui nous convient aujourd‘hui, le vrai moyen de ré- 
forme approprié à notre âge, la vraie philosophie appelée aujourd’hui, comme du temps 
de Socrate, à réformer l’homme, plutôt qu’à se réformer elle-même., 

Cet éclectisme comporte un certain refus d’historicité. I1 y avait la tâche ra- 
tionnelle de discerner les vérités;mais la tâche historique d’étudier l’histoire de leur 
apparition était tout autre chose. 

Biran lui-même s’exprime avec confiance sur cette question de la méthode en 
histoire de la philosophie. D’après lui, nous devons distinguer les problèmes philoso- 
phiques d’analyse des problèmes historiques de genèse. Quand il s’attaqua à la 
théorie de Bonald sur l’origine du langage (Ed. Tisserand, XII, p. 191), il se plaint 
que de Bonald confond (tun problème rationnel avec un problème historique)). 
«C‘est là, dit-il plus loin, confondre les genres.)) 

Biran a peut-être raison de nous prévenir ainsi en ce qui concerne l’étude du 
langage, préconisant un peu la distinction qui sera celle de Saussure entre synchro- 
nie e t  diachronie ; mais la confusion des genres dorit il parle, n’estelle pas inhérente 
à l’histoire de la philosophie ? 

Ou plutôt si l’on veut faire de l’histoire de la philosophie, comme Ampère, 
comme Biran parfois, comme nous ici, ne faut-il pas s’efforcer de trouver le ration- 
nel dans l’histoire ? 

Sinon cette histoire ne devient qu’une chronique de contingences. 

46 



Rappelons, par exemple, ce que dit le professeur Voutsinas à propos de l’in- 
fluence de la philosophie écossaise en France (La Psychologie de Maine de Biran, 

((Royer-Collard, l’homme d’état bien connu, était devenu accidentellement professeur 
(181 1-13). Pendant même qu’il dirigeait le ((bureau secret)) de Louis XVIII en France 
- sous Napoléon, celui-ci le nomma à l’université pour contrecarrer l’influence des 
idéologues. Ii raconta lui-même comment, à la recherche d‘un sujet de cours, il 
tomba chez un bouquiniste des quais de la Seine sur un ouvrage de Thomas Reid. 
Le ((sens commun)) des Écossais s’introduisait en France.)) 

Voutsinas nous peint une histoire de contingences. S’il a raison, le travail pré- 
senté ici ne serait lui-même qu’un essai inutile pour imposer un système, qu’une 
confusion de genres. Sans essayer de justifier davantage cet essai, je me permets de 
terminer mimétiquement avec ces mots de Maine de Biran (Mémoire de Berlin, cf. 
De 1 ’aperception immédiate, op. cit., p. 224) : 
même (d’homme de génie est souvent incapable de bien tracer la carte de sa route, 
et de donner la description ou l’analyse de ses procédés ... eh ! ne sommes-nous pas 
tous dans le même cas par rapport à ces opérations intellectuelles que nous exerçons 
dans une sphère plus étroite ? N’est-ce pas pour cela que la science de nos facultés 
est si peu avancée, et que le problème sur lequel j’ai begayé si longtemps n’aura 
peut-être encore qu’une solution imparfaite ?» 

p. 249-50) : 

F.C.T. MOORE 
Université de Hong Kong 

NOTES 

1. Voir, par exemple, Degérando, J-M., Considérations sur les diverses méthodes r f  suivre dans 
I ’observation des peuples sauvages, Paris, sans lieu ni date (1800), p. 1. 

2 .  Voir Moore, F.C.T. (a.), J.M. Degérando : The Observation of Savage Peoples, London 1969; 
Jorion, Paul, «Aux origines de l’anthropologie française), L’Homme, XX.2, 1980; les in- 
dications bibliographiques sur ces deux ouvrages permettent de suivre l’histoire de cette so- 
ciété. 

3. Voir an VI11 tomes I (p. 408-lo), III (p. 531-32), an IX tome IV (p. 540-44). 

4 .  Je signale que Jorion attribue mon jugement ?i un certain chauvinisme : lui-même en juge 
autrement. Quoiqu’il en soit, il est incontestable que cette science de l’homme avorta, comme 
Jorion lui-même le dit. 

5 .  Naville, Ernest, Notice historique e t  bibliographique sur les travaux de  Maine d e  Bimn ..., 
Genève 185 1, XXIV-XXVIII. 

47 





L’IDEOLOGIE DE L’ACTION ET DE LA PASSION 
CHEZ MAINE DE BIRAN 

«Le jeune Cousin, écrit Maine de Biran dans une lettre à Lacoste, a contracté avec moi, 
en ces derniers temps, une affinité particulière, et je m’honore d’avoir quelque influence 
sur la direction de son cours. Vous voyez donc que s’il chasse sur mes terres, c’est de 
mon piein consentement))? 

Le jeune Biran avait contracté une affinité particulière avec les Idéologues et se flat- 
tait d’avoir été invité à chasser sur leurs terres à eux. Cependant, de même que le 
Biran plus âgé se trouve en désaccord avec les fondateurs de l’Idéologie, de même le 
Victor Cousin plus âgé avance des commentaires critiques contre ce qu’il prend 
pour la pensée de Biran. Avant de commenter ces commentaires il ne serait pas inu- 
tile d’examiner quelques-uns des arguments dont Hume se sert dans la section de 
l’Enquête sur Z’entendement humain intitulée ((De l’idée de connexion nécessaire)). 

1. Maine de Biran sur Hume 
Ce que Biran appelle (da véritable source de l’idée de pouvoir et de la liaison 

nécessaire)) est selon lui ((indiqué, assez précisément)) par Hume lorsque l’Écossais 
repousse la doctrine selon laquelle d’idée de pouvoir dérive de la réflexion, puis- 
qu’elle naît en nous du sentiment intime que nous avons des opérations de notre 
âme ou de l’empire que la volonté exerce, tant sur les organes du corps que sur les 
facultés de l’esprit)). 

Hume accepte que ((nous sentons 2 i  chaque instant que le mouvement de notre 
corps obéit aux ordres de la volonté)). «Mais, proteste-t-il, malgré toutes nos recher- 
ches les plus profondes, nous sommes condamnés à ignorer éternellement les moyens 
efficaces par lesquels cette opération si extraordinaire s’effectue, bien que nous en 
ayons le sentiment immédiat.)) 

Biran répond qu’il s’agit ici de connaissance sans recherche. Hume se trompe 
quand il affirme que la connaissance de l’opération de la volonté ne diffère pas en 
principe de celie des opérations de la nature extérieure. Tandis qu’il se peut qu’on 
ait ((un doute réfléchi)) dans le cas des causes extérieures, dans le cas de la causalité 

49 

4 



intérieure on ne peut séparer l’être et le paraître, la ratio essendi et la ratio cognos- 
cendi. ((Bacon dit avec fondement :Ratio essendi et ratio cognoscendi idem sunt. P’ 

I1 s’ensuit, ajoute Biran, que la connaissance de la liaison entre la cause inté- 
rieure et son effet ne dépend pas de la répétiti0n.d fortiori, notre croyance qu’étant 
donnée la cause l’effet se produira ne se proportionne pas au nombre de répétitions 
d‘une succession causale. La succession, l’habitude et la coutume ne sont pour rien 
dans l’aperception originelle de la causalité du moi - ou plutôt de la causalité - moi - 
puisque l’opération de la cause s’identifie avec l’existence du moi. Vol0 ergo sum. 

Ce moi, cet effort voulu, est un aspect du fait primitif complexe : l’autre as- 
pect en est la sensation de résistance musculaire. «Un fait n’est rien s’il n’est pas 

et le fait primitif est la connaissance immédiate de la relation entre les 
deux aspects d u n  rapport qui est psychologiquement ou phénoménologiquement 
indécomposable (inutile de dire qu’il ne s’agit pas ici du rapport logique ou conceptuel 
des termes «cause» et ((effet))). 

On peut se demander pourtant si Biran a le droit de parler de prévoyance 
quand, à l’égard de l’énoncé humien selon lequel on ne peut jamais prévoir l’effet 
dans l’énergie de la cause, il déclare : 

tdans une expérience intérieure ... nous sentons l’effet en même temps que nous aperce- 
vons la cause, et le premier acte de conscience nous apprend aussitôt à prévoir le fait du 
mouvement dans l’énergie même de sa cause qui est moi.» 

Cette déclaration se trouve dans l’appendice de l’Examen des leçons de Laromi- 
guière qui date de décembre 18144. Elle soulève la question de savoir comment la 
prévoyance est possible si nous apercevons la cause et que nous sentions l’effet en 
même temps. 

Deux ou trois ans auparavant, dans sa réplique à Hume dans l’Essai sur les 
j‘ondements de la psychologie, Biran était plus circonspect. Là, contre l’affirmation 
Iiumienne qu’on m’eût jamais pu prévoir l’effet dans l’énergie de sa cause)), il ré- 
pond qu’«il ne s’agit pas de prévoir mais de bien sentir ou d‘apercevoir ce qui 
t:xistev5 - et par ((sentir)) il ne faut pas entendre la sensation organique qui est 
l’effet, mais le ‘sens intime du rapport entre la cause hyperorganique et l’effet orga- 
nique. Néanmoins, après avoir nié qu’il s’agisse de prévoyance, il avoue qu’une sorte 
de pressentiment ou prévoyance de succès entre en jeu. Qu’est-ce que ce succès? 

Dans sa Réponse ri Stapfer de 18 18 Biran écrit : 
«Le moi aperçoit immédiatement son pouvoir causal comme son existence ; et à partir de 
ia première expérience intérieure, qui lui révèle ce pouvoir en le révélant à lui-même, il a, 
avec le sentiment actuel de l’énergie permanente de la cause moi, le pressentiment de 
l’effet ou de la motion qui s’opèrera nécessairement et infailliblement dès qu’un vouloir 
exprès aura lieu.»6 

Les mots «dès qu’un vouloir exprès aura lieu» montrent que la prévoyance ou 
le pressentiment auxquels Biran renvoie pourraient être ceux qui précèdent un acte 
tie vouloir. La possibilité d‘un tel pressentiment ne contredirait pas sa doctrine de la 
Ylmultanéité du vouloir et de son effet dans la durée subjective du moi, simultanéité 
d‘ailleurs qui rend impossible toute tentative de réduire l’idée ou, pour employer un 
mot berkléien, la notion de causalité à la succession. Nous reparlerons de la notion 
de causalité. Attachons-nous ici à la causalité du fait primitif et en particulier à ce 
succès sans succession dont l’énergie de la cause comporte «une sorte de pressenti- 
men t ou de prévoyance )). 

50 



Ce pressentiment est la marque qui différencie le vouloir du désir, l’effort 
d‘une réaction ou prédétermination sensitive, l’action de la passion. Je peux désirer 
une chose que je crois hors de ma portée; et je peux être si fortement ému que je 
réagis malgré moi. Un effet voulu au contraire est quelque chose que je produis avec 
l’intention de le produire, en croyant donc que je suis capable de le produire. Est-ce 
à dire que la simultanéité stricte ne soit que celle de l’effort voulu et de la pensée 
de l’effet et que la locution dont Biran se sert : «une sorte de pressentiment)), soit 
sa façon de parler de la pensée de l’effet qui est logiquement présupposée par l’effort 
de vouloir ? 

I1 est souvent difficile de décider si Biran traite du rapport d’intentionnalité 
entre l’effort et la pensée de l’effet ou du rapport de causalité entre l’effort et l’effet. 
Y a-t-il une distinction dans le cas du fait primitif si la ratio essendi et la ratio co- 
gnoscendi sont la même? Biran hésite. Ne cherchons pas à savoir s’il y a des effets 
physiques, par exemple la courbure d’une voile, qui soient strictement simultanés 
avec leurs causes, par exemple la pression du vent, limitons-nous à la causalité hyper- 
organique du fait primitif. L’effort et la pensée de l’effet sont strictement simul- 
tanés. Cependant, malgré le principe de l’identité de la ratio essendi et de la ratio 
cognoscendi, et à cause même de ce principe, Biran hésite entre une simultanéité 
stricte et une simultanéité apparente de ((specious present)). C’est ainsi qu’il se de- 
mande dans le Mémoire de Berlin : 

uoù pourrionmous trouver un signe propre à faire ressortir le caractère propre et origi- 
nel du vouloir actif et efficace, si ce n’est dans ce contraste simultané, si rapidement 
successif des caractères de passion et d’action dont on revêt le même mode spécifique, 
en demeurant au rang d’impression passive comme sensation ou s’élevant à la hauteur 
de la conscience comme action ou effort ?»’ 

ie lecteur qui essaie de comprendre exactement ce que Biran veut dire lors- 
qu’il affirme que dans chaque cas de causalité intérieure, l’effort et l’effet sont 
essentiellement simultanés, peut être gêné par l’ubiquité des termes ((effort)) et 
((effet)). Si on ouvre une porte en la tirant, c’est d’ordinaire parce qu’on veut l’ou- 
vrir. On la tire exprès afin de l’ouvrir, et son état ouvert est l’effet voulu. Mais on 
ne parlerait ni d’effort voulu, comme le fait Biran, ni de succès à moins qu’on ne 
soit très fatigué, par exemple, ou que la porte ne soit collée ou extrêmement lour- 
de. Comment Biran peut-il soutenir ce nonobstant que d’effort actuel)) soit ((cons- 
titutif de l’état de veille)) ?* Est-ce que je dors quand j’ouvre la porte sans effort ? 

Biran dirait que l’usage linguistique conventionnel ne vaut pas grand’chose 
ici parce qu’il se conforme à l’habitude qui par une espèce d’illusion nous incline à 
oublier l’effort qu’il fallait originairement pour accomplir des opérations que, grâce 
à la répétition, nous faisons maintenant sans effort. I1 ne nous demande ainsi qu’à 
Hume que de reconnaître le sens intime d’une résistance opposée à notre volonté. 
Nous expérimentons ce sens intime, nous dirait-il, chaque fois que nous agissons 
avec attention, que ce soit en ouvrant une porte ou que ce soit en raisonnant contre 
la thèse biranienne. Voilà pour l’effort : l’effort est la condition nécessaire de la 
conscience du moi. Sans lui il y a inconscience ou état de sommeil plutôt que de 
veille. Gardons-nous pourtant de conclure que lorsqu’il y a effort il y a nécessaire- 
ment conscience de soi, conclusion qui semblerait suivre du principe de l’identité, 
dans le fait primitif, de la mtio essendi et de la ratio cognoscendi. I1 arrive souvent 
en effet que la concentration de l’effort exclut la conscience et à plus forte raison 

51 



la connaissance de soi. Ce qui ne veut pas dire que dans de telles circonstances il n’y 
ait pas de moi dans le sens kantien d’unité transcendantale de l’aperception. I1 me 
reste toujours la possibilité de me dire que c’est moi qui fais l’effort. 

Quant à l’effet, rappelons que c’est le fait primitif que nous essayons de dé- 
crire. Celui-ci est le rapport d’une cause hyperorganique à un effet organique. L’ef- 
ïet n’est point un évènement dans l’espace extérieur et dans le temps chronologi- 
que, tel que le mouvement d’une porte. L’effet dans le fait primitif est une sensa- 
tion musculaire ou un mouvement dans l’espace-durée du corps propre. 

Le lecteur se plaindra une fois encore de ce que Biran abuse du mot «effet». 
Le mouvement d’une porte peut bien être l’effet d’un effort que je fais. Mais dans 
ce cas, d’un mouvement extérieur à mon corps, je ne l’appelle effet que si j’adopte 
un point de vue objectif sur ce que je fais, sans quoi il n’est pas question d’effet : il 
est question simplement de ce que je fais. Et ce n’est que quand j’adopte le point de 
vue extérieur sur mon corps que je suis prêt à me servir du mot ((effet)) pour décrire 
mes mouvements ou mes sensations musculaires. I1 en va de même pour la ((causa- 
l i t é ~  de la volonté ; ce n’est que l’autre ou mon alter ego qui la nomme cause. 

Ou bien le lecteur a oublié ses concepts maternels, ou bien Biran est tombé, 
verfallen, dans la conceptualité extériorisante qu’il reproche à Hume. Ils pourront 
bien se tromper tous les deux, car si, comme Biran l’affme, d e  mot de cause a ici 
deux valeurs très différentes et même opposé es^^, l’acception psychologique et 
l’acception physique, et si, comme Biran l’affirme également, l’acception physique 
est de façon ou d’autre dérivée de l’acception psychologique, il est vraisemblable 
que le philosophe qui réfléchit sur cette dérivation ne saura éviter des non-sens en 
voulant faire le relevé de la zone de métaphore où les deux acceptions s’entrepénè- 
trent. Tout dépend du sens qu’on donne au mot ((dérivée)). Avant d’aborder ce pro- 
blème tel qu’il se pose dans le cadre de la critique cousinienne de Biran, terminons 
ce commentaire sur la critique biranienne de Hume en rappelant que Biran n’aurait 
pas de critiques à formuler contre Hume en ce qui concerne les ((verbal disputes)). 
Conformément à l’intention du quatrième appendice de l’Enquête sur les principes 
de la morale, Biran annonce au cours de son Exposition de la doctrine philosophi- 
que de Leibnitz qu’cd n’est pas question de définir ... il s’agit d‘abord d‘observer.))’’ 

t Toutes les distinctions et précisions comprises dans les termes ..., précise-t-il ailleurs, ne 
sont pas mémes prises uniquement dans l’analogie du langage, mais avant tout dans l’ana- 
logie même des faits primitifs de notre existenœ.»’l 

Î!. Cousin sur Maine de Biran 

concept de causalité physique. 
En effet le concept d’analogie est au centre du problème de ladérivation du 

Dans la vingtième leçon de son Cours de philosophie Cousin écrit : 
<L’homme est porté d’abord par l’action de toutes ses facultés hors de lui-même et vers 
le monde extérieur ; ce sont les phénomènes du monde extérieur qui le frappent les pre- 
miers; œ sont donc ces phénomènes qui reçoivent les premiers noms; les premiers signes 
sont empruntés aux objets sensibles ... Lorsque ensuite l’homme en se repliant SUI lui- 
même, atteint plus ou moins distinctement des phénomènes intellectuels, qu’il avait bien 
entrevus d‘abord, mais confusément ; et lorsqu’il veut exprimer ces nouveaux phéno- 
mènes de l’âme et de la pensée, l’analogie le porte à rattacher les signes qu’ii cherche aux 

5 2  



signes qu’il possède déjà, car l’analogie est la loi de toute langue naissante ou développée: 
de là les métaphores dans lesquelles l’analyse résout la plupart des signes des idées mo- 
rales les plus abstraites. Mais il ne s’ensuit pas du tout que l’homme ait voulu marquer 
par là la génération de ses idées ; et de ce que les signes de certaines idées sont analogues 
aux signes de certaines autres, il faut conclure que les uns ont été faits après les autres, et 
non pas que les idées de tous ces signes soient en elles-mêmes identiques ou analogues.»’* 

Cousin avance ce qu’on pourrait appeler se théorie de l’analogie réduiteI3 
dans le but de démontrer la fausseté de la doctrine sensualiste selon laquelle tout 
idée est ou dérive d’une idée sensible. Puisque cette doctrine transformiste est 
combattue aussi par Biran, on s’étonne de trouver que Cousin ne maintient pas sa 
théorie de l’analogie réduite dans sa discussion de l’exposé biranien de la causalité. 
Dans la dix-neuvième leçon du Cours il essaie en effet de montrer que cet exposé 
implique un transformisme en sens inverse, un transformisme d‘exportation au lieu 
d’un transformisme d’importation, et qu’il en résulte l’absurdité extravagante d‘un 
univers animiste ou spiritualiste dans lequel chaque cause, même extérieure, est 
douée de toutes les qualités de la cause personnelle par analogie avec laquelle on 
l’induit. Cousin ne dispute pas que les enfants et les peuples censés primitifs conçoi- 
vent une pierre qui les frappe à l’instar d’un père ou d‘un Père. Mais il soutient qu’il 
s’ensuit de l’exposé biranien que nous ne pouvons pas concevoir autrement la cau- 
salité extérieure. 

Pourquoi Cousin n’applique-t-il pas sa théorie de l’analogie réduite qui admet 
que des signes ou des idées, dérivés d’autres signes ou d‘autres idées, ne conservent 
pas nécessairement toutes les qualités de leurs antécédents? Pourquoi ne peut-on 
pas induire de l’aperception de notre causalité propre qu’il y a des causes extérieures 
qui sont immatérielles sans être intelligentes, c’est-à-dire que celles-ci ne sont ana- 
logues à celles-là que, comme Biran l’écrit dansl’Essui, ~jusqu’àun certain point))? l4 

Si l’on admet cela, dit Cousin, «on méconnaît la nature véritable et la portée 
de l’ ind~ction.»’~ Selon lui d’induction implique ... le  la supposition de cas ana- 
logues, c’est-à-dire plus ou moins différents ; 2e la supposition d’un phénomène qui 
doit persister, rester le même.»I6 Nest-ce pas Cousin qui méconnaît ce que Biran 
veut dire à ce sujet par induction ? Remarquons que lorsque Biran traite du passage 
du fait primitif à la croyance en des choses et en des causes extérieures, il l’appelle 
souvent un procédé de déduction. Il écrit par exemple qu’Engel «prend ... le primitif 
pour le déduit et le déduit pour le primitif.))’7 Bien sûr, Biran se corrige quelquefois, 
disant par exemple que ((leur réalité absolue et indépendante des phénomènes, objet 
de la croyance, est dkduite ou plutôt induite clairement du fait primitif.))” Ceci 
suggère que le procédé auquel il pense n’est ni la déduction formelle ni l’induction 
baconienne. Biran estime que les méthodes de Bacon ne conviennent pas aux faits 
du Sens intime.Ig 

Nous savons que Biran quitte Bergerac en 1812 et qu’à partir de novembre au 
plus tard il est avec Royer-Collard à Paris où, depuis l’année précédente jusqu’en 
mars 1814, celui-ci fait des cours comme professeur d’histoire de la philosophie à la 
Faculté.20 Dans le précis de ces cours composé par Jouffroy on trouve le paragra- 
phe suivant 

«Le procédé par lequel nous passons de notre propre durée à la durée des autres existences, 
et de là, à la durée universelle et nécessaire, est le même qui nous fait passer immédiate- 
ment de notre causalité et de notre substance à la substance et à la causalité extérieures. 

53 



Ce serait une grave erreur de le confondre, soit avec la déduction, soit avec cette autre 
induction sur laquelle reposent les sciences naturelles et dont Bacon a tracé les lois. Je ne 
déduis point de ma durée la durée extérieure : elle n’y est point contenue ; encore moins 
la durée universelle, car le tout ne saurait être renfermé dans la partie ; mais à l’occasion 
de ma durée, je conçois e t  ne puis pas ne pas concevoir la durée de toutes choses, la du- 
rée infinie e t  absolue. J’induis donc, je ne déduis pa.~. D’un autre côté je n’induis pas à la 
manière des physiciens ; l’induction du physicien a pour base la stabilité des lois de la 
nature, d’où il suit que ses conclusions sont toujours hypothétiques ;les lois de la nature 
ne pourraient être rigoureusement constatées que par l’universalité des faits, d’où il suit 
que le physicien concluant un fait inconnu du petit nombre de faits connus, n’obtient 
jamais qu’une probabilité plus ou moins forte ; au lieu que l’induction, dont nous parlons, 
s’appuyant sur un seul fait attesté par la conscience, s’élève sans incertitude à des conclu- 
sions qui ont toutes l’autorité de l’évidence. Cette différence distingue absolument ces 
deux procédés ; elle est assez importante pour faire regretter que le dernier n’ait pas un 
nom qui lui soit propre : c’est par induction que nous l’appelons induction.»21 

Royer-Collard ne prétend pas que le dernier mot de cette citation explique le 
passage de la durée subjective à la durée absolue ; il ne sert qu’à désigner un fait. 
Mais ce qu’il en dit n’est pas loin peut-être de ce que Biran veut dire quand il invo- 
que «une sorte d’induction naturelle qui touche à l’instinct))22, une ((induction pre- 
mière»=, une {zinduction d’analogie)) qui ((précède de beaucoup le développement 
complet de la raison ou de la réflexion)) et qui «est bien avant tout emploi scientifi- 
que.»% 

De toute façon Cousin est fort éloigné de ce que Biran entend par l’induction 
à partir du fait primitif, lorsqu’il en tire argument, non seulement que chez Biran 
les causes extérieures ne peuvent pas ne pas être intelligentes comme les causes pri- 
mitives, mais que celles-là s’identifient avec celles-ci : 

«à la rigueur, l’induction, l’importation de notre causalité au dehors n’est pas moins que 
la substitution de notre causalité personnelle à toutes les causes de ce monde, la substi- 
tution de la liberté humaine au destin, et peut-être rigoureusement la création du monde 
par 1 ’hum‘anité. )) 25 

Cousin n’aurait pas pu parler ainsi s’il n’avait glissé sur la complexité du fait primitif 
biranien. Le fait primitif n’est pas simplement l’effort voulu. C’est un rapport de 
l’effort voulu et de la résistance. Que devient la résistance dans un monde où il n’y 
a que ma volonté, où le monde est ma volonté? Du reste, sans la résistance que de- 
vient l’effort ? Biran répond à cette objection de Cousin quand il dit que 

«c’est le fiiit primitif de l’individualité personnelle (entendue comme il faut, identique à 
la liberté, à l’imputabilité) qui empêche seul que nous ne devenions à nos propres yeux 
un jouet de l’univers, ou que nous ne faisions de l’univers une face du moi déifié.»26 

Biran formule cette dernière idée parce qu’il croit que la vérité en découle du carac- 
tère du fait primitif entendu non dans le sens de la volonté du moi, comme on pour- 
rait l’entendre suivant une lecture superficielle des mots «le fait primitif de l’indivi- 
dualité personnelle)), mais dans le sens de la volonté du moi en rapport immédiat 
avec la résistance. 

Le fait primitif est à la phénoménologie de Biran ce que la troisième loi du 
mouvement est à la physique de Newton et ce que la troisième analogie est à la phi- 
losophie de la physique élaborée par Kant. Ainsi, s’adressant à Engel qui avance une 
théorie physico-physiologique de la résistance, Biran maintient que d’inertie mus- 
culaire est toujours surmontée, et la force hyperorganique, bien loin d’être détendue 

.5 4 



ou comme paralysée par cette résistance, croît en énergie et en activité, à mesure 
que cette résistance augmente.))” I1 explique au surplus que tandis qu’Engel croyait 
offrir une théorie de l’essence des notions de la force et de la causalité, il ne prétend 
offrir lui-même qu’une description de leur origine. Cousin ne tient pas suffisamment 
compte de ce que Biran suit «the historical, plain method)) - à laquelle peut s’appli- 
quer le principe de l’analogie réduite revendiqué ailleurs par Cousin mais refoulé 
dans son analyse du biranisme. 

Ne négligeons pas pourtant quelques circonstances atténuantes. Encore que 
Biran fasse appel à une induction dite primaire et instinctive, il ne nie pas qu’il y ait 
des procédés d’induction seconde, procédés de raisonnement réfléchi par lesquels 
on passe du fait primitif aux notions de causes et de substancesunes et permanentes. 
Ces procédés ne sont pas la comparaison et l’abstraction à partir de la sensation. 
Leurs fruits ne sont pas non plus des idées abstraites et générales basées sur la sensa- 
tion, mais des notions abstraites réflexives présupposées par celles-là et basées sur le 
fait primitif du sens intime d’où, au moins si ces notions sont distinctes, elles sont 
obtenues par l’analyse. A ne considérer d’abord que la notion de cause, partant de 
leur différence expérimentée, grâce au toucher actif, entre la résistance immédiate 
et relative du corps propre et la résistance médiate et absolue externe, on ((rappro- 
che en quelque sorte cette cause qui échappe par elle-même à tous les sens, et substi- 
tue ainsi à l’induction première, motif de croyance, un jugement direct et positif, 
base de la certitude.»28 L‘indéfini de l’expression ((en quelque sorte)) anticipe le 
jour ((pluvieux et triste)) du 10 octobre 1816 où, aiguillonné par des débats avec les 
étudiants de l’École normale, avec Royer-Collard et avec Ampère, Biran rejoint 
Hume en renonçant à la prétention de pouvoir atteindre par le raisonnement la 
certitude que tout évènement a une cause. Comme procédés de raisonnement il cite 
l’analyse et d’analogie ou l’induction.»2g C’est-à-dire que l’induction est ici oppo- 
sée à la croyance instinctive ou naturelle, donc à l’induction première. Toutefois, 
celle-ci garde sa place dans le système de Biran, et les précisions de cette journée 
automnale de 1816 ne renversent pas les réponses que nous avons extraites de son 
système, relatives aux deux objections de Cousin que nous avons traitées jusqu’ici. 

Qui plus est, une fois admis la reconnaissance de la part de Biran de l’induc- 
tion seconde et l’attention qu’il prête aux autres procédés de raisonnement (il y 
consacre cent pages de l’Essai par exemple), on a peine à comprendre une troisième 
objection de Cousin contre Biran, à savoir qu’il omet de son système «des faits ra- 
tionnels proprement dits)). A-t-il raison? Est-il vrai que le fait primitif de Biran 
n’est qu’un rapport entre le vouloir et le sentir et qu’il n’y a pas de place pour ce 
que Cousin appelle tantôt raison, tantôt conscience, tantôt connaissance ? Que dire 
de ce que Biran appelle tantôt sens intime, tantôt aperception immédiate ? Nest-ce 
pas la conscience réflexive mais non réfléchie, au sujet de laquelle Biran abonde 
dans le sens de Locke, lorsque le philoso he anglais affirme qu’il est impossible de 
percevoir sans percevoir que l’on perçoit ? 

Pourquoi Biran ne serait-il pas d’accord avec Cousin lorsque ce dernier écrit : 
«non seulement je sens, mais je sens que je sens; non seulement je veux, mais je sais que 
je veux ;et c’est ce savoir là qui est la conscience)) ?32 

((when we see, hear, taste, feel ... or will anything, we know that we do so... everyone is 
to himself that which he calis self.»33 

’31 

Cet énoncé fait penser à celui de Locke affirmant que 

55 



1% Locke est dans la bonne voie, selon Biran, parce que, malgré sa tendance à sépa- 
rer les deux sources de la connaissance 

((qu’est-ce que c’est que l’aperception ou la conscience jointe à la sensation, si ce n’est 
l’élément réflexif qui fait partie nécessaire de l’idée de sensation, ou même qui la consti- 
tue (à titre d’idée), puisque en Ôtant l’aperception, la sensation reste seule et l’idée s’éva- 
nouit ?»34 

131 d’autres tennes, reste implicite dans 1’Essuy de Locke cette doctrine de l’homo 
duplex, qui est explicite dans l’Essai de Biran. Locke distingue le matériau de la 
connaissance : la sensation, du principe de la connaissance, l’idée ou la perception. 
11 faut se garder de les confondre, comme Cousin semble le faire lorsqu’il écrit : 
mon seulement je sens, mais je sens que je sens.» Biran dirait qu’en tant qu’animal 
l’homme peut être affecté par des sensations sans savoir qu’il en est affecté, c’est-à- 
dire sans avoir une conscience réfléchie ou non-réfléchie de soi. Homo simplex in 
vitalitate. Il ne s’ensuit pas que l’homme ne sent pas ses sensations. Et il ne s’ensuit 
pas qu’il ne peut pas savoir qu’il les sent. Mais si, tandis qu’il est en train d’être af- 
fecté par des sensations, il s’aperçoit, c’est parce qu’il a non seulement des sensa- 
tions, mais le sens intime de l’effort voulu. Homo duplex in humunitate. 

Se peut-il que Cousin escamote la distinction biranienne entre la sensation et 
la perception? Si oui, il n’est pas inexcusable, car Leibniz, à qui Biran emprunte 
beaucoup de son lexique et un certain nombre de ses doctrines, appelle petite per- 
ception ce qui pour Biran est une sensation inconsciente. 

Reste à comprendre comment Cousin peut escamoter la distinction biranienne 
entre perception et aperception. Biran cite plusieurs fois avec approbation, par 
exemple dans l’Examen des leçons de philosophie de M. Luromiguière, cité par 
Cousin lui-même, la définition de Leibniz : aperceptio est perceptio cum reflexione 
conjuncta. Birari, dit Cousin, citant le Mémoire sur lu decomposition de la pensée, 
((affirme sans aucune preuve que ”la faculté d’apercevoir et celle de vouloir ou 
d’agir sont indivisibles” (p. 189 des feuilles imprimées))). On trouve en effet dans 
l’édition de Tisserand: ((La faculté de percevoir et celle de vouloir ou d’agir sont 
bien réellement indivisibles dans leur origine.»35 Ne nous préoccupons pas du pro- 
blème scriptural de la différence entre «la perception)) et d’aperception)) : dans le 
texte de Tisserand il s’agit du ((fondement originaire de l’uperception et du vouloir)) 
bien que dans les phrases et les sections précédentes il s’agisse de la différence entre 
la sensation passive et  la perception active. Ce qui fait cette différence, c’est que la 
perception n’a pas lieu sans I’aperception. Or, selon Biran, I’aperception n’a pas lieu 
sins le vouloir et le vouloir n’a pas lieu sans l’aperception. C’est-à-dire que le vou- 
loir et l’aperception (et le vouloir et l’aperception) sont indivisibles, mais non que 
1”aperception soit le vouloir, idée que Cousin attribue à Biran lorsqu’il soutient que 
celui-ci ((n’admet qu’un seul principe intellectuel et moral distinct de la sensibilité, 
lequel est ia 

Dans un carré, autre chose est un côté autre chose est un angle. Bien sûr, c’est 
d’une question d’origine plutôt que d‘essence que Biran s’occupe. Et si, comme pro- 
teste Cousin, Biran affirme ((sans preuve)) que la faculté d’aperception et ceiie de 
v~ouloir sont indivisibles c’est parce qu’il croit qu’eues sont indivisibles dans leur ori- 
gine, que leur origine est le fait primitif, et qu’on ne peut pas prouver un fait primi- 
tif; on ne peut que le constater et le décrire. Biran constate que ce fait primitif est 

5 6 



un rapport où le vouloir ne peut être séparé d’une sensation. Puisque dans le fait 
originel le vouloir n’est pas, comme le dit Cousin, ((distinct de la sensibilité)), mais, 
comme le dirait Husserl, prend la sensation pour matériau, hylè, qu’il anime, il 
existe dans le fait primitif la possibilité de la connaissance perceptive et de la cons- 
cience aperceptive. L‘objection avancée par Cousin, à savoir que Biran n’admet que 
la volonté comme principe intellectuel est devancée par Biran lorsqu’il affirme 
((qu’on ne peut vouloir expressément ce qu’on ne connaît en aucune manière))37. 
Cette objection est devancée également par un alinéa qui explique pourquoi nous 
avons dit plus haut que le fait primitif est la base des notions de substance et de 
cause «au moins si ces notions sont distinctes)) : 

«La relation de substantialité est déjà dans le sentiment confus de l’existence avant la 
personnalité distincte. Elle est renfermée dans les intentions ou les affections qui sont 
avant le moi. Mais cette relation n’est conçue distinctement qu’après la naissance du moi 
et par suite après la relation de causalité. De là vient qu’au moment où nous existons 
pour nous-mêmes à titre de cause, la notion de substance étendue se présente à notre 
esprit, non point comme une chose nouvelle qui commence à exister, mais comme une 
chose qui préexiste à notre connaissance et  qui était déjà dans les intentions confuses de 
la sensibilité ou de l’instinct 

Ces quatre phrases surprenantes donne à Cousin ce qu’il cherche. Mais n’aban- 
donnent-elles par l’essentiel du biranisme, bien qu’elles terminent le Commentaire 
sur les Méditations métaphysiques de Descartes, texte qui date de ce que Tisserand 
appelle «la bonne époque de la carrière philosophique de M. de Biran)) ?39 Car si la 
notion de substance, toute indistincte qu’elle soit, précède l’aperception de la passi- 
vité qui est un des termes du fait primitif, on se demande pourquoi la notion de 
cause ne précèderait pas l’aperception de l’activité qui en est l’autre terme. On se 
demande s’il y aurait je ne sais quoi de plus primitif que ce fait primitif, de plus 
((vieux)) que l’idéologie transitive de l’action et de la passion, qui se laisse annoncer 
ou plutôt rappeler par la voix moyenne4’. 

John LLEWELYN 
Université d‘Edimbourg 

NOTES 

1 .  Lettre à M. Lacoste, citée par A. de La Valette Monbrun, Essai de biographie historique ef 
psychologique, Maine de Biran (1 766-1824), Paris, 1914, p. 304, et par Dimitri Voutsinas, 
La Psychologie de Maine de Biran, Paris, 1964, p. 316. 

2 .  Maine de Biran, muvres philosophiques, publiées par V. Cousin, Paris, 1841, t .  III, p. 24. 
3. Biran, Essai sur les fondements de  la psychologie, in : Pierre Tisserand (éd.), aEuvres de  

4 .  Tisserand, t. XI, p. 369. 
S .  Tisserand, t. VIII, p. 229. 
6 .  Tisserand, t. XI, p. 426. 
7. Biran, De I’aperception immédiate, publié par J. Echeverria, Paris, 1963, p. 135. C‘est moi 

8 .  Tisserand, t. XI, p. 414, Réponse ?i Stapfer 

Maine de Biran, Paris, 1932, t. VIII, p. 15. 

qui souligne. 

57 



9. Tisserand, t. VIII, p. 55. 
io. Tisserand, t. XI, p. 469. 
11. Echeverria, p. 236. 
12. Victor Cousin, Cours de l’histoire de la philosophie moderne, Paris, 1857, t. III, p. 210. 

13. Voir Tisserand, t. XI, p. 459 : «cette force attribuée à la matière ouaux êtressimplesentant 
que conçue primitivement à l’instar du moi, et  par une sorte d’induction naturelle qui tou- 
che à l’instinct, emportera avec elle perception, volonté, et tous les attributs propres de son 
modèle ; mais en réduisant par analyse la résistance (antitypia matenae) à œ qu’elle est, on 
arrive nécessairement à une notion simple...)) 

14. Tisserand, t. VIII, p. 220. 
is. Cousin, Cours, Bruxelles, 1840, t. I, p. 280. La phrase ne se trouve plus dans l’édition revue 

16. Bid. ,  p. 279. 
17. Tisserand, t. VIII, p. 242. 
18. Bid. ,  p. 164. 
19. Bid.,  p. 45. 
20. Henri Gouhier, Les Conversions de  Maine de  Biran, Paris, 1948, p. 211, 

21. Cité dans : Thomas Reid, CEUvreS, Paris, 1828, t. IV, pp. 383-384. 

22. Tisserand, t.  XI, p. 459. 
23. Tisserand, t.  IX, p. 323. 
24. Bid., p. 336. 

2s. Cousin, Cours, Bruxelles, 1840, t. I, p. 280. 

26. Biran, lettre à Stapfer, le 8 août 1823, Ernest Naville, Revue chrétienne, 1890, p. 410, citée 

27. Tisserand, t. VIII, p. 238. 

28. Tisserand, t. iX, p. 392. Voir aussi Tisserand, t. VIII, p. 162, et Tisserand, t. XI, pp. 328-329. 

29. Biran, Journal, publié par Henri Gouhier, Neuchatel, 1954, t .  I, pp. 226-227. 

30. Cousin, Fragments philosophiques, Paris, 1838, t. II, p. 88. 
31. John Locke, Essay concerning Human Understanding, II, XIII, 15. 
32. Cousin, Fragments philosophiques, t. II, p. 90. 
33. Locke, Essay. IV, IX, 3 .  

34. Tisserand, t. XI, p. 322. 
35. Tisserand, t.  IfII, p. 178. 
36. Cousin, Fragments philosophiques, t. II, p. 92. 

37. Tisserand, t.  ’VIII, p. 197. 

38. Tisserand, t. XI, p. 146. 

39. Bid., p. XXI. Selon Tisserand, la bonne époque s’étend de 1800 à 1818. 
40. Jacques Derrida, Marges d e  la philosophie, F’aris, 1972, p. 9.  Je remercie Ian Alexander et 

Alan Steele d’être venus à mon secours pendant la composition de cette communication. 
Voir Ian W. Alexander, «Maine de Biran and Phenomenology)), Journal of the British 
Society for Phenomenology, vol. I, no 1, january 1970, pp. 24-37. 

et corrigée de 1857, citée ci-dessus. 

par Henri Gouhier, Les Conversions de  Maine de Biran, pp. 306-307. 

58 



Post-scriptum 

Pendant la discussion qui a suivi la présentation de cette communication 
Jacques Derrida a parlé de ((l’implicite)) à propos du dilemme que j’ai basé sur les 
((quatre phrases surprenantes)) citées vers la fin. Je suis d’accord que, sans abandon- 
ner ce qui me semble essentiel au biranisme, on pourrait se servir de ce mot pour 
décrire la manière dont la notion de substance étendue se présente à notre esprit du 
moment où nous existons pour nous-mêmes. C‘est une notion de quelque chose qui 
se présente comme ((préexistant à notre connaissance)), comme toujours déjà là. 
Mais le biranisme, au moins le biranisme phénoménologique, est en danger dès qu’il 
s’avère que la notion de substance préexiste à cette connaissance. 

Supposons que nous soulignons la distinction entre la notion de substance, et 
la relation de substantialité, ainsi que l’a fait Nelly Demé au colloque et au cours du 
commentaire détaillé qu’elle m’a bien aimablement envoyé. Selon Biran, la relation 
de substantialité est indistinctement (implicitement ?) renfermée dans les senti- 
ments, les intentions et les affections qui existent avant la naissance du moi. I1 dit 
ceci parce qu’il croit qu’aucun sentiment, aucune intention et aucune affection ne 
sont possibles qui ne soient rapportés à un mode, et que mous ne percevons, ni ne 
pouvons imaginer aucun mode qui ne soit rapporté actuellement à une substance)). 
Cette dernière affirmation contestable fournit un argument supplémentaire à celui 
que je propose dans mon texte, où il s’agit de l’activité du moi, à l’appui de ma 
conclusion que, malgré lui, Biran souffre que la notion ou la relation de causalité 
soit au moins indistinctement renfermée dans le sentiment confus de l’existence 
avant le moi distinct. Car qui pense ou sent ((substance étendue)) sans penser ou 
sentir power et ((cause)) ? 

Quelques questions à propos de la communication de John Llewelyn 
par Nelly DEME (Université de Clermont II) 

I - Le fait primitif est l’objet d‘une description : c’est la phénoménologie de quelque 
chose d‘indécomposable, où pourtant deux termes entrent en jeu, effort et résis- 
tance. Ce fait n’est pas à définir, ni à expliquer par sa cause - puisqu’il est originaire. 

Dans la prévoyance, qui n’est pas prévision mais pressentiment, la difficulté 
est d’exprimer le caractère temporel de ce fait primitif : il s’agit de surmonter l’oppo- 
sition entre succession et simultanéité, deux notions qui sont claires et distinctes 
lorsqu’on pense la durée en termes de discontinuité (le temps physique chez Bergson). 
Peut-être la difficulté pour Biran est-elle de montrer que le fait originaire est la ge- 
nèse du temps ? 

«Le sentiment actuel de l’énergie permanente de la cause moi)) (p. 50): est-ce 
l’énergie de la substance-monade de Leibniz? Et le ((vouloir exprès)), est-ce l’acte 
de volition, la manifestation phénoménale de la substance ? 

Ou bien Biran cherche-t-il ce qui deviendra une méthode chez Bergson : la ré- 
duction du temps (extension) à la durée (intensité) ? Bergson considère qu’il y a là 
une illusion : nous allons ordinairement de la durée au temps, de l’intérieur à l’ex- 
tériorité de l’espace. C’est que ((notre imagination (...) aime mieux renverser l’ordre 

59 



naturel des termes)) (Matière et Mémoire, p. 244, in Q?uvres, Paris, 1963, p. 351). 
Biran a-t-il réussi à décrire le fait primitif autrement que comme «un évènement 
Idans l’espace extérieur et dans le temps chronologique)) (p. 52) ? Intuition philoso- 
phique qui anticiperait amplement celle de Bergson ! 

Dans les termes de Biran, le «succès» (p. 50) est l’effectuation. ce qui s’exprime 
inieux en anglais : the making. La continuité de la production de l’effet par la cause, 
ou de la cause à l’égard de l’effet (the producing of  the cause, or the beingproduced 
o f  the effect) permet de penser la ((simultanéité stricte)) sans découper la durée en 
instants où l’on ferait coïncider un processus avec un autre, comme les points d’une 
ligne avec ceux d’une autre ligne juxtaposée. La ((simultanéité stricte)) n’est pas une 
succession discontinue, mais de l’effectuation continue. En termes phénoménologi- 
clues, l’effet voulu est the making, et la pensée de l’effet est the consciousness of 
making. Par ce processus - à condition de penser «en durée», nous arrivons à la chute 
du fruit mûr : l’acte libre (Essai sur les données immediates ..., pp. 74-75), que nous 
reconstituons ensuite en termes de causalité, i.e. déterministes, mécanistes (Bid., 
pp. 155-156). 

11 - «I1 est souvent difficile de décider si Biran traite du rapport d’intentionnalité en- 
ire l’effort et la pensée de l’effet, ou du rapport de causalité entre l’effort et l’ef- 
fet)) p. 51). 

La distinction entre ratio essendi et ratio cognoscendi s’applique à la causalité 
(a-t-eile un sens phénoménologique ?). L‘exemple de la voile et du vent est très 
éclairant, parce qu’il illustre la loi de l’action et de la réaction, qui est rappelée p. 51 
Si l’«effort achiel est constitutif de l’état de veille)), c’est qu’il est, phénoménologi- 
quement, conscience de la résistance à cet effort (p. 5 I). Et si je n’ai pas à supposer 
que «je dors quand j’ouvre la porte sans effort)), c’est que la loi de l’action et de la 
réaction est bouleversée dans le rêve (démesure de la cause et de l’effet). 

Ce qui est gênant chez Biran (malgré la p .  51, parag. 3, lignes 2-3 et p. 52, 
parag. 2, ligne 2) c’est, pensés en termes de causalité, la ((cause hyperorganique)) et 
d’effet organique)) (p. 52). Cela sent le vieux problème de l’action de l’esprit sur la 
matière, dont Lmke, Berkeley et Hume ont montré l’inanité. A cette opposition 
correspond celle entre action et passion, pensée de l’effet et effet subi, conscience 
et sensation. La conscience sentante est brisée. La description du fait primitif sem 
ble la mettre en miettes. Descartes avait plus hardiment avoué la difficulté qu’il y a 
à assumer le dualisme ! 

En termes de causalité, la simultanéité devient une succession rapide, en ter- 
mes d’intentionnalité, le fait primitif «complexe» (p. 50) est celui d’action et pas- 
sion (p. 51). Que devient la question du Mémoire de Berlin ? 

En termes phénoménologiques, la continuité d’un seul processus (making) est 
en même temps l’unité du fait simple qui est l’action-passion. Or, ((indécomposa- 
ble», il est brisé par la dissociation entre désir et vouloir, entre réaction émotive et 
effort de réagir (p. 5 1). 

En termes de causalité, la question sépare aussi les deux caractères du fait pri- 
mitif, en fait des moments, disloque la simultanéité en une succession (si rapide 

60 



soit-elie). C’est une question qui cherche à décrire la représentation comme dis- 
continuité : n’est-elle pas plus causale que phénoménologique ? 

III - Le texte de Cousin cité p. 52 rappelle curieusement Thomas Reid : pas seule- 
ment ni surtout par la distinction entre deux sortes de signes (perception et langage, 
cf., Th. Reid,PhiZosophical Works, réimpr. Olms, Hildesheim, 1967, t.  I, pp. 194-7), 
mais encore par la distinction entre deux manières de se représenter l’esprit : The 
way of reflection (Descartes et la nouvelle philosophie), and the way of analogy (le 
vulgaire et la vieille philosophie). Reid ne dit pas que les seconds sont animistes, 
mais, curieusement, n’est pas loin de qualifier ainsi les premiers : «As the Peripatic 
system has a tendency to materialize the mind and its operations, so the Cartesian 
has a tendency to spiritualize body and its qualities)) (op. cif., Olms, t. I, p. 205). 

IV - La question finale, posée p. 57 sur le Sens du texte cité. Le texte semble avoir 
été bien connu de Bergson : 
a - «Le sentiment confus de l’existence avant la personnalité distincte)) annonce 
l’univers d’images d’où le moi émerge en s’en distinguant (Matière et Mémoire, 
pp. 14-17, GEuvres, p. 171 et sq.)? émergence qui est prise de conscience (ibid., 
pp. 29-30, GEuvres, p. 183 et sq.). 

b - ((La notion de substance étendue se présente à notre esprit ... comme une chose 
qui préexiste à notre connaissance et qui était déjà dans les intentions confuses de 
l’instinct même)). Bergson écrit que la conscience naît d’un mouvement libre (notre 
causalité) (L’évolution créatrke, pp. 111-112, GEuvres, p. 588et sq.),et c’est l’oppo- 
sition, la résistance, qui fait surgir la conscience (ibid., pp. 145-145, GEuvres, p. 616 
et  sq.). 

On peut être d‘accord avec la réponse à cette question (p. 57) d’autant plus 
fermement que «la relation de substantialité)) (p. 57) n’est pas encore une anorion, 
(p. 57), mais ((un sentiment confus de l’existence)) (p. 57) et que l’aperception 
n’est pas celle de Kant, ni même de Leibniz, mais vient plutôt de Locke (cf. p. 56). 

61 





UN CHEVAL DE TROIE DANS LA CITADELLE ECOSSAISE: 
L’IDBOLOGIE ET LA PRETENDUE CONSPIRATION 

DE THOMASBROWN ET DESTUTT DE TRACY 

Le siège de la Philosophie Ikossaise se fit à un moment indéterminé. En vérité, 
on ne sait si un assaut en règle eut lieu et dans quelles circonstances. Que la citadelle 
sur laquelle l’unique bannière de Thomas Reid avait flotté si longtemps eût finale- 
ment rencontré son destin, que cette forteresse qui avait un temps monté fièrement 
la veille sur le «sens commun de l’humanité))’, fût maintenant en ruine au pied des 
figures victorieuses de la Spéculation et de ce que Ferrier appelait le (pur sens com- 
mun)), cela ne peut être nié2. Ce qui reste incertain, parce que la véritable histoire 
n’a jamais été racontée, c’est comment se fit la chute. 

Selon un historien, qui fut lui-même un élève et un sectateur de l’École Écos- 
saise, non seulement le moment, mais les auteurs de cette action scélérate peuvent 
être désignés du doigt3. Cet écrivain se montra si confiant dans la déduction de son 
enquête, ses lettres de créance parurent si fortes - n’avait-il pas été à l’école le té- 
moin des évènements? - que les chroniqueurs qui suivirent rendirent orthodoxe sa 
version des faits4. Cependant, la véritable étendue du complot ne fut pas révélée 
avant 1835, date à laquelle la publication des Lectures on Intellectual Philosophy 
de John Young scella virtuellement l’affaire’. Prit rang ensuite dans la conspiration, 
aux côtés des scientistes mentaux écossais le c<sensualiste» français (aussi connu 
comme d’Idéologue>), Antoine Louis Claude (comte) Destutt de Tracy. Et, comme 
nous le verrons, l’Abbé de Condillac n’était pas entièrement oublié, compté qu’il 
fut parfois en compagnie des aideologists of Francew6. Prononçant un verdict pres- 
que unanime, les raconteurs de l’histoire ont transmis ce récit, maintenant classi- 
que, d’une perfidie surgissant à la fois de l’intérieur des murs de la pensée écossaise 
et de l’extérieur, en la personne d‘un Français. 

Cependant, les minutes de la prétendue trahison n’ont pu être révélées, n’ayant 
en fait jamais été écrites. Mylne et Young furent escamotés, sans cérémonies, de la 
mémoire des philosophes postérieurs, le premier sans même laisser une transcription 
publiée de ses conférences sur la morale, après avoir détenu pendant presque qua- 
rante deux ans la chaire de Glasgow7. George Gilfillan marqua la mémoire de Mylne 

63 



Cie son surnom «Old Sensation)), puis l’obscurité les engloutit tous les deux’. Pour 
leur part, les Lectures de Young ((tombèrent)) ((apparemment)) (ten poussière)) avec 
leur auteur, comme en témoigne plutôt maiheureusement McCoshg. Si Brown et 
Ikstutt de Tracy connurent un sort quelque peu meilleur, le mérite en revient peut- 
étre autant à la correction administrée à l’un par William Hamilton, à l’adulation 
vouée à l’autre par Thomas Jefferson, qu’à leurs talents et héritages (si précaires 
cp’ils fussent) respectifs”. Ce qui émerge donc, c’est la matière dont sont faites les 
vraies ((histoires)) : la narration d’une influence toute clandestine ; l’action d’une in- 
trigue venant du continent, jamais confirmée ; et une distribution de personnages 
aussi oubliables que hauts en couleur. (Hereby,, comme le reconnaissait McCosh 
lui-même, (hangs a tale,. 

Néanmoins, dans la mesure où l’histoire n’a jamais été racontée entièrement, 
il nous incombe de la retracer à nouveau, en ramassant plus que les miettes, que nos 
personnages fuyants peuvent avoir laissées dans leur sillage, et en poursuivant les 
choses derrière et dans les murs de la philosophie écossaise. Dans cette mesure, l’en- 
treprise peut apparaître relativement franche, au mieux une tâche de narration. Nous 
rnonterons le siège en conséquence, en transformant autant qu’il est possible l’indé- 
termination de son moment en un épisode vraisemblable. Les risques inhérents à 
une telle reprise narrative sont, sans doute, nombreux, le moindre n’étant pas que le 
récit à donner puisse ne pas ressembler à ce que tout le monde souhaita apparem- 
rnent entendre. En vérité, puisque toute l’affaire repose sur la supposition qu’il y a 
eu en fait un travail de sape insidieux des principes fondamentaux de la philosophie 
écossaise, cette désillusion peut être d’autant plus grande, si l’on peut démontrer 
clue, mises à part les bases d’une histoire révélatrice, un tel complot n’a jamais existé. 
Nous pouvons seulement poser au départ la nécessité d‘examiner le cas, à partir 
d’une position avantageuse, au cœur de la citadelle de cette philosophie. S’il doit 
étre question de cheval, que ce soit un vrai cheval de Troie. 

1 

Je voudrais me tenir d‘abord dans les limites, peut-être moins familières, des 
Conférences de Thomas Reid sur la Culture de l’Esprit”. Se modelant étroitement 
sur les ((Géorgiques de l’Esprit)) de Bacon (de Augmentis Scientianrm, livre VII), 
lles conférences de ce type étaient devenues une sorte de tradition d‘enseignement 
dans les universités écossaises, entre les professorats de William Law à Edimbourg 
(par exemple), au début, et de James Myine à Glasgow, à la fin du XVIIIe siècle. 
Venant parfois en continuité des conférences, intitulées diversement ((philosophie 
Inorale)) ou ((pneumatologie)), en guise de complément «pratique» du caractère 
théorique de ces études12; ou tantôt assurées à une heure distincte, comme dans le 
cas de Reid lui-même, en guise de supplément critique aux conférences ordinaires, 
ces leçons manifestent le souci constant de la philosophie écossaise d’encourager 
une saine ((économie)) de l’esprit. Pour le dire avec les mots de Bacon, de telles 
c:Géorgiques» sont seules capables de donner tvie et  mouvement> à ce qui demeu- 
rerait autrement, même après une recherche ou une analyse en règle, une {belle 
image ou représentation [de 1 ’esprit] agréable à En conformité avec 
son esprit bacoriien, la pensée écossaise manifestait une méfiance chronique, sinon 



une hostilité, envers les statues sans vie. Le Traité de Condillac, comme celui de 
Hume, n’aurait pu qu’apparaître ((mort-né)). Et dans un contexte plus tardif, une 
((science des idées)), telle celle que professaient les Idéologues, aurait à démontrer sa 
fécondité eu égard non seulement à ce que Bacon appelait «la philosophie de 1 ’hu- 
manité)), mais aussi bien à la philosophie civile. 

Quelque chose de cette dualité de dessein surgit assez tôt dans les conférences 
de Reid à Glasgow, sur le sujet de la conscience (consciousness). Cela apparaît 
d’abord dans ce que j’appellerai ses séances ((géorgiques)), du mois de janvier 1765, 
puis dans ses conférences sur la (jurisprudence)), en cours ordinaire, au mois d’avril 
de la même année”. ((Le sens commun de l’humanité)), affirme-t-il, renferme un jeu 
complet de jugements ((intuitifs)) ou ((naturels et originaux)), qui ensemble ((dédai- 
gnent le tribunal de la raison)). Ces jugements, ainsi qu’on pourrait l’anticiper à par- 
tir des Essays publiés16, doivent être nettement opposés à ceux qui, étant ((discur- 
sifs et médiats)), sont ((acquis et sont les effets de la coutume)). «La grande source 
(The great sourse [sic]))) de ces jugements naturels ou ((constitutifs)) est la ((cons- 
cience)) (consciousness), un terme qui, de l’aveu de Reid, est lui-même un ((nom 
dénué signifiant primitivement [le]” fait d’être introduit dans le secret des inten- 
tions et des desseins d’un autre)). L‘humanité peut donc être dite, du moins selon 
certains aspects originaux, introduite dans son propre secret et sachant ainsi d’où 
elle jaillit et où elle veut aller. Dans cette mesure, l’esprit humain est naturellement 
attentif, même si «la simple attention aux opérations de nos propres esprits)) ne 
nous permet pas de déterminer ((avec certitude)) si, par exemple, il y a ((une autre 
cause de nos volontés que l’esprit lui-même)). De cette disposition dépend le destin 
de la métaphysique (Metaphysicks), du moins la partie qui se rapporte à l’esprit 
humain)) ;car c’est là que repose sa possibilité d’être portée à la science))”. 

Cependant, aux perspectives d’une science mentale doivent être jointes les 
espérances en faveur de la société civile. Si ((être introduit à soi-même)) est la condi- 
tion de la conscience (consciousness), c’est aussi, et de façon plus importante, le 
critère de son homonyme, la conscience (conscience). Si ((naturelles)) qu’elles puis- 
sent être, elles exigent une attention ((renforcée par l’exercice)) et un grand effort. 
L‘harmonie apparente de cette double attention, à ce que nous sommes d’un côté, 
à ce que nous devons faire de l’autre côté, s’élève à une sorte de sommet, dans un 
passage des conférences sur la ((Jurisprudence)), quelques mois plus tard : 

... so universal a Consent of Mankind with regard to the main points of right and wrong 
of virtue and vice ought to satisfy the most scepti cal... not onely of the reality of the 
distinction between the one and the other, but also that the Almighty has taken care in 
the constitution of our Nature, to make this distinction so apparent and obvious that it 
requires no deep enquiry or laborious reasoning to discover it19. That moral Faculty or 
Conscience which God hath planted in every mans breast distinguishes right conduct 
from wrong in most instances no less immediately, no less clearly and certainly than the 
taste discerns sweet from bitter. If you consult this inward Monitor in your calm and 
serious moments, you can hardly judge wrong in any important point of Duty. In ail the 
fair train of Virtues there is [not] one which is not immediately approved ... by our Moral 
faculty when it has been a little strengthned by exercice, and when the noise of our pas- 
sions is husted and its calm voice attended to.)20 

Si la philosophie de Reid fut véritablement le bastion de la pensée écossaise, 
comme les historiens qui suivirent le voulurent, alors le défi de ses redoutables rem- 
parts était certainement celui-ci : consulte et écoute. Combien de ses successeurs 

65 



seraient rejetés. pour avoir manqué de prendre garde? Quels seraient les disciples 
attentifs, quels seraient les infidèles, coupables de distraction ? De façon remar- 
quable, l’un des auteurs les plus attentifs à ces voix de la conscience (consciousness), 
amplifiées par Reid, fut Victor Cousin”. 

I1 serait bon de se souvenir, au passage, de l’état de la citadelle, vu du lieu 
avantageux de son histoire postérieure. Dans son apologie de 1836 en faveur de 
l’école écossaise, pointée contre certains prétendants phrénologiques22, William 
Pulteney Alison, lui-même élève de Dugald Stewart et, par la suite, professeur of the 
Practice of Physics à Edimbourg, énonçait ce qu’il voyait être les deux ((principes 
(conducteurs)), déjà à l’état d’héritage, de l’attitude de l’école écossaise envers l’es- 
prit. Le premier principe affirme que l’esprit humain est connu et ne peut être 
iconnu que par une observation directe et attentive. Une telle observation révèle les 
citats et les actes, la constitution et les pouvoirs de l’esprit ;généralisée par le «pro- 
1 2 s  de l’induction)), elle établit de simples dois de la nature)), analogues à celles qui 
gouvernent l’univers physique. L’esprit de ces principes est manifestement baconien. 
Icelui de la seconde loi de l’école écossaise est, cependant, plutôt calviniste. I1 pose 
que ces observations généralisées des individus, couplées avec les inférences dérivées 
((des actions)) des autres esprits, conduit la recherche ((à certains faits derniers)), qui 
ne peuvent être soumis à une nouvelle réduction, aussi bien qu’à ((certaines lois fon- 
damentales de la croyance)), dont l’autorité est indiscutable. On pourrait appeler ce 
principe de l’école le principe de limitation : car il coupe court à une analyse indé- 
h i e  de l’esprit, brisant au point de naissance d’un scepticisme qui pourrait devenir 
dangereux pour la volonté et la sagesse du Créateur23. Reid n’aurait pu que se sentir 
conforté ;les disciples (respectivement Stewart et Alison) avaient été bien instruits. 

Mais jusqu’à quel point, au juste ? En écoutant les dernières conférences, don- 
nées par Dugald Stewart en 1808-9, avant que la maladie ne contraigne ce maître de 
l’éloquence à céder sa chaire à Thomas Brown, qui commençait déjà à le décharger, 
en tant qu’assistant, cette même année, Alison aurait certainement été frappé par 
1 ’insistance avec laquelle Stewart marquait la disposition, apparemment inhérente, 
de l’esprit à s’exercerlui-même et, ce faisant, à sauver la sensation de l’oubli du mo- 
ment, pour la vie supérieure de la perception et de la mémoire. Par son simple exer- 
cice, l’esprit se place entre la sensation et la perception, les séparant par son propre 
acte de conscierice, et cela, de la façon «la plus simple)), c’est-à-dire en prêtant atten- 
lion à la sensation. Lorsqu’il traitait de l’attention, rapporte Alison dans ses notes, 
Stewart mettait l’accent sur l’effort de l’esprit à «fixer» les éléments, autrement va- 
gabonds, de la pensée. ((11 apparaît des perceptions acquises de la vue)), disait-il, 

«that a Process of Thought may be carried on by the Mind without leaving any Trace on 
the Memory; and many facts prove that Impressions may be made on our organs of 
Sense, and yet be forgotten next moment. - in such cases our want of recollection is as- 
cribed even in ordinary Conversation to want of Attention, so that it seems to be a Prin- 
ciple suffinently ascertained by common Experience, that there is a certain act or Exer- 
tion of the Mind necessary to fix in the ... Memory, the Thoughts and Perceptions of 
which we are conscious. - This act is one of the simplest of all our Intellectual Operations, 
and yet it has been very little noticed by Writers on P n e u m a t o l o g y . ~ ~ ~  

C’est l’esprit, en tant que conscience (consciousness), qui se dresse et s’inter- 
pose dans ces cas où les habitudes même de la perception ont paradoxalement en- 
gourdi sa propre vigilance. L‘acte de f k e r  ou d’assurer les éléments bruts de la 

66 



pensée paraît ainsi constituer une sorte de violent retranchement, de réduction ou 
d’amoindrissement des effets de l’efficacité même de l’esprit. 

Mais pourquoi ? Si l’on juge par les conférences de Stewart, d’un cru antérieur 
- conférences qui furent écoutées par Brown, mais que celui-ci ne transcrivit pas -, la 
réponse réside dans la nécessité d’éviter la contradiction. Que l’esprit ait des sensa- 
tions, affirme Stewart, suns les sentir, quand il les a, est une contradiction logique. 
Mais, une fois encore, l’attention comble la brèche, en satisfaisant la condition mi- 
nimale de toute conscience, à savoir que tout ce qui est posé dans l’esprit, si briève- 
ment ou faiblement que cela soit, doit devenir un objet pour cette conscience. ((Cer- 
tains auteurs)), observe Stewart, 

((have ... said that sensations do frequently exist in the mind without our being conscious 
of them. This is however absurd. Sensations, to be sure, may be in the mind, on which 
we bestow so little Attention that we cannot recollect them perhaps the moment they 
are past ; But to say we are not conscious of them, when they are in the mind, approaches 
very near to a contradiction of terms ; for the very Essence of an Idea consists in its being 
f e ~  t .» 25 

L‘importance que l’école écossaise attache à la vivacité de l’esprit, à sa capa- 
cité à se porter à la saisie des impressions des sens, ne les laissant pas glisser ou, pire, 
provoquer le mécanisme d’une réaction seulement physiologique, cette importance 
se réfléchit clairement dans l’effort de Stewart pour pénétrer le moment du contact 
de l’esprit et de son objet. Ironiquement, d’une façon qui rappelle davantage Condillac 
que Reid, Stewart fut fasciné par les détails de cette intersection. Son problème 
était de tenir fermement les rênes de sa propre fascination, de façon à ne pas outre- 
passer le principe de limitation, qu’il s’était imposéz6. Néanmoins, ce qui l’affecta 
plus tard considérablement, un membre du cours de 1793-94 prit la hardiesse d’en- 
treprendre ce dont le maître se gardait”. 

Mais qu’y avait-il à craindre de l’approche du «père de l’Idéologie)) et de ses 
descendants28, que les philosophes écossais s’efforçassent sans cesse de placer la sim- 
ple attention de l’esprit en avant de sa tendance naturelle à acquérir de solides habi- 
tudes de perception? Condillac s’était-il rendu plus coupable de faire l’esprit tota- 
lement passif, que Hume de le soumettre à «la douce force)) de l’association? Y 
avait-il, en fait, chez l’un ou chez l’autre, le refus naissant de reconnaître la capa- 
cité et le devoir de l’homme à la maîtrise de soi ? A moins d’une grave erreur d’in- 
terprétation, - point à retenir contre Stewart, par exemple, à propos de l’héritage 
proprement lockien du principe empirique -, les pièces sembleraient démontrer le 
contraire. Car, tout de même que les recherches de Hume, concernant l’esprit, se 
caractérisaient par dessus tout par la règle de précaution, par «ce soin et cette atten- 
tion», qui soutiennent la réflexion d’un scepticisme mitigé)), qui ne soit pas exa- 
géré2’, de même Condillac avait établi que l’attention occupait une position de 
contrôle, en tant que modification ou transformation primaire de la sensation. Les 
opérations supérieures de la mémoire, de l’imagination et de la réflexion subissent 
ensuite les effets de l’attention s’épanchant, en quelque sorte, par les allonges ex- 
ternes de l’esprit ; marques de son caractère essentiel d’énergie en expansion, ten- 
dant à agripper l’objet qui est à portée3’. Ce contact le plus distant et en même 
temps ultime de l’entendement humain, qu’est la raison elle-même, reste désormais 
perpétuellement débiteur de ce rapport initial de l’esprit avec la sensation; un rap- 
port plein de subtiles nuances de sentiment (feeling), continuant à sentir et tenant 

67 



ferme à cette dualité même3*. La raison, avec ses aspirations supérieures à la vie 
cultivée, est nécessairement l’esclave de l’attention. I1 ne semble pas y avoir ici de 
quoi déclencher les hostilités, mais plutôt un vaste terrain à partager entre les phi- 
losophes de la sensation et ceux du sens commun. Peut-être les forces en marche, 
pendant la période qui sépare les publications de Condillac et les conférences de 
Mylne et de Brown, allaientelles après tout du même pas et du même esprit. 

Une telle unanimité pourrait donner l’impression d‘une avancée commune sur 
la position de Condillac, et non exactement sur la position que je viens de souligner. 
Ses plus fortes légions seraient les vues proposées par des penseurs, tels que Prévost 
et Laromiguière, Reid et Stewart, et en Allemagne Christian Wolffet Nicolai Tetens. 
(Je ne traiterai pas ici des deux derniers, sauf pour noter l’accès indirect qui joint 
les approches physiologiques de Tetens et de Brown, par l’intermédiaire inattendu 
d’Erasmus Darwin3*). Le concept critique est de nouveau celui de l’attention. 

2 

Un angie d’attaque apparaît rapidement. L‘attention est nettement distinguée 
de la sensation, primitive et passive, et elle est saisie comme la première activité, 
comme l’effort primordial de l’âme ;la passion, la volonté et l’habitude servent res- 
pectivement à déterminer la forme de cet effort ; enfin, l’attention, jointe à l’asso- 
ciation des idées, renferme ((l’intensité)) particulière de la mémoire. Pierre Prévost 
insiste avec beaucoup de force sur ce dernier point : «Si ces deux causes cessent 
d’agir, il n’y a plus de souvenir. Et lorsque l’une est supprimée, la mémoire est fort 
altérée»j3. La mémoire, sans cet effort spécial d’attention, devient un état de souve- 
nir, où l’esprit est laissé à la merci des associations hasardeuses qui le parcourent. 
inversement, la mémoire, sans de telles associations, ressemble à un appareil de mise 
au point, privé de son champ de vision. Prévost répète l’observation de Condillac 
que l’attention rend l’esprit capable de se diriger vers plusieurs objets en même temps, 
avec le dessein de saisir ce qu’ils ont en commun. Et il nomme ((abstraction)) cet 
((exercice d’attention))” particulier. Mais l’attention, sous toutes ses formes, est 
une faculté ((gouvernée par la par cette force intérieure qui règle la façon 
s lon laquelle des représentations sont présentées à la conscience. 

ii appartient, cependant, à Laromiguière d‘entreprendre de réfuter la thèse 
(que la sensation et l’attention sont inséparables, que la seconde n’est rien qu’une 
modification de la première36. Sa tâche est rendue au départ plus difficile, par le 
fait que les partisans de Condillac avaient eu tendance à concevoir l’âme comme 
&ant déjà ((dans cet état actif, quand elle sent»37. Aussi, ne suffit41 pas qu’il dis- 
tingue la passivité inhérente à la sensation de l’activité de l’attention. Une soigneuse 
restructuration du champ conceptuel est requise. I1 accorde à ses adversaires que 
l’âme ne peut pas ((souffrir)) et ((être inactive)) en un seul et même temps. I1 argu- 
mente cependant que l’acte d’attention ne se manifeste pas dans le même instant 
que l’acte de sensation, par exemple de douleur, et qu’il n’en est certainement pas 
line modification. C’est, affirme-t-il, un ((phénomène d’une nature tout à fait oppo- 
sée)). La conséquence semble être presque que l’attentivité (attentiveness) de l’es- 
prit surgit sur la scène après I ëvènement, et cependant à temps pour saisir les suites 



ou la lame de fond. C’est-à-dire, l’attention appartient plus proprement aux activi- 
tés de l’esprit qui refluent sur elles-mêmes, en un mot, à la réflexion3’. 

Une légère concession à Condillac doit être faite, relativement à d’attention 
 involontaire^^^. Quand une réaction est instinctive, retirer sa main, par exemple, à 
la chaleur soudaine d’une flamme, l’attention donnée à la sensation apparaît insépa- 
rable du fait de la sentir. Nul désir, nul acte de délibération n’est impliqué en quoi 
que ce soit. Laromiguière s’intéresse à juste titre à des éléments, tels que la douleur, 
et aux réactions que nous leur opposons, puisque le mot même d’éprouver porte 
une ambiguïté : dénote-t-il une condition de l’esprit passive, active, ou peut-être hy- 
bride ? Laromiguière soupçonne Condillac d’avoir manqué d’assurance sur ce point. 
J’éprouve de nombreuses sensation, mais écrit-il, 

«il en est très peu sur lesquelles je réagisse volontairement, ou sur lesquelies je dirige mon 
attention. Au moment où je parle, je reçois par la vue une foule de sensations qui me 
viennent des objets environnants; e t  mon attention, si je viens à la donner, au lieu de se 
porter sur tous ces objets que je vois à la fois, ne se porte que sur un seul, que sur une 
seule sensation.)) 
En bref, «il y a donc en nous plus de sensations qu’il n’y a d’actes d’attenti~n.))~’ 

Si donc on trouve des raisons immédiates pour séparer la sensation ((passive)) 
de l’attention ((essentiellement active)), c’est parce que la seconde est manifeste- 
ment une (taction)), dont nous ((sentons l ’exerc ice~~~,  et qu’elle est liée avec justesse 
à des termes tels que «fixer», ((donner)), «prêter». 

Laromiguière souligne partout l’impossibilité de définir l’attention. La «vraie 
définition)) d‘une idée, affirme-t-il, requiert «une idée antérieure)), dont elle puisse 
être dérivée. Dans le cas de l’attention, l’on aurait à découvrir une «action», psy- 
chologiquement antérieure. Or il n’en existe aucune. Au contraire, par une évolu- 
tion logique, on peut définir la ((comparaison)) comme une (double attention# à la 
présence simultanée de ((plusieurs objets)), et le ((raisonnement)) comme une (double 
comparaison# entre un certain nombre d’idées, les unes ((étant enveloppées et ca- 
chées dans d‘autres»42. Néanmoins, certaines choses peuvent être dites au sujet de 
l’attention et elles sont assez significatives, pour qu’on comprenne le déplacement 
qui s’opère dans la pensée française. 

D’abord, l’acte de prêter attention aux sensations est le mouvement tdu de- 
duns au dehors,. I1 y a en fait ici un mouvement réciproque, par lequel l’action de 
l’esprit rencontre son pendant dans la sensation, qui va tdu dehors au dedans,. 
Leur confrontation, si elle se produit, est la seule chose qui sauve l’esprit d’un état 
de complète ((ignorance)). En vérité, sur elle repose l’entière structure de la connais- 
sance humaine. C’est, affirme Laromiguière, «la cause de tous les changements qui 
ne dépendent pas immédiatement des objets extérieurs»43. Le degré de I ’attention 
que nous prêtons à ce qui nous arrive est ainsi le degré de notre conscience des 
choses. L’acte même d’apprendre, comme Stewart devait le répéter, dépend forte- 
ment de l’attention. Ensuite, l’attention elle-même ne peut être saisie qu’à travers 
d’action)), qui la constitue. Cette action est (tune force que nous sentons à l’inté- 
rieur de nous-mêmes)), une force dont l’expérience est aussi réelle que celle de toute 
affection externe. C’est une sorte de vérité première du monde intérieur. L‘ultime 
réponse à Condillac se trouve donc dans la direction de ce mouvement intérieur vi- 
tal, de cette extension du moi vers l’extérieur, qui devient l’ultime détermination 

69 



de ce que nous sommes, de ce que nous faisons et de ce que nous connaissons. A ce 
point de vue, la mémoire appartient pleinement à la vie réflexive de l’individu ; car 
le moi qui se souvient est le moi dont le passé est vivant dans ses attentions au pré- 
sent en cours. Cette inversion de forme, par laquelle la mémoire commence à re- 
fluer dans 1 ’attention, est l’aboutissement inévitable de la reconnaissance du mouve- 
ment vers l’extérieur du moi à l’objet. La théorie des ((traces mémoriellesv, si fé- 
condées et cultivées qu’elles fussent par l’attention, amplifiait trop le mouvement 
vers 1 ’intérieur de l’objet au moi, en prenant ce mouvement comme la seule déter- 
mination de la conscience. Laromiguière fut l’un des français qui, dans la dernière 
partie du dix-huitième siècle, tentèrent de redresser ce déséquilibre empirique. En 
Grande Bretagne, une oscillation comparable se produisait dans le sillage de Locke 
et de Hume. 

Reid soupçonne la position lockienne, sur la mémoire, par exemple, d‘être 
surchargée de présupposés mécanistes. ((Je trouve dans mon esprit)), déclare-t-il, 
«une conception distincte et une ferme croyance portant surune série d’évènements 
passés ; mais comment ceci s’est produit, je l’ignore. Je l’appelle la mémoire...»44. 
A l’encontre de l’hypothèse lockienne - selon laquelle la mémoire est comparée à 
un ((magasin)), dont les contenus sont les ((tampons)), les ((marques)) des objets (taf- 
fectant les sens)), profondément imprimées en elle - Reid oppose sa propre concep- 
tion de la mémoire, comme ((faculté originaire)) et immédiate de l’esprit4’. I1 doit 
concéder, cependant, qu’il ((est difficile de prêter longtemps attention aux moments 
qui passent, sans s’égarer à la suite de quelque autre objet de pensée»&. Cependant, 
cette concession même est féconde. Reid découvre que de telles pensées font sou- 
vent passer l’attention, apparemment oiseuse, qu’elles portent au passé, avant l’atten- 
tion pratique de l’esprit à quelque phénomène présent, créant ainsi une sorte de 
tension dans la concentration attachée aux opérations, autrement distinctes, de la 
mémoire et de:$ sens4’. I1 remarque en outre que la signijkation de l’attention por- 
tée à une expérience présente dépend de la coopération d’une certaine attention 
portée à ce qui s’éloigne déjà dans le passé. Quand l’on suit, par exemple, le mou- 
vement d’un corps, l’acte de ((voir)) et l’acte de «se souvenir)) apparaissent se rac- 
corder l’un à l’autre ; en sorte qu’on peut dire d’abord «je vois ce corps bouger)) ; 
puis, ($ai vu ce corps bouger il y a un instunt)) ;et enfin, (j’ai vu ce corps bouger)). 
Avec perspicacité, Reid observe que l’expression «il y a un instant)) sert à unir le 
passé et le présent, en dépit de la rigueur du langage philosophique, qui demande- 
rait qu’on sépare l’acte de voir et l’acte de se souvenir48. Ainsi la distance entre la 
sensation et la perception ou toute autre opération supérieure de l’esprit, distance 
qui interdit la réduction ou la ((déformation)) de la seconde dans la première, est en 
partie la mesure du temps, mis par l’esprit pour prendre conscience de ses propres 
expériences et pour porter sur elles un jugement. Cette sensibilité de Reid à l’éten- 
due et aux dimensions de la conscience s’est conservée chez Brown qui, même s’il 
trouvait des motifs de critique, entretenait le même sens de la plénitude et la 
complétude de l’esprit. 

Chez Stewart, la mesure relative d’élasticité entre l’attention et la mémoire 
prend un tour plus q ~ a n t i f i a n t ~ ~ .  L’intérêt se concentre de nouveau sur le degré 
d’attention requis pour entraîner une rétention satisfaisante. L’exercice même des 
facultés de rétention et de récollection est jugé dépendre de la capacité préalable de 

’7 O 



l’esprit à fixer fermement en lui les objets. Si ce thème est essentiellement baco- 
nien, comme le reconnaît modestement Stewart, un simple supplément d’évidence 
et d’observation est requis. Or, chose plus importante pour Stewart, comme pour 
Brown plus tard, les aspects volontaires de l’attention deviennent ceux qui donnent 
à la réflexion sa qualité et sa signification hautement personnelle; car en réfléchis- 
sant, nous prêtons attention à ce qui a été pour nous, et ceci devient l’autobiogra- 
phie de notre concentration et découverte individuelle, de notre curiosité et désir. 
((C’est à l’expérience et à nos réflexions)), observe Stewart, «que nous sommes re- 
devables de la part de loin la plus précieuse de notre connaissance~~~.  Ainsi, la ré- 
flexion personnelle est le véritable trajet d’une auto-fomzation vers ce que Bacon, 
dans un autre contexte, appelait d’homme complet ... l’homme no rmal... l’homme 
 disponible^^^. De la fermeté du cours de cette réflexion dépend la nature ultime du 
moi. 

Comme Prévost, Stewart observe que la mémoire dépend structurellement à 
la fois de l’attention et de l’association des idées. Dépendance ne doit pas être ce- 
pendant confondue avec réduction. L’ordre dans lequel les idées apparaissent et 
réapparaissent est certainement capital pour la précision et l’utilité de la mémoire. 
Hume avait déjà établi clairement ce point52. Mais le principe d’association est-il 
suffisant pour garantir la forme qu’une représentation peut prendre ? Stewart ne le 
pense pas. ((L’association des idées)), affirme-t-il, 

((connects our various thoughts with each other, so as to present them to the mind in a 
certain order; but it presupposes the existence of these thoughts in the mind; or, in 
other words, it presupposes a faculty of retaining the knowledge which we acquire. It 
involves also a power of recognizing, as former objects of attention, the thoughts that 
from time to time occur to  us; a power which is not implied in that law of om nature 
which is called the association of ideas.»53 

La signification de toute loi naturelle d’association est ainsi diminuée par rapport à 
la faculté plus imposante de rétention, dont la puissance propre réside dans la capa- 
cité originaire de l’esprit à faire attention. 

L’affaiblissement de la force d’association était, assurément, délibéré. Les 
agents d’ordre devaient être préférés partout, même par ceux qui avaient plus de 
sympathie que Stewart pour les tendances à la libre association de l’esprit humain. 
Au premier rang de ces agents se trouvent l’attention et la mémoire, qui entretien- 
nent des similitudes de fonction et d’effet remarquables. Toutes deux entraînent la 
monopolisation exclusive de certains éléments, exigent un haut degré de concentra- 
tion, pour réaliser leurs fins respectives, révèlent l’arrière-fond d’une motivation, 
d’un intérêt, d’une passion et d‘un tempérament personnel et requièrent ((un certain 
laps de temps)), pour remplir leurs tâches54. L’attention et la mémoire, de plus, s’ajus- 
tent l’une à l’autre structurellement, se soutenant mutuellement dans l’exercice de 
leurs fonctions respectives. Certes, si l’on devait concevoir ce que cela serait de prê- 
ter attention à une sensation unique, totalement isolée de tout élément temporel ou 
spatial contigu; c’est-à-dire, si l’on ressuscitait la statue de Condillac avec son uni- 
que sens et son absence de facultés inhérentes, alors, peut-être, les dégagerait-on 
l’une de l’autre. Mais à quel prix pour le concept d’attention? 

Condillac avait suggéré que, avec sa toute première «odeur», la statue est déjà 
dans un état d‘attentivité et que son attention pourrait même se limiter à cette 
((seule manière d’être»55. I1 était aux prises, à ce point, avec le problème de ce qu’on 

71 



pourrait appe1e.r l’enregistrement sensible: comment la statue reçoit-elle, initialement 
comment recueille-t-elle ou absorbe-t-elle un stimulus ? Cependant, si cette idée de 
(d’observation)) entre bien dans l’attention, elle n’en est manifestement qu’une des 
:nombreuses facettes. Prêter attention à un niveau d’expérience aussi primitif est 
,pratiquement synonyme de ((sentir)), «goûter» ou «entendre». A cet égard, l’usage 
:même du mot peut paraître prématuré. Condillac semble lui-même avoir réalisé cela, 
(car il dit ailleurs de l’attention qu’elle est une sensation vive, qui par la vertu de sa 
isule vivacité rejette temporairement dans l’ombre d’autres sensations. Son applica- 
-tion à certaines perceptions, observe-t-il, ((augmente si vivement qu’elles paraissent 
:les seules dont nous ayons pris C’était une concession, qui allait 
!s’avérer lourde de conséquences. 

L’attention en acte est, d‘un autre côté, totalement différente de cette variété 
plus passive. Quasi-ironiquement, l’esprit est dépeint ici à son degré le plus inquiet 
et le plus turbulent. Se déplaçant d’élément à élément, se dirigeant vers un premier, 
puis un autre, l’esprit tour à tour illumine (Wolff aurait dit <c~larifie»~7) et jette 
dans l’ombre les objets de son attentivité. Si n’était le fait qu’il revienne sur ses pas, 
chaque déplacement d’attention serait sa ruine. Cependant, précisément parce qu’il 
revient en arrière et se souvient du chemin, il est en mesure de s’arrêter, par désœu- 
vrement ou par intention, sur quelque point particulier. (Reid aurait bien pu tirer 
profit de ceci). Comme Stewart préférait le dire, l’esprit choisit de faireattention ; 
car tout cas d’attention est pour lui un acte délibéré et volontaire, par lequel un 
élément est extrait pour examen, de la multitude des représentations. En bref, il est 
moralement aussi bien qu’épistémologiquement nuisible de ne pas choisir. Le prix 
d’une incompréhension de la nature et de la fin de l’attention est une vie livrée au 
dérèglement de l’expérience, dans ses aspects tant primitifs que complexes, (cette 
expérience donit l’esprit ne considère et ne retient que des parties), et aux habitudes 
d‘esprit qui deviennent la proie facile de l’argument de son échec inhérent. Comme 
Reid le redoutait, l’esprit qui n’est pas éduqué par l’attention devient un esprit 
dissipé et même: «sauvage»58. Ainsi, à moins de se prendre en charge, de cultiver ses 
facultés primitives et régulatrices, il ne serait pas à la mesure de la tâche de ce que 
Condillac lui-méime avait appelé des affaires civiles et ... la recherche de la vérité))59. 

3 

Les premières voix contraires se firent entendre, en Écosse même dans la salie 
de classe. Ce fut là que, imagine-t-on, le complot fut d’abord conçu, sinon directe- 
ment dans les arguments des conférenciers, du moins indirectement dans les esprits 
de leurs auditeurs. Dans une telle atmosphère, vérité et fantaisie se mêlaient libre- 
ment; la guerre semblait imminente; et ainsi naquit une histoire. Mylne et Brown, 
flanqués de leur complice inconscient du Continent, auraient décidé de revenir en 
arrière, de défaire les patients efforts de leurs prédécesseurs et contemporains et de 
lâcher sur les agencements intuitifs et sur les facultés de l’esprit, la vague de fond 
des sensations. Pour inexpugnable qu’ait pu paraître la citadelle de la connaissance 
aittentive, tant aux fondateurs de la pensée du sens commun qu’aux réformateurs de 
l’orthodoxie sensualiste, elle était à présent assiégée. Peut-être, à l’insu de tous, 
&ait-elle déjà tombée. 

72 



Dès 1799, au moment même où les Idéologues - Destutt de Tracy, Cabanis et 
Laromiguière entre autres - déposaient leurs mémoires devant l’Institut national de 
Paris, traités qui, quoique critiques envers Condillac, restaient loyaux envers le prin- 
cipe de la sensation, intérieurement transformée et constituant l’esprit de l’hommem, 
à ce moment même, James Myine rendait hommage à la conjecture audacieuse de 
l’abbé de Condillac, relative à la sensation. Et il défiait lesvues, récemment publiées, 
de son éminent collègue d’Edimbourg, Dugald Stewart, au sujet de l’attention. Ce 
dernier assaut et ses fondements généraux dans la philosophie du sensualisme fran- 
çais, ailaient devenir la marque non seulement des conférences de Mylne, mais aussi 
des exercices hebdomadaires de ses étudiants, pendant quarante ans6’. Si l’on peut 
tenir pour typique les sujets d’essai imposés et écrits, pendant une seule année 
(1820-21), Mylne avait lancé l’attaque de front : abordant d’objection élevée contre 
l’étude de l’esprit, selon laquelle on ne peut faire d’expériences sur l’esprit)) ([sc.] 
that «on mind no experiments can be made))); restant plusieurs semaines sur la men- 
sation)), ses ((variétés et modifications)) ; passant ensuite immédiatement, à travers 
un examen de la mémoire, de l’attention et de la conception, aux sujets de d’ins- 
tinct)) et de d’habitude)), avant se tourner pour finir vers les principes sous-jacents 
à l’action humaine dans son contexte théologique à la fois moral et naturel62. Comme 
beaucoup d’autres Mc Cosh se rappelle surtout les salves d’ouverture et leurs consé- 
quences dévastatrices, mais fort peu le bouquet final63. 

A un moment de son professorat, sans doute bien après 180464, Mylne prit 
connaissance véritablement de la position de Destutt de Tracy, déjà pleinement ex- 
plicitée dans les dissertations lues par celui-ci devant l’Institut. A partir du gribouil- 
lage d’un étudiant chagrin sur une page de notes de conférence, on peut inférer rai- 
sonnablement que pendant de très longues périodes Cjusqu’à dix ans), Mylne avait 
tiré de la bibliothèque les ,%mens d’Idéologie, pour les avoir à disposition dans son 
étude, au no 13 du Outer Quadrangle du Glasgow College6’. Si étourdi que cela pa- 
raisse et même, en l’état, contradictoire, cela n’empêchapas Mylne de recommander 
chaudement ce texte à ses étudiants, en particulier le chapitre sur l’habitude. «Le 
sujet de l’Habitude», certifie Mylne, 

«is very well treated upon by Des Tut Tracy; though I... may perhaps be partial to the 
work, owing to the circumstance of his confirming views which i had given the class for 
30 years : the book was published about 10 or 12 years ago, & is well worth perusal, 
especially the 14th Chap.. Analogous to the operation of volition, he makes those of 
consciousness, of which in the same way we are frequently unaware.»60 

Qu’on ait affaire à une heureuse coïncidence ou à la mauvaise foi d’une dette non 
reconnue, le conférencier de Glasgow s’était d’abord tourné vers Condillac, et ce fut 
là que lui fut inspiré son souci constant de la sensation et de ses diverses ((modifica- 
tions)) intellectuelles. 

Bien que les données ne soient pas entièrement déchiffrables, consistant plu- 
tôt en une ébauche composite tirée de trois jeux hétérogènes de notes d’étudiants, il 
est évident, dès le commencement, que Mylne devait donner la préférence à l’appro- 
che de Condillac, plutôt qu’à celle de Reid ou même de Hume. A ses yeux le choix 
est celui-ci : soit le recours au sens commun ou une chute maligne dans le scepticisme, 
d’un côté ; soit une recherche plus positive et plus progressive, par le moyen d’un 
«train de suppositions)), de l’autre 

73 



Le plan de Locke, retravaillé par Condillac, nous permet de supposer - ceci étant 
].’une des variations les plus avancées de Mylne - 

«a being formed like man, in Mind & body, & capable of sensation, Memory, & Judgment, 
but who has never had any experience of sensation, having all the machinery, but never 
having it brought into exercise. We can conceive of his being delighted at the different 
parts of his body, but in what state would he find his mind? in perfect inactivity there 
would be no subjects of thought.»68 

‘Telle est donc la ((statue)) de Mylne : une statue nettement écossaise et, dans cette 
mesure, fidèle à. la tradition de Turnbull et de Hutcheson, c’est-à-dire dotée des trois 
pièces de d’équipement)) mental : la sensation, la mémoire et le jugement, quoique 
tie façon inactive. En vérité, le premier Mylne (avant de Tracy) avait été préparé à 
employer le langage orthodoxe des ((facultés originales)), bien qu’il se souciât de les 
réduire à quatre - la perception, la mémoire, l’abstraction et le jugement, - et qu’il 
décrivît les prktendues autres ((facultés)), comme de simples ((modifications)) de 
celles-ci6’. L’attention, comme nous le remarquons brièvement, était la première à 
i3tre ainsi dépouillée de son originalité dans l’esprit. 

Pour employer un mot de la biologie contemporaine, Mylne était, même à ce 
stage, une sorte de tcladist) en science mentale : non seulement il proposait, sur un 
mode taxinomique, une nouvelle classification des phénomènes de l’esprit, selon 
différents ((groupes naturels)), mais, ce faisant, il tendait à miner les dogmes princi- 
paux de la science en question, telle qu’elle s’était développée dans les mains de ses 
prédécesseurs écossais. Comme le rcludist) paraît aux biologistes orthodoxes, nier 
1.a théorie de l’évolution, de même Mylne, et plus tard Brown, furent soupçonnés 
d’hérésie relativement à certains principes fondamentaux ou instinctifs de croyance, 
qui gouvernent la relation de l’homme à la réalité extérieure, à sa mémoire et même 
il son moi. Lea nouveaux noms des parties de l’esprit étaient-ils donc simplement 
une ruse, pour des desseins plus noirs? Ou y avait-il dans la citadelle quelque crainte 
querelleuse que, peut-être, ce serait montrer trop de zèle à vouloir donner une for- 
ine théorique à l’esprit et à son équipement, avec pour effet de négliger complète- 
ment d’observes les relations véritables, unissant les dites ((facultés)) et leurs objets ? 
,4ussi perverses que les analyses faites par Brown de l’esprit aient paru, du haut de 
l’estrade, - ne :se gagna-t-il pas la réputation d’un ((marchand de volailles analyti- 
que» ?70 - Ferrier tint par la suite Reid, lui-même, pour coupable d’avoir mal lu le 
inanuscrit ; un manuscrit, comme le comprit Brown, plein de ((grands noms)) pour 
des puissances et les faiblesses de l’entendement humain)), que nous finissons non 
seulement par ((admirer)), mais par «vénérer» 71. Était-il possible que Mylne et Brown 
eussent découvert une interprétation encore différente du texte maintenant sacré ? 

Mylne pensait du moins qu’il avait fait cela, avec l’aide explicite de Condillac 
dont il proclamait des explications)), concernant notablement ((notre notion de 
l’extériorité)) et le rôle des objets extérieurs dans la naissance de nos sensations, 
~xmagnifiquemeint simples)) 72. Au delà du seuil du ((simple mouvement mécani- 

existe l’esprit lui-même : ((fait ultime)) dont d’essence)) ne peut être expli- 
quée, mais que l’enquête doit tenir pour un  principe^'^. 

Que l’esprit sente ou, ce qui revient au même, qu’il soit conscient, est égale- 
ment un ((premier principe)) ; car loin d’être une ((opération séparée de l’esprit)), 
comme ((certains)), en particulier Reid, l’affirment, la conscience est une ((partie 
nécessaire en toute opération)), une partie inséparable et requise. La première 

74 



«faculté», ou ((sentiment)) (feeling) 7s, vraiment séparée, est celle de la sensation 
elle-même que Mylne définit comme ((ce changement produit dans l’esprit par l’ef- 
fet d’une impression faite par un objet extérieur sur l’organe des sens))76. C’est ici 
que la supposition de Condillac est la plus féconde; car, alors qu’un être qui est 
complètement dépourvu de mémoire et de jugement serait manifestement la victime 
de ses propres limites, mais non la faculté d’expérience de son contraire, c’est seule- 
ment en concevant un tel état que nous sommes capables de ((cerner toutes les fa- 
cultés de l ’ e s p r i t ~ ~ ~ .  Reid, affirme Mylne, n’a pas su appréhender la valeur pleine de 
ce moment, celui d’une faculté de sentir «simple[,] originale [et] sans mélange)). Au 
lieu de cela, il s’est hâté de diviser ((toutes les facultés humaines en pouvoirs de l’en- 
tendement et pouvoirs de la volonté)), une élaboration principalement conçue pour 
soutenir l’hypothèse des principes originaux du sens commun. Fasciné par la 
complexité de la structure, il a apparemment manqué le point de vue élémentaire. 
Mais «le philosophie moral ne satisfait pas sa curiosité, aussi longtemps qu’il n’a pas 
découvert la nature réelle de l’entendement et de la volonté, c’est-à-dire leurs élé- 
ment~))~’. 

N’ayant pas su saisir le ((simple)), Reid ne pouvait plus discerner les ((compo- 
sés)), qui en naissent. L’effet fut son incapacité à faire preuve de l’attention requise 
par la complexité du processus de Z’ucte de percevoir qui, insiste Myine, doit 
comprendre la sensation et les ((modifications)) de la mémoire et du jugement. 
D’abord, observe Mylne, «je sens, ensuite je me souviens[,l et enfin je juge et dis- 
tingue entre les sentiments (feelings) ou sensations présentes et passées)). Ainsi, d a  
sensation livre le matériau[,] la mémoire le rappelle[,] et le jugement se déclare à 
son sujet))79. Les conditions de Reid pour la perception sont ainsi défaites, par le 
processus même par lequel l’esprit atteint cet état particulier. Cependant, dans 
cette réduction des facultés supérieures dans les facultés inférieures, la conception 
de l’objet et la conviction irrésistible et immédiate de son existence présente ne 
sont pas les seuls facteurs à être entaméss0. L’attention elle-même, cette modifica- 
tion primitive et critique dans le schéma de Condillac, doit perdre son statut spécial. 
Cette fois, cependant, ce serait Stewart qui supporterait le choc. 

Dans ses Elements of the Philosophy of the Human Mind, publié pour la pre- 
mière fois en 1792, Stewart avait affirmé qu’il ne pouvait «se souvenir que la fa- 
culté d‘attention ait jamais été mentionnée ([had] been mentioned) par l’un des au- 
teurs de pneumatologie, dans leur énumération des facultés de l’esprit)) ; ni, affir- 
mait-il, qu’elle ait été considérée par qui que ce soit ... comme étant d’une impor- 
tance suffisante pour mériter un examen particulier))”.  es exceptions, qu’il rap- 
pelle, sont Reid dans ses Essays et Helvétius dans De l’esprit. Mais qui verrait là une 
atteinte à la réputation de Condillac rencontrerait Mylne, en 1799, pour défendre 
l’honneur du philosophe français. Stewart, raconte Mylne à sa classe, «dit que l’at- 
tention n’avait pas été mentionnée auparavent comme une faculté séparée ; mais 
Condiliac en avait parlé ainsi (but Condiliac had spoke [sic] of it as such)»82. Dans 
un témoignage antérieur, Mylne avouait qu’il avait lui-même ((d’abord considéré 
l’attention comme une faculté séparée - comme Condiliac[sic], qui appuie sur ce 
point, et Stewart, mais non Reid)), et qu’il devait ((reconnaître à présent ne plus 
réussir à la considérer telle)). Plus tard, il demande pourquoi il est nécessaire de 
((créer une faculté nouvelle)), pour expliquer le simple fait que quelque chose demeure 

75 



devant l’esprit, tant qu’une ((impression plus vive)) ne l’écarte pass3. En 1820, il se 
concentre sur i’blément de la vivacité : «il y a une autre loi de la sensation)), remar- 
que-t-il ; celle-ci : ((quand nous avons plusieurs sensations, certaines l’emportent sur 
les autres ; par exemple quand un son terrible frappe l’oreille, nous oublions tous les 
autres objets autour de nous, ou nous en devenons inconscients. Toute sensation 
vive occupe l’esprit)), et c’est celà « l ’ a t t e n t i ~ n » ~ .  Et, pourrions-nous ajouter, il ne 
peut y avoir de doute sur ce qui «occupe» la citadelle écossaise ! 

Dans la dernière liasse des notes conservées (celles de 1829-30), Mylne atta- 
que de nouveau l’hypothèse que, en plus de la sensation, de la mémoire et du juge- 
ment qui ensemble constituent la perception, soient requises ((d’autres facultés)). 
Dans l’arrière-fond de cet assaut, on peut en outre entendre un écho. L’examen 
montrera, argumente-t-il, qu’il y a dans l’attention 

only the phenomena which more properly belong to the powers which we take to be 
elementary. We experience frequently that when surrounded by many sensations, some 
new & powerful one comes on, & calls off our attention. But this is only sensation acting 
according to some law of OUI constitution ... n8’ 
((L’attention est-elle donc une faculté particulière ? Consiste-t-elle dans une 

((Dans l’attention)), dit la première voix 
«I may exercise my memory, judgment, imagination, more vigorously,but nonew faculty 
is called into exercice. It is a happy circumstance in the constitution of our mind that we 
are capable of thus directing OUI thoughts. We admit all the phenomena of Attention, 
but it is only a more energetic exercice of the powers of mind.»87 

Et de nouveau l’écho : d’attention ... c’est l’état de l’homme qui veut sentir, juger 
ou agir ; c’est un effet de la volonté ; mais ce n’est point une faculté ni une percep- 
t~ on particulière )) 88 

Le cheval de Troie de la trahison sensualiste était maintenant à demeure dans les 
murs écossais. Mais qui l’avait laissé entrer ? Qui avait joué le rôle de Sinon ? 

alpération de l’esprit distincte de toutes les autres? Je ne le crois pas.»86 

4 
Qui que ce fût, nous pouvons poser que le traître était préparé à introduire le 

clœur même du sensualisme originel (Condillacien) et réformé (Idéologique) dans la 
philosophie du sens commun. Un homme de sentiments et d‘affections raffinées ne 
saurait monter une telle trahison envers la «ville», sans à l’instant tendre la main de 
l’amitié et retenir en son sein le secret de sa perfidie nocturne. I1 faudrait ainsi une 
certaine complication d‘esprit, sinon une schizophrénie : un équilibre précaire des 
forces idéationnelies, qui se romprait aisément dans un moment de faiblesse. Pour- 
rait-on soutenir longtemps les tensions tirant l’esprit d’un côté, vers une vue consti- 
tutive de l’esprit., de ses facultés, de ses croyances, et de l’autre côté, vers une chro- 
nique génétique des sentiments (feelings) s’engendrant, se composant, se disposant 
vers d’autres sentiments? Pourrait-on, à un moment, se faire l’avocat de la loi de 
((la croyance irrésistible)), et au suivant, devenir ((phénoménaliste)), ou, pire encore, 
sceptique quant à la réalité du monde ? Pourrait-on presser la dure boule du monde, 
d’une main, et cependant découvrir que l’extériorité ne se trouve pas dans la résis- 
tance de la boule qui est touchée, mais dans le sentiment de résistance attaché à 
l’effort musculaire lui-même ? Bref, cet homme pourrait-il être Brown ? 



Bien que‘ce fût Hamilton, et non Stewart, qui gourmanda Brown (de façon 
posthume) de s’être approprié silencieusement Destutt de Tracy89, Stewart ne pou- 
vait se montrer heureux de voir son élève et successeur favoriser les vues de celui qui 
((d’emblée place l’homme au niveau des bêtes, sans la moindre discussion)). «Il nous 
est dit)), écrit Stewart, 

«by one of the most acute and original partisans of this new nomenclature, that Ideology 
is a branch of Zoology ; ”having, for its object, to examine the intellectual faculties of 
man, and of other animals.” The classification, I must own, appears to myself not a little 
extraordinary; but my only reason for objecting to it here is, that it is obviousZy intended 
to prepare the way for an assumption ... »90 

De même que Reid avait cru que la liberté laissée par Locke à l’enfant de disposer 
et d’accoutumer son esprit à tout ce qui est l’objet d’un besoin ou d’un désir, était 
une invitation ouverte à la sauvagerieg1, de même Stewart semble avoir sauté à la 
conclusion que le sensualisme, de marque Idéologique, représenté par Destutt de 
Tracy, ferait régresser l’homme au niveau des créatures animales. La crainte, sous- 
jacente à ce préjugé, manifeste le souci permanent des philosophes écossais, après 
Turnbull et Hutcheson, de souligner la disposition inhérente et originale de l’esprit 
à l’expérience, la constitution qui le rend propre à recevoir et assimiler les impres- 
sions sensorielles contingentes de son environnement. Ensemencé par une main di- 
vine, l’esprit serait cultivé et moissonné par l’homme92. Locke, et maintenant 
Destutt de Tracy, semblaient prêts à laisser en friches le terrain, à le priver ainsi de 
constitution, et même aux yeux de Stewart, à le rendre inconstituable d’une façon 
significative, c’est-à-dire humaine. L’esprit allait être livré aux ravages du temps. Si 
Brown entrait véritablement dans les desseins de Destutt de Tracy, alors il préparait 
également le chemin d’un postulat d’emblée intolérable et hérétique. 

Ce qui semble avoir été négligé ou délibérement ignoré dans les séquelles, brè- 
ves mais violentes, des Conférences de Brown, c’est l’adroite ingéniosité de cette 
analyse de l’esprit, par laquelle il tente d’unir les points de vue constitutif et généti- 
que, les aspects spatiaux (ou «formels») et temporekr (ou ((efficaces)), comme les 
nomme Brown) des phénomènes mentaux. De plus, on oublia que son découpage 
analytique était, ainsi qu’il l’avouait franchement, seulement «virtuel», qu’il était le 
((déliement)) ou la ((décomposition)) de la ((complexité apparente)), de tel ou tel sen- 
timent (feeling) ou affection de l’esprit qui, en réalité, est ((absolument simple et in- 
div is ib le~~~.  Il put sembler aux yeux de Ferrier être un ((marchand de volaiiles)),mais 
il était en fait un illusionniste ou un escamoteur, qui fait apparaître le simple complexe 
et qui croyait qu’une ((pluralité apparente de choses séparables)) n’était en vérité 
qu’une, indivisiblement W. 

Cependant, il était sans doute vrai que les ((agencements structuraux)), dans 
lesquels il voyait s’organiser les phénomènes mentaux, étaient le produit (ou le «ré- 
sultat)), selon son terme) d’une succession de sentiments (feelings) entretenant une 
relation causale mutuelleg5. Alors que ses prédécesseurs avaient montré la même vi- 
gilance envers la condition de flux, prévalant dans le champ mental, ils n’avaient pas 
été préparés à placer l’organisation même de l’esprit sur le métier. C’était mal juger 
de la nature des ((constitutions)). Les ((innovations)) dénoncées de Brown étaient 
donc doublement traîtresses : d’abord, en remplaçant la nomenclature traditionnelle 
de la conception et du jugement par celle de la suggestion «simple» et ((relative)) ; 
ensuite, et plus sérieusement, en semblant ultimement établir que les opérations 

77 



mentales supérieures naissent ou se développent à partir d’une ((succession de senti- 
ments)) (feelings) advenant accidentellement à l’esprit96 . 

L’esprit insistait Brown, 
«cannot exist, without forming continually new combinations, that modify its subse- 
quent affections, and vary, therefore, the products, which i t  is the labour of our intellec- 
tual analysis t o  reduce to their original elements.)) 

En outre, ((nos divers sentiments)) (feelings) 
«similar or dissimilar, kindred or discordant, are all  mere states of the mind ;and there is 
nothing, in any one state of the mind, considered in itself, which, necessarily, involves 
the succession of any other state of mind.»97 

IRS diverses ((modifications)) ou ((effets)), qui font le rythme même de l’esprit pa- 
Iaissent donc à la merci de la pire espèce de contingence, qui ne contient même pas 
la garantie de leur succession. 

La question, que la représentation chez Brown d‘un esprit en perpétuelle dis- 
solution et formation, aurait dû soulever dans la pensée de ses partisans et de ses 
critiques (mais que, curieusement, elle ne soulève pas) était celle-ci : Brown avait-il 
envisagé la possibilité qu’aucun ((esprit)), comme tel, ne puisse se dresser sur la base 
ties ((éléments constituants)), sensoriels et primitifs, sans s’y dissoudre constamment, 
avec les pires conséquences, assurément, pour l’ordre et la structure ?Ne se pourrait-il 
pas que, dans sa subtile analyse de la conscience, Brown ait, après tout, réussi à 
faire face aux défis redoutables lancés non seulement par Reid, mais aussi par 
Condillac? Y aurait-il eu de sa part un progrès plus significatif et remarquable des 
deux côtés, que ce qui a été admis couramment? Fait-il concevoir que Brown se 
soit vu refuser sa place propre dans l’histoire, parce qu’il fut si longtemps et si la- 
mentablement confiné au rôle de Sinon, le traître qui fit déboucher laconspiration? 
Peut-être fut-il le bouc émissaire involontaire des faiblesses inhérentes de la consti- 
tution écossaise de l’esprit ; faiblesses que le mouvement sensualiste en France au- 
Iait pu exposer plus tôt, à travers Condillac lui-même, si l’fkole écossaise avait été 
plus consciente de sa position stratégique et de sa force. Si Brown a tant de comptes 
à rendre, de même ceux qui ont négligé ses contributions, peut-être, les plus vérita- 
blement originales, à la science de l’esprit. C’est vers ces éléments négligés de sa 
pensée, que je vais à présent me tourner rapidement, avant de procéder à une éva- 
luation finale de l’invasion et de la chute annoncée de la ville du sens commun. 

5 

Dès 1803, Brown montrait ouvertement sa familiarité, sinon sa sympathie, 
avec les développements philosophiques de la France post-révol~tionnaire~~. Au 
mois de janvier de cette année, la Edinburgh Review publiait son premier, et en fait 
son seul article pour ce journal : un compte-rendu du livre de Charles Villers, la phi- 
losophie de Kant, qui avait paru en 1801 99. Ce n’est pas ici notre objet de dire les 
mérites de l’un et l’autre texte, sauf pour remarquer que c’est Kant qui, sans nul 
doute, souffre le plus entre les mains de son interprète français et du critique écos- 
sais. Les commentaires de Brown sur le ((sensualisme présent du goût)) en France 
mérite, cependant, quelque attention. 

78 



Faisant preuve d’une grande perspicacité, quant aux principes et à l’état d’es- 
prit de l’Institut national de France, Brown observe à juste titre que même les ef- 
forts énergiques de Villers, en faveur de.Kant, ont peu de chances de réussir à ga- 
gner au métaphysicien allemand l’approbation de cette institution. En vérité, Villers 
place Kant dans un ((dilemme maladroit et inamical)), tel qu’il 

must either receive the approbation of a society, which confessedly has yet to acquire 
the habits of abstraction necessary to the just appreciation of his doctrine, or, if he do 
not receive it, he must submit to see that doctrine condemned by the supreme court of 
Science, from whose decision there is no appeal.’” 

Derrière le jugement de cette ((cour suprême)), se tient «le système plus pressant du 
sensualisme, dans lequel toute connaissance est réputée consister en impressions ori- 
ginelles venues de l’extérieur et en abstractions ou combinaisons nouvelles de ces 
impressions originelles...)). Ce système mous charme)), admet Brown, rmême quand 
nous le rejetons, par son apparence de vérité toute simple...)) ‘O1. La discussion soule- 
vée par Villers, lorsqu’il énonce la rdoctnne of anterior susceptibilities) (expression 
de Brown, pour dire les catégories kantiennes) aura cependant pour résultat positif 
d’occasionner une ((correction mutuelle des erreurs de Condillac et de Kant)). Ainsi, 
grâce au personnage catalyseur de Villers, Condillac et Kant en viennent à voir l’erreur 
de leurs démarches respectives. Manifestement, Brown se fait une image dans la- 
quelle les positions extrêmes du sensualisme et de la philosophie critique seront mo- 
dérées de telle façon que l’esprit peut être vu (proprement) comme n’étant ni tota- 
lement construit de l’extérieur, ni entièrement ajusté de l’intérieur. Bien que le 
cours moyen qu’il propose montre les signes d’une certaine immaturité et quelque 
défaut d’exactitude en ce qui concerne la terminologie, Brown a manifestement dé- 
couvert la direction que doivent prendre ses futures recherches philosophiques. 
C’est une direction nullement «critique» ou transcendantale ; cependant, elle évite 
également toute identification avec le sensualisme ou avec ses successeurs ré formis- 
tes. Brown, en un mot, tracera son propre chemin. «Au lieu de dire que l’intelli- 
gence a douze catégories”’, existant a priori et indépendamment)), affirme Brown, 

it would have been at least equally just, and certainly much more simple, to say, that in 
every case of felt relation, the mental affection which constitutes that feeling, was not 
a part of the separate perceptions. It did not indeed exist a priori, for the perceptions 
were prior ; nor independently of experience, for, without the perceptions, it never would 
have arisen : but it existed from a law of the mind itself: which was so constituted, that, 
on the perception of certain objects, the new feeling of relation should arise. This feeling 
is to us completeZy different from either perception, considered separately; and we have 
always been astonished that the total want of resemblance did not occur with immediate 
confutation to the authors of those systems of sensualism, which endeavour to reduce 
all our knowledge, as parts, to our original external  perception^."^ 

Que ce doive être une ((loi)) de l’esprit lui-même, ou de sa ((tendance)), de son ((apti- 
tude)) particulière, d’être ainsi affecté, d’une manière entièrement distincte de ce 
par quoi il éprouve «la sensation elle-même, ce sentiment premier)), voilà le Oedo 
que Brown, d‘une façon répétée et cohérente, proclama dans ses Conférences’04. 

Villers s’était gaussé des interprètes ((sensualistes)) de «cet empirisme nou- 
veau)), par une analogie qui, pensait-il, illustrait et réfutait à la fois son «point car- 
dinal)) : 

«I1 vaudrait autant dire, parce qu’on trouve de l’eau dans toutes les plantes, que toutes 
les plantes avec leurs tiges, leurs feuilles, leurs fleurs et leurs fruits, aussi bien même que 

79 



les formes plastiques et  les propriétés distinctives de chacune, ne sont que de l’eau trans- 
formée ... i.~ sensation transformée ! d i t - o n . ~ ’ ~ ~  

]Brown se montrait plus circonspect, peut-être parce qu’il percevait qu’il était parfai- 
tement à l’aise avec une théorie qui élevait le sentiment (feeling) aux rangs les plus 
tSlevés de l’esprit. En vérité, Sir James Mackintosh pensait que Brown avait porté 
trop haut le terme afeelingw, jusqu’aux opérations de la pensée et du raisonne- 
ment’&. Et, à cet égard, on pourrait presque dire qu’il ressemble à Destutt de Tracy, 
avec lequel cependant il ne pouvait pas complètement s’accorder. La supposition de 
la ((présence universelle de la sensation)) dans l’esprit, remarque-t-il, jouit d’une cer- 
taine simplicité, qui tend à démentir les différences réelles, qui caractérisent la «va- 
riété de nos sentiments intérieurs)). Ainsi, l’esprit est susceptible de s’abuser lui- 
même, l’illusion étant elle-même, naturellement, un sentiment relatif distinct de 
toute sensation. L’esprit est capable de déguiser sa propre réalité. Voici la descrip- 
tion faite par Brown de la mascarade : 

It is a sort of perpetual masquerade, in which we enjoy the pleasure of recognizing a 
familiar friend in a variety of grotesque dresses, and the pleasure also of enjoying the 
mistakes of those around us, who take him for a different person, merely because he has 
changed his robe and his mask.“’ 

]La ((tromperie)) inhérente à ce double plaisir, avoue Brown, «une fois reconnue, est 
i d s  difficile à elirniner)). Cependant, ailleurs, il prévient contre la confusion entre 
l’état d’esprit impliqué dans le ((sentiment de plaisir)) et celui ((qui constitue le désir 
du retour de son objet)) ; car ce dernier, quoique ((introduit ... par le souvenir du 
plaisir)) est plutôt une ((conséquence du souvenir que sa partie»’08. Ainsi, l’analyste 
de l’esprit doit considérer que le temps de ses réflexions vient après que la masca- 
rade est finie et qu’il ne peut, hélas, en faire partie. 

Néanmoins, le cas décisif que Brown choisit de dresser contre l’hypothèse 
sensualiste impliquerait au lieu de cela l’opération mentale de «comparaison» ‘O9. 

Comme je l’ai dit plus haut, c’était pour Brownun trait des ((aptitudes)) particulières 
de l’esprit, qu’il soit capable d’être affecté d‘une manière autre que celle par la- 
quelle il éprouve des sensations. Cette tendance supplémentaire, ou loi de sa consti- 
tution, rend seule possible la comparaison d’une sensation avec une autre (dans 
l’exemple de Brown, la ((perception)) d’un cheval et celle d’un mouton). Mais pour- 
quoi ces deux sensations, qui coexistent apparemment dans l’esprit, ne peuvent-elles 
pas elles-mêmes constituer la comparaison, comme Condillac le suggérait ? C’est-à- 
dire, si ces sensations sont reçues avec une vivacité telle que leur présence dans l’es- 
prit signifie que l’esprit y prête attention, pourquoi cet état d’attention, cette ((dou- 
ble attention)), n’est-il pas lui-même l’acte de comparaison et ainsi de jugement’” ? 
L’explication, argumente Brown, tient au temps mis par les actes successifs d’atten- 
tion pour comparer les différents éléments des deux objets sensibles. «Dans le cas 
(Sun cheval et d’un mouton)), explique-t-il, 

though these, in the sensations which they excite, cannot, at different times, be very 
different, we compare, at  different times, their colour, their forms, their magnitudes, 
their functions, and the uses to which we put them, and we consider them as related in 
various other ways. The perceptions being the same, the comparisons, or subsequent 
feelings of relation, are different; and though the relation cannot be felt but when both 
objects are considered together, it  is truly no part o f  the perception o f  each.”’ 

Brown ajoute ici à l’approche humienne de l’abstraction une troisième dimension : 
on doit non seulement ajouter au globe de marbre blanc un globe de marbre noir et, 

80 



chose plus importante, un cube blanc, mais on doit encore mesurer le temps de ses 
abstractions de couleur et de forme par le nombre des actes successifs de conscience, 
qui sont requis dans le processus112. En outre, pendant la période en question, la 
comparaison doit être soutenue par le désir de rechercher ((quelque relation, [désir] 
qui n’appartient pas nécessairement à la simple suggestion ou sentiment interne de 
la relation elle-même)) ‘13. Parce qu’il pouvait imaginer des situations dans lesquelles 
la comparaison pourrait se faire aussi bien inintentionnellement que volontaire- 
ment, Brown préférait utiliser le terme de ((suggestion relative)). Ayant un œil pro- 
pre à percer les ressemblances et les différences subtiles, Brown essayait tout le 
temps de distinguer son propre sens des choses de celui des autres, qu’ils fussent 
«gens du dehors)) (comme Hamilton les entendait) ou ses compatriotes. 

Sur cette question de temps, Brown choisit également de s’éloigner de l’ana- 
lyse faite par Reid de la conscience. Celui-ci avait, dès les premières conférences sur 
la Pneumatologie à Glasgow, adopté la thèse que la conscience, à la différence de 
l’attention (qui est volontaire), ou de la mémoire (qui se rapporte au passé), ou de 
la perception (dont l’objet est externe et non dans l’esprit), accompagne toute opé- 
ration de l’esprit, étant, comme il le dit, «la connaissance immédiate que nous en 
avons))114. De plus, comme il l’affirma plus tard, elle est dépourvue de constance, 
((changeant avec chaque  pensée^"^. Puisque c’est une distance logique, plutôt que 
temporelle, qui sépare chaque moment de ((conscience)) de son «objet» - ce senti- 
ment ou cette opération, dont elle est la (connaissance immédiate)) - la pensée par- 
ticulière dont l’esprit est dit être conscient se présente, puis est immédiatement dé- 
calée, comme étant l’unité de conscience distincte de ou en relation au sujet p e m -  
nent, dont elle est (ou était) l’état conscient. Ainsi, l’espace vierge d‘un unique mo- 
ment est jugé assez large pour embrasser l’intervalle entre la pensée particulière et la 
conscience que l’esprit en a. Mais c’est seulement un intervalle logique, contre le- 
quel Brown se déchaîne, au nom de la temporalité. 

Le véritable intervalle, affirme-t-il, est défini par le temps qui sépare le senti- 
ment initial ou sensation et, par le moyen de ce qu’il appelait ((une brève et rapide 
vue en arrière))116, la conscience que l’esprit en a comme étant passé. Ainsi il y a, 
pour Brown, trois, plutôt que deux, termes, comme Reid le supposait ; le troisième 
étant de nouveau ce sujet permanent (ou «moi»), auquel nous ((croyons irrésistible- 
m e n t ~ ” ~ .  Décrivant ce nouvel intervalle sous le nom de rmind in retrospect#, il re- 
vient aux fondements de la sensation, et là, à cet élément particulier de la consti- 
tution ou de l’aptitude de l’esprit, qui était décrit de façon plutôt lâche, antérieure- 
ment, comme étant simplement ((plus que la sensation!). Simplement, mais non sans 
signification ; car il annonce la longue marche de l’indépendance envers Reid et en- 
vers la théorie charmeuse (on pourrait presque dire ensorcelante) de Condillac. 
«Nous avons une sensation)), rapporte Brown, 

we look instantly back on that sensation, - such is consciousness, as distinguished from 
the feeling that is said to be its object. When it is any thing more than the sensation, 
thought, or emotion, of which we are said to be conscious, it is a brief and rapid retros- 
pect. Its object is not a present feeling, but a past feeling, as truly as when we look back, 
not on the moment immediately preceding, but on some distant event or emotion of our 
boyhood 

Ce furent de telles dimensions - le découpage du passé en ses sentiments (feelings) 
les plus lointains et les plus récents - qui par leur finesse permirent à Brown de se 
gagner la réputation d’un véritable pathologiste de l’esprit. 

81 

O 



Condillac, aussi bien que des autre métaphysiciens français qui [avaient] 
adopté la doctrine directrice de [celui-ci])), avaient, à ses yeux, grossièrement sim- 
plifié leur étude de l’esprit. «Dans cette partie de l’île)), inversement, Reid s’était 
porté à l’extrémité opposée d‘une aamplifcation excessive) des facultés de l’es- 
prit”’. Le premier groupe, en cherchant des ressemblances cachées, avait manqué 
les différences essentielles et s’était perdu, comme le dit Brown, dans une «brume» 
de confusion. Au contraire, le second ((avait abandonné ce travail trop tôt, avec 
pour résultat de classer les divers phénomènes de l’esprit en facultés ((différentes)), 
qui m’offraient pas la garantie d’une distinction dernière)). De part et d’autre, une 
égale erreur de classification, aussi bien que de théorie. Brown attesta, à une date 
tardive, qu’il n’avait pas eu le ((goût de l’innovation)), et se défendit vigoureusement 
d’avoir dérivé ses vues ((d’une école particulière)). I1 entretint en outre l’espoir que 
le ((principe de [son] agencement)) finirait par être compris, quand les processus se- 
raient devenus «plus familiers)), sous sa tutelle attentive120. I1 professa encore la 
croyance que la connaissance de ces dois générales ou tendances de succession)) 
renfermait d’histoire intellectuelle et morale de notre vie future)). Une ((gestion 
adroite)) de ces lois nous rendrait capables, comme «un écrivain épique ou drama- 
tique)), d’agencer à volonté «la suite des scènes de [notre] récit [personnel])). Un tel 
art, en vérité le «plus noble de tous les arts de l’homme)) et «leur esprit de vie)), est 
rien moins que «la théorie et la pratique générale de l’éducation))lZ1. Les ((Géorgi- 
ques)) baconiennes de l’esprit étaient ainsi devenues, dans les mains de Brown, la 
culture de la science elle-même’22. Cet art supérieur «nous a élevés)), proclame-t-il, 

from the dust, where we slept or trembled, in sluggish, yet ferocious ignorance, the vic- 
tims of each other, and of every element around us, to be the sharers and diffusers of the 
blessings of social polity, the measurers of the earth and of the skies, and the rational 
worshippers of that eternal Being by whom they and we were created.‘23 

Tel fut le testament de Brown, en faveur d’un optimisme progressif et scientifique. 
(Destutt de Tracy n’avait-il pas semblablement recommandé Bacon, pour son traite- 
ment du «bien de la communauté)), dans le contexte de ses ((Georgiques)) ?). Mais 
telie fut également la déclaration d’indépendance de Brown, à l’égard de tous ceux 
qui avaient piétiné sur cette voie de recherche et s’étaient ((asservis mutuellement)). 
Pour ce programme, Thomas Brown fut dûment condamné. Le cheval qu’il avait in- 
troduit avait décidément une drôle de couleur. 

Conclusion 
On connaît le jugement de Cousin, que l’lkole écossaise souffrit d’une cer- 

taine timidité, en comparaison de sa rivale métaphysique allemande. Un partisan 
américain, à l’occasion traducteur, Caleb S Henry, assimila cet état au refus ((de 
boire par peur d’être intoxiqué’%. Peut-être, ce prétendu manque de nerf fut-il la 
source de l’insistance de cette école à établir des limites, en définissant les facultés 
de l’esprit avec un luxe de détails minutieux. Peut-être aussi faut-il y chercher la 
cause de son ressentiment envers celui qui, s’étant pénétré à l’occasion de sources 
étrangères, choisit de redéfinir ces mêmes facultés, tout en respectant leurs restric- 
tions inhérentes’”. Peut-être, enfin, faut-il y trouver ce qui libéra les imaginations 
les plus audacieuses, non point tant du petit fermier du samedi soir, que de son juge 
sévère du dimanche matin. Quelle que fût la racine de ses craintes, l’hole écossaise 

82 



vit dans Mylne et dans Brown, et à un moindre égard dans John Young, les folies 
d’un excès de complaisance envers le transformationisme Idéologique. Avec de 
telles craintes, les conspirations sont trop facilement forgées. 

Myine déclarait presque avec ostentation sa familiarité avec certains aspects 
des Elémens de Destutt de Tracy. Mais ce fut Condillac qui lui inspira certaines de 
ses analyses de l’esprit les plus précoces et les plus critiques (notamment envers 
Dugald Stewart). Brown, de son côté, placé dans la situation délicate et inconfor- 
table d’héritier et de successeur de Stewart et manquant l’occasion d’éditer et de 
préfacer les Conférences de celui-ci, comme il le fit pour sa tardive Esquisse, appa- 
raît d’autant plus circonspect, jusqu’au point d’un ((consentement silencieux)). Si, 
comme il le reconnaît, il a parfois attaqué Stewart sous le nom de Reid, il a peut- 
être rebâti Destutt de Tracy sous le couvert d’un exposé des défauts du sensualisme 
de Condillac. Comme j’ai essayé de le montrer, il n’y a guère en somme d’évidence 
à l’appui d’une telle tromperie. En vérité, comme Mylne, Brown semble être venu 
tôt et ouvertement à Condillac et avoir relevé le défi du transformationisme du pen- 
seur français, à la différence de ses compatriotes qui manquèrent singulièrement de 
le faire. En faisant ainsi, Mylne et Brown découvrirent, avec une remarquable indé- 
pendance d’esprit, les facultés limitées, mais pleines de ressources, que l’esprit, par 
sa constitution, mobilise pour son expérience du monde. S’ils furent également 
frappés par les forces régulatrices à l’œuvre, qui font rapidement de l’esprit humain 
une créature et un instrument de l’habitude, Brown seul porta immédiatement cette 
observation au plan élevé de la réflexion, sur lequel, par l’intermédiaire du temps, 
l’esprit véritable et ((indivisible)) recompose son ((moi)). Ce retrait de l’esprit, comme 
le dit Brown, ((dans le sanctuaire de son immense séjour))126 valut à Brown une ré- 
putation de phénoménaliste et de sceptique. Ce qu’on oublie souvent, cependant, 
c’est que ce fût la sensibilité poétique de ce philosophe du sentiment (feeling), plu- 
tôt que ses théories, ou celles de Destutt de Tracy, qui détermina le Brown ((phéno- 
ménaliste)) à avoir recours au toucher, à chaque fois qu’il voulait reconduire les dé- 
lices de ces refuges intérieurs au monde extérieur : 

... when, in reverie, our conceptions become peculiarly vivid, and the objects of our 
thought seem almost to exist in our presence ; if only we stretch out our hand, or fix our 
eyes on the forms that are permanently before us, the illusion vanishes.127 

Au bout du compte, à ce qu’il semble, Brown fut un gars de la région des ((Borders))! 

En définitive, la preuve de la loyauté de Brown résiderait dans son subtil em- 
ploi du concept vital d‘attention, qui tient stratégiquement une position intermé- 
diaire entre le sentiment (feeling), ou sensation, et la pensée. Malheureusement, son 
procès ne fut jamais instruit. S’il l’avait été honnêtement, ses critiques auraient pu 
reconnaître que toute la peine, qu’il se donnait pour dégager la fonction (ou le 
((processus))) de l’attention de son état de ((faculté)) de l’esprit, était un travail soi- 
gneux, qui visait à démontrer l’inexactitude de l’exposé que Condillac en faisait. 
De façon significative, le cas décisif impliquait des sensations multiples, et non pas 
simples, la pure complexité de l’expérience ordinaire, et non sa réduction (sub 
sumptione) à une interaction artificiellement élémentaire entre l’esprit, pris comme 
((statue)), et son environnement. Brown s’élève expressément contre la suggestion, 
trouvée chez Condillac, que l’œil (ou la faculté de vision) peut se diriger lui-même 
ou être dirigé par l’attention, vers un (tunique objet)), à l’exclusion de la multitude 

83 



des objets, qui lui sont contigus dans le champ perceptif128. C’est plutôt le simple 
désir de l’esprit qui, par d a  loi de nos émotions)) amorce et détermine notre concen- 
tration sélective sur certains objets, au détriment, sinon à la perte consciente, des 
(autres. Ainsi, c’est l’esprit qui veut connaître plus complètement une chose, c’est 
l’esprit qui a «le soin nécessaire au succès)) (selon le mot de Destutt de Tracy)lZ9, et 
!qui ordonne son expérience selon une forme intelligible. En outre, le processus de 
cette volonté de connaître implique l’attente et, plus particulièrement, 1 ’effort mus- 
culaire (d’énergie de la volonté>, comme le dit Destutt de Tracy)13’. Cependant, 
c’est précisément cette tension complexe de l’esprit vers ce qui lui est donné, en vue 
d’en faire d’une façon distincte son bien, qui prouve pour Brown que Condillac a 
tort. Ironiquement, le penseur français a fait erreur, du côté de d’action spéciale)) 
de l’esprit. Tous deux durent admettre, cependant, que sous l’influence changeante 
de notre disposition émotionnelle, toute m è n e  devient totalement différente à no- 
tre vision)) (mous voyons les objets tout différemment,~)’~~. 

De même la ((scène)) de la pensée écossaise se modifiait. Sa base émotionnelle 
re faisait moins confiante, apparemment moins à l’aise, dans le monde à l’extérieur, 
et décidément plus révélatrice de ses passions à l’intérieur. Comme Brown avait 
coutume de le souligner, la ((connaissance que nous acquérons de l’extérieur vit en 
nous à l’intérieur))132. Ainsi, la ((science de l’esprit)) qui, comme il l’annonçait dans 
sa première conférence, est «la science de nous-mêmes)), garde vivante la flamme de 
la philosophie cartésienne de la conscience, cette orientation intérieure de l’esprit 
vers ses propres créations. De sa ((hauteur)), «perché» aurait dit Cousin, l’esprit se 
retourne et jette un regard pour imposer un ordre au ((paysage en dessous)), à ((ce 
glissement furtif des sentiments en sent iments~’~~.  Au mieux, donc, la vision de 
1Brown était rétrospective, véritable résumé de la conscience agissant à distance. Au 
pire, elle était nialadroite, hantée par le fantôme de Reid, le spectre vivant de Stewart, 
et la présence sinistre de Condillac et de ses successeurs plus positivistes. Au fond, 
cependant, c’était une vision très solitaire : quelque peu fière, opiniitrement indé- 
pendante, et trop souvent sourde aux conseils de prudence. I1 n’y avait guère de 
quoi faire une bonne conspiration, à supposer que le projet en ait jamais existé. 
k0Wn faisait partie lui-même de la scène changeante, mais on doit chercher ailleurs, 
pour trouver un bouc émissaire et les raisons décisives du déclin philosophique et de 
la chute de l’enipire écossais. I1 est grand temps que ce cheval particulier soit tiré de 
sa misère. 

J.C. STEWART-ROBERTSON 
Université du New-Brunswick 
Traduit par M. Malherbe 

NOTES 

I .  Extrait des conférences de Reid sur la culture de l’esprit, Birkwood Collection, Bibliothèque 
de l’Université d’Aberdeen, MS 2131/4/1/8a, sansdate, mais faisant partie d’une série datée 
du ((2 janvier)) au ((13 janvier 1765)) (MS 2131/4/1/8 et 8a). Le texte cité est en cours de pu- 
blication dans le cadre d’une édition échelonnée de tous les manuscrits non publiés de Reid 
de la Collection, sous la direction d’un Comité Consultatif d’Êdition présidé par le DI George 
E. Davie d’Edimbourg. L’auteur est responsable de la publication de cette série, et plus parti- 
culièrement chargé de ces conférences et des conférences sur la pneumatologie (qui forme- 
ront respectivement les volumes VI et I de l’édition complète). 

84 



2. James F. Ferrier, Institutes of Metaphysics, 2e ed. (Edimbourget Londres, 1856), prop. IX, 
19, 496. Ferrier a compris, ou au moins entrevu, que dès que la philosophie s’assignait comme 
tâche la rectification de l’opinion du sens commun, elle se fourvoyait rapidement, se scindait 
en deux parties, l’élément ((correcteur)) devenant alors philosophie, et le ((ratificateurn des 
((inadvertances de la pensée ordinaire)) psychologie. Tout ceci, soutenait-il, était un accident 
tragique, en particulier du point de vue de la psychologie (ou science mentale), qui cessait 
alors d’être «sujet de controverse)). Dans un mouvement sans aucun doute très cartésien dans 
son introversion, Ferrier affirmait qu’il critiquait non pas le «sens commun, du philosophe, 
mais sa ((personne)) même (ibid., Intro., 34-6). 

3. James McCosh, ((Scottish Metaphysicians)), North British Review, 27 (1857), note 409. Outre 
Brown, James Mylne de Glasgow et John Young de Belfast College sont ici mentionnés dans 
l’acte d’accusation. Plus tard, dans ses essais biographiques et critiques intitulés The Scottish 
Philosophy, Biographical, Expository, Critical, From Hutcheson to Hamilton (New York 
1875), McCosh associa Brown et Mylne à James Mill, ((trois hommes de tempéraments (très) 
différents)), qui cependant ((subissaient une influence commune)). Article XLVIII, ((James 
Mylne)), 364-65. 

4. Le dernier est le propre biographe de McCosh, J. David Hoeveler Jr., dans son James McCosh 
and the Scottish Intellectual Tradition : From Glasgow to  fiinceton (Princeton U.P., 1981 ). 
Brown y est décrit comme ((penchant)) vers le ((sensualisme français)), et  plus brutalement 
encore comme ((ayant adopté une attitude sceptique)) (118-20). Quant à la contribution de 
Mylne à l’analyse de l’esprit, elle est considérée comme très réduite (McCosh pensait que ses 
idées sur le sujet étaient «maigres»), et excessive aussi bien pour le libéralisme politique que 
pour le socinianisme religieux. Hoeveler n’est cependant que le dernier d’une longue série 
d’adeptes de la tradition. Beaucoup d’entre eux, y compris peut-être le propre maître de 
McCosh, Sir William Hamilton, qui dans ses propos et ses écrits dénigrait sans cesse Brown, 
ont crié à l’usurpation et  à la perfidie. La liste des accusateurs comprendrait parmi ses mem- 
bres des critiques aussi différents que : Sir James Mackintosh, John Veitch et  George Croom 
Robertson ; François Picavet, F. Réthoré, et Elie Halévy; Robert Blakey et  G.S. Brett. 

S .  John Young, Lectures on Intellectual Philosophy, William Cairns ed., Glasgow, Edimbourg, 
Londres et Dublin, 1835. Premier professeur de philosophie morale à la fondation de Belfast 
College en 1815, jusqu’à sa mort en 1829, Young était entré à l’université de Glasgow en 
1808, où il avait suivi les cours de logique de George Jardine, et ceux de philosophie morale 
de James Mylne. C’est ce second apport qui devait provoquer sa défaite dans les annales de la 
pensée écossaise. 

6. McCosh, ((Scottish Metaphysicians)), 409 ; Scottish Philosophy, 365. 

7. Beau-fils de John Millar, qui était encore professeur de droit, et qui faisait partie, signalons-le, 
du Comité de Sélection. James Mylne (1757-1839) succéda à Archibald Arthur a la chaire de 
philosophie morale de Glasgow, qui avait auparavant été occupée par Reid. Outre Young, 
déjà mentionné, Hamilton et McCosh furent aussi, à un moment de leur carrière, élèves de 
Mylne, ni l’un ni l’autre, semble-t-il, avec enthousiasme. LE premier, comme le signalent Veitch 
et Monck, se montra par la suite particulièrement méprisant envers l’enseignement de philo- 
sophie morale qu’il avait reçu à Glasgow, bien qu’il semble avoir eu la plus haute estime pour 
les cours de logique du Pr. Jardine, cf. John Veitch, Hamilton (Edimbourget Londres, 1901), 
5 ,  et W.H.S. Monck, Sir William Hamilton (Londres, 1881), 2 .  Heureusement pour les cher- 
cheurs contemporains, trois cahiers de notes pris par des étudiants de Mylne à des moments 
différents de sa carrière existent encore, et  sont dans une large mesure déchiffrables : pour la 
dernière période, ceux de Charles Wicksteed (c. 1829-30), GUL MS. Gen. 97 (1-3); dans sa 
période centrale, ceux tie Thomas Mackenzie (1820), MS. Gen. 466; et enfin, au tout début 
de la carrière de Mylne, ceux de David Murray (1799), MS. Murray 207. Ce dernier, dont les 
souvenirs sur Mylne en particulier, et  sur Glasgow College à la fin du siècle en général, sont, 
jusque dans les détails, des plus instructifs, affirme que Mylne était un «radical en philoso- 
phie)). Mais, si l’on considère les dates auxquelles il assista aux cours de ce dernier, il ne peut 
s’agir que d’une opinion qui s’est formée au moins autant sur une connaissance plus appro- 
fondie de l’homme et de sa réputation, que sur des souvenirs personnels d’étudiant. Mylne 
fut accusé de ((haute-trahison)) politique plutôt que philosophique, lorsque, le 26 mars 1815, 

85 



dans ses fonctions de chapelain du College, «dans les prières, et particulièrement dans les 
psaumes qu’il choisit pour l’office de ce jour, ... il exprima sa jubilation devant la marche 
victorieuse de Bonaparte (évadé de l’île d’Elbe) sur la capitale de la France, évènement dont 
la nouvelle était parvenue à Glasgow le matin mime; et  ... il invoqua d’une manière impie 
Bonaparte, dans un langage réservé par la Révélation au Sauveur du Monde.)) Plainte de la 
Faculté de Glasgow et du Révérend William, datée du 3avril1815. Mylne se défendit dans 
une ((Déclaration au Juge)) le 31 mars 1815, Glasgow University Archives Pamphlet # 30383. 

8 .  George Gilfillan, The History of Man (Londres, 1856), 91 : «C‘était une nature noble, mor- 
due par le froid du scepticisme, contrecarré par l’indolen ce... Adieu ”Vieille Sensation”, 
comme t’appelaient tes étudiants ! )). 

9. «Scottish Metaphysicians)), note 409. 

10. Même pour les lecteurs de son époque, il était par trop évident que Hamilton avait décidé de 
«régler son compte)) à Brown : en effet la critique de Brown par Hamilton - d’abord dans 
son article de: l’Edinburgh Review d’octobre 1830, saluant la traduction par Th. Jouffroy 
des œuvres complètes de Thomas Reid (158-207), puis, bien plus tard, dans ses Discussions 
on Philosophy and Literature, Education and University Reform, lre ed. (Londres, 1852), 
43,43n, et  97 -est  sans doute une des attaques les plus virulentes de l’histoire des lettres. La 
démolition de Brown, pour le ramener, selon les termes de Hamilton, «à son propre niveau)), 
allait si loin qu’un lecteur de la première édition (bibliothèque de l’université d’Edimbourg) 
ne put s’empêcher d’écrire dans la marge : «ne pensez-vous pas avoir assez malmené le pau- 
vre Brown ?» Hamilton fut tout particulièrement responsable de la double réputation de 
Brown comme sceptique et comme plagiaire qui, à quelques exceptions près (la première 
étant celle de W.P. Alison), s’est transmise jusqu’à nos jours. Outre la traduction (au moins 
partielle) et  la publication de la seconde partie et  de la seconde partie «supplémentaire» 
(Deuxième Section) des hémens d’Idéologie de Destutt de Tracy (intitulée Traitéde la Vo- 
lonté et  de ses effets), dans A Deatise on Political Economy, to which is fiefWed a Supple- 
ment to  a h e e d i n g  Work on the Understanding Or, Elements of Ideology (Georgetown, 
D.C., 1817), Jefferson a entrepris de faire connaître l’œuvre de Destutt de Tracy aux Etats- 
Unis, apparemment sans grand sucœs. Dans une lettre à Robert Walsh, ((littérateur et  im- 
primeurn, qui, au début de l’année 1818, avait repris les droits de traduction de Joseph Mil- 
ligan (qui imprima néanmoins plus tard le «Supplément»), Jefferson fait preuve, non seule- 
ment de l’enthousiasme d’un admirateur, mais de la confusion due à une connaissance su- 
perficielle. Faisant un commentaire sur «la certitude des opérations de l’entendement hu- 
main» dans l’uxvre du philosophe français, il explique que Destutt de Tracy des  fonde sur 
nos sensations dont nous sommes certains, et sur cette base construit des demonstrations d’une 
cohérence irresistible, je pense, contre le scepticisme, maladie de l’esprit si pénible qu’il est 
charitable d’en révéler le remède, s’il en existe un.» Lettre de Jefferson à Robert Walsh, 
19 février 1818, cité par Nathan Schachner, Thomas Jefferson ’ A Biography (New York et 
Londres, Thomas Yoseloff, 1951/64), 963. La biographie de Brown par le Rev. David Welsh 
montre également à quel point l’appréciation loyale d’un disciple peut rendre un mauvais 
service à l’objet de son adulation. 

I I .  MSS. 2131/4/i/1-31. Pour les besoins de cette analyse, je me bornerai à l’étude du MSS 
2131/4/1/8 et 8a, cf. supra, note 1. 

12. William Cleghorn, professeur de philosophie morale à St Andrews et  plus tard à Edimbourg, 
où il succéda I Sir John Pringle, rabaisse la ((pneumatique)), qui «traite de ces pouvoirs natu- 
rels de l’esprit)), au statut de simples «prolégomènes» à la «première division)) de son ((Ethi- 
que». Plus clairement, la pneumatique est considérée comme «la connaissance des parties 
d’esprits ou systèmes des esprits pris séparément)), alors que «la morale est la connaissance 
de ces parties prises dans leurs rapports réciproques et  des actions qui résultent de cette 
coopération rkgulière et bien ajustée.)) St Andrews University Library, MS 1951. 

~3. De Augmentis Scientiarum, Livre VII, ch. 3. 

14. La division par Bacon de la philosophie de l’humanité en ((doctrine)) ou ((connaissance)), 
consacrée au corps de l’homme d’une part, et  à l’esprit (ou âme) de l’homme d’autre part, se 
répandit amplement dans les salles de conférence écossaises. EUe inspire tout particulièrement, 

Ei 6 



sans exclusion, les plans de cours des conférences d’Aberdeen. parmi lesquels le principal 
d’entre eux, George Turnbull, «régent» de Reid, mais aussi Fordyce, Gerard, Beattie, et, na- 
turellement, Reid lui-même avant son départ pour Glasgow. Ici encore, conformément au 
propos de Bacon, ce qui tend à être partout mis en valeur est ce que Cleghorn appelle la 
mature complexe de l’homme)), «unité» comprenant ((l’esprit et  le corps)). St. AUL, MS. 
1951 ; cf. Bibliothèque de l’université d’Edimbourg, MS. DC. 3. 3. 

is. Les manuscrits comparés sont MS. 2131/4/1/8 et  8a et MS 2131/8/IV/lO, ce dernier daté du 
((9 avril 1765)). 

16. Essays on the Intellectual Powers ofinan, (1765), VI, iV, 434 ff (Hamilton ed.; Hildesheim 
repr.). Reid insiste dans les Essays sur l’idée que le type de jugement discursif doit être 
((fondé sur des arguments)), ou doit suivre une ((recherche des preuves)). Dans les conféren- 
ces ((géorgiques)), il met surtout l’accent sur la manière dont mous acquérons des habitudes 
de jugement)), d’une façon qui n’est pas toujours heureuse. L’environnement social d’un es- 
prit humain éminemment plastique joue ainsi un rôle décisif. Cf. MS. 2131/4/1/8. 

17. Deux mots l’un SUT l’autre, sans indication sur l’ordre d’écriture : soit «le», soit «Nations», 
le premier étant ici préféré, malgré une lecture de 1681 de ((consciousness)) (conscience) 
comme Whole Duty Nations. 

18.  Ici comme supra, MS. 2131/4/1/8a. 
19. Cf. MS 2131/4/1/8a: (((Intuitifs ou naturels) les jugements sont en vérité l’inspiration du 

Tout Puissant qui confère aux hommes l’entendement car tous les autres jugements sont ti- 
rés d’eux et fondés sur eux (.).)) 

20. MS. 2131/8/IV/lO (f.6.). L‘insertion d’une négation supplémentaire dans la dernière phrase 
semble s’accorder avec le sens désiré. Je n’ai pas modifié le texte autre part, à l’exception 
d’un mot que Reid lui-même avait barré. 

21. W.P. Alison (infra) fait ici preuve de sa perspicacité habituelle lorsque, vers la fin de sa MI- 
rière, dans un discours prononcé devant le Royal Society d‘Edimbourg, entre «le 7 et  le 
21 février 1853», il cite abondamment le passage suivant de Cousin, non seulement à l’appui 
des ((sentiments scientifiques)) exprimés par Reid et Stewart, mais comme témoignage de 
l’adhésion respectueuse de Brown 6 ces derniers : ((L‘intuition ou l’inspiration est dans tous 
les langages distincte de la réflexion ou du raisonnement. C’est la simple perception de la vé- 
rité, je veux dire des vérités essentielles et fondamentales, sans l’intervention d’aucun acte 
ou volonté personnels. Cette intuition ne nous appartient pas. Lorsque l’acte s’accomplit 
dans nos esprits, nous en sommes simplement les spectateurs, non les agents; toute notre ac- 
tion se limite à avoir conscience de ce qui se passe. Notre perception des vérités simples et 
primaires peut donc être séparée de la raison faillible de l’homme, et liée à cette Raison qui 
est universelle, absolue, infaillible, et  éternelle, au delà des limites de l’espace et  du temps, 
au dessus de tout contact avec l’erreur ou le désordre, à cette Intelligence dont la nôtre, ou 
ce qui prend son apparence en nous-mêmes, n’est qu’un fragment, à cet Esprit, pur et  incor- 
ruptible, dont le nôtre n’est que le reflet.)) Transactions of the Royal Sociery of Edinburgh, 
vol. XX 91853, 535-36. La suggestion implicite dans l’expression soulignée par Alison 
(((cette intuition ne nous appartient pas))) ressemble beaucoup aux affirmations de Reid 
dans ses conférences ((géorgiques)), supra, sur le fait que les jugements intuitifs «sont en vé- 
rité l’inspiration du Tout Puissant qui confère l’entendement aux hommes...)) MS 21 31/4/I/ 
8a. Il y a aussi le témoignage supplémentaire de A. Campbell Fraser, selon lequel la Philoso- 
phie .&ossuise de Cousin (troisième édition, Paris, 1857) était «très lue et  estimée dans ce 
pays (l’lkosse) et parmi (ses) étudiants)). I1 chercha à plusieurs reprises, par l’intermédiaire 
de son éditeur, «Mr Clark)), à faire traduire cet ouvrage, afin que des  revues et  autres publi- 
cations attirent aussi l’attention sur lui, et par son intermédiaire sur la philosophie qu’il dé- 
fend er recornnaande)) (souligné par moi), mais il dut se contenter d’apprendre que ses &tu- 
diants étaient maintenant habitués à lire le français. Correspondance de Cousin, Fraser à 
Cousin, 8 février 1858, cf. ses lettres du 15/8/1857 et du 29/4/1857. EUL, Mic, M. 792. 

22. L‘apologie d’Alison faisait partie de la ((Correspondence between Academicus and Consilia- 
rius (le phrénologue Andrew Combe) on the comparative merits of phrenology and the 
mental philosophy of Reid and Stewart)), publiée dans le Phrenological Journal de cette 

87 



année (1836, article VU). J’ai traité plus en détail de cette joute tardive, qui prit place du- 
rant les derniers jours de 1’Ecole vieillissante, dans «The Fixing of the Scottish Mind, or the 
Sad Tale of Scottish Enlightenment Philosophy)), SCOTIA : American-Olnadian Journal of 
Scottish Studies, vol. 2, no 1 (avril 1978), 43-60. 

23. Cousin lui aussi reconnaissait «la limite que Reid et  D. Stewart (avaient) assignée à la raison 
humaine)), e t  pensait leur avoir, «sans être infidèle aux principes de cette excellente philoso- 
phie)), ajouté xun développement)) qui, dans une certaine mesure, la dépassait. C‘est SUT œ 
point que reposait son désaccord avec Hamilton. Dans sa lettre à Mr Pillans du 1/6/1836, il 
demande avec emphase : «Ce développement est-il légitime, et  la circonspection de vos illus- 
tres compatriotes n’est-elle pas préférable ? f i a t  is the question, mon cher monsieur. Et sur 
cette question, M. Hamilton est l’homme qui, dans toute l’Europe, dans I’Edinburgh Review, 
a défendu la philosophie écossaise et  s’en est porté le représentant...)) Cite par L. Peisse dans 
sa préface aux Fragments de Philosophie (Paris, 1840), qui contient des traductions de trois 
articles écrits par Hamilton dans L’Edinburgh Review, ainsi que quelques extraits de Brown ; 
pp. LXXII-LXXIII. 

24. (W.P.) Alison, notes sur les conférences de Stewart, 1808-9, EUL-MS. Gen. 1382-1385. 
25. Les notes en question, de l’année 17934 ,  sont signées «Arch. Bell», et  intitulées ((Lectures 

on Moral Philosophy by Dugald Stewart Esq. Delivered in the University of Edinburgh in 
the Years 17934.)) EUL, MS. DC. 4. 97. Ces dates sont précisément celles du premier hiver 
que Brown passa à Edimbourg, et de sa première inscription aux cours du Pr. Stewart. 

26. La voix de la prudence, par laquelle se termine, par exemple le troisième essai philosophique 
de Stewart, «Sur l’influence de Locke sur les systèmes philosophiques dominants en France 
dans la dernière partie du XVIIIe siècle)) : «Dans l’étude des phénomènes de la matière), où 
la formule de Bacon semble valable sans limitation (les disciples de Bacon) ont fréquemment 
fait preuve d’une tendance à limiter ses applications, e t  à considérer certaines lois physiques ... 
comme des vérités nécessaires, ou comme des vérités qui admettent une preuve, a priori, 
alors que, d’autre part, dans la science de l’esprit, où le même principe, Iorsqu’on l’applique 
au delà de certaines limites, entraîne des absurdités manifestes, ils ont tenté de l’étendre, 
sans aucune exception, à tous les éléments primaires de notre connaissance, et même à la 
formation de ces facultés de raisonnement qui forment les attributs caractéristiques de notre 
espèce (souligné par moi))). Philosophical ESSQYS, 3e ed. (Edimbourg, 1818), 182. 

2’7. En dépit d’un premier effort pour masquer les différences de point de vue, Brown ne put ca- 
cher longtemps son différend avec son professeur. Évoquant les circonstances désagréables» 
de sa première année à temps complet comme professeur de philosophie morale à Edimbourg 
(1 810-1 1) dans une lettre à son ami William Erskine il confiait : «Que n’aurais-je donné pour 
pouvoir vous consulter sur tous les sujets que j’avais à traiter. J’étais très embarrassé ... par 
le fait désagréable d’ëtre en profond désaccord avec le Pr. Stewart sur de nombreux points 
importants. Mais j’estimai qu’il serait plus honorable d‘exprimer tout de suite ma propre opi- 
nion plutôt que d’avoir l’air de les introduire dans les années suivantes, et  le nom du Dr Reid 
me fut très précieux, lorsque j’eus à m’opposer à des opinions avec lesquelles Mr Stewart 
était peut-être d’accord ... C‘était une des conséquences les plus désagréables de ma situa- 
tion.)) Cité par le Rev. David Walsh, Account of the Life and Writings of Thomas Brown, 
M.D.(Edimbourg, 1825), 195. La vérité, néanmoins, fut vite connue, les conférences de 
Brown étant trop publiques et  trop populaires pour masquer les divergences. Stewart se s e n  
tit finaiement obligé de se justifier. Dans le troisième volume de ses Elements of the Philoso- 
phy o f  the Human Mind (1827), Stewart se vengea dans une note hargneuse : «Comme la 
plupart des hommes ... à l’esprit très vif, (le Dr Brown) étant trop confiant dans ses juge- 
ments hâtifs, trop prêt à conclure qu’il n’existait pas de difficultés sur son chemin quand il 
était incapable de les voir, et insuffKamment conscient du fait que dans sa science (de l’es- 
prit), le suc& tie nos investigations dépend de la faculté deréflexion patiente ... Le Dr Brown 
était singulièrement dépourvu de cette faculté, et  c’est à ceci, plus qu’à toute autre cause, 
que je suis disposé à attribuer son maniement très flou et imprécis du langage en diverses oc- 
casions importantes.)) (Note C, 375). Stewart jugeait Welch coupable ((d’impatience souvent 
mai fondéen et  ((d’entendement superficiel)) : «il aurait averti les étudiants ... du danger qu’il 
y a à tenter d’analyser des choses qui ne sont pas susceptibles de l’être, ou, selon (la formule 



de) Mr Locke, les exhorter à <s’arrêter lorsqu’ils sont au bout de  leur longew. (ibid., 376-77). 
Brown devait sûrement s’imaginer, concluait Stewart, que dorsqu’il parvenait au bout de sa 
sonde, il avait atteint le fond de l’océan)). I1 est intéressant de constater que Brown lui- 
même utilisa la même métaphore lockienne, mais & des fins différentes : ne pas brider l’in- 
vestigation «par une prudence timide qui ferait perdre tous les trésors que l’on aurait pu se 
procurer au cours d’un voyage plus aventureux)), mais plutôt agir de manière à pouvoir ((faire 
toute confiance)) à la connaissance de «la longueur de la ligne)), «même si nous naviguons 
parmi des bancs et  des écueils)). (Lecture III, 38). La timidité étaitelle devenue tellement in- 
hérente à la manière de penser écossaise que celle-ci ne pouvait plus supporter la témérité ? 

28. Condillac reçoit de Destutt de Tracy tous les honneurs de cette paternité, alors que ce taxi- 
nomiste de l’esprit, «l’un des partisans les plus fins et les plus originaux de cette nouvelle no- 
menclature)), est lui-même dûment accrédité, quoiqu’avec certaines réserves, pour sa contri- 
bution originale au langage de la science de l’esprit. Cf. Stewart, Philosophical Essays, III, 
160, 170, et n. 170. 

29. Cf. Inquiry concerning Human Understanding, C.W. Hendel ed. (Indianapolis, 1955), sect. I, 
21-24, et sect. XII, pt. 3, 170. 

30. En tant que modification ou transformation première de la sensation, l’attention est à la ra- 
cine, «cause» des opérations plus élevées de l’esprit. Leur «naissance», d’autre part, a sa 
source dans les capacités particulières qu’ont les opérations mentales de s’évoquer l’une l’au- 
tre, et ainsi de coopérer effectivement. Cette dernière capacité, ou principe, est la liaison des 
idées. Cf. Essai sur l’origine des connaissances humaines (1764), A.F. Théry ed., Genève, 
Slatkine réed., 1970, I, II, sect. 53 et 107. J’ai traité de cette distinction plus en détail dans 
«Sub specia praecipitis : the Science of Attention in Eighteenth-Century Thought )), Rivista 
Ch‘tica di Storia della Filosofin, sept. 1976, pp. 296-308. 

31. Essai, I, II, s. 9 2 ;  cf. Traitédes Sensations (1754), 1, II, pp. 5-6. 
32. Le modèle physiologique sur lequel Tetens construisit sa théorie de la rétention, dans ses 

Philosophical Essays on Human Nature (1777), est celui-là même qui intrigua et  piqua la 
curiosité d’Erasmus Darwin dans sa Zoonomia, or the Lows of Organic Life (1794-96), c’est- 
i d i r e  les spectres oculaires ou images résiduelles. C‘est, on le sait, la critique par Brown de 
cet ouvrage qui fut à l’origine de sa carrière philosophique. Le lien était l’observation que 
chaque impact sensoriel SUI l’individu laisse une trace, ou «écho durable)), proportionné à 
sa nature et à la force de l’impact. Cette trace devient le fondement de ce qui s’appelle plus 
tard ((activité mémorielle)), et  c’est à cet élément retenu que nous consacrons essentielle- 
ment notre attention. Comme Tetens, Brown insista plus tard sur le fait que, de l’intérieur, 
divers sentimentsaffluent au moment qui suit l’impact pour prêter assistance à l’acte d’atten- 
tion qui, sans l’élan et  la concentration du sentiment, serait au mieux inefficace. Cf. Lectures 
on The Philosophy o f the  Human Mind (Edimbourg, 1820; Andover 1822), # XXXI et XXXII. 
C‘est cette dernière édition, en trois volumes, entre la première édition et  celle de 1824, que 
j’ai utilisée systématiquement. 

33. Pierre Prévost, Essais de Philosophie ou Etude de l‘Esprit Humain, 2 vol., Genève 1805, 
vol. I, livre IV, lre partie, sec. 1, ch. 2. 

34. Essais, I, IV, lre partie, sec. 3, ch. 1.  
35. Essais, I, IV, lTe partie, sec. 1 ,  ch. 2. 
36. P. Laromiguière, Leçons de Philosophie sur les Principes de l’Intelligence ou sur les Causes et 

sur les Origines des Idées, 6e éd., Paris, 1844, sixième leçon : ((Objections relatives à i’acti- 
vit6 de l’âme et à la nature de l’attention)), pp. 114-31. 

37. Leçons, no 6, 114. 
38. Ibid., p. 118 ; cf. Condillac, Traité, VIII, xivn. 

39. b id .  
40. Ibid., pp. 118-9. 
41. Ibid., pp. 121 et 123. 

89 



842. Ibid., pp. 121-22. 
843. Ibid., pp. 120. 121 et 123. 
44. Reid, Intellecrual Powers, III, II, 340, souligné par moi (cité infra comme I.P.). 
#+S. Cf. I.P., III, 3,40 et III, VII, 355 f. Cf. I’Essay concerning Human Understanding de Locke, 

II, X, sec. 2-5. 
46. I.P., 111, v, 350. 
~47. I.P. III, V, 348. Cf. Condillac, Traité, II, XIII, et XIV. 
~48. Le résumé que fait Reid de cette opération d’assemblage mérite d’être cité en entier : ((11 

n’est pas nécessaire, dans la vie courante, de diviser précisément les domaines du sens et  de 
la mémoire, et  par conséquent nous assignons au sens, non un point indivisible du temps, 
mais cette pei.ite portion de temps que nous appelons le présent, et  quiaun commencement, 
un milieu et  une fin. 
I1 est aisé d’en conclure que, bien que dans la vie courante nous parlions avec une exactitude 
et  une converiance parfaites lorsque nous disons que nous voyons un corps se mouvoir, et  
que le mouveinent est un objet des sens, cependant, lorsque, en tant que philosophes, nous 
distinguons avec précision domaine des sens e t  domaine de la mémoire, nous ne pouvons pas 
plus voir ce qui est passé, même il y a un instant, que nous ne pouvons nous souvenir de ce 
qui est présent, de sorte que, en parlant de manière philosophique, ce n’est qu’à l’aide de la 
mémoire que nous pouvons discerner le mouvement ou toute autre forme de succession. 
Nous voyons la position présente d’un corps. Nous nous souvenons des étapes successives 
qu’il a parcourues vers cette position. La première opération ne peut donc nous fournir le 
concept de mouvement qu’associée à la seconde.)) I.P., III, v, 348. Cf. Destutt de Tracy, I&- 
mens d’Idéologie. I, II, 37-39. Ici, une interaction se produit entre le centre et la circonfé- 
rence de l’esprit, entre le lieu propre d’une sensation et celui d’un souvenir. 

49. Stewart, Elements of the Philosophy o f  the Human Mind, in Collected Works, Sir W. Hamil- 
ton ed., Edimbourg, 1854, vol. II, 1, VI, 352 ff. 

:;O. Elements, I, VI, 405. 
:ji .  Cité par Stewart, ibid., 429. 
:jz. Treatise of Human Nature, ed. Selby-Bigge, I, I, 3 ; III, 5 .  
53. Elements, I, VI, 354 (souligne par moi). 
!j4. Elements, I ,  VI, 353, 4 .  
!js. Traité, I, II, 5 .  
56. Essai, I, II, 5 .  
57. Dans le moment de l’attention, affirma plus tard Brown (après Condillac), d e  paysage de- 

vient entièrement différent sous notre regard)). Lecture XXXI, 485. 
58. MS 2131/4/1/25 (f. 3); cf. MS 2131/4/1/18 (ff. 1-2). J’ai traité le problème de ce chemin 

fortuit vers la sauvagerie qui attend l’esprit sans principe dans «The Weii-Principled Savage, 
or the Child o f  the Scottish Eniightenmentn, Journal of  the History of Ideas, vol. XLII, no 3 
(juillet-septembre 1981), pp. 503-525. 

~ 9 .  Essai, I, II, 92 .  
60. François Joseph Picavet, Les Idéologues :Essai sur I’Histoue des Idées et  des Théories Scien- 

tifiques, Philo:iophiques, Religieuses, etc. en France depuis I789 (Paris, 1894), 310 p. 
61. Les essais d’un certain Robert Pollock «écrits dans le cadre du cours de Philosophie Morale 

de I’Universitk de Glasgow)) pendant l’année universitaire 1820-21 ont été conservés ; voir 
GUL MS. Gen. 1355-29-38 et 39-49. La plupart de ces essais paraissent avoir été rédigés de 
manière régulière à intervalle d’une semaine, selon la pratique inaugurée puis décrite quel- 
que peu en détail par Mylne lui-même dans sa ((déposition)) du 6 janvier 1827 devant les 
((Inspecteurs Nommés par Sa Majesté George IV le 23 juillet 1826, et Nommés à nouveau 
par Sa Majestti Guillaume IV le 12 octobre 1830, pour inspecter les Universités Ecossaises.)) 



Vol. II Université de Glasgow (Londres, 1837), 100-104. On lit dans la déposition : «Un au- 
tre jour, le jeudi, est entièrement consacré à la correction d’exercices qui doivent être prépa- 
rés chaque semaine par l’ensemble de la classe. Le sujet de ces exercices est imposé, mais 
chacun est libre de le traiter selon son jugement et  son goût personnels. Les sujets prescrits 
pour ces exercices de rédaction hebdomadaires sont fréquemment choisis de manière à per- 
mettre de rassembler la substance de ce qui a été présenté pendant le cours sur un point par- 
ticulier, et dont l’examen a pu éventuellement occuper plusieurs séances.)) (souligné par 
moi) En combinant le titre des essais de Pollock et les index de conférences fournis par Da- 
vid Murray et Thomas Mckenzie, en particulier, pour leurs recueils de notes, on peut se faire 
une idée précise et  complète de la «substance» de l’enseignement de Mylne pendant toute 
cette période. 

62. Les essais sont groupés de telle manière qu’un travail sur la ((Sympathie)) termine la lre sec- 
tion, tandis qu’un autre intitulé «La Raison considérée comme principe d’action)) commence 
la seconde. 

6 3 .  A vrai dire, ce qui, selon McCosh, ressort avant tout du traitement par Mylne des principes 
d’action est la place prépondérante que celui-ci accorde à la ((doctrine de la nécessité philo- 
sophique sous sa forme la plus stricte et la plus inexorable)). Cf. The Scottish Philosophy, 

64. L‘année de la première publication des Elémens d’Idéologie de Destutt de Tracy, qui ne 
comprenaient que trois parties : Idéologie proprement dite, Grammaire et Logique (1 805). 
Selon son propre aveu (cf. infra dans le texte), il semblerait que Mylne n’ait pas eu accès aux 
Elémens avant la troisième édition de 1817-18. 

6s. La note marginale, peut-être de la main de Charles Wicksteed, est sarcastique, mais de ton 
enjoué. Elk consiste, pour une part, en ce qui semble être la transcription presque verbatim 
d’une remarque de Mylne (((comme certains d’entre vous peuvent ne pas vouloir aller jus- 
qu’à l’acheter, je leur conseille d’aller l’emprunter à la Bibliothèque de l’Université ... d’où je 
(Mylnius) le tiens moi-même, depuis IO années entières et  consécutives !!!»; et, pour une au- 
tre part, en un dialogue fictif entre l’étudiant désorienté et un bibliothéquaire inflexible et 
peu compatissant. Le mouvement d’humeur de l’étudiant fut apparemment provoqué par 
l’éloge, prononcé de manière improvisée par Mylne, de l’œuvre de l’Idéologue français. et la 
proclamation de son accord de fond avec lui -en particulier sur la question du ((bénéfice ou 
du tort extraordinaires)) qui ((peuvent résulter)) de l’acquisition des habitudes. Wicksteed’s 
Notes, GUL MS. Gen. 97, vol. II. L. XXXVI. Concernant la résidence de Mylne entre 1797 
et 1824 à la Maison no 13, cf. David Murray, Memories o f  the Old College of Glasgow : 
Some Chapters in the History of the University (Glasgow, 1927), 373-74. 

6 6 .  Wicksteed, MS. Gen. 97, II, L. XXXVII. Le «Chap. 14)) apparaît dans [a premiere partie des 
Elémens d’Idéologie, ((Idéologie Proprement Dite)), sous le titre «.Des effets que produit en 
nous la fréquente répétition des mêmes actesu (3e édition; Paris, 1817), 253-84. I1 ressort 
clairement des Conférences de Mylne (#Is XXXVI à XXXVIII), que celui-ci avant été parti- 
culièrement frappé par l’analyse de Destutt touchant le procis de connaissance impliqué 
dans les ((leçons de danse ou de clavecin)) - procès qui, à travers la lentille analytique de la 
décomposition, lentille également préférée à toute autre et largement utilisée par Brown. 
(cf. L. X. 153) peut apparaître comme une succession ordonnée de cdifférens mouvemens 
partielsu accomplis par une série ordonnée parallèle de adifférens désirs successifs) et de 
ujugemens». Mylne parle des ((actions très compliquées)) du ((jongleur, de l’équilibriste & 
c», mais sa démonstration ne vise qu’à montrer comment de tels (exploits)) et de telles ac- 
tions ((stupéfiantes)), qui au bout d’un moment apparaissent si ((mécaniques)) («.celles où 
nous paraissons le plus purement machinesu), portent l’empreinte, ujusqu’à un certain 
point), des actes intellectuels particuliers qui. individuellement accomplis dans une sé- 
quence bien ordonnée, les ont amenés à ce niveau de grâce et de perfection dans l’exécu- 
tion. Dès son essai médical sur le sommeil, Quaestio Physicu Inauguralis, De Somno (Edin- 
burgh, 1803), Brown avait montré une fascination du même ordre pour l’imbrication contrô- 
lée des mouvements de la danseuse (saltatrix) et était revenu sur la question dans ses Confé- 
rences, utilisant, par une autre coïncidence remarquable, le langage même du chap. XIV de 
Destutt : «. .. jusqu’au point où enfin, ayant découvert les volitions particulières propres à 

OP. cit., 366-67. 

91 



produire l’effet désiré, nous les répétons fréquemment en les associant les unes aux autres, si 
bien qu’ensuite elles se produisent ensemble avec peu de risque qu’une volition extérieure 
gênante vienne: interférer avec elles (nsi elle éprouve dérangement, confusion ou hésitation, 
l’opération micanique se fera irrégulièrement et  malm>), et troubler leur déroulement, dé- 
truire la grâce et  la beauté des mouvements, - qui semblent désormais ne réclamer aucun ef- 
fort de la part de l’exécutant, mais être pour lui ce que les mouvements musculaires néces- 
saires simplement à la marche ou à la course sont pour nous ; - aussi simples nous semblent- 
ils à nous tous, une fois acquis, ils furent un jour appris par nous aussi lentement et  avec au- 
tant d’échecs pénibles que les mouvements d’un genre plus difficile, appris a un âge plus 
tardif, qui constituent l’art merveilleux de l’équilibriste et  du jongleur.)) L. XLIII, 145 (sou- 
ligné par moi); cf. Elémens, I, XIV, 255-56. D. de Tracy mentionne, en sus du <danseur> et 
du nclavecinisiteP, l‘nécuyerm> et le rmaître d’escrimes : XIV, 269. Stewart, citant Hartley, 
avait de la mêime manière noté le cas du claveciniste, préférant contre le philosophe de l’as- 
sociation argumenter en faveur d’actes séparés du vouloir «dans les différents mouvements 
de ses doigts.)) (Elements, ch. II, 112-114). Il attire également l’attention du philosophe sur 
la ((dextérité des jongleurs.)) (ibid., 119). Brown, à son tour, chercha à réduire l’habitude à 
la catégorie de ce qu’il choisit d’appeler la «Simple Suggestion)), une ((capacité d’associa- 
tion)) des idées «par laquelle des sentiments, existant auparavant, sont réveillés, par suite de 
la simple existence d’autres sentiments...)). Cf. L. XXXIII, 518 e t  L. XXXIV, 524. 

67. Wicksteed, MS. Gen. 97, II, L. XVIII et L. XX. 
68. Wicksteed, MS. Gen. 97, II, XVIII. En 1799, Mylne fit commencer sa «mise en branle)) en 

postulant un &e ayant une capacité de sensation, mais non de mémoire ni de jugement, 
afin d’établir une ((conjecture probable sur l’objet propre de la sensation et  ses effets.)) MS. 
Murray 207,4!2. 

69. MS. Murray 207, 35. 
70. J.F. Ferrier, «An introduction to the Philosophy of Consciousness)), Blackwood’s Magazine, 

71. Brown, Lecture III, 38. 
72. Wicksteed, MS.. Gen. 97, XX. 
73. MS. Murray 207,44. Par la suite, Mylne clarifia ce point en raisonnant sur cet ((appétit orga- 

nique)) qui résulte de la «simple constitution physique)) de la plante et de ce qu’il appelle 
- en empruntarit de manière évidente à Destutt et  Cabanis -, des appétits instinctifs des es- 
pèces animales inférieures.)) «Selon toute vraisemblance)), raisonne-t-il, «il n’y a pas d’esprit 
dans l’appétit de l’animal, il est très certainement le résultat de son organisation corporelle ... 
Un philosophe franpis explique l’instinct de la matière suivante [ : ] ”l’instinct de mouve- 
ment résulte du développement et  de la croissance des organes, qui créent certains senti- 
ments internes, lesquels, sans intervention aucune des idées, créent le mouvement dans les 
muscles par le biais des affections transmises aux nerfs”. Nous savons si peu de choses sur le 
sujet que ceci peut tout aussi bien être vrai que ne pas l’être.)) (Wicksteed, MS. Gen. 97, II, 
L. XXVII). Selon Cabanis et  Destutt de Tracy, ces appétits ou besoins physiologiques consti- 
tuent une «secsonde classe d’impressions)) déterminant (des opérations du jugement et  de la 
volition)) (Les ((sensations)) constituant la première classe.) Les impressions de cette classe 
secondaire sont diversement décrites comme provenant des textrémités sentantes internes>, 
du «sein même du système nerveux,: ou des adéterminations instinctives.> Cf. P.J.G. Caba- 
nis, Rapports du Physique e t  du Moral de l’Homme; ((Table Analytiquen par D. de Tracy; 
3e éd. (Paris, 1815), tome II, neuvième mémoire, seconde section, 315-320 ;e t  XC-XCVI. 

vol. 43 (Feb. 1838), ch. III, 192. 

74. MS. Murray 207 ,4245 .  
7:s. McKenzie, MS. Gen. 466. (Les folios ne sont malheureusement pas numérotés dans le re- 

76. Murray 207,45. 
77. MS. Murray 20’7,42. 
713. McKenzie, MS. Gen. 466. 

cueil de notes d.e McKenzie). 

92 



79. Ibid. Comparer à Young, Lectures on Intellectual Philosophy, L. XIII, 58. «... il appa- 
raîtra peut-être)), affirme Young, «qu’un examen serein et approfondi de l’opération de 
l’esprit, même dans la perception de la dureté, mettra à jour les trois principes que nous sup- 
posons être susceptibles de recevoir, chacun de manière spécifique, le nom de facultés : la 
Sensation, la Mémoire et  le Jugement)) (62). Commentant, dans sa Préface aux œuvres de 
Young, l’usage qu’avait auparavant fait Mylne de cette structure tripartite, William Cairn 
prend soin de mentionner que «c’est aussi la méthode adoptée par De Tracy dans son Idéo- 
logie - l’un des ouvrages de métaphysique les moins marquants de l’école française. Mais, di- 
sant cela, il est de toute justice de faire observer qu’une pensée originale ne se manifeste pas 
tant dans la proclamation de quelques idées directrices nouvelles, que dans le fait de pour- 
suivre de telles idées, même lorsqu’elles sont empruntées à d’autres. jusqu’à faire apparaître 
leurs relations et  applications diverses (XII).)) 

80. Intellectual Powers, II, V, 258. 
81. Elements of the Philosophy of the Human Mind (London, Edinburgh, 1792), ch. II. 107. 
82.  Hamilton note également l’erreur de Stewart, dans ses ((Supplementary Dissertations)) to 

Reid’s Collected Works (Edinburgh, 1846), vol. II, 945 b. 
83. MS. Murray 207, 89-94. Mylne reconnaît qu’il doit «admettre tous les faits mentionnés [par 

Stewart] à son sujet mais [doute] seulement de sa raison d’être comme faculté à part en- 
tière.)) I1 accepte en particulier t’analyse de Stewart selon laquelle d‘attention consiste par- 
tiellement (ou peut-être exclusivement) en l’effort de l’esprit pour retenir l’idée ou la per- 
ception, et  exclure tout autre objet qui solliciterait son attention.)) Elements, ch. II, 108. 
Mentionnons au passage que Reid critiqua lui-même les Elements de Stewart, accentuant le 
caractère «volontaire» de cette ((opération mentale.)) (MS. 21 31/3/11/3) L‘attention, dit-il 
ailleurs, est une sorte d’opération de pensée tintense)) (MS. 2131/4/1/15). 

84. McKenzie, MS. Gen. 466. 
8s. Wicksteed, MS. Gen. 97, I, L. XXII (c’est moi sui souligne). 
86. Destutt de Tracy, Elémens d’Idéologie, I, XI, 219. 
87. Wicksteed, MS. Gen. 97, I, L. XXII. 
88. tExtrait Raisonné de t’Idéologie», Elémens, I, 41 1 .  
89. Dans ses ((Supplementary Dissertations)) to Reid’s Works, vol. II, Note D, 868-69. 
90. Philosophical Essays, III, 170-71n. (c’est moi qui souligne). A la fin de sa note Stewart cite 

la formule de Destutt de Tracy : aPenser, c’est toujours sentir, et  ce n’est rien que sentir.> 
Elémens, I, I, 24. 

91. Pour Reid, le choix était clair : u...  ou bien nous devons avoir 1’Education (c’est-à-dire. rom- 
pre l’esprit à des principes) ?i côté de ses préjugés. ou ne pas avoir d’Education et être des 
Sauvages.)) Cf. MS. 2131/4/1/25 (p. 3) et 4/1/18 (pp. 1-2). 

92. Comparer, par exemple, la substitution de la métaphore de la «graine» à celle de la tfeuille 
de Papier blanc» par David Fordyce dans ses Dhlogues concerning Education (London, 
174548). VI, 108-09; et Reid, MS. 2131/4/1/29 (pp. 10-11) et 4/1/31. 

93. Cf. Lectures IX, 129 et X, 153. (Désormais noté simplement L.). 
94. L. XI, 163. 
95. L. IX, 140; L. XI, 162. 
96. Brown dit de la «suggestion» qu’elle ((exprime de la manière la plus simple le fait élémen- 

taire et général de la successivité des sentiments, sans impliquer aucune hypothèse concer- 
nant d’éventuels processus d’association antérieure, N aucun autre processus, qui puissent à 
tort ou à raison être supposés relier ces sentiments les uns aux autres.» Sketch of a System 
of the Philosophy of the Human Mind. Part First, comprehending The Physiology of the 
Mind (Edinburgh, 1820), 183. Cf. L. X, 147, sur le caractère imprévisible de ces successions. 

97. L. XI, 162; L. X, 148. Le ((progrès de la découverte [intellectuelle]» (ou plutôt de la re-dé- 
couverte) était nécessairement condamné, Brown l’admet, à être den t»  (lent et  pénible, 

93 



serions-nous tenté d’écrire) ; car la perspective cartésienne du tota simul, de la ((perception 
simultanée)) des sentiments dans tout leur déploiement et  ((complotant les uns avec les au- 
tres)), apparaît, à l’époque dont nous parlons, très assombrie en vérité. L. x ,  160. 

98. En fait, son intérêt pour la pensée française, littéraire, philosophique et  politique, remonte 
au moins à 1800. En compagnie de Francis Horner, James Reddie, William Erskine, Alexander 
Murray et  Lord Webb Seymour, Brown avait participé à un projet collectif de traduction 
des œuvres complètes de Turgot. Horner avait été jusqu’à écrire à Johnson, le libraire lon- 
donien, dans le: but d’obtenir son soutien financier pour le projet. 
Dans l’esprit de Horner, comme il s’en explique dans une lettre à Erskine datée du 2 jan- 
vier 1800, une telle entreprise collective ((serait un précieux cadeau fait au public, l’œuvre 
de Turgot [étant] à la fois si importante et si méconnue.)) Cité dans Memoirs and Corres- 
pondence of Francis Horner, M.P. éd. Leonard Horner (London, 1853), I, 100-01. Par la 
suite, l’auteur anonyme des ((Letters from Edinburgh)) apprit aux lecteurs de la nouvelle 
North American Review (vol. I, sept. 1815), que Brown, tout comme (Archibald) Alison 
et «Mr. McKenzie)), était membre de I’«Ecole Française)) de critique littéraire, puisqu’il 
prenait parti pour Voltaire contre Shakespeare et  le défenseur de Shakespeare, Francis 
Jeffrey (344-46). Pendant cette même période, Brown mentionne, dans des lettres à 
Reddie, un important travail préparatoire en cours pour une série de conférences sur l’éco- 
nomie politique (cette ((fichue vieille et  rébarbative économie))) qui empêche le professeur 
à Edimbourg de rendre visite à son ami de Glasgow, à l’époque Président du Tribunal. I1 
semble s’être largement inspiré, pour ce cours, de J.B. Say, qui, selon Brown, «établit les 
grandes lois de cette science avec la minutie e t  la précision d’un Philosophe écossais.)) 
Lettres de Th. Brown à James Reddie, National Library of Scotland, MS. 3704, pp. 58-59, 
60-61, et 66-67, juillet 1813 à novembre 1814. I1 est intéressant de noter que Mylne avait 
lui aussi donn6, à titre spécial, une série de conférence (en soirée) sur l’économie politique. 

99. Charles Villers, Philosophie de Kant, ou Bincipes Fondamentaux de La Philosophie Trans- 
cendentale (Metz, 1801). René Wellek a conféré à Brown l’honneur (douteux en l’occurrence) 
d’être le «premier philosophe professionnel [en Grande Bretagne] à avoir accordé quelque 
attention à Kant.)) Mais, tout en reconnaissant l’existence de quelques remarques ((très pé- 
nétrantes)) de la part de Brown, il prétend que le philosophe écossais «comprit Kant seule- 
ment au niveau psychologique et  jamais au niveau logique, e t  ainsi passa complètement à 
côté de la critique kantienne.)) L‘attaque de Brown contre Kant, affirme Wellek, est ainsi 
((une attaque contre un fantôme créé par Villers et non contre le véritable Kant historique)) 
- lequel toutefois fut estimé ((suffisamment sérieux)) (sic) par Brown pour «mériter qu’il 
s’y intéressât.)) Par une ironie du sort, le caractère indirect de l’analyse de Kant par Brown 
revint hanter sa propre réputation philosophique posthume, produisant un effet tout à fait 
comparable. Wellek, soit dit en passant, ne mentionne nulle part, ni l’original de Villers, ni 
les références secondaires de Brown au csensualismew de l’Abbé de Condillac et  de ses dis- 
ciples. Vide Philosophie de Kant, VII, 150 et VIII, 184. Brown retient l’usage que fait 
Viilers de ce terme. 

IOO. The Edinburgh Review, no II (January, 1803), art. I, 255. 
101. Review art., 264 (c’est moi qui souligne). 
102. Catégorisation «tout à fait inutile)), commente Brown ;Review art., 270. 
103. Ibid. (c’est mol qui souligne, en partie). 
104. Comparer à L. IX, 135-36 : «ces simples impressions de l’esprit doivent dépendre au moins 

autant des loi!; de l’esprit affecté, que des lois de la substance qui l’affecte)) ; L. XXXIII, 
512 : «ce n’est pas ... en tant qu’être susceptible de simple sensation, mais en tant qu’être 
susceptible de plus que la simple sensation, que l’esprit est capable de comparer ses sensa- 
tions les unes ;aux autres)) ; et L. LI, 275 : «La tendance de l’esprit que j’ai baptisée sugges- 
tion relative est celle par laquelle, lorsque nous percevons ou concevons des objets en- 
semble, nous sommes instantanément frappés par certains sentiments de relations mutuelles 
des uns avec les autres. Ces sentiments suggérés sont des sentiments d’une espèce particulière, 
et demandent, en conséquence, à être classés séparément des perceptions ou conceptions 
qui les suggèrent, mais ne les impliquent pas)) (c’est moi qui souligne). Destutt de Tracy, de 
la même maniire, parle de ((rapports sentis)), également dans le contexte de la capacité de 

94 



l’esprit à relier ou comparer les idées les unes aux autres. I1 appelle cette ((faculté)) le juge- 
ment, et Brown la suggestion relative. Celui-ci, toutefois, ne va pas jusqu’à dire que ce 
((sentiment de rapport)) qui constitue l’acte du jugement n’est qu’un sentiment (comme 
dans la formule de Destutt ((penser n’est rien que sentir)) ; Elémens, I, XI, 22-26), même si 
le penseur franqis concède qu’il veut dire ala sensibilité prise dans le sens le plus étendu# 
(ibid.). Brown répète partout l’idée selon laquelle l’opération de comparaison et la «croyance» 
qui l’accompagne et  élève le jugement, par exemple, d’une certaine ((relation géométrique)) 
au niveau d’une ((vérité universelle)), sont ((certainement davantage que la simple sensation 
elle-même. Ce sont ... de  nouveaux états d’esprit....)) L.  XXXIII, 512 (c’est moi qui souli- 
gne.); cf. L. XLVI, 187-88. Cette dernière référence, soit dit en passant, apparaît au cours 
d’un exposé sur ((Les Sentiments Relatifs Appartenant à l’Ordre de la Coexistence ou Gé- 
néralisation)) ; à savoir, le texte même qui provoqua la colère d’Hamilton, lui faisant écrire 
que «la doctrine de la Généralisation chez Brown est celle-là même qui est couramment e n  
seignée par les philosophes - les philosophes non écossais; et, parmi ceux-là, par des auteurs 
dont il connaissait parfaitement les travaux, comme ses conférences le prouvent.)) Edinburgh 
Review art. (1830), 159n. Hamilton omet, soit par inadvertance, soit par calcul, de men- 
tionner le fait que Brown utilise largement ici des arguments développés au cours de ses 
propres Observations on the Zoonomia of Erasmus Darwin. 

105. Philosophie de Kant, VIII, 184-85. 

106. Sir James Mackintosh, Dissertation on the Progress of Ethical Philosophy, chiefly during 
the Seventeenth and Eighteenth Centuries, in Miscellaneous Works, 3 vols. in one (Philadel- 
phia, 1848), 173. Reid avait concédé que le terme ((sentiments)) pouvait s’appliquer aux 
((perceptions que nous avons par le toucher)), ou «pour signifier la même chose que la Sen- 
sation)), ou à ces ((sentiments plus raffinés qui accompagnent nos affections ... nos Juge- 
ments moraux, et  notre agrément ou désagrément en matière de Goût.)) «Le mot Sensa- 
tion)), remarque-t-il, ((s’applique avec moins de propriété aux sentiments plus raffinés et 
plus spirituels)), et, ajoute-t-il, il en va de même pour ce qui est du ((jugement.)) MS. 21311 
4/II/2 (1768). 

107. L. XXXII, 503. 
108. L. XXXIII, 514. 
109. Ibid. 
110. Cf. Condillac, Traité, II, 14-15; Destutt de Tracy, Elémens, I, XI, 219-20. Destutt écrit. à 

propos de la comparaison et  du jugement : N.. . la comparaison : c’est, nous dit-on, une dou- 
ble attention, une attention qui se porte sur deux objets à la fois; soit ... Juger n’est-ce pas 
sentir un rapport entre deux objets? et  sentir un rapport entr’eux n’est-ce pas les compa- 
rer ? aussi ajoute-t-on que nous ne pouvons comparer deux objets sans le juger. Pourquoi 
donc séparer deux choses inséparables? Je ne vois toujours là que deux actions, sentir et ju- 
ger. La comparaison est jugement, ou n’est que sensation; elle n’est doncrien en elle-même.)) 

1 1  1 .  L. XXXIII, 5 12 (c’est moi qui souligne). 
112. Cf. Treatise of Human Nature (éd. Selby-Bigge), I, I, 7, 25. 
113. L. XXXIII, 518. 
114. Cf. MS. 2131/4/11/1 (p. 9), 1768, MS. 2131/4/11/2 (pp. 17-18), 1768; et MS. 2131/6/1/22 

(non daté). Dans œ dernier fragment (6/1/22), Reid distingue aussi le «sens civil et le sens 
Philosophique de ce Mot)), le premier connotant l’idée de ((participer de» la ((connais- 
s ance~ ,  des ((délibérations)) (((councils))), des ((desseins ou actions d’un autre.)) 

1 1 5 .  IP, I, V, 239-40. 
116.  L. XI, 176. 
117. L. XI, 172-73. 

118. L. XI, 176 (c’est moi qui souligne). Cf. L. X, 152-53 : «Le concept (((conception))) d’or et 
le concept (ibid.) de montagne peuvent naître séparément, et  être suivis du concept de mon- 
tagne dorée; lequel peut être vu comme un composé des deuxautres, dans le sens oùj’utilise 

95 



ce mot pour signifier simplement que ce qui est ainsi appelé composé, ou complexe, est le 
résultat de certains sentiments antérieurs, avec lesquels, comme s’ils existaient ensemble, ce 
«composé» donne l’impression d’avoir une relation d’égalité potentielle, ou la relation 
qu’un tout entretient aux parties qui le constituent. Mais le concept de montagne dorée est 
toujours autant un état ou sentiment d’un esprit simple, que l’un ou l’autre des concepts 
d’or et de montagne distincts qui l’ont précédé)) (c’est moi qui souligne, en partie). C‘est 
comme si Brown refusait l’idée de tout accomplissement du mouvement de conscience qui 
puisse tendre à s’opposer à l’écoulement du temps lui-même, et par là même à la relativité 
fondamentale de notre connaissance de soi. L‘homme de jugement, tout comme l’analyste, 
ne peut pas échapper au courant; il est sans arrêt, comme le remarque judicieusement 
Brown, en train de «prononcer sentence contre [lui-même], comme contre un misérable 
qu’[il] haïrait...)) L. IX, 138-39. 

1!i9.  L. XXXIII, 514-16; cf. Sketch, 178-79. 
I L ~ Q  Sketch, Préface IX-XIV. 
1.21. L. XXXIY, 529 ; cf. L. II, 22 : «en relation avec notre pouvoir de découverte, la science est 

elle-même un art.)) 
I 22. Cf. l’«Appendice» de Destutt de Tracy à sa Logique (Elémens, troisième partie), intitulé 

<Bacon. Sommaire Raisonné De l’instauratio Magna, ou grande Rénovation)), Livre VII, 
Chap. III : «La science de la culture de l’ame se rapporte à trois objets, les différences carac- 
téristiques des ames, leurs affections ou perturbations, et les moyens de les guérir.)) Elémens, 
III, 571-72. 

123. L. XXXIV, 5 30. 
I 24. C.S. Henry, trad., An Epitome of the History of Philosophy; being The Work adopted by 

the University of France for Instruction in the Colleges and High Schools (Aberdeen, Edin- 
burgh, London, 1849), 387. L’accusation de Cousin apparaît dans son Cours de  philosophie 
(Paris, 1829).. leçon XII. Elie est de plus mentionnée par Mackintosh, Disserfation, op. cit., 
166. La relation de Henry avec Cousin - il était à la fois son admirateur e t  le vulgarisateur 
empressé de son œuvre dans la région new-yorkaise - semble avoir mnnu des hauts et des 
bas pendant une période de presque trente ans (de 1835 à 1863). Il fut longtemps jaloux 
de O.W. Wight, le traducteur favori de Cousin, e t  proprement piqué au vif par t‘apprécia- 
tion portée par son idole sur le travail de Wight sur les Conférences de 1828-29 (des (&a- 
ductions parfaites))). Voir la Correspondance de Cousin, EUL Mic. M. 962, 7054-11 # s  

125. Cf. L. II, 22 : <Les limites des pouvoirs de cet instrument mental ne sont pas les limites de 
ses seuls pouvoirs ; elles sont aussi les seules limites réelles dans lesquelles toute science est 
comprise. )) 

251 7-2543. 

126. L. X W I ,  496. 
127. L. XVIII, 273 (c’est moi qui souligne). 
128. L. XXXI, 484-85 ; cf. Essai sur l’origine des connaissances humaines (Paris, 1821-22), sect. 

129. Elémens, I, Xi, 219. 

131. L. XXXI, 485; cf. Essai, II, I, 36. 

II, I, 33-37. 

130. L. XXXII, 49 3. 

132. L. XVII, 259. 

133. L. X, 159; L. XVII, 258. 

Notes traduites par D. Becquemont et M. Maillard 

9 i5 



TROISIÈME PARTIE 

COMMENT LA PENSEE «ECOSSAISE» 

DANS LA VIE CULTURELLE FRANÇAISE? 
A-T-ELLE PENETRE 

7 





LA PHILOSOPHIE ECOSSAISE EN FRANCE 
AVANT VICTOR COUSIN 

VICTOR COUSIN AVANT SA RENCONTRE 
AVEC LES ECOSSAIS* 

Mon ambition n’est pas de contribuer à écrire l’Histoire avec une majuscule 
mais, plus simplement, de présenter des matériaux pour écrire une histoire. Quel- 
ques ((petits faits vrais)) nous instruiront plus que ces grandes envolées rhétoriques 
dont Victor Cousin avait le secret, ces grandes envolées qui lui attiraient, vers la fin 
de la Restauration, du moins, un auditoire imposant. En effet, dans le domaine 
dont je vais parler, il est simpliste, selon toute vraisemblance, d’opposer des ((légen- 
des» à une ((vérité)). D’autant plus que les histoires qui se transmettent acquièrent 
une consistance et une autorité qui requièrent, par la suite, une analyse circonstanciée. 

Cela dit, de quoi sera-t-il question? Du «lancement» ou de la «naissance», 
comme l’on voudra, d‘une ((nouvelle philosophie)) (l’expression est souvent utilisée’), 
sous l’égide de Royer-Collard, sous l’Empire, vers la fin de 18 11. Victor Cousin au- 
rait mené à son terme cette entreprise. Jouffroy n’écrit-il pas, l’année même où 
Cousin publie ses Fragmens philosophiques (1826): «M. Cousin acheva ce que 
M. Royer-Collard avait commencé))’ ? I1 s’agirait d’une naissance, d’un lancement 
qui seraient contemporains de l’importation d’une pensée quasiment inconnue, du 
moins peu connue, en France : de la pensée de Thomas Reid, de celle qu’il déve- 
loppa dans son premier grand ouvrage, An Inquiry into the human mind, on the 
principles of common sense (1764), ainsi que dans ses Essays on the Intellecti!al 
Powers of Man (1 785)  et ses Essays on the Active Powers of Man (1 788)3. Dans une 
notice consacrée à Royer-Collard, Delayant présente ainsi les évènements : «La 

*Je tiens à rappeler q u ’ h i l e  Boutroux prononça une conférence, le 13 juillet 1897, au meeting 
de l’Association franco-écossaise sur un sujet des plus voisins, «De l’influence de la philosophie 
écossaise sur la philosophie française)). Le sens et le contenu de mon propos sera, cela va sans 
dire, très sensiblement différent. Mais il serait aussi imprudent qu’incorrect que d’oublier une 
telle butte-témoin (publication en brochure, extrait de la Revue française d’Edimbourg, Edin- 
burgh, Williamsand Norgate, 1897, 25 p., BN pièce 8e R 8675, repub. dans les Etudes d’histoire 
deluphilosophie, Pans, F.Alcan, lreéd., 1897,pagination dansla4e éd.de 1925 : pp. 414-445). 

99 



première année du cours de M. Royer-Collard (...) fut tout entière consacrée à lire, 
2 expliquer, à développer Reid»4. L a  première année d’enseignement dura six à sept 
rnois et débuta par un discours, le 4 décembre 181 1, qui nous a été conservé’. Pour 
le reste, il ne subsiste aucun document. Jouffroy n’a rien retrouvé, lorsqu’il prépa- 
rait l’édition des ((fragments philosophiques)) de Royer-Collard, placés en appendice 
de sa traduction de Reid6. Schimberg, l’autre éditeur de Royer-Collard, n’a pas été 
plus heureux7. 

Mais s’agit-il d‘un commencement absolu ? Ce qui est sûr et indiscutable, c’est 
clue la philosophie écossaise a été ((introduite chez nous dans l’enseignement supé- 
rieur par Royer-Collard (181 1-1813)», comme l’écrit un des collaborateurs de cette 
somme à la gloire de l’éclectisme et de son fondateur que constitue le Dictionnaire 
des sciences philosophiques’. Le rédacteur de l’article consacré à la philosophie 
écossaise était Bertereau, professeur de philosophie à la Faculté des lettres de Poi- 
tiiersg. En un mot, le mérite, si l’on ose ainsi s’exprimer, que l’onpeut, sans conteste, 
reconnaître à Royer-Collard, c’est d‘avoir, le premier en France, donné un enseigne- 
ment public, dans une Faculté, qui trouve sa matière dans les œuvres d’un philoso- 
phe écossais. Cela constitua, assurément, un évènement qui a fait date dans les 
commencements de l’Université impériale”. 

Mais comment interpréter cet évènement? C’est en ce lieu que commencent 
des controverses et des débats qui n’ont peut-être pas pris fin à ce jour. 

I1 convient, tout d’abord, de proposer quelques points de repère. 
Est-il étonnant, à ce sujet, que les versions de l’importation de la ((philoso- 

phie écossaise)) ne soient pas séparables, chez ceux qui les proposent, de positions, 
di: partis pris, de visées toutes pratiques? Non, à la vérité. 

Deux exemples suffiront pour le montrer : les présentations d’Hippolyte Taine 
el: de François Picavet”. 

Taine nous parle d‘une rencontre, fruit de pur hasard, qui se transforme en un 
évènement historique du fait d‘une certaine conjoncture : Royer-Collard, amené à 
succéder à PastoretI2 à la chaire d’histoire de la philosophie, et ce, sur les instances 
pressantes du grand-maître de l’université impériale, le poète F~ntanes’~,  fait, un 
jour, l’acquisition, sur les quais de la Seine, d’un livre un peu défraîchi, la traduc- 
tion, datant de 1768, du premier grand ouvrage de Reid. Ce qui lui donne l’idée 
d‘enseigner, en lieu et place de la ((Bible du temps)), de Condillac, donc14, une phi- 
losophie plus raisonnable et nullement ~ceptique’~. Les objectifs politiques d’un des 
ftiturs grands parlementaires de la Restauration, d’un homme qui compte bien plus 
par ses discours politiques que par ses ((leçons de philosophie))’6, le conduisaient 
tout naturellement à lutter contre ce que Cousin unifiera sous le vocable polémique 
de «sensuaiismeu 17, à combattre, par conséquent, la ((philosophie de la sensation 
transformée»’*. Somme toute, ce fut une bonne aubaine que de découvrir, chez un 
bouquiniste, une telle occasion, à tous les sens du terme. Royer-Collard ((venait 
d‘acheter et de f’onder la nouvelle philosophie française)) écrit Tainelg. Et voilà ce 
dernier nous montrant une greffe, tout artificielle qu’elle fût, en train de prendre 

1 O0 



parce qu’elle correspondait à des intérêts que cette politique de la philosophie qui 
a pour nom ((éclectisme)) exprimera et défendra avec constance”. 

En un sens, c’est, aussi, contre une certaine représentation de la naissance de la 
((nouvelle philosophie française)) que s’élève Picavet, dans un ouvrage publié aux beaux 
jours de la IIIe République offensive, militante pourrait-on direz1. On le voit recons- 
truire une certaine tradition, un certain Descartes que les hommes du XVIIIe siècle 
n’auraient nullement ignoré”, un certain XVIII~ siècle qui ne se résumerait pas en 
la personne de Condillacz3. Tout ceci va contre la vulgate é ~ l e c t i q u e ~ ~ .  Une telle 
analyse entraîne Picavet à ne pas opposer, purement et simplement, les Idéologues, 
pris comme un tout homogène, aux éclectiques. Et c’est le thème, critiqué depuisz5, 
de la troisième génération des idéologues, spiritualiste et chrétiennez6. Ceci mène 
Picavet à souligner les emprunts que les fondateurs de la ((philosophie française)), 
Royer-Collard et Victor Cousin, auraient faits à des personnages qui les avaient pré- 
cédés et qui avaient commencé à importer les denrées écossaises. On songe au baron 
de Gérando, dont la carrière administrative fut des mieux remplies. Picavet écrit, se 
référant à la première édition (1 804) de l’Histoire comparée des systèmes de philo- 
sophie relativement aux principes des connaissances humaines : «si nous lisons les 
pages consacrées à la philosophie écossaise et à la philosophie allemande, nous se- 
rons tentés encore de répéter le sic vos non vobis, en voyant ce qu’on écrit tous les 
jours de Royer-Collard et de Mme de Staël~~’.  Picavet «tord le bâton)) dans l’autre 
sens, aux fins de produire des effets bien déterminés. 

Les recherches ultérieures, lorsqu’elles ne se contenteront pas de répéter de 
vieux clichész8, étudieront sans passion, sans pathos, une réalité historique qui, de 
prime abord, ne produit plus d’effets sur notre situation présente. Le temps des po- 
lémiques, c’est-à-dire des enjeux précis et concrets, ce temps est passé. Et l’on ne se 
satisfera plus du modèle de la pure et simple rupture, de la transplantation, de la 
greffe. Pas davantage de la reconstruction arbitraire d‘une tradition. En un mot, 
tout un chacun sait maintenant que Royer-Collard ne fut pas le premier connaisseur 
de Reid ou de Stewart en France. 

George Elder Davie, dans son ouvrage The Democratic Intellect (1961), dé- 
clare, sans, d’ailleurs, fournir des références précises, que l’influence écossaise était 
déjà des moins négligeables sous le Directoire, pour ne pas parler d’avant la Révo- 
iutionZ9. 

Sergio Moravia est plus précis dans son Il Tramonto dell’llluminismo (1968) : 
non seulement il met l’accent sur les relations franco-écossaises, mais il décèle 
comme des convergences significatives dans les discussions et dans les problèmes 
étudiés3’. I1 convient, également, de se reporter à ce véritable monument que consti- 
tue Il Pensiero degli Idéologues (19749: il y est souvent question d’Adam Smith 
mais les développements qui nous retiendront le plus sont ceux consacrés à Fran- 
çois Thurot et à Joseph-Marie Degérando, l’un et l’autre médiateurs entre la France 
et i ’ ficosse 31. 

Marc Regaldo, dans sa thèse monumentale, Un milieu intellectuel: la Décade 
philosophique (1 794-1807) (1976), parle de l’attitude des rédacteurs de la Revue, 

101 



et ce, dès le Directoire : ((Pour ce qui est de la Décade, elle témoigne beaucoup d’es- 
time aux Écossais, comme économistes d’abord, comme historiens ensuite, et même 
comme philosophes malgré quelques r é s e r v e s ~ ~ ~ .  

Enfin, Heinz Thoma, dans son Aujklarung und nuchrevolutiomïres Bürgertum 
in Frankreich (1 976), reprend, pour l’essentiel, les résultats auxquels Lucien Sève 
était parvenu dans La philosophie française contemporaine (1 962)33. 

Pour ce qui est de Victor Cousin, l’on sait, de même, qu’il n’a pas commencé 
par les Écossais. I1 semble ne les avoir rencontrés qu’en suivant les leçons de Royer- 
Collard. I1 y a une histoire de la formation du jeune Cousin dont Prosper Alfaric, 
Paul Janet et même cet hagiographe que fut Barthélémy-Saint-Hilaire nous disent 
quelques mots, lorsqu’ils font, par exemple, allusion à De methodo sive de analysi, 
dissertation que Cousin soutint, le 19 juillet 1813, «ad doctoris gradum promo- 
vendus»M. Mais ces remarques sont, dans l’ensemble, des plus allusives. 

Par conséquent, la rencontre entre Cousin et les Écossais dont porte un témoi- 
gnage public, pour la première fois, le discours prononcé par Cousin le 7 décembre 
18 15 se produit dans une certaine c o n j ~ n c t u r e ~ ~ .  Je voudrais, maintenant, apporter 
quelques matériaux pour comprendre la signification d’une telle rencontre, pour 
écrire la préhistoire de cette rencontre. 

1. ies Écossais avant Victor Cousin 
Qu’en est-il des ficossais avant Victor Cousin ? 
Le point de départ que je choisirai, ce sera un texte publié en l’an V, en 1797, 

sous le Directoire, par Pierre Prévost (de Genève). Ce texte se trouve en appendice 
de la première partie de la traduction des Essais philosophiques d’Adam Smith et il 
porte pour titre : Réflexions sur les œuvres posthumes d’Adam Smith, par le traduc- 
teuF. Non qu’il s’agisse du premier texte, en langue française, consacré aux Écos- 
sais3’ - loin de là ! Mais parce qu’il constitue comme une butte-témoin par rapport 
à laquelle situer les positions et réactions des Idéologues, mais aussi celles de Degé- 
 rand^^^, de Maine de Biran3’, de Royer-Collard, ainsi que, finalement, de Victor 
(Cousin lui-même. 

Ce point de départ demande à être brièvement justifié. I1 convient, pour ce 
faire, de répondre à trois questions : 
1 - de quels Écossais parle-t-on lorsque l’on fait référence à une ((philosophie écos- 
i3aise )) ? 
2 - comment débutèrent les relations entre la France et la ((philosophie écossaise)) ? 
3 - qu’est-ce qui fut connu, qu’est-ce qui fut traduit avant le Directoire et l’Empire ? 

1 - Quels Écossais ? Quels philosophes écossais? Que l’on consulte des ouvrages clas- 
:siques, tel celui de Mc Cosh40, que l’on se réfère à des travaux récents, tel celui de 
:Mme Griffin-C~llart~~, l’unité propre à cette ((philosophie)), son unité la plus visi- 
.ble, du moins, est d‘ordre institutionnel. Jouffroy le montre à l’évidence dans ses 

102 



notices bibliographiques sur l’École écossaise depuis Hutcheson jusqu’à nos jours42. 
Peuvent être considérés comme philosophes écossais ceux qui ont enseigné la philo- 
sophie en tant que discipline scolaire dans les Universités écossaises au cours du 
XVIIIe siècle et durant la première moitié du XIXe siècle. Certes, il n’y a pas qu’eux, 
on songe, avant tout, à Lord Kames et à Lord M ~ n b o d d o ~ ~ ,  mais le support institu- 
tionnel est essentiel : il est indispensable de savoir ce qu’étaient les Universités écos- 
saises de Glasgow et d’Edinburgh, accessoirement de St Andrews et d’Aberdeen et de 
connaître avec précision les liens qui unissaient ces Universités et l’eglise d’hosse 
du temps. I1 est courant de rapprocher l’essor de la philosophie écossaise et le mo- 
dératismeW. Il faut aussi analyser en détail le rôle et la fonction des Universités dans 
la vie politique et sociale de l’Écosse du XVIIIe siècle : pour ma part, je retiendrai 
une formule de G.E. Davie : là où, dit-il, les historiens anglais ne voient que ((exclu- 
sive fanatical sectarianism)), il faut déchiffrer «a complex of social aspirations, secular 
as well as religious, which in a fashion perhaps foreign to the Anglo-American world, 
combined metaphysical intellectualism of an anti-empirical sort with a certain 
measure of democratic s y m p a t h i e s ~ ~ ~ .  Nos collègues écossais en savent tellement 
plus sur ces questions complexes que je n’aurai pas l’outrecuidance de dépasser l’or- 
dre de la simple remarque. Par ailleurs, quelle que soit la nature exacte des relations 
entre Hume et Reid - et il n’est pas certain que Reid n’emprunte pas beaucoup à 
Hume, en un sensM, il n’en demeure pas moins que Hume n’enseignera jamais la phi- 
losophie dans une Université. 

Un pur problème de délimitation ne peut être esquivé : quel est le premier 
philosophe écossais ? quel est le dernier ? Partira-t-on de Hutcheson, - voire de Shaf- 
tesbug’? Ira-t-on jusqu’à Hamilton, - voire jusqu’à Ferrier4* ? Peut-on répartir, 
comme en de grandes masses, les philosophes écossais ? On songe, ici, à la triparti- 
tion proposée par Gladys Bryson: ces philosophes furent parfois regroupés sous 
l’étiquette de ((Common Sense voire sous celle de ((Moral sense  school^^^, 
quand on ne les affublait pas du nom de «Sentimentalists~~~. Je ne fais qu’effleurer 
le sujet. 

Pour mon propos, il me semble décisif de signaler la véritable réduction à la- 
quelle vont procéder Royer-Collard et Jouffroy, peut-être plus, finalement, que 
Victor Cousin lui-mêmes2: l’École écossaise va se ramener principalement à deux 
noms, ceux de Reid et de Dugald Stewart, les deux seuls auteurs écossais que tra- 
duira Jouffroys3. De plus, si l’on se réfère à Pierre Prévost, la conception exposée 
de la philosophie écossaise ne limite pas cette dernière à n’être qu’une psychologie 
des facultés de l’âme ou de l’esprit, puisque Prévost traduit Smith et Malthus, puis- 
que ce qui l’intéresse, finalement, c’est l’économie politique%. N’est-il pas caracté- 
ristique, en sens inverse, que le seul philosophe écossais qui n’écrira ni sur l’histoire, 
ni sur l’économie politique, ni sur le droit public, à savoir Thomas Reid. ce soit, 
justement, le philosophe que Royer-Collard a choisi pour fonder sa «nouvelle philo- 
 oph hie»^' ? L‘extension du concept de philosophie écossaise est donc l’enjeu d’un 
débat. 

2 - Quels furent les commencements ? I1 est peut-être oiseux de se demander qui a 
débuté. Vient naturellement à l’esprit la préface (anonyme) à la traduction, datant 
de 1780, en langue anglaise, du ïkaité des premières vérités du Père BuffierS6. Reid, 

103 



ainsi que James Beattie, ont-ils pillé le Père Buffer, lui ont-ils, littéralement, em- 
prunté sa conception du ((common sense)) ? Pour ce qui est du plan purement fac- 
tuel, je me rangerai à l’avis de M. Grave : il y a parallélisme, mais non plagiat, selon 
toute ~raisemblance~~. En revanche, reste à étudier avec plus de minutie le destin du 
cartésianisme, en ce début du XVIIIe siècle, pour autant que l’on range Buffer 
parmi les cartésiens, ce que tous n’acceptent pas58, ainsi que le mouvement propre à 
cette ((tradition)) qui, selon Reid, conduit de Locke à Hume, via Berkeley5’. Reid 
forge, d’une manière grossière selon d’aucuns, la fameuse ((theory of ideas)), au prix 
d’une mésinterprétation des textes, assurément, mais cette mésinterprétation fut 
historiquement productive et efficace6’. - En tout état de cause, s’il est vrai que 
Cousin et son école se réapproprieront Buffer, ainsi que le Père André61, aux fins 
de mener à bien une véritable ((récupération)) du cartésianisme62, il ne faut pas, non 
plus, oublier qu’un idéologue comme Destutt ne méprise pas Buffier dans sa Logi- 
que63. Les voies de l’histoire étant plus tortueuses que ne le laisserait entendre une 
représentation hagiographique, il n’est pas tout à fait déconcertant qu’un des der- 
niers &ossais, Thomas Brown, dira le plus grand bien de Destutt à l’époque où 
Royer-Collard paraphrasait Reida. - On ne peut donc s’en tenir aux frontières des 
nations, telles qu’elles se cristallisent au XIXe siècle, et seule une analyse du mouve- 
ment d’ensemble de la culture pourra rendre compte de ce que le concept d’in- 
fluence risque de masquer, à la recherche qu’il serait d’une origine ponctuelle. 

3 - Que connaissait-on ? Qu’est-ce qui était traduit ? Du moins, avant le Directoire ? 
Dès 1764, paraît une traduction d’un ouvrage philosophique d’Adam Smith, sous 
le titre Métaph.ysique de I ’âme, ou Théorie des sentiments moraux6’. Cette traduc- 
tion, anonyme, due, selon Barbier, à M.A. Eidous, n’est pas très exacte, un collabo- 
rateur de la Décade philosophique n’aura nulie peine à l’établir, pièces à l’appui, 
dans une recension d‘une nouvelle version de l’ouvrage par la veuve de Condorcet*. 
L’lnquiry de Reid est traduite en 176867. Il ne semble pas que ces ouvrages aient eu 
beaucoup de succès. Si des philosophes écossais sont connus et appréciés, en ce 
XVIIIe siècle, ce sont Hume, évidemment6’, mais aussi les moralistes ou les théori- 
ciens de l’esthétique6’. L’activité de Suard, d’un homme qui possédait parfaitement 
lia langue anglaise, sans la parler, il est vrai, en porte témoignage : l’Écosse est connue 
par ses historiensm et, bien évidemment, par son économiste, Adam Smith71. Avant 
la génération des Prévost, des Thurot, des Degérando, Reid ne compte guère72. 

Dugaid Stewart vient en France au début de la Révolution françaisen. Ce n’est 
d‘ailleurs pas son premier contact avec la France74. I1 y fréquente les milieux intel- 
lectuels, il entretiendra plus tard des  correspondance^^^. Certains, parmi les voyageurs 
en Écosse à la fin du XVIIP siècle ou au tout début du XIXe siècle, tenteront de lui 
rendre visite, attirés par sa réputation, je songe plus particulièrement à un ami de 
I?révost, le genevois Pictet76. Mais, pour l’essentiel, l’image de la pensée écossaise, 
telle qu’elle se dessine avant la Révolution française, me paraît notablement diffé- 
rente de celle qui va s’imposer à partir de Royer-Collard, de Cousin et de Jouffroy, 
dont le rôle, en la matière, fut décisif. 

Sans faire un usage abusif des coupures, des ruptures, sans utiliser la simple 
Iéférence à une date pour créer l’illusion d‘un commencement sans mémoire, je 
crois justifié de partir, maintenant, du texte que Prévost publie en 1797. On n’aura 

104 



garde, naturellement, de le séparer de la traduction de l’Hermès de Harris par Fran- 
çois T h ~ r o t ~ ~ ,  on n’oubliera pas la traduction nouvelle de Smith par Mme Condorcet 
ainsi que ses Lettres à C. sur la théorie des sentimens moraux, ou Lettres sur la 
sympathie7’. Mais il s’agit bien d‘une étape dans la réception, en France, de la philo- 
sophie écossaise : le plus important, ce n’est pas qu’un collaborateur de la Décade 
philosophique, l’idéologue Guinguené, manifeste tout l’intérêt qu’il porte à ce tra- 

C’est que Prévost, le premier peut-être, parle de Thomas Reid”. 

Que dire de Prévost et de son œuvre ? Ce n’est pas un grand philosophe, au 
sens conventionnel du terme, l’un de ses compatriotes, Benjamin Constant, ne le 
tient pas dans la plus grande estime”. Mais ce qui doit retenir notre attention, ce 
sont deux moments d’une trajectoire qui est loin d’être unique : à la fin du Direc- 
toire, Prévost est fort proche des Idéologues, ne sera-t-il pas récompensé par 1’Ins- 
titut pour son mémoire sur l’Influence des signes relativement à la formation des 
idées, en 1’799’* ? Or, vers 1815, nous le retrouverons, pour reprendre les propres 
termes de M. Echeverria, ((”correspondant” de la société philosophique qui se réu- 
nissait chez Maine de Biran en 1814-1815 et qui groupait les maîtres de la contre- 
idéologie (Cf. Gouhier, Conversions, p. 226 et n. 2). Biran le connut personnelle- 
ment le 9 septembre 1822 à Genève, chez Pictet (Voir Journal, t .  III, p. 1 8 4 ) ~ ~ .  A 
cette époque, Prévost est donc proche de Royer-Collard et du jeune Cousinw. Nest-il 
pas piquant de constater que la fameuse classe de l’Institut accordera ses suffrages à 
ceux qui devaient se détacher de l’idéologie au sens strict, de l’idéologie ((ration- 
nelle)) aussi bien que l’idéologie ((physiologique)) 85 ? Prévost, Degérando et Biran 
furent, en effet, récompensés par l’Instituta6. 

Il me semble qu’il faudrait, avec patience et minutie, étudier, une par une, la 
biographie de ces personnages, sans en oublier les particularités, et inscrire, sans ré- 
duction, ces trajets nécessairement singuliers dans un mouvement d’ensemble qui, 
s’il ne se réduit pas à l’entrecroisement de destins individuels, ne constitue pas plus 
une sorte de surmoi de l’Histoire. Les quelques indications ici présentées sont la- 
cunaires. Elles serviront de pierres d’attente. 

Que retenir dans la biographie de ce Pierre Prévost, sur lequel nous renseignent 
quelques notices auxquelles tout le monde renvoies7 ? 

Pourquoi, pour commencer, Prévost s’est-il intéressé à la philosophie ecossaise 
au point d’en traduire certains des monuments littéraires” ? I1 ne semble pas qu’il 
faille faire directement jouer le registre politique, comme ce sera à l’évidence néces- 
saire pour comprendre les cours de Royer-Collards9. I1 convient, d’abord, d‘étudier 
le milieu dans lequel Prévost s’est formé : il n’y a pas que simple coïncidence mais 
parallélisme entre le développement de l’École écossaise e t  certains aspects de l’his- 
toire de l’Académie de Berlin au XVIIIe siècle. Ce que, d’ailleurs, notera Cousin 
dans son Cours d’histoire de la philosophie moderne penhnt  les années ï8 ï6  et 
181 7 : ((L‘école de Berlin joue relativement à l’école critique le même rôle à peu 
près que l’école écossaise relativement à l’école anglaise. Toutes deux sont égale- 
ment éloignées d’un empirisme grossier et d’un mysticisme ridicule (...). Nous allons 
voir, poursuit Cousin, l’école de Berlin lutter contre l’idéalisme avec autant d’avan- 
tage que l’école écossaise contre le scepticisme de Hume»go. Or Prévost fut membre 

1 05 



de cette Académie, de 1780 à 1784, avant de devenir, en 1793, professeur de philo- 
sophie à l’université de Genève’’. Qu’est-ce que Prévost a pu donc trouver dans ce 
milieu intellectuel qui le conduira à s’inspirer des Écossais dans son enseignement, 
aiinsi  qu’en témoignent ses Essais de philosophie publiés en 180492 ? 

A l’Académie de Prusse, Prévost fut en rapport avec le philosophe Mériang3. I1 
rie semble pas qu’aient véritablement existé des relations entre Mérian et les Écossais 
- un Mérian qui traduisit tout de même Hume en français*. Néanmoins, aussi bien 
beurs positions vis-à-vis de la ((tradition)) qui les aurait précédés que leurs concep- 
tions sont comparables, sinon parallèles. De la critique de ce qui est, par Reid, consti- 
tué en ((theory of ideas)), il est permis de rapprocher une forme de pré-criticisme 
qui se tient à égale distance de Locke et  de CondiUac, d’une part, de Leibniz et de 
Wolff, d’autre partg5. L‘entreprise philosophique se place sous l’égide de la méthode 
ci’observation%. Mais cette observation, loin de conduire à l’on ne sait quel ((sensua- 
lisme)), porte toute son attention sur l’analyse psychologique des évidences du sens 
intime, même si les mérites de Condillac sont reconnusg7. Cela nous vaut, par exem- 
ple, une description de ce ((fait primitif)) concret que constituerait l’«apperception 
cie nôtre propre existence, ou (...) conscium sui))98, analyse que détaillera Cousing9 : 
({Le conscium sui est donc présupposé par toute autre connaissance, et ne peut être 
subordonné à aucune pensée antérieure ; car qu’on me détermine cette pensée, et je 
prétends faire voir, qu’elle ne sauroit exister sans la préexistence du conscium sui» loo. 

Ia philosophie se présente donc comme une certaine psychologie des facultés de 
l’âme. Mérian adopte, par rapport à ses prédécesseurs, une position éclectique avant 
la lettre : (tL ’Eclectisme, dit-il, est la seule secte, ou non-secte, qui doit respirer duns 
une Academie»lol. Enfin, parmi les évidences du sens intime, il est un mens moral)) 
qui fait songer à Hutcheson, voire à Smithlo2. Je ne dis pas que le discours que tient 
hlérian ne vit que des services qu’il rend à la théologie et à la morale, il n’empêche 
que nous voyons se dessiner, dans une problématique éminement pré-critique, une 
pensée qui n’est pas étrangère à celle de Reid et d’autres philosophes écossais103. 

Faut-il faire de Prévost le «disciple» de Mérian ? Nous risquerions, assurément, 
d’isoler quelque peu arbitrairement certains aspects d’une vie et d’une œuvre qui ne 
SI: ramènent pas à la carrière académique d’un professeur de philosophie. Prévost est 
un polygraphe, lia philosophie, au sens scolaire et institutionnel du terme, n’occupe 
qu’une partie de son existence. I1 finira professeur de physiquelW, il se sera beau- 
coup intéressé à l’économie politique, aux Belles-Lettres105. Et, surtout, il aura eu 
une activité politique dont il nous faut dire quelques mots’06. 

Revenons, surtout, sur son attitude pendant la Révolution française. On lais- 
sera pendante la question de savoir si, oui ou non, la Révolution est terminée, pour 
reprendre le titre polémique d‘un article de François Furetlo7, si toute écriture de la 
Révolution française ne participe pas, quelque peu, du mythique, comme on le voit, 
presque de manière exemplaire, dans certaines pages de la Critique de lu raison diu- 
Zectique de Sartre, même si les observations que présentait Lévi-Strauss, à la fin de 
Lu pensée suuvuge, n’étaient nullement le fait d’un spectateur impartiallo*. 

A s’en tenir à quelques faits et sans, pour l’instant, établir une liaison directe 
et mécanique entre des pratiques politiques et les diverses manifestations de l’acti- 
vité intellectuelle et culturelle, il n’est pas interdit de dessiner une situation et de 

106 



décrire un certain nombre de clivages : lorsque Prévost publie sa traduction, nous 
sommes en 1797, sous le Directoire. Bien après le 9 thermidor, avant le 18 brumaire. 

Certes, les biographies de Prévost, Royer-Collard, Maine de Biran et Degé- 
rando ne sont pas identiques, mais elles ne sont pas incomparables : aucun d'eux 
n'est hostile aux tout débuts de la Révolution. Plus ou moins rapidement, ils en- 
trent dans une opposition plus ou moins radicale, certains - Royer-Collard et Degé- 
rando - devenant les partisans des royalistes 'O9 .  Ils réapparaissent après Thermidor. 
Ils sont, pour bon nombre, ((fructidorisés)). Ils se font une place dès le Consulat. 
L'Empire leur est propice. 

Ces destins, avec toutes leurs variétés individuelles, se distinguent de deux au- 
tres types de ((trajets)) : 
- de celui de purs et simples émigrés, que l'on songe à De Maistre ou De Bonald, 
- de celui de ceux qui ont ((accompagné)) la Révolution, du moins jusqu'à un cer- 
tain point, tels Destutt ou Laromiguière'". 

Des personnages comme Prévost continueront d'occuper une position impor- 
tante sous la Restauration, sans accepter, pour autant, la réaction extrême qui se 
développera après l'assassinat du duc de Berry en 1820, cela est vrai tout autant de 
Degérando que de Royer-Collard"'. 

La position politique de Prévost est d'ailleurs clairement précisée dans une 
note du texte de 1797 : Prévost vient de parler du Système de momle et depoliti- 
que de Ferguson, système où, selon lui, «il trace le développement graduel de l'es- 
pèce humaine, et le tableau mouvant de son progrès vers la perfection))"2. Cette 
((idée sublime)) donne à l'ouvrage «une sorte d'unité~' '~. Prévost ajoute, en bas de 
page : ((Je ne puis m'empêcher de regretter à cette occasion que la même idée, attri- 
buée à Turgot, et développée dans le testament philosophique d'une des victimes de 
la barbarie, y soit tellement exagérée et même pervertie, qu'elle inspirera peut-être 
de la défiance à ceux qui sont incapables de distinguer l'usage d'avec l 'abu~))' '~. I1 
s'agit, évidemment, de Condorcet. Prévost ne récuse nullement le «progrès», mais il 
tient pour un progrès modéré. Ce que confirme une analyse du Traité sur la philoso- 
phie de 1 'esprit humain de Dugald Stewart : ((Son chapitre sur les abus des principes 
généraux serait utilement médité par ceux qui se livrent à des projets de réformes. 
Ils y verraient appuyer sur les plus imposantes autorités et sur les argumens les plus 
forts, des leçons de sagesse et de modération, qui le frapperaient d'autant plus que 
l'auteur est fort loin de traiter avec dédain toute espece d'innovation ou d'améliora- 
tion  projetée^"^. Ceci n'est pas du Burke, ce n'est pas (tout à fait) du Royer- 
Collard. Prévost dit tout le bien qu'il pense de l'ecole normale de 1795, ce dont la 
Décade philosophique le félicite116. De plus, les relations de Prévost avec le Direc- 
toire ne seront nullement  mauvaise^"^. Mais ces positions politiques ne font pas 
encore une philosophie, ni même une politique de la philosophie. I1 faudrait, pour 
ce faire, montrer que Prévost escompte atteindre des objectifs pratiques et que la 
teneur de son discours s'épuise dans la réalisation d'un tel dessein. Cela me semble- 
rait aussi réducteur et simplificateur que de confondre, dans la culture française, 
contre-idéologie et 

Certes, une certaine finalité pratique est présente : ((Les maîtres qu'elle [la 
philosophie écossaise] a fournis sont célèbres par des écrits empreints d'un caractère 

107 



de philanthropie et de vertu. On ne les lit point sans devenir meilleur. Le noble but 
auquel ils tendent anime toutes leurs  recherche^»"^. Dans la dédicace à Degérando 
de sa traduction des fiémens de la philosophie de 1 ’esprit humain de Dugald Stewart, 
Prévost parle d’un ouvrage ((qui présente la philosophie sous un jour aussi intéres- 
sant que respectable))120. De plus, l’accent est souvent mis sur ceci que la philoso- 
phie écossaise est d’abord - sinon uniquement - une philosophie morale : la même ci- 
tation de Dugald Stewart se trouve dans le texte de 1797 et dans les Essais de 1804 : 
«Son objet [l’objet de la philosophie morale] est de reconnaître les regles d’une 
conduite sage et vertueuse, autant du moins que ces regles peuvent être découvertes 
par les lumieres naturelles»’21. Enfin, ceux contre lesquels s’élèvent les philosophes 
tkossais sont mesurés à l’aune des effets pratiques que peuvent produire leurs spé- 
(dations.  Ainsi, Hume : ((Les méditations de Hume s’étaient surtout portées sur le 
principe de la liaison des idées. I1 avait essayé de reconnaître et de classer les rap- 
ports qui donnent lieu à cette liaison ; et en avait fait des applications trop hardies 
et dangereuses))”’. Mais l’on forcerait le sens du propos de Prévost en en faisant un 
défenseur borné du ((common sense», défenseurs que seront Beattie et Oswaldlu. 
.La contre-épreuve de cette affirmation peut être apportée : en 1804, Prévost, loin 
d‘opposer Destutt à Dugald Stewart, tente une conciliation entre leurs conceptions 
respectives de l’habit~de’’~. I1 récuse, il est vrai, l’extension de l’acception du ter- 
me ((sentir)) que Destutt reprenait à son compte, fidèle à une certaine tradition 
condillacienne, modifiée, il est vrai’25. Mais Prévost ne lance aucune diatribe contre 
Condillac’26. I1 penche pour un certain concordisme : ne va-t-il pas jusqu’à rappro- 
cher Condillac et Kant127 ? Pour Prévost, la philosophie écossaise ne constitue nul- 
lement une sorte de machine de guerre. 

Cela dit, Prévost se félicite que les lkossais ((évitent soigneusement de mêler 
Ees phénomènes qui s’y rapportent [qui se rapportent au physiologique] avec ceux 
qui sont propres à notre nature spirituelle)), mises à part quelques productions 
4:anornales)) telles celle de Stahl et de HartleyI2’. Si Prévost dit du bien de Charles 
Eionnet, qui mérite, comme S .  Moravia l’a montré, une analyse n~ancée”~,  il main- 
tient très claire la séparation entre philosophie et physique : «La physique s’occupe 
dles corps, la philosophie que je lui oppose en cet instant s’occupe de l’esprit))130. 
Encore que, il est vrai, Prévost débute ses Essais par un parallèle entre l’homme et 
lm animaux que l’on chercherait vainement chez Reid’31. 

En définitive, l’originalité de Prévost ne me semble pas consister en ce qu’il 
parle de moralistes écossais, - il ne serait pas le premier -, mais en ceci qu’il traite de 
Fkeid et de Dugdd Stewart. Nous est décrite avec quelque précision la lutte que Reid 
entendit mener contre le ((scepticisme)) de Hume, ultime avatar de la ((theory of 

: ((Une théorie reçue par les philosophes, mais dont Reid se déclare l’ar- 
dent ennemi, semble établir qu’une idée est un objet intérieur que l’ame contemple, 
et qui est l’image fidelle de l’objet extérieur. C’est à cette théorie des idées, admise 
presque sans discussion, que le professeur de Glasgow impute les systêmes d’idéa- 
lisme et de scepticisme qui ont envahi la  philosophie^'^^. Est mise en lumière la dis- 
tinction entre sensation et perception, sur laquelle roulera presque tout le premier 
einseignement de Royer-Collard : ((Reid s’appliqua surtout à bien reconnaître les 
phénomènes de la sensation. I1 la distingua soigneusement de la perception qui 
l’accompagne»1M. Mais la place est mesurée pour de plus amples développements : 

108 



Prévost ne veut faire office que d’introducteur. C’est de Dugald Stewart, avec lequel 
il entretient des relations, qu’il parle le plus abondamment : il mentionne ce qui 
semble le différencier d‘autres philosophes écossais qui entendent ne se fier qu’à ce 
qu’ils prennent pour des faits. Dugald Stewart, en effet, ((reconnaît que les vues h 

Mais c’est surtout au philosophe moral qu’il s’attache, regrettant que dans les Out- 
lines of moml philosophy, la troisième partie qui ((doit traiter de l’homme, consi- 
déré comme membre du corps politique)), demeure à l’état de ((simples titres))’36. 

Il arrive à Prévost de critiquer la conception écossaise de la logique13’, on 
n’oubliera pas que Prévost fut, aussi, un physicien. I1 n’empêche que l’importance 
des préoccupations morales somme toute traditionneiles et le rejet de la base ((phy- 
siologique)) permettent de faire le départ entre ce que Prévost retient des Lossais 
et ce que Mme Condorcet y remarquaitI3*. 

pothétiques ont plus d‘une fois mis les philosophes sur la route des découvertes))’ ?- ’. 

On se contentera, maintenant, de deux autres repères : Degérando et Royer- 

Ce qu’il convient de justifier brièvement. 
En effet, sauf à risquer d’être par trop incomplet, plusieurs développements 

seraient requis : 
a - il faudrait traiter de Destutt de Tracy, - mais il sera question, dans une autre 
conférence, des relations entre Destutt et Thomas Brown’39. 
b - il faudrait parler de Maine de Biran. Mais deux de nos collègues y consacrent un 
exposé. De plus, si Biran s’est intéressé aux Écossais, s’il lui est même arrivé de dis- 
cuter leur pensée’40, ceux-ci, du moins à mon sens, n’ont guère eu d’influence sur le 
développement même de sa pensée. On peut écrire, comme le fera Ernest Naville, 
que, lors des réunions de sa société philosophique, «M. de Biran n’était plus à Ber- 
gerac, réduit aux faibles ressources de la société médicale. Royer-Collard l’initiait 
de plus en plus à laphilosophie écossaise ...))14’. Mais, à cette époque, Biran confronte 
sa pensée, qui a connu une évolution - des révolutions ou des  conversion^'^^, je ne 
tranche pas - relativement autonomes, aux conceptions des Écossais. Un texte 
comme La perception de la dureté est-elle une idée de sensation ou de réflexion ? 
(Observations sur Reid) est caractéristique d’une telle attitude : ((Reid aurait dû, ce 
semble, noter ici une différence bien essentielle entre la sensation qui accompagne 
la contraction musculaire et toutes celles dont il aparlé précédemment (...) Reid n’a 
eu nuilement égard à cette sensation particulière, et à l’exemple de tous les autres 
métaphysiciens, il a méconnu absolument le caractère et les produits du sens de l’ef- 
fort, aimant mieux rapporter à un premier principe obscur, inhérent à la nature hu- 
maine, tout ce qui ne lui semblait pas pouvoir être déduit de l’exercice des autres 
sens externes, que d’en chercher la source dans un autre sens, inconnu aux philoso- 
phes qui l’avaient précédé»’43. I1 est vrai.que les relations que Maine de Biran a en- 
tretenues avec Degérando, relations de divers ordres, ((politiques)) autant que ((phi- 
losophiques)), doivent ne pas être sous-estimées. I1 est vrai, également, qu’une étude 
approfondie de la ((société philosophique)) apporterait probablement de nouvelles 
lumières sur le sujet’#. 
c - il faudrait, surtout, - et c’est le manque le plus visible dans cette présentation -, 
analyser les œuvres de François T h ~ r o t ’ ~ ~ .  Mais S. Moravia y a déjà consacré quelques 

Collard. 

109 



pages denses’&. De plus, un tel vide ne saurait être comblé sans la reprise de l’étude 
de ce que Prosper Alfaric nomma l’«école de Laromiguière)), même s’il est vrai que 
Thurot s’est formé indépendamment de Lar~miguière’~~. 
d - il faudrait, peut-être, aussi parler de Mme de de Volney’49, d’André- 
Mane Ampère150, et de quelques autres, encore”’. 

Les limites auxquelles je me tiens, dont je ne me dissimule nullement l’arbi- 
traire partiel, sont, certes, liées aux contraintes de l’horaire. Mais elles tiennent, sur- 
tout, au terme que je me suis fixé : la formation du jeune Cousin. Sans adopter une 
vision téléologique, il est légitime de mettre en valeur ces deux buttes-témoins, De- 
gérando et Royer-Collard, car certains enjeux se dessinent, alors, plus nettement : 
on sait qu’un antagonisme se manifestera entre l’école éclectique, ((psychologique)), 
et une certaine descendance de l’Idéologie, issue plutôt de Cabanis que de Destutt, 
- que l’on songe au pamphlet de Bro~ssais’~~, que l’on songe aux remarques d‘Au- 
guste Comte, dans la 45e leçon du Cours de philosophie positive, sur ce ((fameux 
sophiste)) qu’était pour lui Cousin’53. Sans purement et simplement identifier une 
opposition que l’on pourrait symboliser par les noms de Jouffroy et de Broussais 
à la réalité des différences existant dans la première décennie du XIXe siècle, il me 
paraît éclairant de dégager l’usage tout particulier que Degérando - puis Royer- 
Collard - vont faire des Écossais, de certains Écossais, de certains textes des Ecossais. 

Les rapports entre les deux hommes sont évidents - sinon la relation entre les 
deux œuvres. Est établie, du moins, leur commune participation à la société philo- 
sophique de Maine de Biran que fréquentera le ((jeune professeur de philosophie 
 cousin^'^. Mais l’on ne peut se contenter ce terminus ad quem. Une analyse diffé- 
rentielle, que je  ne pourrai qu’esquisser, doit permettre de cerner la signification de 
leur intérêt commun pour les Écossais et de dégager des traits qui sont propres à 
l’un ou à l’autre. Traits qui ne sont intelligibles, sinon explicables, que si on réfère 
leur analyse au mouvement de l’histoire réel(1e). Ceci permettrait de comprendre 
que Degérando n’use des Écossais qu’aux fins d’une synthèse toute personnelle, aux 
fins de l’édification d‘une ((philosophie de l’e~périence))‘~~, avant qu’il ne se consa- 
cre entièrement à ses activités de haut fonctionnaire d’Empire’56. Ceci permettrait 
légalement de comprendre que Royer-Collard, lors de son passage aussi bref que dé- 
cisif dans l’une des trois chaires de philosophie de la nouvelle Université, identifiera 
quasiment sa philosophie à la traduction et à la paraphrase d’un philosophe écossais 
bien particulier, Thomas Reid’57. Cela dit, pour les contemporains, Degérando et 
Royer-Collard étaient avant tout des hommes politiques, à tout le moins des hommes 
publics. Maine de Biran était également perçu de la même façon’58. Le modèle, du 
moins un certain modèle, du philosophe-professeur de philosophie ne s’impose 
qu’avec Victor Cousin’59. 

Pour faire apparaître l’originalité de leurs trajets respectifs, il n’est pas de 
mauvaise méthode que de dégager leurs positions sur deux sujets : 
1 - vis-à-vis de la Révolution française et d’une éventuelle restauration de l’ordre 
monarchique, 
2 - par rapport à la religion, ou, plus précisément, et de manière plus limitée, par 
port aux effets de l’institutionnalisation de la religion dans la société française du 
temps. 

110 



1 - I1 est probablement dépourvu de sens que de tenter de mettre en évidence une 
position intemporelle face à la Révolution envisagée comme un tout homogène. 
Royer-Collard se trouve, à la fin du Directoire, bien plus distant de la Révolution 
que ne le sera Degérando, encore qu’il n’ait jamais renié entièrement certains as- 
pects de 1789, ce qui peut donner quelques lueurs sur la signification de son ((lib& 
ralisme)) sous la Restauration16’. I1 a néanmoins joué un rôle actif - et nullement 
contre-révolutionnaire au sens strict - jusqu’en 1792? Degérando, quant à lui, ne 
cessera d’appartenir à l’opposition que vers la fin du Directoire : sa réintroduction 
dans la vie publique se fera à la faveur du concours ouvert en 1798 par l’Institut, 
alors bastion de On pourra se demander si le royalisme de Degérando, 
manifeste durant les premières années de la Révol~t ion’~~,  subsiste encore vers 
1798. Degérando serait-il une girouette, un de ces ((esprits essentiellement mous)) 
(Sainte-Beuve), «filants comme le macaroni)) (Sainte-Beuve), ce qui lui permettra de 
faire carrière, sous l’Empire, comme un haut fonctionnaire qui accomplira les tâ- 
ches importantes qui lui seront confiées sans jouer un double jeu alors que, de par la 
famille de sa femme, il eût pu être lié à l’émigration’64 ? - I1 n’en va pas de même 
pour le royalisme de Royer-Collard, dont, assurément, la personnalité est bien plus 
fennel6’ : il ne semble pas que ce dernier ait adopté pareille attitude dans les pre- 
miers temps de la Révolution. Faut-il, comme nous y invite Villemain’66, faire re- 
monter assez loin, cependant, une semblable attitude ? Faut-il, comme le propose 
L a n g e r ~ n ’ ~ ~ ,  dater celle-ci d’une situation politique précise, créée par Fructidor ? 
Situation qui va conduire Royer-Collard à devenir un véritable conseiller secret du 
futur Louis XVIII, de 1799 à 180316’. Toujours est-il qu’il se place dès lors dans la 
perspective d’une restauration de la monarchie qui ne coïncide pas avec le retour 
pur et simple au statu Ce serait déjà, si l’on nous permet ce grossier ana- 
chronisme, la monarchie selon la Charte. Cela dit, le clivage politique entre les deux 
hommes ne doit pas être surestimé : Royer-Collard accepte des fonctions publiques 
importantes bien avant la fin de l’Empire, même s’il ne ghsse pas, dans sa leçon 
inaugurale à la Faculté des Lettres de Paris, la référence convenue à 
2 - Pour ce qui est de leur attitude vis-à-vis de la religion, pour ne pas simplifier les 
choses à l’extrême, il y a lieu de distinguer les convictions qui, si elles n’engagent 
pas que la ((personne privée)), ne sont pas immédiatement traductibles en termes po- 
litiques et les positions qui s’inscrivent plus directement dans le champ politique. 
On pourrait, ici, retracer l’éducation que Degérando et Royer-Collard ont 
Plusieurs biographes insistent, à juste titre, sur l’éducation janséniste de Royer- 
Collardln. - Mais les prises de position publiques vont connaître une évolution quel- 
que peu dissemblable : Royer-Collard, membre du Conseil des Cinq Cents, se fait, 
le 26 messidor an V (14 avril 1797), (d’énergique et lumineux défenseur des droits 
de la conscience et des libertés nécessaires du  culte^"^. Dans son discours se mélan- 
gent indissolublement une foi et une politique : ((Ce n’est pas trois ans après le 9 ther- 
midor, c’est-à-dire, trois ans après l’affranchissement de la raison humaine, qu’il est 
besoin de prouver que l’anéantissement de tout principe religieux seroit l’anéantis- 
sement de l’ordre social. Ce n’est pas à des législateurs éclairés qu’il est besoin de 
redire que jamais, non jamais, ils ne donneront le change au plus impérieux besoin 
de la multitude, le besoin de croire, le besoin de s’élancer dans l’avenir, le besoin 
d’étendre ses espérances et ses craintes au-delà des bornes du monde physique et de 
la vie  humaine^"^. Schimberg commente, de façon un peu rapide : «La manière 

111 



diont il parle de ce besoin de croire fait déjà présager le commentateur de Thomas 
A tout le moins, il est une certaine constance chez Royer-Collard. - Que la 

philosophie de Degérando se veuille une philosophie religieuse, ce n’est pas ce qui, 
maintenant, nous p r é o c c ~ p e ’ ~ ~ .  Mais, bien plus, les variations de l’attitude publique 
die Degérando : alors que, vers 1791, il rédige avec son ami Camille Jordan trois bro- 
chures ((dans lesquelles germe déjà un grand principe de la liberté de con~cience))’~’, 
alors que, encore en 1797, il est fort proche de ce même Camille Jordan qui pro- 
nionce, au Conseil des Cinq cents, des discours sur la liberté des cultes comparables 
à. celui de R~yer-Coilard’~~, Degérando se fera bien plus discret du moment où il 
seera devenu un fonctionnaire d’Empire. Ses convictions ne l’ont peut être pas aban- 
dionné mais tout se passe comme s’il se pliait à ce que l’on nommerait, de nos jours, 
une obligation de ré~erve’~’. Un document intéressant, encore qu’on ne puisse l’ex- 
ploiter qu’avec précaution, donne des indications sur ses pratiques effectives : une 
lettre de 1816 au ministre des affaires étrangères de l’époque, le duc de Richelieu, 
dlans laquelle Mme de Gérando retrace la carrière administrative de son mari. Elle 
diécrit en ces termes la mission de son mari en qualité de membre de la Consulte à 
Rome en 1809 : «Mon mari n’arriva à Rome que plus de quatre mois après ses col- 
lkgues, et, par conséquent, sans avoir participé en rien de ce qui s’était fait dans cet 
iiitervalle. Cependant aucun pouvoir n’aurait été assez puissant pour le contraindre 
à. ce que sa conscience eût repoussé : le Pape n’était plus dans ses États(...). On sait 
tout ce qu’il a fait pour s’opposer au serment exigé des prêtres, quoique étranger 
par ses fonctions à tout ce qui les concernait. I1 écrivit au ministre des cultes, il finit 
par écrire à l’Empereur lui-même, pour faire révoquer l’ordre donné : ses lettres 
existent encore dans les bureaux du ministère des cultes. I1 refusa de concourir à 
l’exécution de cette mesure))1so. Royer-Collard s’en tient à l’attitude qu’il a adop- 
the, Degérando est bien plus ondoyant. 

Le moment autant que la signification de la ((rencontre)) avec les ficossais 
s’’éclairent maintenant si on ne sépare pas les textes ou discours philosophiques de 
1”un et l’autre de la fonction qu’ils remplissent et de la position qu’ils occupent 
dans le mouvement de l’histoire réel(1e). 

Pour ce qui est de Degérando, les principaux textes auxquels se reporter ont 
été rédigés ou publiés entre 1798 et 1808 : il faut partir du Mémoire couronné par 
1”Institut en avril 1799 et amplement développé dans un livre qui paraît en 1800 
SIDUS le titre Des Signes et de l’Art de penser considérés dans leurs rapports mu- 
nvels’81. I1 faut aller jusqu’au chapitre consacré à la philosophie dans le Rapport his- 
torique sur les progrès de 1 ’histoire et de la littérature ancienne depuis 1 789 et sur 
leur état actuel du 20 février 180818’. Pendant cette période, Degérandoest, d’abord, 
proche des Idéologues et de la ((société avant de s’en éloigner défmi- 
t~ivement’~. La remarque de Picavet semble justifiée : «Mais pour lui comme pour 
Eiiran, comme pour Ampère, il faut se demander si ce n’est pas l’influence des idéo- 
logues qui a modifié sa direction première, à laquelle il est revenu, quand cette in- 
flluence a cessé»’85. Certes, jamais la communauté de vue ne sera totale entre Degé- 
rmdo et les Idéologues, en particulier Destutt ou Cabanis’&. Maine de Biran s’en 
rand vite compte, comme on le voit dans sa lettre à l’abbé de Feletz du 11 thermi- 
dor an X (30 juillet 1802) : Degérando «ne jouit point auprès de ses collègues de 

112 



l’Institut d’autant de considération que je l’aurois pensé. On regarde son livre 
comme un fatras, c’est, dit-on, un homme qui abuse de sa faculté d’écrire))”’. La 
deuxième lettre à l’abbé de Feletz (30 thermidor) montrera que les reproches ne 
portent pas uniquement sur la forme, mais sur le fond : ((”Je suis, me disait-il, dans 
une position assez fâcheuse, placé entre les batteries des philosophes d’Auteuil et 
celles des ennemis de la raison.” Ses opinions idéologiques, politiques, etc., m’ont 
paru en effet être assez opposées à celles que l’on professe à Auteuil et à l’Institut. 
I1 s’occupe beaucoup de morale et a formé un beau plan qui l’occupe par-dessus 
tout, celui de réconcilier les disciples de Kant avec ceux de Condillac, il prétend 
avoir trouvé le lien qui unit les deux 

Dans l’œuvre de Degérando de la première décennie du XIXe siècle, il faudra 
distinguer deux étapes, du moins deux aspects : une psychologie et une histoire de 
la philosophe. Quelques mots, pour commencer, sur sa psychologie : dans le Mé- 
moire présenté à l’Institut, Degérando est, déjà, plus éloigné de Condillac qu’un 
Destutt, un Cabanis, voire un Laromiguière qui, chacun à leur façon, il est vrai, cor- 
rigent Condillac, encore que ces corrections puissent toucher à l’e~sentiel’~~. S .  Mo- 
ravia a dit, ici, le plus important, je ne peux qu’y renvoyerlgO. Les critiques sont 
plus affirmées encore dans le Mémoire présenté, en 1802, à l’Académie de Berlin, 
De la génération des connoissances humaines : ainsi, à propos de la célèbre formule 
((toutes les opérations de l’esprit ne sont que la sensation fran~formée))’~~. Degé- 
rando écrit : ((s’il [Condillac] veut dire seulement que la sensation accompagne cha- 
cune de ces opérations( ...) il a tort d’en tirer cette conséquence, qu’elles ne sont 
que la sensation transformée(...). S’il veut dire que la sensation forme à elle seule 
tout Z’ensemble de chaque opération, il met en principe précisément ce qu’il fallait 
prouver )) %. 

Est-il décisif de remarquer que, bien avant les Leçons de Lar~miguière’~~, 
Degérando confère à l’attention un statut non organique, à tout le moins qu’il y 
voit la manifestation d’un type d’activité que Cabanis ne lui attribuait pas’% ‘? 
Moravia, à ce propos, explique avec beaucoup de détails la position de Degérando 
qui, s’il ne néglige pas entièrement les bases physiologiques de l’attention, ne la 
dérive pas pour autant de la sensation, du moins pour ce qui concerne d’attention 
de l’esprit))195. De plus, Degérando décrit l’imagination comme une faculté dont on 
ne peut nullement rendre compte à partir de la simple transformation de la sensa- 
tion, selon Moravia, il emploierait même l’expression d’«imagination Ce 
qui me semble caractéristique d’une telie psychologie, c’est qu’elle soutient l’exis- 
tence de facultés irréductibles l’une à l’a~tre’~’. L‘affirmation répétée dans le Mé- 
moire de Berlin, selon laquelle ((toutes les idées dérivent des va de pair avec 
une distinction radicale entre les significations mêmes du terme de sensibilité. Un 
un sens, la sensibilité n’a rien de sensible : «Un objet extérieur agit sur nos organes, 
ou nos organes agissent les uns sur les autres; à l’occasion de cette action, nous 
éprouvons une manière d’être, nous sen tons^'^^. S’il lui arrive, même encore dans le 
Mémoire de 1802, de sembler faire allusion à Cabanis, en traitant des ((sensations 
intérieures produites par l’action des parties de notre corps les unes sur les autres))200, 
il propose néanmoins d’appeler volonté ce que d’aucuns auraient nommé sensibilité : 
«En remarquant l’état dans lequel je suis, je me trouve dans une situation agréable 
ou désagréable. Dans le premier cas, tout en moi tend à la repousser; dans le second, 

113 

8 



tout se complaît en elle(...). De là nos passions diverses, nos affections morales. On 
appelle ordinairement sensibilité la faculté générale d’éprouver toutes ces choses. 
Mais pour éviter l’équivoque qui pourrait résulter de l’analogie de ce terme avec 
celui des sens, je préfère lui substituer ici le nom de volonté»201. Degérando n’hésite 
pas à réintroduire le terme d’âme”’. Sommes-nous fort éloignés de l’hyper-organi- 
que ? D’autant plus que, dans une lettre à Mme de Staël, Degérando manifestait 
clairement son aversion à l’égard des Rapports ... de Cabaniszo3. 

La deuxième étape - du moins le second aspect de cette œuvre -est donc consti- 
tuée par une certaine histoire de la philosophie qui prend le relais de cette psycho- 
1ogie2O4. La position qu’y occuperont les Écossais, dans une vaste synthèse éclecti- 
que, où la pensée allemande joue un rôle déterminantzo5 et où la pensée idéologique 
est plutôt énervée qu’explicitement critiquée, peut-être pour des raisons diplomati- 
quesZM, me semble clairement déterminée dans l’article de présentation des Archi- 
ves littéraires de Z’Europe ... publié l’année même de la parution de la Ire édition de 
l’Histoire ... : 

«Tous ceux qui ont suivi avec quelque attention les destinées récentes de la philosophie 
chez les nations qui nous entourent, conviendront qu’elie y a conservé un caractère bien 
plus moral qu’au milieu de nous ; qu’elle y a montré plus d’égard et de respects pour ce 
noble et pur enthousiasme qui porte l’homme à la vertu ;qu’elle y est demeurée plus fi- 
delie à entretenir ces utiles croyances qui honorent et consolent l’humanité. La célèbre 
école d’Ecosse, celle que Léibnitz et Wolf ont fondée en Ailemagne, celle même que Kant 
vient d’y établir, professent presqu’unanimement une haute estime pour les sentiments 
religieux, et s’efforcent m6me de leur donner un nouvel appui. Voilà ce qu’on ne sait 
point assez parmi nous, voilà ce qu’il faudrait apprendre à ceux qui ne veulent pas juger 
la philosophie que par quelques écrits modernes, où son nom est souvent répété, mais 
dans lesquels ses maximes sont souvent trop méconnues»207. 

L‘histoire de la philosophie sera donc la confirmation d‘une philosophie de l’expé- 
rience, philosophie qui se veut conciliatrice tant au plan théorique que pratiquezo8. 
De même qu’une véritable psychologie qui rend effectivement compte de la généra- 
tion des connaissances humaines se doit de ne pas surestimer une quelconque fa- 
culté, de même une véritable histoire de la philosophie ne peut que faire appel à di- 
verses traditions, sans accepter la prétention à l’exclusivité de l’une d‘entre elleszo9. 
Et nous retrouvons le modèle de Pierre Prévost, celui des trois Écoles : l’école alle- 
mande, l’école anglaise, et l’école françaisez1’. Une volonté d’éclectisme est affir- 
mée comme telle : ((Toutes les doctrines extrêmes tendent à se résoudre à la fin 
dans le doute ; le doute bien entendu, tend à se convertir en une doctrine prudente 
et moyenne, fondée sur l’expérience, et restreinte par elle»’ll. 

C‘est dans ce cadre que l’kole écossaise a toute son importance”’ : cette 
École n’est pas née de rien. A la limite, ne participe-t-elle pas d’une certaine philo- 
Sophia perennis ? d’école d’Écosse faisoit revivre les pures doctrines des sages de 
l’antiquité, enrichies des lumières rnodernes~’~~. A tout le moins, il n’est aucune 
solution de continuité entre Fénelon et Reid : ((Ce qu’il y a de plus remarquable 
dans Fénélon(sic), c’est la définition du sens commun et l’importance qu’il lui a 
donnée en philosophie. C‘est dans le sens commun, qu’il place les idées claires (...). 
Fénélon ramenait ainsi la grande règle de Descartes à celle qui a été ensuite pro- 
posée et développée par Reid»’14. De plus, si, assurément, les Écossais ne font pas 
que répéter Bacon et Locke, Degérando a le souci, dans sa perspective conciliatrice, 
de ne pas accentuer à l’excès les différences. On le voit lorsqu’il parle de Shaftesbury : 

114 



((Fidelle en tout le reste, aux maximes de Locke, il donna une extension particulière 
à sa théorie de la réflexion; il prêta à cette faculté, un système d’affections naturel- 
les, auquel il donna le nom de sens moral))z15. On le voit lorsqu’il parle de Hutcheson : 
((Hutcheson (...) porta dans ce système, plus d’harmonie et plus d’ensemble, en dé- 
veloppa les élémens, modifia de diverses manières la théorie de Locke, s’attacha à 
l’analyse des rapports qui existent entre la sensibilité de l’âme et les opérations de 
l’esprit, et donna à la philosophie, ce nouveau caractère qu’on a désigné sous le 
nom de philosophie morale))z16. Degérando veut tenir une voie moyenne, en un sens, 
c’est ce que Cousin et Damiron diront de luizi7, lorsqu’il écrit : «En rendant aux 
notions du bon et du beau, un caractère propre et naturel qui les distinguait essen- 
tiellement des impressions transmises immédiatement par les sens externes, Hut- 
cheson ne leur assigne cependant, aucune de ces origines mystérieuses supposées par 
les Contemplatifs ; il conçut seulement qu’à l’occasion de certaines opérations de 
l’esprit, et de certains retours de la réflexion, il se développe dans l’âme une cer- 
taine sensibilité d’un ordre plus relevé, dont ces notions expriment les affections 
diverses. Ainsi, ces notions acquièrent une sorte d’indépendance, qui s’accorde avec 
la nouvelle théorie des générations des idées, et avec les principes de l’observation»218. 
Ceci permet de se prémunir contre des  écarts d’un dogmatisme aveugle» et contre 
des  retards d’un empirisme 

Nous ne retracerons pas, ici, dans tous ses détails, cette histoire que nous 
narre Degérando. I1 y a de nombreuses références bibliographiques, des noms peu 
connus sont mentionnés, tels ceux d’Édouard Search, Isaac Watts, Thomas Cogan, 
Paley, etc.”’. On conviendra de se limiter à Reid et à Stewartzz1. 

Reid nous est présenté comme celui qui a tenté de combler «le vide que Locke 
avait laissé dans une partie fondamentale de sa philosophie))zzz, en un mot, comme 
celui qui a tenté de mettre fin à la prédominance de la ((theory of ideas)). Degé- 
rando replace cette théorie dans le cadre de ce qui constitue, pour lui, le problème 
fondamental de toute philosophie, celui de la génération des connaissan~es~~~.  
«Reid a attaqué Hume dans le principe meme du raisonnement; il a éclairé cette 
longue erreur des philosophes, qui supposaient la nécessité d’un agent médiateur 
entre les objets et la pensée, et il a cherché, dans l’âme seule, le moyen d’une rela- 
tion plus immédiate et plus secrète»z24. Le parallèle avec le texte de Prévost est bien 
évidemment requis. Suit un bref exposé de la distinction entre sensation et percep- 
tion, de la notion de sens commun, défini, une première fois, comme «une sorte 
d’instinct naturel)), puis, un peu plus loin, comme un ((instinct intellectuel»zz5. Une 
courte analyse est esquissée de la ((nomenclature de ces vérités premières)) dont le 
((common sense» nous instruit de façon infaillible, en particulier de la conception 
de la causalité et de la finalité226. 

Pour ce qui est de Dugald Stewart, qui tenait Degérando en grande estimezz7, 
ce dernier voit, avant tout, en lui le disciple de Reid2z8. Par ailleurs, l’accent est mis 
sur la ((philosophie morale)) de Stewartz29. 

Mais Degérando ne fait nullement siennes toutes les assertions de la philoso- 
phie écossaise : il adresse trois critiques à un philosophe comme Thomas Reidz3’ : 
a - Reid n’a finalement pas donné une solution satisfaisante au problème que posait 
Hume231. Degérando ne reprendrait nullement à son compte la conception des rap- 
ports entre sensation et perception. 

115 



b - L‘analyse que pratique Reid n’apporte pas une clarté suffisante232. 
c - Enfin et surtout, la conception même du ((common sense)) et du mode de phi- 
losopher qu’elle révèle ne trouve pas en Degérando un partisan enthousiaste : il est 
un risque de dogmatisme, pour ne pas dire d‘obscurantisme. Plusieurs textes en por- 
tent témoignage : ((Convenons cependant que la doctrine de Reid offrait un asile 
sissez commode à ceux qui, en établissant une opinion, voulaient se dispenser de la 
justifier par des raisonnemens, et de répondre en forme aux objections de leurs ad- 
versaire~))’~~. Priestley, l’un des critiques de ces philosophes, ((s’est attaché, dit De- 
gérando, à faire sentir que l’instinct des principes admis par Reid, étendu par Oswald, 
était plus propre à trancher la difficulté, qu’à la résoudre ; que le nombre et le ca- 
ractère de ces principes étaient fixés d’une manière trop vague ; que souvent ils étaient 
créés arbitrairement ; que jamais on ne pouvait les imposer à ceux qui refusaient de 
reconnaître leur empire ; qu’ils pouvaient fermer le passage aux recherches les plus 
utiles de la raison, entretenir le préjugé dans une sécurité funeste, e t  que leur plus 
grande utilité n’était guères(sic) que de sauver, dans la discussion, l’honneur de celui 
qui, faute d‘autres ressources, en appelait au sens commun»234. 

Ici, Degérando a en vue tout autant les effets d’une telle doctrine que sa te- 
neur ropreB5. Certes, Degérando n’a que peu de sympathie pour Hartley ou Priest- 
leyz3{ ni pour ceux qui tentent d’((expliquer les déterminations de la volonté par 
des caractères mécaniques, et la loi du devoir par des caractères étrangers au prin- 
cipe de la moralité))237. Mais il reste des plus réservés à l’égard de ces autres ((doc- 
tirines extrêmes)) qui conduisent tout droit au dogmatisme. Degérando tient pour un 
spiritualisme bien tempéré. Le caractère moral de l’école écossaise est des plus ap- 
précié~’~~. Mais l’on ne peut faire bon usage de cette école que pour autant qu’elle 
décrive de manière harmonieuse le jeu des facultés, jeu harmonieux qu’il faut met- 
tre en parallèle avec ce véritable traité de paix que Degérando veut apporter en phi- 
10sophie~~’. Ainsi, chez cet éclectique mesuré, projet pratico-politique et problèmes 
lkgués par le condillacisme à la naissante ((anthropologie)) se mêlent indissoluble- 
nient, chez un éclectique qui a tout de même eu le mérite de s’intéresser aux mœurs 
de ceux que l’on nommait, encore, en toute bonne conscience, des sauvages240. 

Royer-Collard, quant à lui, ne participe ni de près ni de loin au groupe des 
Idéologues, tant pour des raisons théoriques que politiquesN’. De façon plus géné- 
rale, il n’entretient aucun lien avec la philosophie légitimée de la fin du Directoire 
ou du début du Consulat, celle qui se fait à l’InstitutN2. On pourra, c’est ce à quoi 
s’est attaché Schimberg, mettre l’accent sur quelques méchants articles de polémi- 
que parus au début des années 1800 dans le Journal des Débats. Mais cette manifes- 
tadion d’une aigreur contre la philosophie du XVIIIe siècle n’a rien de très original 
nii de très profondN3. Certes, Royer-Collard a une solide culture classique, mais il se 
tilent entièrement en dehors de ce cercle où, en définitive, Condillac demeure une 
référence obligée, sinon la seule autorité. On a parfois soutenu que Royer-Collard 
n‘aurait pas découvert Reid au moment où il lui fallut enseigner publiquement une 
philosophie, c’est la position de Villemainw. A titre de curiosité bibliographique, 
nous avons une citation d’Adam Smith par Royer-Collard dans son discours au 
Conseil des Mais il est bien évident que lorsqu’il lui revient, lui, fami- 
lier de Fontanesm, de monter en chaire, à la Sorbonne, le choix qu’il fera d’un 
lkossais, plus que le fruit d’une maturation intellectuelle relativement spécifique, 

116 



n’est pas séparable de visées politiques des plus déterminées, ce qu’accepte, avec 
quelques nuances, l’unique thèse consacrée à la philosophie de Royer-Collard, sou- 
tenue par M. Georg Antonescu à l’université de Leipzig en juillet l 904247. Encore 
que, dans l’esprit de Royer-Collard, les doctrines de Reid soient homologues - sinon 
identiques - à celles d’un certain XVIP siècle dont, manifestement, il est nourri : 
Arnauld, par exemple, voire un certain Malebranche, plutôt : certains aspects de Ma- 
lebrancheM6. L‘inculture philosophique de Royer-Collard n’est peut-être pas là où 
l’on croit la percevoir. Cela dit, il ne serait pas, à son propos, dépourvu de sens de 
parler d’une ((opération ÉcosseuM9, dans la mesure, du moins, où il ne professerait 
une doctrine qu’en fonction de sa valeur d’usage, de son efficacité possible dans la 
vie culturelle et politique du temps, dans la mesure où ce qu’il dit se réduirait à - et 
s’expliquerait par - les effets qu’il escompte produirezs0. 

Quelle est, dans cette hypothèse, la valeur d’usage de l’analyse écossaise de la 
perception extérieure à laquelle, pour l’essentiel, Royer-Collard va consacrer ses 
ieçonsZs1 ? 

Que cette analyse soit au centre de ses préoccupations, la structure même des 
Fragments, tels, du moins, qu’ils nous sont parvenus, en porte témoignage : la pre- 
mière année, dont il ne reste pas de traces écrites, fut consacrée à une lecture 
commentée de deux ouvrages de Reidzs2 ; la troisième, interrompue par les évène- 
ments politiques, présenta une certaine histoire de la philosophie aux fins de mettre 
en pièces la ((théorie des idées)) ; mais c’est surtout dans les leçons de la deuxième 
année que l’examen des rapports entre sensation et perception fut le plus poussé2s3. 

Certes, Royer-Collard ajoute des développements qu’il n’a pas puisés chez 
Reid : il s’étend beaucoup (plus) sur Descarteszs, c’est bien plus à Condillac qu’à 
Hume qu’il s’opposezs5, il y a quelques vagues allusions à la philosophie allemande, 
à Kant et à Fichtezs6. Enfin, certains passages ne semblent pas compréhensibles sans 
une lecture de Biran, à tout le moins, sans l’existence de relations personnelles en- 
tre les deux hommes. Ainsi, l’analyse des rapports entre la durée et l’activité du 
moi : «Je dure donc, soit que je continue de vouloir la même chose, ou que je veuille 
deux choses différentes ; je dure, par cela seul que je suis un être actif, et que mon 
action se réfléchit sans cesse dans ma conscience et dans ma mémoire))z57. On pour- 
rait même trouver, tel le crâne de Voltaire enfant, des pages quasiment bergso- 
niennes dans les leçons sur la durée, leçons qui débordent largement ce que Royer- 
Collard lisait chez les Écossais258. 

Cela étant, il y a une fidélité certaine de Royer-Collard aux Écossais, et avant 
tout à Reid. Cette fidélité peut aller jusqu’au pur et simple recopiagezS9. Mais, pour 
autant, la finalité pratique n’est pas nécessairement la même. Schimberg écrira, 
intelligemment: «La philosophie de Th. Reid est d’un homme d’Église, celle de 
Royer-Collard est d’un homme d’État))z60. 

I1 est évident que, chez les deux philosophes, le souci pratique, moral est do- 
minant, déterminant, peut-être. Ce que Royer-Collard trouve dans la pensée écos- 
saise, c’est le moyen d’unifier, sous la forme d’une ((tradition)) philosophique, ce 
contre quoi il entend lutter : cette tradition de la ((théorie des idées» qui conduirait, 

117 



peu ou prou, au scepticisme, voire au nihilisme261. Mais, alors que le souci de Reid 
était religieux26z, Royer-Collard met l’accent sur les conséquences sociales et poli- 
tiques du scepticisme : ((11 n’est pas aisé de faire au scepticisme sa part ; dès qu’il est 
iintroduit dans l’entendement, il l’envahit tout entier. Quand toutes les existences 
sont en problème, quelle autorité reste-t-il aux rapports qui les unissent ? C’est ce- 
pendant de ces rapports que dérivent toutes les lois des sociétés, tous les droits et 
tous les devoirs qui constituent la morale publique et privée. Le bonheur des na- 
tions, comme celui des individus, est donc intéressé dans les erreurs qui prévalent 
tour à tour sous le nom de philosophe, quoique ces erreurs paraissent purement 
spéculatives»z63. Dans de telles conditions, serait-il vrai que Royer-Collard n’est pas 
fidéiste, la conception d’une croyance, d’un «fait primitif)) au sujet duquel il serait 
déraisonnable de raisonner264, n’a pas qu’une signification de portée théorique : le 
dessein de Royer-Collard est bien d’imposer des limites à l’activité philosophique : 
(‘La saine phlosophie s’arrête là ; elle consiste à ignorer ce qu’elle ne peut savoir; 
elle est précisément cette ignorance savante dont parle Pascal»z65. On se devra donc 
cl’examiner pour elle-même la conception du ((common sense)) : Royer-Collard, 
assurément, se rattache plus à Reid qu’à Beattie ou Oswaldz66. Mais l’accent mis sur 
l(a théorie de la perception chez Reid267 n’est guère compréhensible si l’on passe 
sous silence les intérêts attachés à la reconnaissance des droits légitimes du ((common 
sense)). 

Le privilège accordé à la conception écossaise de la perception extérieure est, 
en un sens, méthodologique. En effet, Royer-Collard traitera, en outre, de la dis- 
tinction entre qualités premières et qualités secondes, adoptant en la matière la po- 
sition de Dugald Stewart et non celle de Reidz68. I1 parlera du moi, de l’espace, de 
la durée ainsi que des principes de causalité et d’inductionz69. Mais c’est dans l’ana- 
lyse de la perception extérieure que se trouvent mis en œuvre les principes qui s’oppo- 
sent, trait par trait, aux doctrines qui ont tout droit mené au scepticisme. 

De la sensation et de la perception, en définitive, du rapport entre la sensa- 
tion et la perception, Royer-Collard, proche en cela des Écossais27o, ne dira pas tant 
ce qu’elles sont que ce qu’elles ne sont pas, Georg Antonescu le remarque à bon 
d l r ~ i t ~ ~ l .  I1 ne faut pas qu’existe une dépendance causale de la perception par rap- 
port à la sensation et, en même temps, il convient d’assurer une connaissance direc- 
t’e, par la perception, d’un monde extérieur sans que s’interpose un troisième terme, 
t’elle l’idée, en tant qu’objet de la pensée. I1 faut, dans le même mouvement, sauve- 
garder un dualisme et permettre que s’établisse un lien entre la ((chose qui pense)) et 
lia ((chose 

Une comparaison des textes montre que, pour l’essentiel, Royer-Collard ré- 
pète Reid, en le résumant parfois, voire en laissant de côté des développements 
qu’appelle, chez Reid, l’analyse de la perception, telle la conception de la grandeur 
visible ou l’importante notion de signe naturel à laquelle Royer-Collard ne fait pas 
dle place dans les fragments publiészn. 

I1 écrit ainsi : 
«Quand nous rapportons ces changements d’état à des impressions produites sur nos or- 
ganes par les objets extérieurs, nous les appelons sensations (...). Si je viens à presser un 
corps dur, je suis intérieurement modifié d’une certaine manière ;je change d’état ; voilà 

118 



la sensation. Mais en même temps que je change d’état, j’ai la conception subite d’une 
chose étendue et  solide qui résiste 6 mon effort. Non seulement je conçois cette chose, 
mais j’affîme la réalité de son existence (...). C‘est cette connaissance et cette suite de ju- 
gements qui l’accompagnent, que nous avons appelées perception externe, ou simple- 
ment perception. Ainsi nous renfermons sous ce mot, à l’exemple des philosophes an- 
glais, toutes les croyances qui se développent dans l’existence des sens»274. 

Certains commentateurs observent qu’il y a de légères différences entre l’ex- 
posé de I’inquiry et celui des Intellectual Powers275, de légères différences ou bien 
une certaine ambiguïté. I1 n’est cependant pas difficile de rencontrer l’original dans 
les écrits de Reid (je cite d’après la traduction - classique - de Jouffroy, je donne en- 
suite le texte en anglais) : 

«Nos sens remplissent un double ministère : ils nous font sentir; ils nous font percevoir. 
En même temps qu’ils nous procurent une multitude de sensations agréables, pénibles, 
indifférentes, ils nous font concevoir un grand nombre de choses extérieurs, et nous per- 
suadent que ces choses existent. Cette conception des choses extérieures, et cette invin- 
cible persuasion de leur existence sont l’ouvrage de la nature, comme la sensation qui s’y 
trouve mêlée. La conception et  la croyance sont ce que nous avons appelé perception; 
l’affection que nous éprouvons en même temps est la sensation. La perception et la sen- 
sation sont simultanées, jamais la nature ne les sépare ; de là vient que nous les considé- 
rons comme une seule et même chose, que nous leur donnons un seul nom, et que nous 
confondons leurs attributs. 
The external senses have a double province - to make us feel, and to make us perceive. 
They furnish us with a variety of sensations, some pleasant, others painful, and others 
indifferent; at the same time, they give us a conception and an invincible belief of the 
existence of external objects. This conception of external objects is the work of nature. 
The belief of their existence which our senses give, is the work of nature; so likewise is 
the sensation that accompanies it. This conception and belief which nature produces by 
means of the sense, we call perception. The feeling which goes along with the percep- 
tion, we call sensation. The perception and its corresponding sensation are produced at 
the same time. In our experience we never find them disjoined. Hence, we are led to one 
name, and to confound their different attributes. It becomes very difficult to separate 
them in thought, to attend to each by itself, and to attribute nothing to  it which belongs 
to the other))276. 

En un mot, Royer-Collard ne reprend pas tout ce qu’exposait Reid. mais ce 
qu’il reprend est une traduction, relativement fidèle, quoique simplifiée, des argu- 
ments de Reid. La simplification provient peut-être de ce que les objectifs pratiques 
sont constamment présents dans les leçons de Royer-Collard : il est donc de l’inana- 
lysable, le philosophe ne saurait pousser plus avant son analyse2”. 

Finalement, il me semble que deux positions philosophiques sont communes 
à Reid (et, dans une certaine mesure, à Stewart), d’une part278, et à Royer-Collard, 
d’autre part : 
a - on peut parler, sans esprit polémique, d’un hyper-spiritualisme : non seulement il 
faut clairement maintenir la summa divisio entre les deux substances279, mais, à 
strictement parler, le corps n’est plus qu’un instrument, comme une cause occasion- 
nelle : 

«Lorsque je sens la douleur, écrit Reid, de la goutte dans l’orteil, je sais que cette partie 
de mon corps éprouve une impression qui ne lui est pas ordinaire. Mais de quelle nature 
est cette impression ?( ...) Je ne sens qu’une chose, la douleur; et la douleur n’est pas une 
impression sur le corps mais une impression sur l’esprit; tout ce que je perçois à l’occa- 
sion de cette sensation, c’est qu’il y a dans mon orteil quelque désordre qui la produit. 
Mais, comme je ne connais ni la texture de cette partie de mon corps, ni ce qui constitue 

119 



en eile l’état de santé, je ne puis savoir non plus ni la nature ni la cause du désordre qui y 
existe et qui me fait éprouver la sensation douloureuse que je ressens. 
When I feel the pain of the gout in my toe, I know that there is some unusual impression 
made upon that part of my body. But of what kind is i t ?  (...) All that I feel is pain, 
which is not an impression upon the body, but upon the mind ; and all that I perceive by 
this sensation is, that some distemper in my toe occasions this pain. But, as I know not 
the natural temper and texture of my toe when it is at ease, I know as little what change 
or disorder of its parts occasions this uneasy sensation»280. 

Ceci nous vaut, par exemple, chez Royer-Collard, une analyse de la mémoire comme 
pure faculté de l’âme281. Un hyper-spiritualisme peut-il, dans ces conditions, écarter 
tout danger de scepticisme sans un retour subreptice à certains phlosophèmes du 
WUe siècle, ceux-ci seraient-ils modifiés dans leur signification et leur fonction ? 

b - il aurait pu se faire, en effet, que je ne perçoive pas comme je le fais présente- 
:ment, Reid le dit, Royer-Collard le redit après Je ne saurais m’expliquer 
comment il se fait que se trouve franchi l’«abîme» entre le moi et le monde exté- 
irieur. Faudra-t-il recourir à des philosophèmes tels que les causes occasionnelles et 
l’harmonie préétablie ? Assurément, nous n’avons pas de texte explicite de Reid et 
Grave met sur le compte d’une ((metaphysical abstinence)) le fait qu’il n’y ait pas, 
chez Reid, de théorie du rapport entre le corps et l’esprit283. Royer-Collard, quant à 
liui, rend hommage à Malebranche et à Leibniz : 

((C‘est le toucher qui nous donne les corps; nous avons vu comment. I1 y a dans l’opéra- 
tion du toucher sensation et perception tout ensemble ; changement d’état ou modifica- 
tion intérieure, c’est la sensation ; connaissance d’un objet extérieur, c’est la perception. 
Non seulement ces deux choses sont distinctes, mais nous les concevons parfaitement 
séparables. Nous aurions pu connaître sans sentir, nous aurions pu sentir sans connaître. 
Le sensation précède la perception, mais elle ne la cause ni ne la contient : nous ne pas- 
sons de l’une à l’autre par le secours d’aucune analogie, ou plutôt nous ne passons pas; 
c’est la nature qui passe en nous. La perception ne naît pas de la sensation, mais après la 
sensation. La liaison de la sensation et de la perception n’est pas moins arbitraire que 
celle des sons et  des pensées ;toute la différence, c’est que l’une a été établie par les hom- 
mes et l’autre par la nature. On doit cette justice ?i Malebranche que, le premier entre les 
philosophes modernes, et avec Leibniz, le seul peutêtre avant Reid, il a séparé avec beau- 
coup d’exactitude la perception de la sensation qui la prédde et  la signifie~28~. 

Mais la différence est-elle véritable si, chez Reid comme chez Royer-Collard, sans le 
recours à la volonté divine, tel un Deus ex machina, on ne peut comprendre ce qui, 
en toute hypothèse, demeure un mystère incompréhen~ible~~~ ? 

Je concluerai un peu rudement en avançant que cette ((répétition)) des Écos- 
sais, de certains Écossais, de certains thèmes des Écossais, qui nous ramène vers une 
sorte de néo-dix-septième siècle semble bien, chez Royer-Collard, presque se réduire 
aux effets qu’il escompte produire : mener à bien une véritable restauration philoso- 
phique qui permette de lutter contre un dix-huitième siècle que l’on unifiera pour 
rnieux le combattre. Une restauration de l’autorité et de la croyance, même si une 
place (restreinte) demeure accordée au ((libre )) exercice de la «raison))286. 

Où s’agit-il de philosophie, lorsqu’un homme comme Royer-Collard parle de 
Reid? A la limite, nulle part. 

120 



2 .  Victor Cousin avant les hossais 
Le temps manque pour apporter toutes les précisions érudites que requiert un 

tel sujet. Je me limiterai donc à ce qui peut fournir quelques lumières à notre colloque. 

On ne répétera pas tout ce que contiennent les ouvrages de Barthélémy-Saint- 
Hilaire, de Paul Janet et de Jules Simon287. Des éléments non négligeables peuvent 
être puisés dans des livres moins connus, tels Victor Cousin d’Eugène de Mirecourt2”, 
Les Jésuites de la rue Saint-Antoine. L’Église Saint-Paul-Saint-Louis et le Lycée 
Charlemagne de E. de Mén~rval~’~, voire le Victor Cousin de Hermann-Joseph Ody290. 
I1 reste encore à exploiter diverses sources manuscrites291. 

Le premier témoignage, du moins le premier témoignage publié de l’intérêt de 
Cousin pour la philosophie écossaise, nous le trouvons dans le Discours prononcé à 
l’ouverture du cours de l’année 1815-1816, le 7 décembre 1815 : ((Quand Reid, au 
dernier siècle, effrayé des délires de la philosophie de son temps, résolut de la sou- 
mettre à un examen sévère, et de rechercher avec plus d’exactitude les vrais prin- 
cipes de la nature humaine, cet homme sage n’entreprit pas de l’étudier et de la sui- 
vre dans toutes ses parties ; il se contenta de l’analyse des sens; mais cette analyse a 
changé la face de la philosophie anglaise, et la postérité dira à quel rang il faut pla- 
cer son auteur))292. Mais le premier témoignage public semble bien être, si l’on s’en 
rapporte à Cousin lui-même, le cours de philosophie au Lycée Bourbon pendant 
l’été 18 15. Cousin aurait pour la première fois enseigné la philosophie écossaise et il 
aurait dicté à ses élèves une traduction des Esquisses de Philosophie morale de 
Dugald Stewart293. Je ne sais s’il existe des traces écrites, pour l’instant, je n’ai rien 
découvert. 

Pour comprendre cette ((rencontre N, il convient d’entreprendre une biogra- 
phie qui inscrit les évènements significatifs de la vie de Cousin dans une trame histo- 
rique. Car l’on ne peut se contenter de ce que Cousin nous dit, dans la préface de la 
2e édition de ses Fragments philosophiques (30 juin 1833) pour expliquer comment 
s’est formée sa pensée. Cousin, dans ces pages, rend hommage à ses trois maîtres : 
Laromiguière, Royer-Collard et Maine de Biran2”. 11 faut être un peu plus historien, 
ne pas se laisser prendre au piège des illusions rétrospectives et analyser trois évène- 
ments pour comprendre le quatrième que constitue le choix, par Royer-Collard, de 
Victor Cousin comme de son suppléant à la Faculté des lettres de Paris295. 

Premier évènement : l’entrée de Cousin au lycée Charlemagne. Il est possible 
que l’histoire racontée soit quelque peu romancée. Cousin, d’origine assez modeste, 
n’aurait dû qu’à la mère du jeune Epagomène Viguier, que Cousin avait défendu 
contre des camarades qui le molestaient, de pouvoir faire des études au lycée Char- 
lemagne2%. Mirecourt est notre unique source à mettre l’accent sur le rôle joué par 
un cousin de la mère, personne fort pieuse. Ce cousin aurait desservi une paroisse 
aux environs de Mantes297. Mirecourt note, en outre, le jacobinisme affirmé du père 
de Cousin298. Cela dit, nos renseignements sur la famille de Cousin sont assez min- 
ces2%. - I1 n’importe : quelles que furent les ambitions de Cousin - et elles semblent 
tôt avoir été grandes300 - quelles que furent les péripéties de sa scolarité, c’est la forme, 

121 



le contenu tout autant que la fonction de l’enseignement dispensé qui doit retenir 
l’,attention : Cousin a suivi un enseignement peu tourné vers les sciences, il a beau- 
coup étudié le latin, un peu moins le grec, il fit sa rhétorique, classe nouvellement 
créée et ne fréquenta pas de classe où l’on enseignât la philo~ophie~’~. Les figures 
de rhétorique qu’il maniera, il ne les a point inventées. C’est, ici, une histoire des dé- 
buts des grands lycées impériaux parisiens qu’il faudrait approfondir3”. 

Deuxième évènement : le prix d’honneur. I1 est probable que ce prix d’hon- 
neur a beaucoup compté pour la «carrière» de Victor Cousin. En réponse à une de- 
mande d’information, le lycée impérial Charlemagne donne, sous le Second Empire, 
les indications suivantes : en 1810, Cousin, en classe de rhétorique, obtient le pre- 
mier prix de Discours latin (prix d’honneur), le premier prix (nouveau) de Discours 
français, le premier prix de version latine et le troisième accessit (seulement !) de 
version grecque. Ces copies ont été publiées303, l’original du Discours français a été 
conservé304. Une telle avalanche de prixne s’est pas reproduite en quatre-vingts ans305. 
Le lauréat du concours des lycées parisiens pouvait entrer en qualité d’auditeur au 
Conseil d’État, et ce, en conformité d’un décret impérial306. Cousin, on le sait, pré- 
fèrera l’lkole normale, qui allait réouvrir ses portes ; il y sera admis sans concours3o7. 

Je ne jugerai pas en technicien de la chose de la qualité du latin de Cousin. 
Mais ce qui frappe, c’est la forme rhétorique qui ne prétend nullement à l’origina- 
lité. Le «bien dire» qui se soumet à certaines règles constitue le but ultime que se 
propose l’éducation de style néo-classique propre à l’université impériale, du moins, 
dans les classes où l’on s’exerce aux Belles-Lettres308. 

Le sujet du discours latin était le suivant : ûratio Themistoclis in senatu Lace- 
dc;remoniorum de constructis Athenarum moenibus. Cousin développe un argument, 
un thème imposé aux candidats. La première phrase est presque un décalque309. La 
pciroraison est trop caractéristique - ou banale, comme l’on voudra - pour ne pas 
être rapportée : «De plus, quand bien même aurais-je, maintenant, quelque chose de 
pire à redouter que cette mort à laquelle, pour la patrie, je me suis exposé dans les 
combats tant de fois devant vous, les cruautés les plus extrêmes me seront choses 
agréables et des plus douces si je dois les endurer pour Athènes~~l’. Cousin met ces 
mots dans la bouche de Thémistocle. Le discours français est un prêche de Mgr de 
Beizunce à son clergé, lors de la peste de Marseille en 1720. Le ton est noble, je cite 
également la péroraison : «Mais qu’ai-je besoin de vous exhorter plus long-temps ? 
Perseverez dans ce genereux courage, et si mon exemple peut être de quelqu’in- 
fliience sur vous soyez surs que le premier à secourir un peuple infortuné, je serai 
taujours à votre tête trop heureux si le sacrifice de ma vie pouvait fléchir le cour- 
roux du tout Puissant»311. Cousin n’aura donc guère de formation scientifique, l’on 
ne pourra jamais voir en lui un philologue averti, ni même un bon connaisseur des 
langues étrangères (sinon, peut-être, de l’anglais, mais assurément pas de l’allemand312), 
il n’aura pas de connaissances philosophiques scolaires de base. Mais son talent ora- 
toire et sa technique rhétorique ne sauraient être sous-estimés. Les copies de Cousin 
ne dépareraient pas dans une histoire, qui ne devrait pas être pour déplaire à Pierre 
Bourdieu, des rhétoriques légitimes et légitimées dans la formation sociale fran- 
çaise 313. 

I22 



ïhoisième évènement : la dissertation daromiguiérienne)) soutenue le 1 O juil- 
let 1813. Le temps manque, décidément, pour étudier avec minutie ce qu’a pu faire, 
ce qu’a pu être l’élève Cousin à l’École norma1e3l4. On sait qu’il ne s’oriente pas 
tout de suite vers la philo~ophie~~’. Plusieurs sources le confirment, en particulier 
un manuscrit, inédit, à ma connaissance, réunissant des esquisses pour une thèse sur 
Thucydide. Des fragments de traduction, qui ne semblent pas de la dernière exacti- 
tude à l’amateur que je suis316, se rencontrent avec des réflexions ((morales)) sur la 
politique et l’histoire, qui ne dépassent guère le niveau de la rhétorique humaniste. 
Glanons, au hasard, quelques pensées : 

((Machiavel a décrit la politique de republiques de son temps, ces republiques etoit(sic) 
faite(sic) sur le modele des republiques anciennes et  suivaient les mêmes principes. On 
prétend que depuis le système politique a changé, et un prince philosophe Frederick a 
écrit un livre contre Machiavel, mais Frederick n’étoit pas assez dupe pour mettre en pra- 
tique ses theories philosophiques, et dans sa conduite politique il s’est montré le plus fer- 
vent disciple de celui qu’il combattait dans son ouvrage))317. 

«La Superstition est une des playes du genre humain. Parcourez l’univers, partout vous 
rencontrerez des religions absurdes et  cruelles, des cultes abominables, des pratiques in- 
sensées, des oracles, des prophéties, des miracles. La Raison se soulève contre cet amas 
d’absurdités. Mais enfin ces absurdités sont consacrées par les gouvernements elles font 
la morale de la plupart des hommes, elles se combinent très souvent avec la constitution 
de ]’&at, et il est à craindre qu’en y touchant on n’ébranle l’état tout entier. Personne 
sans doute n’est forcé de croire les superstitions de son pays, mais tout le monde n’est-il 
pas obligé de les respecter?»318. 

Est-ce que ce ne sont que de simples fleurs de rhétorique, ou bien est-ce la manifes- 
tation d’un cynisme politique, que d‘aucuns nommeront réalisme? On ne peut tran- 
cher à la seule considération de ces quelques phrases. De toute façon, les thèses sou- 
tenues à cette époque ne devaient nullement prétendre à l’originalité”’. 

La dissertation De Methodo sive de Analysi n’échappe pas à la règle. Et ce se- 
rait chose bien futile de l’étudier si sa lecture ne nous mettait pas en présence d’une 
pensée singulièrement différente de celle qui est exposée dès le cours de 1815-1816. 
Prosper Aifaric n’a pas tort de prétendre que Cousin se contente de reproduire la 
doctrine de Laromiguière des Leçons de philosophie320. I1 suffit, par exemple. de 
comparer le début des Leçons et celui de la Dissertation : nous n’aurions pas besoin 
d’une méthode, écrit Laromiguière, c<[s]i nous étions organisés pour voir dune pre- 
mière vue tout ce qu’il y a dans les objets de nos s e n s a t i o n s ~ ~ ~ ~ .  ((La nécessité d’une 
méthode, poursuit Laromiguière, se fonde sur la nature de l’homme, dont l’esprit 
est borné dans sa capacité de sentir, dans sa faculté de penser, et dans s a m é r n ~ i r e ) ) ~ ~ ~ .  
Cousin débute par ces mots : ((Quelle est donc la méthode qu’il convient que nous 
prenions pour guide dans la recherche de la vérité ?))323. Et il justifie la nécessité 
d’une méthode analytique en ces termes : ((telle est l’infirmité de notre sens de la 
vue qu’il ne nous est pas possible d’embrasser d u n  regard un objet pris dans son en- 
semble, de façon assurée et avec Un deuxième trait est remarquable, 
c’est l’admiration sans mélange que Cousin manifeste alors à l’égard de Condillac. 
Aucune critique ne lui est adressée. Tout au plus Cousin regrette-t-il que Condillac 
soit trop tôt disparu : 

« E t  si Condillac, écrit-il, ne nous avait pas été enlevé en ce temps où il projetait d’écrire 
à nouveau tous ses ouvrages et  de transporter dans le domaine de la philosophie cette 
simplicité admirable et précieuse qu’il avait montrée avec tant de bonheur en renouvelant, 

Citons un deuxième extrait : 

123 



en quelque façon, les éléments de l’arithmétique et de l’algèbre, peut-être que les vaines 
querelles et les ténèbres dont la métaphysique est enveloppée, encore de nos jours, se se- 
raient évanouies, enfin chassées et mises en fuite, devant la clarté répandue par cette lan- 
gue nouvelle qu’il venait de forger»335. 

((Quatre philosophes illustres, Bacon, Descartes, Malebranche et Locke ont écrit sur la 
méthode (..,) Mais il n’est rien que l’on trouve chez eux que l’on ne puisse également 
trouver chez Condillac, et même enrichi de nouvelles découvertes et développé. Mais tout 
ce que Condillac a écrit sur ce sujet, tout cela se trouve épars et dispersé ça et là dans ses 
ouvrages. Nous avons essayé de rassembler tous ces éléments en les réunissant en un corps 
unique»326. 

A la limite, Cousin va plus loin que son maître Laromiguière, chez lequel la fidélité 
Èt Condillac n’exclut pas quelques réserves. Laromiguière ne fait pas sienne, par 
exemple, la conception condillacienne de l’attention : «il m’a toujours été impossi- 
ble, écrit-il, de concevoir, non pas que la sensation précède l’attention, mais que la 
sensation se change en  attention^^^'. Que d’activité soit une transformation de la 
 passivité^^^^, cela, Laromiguière ne l’accorde pas à Condillac. Il est, d’ailleurs, d’au- 
tres points sur lesquels les deux doctrines diffèrent3”. Cousin, quant à lui, met par- 
fois l’accent sur l’attention, mais sans approfondir la nature de l’activité qui la ca- 
ra~térise~~’.  

Dans l’ensemble, dans cette dissertation, nous trouvons une sorte de vulgate 
condillacienne, celle-ci une fois soumise à la banalisation pédagogique de Laromi- 
guière, moyennant quelques modifications qui n’apparaissent guère, somme toute, 
clans le texte même de la Dissertation. 
1 -Un ((sensationnisrne)) est nettement affirmé, qui va de pair avec une certaine 
conception de l’idée. Nous sommes bien loin du rejet de ce que Cousin appelera 
((sensualisme)) lorsqu’il écrit : ((La première idée est donc une idée simple, qui ne 
pleut être décomposée. C‘est finalement la sensation toute dépouillée. Par consé- 
quent les sensations constituent les principes ou encore les points de départ des doc- 
t r i n e s ~ ~ ~ l .  
2 - La méthode utilisée, ce sera celle de l’analyse qui, dans un premier temps, dé- 
compose les idées pour, ensuite, les recomposer. Et l’on partira, pour ce faire, des 
((objets qui tombent sous les sens))332. 
3 - Cette méthode est clairement distinguée de la méthode syllogistique. De plus, 
on voit Cousin, comme l’avait fait Condillac, comme le fera également Laromi- 
g ~ i è r e ~ ~ j ,  mettre en pièces ce qu’il nomme la méthode synthétique : cd1 est une 
méthode que l’on nomme synthèse, c’est-à-dire composition : celle-ci fait usage de 
principes généraux, d’axiomes et de définitions dans la recherche de la vérité. Mais 
les principes généraux, les définitions et les axiomes sont des expressions abrégées 
grâce auxquelles nous unissons un grand nombre d’idées pa r t i cu l i è re s~~~ .  Ce sont 
des banalités, assurément, mais ces banalités ont une origine précise: une telle 
clonception de l’abstraction, une telle conception de la ((philosophie expérimen- 
tale)), ne peuvent pas conduire à la fameuse «raison impersonnelle)) dont Cousin 
fera la clé de voûte de sa phil~sophie~~’. Cette psychologie est donc une certaine 
idéologie, quelque peu énervée et diluée, mais une idéologie, tout de même. 
4 - Et, comme dans toute idéologie, l’on passe d’une psychologie des opérations de 
l’esprit à une grammaire générale. Mon propos n’est pas, ici, d’examiner ce qui 

Cousin va jusqu’à écrire qu’il s’est contenté de réunir ce qui restait dispersé : 

12’4 



constitue, selon certains, le cercle de : à savoir ceci que même si les si- 
gnes ne sont introduits qu’à un certain moment de l’analyse, l’analyse des «modes 
d’être)) de la statue condillacienne demeurerait abstraite, à tous les sens du terme, tant 
que l’usage des signes ne sera pas compris comme ce qui rend possible l’analyse même 
des idées et non pas seulement comme ce qui la facilite3j7. Cousin, en bon écolier 
qu’il est, ne se pose pas ce genre de questions. ii juxtapose à un résumé de la méthode 
d’analyse des idées quelques considérations sur les signes et le langage qui consti- 
tuent l’exacte reprise de la leçon inaugurale de Laromiguière, prononcée le 26 avril 
18 1 1, Discours pre’liminaire sur la langue du r~isonnemen?~’. La transition est toute 
trouvée : «Si donc raisonner, c’est la même chose que de traduire des signes des 
idées en de nouveaux signes, l’identité des idées étant sauvegardée, c’est aussi la 
même chose que calculer»339. De l’affirmation selon laquelle il n’est pas possible de 
raisonner, sans faire usage de signe?, on passera, comme chez Lar~miguière~~l ,  à 
la proposition suivante : des langues sont des méthodes de raisonnement, c’est-à- 
dire des méthodes d’analyse»N2. Aucun des thèmes convenus ne manquera, même 
s’ils ne sont qu’effleurés : de la nécessité de perfectionner l’usage des langues pour 
perfectionner le raisonnementN3 ; de la recherche d’une langue parfaite, aussi par- 
faite qu’il se puisse être- ; de l’assimilation d’une science à une langue bien faiteN5 ; 
ou, encore, de l’identité entre raisonner et calculerm. I1 est inutile de poursuivre : 
Cousin paraphrase le Discours d’ouverture de Laromiguière. Et il n’y a pas la moin- 
dre trace des lkossais, de philosophes qu’il prétendra connaître par cœur deux ans 
après347. Comment s’est effectuée une aussi brusque conversion ? 

J’en arrive sans transition au quatrième évènement : le choix de Cousin comme 
suppléant de Royer-Collard. Ce choix n’a pu être fait au hasard. Cousin avait suivi 
les leçons de Royer-Collard, ce dernier l’avait entendu348. Cousin ne dissimule pas 
que se soit produit un changement considérable en un laps de temps assez court : 

«L‘Ecole normale lui appartenait tout entière [il s’agit de Laromiguière]. L‘année sui- 
vante, un enseignement nouveau vint nous disputer au premier; et M. Royer-Collard, par 
la sévérité de sa logique, par la gravité et le poids de sa parole, nous détourna peu à peu, 
et non pas sans résistance, du chemin battu par Condillac, dans le sentier devenu depuis 
si facile, mais alors pénible et infréquenté, de la philosophie 

Ceci est écrit dans la préface de la 2e édition des Fragments philosophiques. Prosper 
Alfaric pense que l’évolution de Cousin, qui n’était pas accomplie en 1813, ((aurait 
été peut-être arrêtée de bonne heure par la retraite de Royer-Collard, si celui-ci ne 
l’avait pas choisi alors comme son suppléant»350. Ce n’est pas impossible. Cousin, 
dans une note à ma connaissance inédite, dans laquelle il présente son projet de 
thèse sur Thucydide, dit assez clairement à quel point son évolution intellectuelle 
a été conditionnée par les positions qu’il a successivement occupées dans l’institu- 
tion universitaire. A-t-elle, même, la moindre consistance en dehors de ces réalités ? 
Je cite Cousin : 
((J’avois d’abord pris pour thèse de litterature, un autre sujet, mais la nature de mes 
études prenant toujours de plus en plus un caractère philosophique, et les bases de 
mon ancienne philosophie de Condillac venant à me manquer par l’effet des conseils 
de Mr R. Collard, je pris un sujet neutre en quelque sorte et j’y trouvai un tel plaisir 
que ce fut une peine pour moi d’y renoncer en 1814 lorsque Mr Villemain ayant 
quitté l’École, je fuis choisi pour le remplacer, et distrait forcément par une nouvelle 

125 



ifonction. Je n’étois auparavent que simple répétiteur. C’est étant repetiteur, que 
ji’avois passé une these de philosophie sur la Methode, et que je preparais une these 
sur Thucydide ))351. 

I1 est à peine besoin de commenter. 

Conclusion 
Ma conclusion sera des plus brèves : mon propos n’était pas de confronter des 

interprétations françaises à la teneur véritable des écrits de certains philosophes 
écossais. Je n’ai traité que marginalement de cette question qui est, assurément, lé- 
gitime. J’ai seulement tenté d‘apporter quelques éléments de réponse à une interro- 
gation en quelque sorte préjudicielle : pourquoi cette curieuse fortune tardive, de 
IReid, tout particulièrement, dans les dernières années du XVIIIe siècle et dans la 
première moitié du XIXe siècle, en France ? Je ne prétends pas que les discours que 
nous avons lus doivent entièrement être déboutés de leur prétention à participer du 
genre théorique, qu’il faille, par exemple, les traiter comme de purs et simples effets. 
J’ai simplement voulu, à titre préliminaire, essayer de déterminer quelle fut leur va- 
leur d’usage, ce à quoi on les a fait servir. 

Jean -Pierre C OTTEN 
Université de Caen 

NOTES 

I .  Par ex., M.A. Philippe, Royer-Collard, sa vie publique, sa vie privée, sa famille, Paris, Michel 
Lévy frères, 1857, p. 57.  

2. Préface à la traduction des Esquisses de  philosophie morale de M. Dugald Stewart, Paris, 
A. Johanneau, 1826, CXLV. 

3. A. Schimberg apporte la restriction suivante : «bien qu’il [l’Essai sur les facultés actives] ait 
été lu et  commenté par Royer-Collard, ses leçons écrites n’en gardent nulle trace explicite)), 
Les fragments philosophiques de Royer-Collard, réunis et  publiés pour la première fois à 
part avec une introduction SUI la philosophie écossaise et  spiritualiste au XIXe siècle, par 
André Schimberg, Paris, Félix Alcan, 1913, XLI. 

4. Recueil de pièces, Bib. V. Cousin, 1096(8), s.d., p. 3. 
5. Paris, impr. de Fain, 20 p. (Bib. V. Cousin, 15239, avec une dédicace manuscrite à Mon- 

sieur Cuvier, ((inspecteur de l’Académie de Paris))), repub. par A. Schimberg, op. cit., pp. 1-19 
(la ponctuation et  l’orthographe n’ont pas été intégralement conservées). 

6 .  CEuvres complètes de Thomas Reid, Paris, A. Sautelet e t  Cie, t. III, 1828, p. 318. - Dans la 
traduction des CEuvres de Reid par Jouffroy, on trouve les fragments de Royer-Collard dans 
le tome III (pp. 327-449) ainsi que dans le tome IV (pp. 271451).  

7. op .  cit., XII-XIII. 
8. Tome II, Paris, L. Hachette, 1845, p. 184. 
9. Ibid., p. 619. 

I o .  C‘est presque une banalité de le rappeler. V. Cousin commencera son discours prononcé à 
l’ouverture du Cours d’histoire de la philosophie moderne (7 décembre 1815) par ces mots: 
((Lorsque appelé à produire, dans des fonctions plus élevées, la mâle éloquence et  cette vi- 
gueur de sens et  de dialectique qui marquaient son enseignement, le métaphysicien distingué 

126 



que vous avez tant de fois applaudi dans cette enceinte, daigna jeter les yeux sur moi pour le 
remplacer : l’honneur d’un pareil choix ne m’éblouit point sur ses périls, et, avant de vous 
surprendre, Messieurs, il me fit trembler)), Cours d’histoire de la philosophie moderne pen- 
dant les années 1816 et 1817, par M.V. Cousin, publié avec son autorisation d’après les 
meilleures rédactions de ce cours, Paris, iadrange, 1841, p. 1 - Dans le même sens, la présen- 
tation du plus fidèle disciple de Cousin, J.-Ph. Damiron, dans son Essai sur l’histoire de la 
philosophie en France au dix-neuvième siècle, Paris, Ponthieu et  Cie, lre id. ,  1828, p. 306 
et sq. 

11. Les philosophes français du X I p  siècle, Paris, L. Hachette, lre éd., 1857 (je cite d’après la 
2e éd. revue et corrigée de 1860). - Les Idéologues. Essai sur I ’histoire des idées et  des théo- 
ries scientifwues, philosophiques, religieuses, etc. en France depuis I 789, Paris, Félix Alcan, 
1891 (réimpr. Georg Olms Verlag, 1972). 

12. Pastoret ne semble pas avoir été étranger au choix de Royer-Collard (Prosper de Barante, La 
Vie politique de  M. Royer-Collard, Paris, Didier, 1861, p. 105, Villemain, Lo Tribune mo- 
derne en France et en Angleterre, Paris, Calmann Lévy, t .  II, 1882, p. 328). 

13. Ceci a souvent été raconté. Cf., par ex., M.A. Philippe, op. cit., pp. 50-51. 
14. L‘expression se trouve dans l’ouvrage de Taine, op. cit., p. 21. 
1 S. Une formule, que Cousin affectionnait particulièrement, caractérise bien le propos de Royer- 

Collard : ((On ne divise pas l’homme; on ne fait pas au scepticisme sa part : dès qu’il a péné- 
tré dans l’entendement, il l’envahit tout entier)) (discours d’ouverture du cours de 3e année, 
1813-1814, éd. Schimberg, p. 194). 

16. Même un fidèle disciple de Cousin le laisse entendre (A. Garnier, c<M. Royer-Collard. Philo- 
sophes et  publicistes contemporains)), Revue des Deux Mondes, 15 octobre 1851, p. 264 
et sq.). 

17.  Par ex. : ((tantôt, sous le joug de l’empirisme, elle [l’observation] déguise, altère, efface les 
conceptions de la raison au profit des notions sensibles)), Cours d’histoire de la philosophie 
morale au dzk-huitième siècle, première partie - h o l e  sensualiste (pub. par E. Vacherot), 
Paris, Ladrange, 1839, Ire leçon, p. 40. Sous ce vocable, Cousin regroupe les pensées de 
Locke, Condillac, Helvétius, Saint-Lambert e t  Volney (op. cit., pp. 40-45). 

18.  L’expression, à vrai dire, n’est pas étrangère à Condillac : «la sensation enveloppe toutes les 
facultés de l’âme)) (Traité des sensations, lre partie, ch. VII). Mais elle va d’abord revêtir 
une signification polémique chez Cousin : il dit de la ccphilosophie de la sensation)) qu’elle 
est une «triste philosophie)) (préface des Fragmens philosophiques, Paris, Sautelet et  Cie, 
1826, V). 

19. Op. cit., p. 2 2 .  
2 0 .  Ch. XII, Pourquoi l’éclectisme a-t-il réussi ? 
2 1 .  Cf., Avertissement. 
22. Op. cit., pp. 1-6. 

23 .  Op. cit., p. 2. 

2 s .  En ce sens, Sergio Moravia, h’ Tramonto dell’ Illuminisrno, Filosofia e politica nella società 

2 6 .  Ch. VIII, La troisième génération d’idéologues. L’idéologie spiritualiste et chrétienne. 
2 7 .  Op. cit., p. 513. 
2 8 .  Par ex., un excellent connaisseur de la philosophie écossaise, S.A. Grave : ((When Royer- 

Collard (about 1810) brought the philosophy of Common Sense in France...)), TheScottish 
Philosophy of Common Sense, Oxford, Oxford University Press, 1960, p. 3. I1 est vrai que 
Grave veut d’abord proposer une lecture ((immanente)) des textes, lecture qui est remarqua- 
ble. Une présentation ((classique)) se trouve dans l’étude fort documentée de Paul Gerbod : 

24. nid. 

francese (1770-1810), Bari, Editori Laterza, 1968, p. 33. 

127 



((L’éclectisme cousinien a une fortune plus éclatante et  plus durable. A l’origine de ce cou- 
rant d’idées se situe Royer-Collard qui, professeur à la Sorbonne à la fin de l’Empire, fait 
connaître la philosophie écossaise, celle de Dugald-Stewart et  de Thomas Reid, et  met en re- 
lief l’importance de la psychologie)), ((L’Université et la philosophie de 1789 à nos jours)), 
Histoire de l’enseignement de 1610 à nos jours (Actes du 9Se Congrès national des sociétés 
savantes, Reims, 1970, section d’histoire moderne et  contemporaine, tome I), Paris, Biblio- 
thèque nationale, 1974, p. 277. 

2!2. «Between 1770 and 1830 the metaphysical movement in Scotland, as carried on by Reid, 
Dugald Stewart and a host of other writers, made an impression in France which reached its 
high point during the Empire and the Restoration, but which had already been considerable 
under the Directory and before the Revolution)), The Democratic Intellect. Scotland and 
her Universities in the Nineteenth Century, Edinburgh, Edinburgh University Press, lre éd., 
1961, p. 277. 

30. «Anche la Scozia ebbe la sua stagione idéologique. Dopo le profonde simpatie nutrite dagli 
idéologues per Locke, Hartley, Smith, le relazioni franco-scozzesi proseguitono infatti neila 
significativa convergenza di discussioni e di problemi tra i Destutt de Tracy, i Laromiguière, 
i Cabanis e i Reid, i Dugald Stewart, i Brown, e in genere, come ebbe a scrivere de Gérando 
aliudendo appunto agii Scozzesi, tra il francesi e ”une école aussi célèbre par les génies qu’elle a 
produits que par les services qu’elle a rendus à la morale”)), ZZ Tramonto ..., op. cit., p. 22. 

31.. A propos de Smith: pp. 265, note sous la p. 266, 677, 732, 766, 174, 780, 793, 825. A 
propos de François Thurot : pp. 304-310 (La polemica di François Thurot contro il mate- 
matismo di Condillac): Thurot publie, en l’an IV, une traduction du linguiste anglais 
J. Harris (Hermès, ou recherches philosophiques sur la grammaire universelle, ouvrage tra- 
duit de I ‘anglais de J.H. avec des remarques et  des additions par F. Thurot, Paris, an IV, 
repub. A. Joly, Genève-Paris, Droz, 1972). I1 connaît bien les Écossais : ((L’opera piÙ matura 
di quest’ ultima fase del pensiero di Thurot 6 il De I ‘entendement et  de la raison, Paris 1830, 
2 vol. Vi si sente, fra l’altro, la forte influenza della Scuoia scozzese del senso comune : 
Thurot aveva studiato a fondo Reid e Dugald Stewart traducendone alcuni testh,  p. 305. 
A propos de Degérando, pp. 417-456 (Joseph-Marie Degérando e la prima crisi della psicolo- 
gia «idéologique»). Le livre de Moravia s’intitule : i7 Pensiero degli Idéologues, Scienza e fi- 
losofla in Francia, 1780-1815, Firenze, La Nuova Italia, 1974. 

32. Thèse ..., Université de Paris IV, 24 janvier 1976, reprod. par l’Atelier de reproduction des 
thèses, Université de Lille III, t. IV (II, 209). 

321. Heidelberg, Carl Winter-Universitatsverlag, 1976 : ((Hauptquelle der auslandischen Anleihen 
war die schottische Schule des ”common sense”, namentlich Thomas Reid)), p. 95. Reid est 
défini en ces termes : ((1710-1796, bekampfte unter Zuhiîfenahme Descartes’ den englischen 
Empirismus und den Humeschen Skeptizismus, ist wahrscheinlich ein Produkt ahnlicher 
sozialer Verhaltnisse wie seine franzosischen Adepten)), p. 355. H. Thoma adopte, dans l’en- 
semble, les vues que Lucien Sève développait dans Lu philosophie française contemporaine 
et  sa genèse de  I789 d nos jours, Paris, Ed. sociales, 1962 (en ce sens : «von Sève übernehmen 
wir den Kern der folgenden Skizze, seine Ergebnisse iiessen sich durch eigene Nachforschungen 
erhiiten)), p. 355). 

34,. Dissertatio philosophica de  methodo sive de analysi, quum ad publicam disceptationem pro- 
ponit, ad doctoris gmdum promovendus, Victor Cousin, Scholae Normalis Alumnus, in Fa- 
cultate Litterarum jam Licenciatus. Die Juiii decimâ nonâ, 1813 ad horâ meridianâ ad se- 
cundam vespertinam, Paris, impr. de Fain, 20 p. (Bib. V. Cousin, 19821, Bib. nationale, 
4e R. Pièce. 62). Y font allusion : Paul Janet, Victor Cousin et  son œuvre, Paris, Calmann 
Lévy, 1885, n. 1 ,  p. 8 ;  Barthélémy-Saint-Hilaire, M. Victor Cousin, sa vie e t  sa correspon- 
dance, Paris, Hachette et Cie, 1895, t. I, p. 29 ; Prosper Aifaric, Luromiguière e t  son école, 
étude biographique avec quatre portraits, Paris, Les Belles Lettres, Publications de la Fa- 
culté des Lettres de Strasbourg, 2e série, fasc. 5, 1929, p. 80. On remarquera que P. Alfaric 
cite inexactement la dissertation, tout comme P. Janet : il se contente de traduire le texte 
reproduit par P. Janet. Le texte donné par P. Janet est le suivant : «Nisi Condillacus eo tem- 
pore nobis ereptus fuisset quo libros omnes suos iterum scribere, miramque illam et auream 
simplicitatem qua in elementis arithmeticae algebraeque usus est, in philosophiam transferre 



in animo habebat, forsitan tenebrae quibus rnetaphysica involvitur, pulsae fugataeque eva- 
nuissent)). Le texte complet est le suivant : «et nisi Condillacus eo tempore nobis ereptus 
fuisset, quo libros omnes suos iterùm scribere, miramque illam et auream simplicitatem quâ 
in elementis arithmeticae algebraeque quodammodo reficiendis tam feliciter usus est, in phi- 
losophiam transferre in animo habebat, forsitan et  vanae concertationes et  tenebrae quibus 
etiam nunc rnetaphysica involvitur, ad facem linguae novae quam conditurus erat pulsae fu- 
gataeque evanuissent)), op. cit., p. 18. 

35. Je dis bien ((témoignage public)). En effet, comme le note Hermann-Joseph Ody, dmglei-  
chen Sommer [1815] ist Cousin vorübergehend Professor der Philosophie am Lycée Bour- 
bon, wo er die schottische Philosophie lehrt und seinen Schülern die Moral Dugald Stewarts 
(1 753-1 828), eines Schülers Reids, diktiert)), Victor Cousin. Ein Lebensbild im deutsch-fran- 
zosischen Kulturraum, Saarbrücken, West-Ost-Verlag, 1953, p. 16. I1 est fait référence à ce 
point dans les écrits de Cousin : cf., ((Souvenirs d’Allemagne», repub. in Fragments et sou- 
venirs, Paris, 3e éd. considérablement augmentée, 1857, p. 57. 

36. Paris, 1797,2 vol. (BN, R. 51 398-99), l’appendice se trouve aux pages 229-271. 

37. «Si è già accennato altrove al peso Che la filosofia morale del grande scrittore scozzese ebbe 
presso gli idéologues)) écrit S. Moravia (1974, p. 766). Ce point est plus longuement déve- 
loppé dans un article, ((Aspetti della ”science de l’homme’’ ne1 pensiero degli ”idéologues”)), 
Rivista critica di storia della filosoj?a, 1967 (XXII), fasc. I, pp. 77-81. il est intéressant de 
noter que certains des idéologues font grand cas de la conception propre à Smith de la sym- 
pathie (en témoigne, par ex., la traduction que Mme Condorcet donne de l’ouvrage de Smith, 
traduction qui paraît la même année que ses Lettres à C. sur la théorie des sentimens mo- 
raux, ou Lettres sur la sympathie, Paris, 1798 : «Queste Lettres divennero subito assai cele- 
bri, almeno new ambiente degli idéologues» écrit Moravia, art. cit., n. 144, p. 79). Mais ils 
critiquent nettement la conception d‘un sens intime (ainsi, Mme Condorcet, passim) et l’ab- 
sence de référence au physiologique. Un texte de Cabanis le montre clairement : «Ces ten- 
dances [les tendances sympathiques] sont, en effet, alors, ce qu’on entend par la sympathie 
morale, principe célèbre dans les écrits des philosophes écossais, dont Hutcheson avait re- 
connu la grande puissance sur la production des sentiments, dont Smith fait une analyse 
pleine de sagacité, mais cependant incomplète, faute d’avoir pu le rapporter à des lois phy- 
siques, et  que Madame Condorcet, par de simples considérations rationnelles, a su tirer, en 
grande partie, du vague où le laissait encore la Théorie des sentiments moraux)), Rapports 
du physique et  du moral de l’homme, réimpression de l’édition de 1844, Paris-Genève, 
Slatkine, 1980, loe Mémoire, p. 549. 

38. Nous aurons l’occasion de revenir sur le passage que J.-M. Degérando consacre à la philoso- 
phie écossaise dans la première édition de son Histoire comparée des systèmes philosophi- 
ques relativement aux principes des connaissances humaines (Paris, chez Henrichs, an XII- 
1804, 3 vol.) et qui se trouve au tome I, pp. 376-398. Citons, pour le moment, la note sous 
la page 376 : «Je me fais un plaisir et un devoir d’annoncer que je dois beaucoup, pour la 
partie qu’on va lire, aux indications qui m’ont été fournies par mes dignes amis, MM. Prévost 
et Pictet, et  à celles que j’ai recueillies dans l’ouvrage de M. Dougwald(sic)-Stewart, sur la 
Phil. de  I’Esp. hum». 

39. I1 n’est pas certain (voir plus loin) que l’«influence» des Ecossais sur Maine de Biran ait été 
déterminante. Remarquons que Biran lit Dugald Stewart dans la traduction Prévost (Elk- 
mens de la Philosophie de l’esprit humain, Genève, 1808) : en ce sens, H. Gouhier, Les 
conversions de Maine de  Biran, Paris, Vrin, 1948 (référence, p. 431, à un article que je n’ai 
pu me procurer : Mme Hallet-Barbillion, ((Choix de notes inédites de Maine de Biran)), An- 
nales de l’université de Grenoble, Lettres-Droit, t. IX, 1932, p. 470 : notes sur les Essais ... 
de Dugald Stewart), H. Gouhier, éd. de De l’existence, Paris, Vrin, 1966, pp. 29-30; une 
note de J.  Echeverria dans son édition du mémoire de Berlin de 1807, De l’aperception im- 
médiate, Paris, Vrin, 1963, pp. 257-8. Se reporter également à des passages du Journal 
(Neuchâtel, ia Baconnière, 3 vol., 1954-55), pp. 35 et 40 du tome III (Carnet 181 1 ou 1812). 

40. The Scottish Philosophy. Biographical, expository, critical, from Hutcheson to Hamilton. 
London, 1875 (reprint Hildesheim, G. Olms, 1966). 

129 



41. La philosophie écossaise du sens commun, Thomas Reid et  Dugald Stewart, Bruxelles, Palais 
des Académies, Académie royale de Belgique, Mémoires de la classe des lettres, 2e série, 
t .  LXIV, fasc. 4, 1980. 

42. CEuvres complètes de  Thomas Reid, Paris, Victor Masson, 1836, t. I, CCXXI-CCXL. 

43. En témoigne la bibliographie (sélective) de Gladys Bryson : Man and society. The Scottish 
Inquiry o f the  Eighteenth Century, Princeton University Press, 1945, pp. 277-8. 

M. Ce thème est des plus classiques : par ex., Andrew L. Drummond et  James Bullock, The 
Scottish Church, 1688-1843 (The age of the Moderates), Edinburgh, The Saint Andrews 
Press, 1973, ch. IV et  V. Dans le même sens : William Ferguson, Scotland, 1689 to the pre- 
sent (The Edinburgh History of Scotland, IV), Oliver and Boyd, 1968 (repub., 1975), ch. 7, 
Education and culture in the Eighteenth Century, par ex., p. 209. 

45. Op. cit., XIV. 

46. Les analyses récentes sont nuancées sur ce point : par ex., G. Ardley, ((Hume’s Common 
Sense Critics)), Revue Internationale de  Philosophie, 115-116, 1976, fasc. 4, pp. 104-125. 
Dans le même sens: E. Griffin-Collart: «Dans son admirable ouvrage The Democratic 
Intellect, G.E. Davie souligne combien la philosophie de l’école dite écossaise devait à la 
pensée de Hume)), «Les croyances naturelles de Hume et  les principes de sens commun de 
Reid)), ibid., pp. 126-141. Selon Mme Griffin-Collart, «Reid ne pouvait en aucune façon se 
contenter de la concession que fait Hume au sens commun de nous entraîner de manière 
invincible, naturelle, à nourrir des croyances et  opinions qui nous servent de guide dans la 
vie pratique (...) I1 ne veut pas du clivage ainsi opéré entre sens commun et raison)), ibid., 
p. 135. Dans un article récent, faisant le point sur les études humiennes, Michel Malherbe va 
dans le même sens lorsqu’il remarque : «En tant que philosophe, et  quoique de son vivant 
Beattie e t  Reid eussent dénoncé son esprit métaphysique et  sceptique, il [Hume] fut au tour- 
nant du siècle assimilé à la tradition du sens commun, au moment où la philosophie écos- 
saise se diffusait et, en même temps, relâchait ses exigences doctrinales : on le considéra 
comme le père de la philosophie régnante)), «Les études humiennes. Anatomie et  problè- 
mes)), Archives de Philosophie 44, 1981, p. 638 (cf., également, pp. 655-6, et surtout, 
p. 660, la référence à une étude sur la relation entre Hume et Hutcheson). 

47. «L‘école écossaise a en quelque sorte pour fondateur Hutcheson, maître et  prédécesseur de 
Smith>, P. Prévost, 1797, op.  cit., p. 232 .  Pour ne se référer qu’au même auteur, un point 
de départ légèrement différent sera proposé dans un texte ultérieur : «L’école écossaise 
commence à HUTCHESON, qui le premier, parmi les modernes, a fait de la théorie du sens 
moral un corps de doctrines. Cette idée profonde et  ingénieuse, dont les écrits de lord 
SHAFTESBURY contenaient déjà le germe, fut développée dans les leçons du professeur de 
Glasgow, et  prit dès lors une forme plus régulière et  didactique)), préface à la traduction des 
Elemens de la philosophie de  l’esprit humain, Genève, J.-J. Paschoud, an XII, VIII-IX. Cou- 
sin nommera Hutcheson le «$re de la philosophie écossaise)), Cours d’histoire de  la philoso- 
phie au dix-huitième siècle, professé à la Faculté des Lettres en 1819 et 1820, Seconde par- 
tie - Ecole écossaise, Paris, Ladrange, 1840, p. 10. Cela étant, si, dans la 2e leçon, Cousin dé- 
clare : «Nous devons commencer nos études sur la philosophie écossaise par Hutcheson)), 
p. 20, il prend soin d’ajouter : avant de s’engager dans l’examen de la morale de Hutcheson, 
$ai besoin de rappeler brièvement deux systèmes qui 1 ’ont préparée, celui de Cumberland 
et  celui de Shaftesbury)), p. 39. 

48. Le philosophe écossais qui est contemporain de Royer-Collard, c’est Dugald-Stewart. 
Mme Griffin-Collart écrira : «Les derniers philosophes à se considérer comme défenseurs du 
sens commun en Angleterre, notamment W. Hamilton et  J. Ferrier...)) (1980, p. 9). On ne 
peut exclure W. Hamilton de la philosophie écossaise, même si les notes qu’il a ajoutées à 
l’édition des œuvres de Reid le montrent souvent critique (The Works of Thomas Reid, 
D.D., now fully collected with selections from his unpublished letters, preface, notes and 
supplementary dissertation by Sir William Hamilton, Edinburg, Mc ïachlan, Stewart and 
Co, 1846, 914 p.). M. Davie consacre la 4e partie de son ouvrage à ((Ferrier and common 
sense )). 

130 



49. Op. cit., p. 11 : «They are often called the Common Sense School, from the ready solution 
offered by most of them to the problem of knowledge on a common sense basis, in opposi- 
tion to the epistemological idealism of Berkeley and Hume)). 

50. B id .  : «At other times they are called the Moral sense School, because of the belief held by 
most of them that man is possessed of a faculty of immediate moral perception and jud- 
gement comparable to his faculty of seeing and hearing)). 

51. fiid. : ((Sometimes they are called the Sentimentalists)). 
52. Ce processus de réduction se montre le plus clairement dans la longue préface que Jouffroy 

a donnée aux CEuvres complètes de  Thomas Reid (réf. : note 42) : à la limite, toute philoso- 
phie politique ou toute philosophie de l’histoire sont quasiment passées sous silence, du 
moins, pour ce qui est des Ecossais. Jouffroy retient, d’abord, une leçon des Ecossais : ((.. . la 
science de la nature humaine, voilà la science par laquelle peuvent être résolus tous ceux de 
ces problèmes qui sont susceptibles d’une solution. Le premier problème de la philosophie 
c’est donc le problème psychologique (...) toutes les sciences philosophiques dépendent de 
la psychologie)), CLXXX, CCV. En réalité, il y a une certaine présence du politique, on 
montrera un peu plus loin comment. Notons, par ailleurs, que, dans les années 1820-30, 
Jouffroy n’a pas peu concouru à développer ce qu’il est coutume d’appeler une ((philoso- 
phie de l’histoire)). Notre remarque appelle des développements bien plus étendus pour qu’il 
soit rendu compte, d’une façon non unilatérale, de la réalité. Ainsi Jean-Jacques Goblot a 
bien montré l’importance du rôle de Jouffroy dans la naissance d’une certaine ((philosophie 
de l’histoire)) antérieure, en un sens, à celle que Cousin va développer dans son Introduction 
de 1828 (Cours de philosophie, Pans, Pichon et Didier,lre éd., 1828 : 17 avril-17juillet 1828), 
en ce sens : Aux origines du socialisme français : Rerre Leroux et ses premiers écrits (1824- 
1830), Lyon, Pul, 1977, par ex., pp. 45 et  sq. Par ailleurs, les six premiers textes recueillis 
dans les Mélanges philosophiques (Paris, Paulin, 1833, repub. Genève, Slatkine, 1979) sont 
regroupés sous le vocable de Philosophie de 1 ’histoire. 

5 3 .  Esquisses de philosophie morale, référence dans la note 2. (Euvres complètes de Thomas 
Reid, Paris, Victor Masson et A. Sautelet et  Cie, 1828-1 836,6 vol. 

54. «Ce n’était pas sans une sorte de crainte que je suivais, en le [Dugald Stewart] traduisant, 
des discussions liées a la théorie économique. Ce genre d’application des principes de la phi- 
losophie est le plus attrayant peut-être (...) Mais il est aussi l’un des plus difficiles)), préf. à 
la traduction des EIémens de la philosophie de I ’esprit humain (référence dans la note 47), 
XII. Dugald Stewart, lui-même, a repris, dans son enseignement, les recherches d’Adam 
Smith. 

5 5 .  Ce que note Gladys Bryson : «we find that one of them, Thomas Reid, interested himself 
not at all in the problems of man’s past)), op. cit., p. 84. «He did not concern himself with 
the physical aspects of man’s life)), ibid. «His range was limited to psychology and theore- 
tical ethics with a little attention given to aesthetics)). En ce siècle, ajoute G. Bryson, cela 
était «an unusual limitation)). Nous poumons mettre ceci en parallèle avec une analyse de 
G.E. Davie : «The avoidance of political or ideological commitment which in French eyes 
represented the strength of Scottish philosophy was precisely what the Englishmen suspected 
most about it», op. cit., pp. 260-1. La ((politique de la philosophie)) se détermine, aussi, a 
partir du choix des «thèmes» et du «corpus» légitimé. Cela dit, pour être historiquement 
plus exact, il faudrait, peut-être, ajouter de légères nuances à ce qui est, ici, avancé : «L‘exem- 
ple de son illustre prédécesseur Adam Smith et les sujets de conversation qui prédomi- 
naient autour de lui tournèrent accidentellement ses pensées vers l’économie politique, et 
lui firent composer, sur des questions de commerce, quelques essais ingénieux qu’il commu- 
niqua au cercle privé de ses amis de l’académie)), «Vie de Reid)), CEuvres completes de  T h o  
mus Reid, op. cit., tome I, p. 25. A propos des leçons de Reid à Glasgow, Dugald Stewart 
ajoute : «Indépendamment de ses recherches sur les facultés intellectuelles et actives de 
l’homme, son Wurs comprenait encore quelques vues générales sur le droit naturel et sur les 
fondements de la politique)), ibid. Mais cela tient simplement à ceci que Reid, en tant que 
professeur, se devait de couvrir un très large champ. Dans un article récent, qui utilise des 
recherches sur les manuscrits inédits de Reid de la Birkwood Collection (Aberdeen Univer- 
sity Library), J.-C. Stewart-Robertson montre l’intérêt de Reid pour les questions d’éducation 

131 



qui touchent, indirectement, à une certaine représentation de la société («The well-prin- 
cipled savage, or the child of the Scottish Enlightenment)), Journal of the History of Ideas, 
july-sept. 1981, pp. 503-525). 

5 6 .  Claude Buffier, Fust Truths, and the ongin of our opinions, explained with an enquiry into 
the sentiments of modern philosophers, relative to our primary ideas of things. Translated 
from the French of Pere Buffier. To which is prefixed a detection of the plagiarism, 
concealment and ingratitude of Doctors Reid, Beattie and Oswald, London, Johnson, 1780. 
L‘accusation de plagiat est portée en des termes des plus violents («to come forth as authors, 
on the merit of other men, and to conceal the obligation, is not only a flagitious theft, and 
an injury to the dead, but an insult also on the understandings of the living)), VI, ou, encore, 
LVIII-IX). Mais l’on remarquera qu’il n’est guère de preuves textuelles, mise à part, peut- 
être, l’étrange ressemblance entre la définition du ((common sense)) par Reid avec celle que 
l’on trouve chez Buffier. L‘auteur (anonyme) demande au lecteur de comparer les ouvrages 
de Reid et  de Buffier («who ever will attentively consider his work, and compare it with 
those of Pere Buffier, will certainly find that Reid has the greatest obligations to the learned 
Jesuit)), XII). I1 remarque, par ailleurs, que Reid ne reproduit pas textuellement ce que Buf- 
fier disait de Descartes, Malebranche ou Locke (VIII-IX) et qu’une distinction devrait être 
opérée entre Reid, d’une part, et  Beattie et  Oswald, d’autre part (XVII) : Beattie et  Oswald 
n’ont que fort peu compris le Père Buffier et  sa conception du sens commun (par ex., 
XXIX-XXX et sq.). 

57. Op. cit., p. 8 : «There are strong resemblances in places between the philosophies of Reid 
and of Buffier, but no indication of any independence on Reid’s part (...). The doctrines of 
common sense are the same in Reid and in Buffier ; (...) Their doctrine of common sense is 
substantially the same, with just the amount of variation to be expected from that indepen- 
dence)). Grave propose d‘envisager la question à partir d’une configuration culturelle et  phi- 
losophique plus large : «The philosophical situation is constituted for Buffier - his Deutise 
was published in 1724 - by an emergence from Cartesian doubt which had been unable to 
get beyond subjective certainties to anything objective ; for Reid, by the inevitability of 
Hume after Locke)), ibid. d o m m o n  sense, they both agree, is the only remedy)). 

5 8 .  Dans une perspective, néo-scolastique, il est vrai, A. Schimberg déclare, à propos d’un dis- 
ciple de V. Cousin, éditeur du Père Buffier : «Fr. Bouillier se méprend lorsqu’il veut faire à 
tout prix du P. Buffier un cartésien (...). Buffier est plus péripatéticien, plus scolastique que 
cartésien)), op. cit., LIII. Nous ne trancherons pas, faute d’une étude approfondie. Nous re- 
marquerons ceci, seulement : dans son étude «Le cartésianisme chez les Jésuites au XVIIe et 
au XVIIIe siècle)) (Beauchesne,Archives de la philosophie, 1929, pp. 37-98), l’on voit, chez 
G. Sortais, que la polémique entre les Jésuites et  les Cousiniens n’est pas éteinte : «Le P. Buf- 
fier cependant relève dans une certaine mesure de Descartes, mais d’aucuns l’ont exagérée)), 
p. 81. Suit une référence à l’édition Bouillier (Paris, 1843). G. Sortais rapproche, finale- 
ment, Buffier de Thomas d‘Aquin, «car il y a longtemps que Saint Thomas l’a déclaré : l’ar- 
gument qui fait appel à une autorité fondée sur la seule raison humaine est très débile 
(Summa theologica, I P, Q I, art. VIII, ad 2 urn)). I1 est vrai que l’on peut, avec Schimberg, 
déceler d’autres sources françaises de la doctrine du «common sense)) (op. cit., LIII, note 2) : 
Antoine Arnauld (voir en ce sens un passage de la traduction de l’Essai sur les facultés intel- 
lectuelles de l’homme, Essai II, ch. VII, trad. Jouffroy, Paris, A. Sautelet et Cie, 1828, 
p. 148, ainsi que le ch. XII1 du même Essai ..., ibid., pp. 223-230); Fénelon (cf., (Euures 
complètes de  Thomas Reid, t. V, p. 38) ; Lévesque de Pouilly ((Euvres ..., t. III, p. 269). 
L‘enjeu, c’est bien l’indépendance de la «raison». Ce thème est essentiel non seulement dans 
les textes philosophiques cousiniens (par ex. : «Tel est donc ù priori(sic) le devoir ou l’ab- 
solu moral ; devoir qui n’est point une sorte d’idée collective résultant de nos devoirs parti- 
culiers envers Dieu, envers autrui et  envers nous-mêmes ; mais devoir éminent, supérieur et  
antérieur à tous les autres, dérivant du rapport essentiel de la liberté et  de la raison)), Cours 
de  philosophie professé d la Faculté des Lettres pendant I ’année 1818, sur le fondement des 
idées absolues du vrai, du beau e t  du bien, Paris, L. Hachette, 1836, 33e leçon, p. 332), mais 
aussi dans les polémiques qui se conclueront, sous la Monarchie de Juillet, par le célèbre dé- 
bat à la Chambre des Pairs (avril-mai 1844). 

132 



59. Le thème est présent dès l’lnquiry ..., chap. I (par ex., une définition de ce que Reid nomme 
l’xideal system)), éd. Hamilton citée, p. 103, dans la Dedication : (<... nothing is perceived 
but what is in the mind which perceives it. (...)we do not really perceive things that are ex- 
ternal, but only certain images and pictures of them imprinted upon the mind, which are 
called impressions and ideas)), ibid., p. 96). I1 est plus longuement développé dans les Essays 
on the Intellectual Powers of Man (point bien expliqué par Grave, op. c i t ,  I, The sceptical 
principle, II, The sceptical deduction). On peut, en particulier, songer au 2e Essay (dans la 
traduction Jouffroy, (Euvres complètes ..., 2e Essai, ch. XIV, Réflexions sur la théorie 
commune des idées, t. III, p. 230 et sq.). 

60. Une histoire des contresens, des faux-sens, des non-sens est partie prenante d’une théorie de 
la «réception» d’une pensée : Cousin en témoigne plus qu’abondamment, dans ses rapports 
avec la philosophie allemande. 

61. aEuvres philosophiques du père André, de la Compagnie de Jésus, avec notes et introduc- 
tion par Victor Cousin, Paris, Adolphe Delahays, 1843, CCXXXVI, 392 p. 

62. Il est toute une politique de l’utilisation de Descartes et du cartésianisme chez Cousin. Cette 
politique diversifiée requiert une histoire. Lorsque Cousin, en 1843, dans son Introduction 
aux CEitvres du père André, écrit : (( ... le cartésianisme, c’était tout le XVIIe siècle dans ce 
qu’il avait de plus original et de plus grand (...) La philosophie cartésienne forme (...I un 
grand ensemble, où un génie commun, semblable à la puissance médiatrice de la nature, suf- 
fit à prévenir ou à réparer les légers désordres qui naissent de la surabondance des forces, et 
entretient la santé et l’énergie du corps tout entier. Eiie offrait à la morale publique, à la re- 
ligion et à l ’hat ,  les plus sûres garanties qu’ait jamais pu donner aucune philosophie, depuis 
la grande école de Socrate et de Flaton)) (op. cit., CCXXVI-CCXXVIII et XIX), cela témoi- 
gne seulement d’une conjoncture historique. 

63. François Thurot le remarque: Destutt ((revient néanmoins un moment sur ses pas, pour faire 
mention des ouvrages de métaphysique et  de grammaire du père Buffier, jésuite. On y trouve, 
dit-il, quelques aperçus d’une sagacité extraordinaire. Dans sa Grammaire surtout, Buffier 
paraît avoir entrevu le véritable fondement de l’analyse de la proposition)), ((Analyse de la 
Logique de M. de Tracy)), CEuvres posthumes de M. Fr. Thurot, Paris, L. Hachette, 1837, 
p. 388. I1 est remarquable que Dugald Stewart s’exprime en des termes comparables dans 
ses Elements of the Philosophy of the Human Mind (la première édition du deuxième vo- 
lume paraît en 1813, je cite d’après la deuxième édition: Edinburgh, 1816, note sous la 
p. 89). Référence dans Destutt : Elémens d‘Idéologie, 3e partie, Logique, Paris an XIII, 

64. «while Royer-Collard was introducing Scottish philosophy into France as something to put 
in place of Condillac, Brown was introducing French philosophy into Scotland and using it 
against Reid and Stewart, F. Réthoré, Critique de  la philosophie de Thomas Brown (Paris, 
1863), p. V», Grave, op. cit., p. 6. 

pp. 136-7. 

65 .  Paris, Briasson, 2 vol. 
66. Décade philosophique, an VI, 3e trimestre, no 26, 20 prairial, pp. 461-470. Un exemple est 

donné aux pp. 468-9 : l’ancienne traduction rendait le texte de cette manière : «Nous leur 
. pardonnerons sans peine l’indifférence qu’ils témoignent pour les faveurs qu’ils ont reçues 

de nous; mais leur insensibilité pour les injures qu’on nous a faites, met notre patience 2 
bout», p. 469. La nouvelle version est plus fidèle : «Nous pouvons pardonner à nos amis 
d’être peu sensibles aux bienfaits que nous recevons; mais nous ne pouvons souffrir de les 
trouver indifférens aux injures qu’on nous a faites)). 

67. La traduction est anonyme. 
68 .  La littérature sur ce point est trop considérable pour être, ici, reprise. 

69.  Par ex., Dominique-Joseph Garat, Mémoires historiques sur la vie de M. Suurd, sur ses écrits, 
et  sur le XVIIP siècle, Pans, A. Belin, 1820, 2 vol. 

70. fi id.  Par ex. : ((Robertson envoie à M. Suard les épreuves de son Histoire de  Charles-Quint à 
mesure qu’il les corrige)), op. cit., XV. On trouvera de bonnes indications concernant 

133 



Adam Smith dans l’ouvrage de J.A. Farrer, Adam Smith, London, Sampson Low, Marston, 
Searle and Rivington, 1881, pp. 1 ,  11-12. Concernant Hutcheson et  Shaftesbury on peut se 
reporter à l’ouvrage de Th. Fowler, Shaftesbus, and Hutcheson, London, Sampson Row, 
Marston, Searle and Rivington, 1882, pp. 136, 152, 160,236. Un ouvrage plus récent (avec 
une bibliographie complète) traite des relations entre Shaftesbury e t  la France : Dorothy 
B. Schlegel, Shaftesbury and the fiench Deists, University of North Carolina Press, Chapel 
Hiil, 1956, Studies in comparative Literature Nr 15. 

’71. Garat met en parallèle les travaux de Smith et  l’article Art de l’Encyclopédie (op. cit., I, 
p. 178). Ii est des plus élogieux. Sur la «réception» de Smith sous le Directoire et le début 
du Consulat, une analyse précise dans S. Moravia (1974, pp. 766-774) qui met en évidence 
l’intérêt que les collaborateurs de la Décade philosophique portaient à des analyses écono- 
miques qui tranchaient avec celles des physiocrates. 

’79. A ce sujet, il est typique que Suard tienne en haute estime Dugald Stewart parce qu’il le 
considère comme capable de résister à la philosophie allemande (op. cit., II, p. 188), alors 
que le nom de Reid n’est même pas prononcé. 

’73. Dans A Memoir of Dugald Stewart rédigé par John Veitch (décembre 1857) et  publié dans 
le tome X des Collected Works of Dugald Stewart (Edinburgh, T.Constable, 1858), on trouve 
une description précise des relations que Dugald Stewart a entretenues avec la France ainsi 
que des lettres qu’il a fait parvenir de France à ses correspondants (op. cit., CXVII). Pour ne 
pas simplifier les choses, il ne faut pas voir en Dugald Stewart un opposant à la Révolution 
française : Dugald Stewart n’est nullement Burke. Quelques extraits d’une correspondance 
plus tardive avec Archibald Alison en témoignent : ((allow me to congratulate you on the 
affairs of France, which are going on more and more everyday to my satisfaction)), Edin- 
burgh, 27 nov. 1791, op. cit., CXXXI ; «I am anxious, no less than you, about France, but I 
hope the best», Edinburgh, january 1793, CXXXV. Si l’on veut comprendre ce que fut, his- 
toriquement, l’«importation» écossaise en France, il faut écrire très exactement l’histoire 
de la variation des positions adoptées à l’égard de la Révolution français. Dugald Stewart 
n’était pas en odeur de sainteté auprès des puissants d’alors (en ce sens, Henry W. Meikle, 
Scotland and the French Revolution, Glasgow, James Maclehose and sons, 1912, pp. 155-6). 

74. Son premier voyage date de 1783 (Memo U...., op. Cit., XXXI). 
75 .  Dans un ouvrage qui n’est pas des plus parfaits, Ch. Lockitt résume ainsi les choses : «More- 

over, Hume, Adam Smith, and Dugald Stewart were ail men who had mingled in the salons 
of Mme Geoffrin and D’Holbach with the great thinkers of France)), The relations of 
French and English Society (1763-1793), London, Longmans, Green and Co, 1920, p. 83. 
Parmi les correspondants de Dugald Stewart, on notera, tout particulièrement, Prévost et  
Dégérando (Mémoir ..., LVI). Dans sa Dédicace au baron de Gérando, Prévost écrit : K. . .  l’avan- 
tage dont je jouis, d’avoir avec lui des relations de correspondance et  d’amitié, m’a mis à la 
portée de le consulter SUI l’objet de l’eGtreprise. I1 m’a encouragé à publier cette traduc- 
tion» (non paginé= VI1 dans l’éd. de la traduction des Elements ... de Dugald Stewart, op. 
cit.).  Plusieurs passages des œuvres de Dugald Stewart témoignent de l’étroitesse des rap- 
ports qui ont existé entre Stewart et  Prévost : ainsi, dans le premier tome des Elements of 
the Philosophy o f the  Human Mind, à partir de la 2e édition, il y a une longue note (assortie 
d’une longue citation de Prévost) au sujet d’une difficulté, soulevée par Prévost, peu après la 
parution de la première édition (1792) de l’ouvrage, cconcerning the state of mind in sleep)) 
(je cite d’après la 3e édition, revue et  corrigée, London, 1808, p. 568. Prévost est présenté 
en ces termes : «my excellent friend Mr. Prévost of Geneva ; a  Gentleman who has long held 
a high rank in the republic of letters, and to whose valuable correspondence I have often 
indebted for much pleasure and instruction)), ibid. On trouve également un long appendice 
dans le deuxième tome, pp. 583-595 (Dugald Stewart ne voit que peu de différences entre 
lui et  Prévost, p. 583). Les Philosophical Essays (lre éd., 1810, je cite d’après la 3e éd. Edin- 
burgh, 1818) sont dédiés à Prévost, la dédicace est datée de juin 1810, V-VI). 

16. Voyage de trois mois en Angleterre, en Écosse et  en Irlande pendant l’été de I ’an IX (1801), 
par Marc-Auguste Pictet, Genève, Imprimerie de la Bibliothèque Britannique, an XI (1802), 
lettre II (Edimbourg, 28 juin) : «Le célèbre Dugald Stewart, l’un des savans qui m’attiroient 
le plus ici, venoit de partir pour une province Sloignée, après m’avoir inutilement attendu 

134 



plusieurs jours)), p. 49. Les relations entre Genève et  l’Écosse étaient très suivies : «Beau- 
coup de Genevois se rendent à Edimbourg à cette époque pour y faire des études médicale 
ou théologiques et les hommes de science de Genève sont très liés avec ceux d’Écosse» écrit 
Margaret I. Bain (Les voyageurs français en Écosse, 1770-1830, et  leurs curiosités intellec- 
tuelles, Paris, H. Champion, 1931, p. 115). 

77. En sus de l’ouvrage auquel il est fait référence à la note 31, Thurot publie une Introduction 
d Hermès, ou Recherches philosophiques sur la grammaire universelle de  Harris (Paris, an IV, 
repub. A. Joly, Bordeaux, Ducros, 1970). Dans sa réédition de la traduction de Thurot, 
A. Joly note le cas que Dugald Stewart faisait de Harris (1972, p. i l ) ,  ainsi que le cas qu’en 
faisait, déjà, Adam Smith dans ses Considerations concerning the First Formation of Lan- 
guages (1759). Il remarque, de plus, que Harris attaque la «toute nouvelle psychologie sen- 
sualiste de Hartley)) en des termes comparables à ceux de Dugald Stewart (ibid., pp. 37,436). 

7 0 .  Theorie des sentimens moraux ou Essai analytique sur les Principes des jugemens que por- 
tent naturellement les Hommes, d’abord sur les Actions des autres, et ensuite sur leurs pro- 
pres Actions ; suivi d’une Dissertation SUI l’origine des langues ; par Adam Smith ; traduit de 
I’Anglais, sur la septième et dernière édition, par S. Grouchy Vve Condorcet. Elle y a joint 
huit Lettres sur la Sympathie, A Paris, chez F. Buisson, An 6 de la République (1798). Les 
Lettres se trouvent au tome 2, aux pages 353-507. Si l’on en croit Antoine Guillois, les Let- 
tres ont peutêtre été retouchées à l’époque où elles furent publiées, maiselles furent compo- 
sées dès 1793 (La Marquise de  Condorcet, sa famille, son salon, ses Amis, 1764-1822, Paris, 
Paul Ollendorf ed., 2e éd., 1897, pp. 120-1). 

79. Deux ((extraits)) y sont consacrés : an VI, ler trimestre, no  6, 30 brumaire (lundi 20 novem- 
bre 1797), pp. 336-343 ;an VI, le* trimestre, no 8, 20 frimaire (dimanche 10 décembre 1797), 
pp. 463-471. 

80. Op. cit., pp. 233-239. 
81. ((Entendu la leçon préliminaire de M. Prevost et celle de M. Pictet pour leurs cours, l’un de 

philosophie, l’autre de chimie. La leçon de M. Prevost, lourde, commune et  superficielle. 
Celle de Pictet lucide, claire, agréable. Cependant M. Prevost a plus d’esprit réel que F’ictet; 
mais il a des idées vieilles, de l’humeur contre les idées nouvelles, du désordre dans la tête. I1 
lutte, comme un vieillard, contre les écoles qui se sont élevées depuis que ses idées se sont 
arrêtées, et quoique à beaucoup d’égard il ait raison, ces écoles ont contre lui l’avantage de 

82. 

83. 

84. 

8 5 .  

86. 

01  

la nouveauté des  formes et  d’un aperçu plus étendu sur les facultés de l’esprit humain)), 
«Journal», 1804, 19 thermidor (7 août), CEuvres, Paris, Pléiade, 1957, pp. 315-16. Il est 
quelques autres références à Prévost, en particulier celle-ci : «Soirée à la Boissière. Le philo- 
sophe Prévot a bien peur de la résurrection du catholicisme)), ((Journal)), 1804, 2 vendé- 
miaire (24 sept.), op. cit., p. 346. 
Des signes envisagés relativement d leur influence sur la formation des idées, Paris, Baudoin, 
an VIII-1799. 
Ed. de De I’aperception immédiate (mémoire de Berlin, 1807), de Maine de Biran, Paris, 
Vrin, 1963, p. 243. 
En ce sens, H. Gouhier, Les conversions de Maine de Biran, Paris: Vrin, 1948, p. 226 et sq. 

La distinction, quelque peu convenue, qui permettrait de ne pas confondre la conception 
que Destutt et que Cabanis se font de l’idéologie (ainsi que leur relation à Condillac, ajoute- 
rait Moravia) n’est pas que simple étiquette. 
Degérando est couronné le 4 avril 1799 (15 germinal an VU). I1 publie sous forme develop 
pée son mémoire : Des Signes e t  de  1 ‘Art de  penser considérés dans leurs rapports mutuels, 
Paris, an VIII- 1800. Maine de Biran est couronné le 6 juillet 1802 (le mémoire, Influence 
de l’habitude sur la faculté de penser, est publié immédiatement, fin 1802). 
ia source à laquelle on renvoie généralement est la notice que lui consacre l’un de ses élèves, 
Auguste-Pyr. de Candolle, dans la Bibliothèque universelle de  Genève (avril 1839, nouvelle 
série, t. 10, pp. 296-306). Un chapitre assez complet est consacré à Pierre Prévost dans l’ou- 
vrage de Christian Bartholmèss, Histoire philosophique de l’Académie de Russe, Paris, Marc 
Ducloux, 2 vol., 1850 (tome 2,  livre VIII, ch. I, pp. 226-250). 

135 



8 8 .  «Il [Prévost] s’était acquis une vaste renommée par ses traductions, autant que par ses pro- 
ductions originales. Les premières ayant servi à faire goûter sur le continent Adam Smith, 
Blair, Dugald-Stewart, Bell et  Malthus, les Sociétés royales de Londres et d’Edimbourg de- 
vaient s’associer Révost avec une reconnaissance empressée» écrit C. Bartholmèss (op. cit., 
t. 2, p. 243). De Candolle note que Prévost «a publié des notes biographiques (...) sur Du- 
gald Stewart)) (op. d., p. 302) et que sa traduction du Cours de rhétorique de Blair eut 
deux éditions (ibid., p. 303). 

89. Il est évident que c’est une décision politique (dont il faut, il est vrai, analyser la significa- 
tion dans le cadre de la «mise en place)) de l’université sous la houlette de Fontanes) qui a 
fait de Royer-Collard un professeur de philosophie. 

90.  Paris, iadrange, 1841, p. 135. I1 me semble que c’est une règle élémentaire de prudence 
que de clairement préciser quelle édition des œuvres de Cousin on utilise. D’une façon gé- 
nérale, la première édition des leçons de 1815-20, proche des cahiers des élèves, donne une 
image plus fidèle (encore qu’incomplète) de ce que fut l’enseignement de Cousin. 

91. Aux sources que nous avons mentionnées plus haut, il faut ajouter : Charles Borgeaud, His- 
toire de l’université de Genève, 1 (1900), L‘Académie de Calvin, 1559-1798, 2 (1909), 
L‘Académie de Calvin dans l’université de Napoléon. On y apprend que Prévost a fait un 
premier séjour à l’Université de Genève, entre 1784 et  1786 (C. Borgeaud, 1 ,  pp. 6034).  

92. Nous trouvons, par exemple, dans les Essais un parallèle entre les trois écoles écossaise, 
française et allemande qui n’est pas sensiblement différent de celui que l’on peut lire dans 
I’éait de 1797 (tome I, VIII-XIII). «La manière dont M. Prévost étudiait la philosophie 
était fort analogue à celle de l’école écossaise)) (De Candolle, op. cit., p. 302). 

93. En ce sens, Bartholmèss, op. cit., tome II, p. 238. 
94. Cela dit, certains rapprochements peuvent être opérés : à propos d’un écrit Sur le sens mo- 

ral (1758), C. Bartholmèss note : «Ce travail, où Mérian se rapproche si fort de l’école 
d’Hutcheson et  de Smith...)), op.  cit., tome II, p. 48. 

9s. Un texte est assez caractéristique à ce sujet : Parallele de deux principes de psychologie 
(1757). L‘on peut trouver cet écrit, publié dans les Mémoires de l’Académie de Berlin 
(t. XIII, pp. 375-391), dans un recueil de la Bibliothèque Victor Cousin (7265(9)). «Après 
avoir bien balancé ces deux Théories [celles de Leibniz et de Condillac], j’oserai dire que si 
celle de Leibniz explique plus de choses, celle de M. de Condillac nous fait voir plus clair 
dans le petit espace qu’elle embrasse (...). Mais après tout, y auroit-il une opposition réelle 
entre ces deux Théories? Ne pourroientelles pas subsister ensemble, se concilier, et peut 
être se fondre dans un même corps de doctrine?)), op. cit., p. 384. 

96. Presque au début d’un mémoire que discutera Cousin (Cours ... pendant les années 1816 et 
1817, XVe leçon, pp. 143-7), le Mémoire sur l’apperception de sa propre existence (1749), 
nous lisons : (( ... sans prétendre sonder les abîmes de l’esprit humain, prenant l’expérience 
pour guide nous ne bâtirons que sur un petit recueil d’observations qu’elle nous fournit)), 
Mémoires de  1;lcadémie de Berlin, t .  V, p. 418. 

97. Par ex., dans le Parallele ... : «Les esprits unis, qui aiment la clarté et  la simplicité, les es- 
prits timides, qui s’effrayent de toutes les spéculations hazardées, ces deux sortes d’esprits, 
dis-je, donneront toujours la préférence à la Théorie de Locke ou à celle de M. de Condillac)), 
op.  cit., p. 378, mais aussi, p. 382 et  sq. 

98. Mémoire sur I’apperception. .. , op. cit., p. 4 19. 
‘99. Cours ..., op. f i t . ,  p. 143 et  sq. L’analyse se poursuit dans la XVIe leçon (pp. 148 et  sq.). 

On notera que Cousin reproche à Mérian d’avoir été moins sage que Reid (p. 156) : «I1 a 
très-bien vu que nous n’apercevons pas immédiatement la substance)). 

IOO. Mémoire ..., op. cit., p. 434. 
101. Je cite d’après Bartholmèss, op. cit., tome II, p. 63. 
102. Bartholmèss, ibid., pp. 48-9. 
103. Bartholmèss analyse ceci clairement à propos d’un essai Parallèle historique de nos deux 

philosophes nationales (1797), op. cit., tome II, p. 59 et sq. 

136 



104. «En 1810, il fut nommé professeur de physique générale)) (De Candolle, op. dt., p. 300). 
D’autres auteurs donnent une date différente. On rapporte de lui certains travaux, il ne 
semble pas qu’ils aient eu un retentissement durable. 

10s. Lorsque l’Université de Genève fait appel, pour. la première fois, à Prévost, elle voit en lui 
un homme qui s’est fait un nom dans les Belles-Lettres (en ce sens, C. Borgeaud, o p .  ci?., I, 
p. 604). 

106. Toutes les notices insistent sur ce point : Prévost n’est pas d’abord, n’est pas uniquement 
un professeur d’université. 

107. Penser la Révolufion française, Paris, Gallimard, 1978, chap. 1, pp. 11-109. 
108. Jean-Paul Sartre, aitique de la raison dialectrique, Paris, Gallimard, 1960, par ex. pp. 77 

et sq., pp. 386 e t  sq. Claude Lévi-Strauss, La pensée sauvage, Paris, Plon, 1962, ch. IX, 
pp. 336 et sq. 

109. Au sujet de Royer-Collard, cf., par ex., M.A. Philippe, op. ci?., pp. 27-31, introd. de 
A. Schimberg à l’éd. des Fragments philosophiques ..., op. cit., LVII-LVIII. Au sujet de Degé- 
rando : Guyot de Fère, notice de la Nouvelle Biographie Générale, Paris, Firmin Didot, 1858, 
t .  20, pp. 142-3. On trouve des détails plus précis dans M. Bayle-Mouillard, Eloge de 
Joseph-Marie, Baron de Gérando, Paris, Jules Renouard, 1846, pp. 12 et sq. Cela dit, on 
ne peut qu’être d’accord avec S. Moravia : «Mana  una biografia completa e attendibile di 
Degérando)) (1974, p. 418). 

110. Le cas de Laromiguière est fort bien décrit dans I’ouvrage de P. Alfaric, op. cit., Vie de La- 
romiguière, III, 1789-1795, pp. 23-37. 

111. Ainsi, le cours de droit administratif de Degérando est suspendu de 1821 à 1828 (Bayle - 
Mouillard, op. cit., p. 65). Adolphe Garnier décrit les choses avec précision en ce qui 
concerne Royer-Collard (art. cit., p. 275 et sq.). 

112. Op. ci?., p. 240. 
113. Bid. 
114. Bid.  On notera que lorsque Dugald Stewart critique Reid (mais cette critique n’entame pas 

un accord profond), il propose de compléter les analyses de Reid par celles de Turgot, pour 
expliquer le «belief of the existence of the Material World)) (Philosophical Essays, op. cit., 
pp. 139-145). 

115. Op. cit., p. 243. 
116. Article du 20 frimaire an VI, p. 471. 
11 7 .  Dans une lettre adressée par «le citoyen Michel Micheli, ex-ministre de la ci-devant Répu- 

blique de Genève, au Citoyen Jacquemont, Directeur général de l’Instruction publique)), 
Prévost est chaudement recommandé pour faire partie d’un jury d’instruction (C. Borgeaud, 
op. ci?., II, pp. 37-8). Dans l’ouvrage de C. Borgeaud, on trouve reproduit, par ailleurs, l’a- 
rété du 9 ventôse an VI1 nommant Prévost à cette fonction (ibzü., p. 42, Arch. Nat., 
F 17 4333). 

118. Pour faire court, mais ceci exigerait toute une étude, rien ne serait plus simpliste que de 
lire de façon directement politique le trajet que va suivre un homme comme Maine de Bi- 
ran (des remarques intéressantes, à ce sujet, de Gilbert Romeyer-Dherbey, Maine de  Biran, 
Paris, Seghers, 1974, pp. 30 et sq.). 

119. Op. cit., pp. 232-3. 
120. Op. cit., non paginé (= V). 
121. Dans le texte de 1797, p. 232, dans le livre de 1804, XI. 
122. Op. cit., p. 234. 

123. Prévost ne dit qu’un mot de Beattie, p. 239. 
124. «M. Dug. Stewart, qui n’a point connu celle-ci [la loi, attribuée à Destutt : «plus nos mou- 

vemens sont répétés, plus ils deviennent faciles et rapides))], expliquait déjà les phénomènes 

137 



de l’habitude d’une manière tout-à-fait semblable, quoique avec des expressions différen- 
tes)), op. cit., XVI. 

1:~. Pour Prévost, Destutt est un ((disciple fidèle de Condillac)) (op. cit., XVI). Or, selon Pré- 
vost, en usant du mot «sentir» comme le fait Condillac, «on donne au mot sentir un peu 
plus d’extension que n’en comporte l’usage)), op. cit., XVIII. 

1%. «Mais ce n’est guères qu’à Condillac qu’on peut fixer l’époque d’une analyse exacte de nos 
sensations)), XIV. Dans le texte de 1797, on sent que Prévost critique cette ((préférence 
donnée par Condillac à la partie de la logique qui dépend le plus du langage)), op. cit., 
p. 258 : le principe selon lequel d‘étude d’une science bien traitée n’est que l’étude d’une 
langue bien faite)) «est peut-être trop généralisé)), ibid. Il ajoute néanmoins : «Je suis loin 
d’oublier que Condillac, indépendamment de ses recherches sur le langage et son influence, 
a fait de nos sensations une analyse fort intéressante)), ibid., p. 259. 

1:!7. «Si notre âme reconnaît l’étendue comme extérieure et toujours existante, si cette concep- 
tion est purement relative a sa constitution, elle est donc une forme constante et qui dé- 
pend de sa nature. Jusques-là les deux philosophies [celles de Kant et de Condillac] sem- 
blent ne différer que par l’expression)), p. 264. 

1:!8. Bid. ,  p. 251. On notera la formule : « A  côté de l’école d’gcosse on voit s’élever quelques 
philosophes, dont les productions, souvent très-intéressantes, n’ont pas le même caractère 
e t  pourraient, sous ce rapport, être appelées anomales)), p. 251. Rétrospectivement, on 
pourrait songer aux formules dont Victor Cousin fera usage pour exclure certaines philo- 
sophies de la ((philosophie légitime)) : il qualifiera ainsi la philosophie de Locke et  de 
Condillac de «triste philosophie)) (Fragmens philosophiques, Paris, A. Sautelet et  compa- 
gnie, 1826, V), pour ne pas rapporter les expressions dont il se sert pour parler de D’Hol- 
bach. Mais il n’y a pas d’agressivité dans le ton de Prévost. 

129. S .  Moravia, 1974, pp. 140 et  sq. En particulier : «I1 realizzato ”ritomo al physique” confe- 
risce al «roman philosophique 1) deUa statua bonettiana una curvatura empirico-materiale 
Che il paralielo roman di Condillac non possiede)), p. 142. M. Gouhier (1948) accordait une 
place importante à Bonnet pour comprendre «Maine de Biran avant le biranisme)) (pp. 90- 
107), en parlant de ((psycho-physiologie sans prolongements matérialistes)) (p. 97) : ((Pas 
plus pour Maine de Biran que pour Bonnet, les expressions mécanistes et  parallélistes n’im- 
pliquent la disparition d’un esprit actif)) (ibzü.). 

130. Op. cif., pp. 232-3. 

131. Essais ..., Livre I, Partie I, sect. 5, Parallèle de l’homme et des animaux. 
132. Op. cit., p. 234. 
133. Bid.,  p. 235. 
134. ibid., p. 238. 
135. Bid., p. 248. 
136. ibid., p. 247. 
137. «Cette philosophie emprunte sans cesse, mais avec réserve, les lumières de la physiologie. 

On peut regretter que la logique en soit détachée, et  que (selon l’ancien usage scolastique 
et  contre l’ordre naturel) cette étude soit placée avant celles qui doivent lui servir de base)), 
Essais ... , XI. 

138. Ce point a déjà été noté. Il convient d’y revenir avec un peu d’insistance. Mme Condorcet 
indique bien son propos dans l’avertissement qui préœde sa traduction : «Dans les Lettres 
sur la Sympathie, qui paraissent à la suite, quelques opinions de Smith sont examinées, 
modifiées et  même combattues. Ces Lettres ont paru propres à tracer les lignes qui sépa- 
rent les deux Écoles de  philosophie Française et  Écossaise», op. cit., tome I, VIII. Mme 
Condorcet insiste beaucoup sur la sensibilité physique («Smith s’est borné à en remarquer 
l’existence I= l’existence de la sympathie], (...) j’ai regretté qu’il n’eût pas osé remonter 
plus haut ; pénétrer jusqu’à sa première cause, montrer enfin comment elle doit appartenir 
à tout être sensible et  susceptible de réflexion)), p. 357, des  premières causes de la sympathie 



dérivent de la nature des sensations)), p. 368, les animaux, du fait qu’ils sont des êtres sen- 
sibles, peuvent sympathiser avec la douleur, pp. 371-2, 374-5, 378-9, etc). Elle est très ré- 
servée, par ailleurs, sur la méthode propre à l’école du ((common sense)) : «Smith (...) pré- 
tend que notre connaissance du juste et de l’injuste, de la vertu et du vice, dérive en partie 
de leur convenance, ou de leur disconvenance, avec une espèce de sens intime, qu’il sup- 
pose sans le définir. Cependant, cette espèce de sens intime (...) n’est autre chose que l’ef- 
fet de la sympathie, dont notre sensibilité nous rend susceptibles)), pp. 464-5. ((Défions- 
nous, mon cher C.***, de ce dangereux penchant à supposer un sens intime, une faculté, 
un principe, toutes les fois que nous rencontrons un fait dont l’explication nous échappe; 
de cette philosophie, qui, trop facile, sur l’évidence, ne sait ni ignorer, ni douter; qui ima- 
gine quand il ne faut qu’observer, invente des causes où elle n’en peut découvrir, et qui non 
seulement éloigne du vrai, mais en affaiblit le discernement)), p. 465. La critique est pro- 
fonde, elle est précise. La Décade ne s’y trompera pas dans sa recension : les conceptions 
politiques de Smith ne sont pas acceptées (cf., la Décade philosophique, an VI, 3e trimestre, 
no 26, 20 prairial, pp. 464 et sq.) et les critiques que Mme Condorcet adresse à Smith ne 
sont pas ignorées (ibid., p. 470, un autre article donne «une idée de la manière dont la 
citoyenne Condorcet a complété ou combattu les spéculations du Philosophe écossais)), La 
Décade ..., an VI, 3e trimestre, no 27, 30 prairial, p. 527, l’accent est surtout mis sur ceci 
que «c’est d’abord comme êtres sensibles, que nous sommes susceptibles de Sympathie 
pour les maux physiques)), p. 528). On ne peut guère citer, finalement, qu’un article de la 
Décade, devenue depuis lors la Revue, philosophique, littéraire et politique, où la distinction 
ne sera pas faite entre Condillac (et ses continuateurs) et les «traités profonds de MM. de Gé- 
rando, Maine-Biran et Prévost)), an 1806, IIe trimestre, 11 mai 1806, no 14, p. 277. 

139. Dans l’attente de la conférence de notre collègue Robertson, il semble que, pour le mo- 
ment, on puisse s’en tenir aux remarques suivantes : Destutt lui-même ne paraît pas s’être 
soucié de Thomas Brown. Du moins, il n’en est nullement fait mention dans l’étude la plus 
complète sur l’auteur, A Philosophe in the age of Revolution. Destutt d e  Tracy and the 
origin of uIdeologym> de Emmet Kennedy (Philadelphia, The American Philosophical So- 
ciety, 1978, ((Memoirs on the American Philosophical Society)), vol. 129). I1 y est souvent 
question de Smith, mais en tant qu’économiste (pp. 180, 182-3, 202, 228, 336). Kennedy 
nous rapporte, par ailleurs, un jugement de Destutt sur Dugald Stewart (p. 311) : «Town- 
send conversed with Tracy about the Scottish philosopher Dugald Stewart, who knew 
Tracy’s Elemens, and Tracy commented, as he occasionally did about other ideologists, 
that he ”had written some good things but that much of what he had published wanted 
perspicuity”)) (Kennedy se réfère à : George Rosen ed., «An Americain Doctor in Paris in 
1828, Selections from the Diary of Peter Solomon Townsend...)), Journal of the History 
of Medicine and Allied Sciences, (6), 1951, p. 232). Par ailleurs, il semble que, si l’on peut 
trouver plus que des ressemblances entre Thomas Brown et  Destutt, il n’existe pas de preu- 
ves décisives de ceci que Brown aurait lu Destutt (en ce sens, F. Rethoré, Critique de la 
philosophie de Thomas Brown, Paris, Auguste Durand, 1863 : Rethoré opère plusieurs r a p  
prochements, par ex., pp. 78, 127, il conclut, néanmoins : ((pour ce qui concerne Brown, 
nous regrettons d’être forcé d’avouer qu’en cherchant dans tous ses livres les noms des au- 
teurs français auxquels il doit le plus, nous n’avons trouvé nulle part le nom de Destutt de 
Tracy, ni celui de Laromiguière, quoique nous ayons de fortes raisons de croire que les 
leçons de ce dernier lui étaient parfaitement connues)), p. 132. Rethoré mentionne, par ail- 
leurs, deux professeurs de philosophie écossais qui se seraient inspirés de Destutt : John 
Young et le professeur Milne de Glascow (sic), pp. 130-1). 

140. Les principales références sont les suivantes : Comparaison des trois points de vue de Th. 
Reid, Condillac et  M. de Tracy sur l’idée de l’existence ou le jugement d’extériorité, 
lre pub. in «Revue de Métaphysique et de Morale)), mai 1906, pp. 455-9 (selon l’éditeur, 
P. Tisserand, la date en est inconnue, op. cit., p. 416, M. Gouhier (1948) propose 1815 
avec un point d’interrogation, p. 428); Lo perception de  la dureté est-elle une idée de sen- 
sation ou de réflexion ? Observations sur Reid (in P. Tisserand, Maine de Biran. Mémoire 
sur les perceptions obscures, suivi de la discussion avec Royer-Collard ... et de trois notes 
inédites, Paris, A. Colin, «Les Classiques de la philosophie)), XII, 1920, pp. 56-62, M. Gou- 
hier propose la date de 1815); Note sur la philosophie de l’esprit humain de M. Dugald 
Stewart, ibid., pp. 63-66 (M. Gouhier propose la date de 1812 ; il faut remarquer, avec 

139 



G .  Romeyer-Dherbey, que l’on ne trouve pas là une édition de la totalité du manuscrit, 
op. cit., p. 207). 

141. Ernest Naville, Maine de Biran, sa vie et ses pensées, Paris, Joel Cherbuliez, 1857, p. 85. 

142. On songe ici, évidemment, à l’exposé de M. Gouhier (1948). 

143. Op. cit., pp. 59-60. 

144. Les relations entre Degérando et  Maine de Biran sont analysées de façon approfondie par 
M. Gouhier (par exemple, 1948, pp. 160-7). I1 convient, avant tout, de se reporter à la cor- 
respondance qu’ils échangèrent (CEuvres de Maine de Biran, Paris, F. A lan ,  t. VI, 1930, 
pp. 147-195), en notant, comme le fait M. Gouhier : ((Degérando s’intéresse aux consé- 
quences morales des doctrines)) (op. cit., p. 165). I1 me semble qu’il manque, encore de nos 
jours, une étude sur cette ((société philosophique)). Nous comptons revenir sur cette «ins- 
titution ». 

145. Un éclectique parmi les plus fidèles disciples de Cousin attire justement notre attention sur 
ce point, même s’il a tendance (à mon sentiment) à trop rapprocher Thurot (du moins, le 
Thurot de la Restauration) de l’éclectisme cousinien (Adolphe Franck, «Un éclectique en 
dehors de l’éclectisme. François Thurotn, Essais de critique philosophique, Paris, Hachette, 
1885, pp. 239-252). d’ai  dit, écrit Franck, que Thurot, à la fin de sa vie, penchait vers 
l’école écossaise)), p. 249. I1 est à remarquer que, pour Franck, ce serait pour des raisons 
qui ne tiennent pas au contenu de la doctrine que, finalement, Thurot est demeuré un ad- 
versaire des éclectiques : il voyait en Cousin un adversaire de la Révolution française 
(pp. 250-l), il n’appréciait guère le style de Cousin (ibid.). 

146. S .  Moravia, 1974, pp. 304-310. Cela dit, Moravia parle surtout des premiers textes de Thu- 
rot (tels les fragments de son cours au Lycée des étrangers en 1797 publiés dans les CEuvres 
posthumes, référence à la note 63). 

147. P. Alfaric, op. cit., «L.%cole de Laromiguière)), pp. 167 et sq. I1 est vrai que Thurot meurt 
dès 1832. 

1.48. Par ex., De l’Allemagne, 3e partie, ch. II, De la philosophie anglaise (remarques, il est vrai, 
bien superficielles). 

149. J. Gaulmiec nous indique que, dans leur rapport approuvé le 12 mai 1793, les commissaires 
observateurs (dont Volney faisait partie) recommandent l’achat de soixante exemplaires 
des Recherches sur la nature et les causes de la richesse des nations de Smith (L’idéologue 
Volney (1 757-1820), lre éd. : Beyrouth, 1951, reprint, Genève-Paris, Slatkine, 1980, 
p. 267). 

150. Nous en avons de multiples exemples dans la Philosophie des deux Ampere publiée par 
Barthélémy-Saint-Hilaire (Paris, Didier et Cie, 1870) : pp. 11 (le fils d’Ampère prétend, à 
ce moment, que c([sl on père se sépara donc des deux écoles aui combattaient le même ad- 

1.51 

versaire que Ïui, l’école de Reid etl’école de Kant, et  ne suivit jamais d’autre drapeau que 
le sien», ce qui n’est pas indiscutable), 57 et sq., 72 et sq., 76, lettre à Maine de Biran (Paris, 
18 sept. 1810) : pp. 247-8, lettre (1812) : pp. 308, 314, 317, etc. 

On songe, évidemment, à Stendhal. Nous avons également fait allusion à ce que Cabanis 
dit de la sympathie selon Smith. I1 conviendrait aussi de ne pas oublier Daunou : cf., en ce 
sens, quelques remarques inédites publiées par Bernard Plongeron : ((Mais depuis 1803, la 
mode est introduite en France, non de réfuter cette métaphysique [celle de Locke et de 
Condillac], ni même de la discuter, mais de la réprouver sous le nom de Philosophie des 
sens, de sensualisme et de la remplacer par les doctrines transcendantes ou transcendantales 
des écoles d’Allemagne et d’Écosse», ((Nature, métaphysique et histoire chez les Idéolo- 
gues)), Dix-Huitième Siècle, 1973, no 5 ,  p. 392. Référence du texte : Bibl. nut., nouv. acqu. 
françaises, ms 21903, f0254. 

192. De l’irritation et de la folie (lre éd. 1828, 2e éd., 1839, la préface de la lre édition est des 
plus claires, le chapitre VI de la première partie (qui correspond au chapitre V de la pre- 
mière édition) développe longuement les critiques, en ajoutant des passages inédits). 

140 



153. Cours de philosophie positive, Philosophie première, Paris, Hermann, 1975, p. 854. 
154. Maine de Biran, Journal (8 mai 1816), op. cit., tome I, p. 126. 
155. C‘est de façon très explicite que Degérando conclut son Histoire ... par un chapitre intitulé 

«De la Philosophie de l’expérience)) (op. cit., 2e partie, ch. XIV, tome 3, pp. 551-581). 
156. Les diverses biographies mettent l’accent sur le tournant que constitue la nomination, en 

1804, l’année même où il publie son Hisfoire ..., en qualité de secrétaire général du minis- 
tère de l’intérieur (le ministre étant M. de Champagny). La nomination date du 24 novem- 
bre 1804 (M. Bayle-Mouillard, hoge  ..., op. cit., p. 53). I1 s’agit, selon Georges Berlia, d’un 
«très haut poste administratif)) (Georges Berlia, Gerando, sa vie, son œuvre, Paris, LGDJ, 
1942, p. 21). 

157. I1 suffit de consulter l’édition Schimberg et  la longue étude introductive. 
158. Maine de Biran, on le sait, a fort peu publié de son vivant. 
159.  Il est certain que, surtout par ses cours de 1828-9, Cousin va donner une certaine image du 

philosophe, avant de devenir l’administrateur de son fameux «régiment» sous la Monarchie 
de Juillet. 

160. Une étude historique serait, ici, requise. En effet, dans les premiers temps de la seconde 
Restauration - pour ne pas parler de la première - Royer-Collard est tout sauf libéral (en ce 
sens, par ex., Roger Langeron, Un conseiller de Louis XVIII, Royer-Collard, Paris, Ha- 
chette, 1956, p. 93, qui parle de ((royalisme agressif)) : «dans ce début de la Restauration, 
Royer-Collard n’était pas, à beaucoup près, le libéral réfléchi qu’il deviendra en 1816))). I1 
n’est cependant pas interdit d’écrire, avec Villemain : ((Les premiers retentissements de 
1789 et de l’Assemblée constituante avaient saisi M. Royer-Collard par un accent de vérité, 
disait-il, qu’il n’oublia jamais, quelque mensongère qu’en devint la suite)), «M. Royer-Col- 
lard)), Lo Tribune ..., op.  cit., tome 2, p. 281. Mais il ne faut pas exagérer l’importance de 
ces souvenirs. Iraient dans le sens de Villemain : Ferraz, Spiritualisme et éclectisme (His- 
toire de la philosophie en France au XIXe siècle), Paris, Perrin et Cie, 1887 : en politique, 
«la doctrine de Royer-Collard était celle de 1789», p. 159; E. Spuller,Royer-Collard, Paris, 
Hachette, 1895 : parlant, à la fin, du 14 juillet, Royer-Collard se serait exprimé en ces ter- 
mes : «Vous n’avez pas vu ce que j’ai vécu, disait-il volontiers, lorsque l’âge de la retraite 
eut sonné pour lui, on ne reverra pas ce que j’ai vu, le 14 juillet ! c’est-à-dire un peuple una- 
nime. Unanime, entendez-vous bien? Unanime !», p. 19. 

161. Grosso modo, jusqu’au 10 août 1792. I1 sera représentant au conseil de la Commune de 
Paris (Langeron, op. cit., p. 23 et sq., Villemain, op. cit., pp. 282 et sq., Philippe, op. cit., 
pp. 28 et sq.). Une des formes les plus visibles de son passage dans l’opposition, ce seront 
les phrases qu’il prononcera le 17 mai 1793, à la tête d’une délégation de la «section de la 
Fraternité)), l’île Saint-Louis (Villemain, op. cit., p. 284). 

162. Soldat au 6e régiment de chasseurs à cheval, à Colmar, Degérando aurait appris, par le 
journal, que l’Institut venait de mettre au concours la question suivante ((Déterminer quelie 
est l‘influence des signes sur la formation des idées)). Cela relève peut-être de la légende. 
Toujours est-il qu’il est couronné, sur rapport de Roederer, le 27 décembre 1798 (Bayle- 
Mouillard, op. cit., p. 38). Que l’Institut fut alors comme la forteresse de l’Idéologie, c’est 
une vérité bien établie (par ex., S .  Moravia, 1968, ch. IV, Gli idéologues et l’organizzazione 
della cultura, pp. 410 et sq.). 

163. Par ex., Bayle-Mouillard, op. cit., pp. 13 et sq. 
164. Mme de Gérando, qui, par ailleurs, admirait beaucoup Napoléon, argue du fait que son 

frère est émigré pour dire son impuissance à venir en aide à un autre émigré (((lettre à 
M. Pfeffel)), Paris, le 8 frimaire an XII, Lettres de la baronne de  Gérando, née de  Rathsam- 
hausen, Paris, Didier et Cie, 1880, p. 174). 

165. Langeron, passim. 
166. La Tribune ..., op. cit., p. 291. 
167. Op. cit., p. 33. Vont dans le même sens que Langeron : E. Spuller, op. cit., pp. 47,49, «c’est 

Fructidor qui l’a fait royaliste)), pp. 52-3; Ferraz, op. cit., p. 141 ; mais aussi P. de Barante, 
op. cit.,, tome I, p. 45. 

141 



168. iangeron (op. cit., ch. III, Le conseil royal secret) a retrouvé et  édité une correspondance 
secrète. 

169. Cela se voit bien dans une lettre adressée au futur Louis XVIII en 1800 : «On propose à 
Votre Majesté, écrit M. Royer-Collard, d’assurer à la France, autant qu’il est en elle, à la 
place du gouvernement monarchique héréditaire tempéré par des lois fondamentales, le 
gouvernement militaire électif sans limites et sans barrière. Avoir réduit la question en ces 
termes, c’est l’avoir résolue. I1 s’agit, en effet, de prononcer entre le plus parfait et  le pire 
des gouvernements)) (Villemain, op. cit., p. 317). 

:I 70. On rapporte souvent l’anecdote selon laquelle Napoléon, après avoir feuilleté le premier 
cours de Royer-Collard, aurait dit à Talleyrand : «Savez-vous, Monsieur le grand Electeur, 
qu’il s’élève dans mon Université une nouvelle philosophie très sérieuse qui pourra bien 
nous faire grand honneur et nous débarrasser tout à fait des Idéologues en les tuant sur 
place par le raisonnement)) (par ex., Antoine Guiilois, Le Salon de Madame Helvétius. 
Cabanis et  les Idéologues, Pans, Calmann-Lévy, 1894, p. 246). Royer-Collard, à qui le pro- 
pos aurait été rapporté, aurait déclaré : d’empereur se méprend. Descartes est plus intrai- 
table au despotisme que ne le serait Locke. Entre nous, la doctrine de Vame est bien autre- 
ment favorable à la liberté que celle de la sensation transformée. Pour les partisans de cette 
théorie, la résistance morale à la force est une inconséquence généreuse ; pour nous elle est 
un devoir irrémissible)) (ibid.). Cousin brodera beaucoup sur ce thème. 

1.71. iangeron, etc. 
1.72. iangeron, op. cit., I, Une enfance janséniste. 
173. Villemain, op. cit., p. 299. 
1.74. Corps législatif. Conseil des Cinq-Cents. Opinion de P.P. Royer-Collard député de la Marne, 

Sur les cultes et  sur leurs ministres, BN, 8’ L 43 e 1165, p. 4. E. Spuller note : «les ques- 
tions religieuses furent (...) choisies dans les deux Conseils pour terrain d’attaques contre le 
Directoire)), op. cit., p. 39. 

I 75. Schimberg, op. cit., LIX. 
176.  I1 suffit de citer un passage de son Journal (9 juillet 1837) : «Servir la cause de la religion et  

de la morale par la philosophie, servir la cause de la bienfaisance par l’administration)). 
M Bayle-Mouillard nous donne quelques extraits d’un journal que .%Moravia cite, par ailleurs. 

177.  En ce sens, «l?loge de Camille Jordan)), par M. Ballanche (lu à l’Académie de Lyon, 27 août 
1823), in Discoursde Camille Jordan ..., Paris, Jules Renouard, 1826, VI. 

1 7 8 .  Rapport sur la police des cultes, Conseil des Cinq-Cents, séance du 29 prairial an V (17 juin 
1797), ibid., pp. 10-52. 

I 79.  Berlia parlerait plutôt d’habileté : ((L‘Empereur romp-t-il avec le pape ? (...) Certains hauts 
personnages (...) encouragent ce mouvement [de critique] avec un souci d’administrateurs 
et  de courtisans, de ne pas aller jusqu’à se compromettre, Molé, Pasquier, Fontanes, Degé- 
rando)), op. cit., p. 28. 

180. Lettres ..., op. cit., p .  315. On notera que Mme de Gérando, qui intervient à plusieurs repri- 
ses auprès des autorités, se porte garante du loyalisme de son mari : par ex., lettre au minis- 
tre d’gtat Maret, duc de Bassano, novembre 1808 : ((Depuis neuf ans tous ses travaux au 
ministère de l’intérieur ont été dirigés vers un même but, législation, administration, indus- 
trie, commerce, établissements de bienfaisance, ressources et besoins publics de chaque dé- 
partement)), p. 244. S’il plaît à l’Empereur d’envoyer Degérando dans un poste auquel sa 
santé ne le prédispose pas, «il est prêt à s’y rendre, et il remplira là, comme partout ailleurs, 
le devoir d’un fidèle sujet)), p. 245. Degérando a eu l’échine plus souple que son fidèle ami 
Camille Jordan. 

181 .  Paris, an VIII, chez Goujon fils, 4 vol. 

182.  Paris, Imprimerie impériale, 1810. Le Rapporr a été présenté par le secrétaire perpétuel de 
la classe, M. Dacier. Mais il n’a fait que réunir les matériaux rassemblés par les membres de 
la commission (VI), Degérando étant membre de cette commission pour la philosophie. Ce 

142 



Rapport a été republié, par le fils de Degérando, en appendice de la 3e édition de l’Histoire ... 
(Paris, Librairie philosophique De Ladrange, 1847, 4 vol.), qui constitue la seconde partie 
de l’édition de 1822, t .  8, pp. 385454, suivi d’une lettre adressée par Degérando à 1’Empe- 
reur qui précise nettement ses intentions. 

183. I1 n’est pas sans intérêt de noter que même après la suppression de la classe de l’Institut des 
Sciences morales et  politiques (qui comprenait, entre autres, la célèbre section d’analyse 
des sensations et des idées), suite au décret du 3 pluviose an XI (24 janvier 1803), Destutt 
écrivant à Cabanis compte encore sur Degérando, entre autres, pour faire élire ((Maine- 
Biran» ?i la nouvelle troisième classe (inédit publié par A. Guiilois, Le Salon de Madame 
Helvétius ... op. cit., pp. 184-5). 

184. ((Quant à Gérando, il avait traversé le monde d’Auteuil; il s’y était heurté aux idées antire- 
ligieuses des Idéologues et, voulant rester dans l’opposition était passé dans le camp de 
Mme de Staël)), Antoine Guillois, Lo Marquise de Condorcet, sa famille, son salon, ses 
amis, 1764-1822, Paris, Paul Ollendorf, 2e éd., 1897, p. 200. Cela ne veut d’ailleurs pas 
dire que les rapports entre Mme de Staël seront sans nuages (par ex., Sainte-Beuve, «Camille 
Jordan et  Madame de Stael)), lre pub., Revue des Deux Mondes, ler mars 1868, repub. 
dans les Nouveaux Lundis, Paris, Michel Lévy frères, 1870, t .  12, pp. 255-337, en parti- 
culier pp. 320-1). 

185. Op. cit., p. 505. 

186. La réaction de Degérando à la publication, en 1802, des Rapports ... de Cabanis est des plus 
significatives : dans une lettre à Mme de Staël, il écrit : «Nous avons été bien mécontents, 
Camille Jordan et  moi, de l’ouvrage de Cabanis. Voilà qui discrédite la philosophie, ce qui 
la fait considérer comme l’ennemie de toutes les idées consolantes. Non, des hommes qui 
ne croient qu’à la fatalité et à la matière ne peuvent être les amis sincères de la liberté. Nous 
ne savons gré à Cabanis que d’une chose, c’est d’avoir dit un peu de bien de vous ... Faites- 
nous toutefois la grâce de partager notre indignation contre la désastreuse influence de son 
ouvrage. En réduisant tout ainsi en matière brute, n’est-ce pas inviter à nous pétrir comme 
on veut ?» (cité par Victor Glachant, Benjamin Constant sous l’œil du  guet, Paris, Plon- 
Nourrit et  Cie, 1906, p. 30). On trouve une critique de Destutt dans une longue note de 
l’Histoire ... (lre éd., pp. 345-56). E. Kennedy analyse la critique de Degérando et laréponse 
de Tracy dans sa Logique (op. cit., pp. 131-2 : ((Biran’s and Degérando’s criticisms both 
tended to conclude in a self or a ”sentiment of personal existence” distinguished from 
Tracy’s sensation of movement ( Degérando had given up the ”ideological” method of 
accepting nothing a priori))). 

187. CEuvres, Paris, Félix Alcan, t .  VI, 1930. p. 141. 
188. ibid., pp. 145-6. 
189. Un bon point de départ dans l’ouvrage de S. Moravia (1974), II, I, Gli idéologues e l’ere- 

dith di Condillac, pp. 291 et sq. On notera que celui qui, en un sens, demeurera le plus pro- 
che d’un certain condillacisme, à savoir Laromiguière, corrige, lui aussi, singulièrement 
Condillac (pour ne se reporter qu’aux Leçons de philosophie, en particulier aux leçons V à 
IX). 

190. Op. cit., pp. 433-7. 
191. A Berlin, 1802, impr. chez George Decker, p. 78. 

192. ibid., p. 115. On trouve déjà de nombreuses critiques dans l’ouvrage de 1800. L’Histoire ... 
nous offrira de longs développements, par ex., I, lre partie, ch. XI, pp. 338 et sq. Le Ta- 
bleau résume les critiques (op. cit., pp. 34841).  

193. Leçons ..., par ex., leçon VI. 

194. Dès les Signes ..., Degérando écrit : ((c’est par l’attention que la sensation se transforme en 
perception)), op. cit., I, 10, d‘attention vient de nous, comme la sensation vient du de- 
hors», ibid. I1 est juste d’ajouter que Degérando écrit, un peu plus loin : d’acte de I’atten- 
tion est toujours accompagné d’un effort physique)), I, 11, 

143 



195. Mémoire de 1802, 2e partie, ch. 6, Fonctions que l’attention remplit dans la formation de 
nos idées. La distinction entre sensation et  attention est des plus nettes : ((Dans la sensation 
proprement dite, l’âme était simplement passive ; à l’attention commence le premier exer- 
cice de son activité)), p. 232. Cela dit, Degérando distingue deux sortesd’attention: ((11 faut 
distinguer l’attention de l’esprit de l’attention des organes)), ibid. Mais ((celle-ci sert ordi- 
nairement de ministre à celle-là», ibid. - S. Moravia, op. cit., pp. 453 et sq. 

196. L‘expression se trouve dans les Signes ..., I, p. 71. Cela dit, il n’est pas tout a fait exact, 
comme le fait Moravia, d’écrire : <In realtà, oltre a questa ch’ 6 considerata un’ immagina- 
zione di tipo meccanico e passivo, per Degérando esiste nell’ uomo anche quella ch’egii non 
esita a definire, in maniera assai sbnificativa, ”imagination active”)), p. 450. Degérando 
écrit seulement : u... l’imagination est la faculté qui compose, comme l’attention est la fa- 
culté qui décompose (...). Ici s’explique la différence que j’avois annoncée, entre l’imagina- 
tion considérée comme faculté passive et  comme faculté active)), Des Signes ..., I, pp. 70-1. 
il me semble que le texte le plus caractéristique sur l’imagination active se trouve dans 
l’Histoire ..., III, 2e partie, ch. IX, où, parlant de l’imagination, Degérando écrit : «cette fa- 
cuité étant essentiellement créatrice, tend sans cesse à former des combinaisons, seule ma- 
nière dont il soit permis à l‘homme de créer)), p. 247. 

1037. Par ex., Mémoire de 1802, 2e partie, ch. 2, p. 190 et sq. 
i ! ~ .  Ibid., p. 302. 
1!39. ibid., p. 191. 
200.  Ibid., p. 21 3. 

201. Ibid., p. 193. 
202. Dans un chapitre où Degérando répond aux objections tirées de la morale (ire partie, 

ch. 14), il écrit : «ce ne sont point ses sens que l’âme perd en se séparant de sa dépouille 
mortelle, ce sont seulement les organes extérieurs qui lui servaient d’agens, et les objets ma- 
tériels qui lui servaient d’occasion)), p. 155. I1 s’agit bien de l’affirmation d’une position 
spiritualiste. 

203. Cf., le texte cité à la note 186. 
2~14.  La distinction, au plan chronologique, n’est pas des plus aisées, ni, peut-être, des plus légi- 

times : dès le Mémoire de 1802, nous avons, d’une part, un examen historico-critique ( h e -  
mière partie, Examen des divers systèmes imaginés sur la formation des idées), d’autre part, 
une présentation ((dogmatique)) (Seconde partie, Recherche et  proposition d’un nouveau 
système sur la génération des idées). L‘Histoire ... se décompose, elle aussi, en deux grandes 
parties : une Histoire abrégée des principaux systèmes de philosophie, relativement aux 
principes des connaissances humaines ; puis une Analyse critique des systèmes de philoso- 
phie sur la génération des connaissances humaines. 

205. On peut se reporter à une analyse classique : le chapitre consacré à Degérando par M. Val- 
lois dans Lu formation de  l‘influence kantienne en France, Paris, Félix Alcan, 1924, ch. 5. 
Un article récent (reprenant une indication de L. Wittmer, Charles de Villers, 1765-1815, 
Un intermédiaire entre la France et  l’Allemagne et  un précurseur de  Mme de Staël, Paris- 
Genève, 1908, p. 76) pense que l’article paru dans le Magasin encyclopédique (année 1797, 
t. VI), «Etat présent de la philosophie en Allemagne)) est ((peut-être)) de Degérando (dans 
l’article, on lit «DEREGANDO», mais il doit s’agir d’une coquille) : J. Ferrari, «L‘œuvre 
de Kant en France dans les dernières années du XVIIIe siècle)), Les Études philosophiques, 
oct.-déc. 1981, n. 16, p. 401. 

206. Cela me semble net dans les Signes. 
2 0 7 .  «Des communications littéraires et philosophiques entre les nations de l’Europe», Archi- 

ves ..., t. I, 1804, pp. 12-1 3.  
208. Nos références seront, sauf indication contraire, à la première édition de l’Histoire ... Par 

ex., Histoire ..., I, XXXVI-IX, La note I (II, p. 170) doit être citée intégralement : «Je ne 
craindrai point d’assurer que, si des intérêts plus prochains et  plus généraux n’eussent, il y 
a quelques années, absorbé l’attention et  l’énergie de tous les esprits, le moment était venu, 

144 



en France, où la philosophie allait prendre un nouveau caractère. Après avoir rétrogradé du 
Dogmatisme de Descartes à un Scepticisme presque absolu, elle tendait à reprendre une si- 
tuation moyenne entre ces deux extrêmes, à réconcilier l’enthousiasme moral avec l’ana- 
lyse intellectuelle. Peutêtre l’époque de ce perfectionnement n’a-t-elle été que retardée. 
Peutêtre touchons-nous au moment de voir reprendre à la philosophie ce caractère bien- 
faisant, qui, en écartant les erreurs funestes, prête un nouvel appui à toutes les vérités uti- 
les, et  met en accord toutes les facultés de l’esprit comme tous les besoins du cœuI». On 
peut se référer également à : II, pp. 348-9, III, p. 570. 

209. Une formule caractéristique : ((chaque système extrême et absolu se montrera comme l’ef- 
fet d’une rupture d’équilibre entre les facultés)), II, p. 345. 

210. I, pp. 22-3 : ((Trois grandes Ecoles se divisent la cinquième période : celle de Bacon, celle de 
Descartes, celle de Léibnitz)). 

211. II, p. 392. 
212. Le texte auquel il convient de se reporter se trouve au chapitre XI de la première partie 

(pp. 376-398). Ce texte a 6th republié en appendice de l’édition de 1847 de l’Histoire ..., 
t. 8, ch. XXIV, Ecoie écossaise, pp. 191-209. I1 n’y a pas de grands changements, sinon que 
la note signalant les emprunts à Pictet, Prévost et  Dugald Stewart a disparu et qu’un écrit 
inédit de Degérando sur Dugald Stewart est ajouté. I1 est bien évidemment question des 
Ecossais dans divers passages de l’Histoire ... - Dans le Tableau ..., il convient de se reporter 
aux pages 303-315 (édition de 1810). 

213. Tableau ..., p. 304. Le modèle théorique se trouve dans l’Histoire ... : ((Les anciens ont beau- 
coup pressenti; nous avons heureusement développé)), II, p. 354. 

214. Histoire ..., II, p. 37. On peut noter également les références à Buffier (in Histoire ... (1847), 

215. Histoire ... (1804), I, p. 377. 
216. b i d .  
217.  V. Cousin, ((Histoire comparée des systèmes de philosophie par M. Degérando)), lre pub., 

Journal des Savans (1825), repub. Fragmens philosophiques (1826), pp. 54-61. V. Cousin 
rend compte de la 2e édition : ((.. . un spiritualisme un peu vague encore a succédé au 
Condillacisme indécis de la première édition)), p. 54. Damiron, Essai sur l’histoire de la phi- 
losophie en France au dix-neuvième siècle (Ire éd., 1828), op. cit., pp. 289 et sq. 

t. 7, pp. 252-264). 

218. Histoire ..., I ,  pp. 377-8. 
219. Tableau ..., p. 307. 
220. Histoire ..., I, pp. 391-395. Le Tableau fournit des noms nouveaux. 
2 2 1 .  L‘analyse de Ferguson pourrait, aussi, mériter une analyse (cf., Histoire ..., I ,  pp. 388-9). 
222. Histoire ..., I, p. 380. 
223, Histoire ..., I, XIX, I ,  pp. 380-2. 
224. Histoire ..., I, p. 382. Mais aussi, III, p. 92. Dans une page de la 2e partie, Degérando ré- 

sume clairement la doctrine de Reid, telle, du moins, qu’il la conçoit : ((D’autres alors sont 
survenus et ont consenti à dépouiller la sensation du caractère représentatif; ils ont rejeté 
toutes les hypothèses relatives à ces prétendues images intérieures. L’esprit, suivant eux, ne 
voit pas ses sensations, mais les objets eux-mêmes; il n’en possède pas une copie, il s’appli- 
que lui-même à l’original. I1 n’y a point ici d’explication à chercher; un instinct raisonna- 
ble, le sens commun, reconnaît les existences et les réalités; ces connaissances sont au 
dessus de toutes les démonstrations et plus certaines qu’elles. Voilà le système développé 
par Reid)), III, p. 303. 

22s. Histoire ..., I, p. 383 et p. 385 (Tableau ..., p. 309). 
226. Histoire ..., I, pp. 3834.  

227. Deux passages des philosophical Essays sont significatifs : «This analogy between the his- 
tory of Chemistry and that of the Philosophy of the Human Mind, (...) has acquired much 

145 



additional value and importance in my estimation, since I had the pleasure to peruse a late 
work of M. de Gerando ; in which I find, that the same analogy has presented itself t o  that 
most judicious philosopher, and has been applied by him to the same practical purpose, of 
exposing the false pretensions and premature generalizations of some modern metaphysi- 
cians)) (référence : Histoire ... (1804), II, pp. 481-2), op. cit., p. 13. Dans une note sous la 
page 156 Dugald Stewart range Degérando parmi ses deux sources pour ce qui concerne la 
connaissance de la doctrine kantienne, tM. de Gerando, who is allowed, even by Kant’s 
countrymen, to have given a faithful exposition of his doctrines)). 

228. Histoire ..., I, pp. 392-3. 
229. Histoire ..., I , p. 393 (Tableau ..., p. 307). 
230. Histoire ..., I, p. 385. 
231. Histoire ..., I, p. 380. 
232. Ibid. 
233. Histoire ..., I, p. 385. 
234. Histoire ..., I, p. 375. On notera que Degérando rapporte, également, les objections que les 

((idéalistes)) ont faites à la théorie du «common sense)), ibid., III, p. 303 e t  sq. 
23s. ii est intéressant de remarquer que si Degérando ne récuse pas une certaine évidence des 

principes au sens où peuvent l’entendre certains représentants de l’école écossaise, il répu- 
gne, cependant, au dogmatisme, au mysticisme, à un certain enthousiasme mystique. Une 
remarque à propos de Jacobi est significative : «Si Jacobi n’avait compris, sous le nom de 
croyance, que le sentiment des faits simples, qui sont immédiatement présens à nos sens 
externes, ou à notre sens interne (...), nous serions parfaitement d’accord avec lui)), ibid., 
III, p. 232. C‘est, ici, tout le chapitre IX de la 2e partie (Considérations sur le Dogmatisme) 
qu’il faudrait analyser. 

236. Ainsi, à propos de Hartley : «... quoique dans la privation d’observations suffisantes, sur la 
substance délicate du cerveau, il ait souvent mêlé des hypothèses un peu arbitraires, à cette 
partie si importante et si neuve de la physiologie...)), ibid., I, p. 4734 .  On trouve, dans le 
Tableau, une critique de l’utilitarisme de Bentham (p. 311). Inversement, Degérando se 
méfie des fidéistes : «Ainsi W. Paley, dans ses Essais de morale et de politique, si éminem- 
ment recommandables d’ailleurs par la sagesse des corollaires et  par la pureté des inten- 
tions, a cru prêter une nouvelle force aux idées religieuses, et assigner au code de la morale 
une origine plus relevée, en faisant dériver exclusivement d’un système de peines et de ré- 
munérations éternelles tous les motifs de nos devoirs, sans remarquer qu’une telle doctrine 
pourroii donner quelque force, ou du moins quelque prétexte, aux écarts d’un aveugle en- 
thousiasme)), p. 310. 

237. Tableau ..., pp. 3034.  
238. K... une école aussi célèbre par les génies qu’elle a produits que par les services qu’elle a ren- 

dus à la morale)), Histoire ..., I, p. 376. 
239. N... en observant une constante neutralité entre toutes les sectes, nous nous attirerons pro- 

bablement bien des critiques, e t  le projet de pacification que nous proposerons pour les 
réunir, déplaira peut-être aux partisans de chacune d’elles)), Histoire ..., I, XXXVI-VIL 

240. En tant que membre de la Société des observateurs de l’homme, Degérando a écrit, par 
exemple, de fort intéressantes Considérations sur les diverses méthodes à suivre dans [’ob- 
servation des peuples sauvages (Pans, s.d., mais, selon toute vraisemblance, 1800), depuis 
redécouvert par de modernes anthropologues. L‘activité scientifique (au sens large) de De- 
gérando le distingue de l’absence d’activité scientifique qui va caractériser l’école éclecti- 
que. Nous avons, en plus de la traduction de l’opuscule de Degérando par notre collègue 
Moore (The Observation of Savage People by J.-M. de Gérando, London, Routledge and 
Kegan Paul, 1969, préf. de E.-E. Evans-Pritchard), une nouvelle édition des Considéra- 
tions ... de Degérando, replacées parmi les divers mémoires de la Société des Observateurs 
de l’homme (avec préface et  présentation) : Jean Copans, Jean Jamin, Aux origines de l’an- 
thropologie française, Paris, Le Sycomore, 1978. Dans ce mémoire, il ne semble pas que 

146 



l’on puisse trouver que Degérando s’écarte nettement des autres idéologues. On y trouve, 
en effet, la formule consacrée : «Nos idées ne sont que nos sensations élaborées)) (1969, 
p. 150). Une présentation antérieure allait dans le même sens : «That the Observateurs 
were in the tradition of Newtonian social science and the materialist psychological school 
of Condillac, Cabanis and Destutt de Tracy (...) is evident from the names of their mem- 
bers and the reported contents of their public meetings,, George W. Stocking, ((French 
Anthropology in 1800», Isis, juin 1964, vol. 55, 2, no 180, p. 135. I1 est bien évident que 
nous ne reprenons pas à notre compte ce qui est dit du «matérialisme» de Condillac et  que 
nous nous rallions à l’observation suivante : «far from being a mechanist Condillac formed 
part of that reaction to the ((mechanical world view)) which included such ”organicists” 
as Helvétius and Diderot)), comme l’écrit J. Charles Robertson («Sub specie praecipitis : 
the science of attention in eighteenth-century tradition)), Rivista critica d i  storia della filo- 
so&, anno XXXI - fasc. III, Jui1.-sept. 1976, p. 305). 

241. Les raisons politiques sont évidentes, eu égard à ce que nous avons dit (d’autant plus que 
les Idéologues doivent être envisagés comme un quasi-groupe politique et non pas seule- 
ment comme un «club» d’intellectuels, la haine dont Napoléon va les poursuivre ne s’expli- 
querait pas, autrement, en ce sens, S .  Moravia, 1968, ch. 5 ,  passim.). La «culture philoso- 
phique)) de Royer-Collard l’éloigne entièrement des débats entre les ((héritiers)) de Condil- 
lac (i’emprunte l’expression à S. Moravia, 1974, II, I, Gli idéologues e l’eredità di Condillac, 
p. 291 et  sq). 

242. En ce sens, outre Moravia, on trouve des analyses classiques, par ex., chez Jules Simon (Une 
Académie sous le Directoire, Pans, 1885) ou chez Picavet (op. cit.,  ch. I, III, L‘Institut, 
p. 69 et sq). 

243. Schimberg, op. cit., pp. 251-308 (il convient de distinguer des articles, parus en 1806 et 
1807, que l’on peut, sans conteste, attribuer à Royer-Collard et des textes que Schimberg 
estime, sans preuve décisive, de la plume de Royer-Collard, p. 281 et sq.). Le ton est bien 
rendu par le passage suivant : «Mais la philosophie n’a de lumières que pour détruire, elle 
n’en a point pour édifier. Non moins étonnée que furieuse de son impuissance, en vain elle 
multipliait les essais, en vain elle punissait les hommes de la résistance que lui imposait la 
nature des choses)), Journal des Débats (23 février 1807), Schimberg, op. cit., p. 274. I1 
est évident que l’originalité de Royer-Collard est bien faible: on se reportera, par ex., au 
livre fort documenté de H. Thoma, déjà cité (en particulier, II, Die politische Aufklarung 
(1794-1830) ainsi qu’à l’étude d’A. Becq et  de M. Delon, «Le matérialisme du XVIIIe sis- 
cle dans ”l’histoire de la littérature” de la première moitié du XIXe siècle)), in Images au 
X I P  siècle du matérialisme du XVIIP siècle, Paris, Desclée, 1979, pp. 13-35. La littéra- 
ture est immense. I1 nous semble qu’il faudrait affiner, la question de la relation entre les 
critiques ((savantes)) et les polémiques brutales : les premières apportentelles plus et  autre 
chose que les secondes ? E s t 4  légitime de faire une telle distinction ? I1 nous semble que 
oui, du moins, dans un premier temps. 

244. Villemain, op. cit., p. 330 : «Dix ans auparavent [donc: en 1801 ?]  et dans sa première 
épreuve législative, il était déjà familier avec cette seconde école écossaise qui, dans l’ordre 
métaphysique, a si bien combattu l’observation insuffisante de Locke et  le doute universel 
de Hume)). Schimberg reprend l’indication mais n’apporte pas de preuves supplémentaires. 

((Quoique l’art de ménager et de persuader les esprits soit de tous les ressorts le plus aisé et 
le plus sûr que puisse employer le gouvernement, comme l’usage dv la force en est le plus 
mauvais et  le plus dangereux, telle est néanmoins l’insolence naturelle de l’homme, qu’il 
dédaigne presque toujours d’user d’un bon instrument, à moins qu’il ne puisse ou n’ose en 
employer un mauvais)). 

246. I1 est évident que le rôle et la personnalité de Fontanes sont très importants en ces commen- 
cements de l’université impériale. Des exposés classiques le montrent à l’envi, par ex., 
A. Aulard, Napoléon ler et le Monopole universitaire, Paris, A. Colin, 1911, ch. 5, passim. 
I1 me semble intéressant d’étudier l’activité de Fontanes par rapport aux visées de Napo- 
léon : «Non seulement Fontanes, grand-maître, ne le servit pas comme il aurait voulu être 
servi, mais il serait exagéré de dire qu’illui fut fidèle (...) il favorisa les influences cléricales)), 

245. Op. cit., p. 13  : ((Représentans du peuple; c’est Smith qui parle. 

147 



p. 206 (dans le même sens, Charles Schmidt, La réforme de  l’Université impériale en 1811, 
Paris, 1905, ou encore J. Tulard, Napoléon, rééd., Paris, 1980, p. 421). S. Moravia a bien 
mis en évidence le rôle-clé de Fontanes dans la bataille contre la ((philosophie)) (1968, 
ch. V : ((Ma il capo della fazione anti-philosophique presso Napoleone fu senza dubbio 
Fontanes)), p. 512). 

247. Royer-Collard als Philosoph. Ein Beitrag zur Geschichte der eklektisch-spiritualistkchen 
Richtung der franzosischen Philosophie des neunzehnten Jahrhunderts, Borna-Leipzig, 
Buchdruckerei Robert Noske, 1904 : «Dass bei Royer-Collard - der in seiner politischen 
Wirksamkeit immer bestrebt war eine Besserung des sozialen Zustandes herbeizuführen, 
und der der sensualistischen Moral und materialistischen Weltanschauung, aus einer (teils 
seiner Erziehung, teils seiner individualitat und Charakterlange entsprechenden) inneren 
überzeugung, abgeneigt war - auch in seinen wissenschaftlichen Untersuchugen, solche 
inneren in der Gemütsanlage begründeten Motive halbbewust mitgewirkt haben, daran 
kann man kaum zweifelnv, p. 110. Cela étant, M. Antonescu ne donne pas entièrement 
raison à Taine et  pense que, malgré ses limites (p. 11 1), Royer-Collard a donné le départ à 
un nouveau courant qui allait s’opposer au ((Sensualismus)) et qui allait aboutir à l’éclec- 
tisme cousinien (p. 112). 

1’ indiquer l’origine de l’hypothèse des idées ; (...) 
3’ montrer qu’elle est reçue par tous les philosophes modernes, excepté Arnauld, qui l’a 
combattue le premier, et  Reid, qui l’a entièrement détruite)) (éd. Schimberg, p. 196, la ré- 
férence dans la trad. Jouffroy est la suivante : a7uvres complètes ..., op. cit., t. III, p. 328 
- l’édition Schimberg étant plus accessible, reprenant le texte même de Jouffroy, en se 
contentant de présenter les fragments dans l’ordre où ils furent prononcés, je me réfèrerai 
dans ce qui suit à l’éd. Schimberg). Reid fait référence à Arnauld en tant que contradicteur 
de Malebranche dans ses Essays on the intellectual powers of man (trad. fr. dans les a7uvres 
complètes ..., op. cit., t. III, pp. 147-8, éd. Hamilton, op. cit., pp. 266-7), Essay II, ch. VI1 
(dans le même Essai, un chapitre est consacré à Arnauld : ch. XIII) - Pour ce qui est de Ma- 
lebranche, Royer-Collard lui consacre plusieurs développements (en particulier dans le 
cours de la 3e année, pp. 197, 201, 234 et  sq., déjà, dans le Discours inaugural du 4 décem- 
bre 181 1, Royer-Collard faisait de Malebranche un penseur qui avait adopté la même mé- 
thode que Descartes, méthode qui, selon lui, contenait en elle en germe le scepticisme, p. 9 
éd. Schimberg) et  il semble assez critique (par ex., p. 240 : l’argument de Malebranche «tiré 
de la révélation, est un cercle vicieux évident ; car il suppose que la révélation est prouvée 
indépendamment des corps, tandis que les preuves de la révélation sont dans les livres qui 
sont des corps))). Mais il y a un passage (p. 197) qui va dans une direction différente et  que 
nous commenterons plus loin. 

2,49. C‘est l’expression dont se servait Lucien Sève (op. cit., p. 112). Cela étant, je ne prends pas 
parti, ici, sur la méthode et  le contenu de l’ouvrage de cet auteur, une étude détaillée, que 
je compte entreprendre, serait requise (des indications intéressantes dans l’ouvrage de Mi- 
chel Verret, Théorie et  politique, Paris, Ed. sociales, 1967, pp. 59 et sq.). 

2 5 0 .  On peut parler de finalité pratique au sens où M. Antonescu peut écrire : ((Zuletzt versucht 
noch Collard zu beweisen, dass die Ideentheorie zum Skeptizismus führt - das war eigentlich 
der game Zweck dieser Erorterungen)), op. cit., p. 25. 

251. Ceci est bien connu. Jouffroy le dit clairement dans son Introduction aux Fragments: 
«M. Royer-Collard suivit l’exemple de Reid, et  le problème de la perception des objetsexté- 
rieurs devint le sujet de son enseignement. On sera étonné d’apprendre que cet esprit vigou- 
reux ne sortit point de cette question, pendant deux ans et demi que durèrent ses leçons à 
la Faculté. 
Mais si on se reporte au temps où ceci se passait, et  si on considère la tâche que M. Royer- 
Collard avait à remplir, on trouvera que cette espèce d’obstination était nécessaire, et  
qu’elle était en même temps le moyen le plus sÛr d’opérer la révolution qui en est résultée)), 
CEuvres ... op. cit., III, pp. 307-8. On connaît la spirituelle présentation qu’en donnera 
Taine : ((Ainsi lié par le sens commun, par l’amour de l’ordre, par le christianisme, il passa 
trois ans, défaisant l’ouvrage des autres, e t  creusant de toute sa force au milieu de la route, 
un mauvais trou. Quel trou ? La théorie de la perception extérieure)) op. cit., pp. 30-1. 

248. A propos d’Arnauld, Royer-Collard écrit : «Je dois : 

148 



252.  Schimberg, XII (référence à Jouffroy : CEuvres ..., op. cit., III, p. 318), LXVIII. I1 ne sem- 
ble donc pas que Royer-Collard se soit servi des Essays on the active powers of the human 
mind (du moins, on peut interpréter en ce sens un passage de l’Introduction de Jouffroy, 
p. 311, Schimberg soutient une thèse légèrement différente : «Nous n’avons point à résu- 
mer ici l’Essai sur les facultés actives ;bien qu’il ait été lu et commenté par Royer-Collard, 
ses leçons écrites n’en gardent nulle trace explicite)), XLI). 

253. Cours de seconde année : Schimberg, pp. 20-175. Cours de troisième année (précédé d’un 
important Discours d’ouverture du cours de 3e année, pp. 176-194, qui constitue un bon 
résumé des positions de Royer-Collard), pp. 176-249. 

254. Schimberg, pp. 212-233 (exposé et critique de Descartes) : Descartes, le père du scepti- 
cisme moderne : «C‘est un principe général, reçu dans la philosophie moderne, qu’en ma- 
tière de faits la conscience est le seul témoin irrécusable, et qu’ainsi les seuls faits évidents 
par eux-mêmes sont ceux qu’elle atteste. Je me suis proposé de faire voir que cette opinion 
conduit nécessairement au scepticisme)), p. 220. Dans le Discours de 1811, Royer-Collard 
caractérisait en ces termes la méthode qu’il attribuait à Descartes : ((11 entreprit d’élever 
tout l’édifice de la science de l’homme et de l’univers, sur la base unique de la pensée, avec 
des idées pour tous matériaux)), p. 9. 

2 5 s .  La polémique contre Condillac est quasiment constante. Parmi les passages les plus caracté- 
ristiques : Schimberg, pp. 96 et  sq (((Reprenons cette phrase de Condillac : Le moi est une 
collection de sensations))), pp. 144 et sq. 

256. Les connaissances de Royer-Collard concernant Kant sont des plus sommaires (il semble les 
devoir à une lecture de Degérando, pp. 48-9). I1 y a deux brèves références à Fichte (pp. 81, 
140) sur le modèle suivant : «I1 ne faut pas dire avec Fichte et son école que le moi se pose 
ou se crée)), p. 140. 

257 .  Ibid., p. 130; dans le même sens : pp. 131, 135-6, 138 («II n’y a point de génération de 
l’activité; loin de là, l’activité ou, ce qui est la même chose, la volonté est le seul principe 
générateur qui se rencontre dans la nature humaine))). 

258 .  Par ex., l’analyse de la durée (qui est qualitative, qu’il ne faut pas confondre avec la succes- 
sion), une durée qui ne fait qu’un avec le moi («La durée nous est révélée dans la mémoire; 
elle nous est révélée comme nôtre : voilà deux faits qui sont établis)), p. 125);quel’on peut 
«spatialiser», mais qu’il convient de ne pas identifier avec cette spatialisation (p. 121). 

259. Schimberg donne des exemples convaincants (pp. 207-8) : Royer-Collard écrit : «I1 est vrai 
que les objets extérieurs agissent sur nos organes, et par ceux-ci sur les nerfs et  sur le cer- 
veau; mais nous n’avons aucune raison de présumer que ces impressions ressemblent le 
moins du monde aux objets qui les causent et  la manière dont on prétend qu’elles se trans- 
mettent au cerveau exclut toute dissemblance, soit qu’on adopte le mouvement des esprits 
animaux, les vibrations des nerfs, ou celles d’un fluide élastique)). Reid écrivait : «Que les 
objets extérieurs produisent une impression sur les organes des sens et par eux sur les nerfs 
et le cerveau, c’est un fait incontestable; mais que ces impressions ressemblent aux objets 
qui les causent, tellement qu’on puisse les appeler les images de ces objets, rien ne le fait 
présumer. Toutes les hypothèses qu’on a imaginées montrent l’impossibilité d’une telle res- 
semblance : ni les mouvements des esprits animaux, ni les vibrations des fibres élastiques, ni 
celles de l’éther élastique, ni celles enfin des particules infiniment petites des nerfs ne peu- 
vent ressembler aux objets qui les excitent)), Euvres ..., op. cit.,  III, p. 122, éd. Hamilton, 
p. 256-7 (Essays on the intellectual powers, Essay II, ch. IV). 

260. Schimberg, LXXVII. 
261. Les références sont, ici, très nombreuses : par ex., dans le Discours d’ouverture du cours de 

3e année ou dans la 2e leçon du même cours (Résumé de la théorie des idées), ibid., pp. 195 
et  sq.). 

262. I1 suffit presque de citer la Dédicace de l’lnquiry : «Je suis persuadé qu’un scepticisme ab- 
solu n’est pas plus destructif de la foi du chrétien, que de la science du philosophe et de la 
prudence de l’homme du bon sens. Je suis persuadé que l’injuste vit de la foi comme le 
juste)), CEuures ..., op. cit., II, p. 5 (éd. Hamilton, p. 95). 

149 



263. Schimberg, p. 105. Un passage me semble des plus parlants : «C‘est donc un fait que la mo- 
rale publique et  privée, le bonheur des individus et  l’ordre des sociétés sont engagées dans 
le débat de la vraie et de la fausse philosophie sur la réalité de la connaissance)), p. 76. 

264. Les expressions dont Royer-Collard se sert sont l’exacte traduction des expressions de Reid : 
«fait primitif)), pp. 3, 7, «fait primitif et irréductible)), pp. 112, etc. I1 est fait référence 
aux dois fondamentales de la croyance humaine)), p. 75. 

265. ibid., p. 149. 

266. Cf., ci-dessus, les critiques que Priestley adressait à Beattie. 

267. Pour ce qui concerne les thèmes que retient Royer-Collard, il n’y a pas de différence no- 
table entre Reid et Dugald Stewart (sur les théories respectives touchant la distinction 
entre qualités secondes et  qualités premières, voir plus loin). Un indice (parmi d’autres) : 
dans une ((dissertation)) que Hamilton a ajoutée a son édition de Reid, Hamilton ne fait 
pas de différence substantielle entre les deux théories (D ;Perception proper and sensation 
proper, sect. I, B, pp. 882 et sq). La note G que l’on trouve ala  fin desPhilosophicalEssays 
de Dugald Stewart en témoigne également : ((Sensation properly expresses that change in 
the state of mind, which is produced by an impression upon an organ of sense (of which 
change we can conceive the mind to be conscious, without any knowledge of external ob- 
jects) : Perception, on the other hand, expresses the knowledge or to intimations we obtain, 
by means of our sensations, concerning the qualities of matter ;and, consequently, involves 
in every instances, the notion of externality or outness, which it is necessary to exclude, as 
much as possible, from the thoughts, in order to the precise import of the word sensation. 
See Outlines of Moral Philosophy, paragr. 14 (Edinburgh, 1808). 
For a fuller illustration of this distinction, I must refer to Dr. Reid. A clear conception of 
it (as he has himself remarked) is the key to all he has written in opposition to the Berke- 
leian system. Priestley, through the whole of his strictures on Reid, studiously employs the 
two words as synonymous terms)), p. 564. 

268. Schimberg, pp. 43-50. La conception de Reid est exposée dans les Essays on the intellectual 
powers of man (Essay II, ch. XVII, trad. Jouffroy, CEuvres ..., op. cit., III, pp. 213-288, éd. 
Hamilton, pp. 313-18). La position de Dugald Stewart se trouve présentée dans le 2e Essay 
des Philosophical Essays (chap. II, sect. II, op.  cit., pp. 149 et sq.). Royer-Collard adopte la 
position de Dugald Stewart (Schimberg, pp. 44-5). 

2 6 9 .  Jouffroy résume avec une certaine clarté l’enchaînement des idées ((Euvies ... op. cit., III, 
pp. 307-09) : «il ne suffit pas de décrire un fait, il faut encore, pour être fidèle, le montrer 
a sa place, et pour cela, décrire en même temps les faits qui l’entourent, et  avec lesquels il 
est intimement lié», p. 308 : d’où la fonction méthodologique de l’analyse de la perception 
extérieure (il en va de même dans l’lnquiry). 

2‘70. On pourrait montrer que Reid veut d’abord différencier sa conception d‘une conception 
qui mènerait au ((scepticisme)). Mais, lorsque l’on s’avance, on aboutit très vite à un «fait 
primitif)) dont il ne peut plus être rendu raison. I1 me semble que l’on peut suivre ici l’ana- 
lyse de Grave : tReid’s account of perception is nothing more than a straightforward des- 
cription of the central facts involved by the constitution of our nature in perception, 
and (...) the inexplicability of the connexions between these facts is recognized by Reid 
and left untampered with by conjecture)), op. cit., p. 161. 

2’71. Selon Antonescu, il n’y a pas, ?i proprement parler, de définition de la perception chez 
Royer-Collard : tvollstandige Definitionen der Empfindung und der Wahrnehmung (...) 
gibt Royer-Collard nicht. Nur eine Definition der Wahrnehmung gibt er und auch nur 
gelegentiich, da namlich, wo er über den Raum zu sprechen kommt, nicht dort, wo er 
spezielle über Wahrnehmung handelt)), op. cit., pp. 52-3. Ce qui est clairement précisé, 
c’est la différence: ((Die Empfindung definiert er überhaupt nicht. Er spricht es aber 
deutlich aus, dass Empfindung und Wahrnehmung streng voneinander zu unterscheiden 
seien, ja, dass kein kausaler Zusammenhang zwischen ihnen besteht)), p. 5 3. 

272. Royer-Collard fait usage de ce dualisme bien cartésien (Schimberg, p. 91). 



273. Reid consacre de longs développement à la ((visible Figure)) (par ex., Inquiry ..., ch. VI, 
sect. VI1 et sq.) et les commentateurs notent, d’une façon générale, que Reid est ici rede- 
vable à Berkeley pour nombre des choses qu’il dit. I1 me paraît évident que la notion de 
((natural signs)) est une pièce décisive dans la théorie de la perception chez Reid (en ce 
Grave, op. cit., V, The language of sensation), en ce sens, Inquiry ..., ch. V, sect. I I I :  
((La troisième classe des signes naturels comprend ceux qui nous font connaître les choses 
qu’ils désignent, sans aucun préalable, indépendamment de toute conception ou notion 
antérieure, par une sorte de suggestion soudaine, par une sorte de magie, qui nous les révèle 
et  nous force d’y croire tout à la fois (do suggest it, or conjure i t  up, as it were, by a natu- 
ral kind of magic, and at once give us a conception and create a belief of it) (...). La notion 
de la dureté et la persuasion que cette qualité existe dans les corps (as well as the belief of 
it), nous viennent de la même manière : elles sont liées, en vertu d’un principe constitutif 
de notre nature, à la sensation que nous éprouvons lorsque nous touchons un corps dur. 
Cette sensation entraîne donc naturellement et  nécessairement après elle la notion et  la 
croyance de la dureté, qualité confondue jusqu’ici avec la sensation par les plus habiles ob- 
servateurs de la nature humaine)), CEuvres ..., op. cit., II, p. 107, éd. Hamilton, p. 122. 

274. Schimberg, pp. 179-80. 
275. Ainsi Grave se demande s’il n’y a pas deux théories de la perception chez Reid (quoique il 

ne soit pas d’accord avec Hamilton) : «Reid’s theory of ”original” perception is a theory of 
sensations as natural signs (with the anomaly of a visible figure as an object of perception 
without a sensation to signify it). His theory of ”acquired” perception is a theory of ori- 
ginal perceptions as natural signs, and of sensations with acquired signification)), op. cit., 
p. 177. 

216. Essays on the intellectual powers, Essay II, ch. XVII, trad. Jouffroy, CEuvres ..., op. cit., III 
p. 286, éd. Hamilton, p. 318. 

277. Un texte parmi tant d’autres : «La raison ne rend pas compte de l’évidence, l’y condamner, 
c’est l’anéantir; car la raison elle-même a besoin d’une évidence qui lui soit propre. Si le rai- 
sonnement ne s’appuyait pas sur des principes antérieurs, et  par conséquent supérieurs à la 
raison, l’analyse n’aurait point de fin ni la synthèse de commencement)), Schimberg, p. 75. 

278. On a pu, cependant, dire que Stewart tend parfois vers un certain phénoménisme. Sa 
conception du rôle des hypothèses le différencie ?i coup sûr de Reid. 

279. En ce sens, Schimberg, p. I : ((Toute la science humaine peut être ramenée a deux objets : 
les esprits et  les corps ; le monde intellectuel et le monde matériel. Ce sont les deux grandes 
divisions de la nature, les seules au moins qui nous soient connues; l’imagination, dans son 
vol le plus hardi, ne saurait franchir leurs limites)). On peut comparer avec le début de 
l’lnquiry (CEuvres ..., op. cit., II, p. 12, éd. Hamilton, p. 97). Pour Reid et pour Stewart, 
((Matter and mind are totally different)) écrit Grave (op. cit., p. 134). 

280. Inquiry, ch. VI, sect. XXI (CEuvres ..., o p .  cit., II, p. 316, éd. Hamilton, p. 187). 
281. En ce sens, Schimberg, pp. 182 et sq. 
282. Par ex., Inquiry, ch. VI, sect. XXI (CEuvres ..., op. cit., II, p. 315 : «I1 peut y avoir des êtres 

qui perçoivent les objets extérieurs sans l’intervention des rayons lumineux, des vibrations 
acoustiques, des émanations odorantes, des impressions organiques, peutêtre même sans 
médiation d’aucune sensation. Quant a nous, l’Auteur de la nature nous a tellement consti- 
tués, que dans le temps même où nous sommes environnés d’objets extérieurs, nous pou- 
vons n’en percevoir aucun)) (éd. Hamilton, p. 186). 

2 8 3 .  Grave, op. cit., p. 173. 
284. Schimberg, pp. 196-7. 
285. Les textes de Reid allant dans ce sens sont nombreux : par ex., Inquiry, ch. V, sect. II 

(CEuvres ..., op. cit., II, p. 101, éd. Hamilton, pp. 120-l), ch. V, sect. VI1 ((Euvres ..., ibid., 
II, p. 129, éd. Hamilton, p. 130); Essays on the intellectual powers ..., Essay II, ch. I 
(CEuvres ..., ibid., III, p. 91, éd. Hamilton, p. 246). Royer-Collard écrit de même : «Ce n’est 
pas la nature des choses qui circonsait nos facultés dans la sphère d’activité des organes, 
c’est la seule volonté du Créateur (...). La perception est donc un mystère qui suffirait pour 

151 



286 

nous convaincre que l’homme se connaît bien peu lui-même, et  que la nature de sa consti- 
tution intellectuelle lui est impénétrable)). Dans une communication assez récente, Pierre 
Morère cite, à ce sujet, un passage de Reid des plus caractéristiques dans un cours inédit 
(quia été publié il y a quelques années) : «A la suite de Hutcheson, Reid affirme qu’il n’est 
pas possible de savoir de quelle manière nous percevons, et  qu’en raison de la nature inerte 
de la matière, la perception ne saurait provenir d’elle seule. Percevoir relève donc du do- 
maine spirituel; en conséquence, c’est un don de Dieu : 
”From all that we know of matter, it is totally inert. It is improbable therefore that it could 
be the cause of perception. It is evident that we could not perceive unless we had the 
power of perceiving. Now i t  is evident that body could never give us this power, as it has 
not itself. We must then derive it from God.”)), ((Contribution écossaise à une esthétique 
des Lumières : Francis Hutcheson et  Thomas Reid)), Ecosse : littérature et  civilisation, Stras- 
bourg, Publications de l’Université des langues et  lettres de Grenoble, 1979, p. 28 (la réfé- 
rence à l’édition de Reid est la suivante : Thomas Reid’s Lectures on the Fine Arts, trans- 
cribed from the original manuscript, with an intr. by P. Kivy, The Hague, Martinus Nijhoff, 
1973, p. 23). 
I1 faudra montrer, avec minutie, en quel sens cette position de la raison emporte toute une 
politique : Royer-Collard, aussi autoritaire soit-il, aussi éloigné soit-il de la démocratie, se 
distingue néanmoins de ce que Damiron nommera l’«école théologique)) : la nature du di- 
béralisme)) de Royer-Collard, assurément moins ouvert que celui de Cousin (encore que ce 
dernier ait connu toute une évolution), se laisse apercevoir dans l’analyse de la conception 
que Royer-Collard se fait de l’usage de la raison. Schimberg note, à juste raison : «Plus tard, 
les disciples de Royer-Collard défendront les droits légitimes de la raison et  la validité de 
ses conclusions contre les attaques de l’école théologique)), op. cit., LXXX. Nous revien- 
drons en détail sur tous ces points dans un travail en préparation. 

287. J. Barthélémy-Saint-Hilaire, M. Victor Cousin, sa vie et sa correspondance, Paris, Hachette 
et Cie, 1895, 3 vol. Paul Janet, Victor Cousin et son œuvre, Pans, Calrnann Lévy, 1885. 
Jules Simon, Victor Cousin, Paris, Hachette et Cie, 2e éd., 1887. Dans l’ensemble, sauf sur 
des points de détail, ces études peuvent encore servir de point de départ pour une analyse 
de l’œuvre et de la vie de Cousin (en ce sens, H.J. Ody, op. cit., p. II). 

:!88. lre éd.; Paris, 1856 (je cite d’après la 2e éd. :Paris, Achille Faure, 1867). 
:!89. Notice historique par E. de Ménorval, chef d’institution. A Pans chez Auguste Aubry, li- 

braire de la Société des Bibliophiles franpis, 1872. 
390. L‘ouvrage de 1953, déjà cité, avait été précédé par un autre ouvrage : Victor Cousin. Studien 

zur Geschichte des franzosischen Bildungswesens und seiner Beziehungen zu Deutschland 
in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts. I. Band : Victor Cousins padagogisches Wirken 
mit besonderer Berücksichtigung des Volksschulwesens. 2. Band : Victor Cousins pidagogis- 
ches Wirken mit besonderer Berücksichtigung der hoheren Schulen und der Hochschulen, 
Karlsruhe, 1933 et  1935. 

291. De bonnes indications sur les sources auxquelles se référer : H.J. Ody (1953, p. 171). 
292. Cours d’histoire de la philosophie moderne pendant les années 1816 et  181 7..., op. cit., 

p. 7. Il est d’autres références dans ce même discours, par ex., pp. 14 et  sq, p. 18  («Reid 
est le premier qui ait dégagé la perception de la sensation qui l’enveloppe et  qui l’ait pla- 
cée au rang de nos facultés originales. Le règne de Descartes finit à Reid ;je dis son règne, 
non sa gloire, qui est immortelle : Reid commence une ère nouvelle...))), p. 23. Ce discours 
a été édité séparément, à l’époque où il fut prononcé (Discours prononcé à l’ouverture du 
Cours de l’histoire de la philosophie, le 13  décembre 1815, par M. V. Cousin, Paris, Delau- 
nay, 1816, in-8’, 33 p. I1 en existe une autre édition, à la Bibliothèque nationale, avec une 
dédicace autographe de Cousin : Paris, impr. de Fain, in-4’, 33 p., 4e R. Pièce. 1065). 

293. ((D’ailleurs, à parler franchement, j’en avais assez pour le moment de la philosophie écos- 
saise. Après l’avoir étudiée, sous M. Royer-Collard, je l’avais moi-même e t  assez longtemps 
enseignée. Reid m’était aussi familier que mon rudiment;et pour M. Dugald-Stewart, j’étais 
en état de lui réciter tous ses ouvrages. J’avais traduit les Esquisses de philosophie morale, 
je les avais dictées à mes élèves quand j’étais professeur de philosophie au Collège Bourbon 

152 



dans 1’6th de 1815 ; et de cette traduction, j’avais tiré en 1816 quatre longs articles pour le 
Journal des Savuns)), ((Souvenirs d’Allemagne», notes d’un journal de voyage (25 juillet - 
20 août 1817), Fragments et souvenirs, Paris, Didier et Cie, 5e éd. considérablement aug- 
ment&, 1857, pp. 56-7. I1 semble que c’est à cette unique source que puisent tous les 
commentateurs. 

2 9 4 .  «Il est resté et restera toujours dans ma mémoire, avec une émotion reconnaissante, le jour 
où, pour la première fois, en 1811, élève de i’Ecoie normale, destiné à l’enseignement des 
lettres, j’entendis M. homiguière  (...). M. Laromiguière m’initia à l’art de décomposer la 
pens& ; il m’exerça à descendre des idées les plus abstraites et les plus générales que nous 
possédons aujourd’hui, jusqu’aux sensations les plus vulgaires qui en sont la premiere ori- 
gine, et à me rendre compte du jeu des facultés, élémentaires ou composées, qui intervien- 
nent successivement dans la formation de ces idées. M. Royer-Collard m’apprit que, si ces 
facultés ont en effet besoin d’être sollicitées par la sensation pour se développer et porter 
la moindre idée, elles sont soumises dans leur action à certaines conditions intérieures, à 
certaines lois, à certains principes, que la sensation n’explique pas, qui résistent à toute 
analyse, et  qui sont comme le patrimoine naturel de l’esprit humain. Avec M. de Biran, 
j’étudiai surtout les phénomènes de la volonté. Cet observateur admirable m’enseigna à dé- 
mêler dans toutes nos connaissances, et même dans les faits les plus simples de conscience, 
la part de l’activité volontaire, de cette activité dans laquelle éclate et  se révèle notre per- 
sonnalité. 
C‘est sous cette triple discipline que je me suis formé; c’est ainsi préparé que je suis entré, 
en 1815, dans l’enseignement public de la philosophie, à i’Ecoie normale et à la Faculté des 
Lettres)) (je cite d’après la 3e édition des Fragments philosophiques, Paris, Ladrange, 1838, 
tome I, pp. 23-4). 

295 .  Nous avons, dans un manuscrit conservé a la Bibliothèque Victor Cousin (Manuscrit 255), 
l’original de l’arrêté, en date du 13 novembre 1815, par lequel M. Royer-Collard, président 
de la Commission de l’Instruction publique et  professeur d’histoire de la philosophie mo- 
derne à la Faculté des lettres de Paris «a été autorisé à se faire remplacer dans ses fonctions 
de Professeur par M. Cousin, Elève de 1’Ecoie normale)). Par ailleurs, par arrêté du 5 décem- 
bre 1815, Cousin a été nommé «maître de la conférence d’histoire et de philosophie à 
1’Ecole normale)) (ibid.). 

296 .  Plusieurs sources relatent l’évènement. I1 est vrai que H.J. Ody (op. cit., p. 14) n’apporte 
pas de détails nouveaux par rapport à J .  Simon (op. cit., pp. 9-10 : la s&ne se serait dérou- 
lée «[a]u commencement d’octobre de l’année 1803, à quatre heures et demi du soir», 
p. 9) et ne constitue pas, par conséquent, une source indépendante. Mirecourt, souvent très 
polémique, n’en parle pas, pas plus que Barthélémy-Saint-Hilaire. 

2 9 7 .  E. de Mirecourt, op. cii., pp. 9 et s q .  

298. ibid., pp. 7-8 : «Ouvrier têtu, nourri dans les rêves les plus exaltés de la Révolution, et fa- 
natique de Jean-Jacques Rousseau, M. Cousin père n’admettait pas d’autre évangile que le 
Contrat social)). 

299 .  Nous avons une note de la main de Cousin (Manuscrit 255, Bib. V. Cousin) : ((Joseph Cou- 
sin né à pierrefite le six may 1753 - m. le 26 1827, marie Henriette Grivelet, née à Pierrefite, 
le 24 septembre 1752)). Par l’acte de baptême (dont nous avons une transcription authenti- 
que dans le même manuscrit), nous apprenons que le père de Cousin était «jouaillier». Il 
eut un frère (dont Barthélémy-Saint-Hilaire nous dit quelques mots, op. cir., I, p. 26), 
Charles Henri Victor, qui sera son parrain. Sa tante, Mane-Marguerite, majeure lors de la 
cérémonie (le 29 novembre 1792) sera sa marraine. Je ne sais rien, pour le moment, de 
cette personne. 

300. Nous avons, SUI ce sujet, des renseignements concordants dans Mirecourt (op. cit., pp. 5 et 
sq.) et dans de Ménorval («En 1808, invité à dîner à l’Hôtel de Ville, comme lauréat de 
quatrième, il y rencontre un autre lauréat de la même classe que le lycée Napoléon. I1 l’en- 
tretint longtemps, et dans cette conversation où il mit ce qui a fait de lui un causeur si fé- 
cond et si brillant, tout le reste de sa vie, il étonna son nouveau camarade, qui n’était autre 
que M. Patin)), p. 193). 

153 



3131. Ceci est confrrmé par une mote  relative à Victor Cousin, ancien élève du lycée Charlema- 
gne» établie sous le Second Empire par ledit établissement (Manuscrit 255, Bib. V. Cou- 
sin) : «Le cours de Philosophie fut établi en 1810 seulement et  rien n’indique que Victor 
Cousin ait suivi ce cours et  prolongé d’une année son séjour au lycéen. 

302. Cf., les travaux classiques d’Aulard, Gerbod, Chauvin. On ajoutera, par ex. : R. Palmer, A 
documentary History of the college Louis-le-Grand and its director, Jean-François Cham- 
pagne (1762-1814), 1975 ainsi que Dominique Julia, «La naissance du corps professoral)), 
Actes de la recherche en sciences sociales, 39, sept. 1981, pp. 71-86. 

303. Le discours franpis (1810) est reproduit dans les Annales des concours généraux, Paris, 
Hachette, 1827, t. 1. Le discours latin (1810, prix d’honneur), dans le tome 2 de la même 
année, ainsi que la version latine. Le premier prix de version grecque (1809) est reproduit 
dans les Annales des concours généraux, 1826, 3e partie. Nous avons une transcription ma- 
nuscrite (qui n’est pas de la main de Cousin) du discours latin (Manuscrit 255, Bib. V. Cousin). 

304. Manuxrit 255. Cet original a été remis par Alexandre Laya à M. Mignet, en avril 1872, un 
parent (le fils ?) de M. Laya qui fut le professeur de Cousin en classe de rhétorique. 

30s. En ce sens, par ex., Barthélémy-Saint-Hilaire, op. cit., I, p. 27. 
306. ibid. 
307. Ibid., p. 28. Cousin fut nommé élèvedel’Ecolenormaleparunarrêtédu15 septembre 1810. 

Sur le mode de nomination des élèves, on peut consulter Le centenaire de l’&Cole normale 
(1795-1895), Paris, Hachette et  Cie, 1895, pp. 211 et  sq où l’on trouvera l’article III du dé- 
cret impérial du 17 mars 1808 : «Les inspecteurs choisiront, chaque année, dans les l y k s ,  
d’après des examens et  des concours, un nombre déterminé d’élèves, âgés de dix-sept ans 
au moins, parmi ceux dont les progrès et  la bonne conduite auront été les plus constants, 
e t  qui annonceront le plus d’aptitude à l’administration ou à l’enseignement)). 

308. De Ménorval nous fournit sur ce sujet des renseignements intéressants : «Cet enseignement 
fut moins moderne qu’il [Fourcroy] ne l’avait fait prévoir, en ce que la partie des sciences 
ne reçut pas le même développement que la partie des lettres, et  toutefois celle-ci fut res- 
treinte, en ce qu’au lieu d’y enseigner des  langues anciennes)), c’est-à-dire le grec et le la- 
tin, comme le voulait la loi, on n’y enseigna d’abord que le latin (...). I1 y avait, dans cha- 
que lycée, deux sections, l’une de latin, l’autre de mathématiques, diviséesen six classes (...) 
La Commission du latin, dont les membres furent Fontanes, Champagne (directeur du Pry- 
tanée) et  Domairon, fit un rapport le 25 floréal an XI et  commenq par définir, en ces ter- 
mes curieux et  significatifs, l’esprit littéraire classique et les principes immuables où elle 
s’appuyait : ”Les principes des belles-lettres ne sont pas sujets aux mêmes révolutions que 
ceux des sciences : ils sont puisés dans l’imitation d’un modèle qui ne change point (...) 
L’enseignement de ces arts, dont l’essence est invariable, a donc pu dès longtemps être sou- 
mis à des règles certaines, tandis que les sciences, au contraire, sont forcées d’abandonner 
tous les jours leurs anciens systèmes pour les observations nouvelles qu’amène le temps et 
le hasard...”)), op. cit., pp. 96-100. 

3139. Je cite d’après une transcription que l’on trouve dans le Manuscrit 255. On comparera la 
première phrase du Discours ((Quamquam ne d i a  civitas extra Peloponnesum munita 
staret vetuissetis, Lacedaemonii, pro vilibus tuguriis locum ubi quondam Athenae fuerant 
ostendentibus, civitas surgit munitissima, e t  ipsum rei auctorem videtis)) et un passage de 
l’«argumentum» : (( ... Athenienses urbem suam moenibus sepiebant, Lacedaemoniis negan- 
tibus oportere extra Peloponnesum ullam urbem munitam esse...)). 

310. ((coeterum etiamsi quidquam pejus morte illa, quam pro patna in proeliis ante ora vestra 
toties adii, mihi nunc reformidandum esset, crudelissima quaeque, ubi illa pro Athenis 
patiar, grata mihi et dulcissima videbuntun). 

311. Manuscrit 255, foi. 5 (verso). 
312. 11 suffit de comulter les ((traductions)) de l’allemand : elles ne sont pas de Victor Cousin. 

313. Cf., l’article de D. Julia cité ci-dessus et, plus généralement, l’œuvre de Pierre Bourdieu et 

De multiples témoignages vont dans ce sens. 

de son école. 

154 



314. Quelques renseignements dans l'ouvrage cité à la note 307. Nous avons quelques indica- 
tions significatives dans les souvenirs de Paul Dubois, Cousin, Jouffoy,  Damiron, souve- 
nirs avec une introduction d'A. Lair, Paris, Perrin et Cie, 1902. 

315. Le passage, cité plus haut, de la préface de la 2e édition des Fragments philosophiques en 
porte témoignage. 

316. I1 faut se reporter au Manuscrit 48 (Bib. Victor Cousin). Nous avons quelques traductions 
dans ce manuscrit mais, au total, assez peu. On se reportera, par ex., à la p. 46 où l'on 
trouve une traduction de Thucydide (livre 7, ch. 84). 

(( Thucidide. 
Droit des gens. Jugement sur les guerres, sur la conduite des nations...))). 

NThucidide. 
Philosophie de l'histoire. Recherche des causes et des effets. Critique des faits. Mépris de la 
super stition n). 

319. On peut le voir, par ex., si l'on consulte la liste des thèses soutenues durant cette période, 
liste que Schimberg a republiée en appendice de l'ouvrage que nous avons déjà utilisé (thè- 
ses de philosophie soutenues à la Faculté des Lettres de Paris, de 1810 à 1820, op. cit., 
pp. 317-18). L'année où Cousin soutient sa thèse, les sujets suivants sont traités : <Ducas- 
seau - De certitudine. Dutret -De libertate. Garrigues - De natura et  origine idearum boni mali 
moralis. Larauza - De natura et  object0 Metaphysicae. Loyson - Dedefinitione. Seguy-Ville- 
valeix - De sociabilitate)). - Aulard écrit, à ce sujet : «Enfin le doctorat même ne supposa 
aucune connaissance acquise en dehors du lycée : les deux thèses qu'on demanda, l'une sur 
la rhétorique et la logique (écrite et  soutenue en latin), l'autre sur la littérature ancienne, 
ne furent d'abord que le développement de lieux communs classiques)), op. cit., p. 333. 

320. <Pendant plusieurs années, il [Cousin] n'avait guère pensé que par Laromiguière. Encore en 
1813, dans sa thèse latine de doctorat, ((sur la méthode ou l'analyse)), dont le titre, déjà, 
était significatif, c'etait sa pure doctrine qu'il exposait)), op. cit., p. 80. 

321. La première édition des Leçons ... a paru en 1815, en 2 volumes (cela dit, le deuxième tome 
de l'exemplaire de la lre édition de la Bibliothèque Victor Cousin porte la date de 1818). 
Je cite d'après la 4e édition en trois volumes (Paris, Brunot-Labbé, 1826) qui ne comporte 
pas de modifications substantielles par rapport à la première édition (en ce sens, P. Alfaric, 
op. cit., pp. 1134)  : Leçons ..., lre partie, lre leçon, tome I, p. 58. 

317. Ibid., p. 83 (en tête de la page, nous pouvons h e :  

318. Ibid., p. 88 (en tête de la page, nous pouvons lire : 

322. ibid. 
323. J'ai donné, plus haut, les indications bibliographiques nécessaires. <Quaenam est methodus 

quam in investigatione veri ducem sequi nos oportet?)), p. 3. 
324. «(siquidem) ea sit oculorum nostrorum imbecillitas quae totum objectum firmo et distinc- 

toque intuitu complecti nequeab), p. 4. 
325. J'ai donné, plus haut, le texte en latin, en indiquant que ceux qui l'ont cité l'ont cité de 

façon légèrement inexacte. 
326. ((Quatuor egregii philosophi, scilicet Verulamus, Cartesius, Mallebranchius, Lockius, de 

methodo scripsêre (...) At nihil est apud ipsos quod non et apud Condillacum reperiatur, 
imb novis inventis auctum atque amplificatum. Quaecumque autem scripsit hâc de re 
Condillacus, in ejus libris occurrunt sparsa hÙc illùc et disseminata; quae omnia nos tenta- 
vimus in unum recolligere ... », p. 19. 

327. Leçon s..., Ire partie, S e  leçon, tome I, p. 141 (Laromiguière s'étend longuement sur Condil- 
lac dans ses Leçon s... à partir de la 3e leçon de la première partie. On notera que, bien que 
Laromiguière ne partage pas la conception condillacienne de la <sensation transformée)), il 
tient fermement à laver Condillac de toute accusation de matérialisme, en ce sens, par ex., 
IXe leçon, Le système de Condillac, loin de favoriser le matérialisme, l'anéantit). 

328. Leçons ..., ire partie, se  leçon, tome I, p. 152. 

155 



,329. Cf., ci-dessus. Sur ce sujet (et sur les réactions des Idéologuesj, voir P. Alfaric, op. cit., 
pp. 72 et sq. 

,330. On pourrait citer, par ex. : «Si enim in contemplando totus haereas admiratione illà defixus 
quam tibi primo aspectu movebit eximium opus, quid indè fiet ? Quoniam singulas ejus 
partes non separatim et  attentè inspexeris, eam tibi obscur6 et  confus; animo effinges, in- 
distinctam ejus memoriam retinebis, aut omninb nuilam)), p. 4.  Laromiguière est bien plus 
net (par ex., Leçons ..., ire partie, Leçons Vi et VIi). 

331. «Ergo prima idea est idea simplex, quae resolvi nequit, mera deniquè sensatio ; ergo sensa- 
tiones doctrinarum principia sunt sive initia)), p. 11. 

:W. «Quid autem certo cognoscimus? Objecta scilicet quae in sensus caduntn, p. 3. 
333. I1 suffit, par ex., de se reporter à la première partie de La logique ou les premiers dévelop 

pemens de  l’art de penser, ch. II, Que l‘analyse est l’unique méthode pour acquérir des 
connoissances, comment nous l’apprenons de la nature même ((Euvres philosophiques de  
Condillac, Paris, P.U.F., 1948,2e vol., pp. 374 et sq). Le Discours d’ouverture sur la langue 
du raisonnement (prononcé le 26 avril 1811) en donne de multiples exemples (lre pub., 
Paris, Brunot-Labbé, 1811, 40 p., repub. en tête des Leçonsde philosophie, nous citerons 
d’après cette pagination). 

334. uEst quaedam methodus quae dicitur synthesis, id est compositio; quaequidem in veri in- 
vestigatione principiis generalibus, axiomatibus, et definitionibus utitur. VerÙm enim verb 
principia generalia, definitiones et  axiomata sunt quaedam brevae formulae quibus plures 
ideas particulares (...) commitimus)), p. 6. 

335. On trouve un exposé «populaire» dans quelques pages de la Préface des Bugmens philoso- 
phiques (1826, op. cit., XVIII et sq). I1 semble que Cousin ait exposé pour la première fois 
cette conception dans son Cours de  philosophie professé à la Faculté des Lettres pendant 
l’année 1818, sur le fondement des idées absolues du vrai, du beau et  du bien (je me réfère 
à la première édition, publiée par Adolphe Garnier, Paris, Hachette, 1836), principalement 
à partir de la 4e leçon. 

336. Ce fut la thèse soutenue par Mme Elisabeth Schwartz lors d’un colloque organisé par l’Uni- 
versité de Paris-N (16 mai 1981) dans un exposé intitulé Idéologie, logique. grammaire. 
Le texte, remanié, vient d’être publié sous le titre «Idéologie e t  logique du jugement à 
travers la correspondance de Tracy avec Maine de Biran)), Études philosophiques (janvier- 
mars 1982, pp. 17-36). 

2137. Dès l’introduction de l’Essai sur l’origine des connoissances humaines, Condillac écrivait : 
<Les idées se lient avec les signes, et  ce n’est que par ce moyen, comme je le prouverai, 
qu’elles se lient entre elles)). Ce genre de formules est l’indice de la question que nous ne 
voulions que signaler. 

338. Ce texte débute presque par cette phrase : <car si l’esprit humain est tout entier dans l’ana- 
lyse, il est tout entier dans l’artifice du langage)), Leçons ..., lre éd., p. 5 .  

339. <si igitur ratiocinari idem est ac signa idearum in nova signa, salvâ idearum identitate, tra- 
ducere, idem quoque est ac cornputare)), op. cit., p. 13. 

340. «At sine signis non licet cornputare ; ergo nec ratiocinari sine signis, sine sermone quodam)), 
p. 14. 

341. Discours d’ouverture ..., passim (par ex., p. 21 dans la première édition des Leçons...). 

342. u(hinc sequitur) linguae esse methodos ratiocinandi, id est methodos analyticas)), p. 14. 

343. Ibid. 
344. Ibid., pp. 14-15. 
345. Ibid., p. 18. 
346. Ibid., p. 13. 

156 



347. Cf., le texte cité ci-dessus. On pourrait tout au plus noter une référence à Hume et à 
Robertson en tant qu'historiens dans les notes préparatoires à la thèse sur Thucydide. Mais 
cela est des plus banals. 

348. Un témoignage semble intéressant : une lettre du «grand Ampère)) à son fils Jean-Jacques : 
«... les places de professeurs de Faculté, nec plus ultra de la carrière de renseignement, 
sont naturellement destinées à ceux qui ont longtemps rempli des chaires analogues d'abord 
dans les collèges communaux, puis dans les collèges royaux. Trois jeunes gens, MM. Cousin, 
Jouffroy et  Beautin, y sont parvenus par exception, parce que d'abord, élèves de YEcole 
normale, ils y avaient la place de maître de conférence, du moins deux d'entre eux, et 
qu'ensuite ils étaient vus avec une affection toute particulière de M. Royer-Collard, dont ils 
avaient reçu des leçons, du moins Jouffroy et  Beautin. I1 y avait là-dedans, en outre, 
comme une convention tacite jurandi in vervu mugistri)), Ampère à son fils Jean-Jacques 
(sept. 1818), Correspondance du Grund Ampère, Paris, Gauthier-Villars, 1936, t. II, p. 542. 

349. Fragments philosophiques (éd. de 1838), op. cif., pp. 23-4. 

350. Op. cit., p. 80. 
351. Manuscrit 48 (Bibliothèque Victor Cousin). 

157 





LA BIBLIOTHÈQUE VICTOR COUSIN DE LA SORBONNE 

EN FRANCE AU DEBUT DU XIX~SIÈCLE 
ET L‘INFLUENCE DE LA PHILOSOPHIE ECOSSAISE 

La Bibliothèque Victor Cousin occupe une place à part au sein de la Biblio- 
thèque de la Sorbonne, à laquelle elle est administrativement rattachée depuis le 
le’ janvier 1979l. En dehors d’un certain nombre d’ouvrages qui complètent son 
fonds initial depuis un siècle, elle est constituée pour l’essentiel des livres, des ma- 
nuscrits et des autographes qui ont été légués par le philosophe à l’ancienne Univer- 
sité de Paris en 1863. I1 est intéressant de rappeler brièvement les circonstances de 
ce legs. Elles permettent de préciser la personnalité et l’itinéraire intérieur du phi- 
losophe. 

Victor Cousin (1792-1867), qui avait été le maître et le penseur attitré de 
l’université de France pendant la première moitié du XIXe siècle, était tombé en 
disgrâce après le coup d’état du 2 décembre 1851 qui devait permettre le rétablisse- 
ment de l’Empire auquel il était défavorable. I1 ((habitait la Sorbonne depuis 1835, 
lorsqu’en 1852 il avait été admis à la retraite, sans qu’il le demandàt. On avait voulu 
lui retirer son appartement, mais l’on s’était incliné devant sa résistance énergique, 
et sa riche bibliothèque avait continué d’orner les murs de2» la Sorbonne de Riche- 
lieu qui devait disparaître un peu plus tard. 

«Onze ans après, arrivé à l’âge de 70ans, le philosophe songea qu’il était 
temps d’assurer l’avenir de ses chers livres, et de faire son testament. I1 s’en ouvrit 
à son ami Prosper Mérimée3» qui était beaucoup mieux introduit que lui auprès de 
Napoléon III. Grâce à l’intervention de cet ami de bon conseil, le philosophe restait 
en Sorbonne à condition de léguer à l’université les collections précieuses qu’il avait 
rassemblées depuis le début du siècle et dont il devait avoir la jouissance jusqu’à sa 
mort. Telle est l’origine de la Bibliothèque Victor Cousin. Conformément aux VO- 
lontés du testataire, cette dernière devait conserver son individualité dans l’apparte- 
ment du philosophe et n’être jamais réunie à celle de l’Université. La clause devait 
être respectée dans toute la mesure du possible au moment de la reconstruction de 
la Sorbonne après 1880. Elle devait éviter en tout cas le transfert de la Bibliothèque 
Victor Cousin dans un autre lieu et elle manifestait l’esprit d’indépendance du phi- 
losophe à l’égard du pouvoir impérial qui s’était rendu à ses vues. Certes, à la suite 

159 



de ce legs, l’empereur avait décidé d’attribuer le nom de Victor Cousin à la rue de 
Cluny qui longeait la Sorbonne. Mais Mérimée pouvait écrire à son ami : ((Laissez- 
vous donc faire, mon cher maître, et croyez bien que personne ne s’avisera à vous 
accuser de courtisanerie, pour avoir donné un million et reçu en échange une plaque 
de fonte de 4, fr. 504 D. 

En fait, la Bibliothèque Victor Cousin est l’expression même de la personna- 
lité de son possesseur. Parmi les collections que nous avons brièvement évoquées, 
elie conserve les manuscrits du philosophe et la correspondance abondante que ce- 
lui-ci avait échangée en son temps avec les personnages les plus divers. Mais les ac- 
quisitions bibliographiques et bibliophiliques que Victor Cousin avait faites attes- 
tent eues-mêmes les préoccupations de l’universitaire célèbre par son éclectisme. 
Elles intéressent principalement l’histoire du XVIIe et du XVIIIe siècles, le jansé- 
nisme, le gallicanisme, la philosophie grecque, la philosophie française, la philoso- 
phie allemande et la philosophie écossaise. C’est évidemment cette dernière qui 
nous retiendra plus particulièrement. Mais l’éclectisme de Victor Cousin n’est qu’ap- 
parent. Il reflète une démarche intellectuelle, dont on saisit la trame dans les princi- 
paux centres d’intérêt de la bibliothèque du philosophe. 

Les œuvres des penseurs écossais du XVIIIe siècle et les études critiques sur 
ces dernières sont nombreuses dans cette bibliothèque. On peut y lire en anglais ou 
en français les principaux traités de Francis Hutcheson (1694-1747), d’Adam Fer- 
guson (1724-1816), d’Adam Smith (1723-1790), de Thomas Reid (1710-1796), de 
James Beattie (1735-1803) et de Dugald Stewart (1753-1828). Thomas Reid mar- 
que pour sa part l’apogée de la philosophie écossaise proprement dite dans la se- 
clonde moitié du XVIIIe siècle. Il s’agit, on le sait, d’un moraliste et d’un métaphysi- 
cien, qui se dégage de Francis Hutcheson, Adam Ferguson ou Adam Smith, dont la 
pensée reste dans le sillage de Locke, tout en écartant la phénoménologie de Hume’. 
Notre bibliothèque possède naturellement les œuvres complètes de Reid, traduites 
en français par Théodore Jouffroy, élève de Victor Cousin, avec la collaboration 
d’Adolphe Garnier (Paris, 1828-1836)6. La préface de cet ouvrage est intéressante 
pour l’histoire des idées. Mais, auparavant, Jouffroy avait déjà publié dans notre 
langue les Esquisses de philosophie morale de Dugald Stewart (Paris, 1826), le meil- 
leur disciple de Thomas Reid. Cette traduction figure e3 bonne place parmi les li- 
vres que Victor Cousin a légués à l’université. Elle est précédée d’une introduction 
qui situe précisément le rôle de la philosophie écossaise et de Victor Cousin dans la 
pensée du temps7. La bibliothèque conserve d’ailleurs la correspondance que Jouf- 
froy avait adressée à son maître à cet égard*. 

On trouve nécessairement aussi dans cette bibliothèque les exemplaires de 
tirois autres ouvrages de Dugald Stewart traduits dans notre langue, l’Histoire abré- 
gée des sciences métaphysiques, morales et politiques (Paris, 1820-1823)9, la Philo- 
sophie des facultés actives et morales de l’homme (Paris, 1834)” et les ÉIéments 
de la Philosophie de l’esprit humain (Paris, 1843)”. La version française de 1’His- 
toire abrégée des sciences métaphysiques, morales et politiques est l’œuvre du publi- 
ciste Jean-Alexandre Buchon (1 791-1846), qui précise dans son introduction les 
rapports entre Victor Cousin et les penseurs écossais. Quant aux exemplaires des 
deux derniers traités de Dugald Stewart cités précédemment, ils sont dédicacés par 
leurs traducteurs respectifs Léon Simon et Louis Peisse, à Victor Cousin. Pour sa 

160 



part, Adolphe Garnier devait soutenir en 1840 à la Faculté des Lettres de Paris une 
thèse de doctorat sur la philosophie de Reid - Critique de la philosophie de Thomas 
Reid - et la bibliothèque possède également cet ouvrage dédié à Victor Cousin qui 
avait dirigé le travail12. Précisons que cette bibliothèque conserve neuf lettres 
d‘Adolphe Garnier13 et vingt-sept lettres de Louis Peisse14 adressées au maître de la 
philosophie française contemporaine. 

Mais au moment où Jean-Alexandre Buchon, Théodore Jouffroy, Adolphe 
Garnier, Léon Simon et Louis Peisse publient les œuvres de Thomas Reid et de son 
meilleur disciple Dugald Stewart, la philosophie écossaise est enseignée depuis long- 
temps à Paris et leurs travaux ne constituent pas à proprement parler un témoi- 
gnage caractéristique de l’introduction de cette dernière dans notre pays. ns confir- 
ment tout simplement l’influence de la métaphysique de Reid sur la pensée fran- 
çaise de l’époque. La remarque vaut pour les Éléments de science morale de James 
Beattie qui ont été traduits en français par Charles Mallet en 1840. Cette version 
d’une œuvre essentielle d’un autre disciple de Reid est dédiée à Royer-Collard par 
le traducteur qui s’exprime en ces termes à l’adresse de celui-ci : ((N’est-ce pas vous 
qui, le premier, avez révélé à la France les doctrines de cette école)) ? L‘affirmation 
mérite un commentaire approprié. Notons du moins en attendant que la biblio- 
thèque conserve avec l’ouvrage traduit par Charles Mallet” dix-sept lettres qui ont 
été adressées à Victor Cousin par ce dernier entre 1837 et 184716. Le 12 juin 1840, 
Charles Mallet écrivait à Victor Cousin pour lui faire l’hommage de sa traduction 
des ÉIéments de science morale de James Beattie17. 

Cependant la dédicace de l’ouvrage de Charles Mallet nous rappelle effective- 
ment qu’on attribue généralement au maître et prédécesseur de Victor Cousin à la 
Sorbonne, le doctrinaire Pierre-Paul Royer-Collard (1 763- 1849,  l’introduction de 
la pensée écossaise dans notre pays. En vérité, l’affirmation appelle des nuances que 
le fonds Victor Cousin permet justement de préciser. S’il est exact que, sauf excep- 
tion, les traités de Reid et de ses disciples, James Beattie et Dugald Stewart, n’ont 
pas été traduits avant la Restauration et la Monarchie de Juiiiet, certaines œuvres de 
l’école écossaise ont été en revanche connues en France au XVIIIe siècle. Ii ne faut 
pas oublier en effet que les Recherches sur l’origine des idées de Francis Hutcheson, 
qui avaient paru pour la première fois en anglais sans nom d’auteur en 172518, ont 
été publiées en français dès 1749. Mais l’œuvre ne devait pas exercer, semble-t-il, 
une influence décisive à cette époquelg. Au demeurant, si l’on en croit T.E. Jessop, 
Victor Cousin, qui possédait l’ouvrage en anglais et en français dans sa bibliothèque, 
estimait celui-ci ((au-dessous du médiocre”)). Par ailleurs, le F’récis de logique (Lo- 
gicae Compendium) et la Synopse métaphysique (Synopsis metaphysicae) - rédigés 
en latin tous les deux - du même Hutcheson devaient paraître à Strasbourg en 1771 21. 

Cependant leur influence sur le XVIIIe siècle français devait être à peu près nulle. 
Quant à la première traduction des Recherches sur l’entendement humain de Reid 
qui sera publiée en 1768, elle ne trouvera pas d’écho en France à cette date22. 

En fait, ce sont surtout les œuvres politiques et morales de Smith et de Fer- 
guson qui seront diffusées sur le continent avant la Révolution. Pour sa part, la 
Théorie des sentiments moraux d’Adam Smith, parue à Edimbourg en 1759, devait 
répandre le nom de son auteur ((dans toute l’Angleterre et même en et 
être traduite en français dès 177424. Quant aux Institutions de philosophie morale2’ 

161 

11 



et à l’Essai sur 1 ’histoire de la société civile26 d’Adam Ferguson, qui ont été respec- 
tivement édités à Edimbourg en 1769 et en 1767, ils ont été successivement publiés 
dans notre langue en 1775 et en 1783. La Bibliothèque Victor Cousin possède évi- 
demment les traductions françaises de ces trois ouvrages avec les éditions originales 
en anglais2’. 

Dans le fonds Victor Cousin, l’exemplaire de la première traduction française 
de la Théorie des sentiments moraux d’Adam Smith est relié aux armes de la 
comtesse de Boufflers et le détail mérite une mention particulière. Il révèle en effet 
l’intérêt que la philosophie écossaise devait susciter dans l’élite éclairée à la fin de 
l’Ancien Régime. Cet intérêt est caractéristique d’une époque et d’une classe sociale, 
qui retient d’abord l’aspect économique et moral de cette philosophie étrangère. 
Maîtresse de Louis-François de Bourbon, prince de Conti (1717-1776) et protec- 
trice de Jean-Jacques Rousseau (1712-1784), Marie-Charlotte de Campet, comtesse 
de Boufflers (1725-1800)28, avait mis l’auteur de l’Émile en rapport avec Hume2’ et 
elle s’intéressait avec son amant aux penseurs d’Outre-Manche qui avaient des affini- 
tés avec la philosophie des lumières. La première version de la Théorie des senti- 
ments moraux d’Adam Smith est d’ailleurs l’œuvre de l’abbé Blavet, bibliothécaire 
du Prince de Conti3’, qui devait également traduire en français les Recherches sur la 
nature et les causes de la richesse des nations du même auteur et populariser les 
théories de l’économiste écossais dans notre pays. Précisons que le salon d’Auteuil, 
où la comtesse de Boufflers recevait à la veille de la Révolution Beaumarchais, Ri- 
varol et le Prince de Ligne, était proche de celui de Madame Helvétius, où se groupe- 
ront sous le Directoire les idéologues soucieux d’opérer une synthèse entre la phi- 
losophie écossaise et le matérialisme du XVIIIe siècle3’. Les liens entre les deux 
cercles sont apparents. Au demeurant, la Théorie des sentiments moraux d’Adam 
Smith sera traduite une seconde fois en 1798 par la veuve de Condorcet, qui fré- 
quentait le salon de Madame Helvétius3’ et qui joindra à cette nouvelle version de 
l’œuvre du penseur écossais huit lettres sur la sympathie3’. Si l’on en croit juste- 
ment la traductrice, «ces lettres ont paru propres à tracer la ligne qui sépare les 
deux écoles de philosophie française et écossaiseM n. 

Dans la mesure où elle établit une comparaison entre la philosophie française 
et  les penseurs écossais, la traduction de la Vve Condorcet souligne opportunément 
l’importance que ces derniers prennent à cette date sur le continent. L‘année 1798 
marque effectivement une étape décisive pour 1 ’introduction des principales œuvres 
de l’école écossaise dans notre pays. Parallèlement à l’édition française de la Théorie 
(des sentiments moraux d’Adam Smith, Pierre Prévost, professeur à Genève, avait 
publié en 1797 une traduction des Essais philosophiques du même auteur et l’ou- 
vrage était précédé d’une étude sur la vie et les écrits du penseur écossais par Dugald 
Stewart. On trouve naturellement cette traduction parmi les livres de Victor Cousin, 
qui ont été légués à l’Université3’. L’éditeur commercial de l’ouvrage était l’un des 
meilleurs libraires parisiens du temps, H. Agasse. En tout état de cause, la parution 
de cet ouvrage est importante pour l’introduction de la pensée écossaise en France. 
Dépassant l’aspect proprement politique et moral des spéculations de Smith et de 
Ferguson, notre pays commence à s’intéresser h cette dernière dans son ensemble. 

Certes les Essais philosophiques d’Adam Smith ne font pas encore une large 
place à la métaphysique. Mais l’étude de Dugald Stewart qui les précède est en 

162 



elle-même tout un programme. En préfaçant Adam Smith, le disciple de Reid sou- 
ligne l’autonomie de la conscience dans la sensation et cette notion spiritualiste 
distingue très nettement la philosophie écossaise contemporaine de la pensée fran- 
çaise de l’époque, qui s’inspire largement encore du sensualisme de Condillac. Ajou- 
tons d’ailleurs qu’en l’an VI, c’est-à-dire en 1798, paraissait à Paris et à Milan la tra- 
duction française de l’Essai sur la poésie et sur la musique considérées dans les affec- 
tions de Züme de James Beattie36. A vrai dire, cet essai du premier disciple de Tho- 
mas Reid n’est pas à proprement parler métaphysique. Mais il prend également ses 
distances avec le matérialisme du XVIIIe siècle et la parution de sa version française 
confirme le renouveau des conceptions spiritualistes fondées sur l’autonomie de 
1 ’esprit. 

Ces conceptions intéressent le groupe des idéologues, qui se réunissent à cette 
époque chez Madame Helvétius, comme on l’a dit précédemment3’. Au moment où 
les salons propres aux usages aristocratiques de l’Ancien Régime sont passés de 
mode, ce groupe constitue la société d’Auteuil, où l’on rencontre notamment Caba- 
nis (1757-1808), Volney (1757-1820) et Destutt de Tracy (1754-1836). Avec des 
nuances diverses, ces derniers tentent alors de concilier le sensualisme de Condillac 
avec le spiritualisme écossais. En 1798 d’ailleurs, l’idéologue ((Degérando estime 
que, si la sensation se transforme en perception, c’est qu’elle est élaborée par l’atten- 
tion, comme par une action originale de l’esprit. Et Maine de Biran prélude, dès 
1803, à sa philosophie de l’effort, en exposant que la perception suppose notre ac- 
tivité volontaire, et, comme telle, est irréductible à la sensation ... Enfin, tout en 
prétendant rester condillacien, l’ingénieux Laromiguière expliquait la formation de 
nos idées par l’application des forces actives de notre esprit à nos diverses manières 
de sentir3* )). C‘est dire que sous l’influence des penseurs écossais, (d’idéologie fran- 
çaise tendait à s’élargir et à se transformer, par la réintégration d’éléments essen- 
tiellement actifs et rationnels dans la constitution de l’esprit humain39)). 

En fait, c’est à la formation d’une philosophie nouvelle que les idéologues 
convient les penseurs français à partir de 1797-1798. L‘idée sera parfaitement ex- 
primée en 1804 par Degérando dans son Histoire comparée des systèmes de philoso- 
phie. Il faut selon lui concilier la morale et les lumières et prendre les Écossais pour 
guides. La fin du XVIIIe siècle est donc un tournant pour la philosophie française. 
Tout en écartant encore la métaphysique de Reid et de ses disciples, les idéologues 
cherchent avec les Écossais un compromis difficile entre le matérialisme et le spiri- 
tualisme traditionnel. Ce sont apparemment des préoccupations d’ordre moral qui 
les conduisent pour l’essentiel à ce retour aux sources. Mais en raison même du ca- 
ractère éminemment politique et social de la pensée écossaise, il faut préciser que ce 
retour aux sources est commandé par l’évolution des mentalités et sous la pression 
des événements eux-mêmes. 

L‘époque 1797-1798, qui vit la publication de plusieurs aeuvres des penseurs 
écossais sur le continent, marque effectivement un tournant significatif dans l’his- 
toire de la Révolution française. Après la condamnation de Gracchus Babeuf et de 
ses complices de la Société des Egaux par la Haute-Cour de Vendôme4’, la majorité 
des électeurs avait profité du renouvellement partiel des assemblées constitutives du 
Directoire, le Conseil des Anciens et le Conseil des Cinq-Cents, pour envoyer dans 
ces assemblées des députés nouveaux qui étaient tous des républicains modérés ou 

163 



dles partisans de la restauration monarchique4’. En dépit de 1 ’anticléricalisme offi- 
ciel, ces derniers réclamaient instamment l’instauration de la tolérance religieuse 
que les tractations de Bonaparte et des émissaires du Directoire avec les représen- 
tants du pape Pie VI favorisaient par ailleurs sur le plan d ip l~mat ique~~ .  Parmi les 
nouveaux élus, figurait justement Royer-Collard qui devait introduire la philosophie 
écossaise en France, comme on l’a dit précédemment. Mettant ses actes en accord 
avec ses convictions sur l’autonomie de la conscience personnelle, Royer-Collard 
sloutient efficacement au Conseil des Cinq-Cents ses collègues Jordan et Portalis, le 
futur protagoniste du Concordat de Bonaparte, qui réclament la liberté pour tous les 
cultes et leurs ministres, quels qu’ils soient. Le 14juillet 1797, il prononce lui-même 
un discours en faveur de la tolérance et de la restauration du catholicisme en 
France43. 

Mais à cette date, l’exercice de la liberté religieuse se heurtait encore à des 
obstacles insurmontables. Dans la conjoncture politique du moment, il compro- 
mettait les acquis révolutionnaires en favorisant l’activité des prêtres réfractaires liés 
aux évêques et aux aristocrates émigrés et il suscitait obligatoirement l’opposition 
de la bourgeoisie thermidorienne au pouvoir, qui redoutait justement un complot 
royaliste. Le 18 fructidor an V (4 septembre 1797), le Directoire annula les élec- 
tions qui avaient eu lieu quelques mois auparavant4. Avec les députés qui parta- 
geaient ses opinions, Royer-Collard est exclu des assemblées officielles, où il espé- 
rait faire triompher la liberté de conscience que lui avaient enseignée les lkossais. I1 
est alors proche de Madame Helvétius et des idéologues de la Société d’Auteuil. 
h4ais il ne tardera pas à s’éloigner de cette dernière, qui restait trop marquée à ses 
yeux par le matérialisme du XVIIIe siècle. En fait, dès cette époque, Royer-Collard 
affirme les opinions monarchistes, qui seront ouvertement les siennes sous la Res- 
ta~uration~~. Cependant les circonstances ne lui permettront pas avant longtemps de 
disfendre ses idées à cet égard. 

Assez isolé pendant ie Consulat et les premières années de l’Empire, Royer- 
Collard donne cependant en 1806 un long article au Journal des Débats où il criti- 
que la philosophie du XVIIP siècleM. Mais il devait trouver réellement sa voie en 
1810. A cette époque, Napoléon cherchait un professeur pour la chaire d’histoire de 
la philosophie moderne de l’université impériale, que la loi de 1806 et les décrets de 
1808 avaient justement établie pour combattre la philosophie du XVIIIe siècle et 
les idéologues hostiles à Cette chaire venait d’être abandonnée par son 
premier titulaire Pastoret qui avait été nommé sénateur4’. L‘empereur, soucieux de 
confier l’enseignement des disciplines philosophiques à un homme d’ordre et de 
principe, s’informa autour de lui. Fontanes, qu’il avait institué grand maître de 
l ’ün i~e r s i t é~~ ,  lui recommanda Royer-Collard, qui avait pris ses distances avec les 
idéologues et qui devait être nommé professeur le 24 octobre 181 O. Celui-ci, très 
scrupuleux, prépara ses cours pendant plus d’un an. I1 devait effectivement commen- 
cer son enseignement à la Faculté des Lettres le 4 décembre 181 1. Dès le discours 
inaugural, il se montra pénétré de la pensée de Reid, qu’il devait simplement lire et 
commenter pendant toute l’année universitaire 181 1-1 81250. 

Au cours de 1 ’année suivante (1 8 12-1 81 3), Royer-Collard devait entreprendre 
un exposé critique des idées du philosophe écossais. Mais à la première Restaura- 
tion, il est appelé par décret du 22 avril 1814 à occuper les fonctions de directeur 

164 



général de la librairie et il est obligé de céder sa chaire à son disciple Victor Cousin, 
qui le secondait déjà dans son enseignement phlosophique à la Faculté des Lettres” 
et qui allait jouer un rôle de premier plan dans la diffusion de la pensée écossaise en 
France durant les premières décennies du XIXe siècle. 

Une légende, qui n’est pas sans contenir une part de vérité, précise que Royer- 
Collard fut initié par hasard à la lecture de Reid pendant l’année de préparation 
qu’il s’était ménagée avant d’inaugurer son enseignement à 1 ’Université impériale. Il 
faut s’en remettre au témoignage autorisé d’fimile Boutroux à cet égard. «Un jour, 
écrit Boutroux, que Royer-Collard se promenait sur les quais, cherchant sans doute 
des ouvrages propres à lui fournir des matériaux, il rencontra la Recherche sur l’en- 
tendement humin  de Thomas Reid. Le nom de l’auteur et la valeur de l’ouvrage ne 
pouvaient mariquer de lui être connus. Il feuilleta le livre, en fut ravi, et l’acheta 
pour un prix à son gré trop modique5*)). 

En fait, l’affirmation d ’ h i l e  Boutroux peut laisser croire que l’introduction 
de la philosophie écossaise en France est essentiellement la conséquence d’une dé- 
couverte fortuite. Une lecture plus attentive du texte cité contredit cette impression 
première. Comme l’indique Emile Boutroux lui-même, Royer-Collard connaissait 
déjà Reid quand il put acquérir dans des conditions avantageuses la Recherche sur 
l’entendement humain. A cette date, c’est-à-dire aux alentours de 1810, la pensée 
de Reid était déjà connue sur le continent, puisque les Recherches sur 1 ’entende- 
menr humain avaient été publiées en français dès 176853 et que les idées essentielles 
du philosophe étaient enseignées à Genève par Pierre Prévost54, et Royer-Collard 
n’était pas sans ignorer pour sa part les œuvres étudiées et traduites par celui-ci quel- 
ques années plus tôt. 

Toutefois, c’est incontestablement à Royer-Collard et à son disciple Victor 
Cousin qu’on doit l’introduction de la philosophie écossaise et de la pensée de Reid 
dans l’enseignement universitaire français et dans la pensée politique de notre pays. 
Le fait est d’une importance capitale pour comprendre l’histoire des idées et des 
mentalités intellectuelles de la France contemporaine. Au demeurant, l’introduc- 
tion de la philosophie écossaise dans la pensée universitaire française s’affirme sous 
la Restauration. A cette époque, Royer-Collard, entré dans la vie politique et élu 
dès 1815 à la Chambre des Députés, anime le groupe des Doctrinaires, où il re- 
trouve Camille Jordan, son ancien collègue des Cinq-Cents sous le Directoire. Fi- 
dèles aux options qui étaient déjà les leurs vingt ans plus tôt, ces Doctrinaires sont 
résolument attachés aux libertés publiques, à la monarchie constitutionnelle et A la 
Charte de Louis XVIII, dont elle est l’expression. figalement opposés aux ultra- 
royalistes qui veulent restaurer l’Ancien Régime et aux libéraux qui incarnent à 
leurs yeux la Révolution française, ils représentent le parti modéré qui tient un juste 
milieu entre la droite cléricale - le parti prêtre comme on disait alors - et la gauche 
bonapartiste et rép~bl icaine~~.  Leur attitude évoque très précisément les concep- 
tions politiques des penseurs écossais, dont le spiritualisme d’inspiration presbyté- 
rienne implique la tolérance, l’attachement à la monarchie constitutionnelle et 
l’équilibre entre les partis extrêmes, le parti aristocratique d’une art et le parti po- 
pulaire de l’autre, pour reprendre les termes mêmes de Ferguson . 

En fait, au point de vue philosophique comme au point de vue politique, il 
existe un lien étroit entre la pensée des Écossais du XVIIIe siècle et l’enseignement 

52 

165 



de Royer-Collard et de son disciple Victor Cousin au début du siècle suivant. Celui- 
ci s’est clairement exprimé à ce sujet dans l’introduction à son cours de philosophie 
écossaise, qui devait être publié pour la première fois en 1840 et réédité par la sui- 
te5’. Royer-Collard et Victor Cousin admiraient les représentants de ce courant phi- 
losophique dans la mesure où ces derniers étaient les héritiers spirituels de la Révo- 
lution de 1688, qui avait établi en Grande-Bretagne la monarchie constitutionnelle 
et permis en lhosse la restauration des communautés ecclésiastiques, des écoles et 
cies universités presbytériennes persécutées au XVIIe siècle par les Stuarts favora- 
bles au catholicisme5*. Beaucoup de penseurs écossais, tels Hutcheson, Reid ou Fer- 
@won, étaient précisément des ministres du culte qui avaient fait carrière dans les 
établissements d’enseignement supérieur de leur pays, auxquels la Déclaration des 
Droits de 1689 et Guillaume d’Orange avaient restitué leurs franchises tradition- 
rielles après l’abdication de Jacques IIs9. La remarque est importante pour saisir les 
origines de la philosophie écossaise du XVIIIe siècle. 

Tout en favorisant l’union entre l’Angleterre et l’Écosse au sein du Royaume- 
IJni qui sera définitivement créé en 170760, la Révolution de 1688 avait eu des 
conséquences particulières au nord des Iles britanniques. Dans cette région dont les 
h a r t s  étaient originaires, l’absolutisme royal appuyé sur la réaction catholique 
avait toujours rencontré l’opposition systématique du protestantisme presbytérien, 
profondément attaché aux libertés fondamentales. Charles II et Jacques II avaient 
supprimé pour leur part les franchises des Universités écossaises et le rétablissement 
de ces dernières après la Révolution de 1688 devait nécessairement avoir des consé- 
quences plus radicales en Écosse qu’en Angleterre même. Dans un pays où les luttes 
religieuses avaient été particulièrement vives, la renaissance presbytérienne favorisait 
1 ’éclosion d’une philosophie spiritualiste d’inspiration biblique attachée aux valeurs 
traditionnelles, mais résolument décidée à défendre la liberté de l’homme dans sa 
dimension intérieure et dans son environnement social. Elle s’opposait à cet égard 
aux prétentions de l’aristocratie jacobite, toujours prête à remettre en cause les ac- 
quis de la Révolution de 168g6’. Cependant, à la suite de cette dernière qui avait 
proclamé les libertés politiques et religieuses, elle excluait le radicalisme puritain, 
qui n’avait plus sa raison d’être et qui pouvait conduire à l’intolérance62. 

On comprend dès lors comment les conceptions de la philosophie écossaise 
riipondaient aux aspirations idéologiques et politiques de Royer-Collard et de ses 
disciples, dont elles attestent par ailleurs la cohérence intrinsèque. A l’instar des 
ficossais du XVIIIe siècle, ces derniers rejetaient en même temps le dogmatisme et 
le matérialisme encyclopédique, qui était à leurs yeux responsable des excès révo- 
lutionnaires. Mais, ils n’en revendiquaient pas moins pour autant les principes de 
liberté et de tolérance qui avaient inspiré les Constituants de 1789 et la Déclaration 
des Droits de l’Homme et du Citoyen. Influencés à la fois par Montesquieu, la révo- 
lution américaine et les institutions britanniques, les États généraux avaient souhaité 
l’établissement de la monarchie constitutionnelle en France63. L’ampleur de la réac- 
tion aristocratique et la faiblesse de Louis XVI avaient momentanément déçu la 
classe politique. Mais, à l’exemple du philosophe écossais James Beattie qui dénon- 
cera les excès du pouvoir populaire et vantera les mérites de la monarchie constitu- 
tionnelle après la chute de la royauté sur le continent64, une partie de l’élite restait 
attachée à ce programme, qui sera celui de Royer-Collard et de ses amis sous le Di- 
rectoire et au début du XIXe siècle. 

166 



On saisit mal l’influence de la philosophie écossaise en France, si l’on refuse 
d’établir un parallèle entre les circonstances historiques qui favorisèrent l’éclosion 
de cette dernière et le contexte politique de la France après la tourmente révolu- 
tionnaire. Au demeurant, la comparaison dépasse les seules contingences de temps 
et de lieu. Elle intéresse l’homme intérieur en expliquant les affinités profondes qui 
existent entre les penseurs écossais d’inspiration presbytérienne et les Doctrinaires 
de la Restauration française, dont les origines intellectuelles sont encore mal appré- 
ciées aujourd’hui. 

Il ne faudrait pas d’ailleurs se méprendre sur le terme Doctrinaires, qui fut ap- 
pliqué en son temps à Royer-Collard et à ses disciples. Ce terme dépasse l’acception 
étroitement politique que lui ont trop souvent donnée les historiens6’. Les Doctri- 
naires de la Restauration ne sont pas reconnus comme tels parce qu’ils adhèrent à la 
monarchie constitutionnelle et qu’ils considèrent à cet égard la Charte de Louis XVIII 
comme l’expression même de leur philosophie politique. Ils portent précisément ce 
titre parce que Royer-Collard, leur chef de file, avait été élève et avait enseigné 
avant la Révolution de 1789 dans les collèges de la Congrégation de la Doctrine 
chrétienne66, fondée par César de Bus en 1592, introduite officiellement en France 
en 1610 et supprimée en 179267. Mais la confusion sur les origines du terme est plus 
apparente que réelle. A l’instar des Oratoriens du Cardinal de Bérulle68, les Pères de 
la Doctrine chrétienne ou Doctrinaires avaient disputé aux Jésuites le monopole de 
l’enseignement dans les collèges de l’Ancien Régime et ils avaient adhéré dès le 
XVII~ siècle au jansénisme ecclésia~tique~~. 

A la Révolution, toujours à l’instar des Oratoriens, les Pères de la Doctrine 
chrétienne et les laïcs qui enseignaient chez eux, tel Royer-Collard, avaient très sou- 
vent embrassé les idées nouvelles70. Les opinions des uns et des autres étaient assu- 
rément très modérées au point de m e  politique7l. Mais elles n’en représentaient pas 
moins dans l’ensemble l’état d’esprit d’une élite intellectuelle, qui souhaitait l’éta- 
blissement d’une monarchie contrôlée par le droit et les corps intermédiaires. 

Dans un contexte historique différent, cet idéal avait été celui des jansénistes, 
qui s’étaient opposés depuis le XVIIe siècle à l’absolutisme royal et pontifical et 
dont les prolongements tardifs évoquent certains aspects de la philosophie écossaise 
d’inspiration presbytérienne. La thèse mériterait une étude approfondie qui dépasse 
naturellement les limites de ce modeste exposé. Certes, dans ses origines et dans ses 
manifestations premières, le jansénisme apparaît comme une variante de la Contre- 
Réforme, violemment hostile au protestantismen. Mais, à l’instar de ce dernier, il 
subit profondément l’influence augustinienne en réaction contre le thomisme de 
l’Église romaine. Au demeurant, on aurait tort de sous-estimer les liens profonds qui 
unissaient aux XVIIe et XVIIIe siècles les mouvements intellectuels des différents 
pays d’Europe. En dehors des circonstances locales qui lui donnent sa physionomie 
propre, le jansénisme, influencé par le cartésianisme, prolonge à ses origines les thè- 
ses contemporaines des calvinistes rigoristes - notamment les disciples du théologien 
hollandais Gomar ou gomaristeSn -, qui soutiendront Guillaume d’Orange et qui 
feront avec lui la Révolution de 1688. Par ailleurs, si Descartes influence la logique 
de Port-Royal, celle-ci inspire à son tour la pensée écossaise, comme l’a justement 
noté Victor Cou~in’~. De toute manière, le jansénisme devait subir une évolution 
comparable à celle du presbytérianisme. Dans les premiers temps, lorsqu’il est sous 

167 



le coup des censures royales et pontificales, il est rigoureusement attaché aux posi- 
tions qui le séparent du catholicisme traditionnel et qui l’apparentent au purita- 
nisme contemporain. Mais en rétablissant les droits du Parlement, la mort de Louis 
XIV75 l’émancipe de l’absolutisme monarchique et le mouvement élargit ses pers- 
pectives politiques et philosophiques. Tout en conservant sa rigueur intellectuelle et 
ses exigences morales, il rejette le dogmatisme initiai dans lequel les censures anté- 
rieures l’avaient enfermé. C’est pourquoi les esprits qui avaient subi son empreinte 
étaient généralement prêts à recevoir le message de la philosophie écossaise. 

Ces réflexions permettent de mieux comprendre l’itinéraire intellectuel de 
Royer-Collard en dehors même des circonstances de temps et de lieu. Elevé dans un 
milieu janséniste et cartésien76 qui avait profondément évolué sous l’influence de la 
Révolution française, celui-ci trouvait naturellement sa voie dans la philosophie 
écossaise qui donnait une dimension nouvelle à sa personnalité propre. Mais la dé- 
marche intellectuelle et spirituelle de Royer-Collard n’était pas celle d’un homme 
isolé à son époque. Eile était celle d’une société et d’une nation soucieuses de re- 
trouver les valeurs traditionnelles après l’épreuve révolutionnaire. Et la pensée des 
Écossais du WIIIe siècle était l’intermédiaire nécessaire à cet égard. Dans son 
Cours de philosophie écossaise, Victor Cousin est heureux de reproduire en français 
le fameux texte que Reid consacre à l’éloge de Descartes dans son Essai sur les fa- 
cultés  intellectuelle^^^. Certes, le philosophe écossais aura toujours un œil critique 
pour l’auteur du Discours de la méthode. Mais il n’en demeure pas moins que Reid 
loue tout particulièrement Descartes 

«d’avoir tiré le premier une ligne de démarcation distincte entre le monde matériel e t  le 
monde intellectuel, mondes tellement confondus dans les anciens systèmes qu’il était 
impossible de dire où commenpit l’un et où finissait l’autre. On ne saurait due combien 
cette distinction a contribué dans les temps modernes aux progrès de l’esprit et des 
corps78 ». 
Au reste, en dépit des critiques qu’il adresse par ailleurs au ~artésianisme~~, 

Reid développe une théorie du sens commun qu’il avait explicitement empruntée au 
‘Traité des vérités premières d’un successeur de Descartes, le jésuite Claude Buffier 
(1661-1 737)80. A l’époque où des congrégations religieuses, comme les Doctrinaires, 
s‘ouvrent largement aux thèses de Descartes”, Buffier avait entrepris d’«élargir la 
base trop étroite de la philosophie cartésienne”)) et Reid appréciait tout spéciale- 
ment sa réflexion métaphysiquem. La théorie du sens commun apparaît effective- 
ment dans le prolongement de la méthode de Descartes. Qu’on en juge par cette 
assertion significative de Reid : 

<Nous attribuons à la raison deux offices ou deux degrés : l’un consiste à juger des cho- 
ses évidentes par elles-mêmes; l’autre à tirer de ces jugements des conséquences qui ne 
sont pas évidentes par elles-mêmes. Le premier est la fondation propre e t  la seule fonc- 
tion du sens commun, d’où il suit que le sens commun est l’un des degrés de la raison84». 

13-1 somme, à la suite du cartésianisme qui s’était opposé en son temps aux thèses 
epicuriennes de Gassendi8’, la philosophie écossaise avait maintenu au siècle des lu- 
mières la primauté de la raison contre le phénoménisme de Hume et le sensualisme 
cle Condillac qui s’inspirait plus ou moins directement d’Epicure et de ses disciples. 
Avec des nuances diverses, il existait de cette manière des liens incontestables entre 
la  pensée de Reid et l’intellectualisme de Descartes et des jansénistes, que Victor 
Cousin, sa bibliothèque l’atteste indubitablement, avait en haute estime. C‘est aussi 
pourquoi la phdosophie écossaise introduite par le doctrinaire Royer-Collard à la 

168 



Faculté des Lettres en 181 1 devait acquérir une place prépondérante dans l’ensei- 
gnement universitaire français du XIXe siècle, appelé à réagir contre le matérialisme 
à la faveur de la restauration monarchique. Quelques précisions sont nécessaires à 
cet égard avant de conclure. 

A la différence des établissements universitaires d’Ancien Régime qui échap- 
paient en fait à l’autorité royales6, l’université de France, créée par Napoléon, était 
d’abord l’institution d’État qu’elle devait rester au cours de son histoire. Telle avait 
été la volonté de l’empereur, qui s’était inspiré à cet égard du droit du Bas-Empire 
romain*’. Par ailleurs, la France reconnaissait depuis la Révolution le pluralisme re- 
ligieux” et, tout en ayant des Facultés de Théologie qui ne disparaîtront qu’en 
1885”, l’institution universitaire était indépendante de l’figlise dans ses origines et 
dans sa structure organique. Elle devait trouver ses fondements idéologiques en de- 
hors de la hiérarchie écclésiastique, même si ses écoles devaient ((prendre pour base 
de leur enseignement les préceptes de la religion catholiqueg0». Mais la prescription 
ne s’appliquait pas effectivement à l’enseignement supérieur qui devait conserver 
son indépendance doctrinale. C’est dire que la pensée écossaise du XVIIIe siècle, 
inspirée par le spiritualisme universitaire presbytérien et l’esprit de libre examen, ré- 
pondait parfaitement aux objectifs de l’université de France, séparée de l’Église ro- 
maine sans lui être hostileg1. 

C‘est d’ailleurs cette liberté d’inspiration et d’expression philosophique qui 
devait entraîner la suspension provisoire du cours de Victor Cousin à la Faculté des 
Lettres, après la réaction politique qui suivit l’assassinat Bu duc de Berry (1820)92. 
En même temps, l’hole normale était fermée et l’université confiée à Mgr Frayssi- 
nous, évêque d’Hermopolis (1765-1841), qui en sera le grand maître jusqu’en 1828. 
Il faudra le ministère libéral de Martignac (1828-1829) pour que l’École soit rou- 
verte et que Victor Cousin puisse reprendre son enseignement à la Sorbonneg3. 

On comprend dès lors comment la philosophie écossaise garantissait à tous 
égards l’indépendance idéologique et la survie institutionnelle de l’université de 
France, qui représentait nécessairement les aspirations de la bourgeoisie éclairée du 
temps. A une époque où les disciplines scientifiques ne tenaient pas encore la place 
qu’elles devaient avoir par la suite, il s’agissait d’enseigner un spiritualisme suffisam- 
ment éclectique pour réaliser avec esprit critique la synthèse des valeurs tradition- 
nelles. Et la pensée écossaise répondait mieux, semble-t-il, à cet éclectisme ue la 
philosophie de Kant, qui avait également retenu l’attention de Victor Cousin’. De 
toute manière, la fonction critique de l’université de France apparaît dans l’ensei- 
gnement de Royer-Collard et de Victor Cousin à la Faculté des Lettres et elle est 
peut-être la raison de son succès. Le phénomène est significatif au point de vue his- 
torique. Dans une continuité d’inspiration remarquable, il devait notamment per- 
mettre à Victor Cousin et à ses élèves, Jules Simon (1814-1896) et Étienne Vache- 
rot (1 809-1 897), de s’intéresser à la philosophie néo-platonicienne, dont le spiritua- 
lisme universitaire avait égaiement concurrencé en son temps i’@ise officielle9’. 
Pour ces hommes, il s’agissait de combattre l’athéisme et le matérialisme indépen- 
damment de la hiérarchie ecclésiastique et du clergé, qui supportaient mal par ail- 
leurs d’être dépossédés de leur monopole à cet égard%. Précisant une réflexion 
d ’h i l e  Boutroux, on peut dire à juste titre que l’enseignement de la philosophie 
apparaissait à Victor Cousin et à ses disciples ((comme un sacerdoce laïqueg7». 

169 



L’école et l’université étaient à leurs yeux des institutions fondamentales et Victor 
Cousin admirait le presbytérianisme écossais parce que celui-ci avait doté son pays 
d’un réseau scolaire étendu et diversifié dès le XVIIe siècleQ8. Le fait est caractéris- 
tique. Il souligne l’importance des recherches sur les origines de la pensée universi- 
taire française au XIXe siècle. 

Mais, dans l’éclosion de cet éclectisme critique qui demeure propre a l’Uni- 
versité française, la philosophie écossaise a servi en quelque sorte de révélateur. 
Avec François Guizot (1 787-1 874), collègue de Royer-Collard et de Victor Cousin 
à la Faculté des Lettres et disciple d‘Adam Smith, elle justifiera le libéralisme éco- 
n’omique du XIXe siècle. Mais elle explique égaiement le rapprochement idéologi- 
que qui s’est opéré progressivement entre les mentalités française et britannique en 
dlipit des malentendus et des oppositions antérieures. Il était bon de le souligner en 
conclusion de ce colloque sur Victor Cousin, les idéologues et la philosophie écossaise. 

André TUILIER 
Directeur de la Bibliothèque de la Sorbonne 

NOTES 

1 ,  Par décret du 16 novembre 1978 portant organisation des bibliothèques universitaires de 

2 .  F. Chambon, Rapport sur la Bibliothèque Victor Cousin, Paris, 1908, p. 1. 
:,. f i id .  
4.. Zbid., p. 5-6. 
S.. David Hume (1711-1776) ne devait justement pas être admis comme professeur à l’hiver- 

6 .  Impr. Victor Cousin 1601-1606. 

Ï. Impr. Victor Cousin 1684. 
8 .  Ms. Victor Cousin 234 (correspondant 706, f 2722). 
SI. Impr. Victor Cousin 2433-2435. 

1 0 .  Impr. Victor Cousin 1693-1694. 

1 1 .  Impr. Victor Cousin 1675. 

12,. Impr. Victor Cousin 5873, pièce 6. 

1 3 .  Ms. Victor Cousin 230 (correspondant 541, lettres 2185-2193. La lettre 2185, datée du 

1 4 .  Ms. Victor Cousin 243 (correspondant no 1056, lettres nos 3963-3989). 

1 S .  Impr. Victor Cousin no 1669. 

16. Ms. Victor Cousin 238 (correspondant no 879, lettres no 3247-3263). 

1 7 .  Bid. Lettre no 3253. 
18. Cf. Impr. Victor Cousin 5834. 

Paris. 

sité d’Edimbourg en raison de sa phénoménologie sceptique et  matérialiste. 

16 mai 1840, annonçait à Victor Cousin qu’Adolphe Garnier lui dédiait sa thèse). 

170 



19. F. Hutcheson, Recherches sur l’origine des idées, trad. sur la 4e éd. anglaise par Guillaume 
Laget, Amsterdam, 1749. 2 vols in-8’. I1 est vrai cependant que cette traduction éditée 
réellement à Paris chez Durand, d‘après Barbier, a également été attribuée à Eidous et  à 
Condillac. Cf. Impr. Victor Cousin 5551-5552. 

20. T.E. Jessop, A BibliographyofDavid Hume and of Scottish philosophy from Francis Hut- 
cheson to Lord Balfour, London, 1938, p. 144. 

2 1 .  Les deux ouvrages ont été reliés ensemble. Impr. Victor Cousin 5841. 
22. Th. Reid, Recherches sur l’entendement humain d’après les principes du sens commun. Ou- 

vrage trad. de l’anglais. Amsterdam, J. Meyer, 1768. 2 vols i11-12~. 
23. Cf. Victor Cousin, Philosophie écossaise. 3e éd. rev. et augm., Paris, 1857, p. 149. 
24. Cf. Impr. Victor Cousin 5557. 
25. cf.  Impr. Victor Cousin 5517. 
26. Cf. Impr. Victor Cousin 1641. 
2 7 .  Cf. Impr. Victor Cousin 5715 et 4665. 
28. I1 ne faut pas confondre Marie-Charlotte-Hippolyte de Campet, comtesse de Boufflers-Rou- 

veret, avec ses homonymes Marie-Françoise-Catherine de Beauvau-Craon, marquise de 
Boufflers-Rémiencourt (1711-1786) et la duchesse de Boufflers, née de Villeroi, qui se re- 
maria en 1750 avec le maréchal de Montmorency-Luxembourg. Cf. P.-E. Schazmann, La 
comtesse de Boufflers, Paris, 1933, passim. 

29. C’est grâce à l’intervention de la comtesse de Boufflers que Jean-Jacques Rousseau put par- 
tir pour l’Angleterre ((avec Hume et un Genevois, Coindet)) (1766). Cf. Ibid., p. 79. 

30.  Jean-Louis Blavet (1719-1809?) avait été novice bénédictin avant de se séculariser et d’être 
bibliothécaire du Prince de Conti, qui faisait profession d’athéisme et qui avait des rapports 
avec les Encyclopédistes. 

31.  Voir plus loin. Anne-Catherine de Ligniville #Autricourt, épouse Helvétius (17 19-1 800), 
vint se fixer à Auteuil, après la mort de son mari (1771), au moment mêmeoù lacomtesse 
de Boufflers s’y installait pour sa part. Elle avait acheté à cet endroit une maison, qui appar- 
tenait au pastelliste Quentin de la Tour. Cf. A. Guillois, Le salon de  Madame Helvétius, Ca- 
banis et les idéologues, Paris, 1894, p. 27. 

32.  Marie-Louise-Sophie de Grouchy, épouse Condorcet (1764-1822), s’était mariée à l’âge de 
vingt-deux ans. Elle devait passer des années difficiles après son veuvage (1794). 

33. Impr. Victor Cousin 5862-5863. 
34. En italique dans le texte. Cf. A. Smith, Théorie des sentimens (sic) moraux ou Essai analy- 

tique sur les principes des Jugernens (sic) que portent naturellement les Hommes, d’abord 
sur les Actions des autres, et ensuite sur leurs propres Actions. Trad. de l’anglais sur la 7e et 
dernière éd. par S. Grouchy, Vve Condorcet, Paris, an 6 (1798), p. VIII. 

3 5 .  Impr. Victor Cousin 5874-5875. 
36.  Impr. Victor Cousin 6 13. 
31. Voir p. 162. 
38.  E. Boutroux, ((La philosophie écossaise et la philosophie française)) dans Etudes d’histoire 

39. Ibid., p. 417. 

40. Cf. notamment C. Mazauric, Babeuf et la conspiration pour l’Égalité, Paris, 1962, passim, et 
R.B. Rose, Gracchus Babeuf; the first Revolutionary Communist, London, 1978, passim. 
Gracchus Babeuf et les Egaux étaient directement issus du mouvement sans-culotte dont 
A. Soboul, Les sans-culottes parisiens en l’an II. Mouvement populaire et gouvernement ré- 
volutionnaire, 2 juin 1793-9 thermidor an II. Paris, Clavreuil, 1958, 1170 p. (cf. éd. abrégée, 
Paris, Ed. du Seuil, 1968, 256 p.), a magistralement démontré les tendances égalitaristes et 
les contradictions internes. 

de la philosophie, Paris, 1897, p. 416-417. 

171 



41. Pour un aperçu des événements et  leur interprétation politique, on consultera A. Soboul, Lu 
Révolution française IZ. De la Montagne à Brumaire, Paris, 1962, p. 237-240. 

42. Ces tractations avaient abouti au traité de Tolentino (19 février 1797) entre Pie VI et Bona- 
parte. Les négociations entre le Saint-Siège et  celui-ci se poursuivront pendant toute l’année 
1797, qui verra l‘occupation de Rome par les Français. Cf. J. Thiry, Bonaparte en Italie, 
Paris, 1973, passim. 

43. Cf. A. Schimberg, Les fragments philosophiques de Royer-Collard, Paris, 1913, p. LVIII- 
LIX, qui reproduit à cet endroit plusieurs passages du discours de Royer-Collard aux Cinq- 
Cents. Cf. A. de Barante, La vie politique de M. Royer-Collard I, Paris, 1861, p. 29-42. 

44. Cf. A. Soboul, op. cit., II (cf. n. 41), p. 240-242. 
45. Entre 1797 et  1803, il fait partie du Comité secret royaliste qui agissait en France pour le 

compte de Louis XVIII. Cf. A. de Barante, op. cit. I, p. 45-69. 
46. Cf. Bid., p. 71-103. 
47. Voir p. 169. L’Université impériale devait respecter les préceptes de la religion catholique. 

C’est dire qu’elle devait s’opposer au matérialisme du XVIIIe siècle et  aux idéologues, dont 
les tendances libérales étaient ouvertement hostiles au pouvoir impérial. 

48. Claude-Emmanuel-Joseph-Pierre de Pastoret (1 756-1 840) avait favorisé, comme Royer-Col- 
lard, l’opposition royaliste au Directoire. Déporté au 18 fructidor, il s’était réfugié à l’étran- 
ger ; mais il avait obtenu l‘autorisation de rentrer en France en 1800. Professeur du droit des 
gens au Collège de France (1804), il n’avait enseigné que quelques mois à la Faculté des Let- 
tres (1809). I1 se ralliera plus tard & la Restauration. 

49. Louis de Fontanes (1757-1821) avait été également proscrit au 18 fructidor. I1 s’était réfu- 
gié à Londres, où il s’était lié avec Chateaubriand et  il était revenu à Pans au 18 brumaire. I1 
avait gagné les faveurs de Bonaparte qui l’avait nommé grand-maître de l’université en 1808. 
I1 devait aussi se rallier plus tard à Louis XVIII. Son œuvre littéraire et  poétique est mé- 
diocre. 

S O .  E. Boutroux, art. cit., p. 421, qui précise la date et les circonstances de la nomination de 
Royer-Collard à la Faculté des Lettres. 

SI. C’est par décision de la Commission de l’Instruction publique en date du 13  novembre 1815 
que Royer-Collard, Président de cette Commission, fut autorisé à se faire suppléer par Vic- 
tor Cousin dans sa chaire de professeur d’histoire de la philosophie moderne a la Faculté des 
Lettres de Paris. Un exemplaire de cette décision est conservé à la Bibliothèque Victor Cou- 
sin (Ms. 255). La Commission de l’Instruction publique et  son Président remplaçaient le 
grand maître de l’Université, que la Restauration devait supprimer pendant quelques années. 

52. E. Boutroux, art. cit., p. 421-422, qui utilise à ce sujet des témoignages antérieurs. Cf. A. de 
Barante, op. cit. I, p. 108 et H. Taine, Les philosophes classiques du X I P  siècle en France. 
Se éd. rev. et corr., Paris, 1882, p, 22. 

:53. Voir plus haut. 
ij4. Voir plus haut. 
:is. A la Chambre des Députés, les Doctrinaires étaient peu nombreux, Cf. G. de Bertier de Sau- 

Vigny, Lu Restauration, 3e éd. rev. et  augm., Paris, 1955, p. 144 (Nlle éd., 1955, p. 142). 
C‘est pourquoi l’un d’entre eux, le spirituel Beugnot, appelait leur groupe «Notre canapé)). 
Cf. P. de La Gorce, La Restauration. Louis XVZIZ, Paris, 1926, p. 149, qui précise cepen- 
dant, p. 150, que l’affirmation était exagérée et  qui décrit bien par ailleurs la position inter- 
médiaire de ce groupe entre le parti prêtre d’une part, les bonapartistes et les républicains 
d’autre part. En fait, les vrais Doctrinaires se distinguaient du centre droit, qui siégeait à 
gauche des ultras. Cf. V.W. Beach, Charles X ofFrance. His Life and Times, Boulder (Colo), 

1%. Cf. Victor Cousin, op. cit., 3e éd. rev. et  augm., p. 519, qui traduit à cet égard un passage si- 
gnificatif des Principes de la science morale et  politique de Ferguson parus à Edimbourg en 
1792. Dans ce livre, Ferguson s’inspire visiblement de Montesquieu et des anciens. 

1971, p. 159-160. 

172 



57. L'ouvrage devait avoir plusieurs éditions successives. L'avertissement qui précède la 3e éd. 

58 .  Cf. Victor Cousin, op. cit., 3e éd. rev. et  augm., p. 1-24. 
59. Ibid., spécialement p. 15-19. L'analyse de Victor Cousin est suggestive. 
60. Par l'acte d'Union qui consacrait cette année même l'unité des deux royaumes sous une seule 

couronne. 
61. Sur les différentes conspirations jacobites qui s'opposèrent au gouvernement des Whigs et 

qui rencontrèrent des complicités sur le continent dans la première moitié du XVIIIe siècle, 
consulter notamment P.S. Fritz, The English Ministersand Jacobitism between the Rebellions 
of I715 and 1745, Toronto, Buffalo, 1975, passim, qui reproduit une bibliographie abon- 
dante sur le sujet. 

62. Dans la mesure où la Déclaration des Droits de 1689 fait droit aux revendications des Puri- 
tains, le protestantisme radical perd sa combativité politique et sociale. I1 permet l'épa- 
nouissement progressif du piétisme et  du méthodisme, qui devaient marquer profondément 
les mentalités religieuses et l'esprit public de la Grande-Bretagne à l'époque moderne. 

rev. et  augm. (1857) est important. 

63. C'est l'essentiel du Serment du Jeu de Paume (20 juin 1789). 
64. Cf. Victor Cousin, op. cit., 3e éd. rev. et  augm., p. 496-498, qui reproduit à cet égard un 

texte essentiel des Eléments de  science morale de James Beattie, dont les deux volumes pa- 
rurent successivement en 1790 et 1793. 

65. Cf. notamment P. de La Gorce, op. cit., p. 144, qui ignore apparemment les origines du ter- 
me et qui le trouve de ce fait impropre. 

6 6 .  Cf. A. Schimberg, Les fragments philosophiques de Royer-Collard, Paris, 1913, p. LVI. «La- 
kanal, Joubert, homiguière  étaient, eux aussi, d'anciens Doctrinaires)). Ibid., n. 2 .  

67. Sur cette congrégation, consulter la thèse récente de J. de Viguerie, Une œuvre d'éducation 
sous l'Ancien Régime. Les Pères de la Doctrine chrétienne en France et en Italie. 1592-1792, 
Paris, 1976,passim, qui comble une lacune à cet égard. 

68. L'Oratoire de France avait été fondé par le cardinal Pierre de Bérulle en 1611. 
69. Cf. J .  de Viguerie, op. cit., passim. 
70. Cf. A. Schimberg, ibid. 
71. Royer-Collard, élu de la section de l'île Saint-Louis à la Commune de Paris, quittera cette 

dernière à la chute de la Monarchie le 10 août 1792. ((Quelques jours seulement avant la 
mise hors la loi des députés de la Gironde, il vient à la barre de la Convention présenter 
une adresse qui était une revendication hautaine et courageuse des droits des opprimés)). 
Ibid., p. LVII. Cf. A. de Bmante, op. cit. I, p. 8-10. Pour les opinions politiques de Royer- 
Collard, consulter : R. Casas Orense, Royer-Collard, ordre et politique. Thèse Université 
Droit Strasbourg III, 1973, 415ff, dactylogr. 

72. Après les travaux d'Augustin Gazier, les études récentes de Lucien Ceyssens et de Jean Or- 
cibal ont renouvelé les perspectives traditionnelles sur les origines du jansénisme, qui appa- 
raît au départ comme une manifestation caractéristique de la Contre-Réforme catholique. 
Cf. notamment J.  Orcibal, Jean Duvergier de Hauranne, Abbé de  Saint-Oran et son temps 
(1581-1638), Paris, Vrin, 1947-1948, 2 vols. 

73. Né à Bruges en 1563 et mort à Groningue en 1641, Franziskus Gomar, d'abord pasteur à 
Francfort, fut appelé en 1594 comme professeur de théologie à l'université de Leyde, où il 
devait s'opposer successivement à ses collègues Arminius et  Vorstius, qui soutenaient sur la 
grâce des thèses proches du catholicisme et qui représentaient les intérêts de l'oligarchie hol- 
landaise contre les Orangistes. Sur les rapports entre les jansénistes et les protestants rigo- 
ristes, consulter R. Brigs, %The Catholic Puritans : Jansenists and Rigorists in France)) dans 
Puritans and Revolutionaries. Essays in Seventeenth-Century History presented to Christo- 
pher Hill. Ed. by D. Pennington and K. Thomas, Oxford, 1978, p. 333-354. 

74. Victor Cousin, op. cit., 3e éd. rev. et augm., p. 36. 

173 



75. Le lendemain (2 septembre 1715) de la mort de Louis XIV, le Régent Philippe d’Orléans, 
neveu du roi défunt, avait fait casser par le Parlement le testament de celui-ci qui lui était 
défavorable. Mais il avait dû restituer en échange au Parlement le droit de remontrance qui 
lui avait été supprimé par Louis XIV et cette mesure devait singulièrement limiter I’absolu- 
tisme monarchique pendant la majeure partie du XVIIIe siècle. 

76. Cf. A. Schimberg, op. cit., p. LIV-LXVI. ((Royer-Collard est petit-neveu, par sa mère, de 
Paul Collard, ami et  commensal du diacre Pâris, écrivain ascétique distingué et l’un des fon- 
dateurs des terribles Nouvelles ecclésiastiques. Sa mère s’appelle Angélique, par dévotion 
janséniste)). ibid., p. LVI. 

77.  La première édition de cet ouvrage avait paru à Edimbourg en 1785. Cf. Impr. Victor Cou- 
sin 1656. 

78. Th. Reid, Essai sur les facultés intellectuelles, Ess. II, ch. 8, traduit par Victor Cousin, op. 
cit., 3e éd. rev. et augm., p. 314. 

‘79. Victor Cousin, op. cit., 3e éd. rev. et augm., p. 399-409, qui réfute notamment les critiques 
que Reid fait à Descartes au sujet de la théorie des idées représentatives. 

130. La première édition du Traité des premières véntéz de Buffier avait paru à Paris en 1724. 
Cf. Impr. Victor Cousin 7169. Traduit en anglais et publié à Londres en 1780 (cf. Impr. 
Victor Cousin 1678), l’ouvrage est pourvu d’une préface qui accuse précisément Reid et  les 
Ecossais de plagiat. Cf. C. Sommervogel, Bibliothèque de la Compagnie de Jésus. Nlle éd. II. 
Bibliographie, Bruxelles ; Paris, 1891, col. 355-356. Les œuvres philosophiques du P. Buffier 
devaient être rééditées au XIXe siècle. 

M .  Cf. J. de Viguerie, op. cit., passim. 
82. A. Schimberg, op. cit., p. LII. 

83. u... j’ai trouvé plus de choses originales dans ce Traité que dans la plupart des livres méta- 
physiques que j’ai lus. Les observations de Buffer me paraissent en général d’une parfaite 
justesse ; et quant au petit nombre de celles que je ne saurais tout à fait approuver, elles sont 
au moins ingénieuses)). Th. Reid, (Euvres complètes, publ. par Th. Jouffroy, V, Paris, 1829, 
p. 179-180. A Schimberg, ibid., rappelle pour sa part, d’après F. Bouillier, U?uvres philoso- 
phiques du P. Buffier, Paris, 1843, p. 15, la définition que le jésuite philosophe avait donnée 
du sens commun. 

84. Th. Reid, op. cit. Ess. VI, ch. 2, traduit par Victor Cousin, op. cit., 3e éd. rev. et augm., 
p. 396. 

8,s. Sur l’épicurisme de Pierre Gassend (1592-1655), dit Gassendi, professeur au Collège royal, 
consulter la thèse magistrale de O.R. Bloch, Lo philosophie de Gassendi. Nominalisme, ma- 
térialisme e t  métaphysique, La Haye, 1971, passim. 

8.6. Les universités de l’Ancien Régime, qui remontaient dans l’ensemble au Moyen Age, étaient 
indépendantes de l’autorité royale qui reconnaissait leurs franchises à différents titres. Cf. 
S. Guénée, Bibliographie de  l’histoire des Universités françaises des origines à la Révolution 
1-11, Paris, 1978-1981, passim. 

87. La première université impériale avait été effectivement fondée à Constantinople par l’em- 
pereur Théodose II (408-450) en 425. Cf. Code Théodosien XIV, IX, 3 (1). 

88. Ce pluralisme avait été reconnu dès 1789 par la Déclaration des Droits de l’homme et du 
citoyen. 

89. Au reste, c e s  Facultés de Théologie étaient contraintes par le décret du 17 mars 1808 d’en- 
seigner le gallicanisme (cf. n. 91) et  elles ne seront jamais reconnues par Rome à cet égard. Le 
dernier doyen, Mgr Henri Maret (1805-1884), évêque de Sura, devait justement s’opposer à 
l’infaillibilité pontificale au Concile de Vatican I (1870). I1 sera le dernier représentant du 
gallicanisme doctrinal en France. 

90. Cf. l’art. 38 du décret du 17 mars 1808, pris en application de la loi du 10 mai 1806 créant 
l’Université impériale. A vrai dire, cette clause ne visait pas l’enseignement supérieur. 

174 



9 1 .  Aux termes de l'art. 38 du décret du 17 mars 1808, les professeurs de théologie de 1'Univer- 
sité impériale étaient également «tenus de se conformer aux dispositions de l'édit de 1682, 
concernant les quatre propositions contenues en la déclaration du clergé de France de la 
même année)). 

92. Cet assassinat, perpétré le 13 février 1820 à onze heures du soir, alors que le prince sortait 
de l'Opéra, devait exciter la haine incontrôlée des royalistes. «Les hommes, quand la raison 
a cessé de les régir, aiment à incarner leurs ressentiments)). P. de La Gorce, op. cit., p. 181. 
Sur le premier ministre Decazes, favori de Louis XVIII, se concentrèrent les colères des ultras 
et  le roi céda aux instances de ces derniers. I1 renvoya Decazes en laissant libre cours aux 
initiqives réactionnaires de la droite. 

93.  Pour la politique générale de ce ministère libéral, consulter V.W. Beach, op. cit., p. 253-286. 
Pour leur part, P. de La Gorce, La Restauration II. Charles X,  Paris, 1928, p. 123-141, et 
G. de Bertier de Sauvigny, op. cit., 3e éd. rev. et  augm., p. 415-417 (Nue éd., p. 412-414) 
attachent à juste titre une grande importance aux mesures prises par Martignac et  Feutrier, 
successeur de Frayssinous aux Affaires ecclésiastiques et à l'Instruction publique, pour li- 
miter l'influence du clergé et des jésuites dans l'enseignement. 

94. Cf. les remarques pertinentes de Victor Cousin, op. cit., 3e éd. rev. et  augm., p. 1 et 522. 
9s. Pour sa part, Victor Cousin s'intéressa à Platon, dont il traduisit intégralement les œuvres. 

Mais il avait d'abord édité Proclus (Opera, Parisiis, 1820-1823, 6 vols in-8'). Quant aux 
deux disciples de Cousin cités ici, ils publièrent successivement une histoire de l'Ecole 
néo-platonicienne d'Alexandrie. Cf. J. Simon, Histoire de l'École d'Alexandrie. Paris, Jou- 
bert, 1845, 2 vols in-8' et E. Vacherot, Histoire critique de l'École d'Alexandrie. Paris, 
Ladrange, 1846-1851, 3 vols in-8'. Le 3e tome de cette dernière devait susciter une polémi- 
que entre son auteur et  l'abbé Gratry, aumônier de l'Ecole normale, dont Vacherot était 
alors le directeur. 

96. Comme l'atteste justement la polémique entre Vacherot et  l'abbé Gratry (cf. n. 95). 
97. E. Boutroux, art. cit., p. 440. 
98. Victor Cousin, op. cit., 3e éd. rev. et  augm. p. 9-17. 

175 





VICTOR COUSIN ET LES PHILOSOPHES l?COSSAIS 

A Maxime Chastaing, en hommage. 

D’un point de vue philosophique, les relations qui ont existé entre Victor 
Cousin et les philosophes écossais - Hamilton et ceuxquil’entouraient à fidimbourg - 
sont plus intéressantes qu’on ne pourrait le supposer, puisque le problème intellec- 
tuel qui occupait leur attention est un problème qui est demeuré des plus vivants 
encore de nos jours : comment la tradition maîtresse de la philosophie occidentale, 
tradition héritée de Descartes, peut-eile assimiler de façon critique la philosophie 
classique allemande de Kant à Feuerbach, en passant par Fichte, Schelling et Hegel? 
A l’origine, pour Hamilton (né en 1788) et pour Cousin (né en 1792), la tâche que 
la philosophie du XIXe siècle se devait de mener à bien, c’était d’en revenir à la 
droite raison cartésienne, par une critique des déviations empiristes par rapport à 
l’orientation cartésienne, déviations dont Hume et Condillac s’étaient rendus cou- 
pables, et en reconstruisant le cartésianisme dans l’optique des philosophes écossais, 
Hutcheson, Adam Smith et, avant tout, Thomas Reid. 

Tout à coup, Cousin et Hamilton furent confrontés à la révolution en philo- 
sophie qui, comme l’affirmait Heine dans son article «De l’Allemagne» paru dans la 
Revue des Deux Mondes en 1834, pourrait bien détruire, un jour, le patrimoine in- 
tellectuel de l’occident. L‘Allemagne menace le monde, en philosophie, à tout le 
moins. Relevant le défi, tout d’abord de manière indépendante et, par la suite, de 
concert, Cousin et Hamilton disputèrent de ce qu’il y avait lieu de faire. 

Le Français fut le premier à s’exprimer. Dans sa philosophie de l’éclectisme, 
exposée dans le cours fameux de 1828, Cousin développa l’argument suivant : pour 
donner une nouvelle vie au cartésianisme, il ne suffit pas de le reformuler dans l’op- 
tique de ce que M. Jean Laporte a appelé la philosophie réflexive des Ecossais’. La 
psychologie (ou phénoménologie)’ des ficossais doit, en outre, être parachevée, en 
étant fondée sur une ontologie ou une métaphysique a priori sur le modèle allemand. 
Hamilton, dans sa recension de Cousin qui date de 1829, marqua son désaccord. 

177 

12 



Un cartésianisme tel que le voulait Hamilton, s’incorporant la psychologie ré- 
flexive de Reid, ne peut se concilier avec l’ontologie de Schelling ou de Hegel et, 
pour ce qui est des fondements qu’il espère trouver dans la philosophie allemande, 
il ne peut qu’avoir recours, seulement, à la critique kantienne de la métaphysique3. 

La discussion entre Cousin et Hamilton se développait sous la forme d’une 
sorte de drame philosophique, auquel quelque ironie romantique ne faisait pas dé- 
faut, quand il se transforma en un débat à trois voix, par suite de la participation à 
la controverse, en 1842, d’un philosophe écossais de la génération plus jeune, 
J.F. Ferrier (né en 1808) qui était, personnellement, l’un des meilleurs amis de Ha- 
milton (ils se voyaient presque tous les jours) mais qui, en philosophie, inclinait plu- 
tôt vers Cousin que vers Hamilton. Croyant, tout comme Cousin, que le cartésia- 
nisme, reconstruit dans l’optique de la psychologie écossaise, devait trouver ses 
bases ontologiques chez Schelling ou bien chez Hegel, Ferrier fit parvenir à Cousin, 
en 1842, deux articles4 qu’accompagnait une lettre amicale, avec l’objectif de for- 
ger une alliance qui, au plan philosophique, mais non pas au plan personnel, serait 
dirigée contre Hamilton5. 

Les avances de Ferrier furent poliment éludées par Cousin qui, sous l’influ- 
ence de Hamilton, se déclarait, vers 1843, mieux disposé envers la prudente psycho- 
logie des hossais et moins bien disposé envers l’audacieuse ontologie d’outre-Rhin6. 
Dix ans plus tard, quand il y eut compétition pour l’attribution de la chaire de phi- 
losophie morale à Édimbourg, Ferrier reprit, à nouveaux frais, sa défense auprès de 
Cousin, lui adressant une lettre amicale dans laquelle était incluse une liste de la 
quinzaine d’articles qu’il avait rédigés pendant le temps, dans le même moment que 
Hamilton écrivait également à Cousin pour solliciter son appui et lui garantir que 
Ferrier avait une grande admiration pour sa philosophie7. Néanmoins, une fois de 
plus, Cousin ne bougea pas. Finalement, en 1856, quand Ferrier, au plus fort de la 
vive controverse roulant sur les rapports entre l’Église et l’État, ainsi qu’entre la foi 
et la raison dans le problème constitutionnel écossais, en vint à la position extrême 
qui consistait à rejeter la philosophie écossaise de Reid comme constituant un dan- 
ger pour l’kosse, et quand il proposa de mettre en lieu et place une nouvelle philo- 
sophie écossaise qui se serait séparée du cartésianisme pour rejoindre l’ontologie 
allemande, par l’entremise d’Adam Smith et de Berkeley, et non pas de Reid, Cou- 
sin se retourna brusquement contre Ferrier et, dans la grande compétition qui se 
déroula, en 1856, autour de la succession à la chaire qu’Hamilton avait occupée, il 
n’accorda pas son appui à Ferrier, mais au concurrent de Ferrier, Fraser, qui fut 
nommé pour une bonne part du fait de l’aide que Cousin lui avait apportée*. 

En tant que Ministre de l’Instruction publique, Cousin avait vu ses desseins 
couronnés de succès, desseins qui consistaient à placer à l’université d‘Edimbourg 
un philosophe auquel on pouvait se fier pour qu’il exposât du haut de la chaire de 
la capitale de l’Écosse une philosophie écossaise dans la tradition hamiltonienne, 
mais suivant un plan conforme au modèle éclectique. Mais, en tant que philosophe, 
la victoire que Cousin avait remportée sur le terrain politique avait, à son insu, ou- 
vert la voie à l’effritement de sa réputation intellectuelle, puisque le protégé de 
Cousin nommé à la chaire d’Edimbourg avait bien moins d’inclination pour le néo- 
cartésianisme cousinien que n’en avait Ferrier, son adversaire défait, et moins de 
pénétration philosophique. En se faisant l’adversaire de Ferrier et en le reléguant 

178 



dans l’obscurité de la minuscule Université de St Andrews, Cousin avait réduit au 
silence la voix qui, plus qu’aucune autre en Europe, eût pu mettre en lumière avec 
éloquence et clarté les mérites bien oubliés des cours que Cousin avait donnés dans 
le Paris des années 1816, 1817 et 1828. 

1. cousin 
ficoutons la voix retentissante de Victor Cousin au moment où il en est à dé- 

mêler la relation existant entre Descartes et Reid, d’une part, entre Descartes, Hegel 
et Schelling, d’autre part. La contribution indiscutable fournie par Reid à la philo- 
sophie ne consiste pas tant en ceci qu’il 

«a brisé ce pont artificiel [«cet intermédiaire absurde imaginé par les philosophes pour 
passer de la sensation qui est tout intérieure à la connaissance du monde extérieur»], ou- 
vrage fantastique de l’école qui, en s’évanouissant, laisse paraître l’abîme de l’idéalisme et 
du scepticisme. I1 fait voir qu’il y a en nous la puissance naturelle de nous élancer en 
quelque sorte d’une rive à l’autre...)) 

(V. Cousin, Philosophie écossaise, Paris, Michel Lévy, 3e éd., 1857, 8e leçon, p. 332). 
En fait, Ferrier a probablement raison quand il dit que la doctrine soutenue par 
Reid touchant la perception ne fait que poser un problème qu’elle ne contribue en 
rien à résoudre. Mais Ferrier, d‘un autre côté, est tout à fait dans l’erreur quand il 
en vient à prétendre que Reid n’a jamais prouvé un seul fait de manière rationnelle, 
et que sa philosophie du sens commun se situe toujours au niveau superficiel de 
l’empirisme anglais. Au contraire, Cousin met l’accent sur ceci que l’inspiration in- 
tellectuelle de Reid est, en dernière analyse, cartésienne et non point baconienne. 

((L‘infaillibilité de la conscience lui [ à  Descartes, selon Reid] parut donc la première de 
toutes les vérités. Ce fut sur ce terrain solide qu’il prit pied, en échappant aux flots du 
scepticisme...)) 

(V. Cousin, ibid. 7e leçon, p. 31 1, citation de Th. Reid, Recherches ..., ch. 7, conclu- 
sion). Ce qu’il est important de noter, continue Cousin, c’est que lorsque Reid ex- 
plique, en 1764, quelle est sa méthode - la méthode de l’induction - il n’invoque pas 
les noms de Bacon et de Newton, alors tant popularisés par les Encyclopédistes, 
mais le nom à demi oublié de Descartes. Descartes est, pour Reid, le véritable père 
de la philosophie moderne.  

«Songez quelle probité courageuse et quelle conviction profonde il a fallu à Reid pour 
parler ainsi en plein dix-huitième siècle, au commun scandale des amis et  des ennemis de 
l’école écossaise.)) (ibid., 7e leçon, p. 305). 
Mais après avoir ainsi repoussé victorieusement le sceptique, en appelant à son 

secours le cogito cartésien, Reid s’expose, d‘une façon qui n’est nullement néces- 
saire, à une deuxième offensive de la part du sceptique quand, poursuivant son ana- 
lyse de ce fait de conscience qui est incontestable, il fait ce que Cousin nomme «la 
comparaison embarrassée dans laquelle il s’engage de la conception et du jugement.)) 
(ibid., 9e leçon, p. 368). Pour illustrer la relation de contraste. quoique intime, exis- 
tant entre ces deux actes de l’esprit, Reid, assez comme il convient, envisage l’hypo- 
thèse selon laquelle quelqu’un voit un homme haut de six pieds et conçoit un homme 
haut de soixante pieds, et juge que le premier (des deux hommes) existe parce que 
non seulement il le voit, l’entend, le touche, parce que d’autres lui fournissent des 
informations à son sujet, mais parce que, en même temps, il juge que le second 
n’existe pas car il ne fait que le concevoir, au sens où il trouve que la conception 

179 



iqu’il forge d‘un homme haut de soixante pieds n’est pas étayée sur quelque juge- 
ment d’expérience que ce soit. Maintenant, dans la vie de tous les jours, quand 
notre conscience est pleinement développée, nous oscillons, dit Reid, entre le fait 
de nourrir une hypothèse ou de forger un concept au sujet d’un état de choses et le 
fait de vérifier notre hypothèse à l’aide d’un jugement d’expérience. Mais s’il en va 
ainsi, alors, au regard de la conscience native, il s’élève, selon Reid, un problème 
concernant la priorité relative de la conception par rapport au jugement, semblable 
iiU problème classique : qui est venu en premier, de la poule ou de l’œuf’ ?, ou à la 
question, débattue par Descartes lui-même, dans la huitième des Règles pour lu di- 
rection de l’esprit: comment une activité telle celle du charpentier peut-elle jamais 
venir à l’existence, puisqu’on ne peut être charpentier sans un marteau et qu’il faut 
un marteau pour faire un marteau ? Sans nul doute, comme Descartes, lui-même, le 
montre dans ce passage, il n’est pas si malaisé qu’il le paraît de résoudre le paradoxe 
touchant ledit marteau mais le même Descartes, lorsqu’il parle de la conscience (ou 
pensée) comme incluant en soi la volonté, la conception, l’affirmation, le jugement, 
etc., est suffisamment sensé pour ne jamais dire qui précède quoi, dans laconscience 
native parce que, selon Reid, la conscience, à ses premières lueurs, se dérobe entière- 
ment à nous et qu’il est impossible de savoir à quoi elle ressemble. Cousin, pour sa 
part, ne fut pas sensible à la critique de Descartes par Reid. Reid, déclare-t-il, a rai- 
I;on de faire le départ entre un état où la conscience est pleinement développée et la 
conscience à ses premières lueurs, mais il a évidemment tort lorsqu’il déclare que 
l’état dont il vient juste d’être fait mention pose un problème insoluble : est-ce que 
la conception précède le jugement, ou l’inverse est-il vrai ? Soutenir que la concep- 
tion pourrait bien précéder le jugement pour la conscience à ses premières lueurs, 
c‘est soutenir qu’il se pourrait bien que nous commencions par imaginer toute une 
série d’états de choses avant d’avoir effectivement rencontré des exemples de ces 
é,tats de choses (simplement) imaginés dans des jugements d’existence antérieurs qui 
rious les donnent comme existants. Mais, selon Cousin, Reid est, par là, tombé dans 
l’absurdité qui consiste à supposer que la poétique - la théorie de la poésie - puisse 
précéder la composition de poésies ou que la philosophie ou la théorie du sens com- 
rnun puisse précéder l’expérience effective du sens commun qui fait partie de notre 
naturel, telle une propension qui n’est pas dépendante de la réflexion. Par compa- 
raison, Descartes a eu tout à fait raison lorsqu’il affirme que la conscience contient 
en eile, dès le début, un ensemble de jugements affirmatifs qui ne portent pas seule- 
rnent sur l’existence de notre conscience, mais aussi sur la manifestation d’objets 
qui sont donnés à cette conscience comme distincts de l’expérience qu’elle fait 
d’elle-même (Philosophie écossaise, 3e éd., 1857, pp. 368-75). 

Si on le comprend comme il convient, Descartes, affirme Cousin, peut nous 
montrer comment réconcilier Reid et Ia philosophie écossaise avec la spéculation 
ontologique des philosophes allemands touchant la nature de la conscience native. 
Essayez de saisir, à sa source, ce dont votre esprit fait l’expérience, essayez de vous 
surprendre en train de penser sans avoir dessein de le faire ni sans vouloir le faire. 
Et, alors, vous découvrirez que penser, c’est affirmer : c’est un jugement d’existence 
et non pas la pure et simple conception au sens que Reid attribue à cette notion. La 
pensée «spontanée», qui est en nous telle une propension naturelle, nous procure, 
par la vertu de la qualité qui lui appartient essentiellement, nous-mêmes, avant tout, le 

180 



monde, Dieu, la perception confuse des frontières qui les séparent, dans une syn- 
thèse où le clair et l’obscur se mélangent l’un à l’autre. Peu à peu la réflexion et 
l’analyse apportent leur lumière dans cet ensemble où, à l’origine, les différences ne 
sont guère perceptibles. Et alors toutes choses deviennent, pour nous, claires, défi- 
nies et déterminées. Le moi se sépare du non-moi, le moi et le non-moi, par leur 
opposition et par la relation qui les unit, nous donnent l’idée claire du fini, et 
comme le fini ne peut se suffire à lui-même, il suppose l’infini et nous y conduit. 
Interprété de façon cousinienne, Descartes nous mène, par la médiation de Reid, 
jusqu’à Hegel et, à vrai dire, les idées directrices de ces deux philosophes étaient 
déjà, en un certain sens, contenues dans les Méditations (Cours de 1828, 7e leçon, 
premières pages). 

La question suivante qui se présente à nous est de savoir comment Cousin, 
s’aidant quelque peu de Fichte, fait du «fait de conscience)) cartésien le fondement 
de notre liberté, mais nous allons différer l’examen de ce sujet jusqu’à ce que nous 
en venions à Ferrier, qui est bien disposé à l’égard de la ((partie constructive)) de la 
philosophie de Cousin. Pour commencer, toutefois, il nous faut examiner le carté- 
sianisme sceptique qui inspire l’attaque lancée contre Cousin par William Hamilton 
du point de vue de la philosophie du sens commun. Finalement, le dessein cousinien 
de faire usage de la métaphysique allemande pour donner un nouveau souffle au 
cartésianisme sera réhabilité suite à la réponse que Ferrier adressera à Hamilton 
(Premiers Essais de Philosophie, Paris, 1855, 3e éd., pp. 244-45 - Cours de 1817). 

2. Hamilton 
Pour comprendre la critique de Cousin par Hamilton, il est nécessaire de gar- 

der en mémoire que Hamilton semble avoir accepté jusqu’à un certain point la posi- 
tion cartésienne comme constituant l’authentique point de départ de la philoso- 
phie. «La conscience)), disait Hamilton, «est au philosophe ce que la Bible est au 
théologien.))” Tout d’abord, c’est une chose indubitable que j’existe en tant qu’être 
conscient, que, en second lieu, je suis assuré, en tant que j’existe comme être cons- 
cient, d’exister en rapport avec certains objets dont je suis conscient, qui me sont 
donnés comme distincts de moi-même, au sens où ils se succèdent l’un après l’autre 
pour ma conscience pendant que moi-même je ne subis pas de modification. Et que, 
en troisième lieu, la connaissance que j’ai de ces objets est partielle et imparfaite si 
on la compare avec la connaissance parfaite, à nulle autre comparable, que j’ai de 
ma propre existence. Jusque là, Hamilton tombe d’accord avec Cousin et le désac- 
cord ne commence à se manifester qu’en relation avec l’élément ultime et, pour 
ainsi dire, allemand que Cousin trouve dans Descartes : l’affirmation selon laquelle 
mon existence d’être imparfait implique, d’une certaine manière, l’existence d’un 
être parfait et infini, qui n’est pas moi. Hamilton attire l’attention sur l’ambiguïté 
qui est contenue dans cette juxtaposition de l’infini et du parfait. Avons-nous af- 
faire à l’infini au sens où l’on pourrait dire d’un cercle que c’est une ligne qui ne 
connaît pas de terme, ou au sens où une ligne droite que l’on prolonge dans les 
deux directions à la fois peut être dite infinie ? Nous ne disposons pas de moyens 
qui nous permettent de trancher entre les interprétations rivales pour autant qu’on 
les applique à l’univers : l’univers est-il absolu ou infini? - que ce soit grâce à 

181 



l‘expérience, que ce soit en faisant usage de la raison. Et, dans toutes les hypothèses, 
les antinomies kantiennes sembleraient bien établir, de manière rationnelle, la posi- 
tion paradoxale et absurde : les deux branches de l’alternative, qui s’excluent mu- 
tuellement, sont également concevables d’un point de vue rationnel. 

Mais faisons la supposition que Cousin rejoigne la suggestion suivante : il se 
pourrait que Kant ait eu tort ou bien nous poumons régler l’affaire par l’introduc- 
tion de la distinction hégelienne entre l’infini véritable et le mauvais infini, le cer- 
cle nous donnant l’exemple de l’infini véritable, la ligne droite du mauvais infini. 
A, ce moment, Hamilton sort ce qu’il considère comme sa carte maîtresse, en pro- 
aidant à une généralisation de la difficulté : la difficulté, selon lui, ne se présente 
pas seulement au regard de la question de savoir si le monde constitue une totalité 
parfaite ou s’il est infini”, mais aussi au regard de la question de savoir si les corps 
et les formes desdits corps dont nous sommes conscients comme existant distincte- 
ment de moi existent indépendamment de moi et quand ils ne sont pas perçus, ou 
bien s’ils n’ont plus d’existence quand ils ne font plus l’objet, de ma part, d’une per- 
ception actuelle. Pour prendre un autre exemple, continue Hamilton, une énigme 
d’un genre tout à fait semblable se fait jour si l’on songe à l’ancienne question, demeu- 
rée énigmatique : sommes-nous libres ou bien sommes-nous déterminés ? I1 semble 
impossible d’établir de manière décisive ou de réfuter l’une ou l’autre des deux 
branches, qui s’excluent mutuellement, de l’alternative. I1 sera toujours temps, dit 
Hamilton, de prendre au sérieux la preuve que Hegel nous offre en faveur d’une des 
deux sortes d’infini comme s’opposant à l’autre quand il s’occupait, avec plus de 
succès, de montrer laquelle des deux branches de l’alternative la raison nous conseille 
d’adopter pour ce qui concerne le monde extérieur et le problème de notre liberté. 

Dans l’article consacré à la philosophie de la perception (I 83 1)12 que Hamil- 
ton fit parvenir à Jouffroy et à Royer-Collard aussi bien qu’à Cousin, il clarifie sa 
position et la défend dans une discussion très approfondie de la relation que Reid 
entretient avec le scepticisme de Hume. Les difficultés que soulève Hume au sujet 
de notre croyance en l’existence distincte d’un corps, d’une part, et la croyance en 
la persistance d’un corps, d’autre part, il admet qu’elles surgissent, toutes deux, de 
notre expérience ordinaire (qui est indubitable) : du fait que nous voyons une table 
et que nous sentons sous notre toucher une table que nous croyons exister, mainte- 
nant, devant notre regard et à notre portée, et que nous pensons, également, devoir 
continuer à exister, blanche et dure, conservant la même forme, quand elle est hors 
de la vue et hors de portée en même temps de nous-mêmes et de quelque autre per- 
sonne. Maintenant, ce qu’il y a de décisif à remarquer, dit Hamilton, c’est que, des 
deux difficultés soulevées par les sceptiques, Reid ne répond qu’à la première, en 
montrant que les divers «faits de conscience)), inextricablement mêlés, que ren- 
ferme la croyance en la présence actuelle de la table à nos sens, devant notre regard 
et à portée de notre main, ces faits de conscience n’entrent pas, comme Hume le 
pense, en contradiction les uns avec les autres. D’un autre côté, Reid - et ce, de ma- 
nière explicite - rejette la possibilité de répondre au doute émis par Hume pour ce 
qui concerne la seconde croyance : précisément à savoir si la table continuera - ou 
ne: continuera pas - à exister par-delà la perception que nous en avons. Finalement, 
la réponse que Reid adresse à Hume, semble ainsi, pour Hamilton, conforter l’affir- 
mation kantienne selon laquelle certaines des questions que nous soulevons, comme 

1 ti2 



naturellement, au sujet du fondement de l’expérience que fait notre conscience 
sont, par principe, des questions qui ne peuvent recevoir de réponse. 

Jetons de la clarté sur ce point en citant une formule caractéristique, qui est 
extraite d‘une lettre de Hamilton à Cousin. 

«D’un côté, je ne suis capable ni de rejeter, ni de «sursumer (überwinden))) les contradic- 
tions qui sont incluses dans toute philosophie de l’Absolu (je ne puis me défaire des prin- 
cipes de contradiction et de fiers exclus) ; et, d’un autre côté, je trouve que la grande rè- 
gle selon laquelle ce qui est concevable se situe toujours entre deux extrêmes, chacun des 
deux étant également incompréhensible et, de plus, contradictoire par rapport à l’autre, 
fournit une solution plus simple que celles qui ont été, jusqu’ici, proposées à quelques 
uns des problèmes les plus difficiles e t  les plus importants de la philosophie de l’esprit.)) 

Les deux extrêmes auxquels Hamilton fait référence seraient illustrés par le contraste 
existant entre l’idéalisme qui transforme les corps en réalités qui dépendent de l’es- 
prit, comme le fait Berkeley, d’un côté, et le réalisme dualiste qui fait de la matière 
une réalité qui existe indépendamment des corps en un sens fort selon lequel elle 
existe, en même temps, en dehors de la conscience et représentée dans la conscience 
par une image, ou par le contraste existant entre les deux extrêmes constit.ués par 
une liberté absolue et un déterminisme tout aussi absolu. «Je sais que cette doctrine 
(...) est virtuellement sceptique au regard de la possibilité d’une ontologie, mais je 
n’y peux rien.)) La voie moyenne qu’adopte Hamilton est supposée trouver son ex- 
pression dans les croyances naturelles d’un dualisme de sens commun qui envisage 
l’esprit comme ayant une expérience de ((face-à-face direct)) avec les choses qu’il 
perçoit, et qui envisage la liberté comme consistant dans le combat, qui n’a de cesse, 
que l’esprit mène pour faire obéir un corps rétif (John Veitch, Memoirofsir William 
Hamilton, p. 155). 

3. Ferrier 
On comprend mieux la contribution fournie par Ferrier au débat à la lumière 

du cours demeuré manuscrit de 1849-50, cours à propos duquel il confessait une 
certaine dette à l’égard de Cousin dans une lettre qu’il lui adressait, en date de 1852. 
Ce qui est remarquable, à propos de ce cours qui a été récemment découvert (décou- 
vert par Arthur Thomson, il se trouve à la bibliothèque de l’université d’Edimbourg, 
Département des collections spéciales), c’est qu’il montre un Ferrier qui témoigne 
d’un enthousiasme égal pour Descartes à celui dont Cousin faisait montre à son 
égard. Son propos, lorsqu’il parle de Descartes, c’est de corriger la manière selon la- 
quelle Reid traite du cartésianisme. 

«La philosophie de Descartes)), dit Ferrier, <ta partagé la déchéance qui a frappé ses écrits 
de physique, mais elle mérite un meilleur sort. I1 n’y eut jamaisd’ouvrages empreintsde 
plus de réalité qui furent donnés au monde. Je veux dire par là qu’ils surgirent de son es- 
prit avec une ardeur impétueuse. Ses Meditationes de prima philosophia constituent la 
plus merveilleuse et la plus profonde de toutes ses œuvres, et  même, à la vérité, de toutes 
les œuvres de n’importe quel philosophe qui ait jamais existé. En elles se trouvait condensé 
le produit de plusieurs années de réflexions des plus approfondies et des plus élaborées, 
avec autant de peine que de soin.» 

Une citation éloquente tirée de Cousin ouvre la voie à l’affirmation selon la- 

«Je ne sais)), dit Cousin, ((quelle est cette vertu secrète qui toujours fait entrer Descartes 
en communication avec la réalité. La force et  la vigueur qui l’animent ne se dépensent 

quelle Descartes a encore beaucoup à apprendre au monde moderne. 

183 



jamais en vain. I1 se peut que l’école de Descartes disparaisse, mais le mouvement auquel 
il a donné l’âme ne cessera jamais d‘exister. Leibnitz, Malebranche et  Spinoza serviront à 
maintenir bien vivants les mérites de leur maître. L‘ignorance et  l’envie auront beau pré- 
tendre que le tempérament français n’est pas accordé au génie philosophi ue, il lui suffit 
(pour réfuter une telie assertion) de faire mention du nom de Descartes.)) 

Pour comprendre ce que Descartes voulait véritablement dire, selon Ferrier, il 
nous faut introduire une certaine restriction dans la conception du cartésianisme 
que développe Hamilton, conception par ailleurs stimulante. Pour expliquer Descar- 
tes, Hamilton avait avancé le mot d’ordre : «La conscience est au philosophe ce que 
la Bible est au théologien.)) Ce principe, toutefois, est faux, dit Ferrier et il nous 
€:gare, si l’on considère la conscience cartésienne - dans le sens dans lequel la prend 
Hamilton - comme affirmant parmi ses premiers principes les croyances naturelles 
cle Hume et de Reid, le principe n’est vrai qu’à la condition qu’on identifie son prin- 
cipe essentiel avec celui de la raison qui force nécessairement l’adhésion et à rien 
d’autre. ((La raison était pour Descartes, dans sa réforme de la philosophie, ce 
qu’était la Bible pour la Réforme, dans le domaine de la religion)) (1 8e leçon dans le 
rnanuscrit de l’université d’Edimbourg, les cinq leçons suivantes sont consacrées à 
Descartes). 

En proposant son explication de la signification de cette nouvelle version du 
mot d’ordre, Ferrier se distinguait de Hamilton et se considérait comme ne faisant 
qu’un avec Cousin lorsque celui-ci formulait le programme de Descartes dans les 
termes suivants : la philosophie de l’esprit (mind) doit débuter par une psychologie 
empirique et s’achever en une métaphysique ou une ontologie de l’Esprit (spirit), 
tout comme la philosophie de la matière doit débuter par les faits expérimentaux 
qui constituent le point de départ d‘une science et s’achever en une mathématique 
a priori. Conformément à la méthode cartésienne, 

«tous les faits contingents de l’expérience ordinaire, qu’elle soit d’ordre interne ou ex- 
terne, devaient être éprouvés par le criterium qu’est la raison. Ceux d’entre eux qui 
étaient tels que le criterium était parvenu à les convertir de vérités contingentes en véri- 
tés nécessaires, ceux-ci étaient publiquement reconnus comme des vérités absolues et phi- 
losophiques. Ceux, en revanche, que le criterium ne parvenait pas à convertir de vérités 
contingentes en vérités nécessaires, ceux-là étaient distingués e t  mis B part comme ne 
possédant, pour le moment, aucune valeur absolue dans le domaine de la science pure. 
Mais ils gardaient, néanmoins, quelque valeur à proportion de leur degré de probabilité.)) 

Appliqué à la nature de l’esprit, au problème de la conscience, le doute carté- 
silen nous montre donc, déjà, comment il est possible de passer des faits d’ordre psy- 
chologique et de l’ordre de l’expérience à l’ontologie que Cousin avait vainement 
cherchée en étudiant Hegel et Schelling. 

En faisant application de cette notion de méthode cartésienne aux relations 
existant entre l’esprit et la matière, Ferrier part de la version cousinienne du fait 
primitif d’expérience, tel qu’il est décrit par Descartes, à savoir que toute connais- 
sance de soi présuppose, par opposition à cette connaissance, et à titre d’élément 
qu’on peut distinguer mais non point séparer de cette connaissance, une certaine ex- 
périence d‘un non-moi soumis à variation. 

«Quant je m’aperçois, je  me discerne de tout ce qui n’est pas moi ; et en me discernant de 
tout ce qui n’est pas mob ,  dit Cousin, «je fais deux choses : 1’ je m’affirme moi-même 
comme étant ; 2’j’affirme comme étant aussi ce dont je me distingue.)) (Cours de 1828, 
5e leçon, 21 mai 1828, Paris, Pichon et Didier, 1828, lre éd. (par fascicules), p. 36, Paris, 
Didier, 1841, 2e éd. revue et corrigée, pp. 153-4). 

19 

184 



Mais, poursuit Cousin, 
«nous ne nous distinguons pas d’une manière précise de ce monde, et nous ne discernons pas 
très précisément le caractère de ce monde; nous nous trouvons et  nous trouvons le mon- 
de, et nous aperçevons quelque autre chose encore à quoi naturellement, instinctive- 
ment, nous rapportons et nous-mêmes et le monde; nous distinguons tout cela, mais sans 
le séparer bien sévèrement.)) (Cours de 1828, 6e leçon, 29 mai 1828, lre éd., p. II, 2e éd., 
p. 168). 

Partant de là où part Cousin mais le dépassant, Ferrier définit le problème 
cartésien de la philosophie de l’esprit en pratiquant la distinction entre une clarté 
cartésienne et une obscurité cartésienne. Pour ce qui concerne l’expérience que 
nous faisons de nous-mêmes, Descartes parvient à une conception qui est claire et 
indiscutable, avec le cogito, il met en lumière une vérité qui est rationnelle et néces- 
saire. Mais, par contraste, le deuxième point dont il est fait mention - la relation que 
la connaissance que nous avons de nous-mêmes entretient avec l’expérience que 
nous faisons des choses ou des objets perçus qui ne sont pas nous-mêmes - n’est ja 
mais tiré au clair par Descartes, parce qu’il ne parvient pas à découvrir une vérité né- 
cessaire touchant la façon de rendre compte du non-moi en tant qu’ilnous est donné 
dans l’expérience que nous en avons et il contourne le problème uniquement en em- 
pruntant la voie insatisfaisante autant que détournée qui consiste à en appeler à une 
foi rationnelle en Dieu. Comme les autres philosophes, ceux qui l’ont précédé 
comme ceux qui l’ont suivi, la première idée qui vient à l’esprit de Ferrier, c’est de 
résoudre le problème en reformulant la conception de la matière soutenue par Des- 
cartes dans l’optique de l’évêque Berkeley. Le principe que Berkeley fait sien 
- l’esse d’un corps est percipi, c’est d’être perçu - fournira la vérité nécessaire tou- 
chant la relation existant entre notre connaissance de nous-mêmes et la connais- 
sance du non-moi qui dissipera la confusion laissée par Descartes en introduisant, 
ici, la raison14. Ici, toutefois, Hamilton, avec le soutien de Cousin, avançait l’objec- 
tion, qui avait une certaine force, selon laquelle la position de Berkeley n’était pas 
satisfaisante, au plan philosophique, car elle ne laissait plus de place pour l’idée de 
sens commun des corps en tant que réalités qui nous sont données comme existant 
indépendamment du fait que nous les percevons. 

Ferrier aborde ce problème dans deux articles qu’il fit parvenir à Cousin, en 
lui indiquant qu’ils proposaient, en rapport avec le problème cartésiano-berkeleyen 
de la relation que le sujet entretient avec l’objet, une clarification nécessaire, effec- 
tuée dans un esprit authentiquement hégelien mais qui, néanmoins, était propre à 
Ferrier. A première vue, la manière que Ferrier a de présenter ses articles est dé- 
concertante, car il n’y a quasiment rien de comparable chez Hegel. Mais le côté 
déconcertant de la chose s’éclaircit quand on comprend que le Hegel de Ferrier 
n’est pas le Hegel allemand, mais plutôt la version française que Cousin donne de 
Hegel. Interprétant la doctrine hégelienne du monde comme une sorte d’unité orga- 
nique formée par l’identité dans la variété, Cousin avait fait usage de l’idée de deux 
lois opposées mais  complémentaire^'^. La première de ces deux lois, dit-il, celle qui 
incline vers une divisibilité à l’infini, à une réduction des choses à l’état d’atomes, 
elle opère indéniablement dans le monde, mais de quelle façon ? 

«A la condition d’une autre loi, celle de l’attraction universelle. L’attraction est le retour 
de la variété à l’unité, comme l’expansion est le mouvement de l’unité à la variété. Et 
c’est parce que ces deux lois universelles sont en rapport Vune avec l’autre (...) que le 

185 



monde subsiste (...)» (Cours de  1828, Se leçon, 21 mai 1828, Paris, Pichon et  Didier, 
1828, lre éd. (par fascicules), p. 32, Paris, Didier, 1841, 2e éd. revue et corrigée, p. 150). 

Dans l’article envoyé à Cousin, la «Crise de la spéculation moderne)), Ferrier 
cherche à corriger ce que Berkeley a de subjectiviste en montrant que notre percep- 
tion de la matière est gouvernée par deux lois qui forment contraste et qui sont 
complémentaires, semblables aux lois avancées par Cousin. L’idéalisme de Berkeley 
peut être développé avec conséquence de façon à éviter son unilatéralité. D u n  côté, 
il peut et doit accepter, comme l’une des lois, laconception propre au sens commun 
de la matière comme d’une réalité existant indépendamment du fait que nous la 
percevons. 

uSi nous n’opérions pas quelque discrimination entre nos perceptions et les objets du 
monde extérieur, aucune conscience, aucun savoir ne seraient possibles. Ce principe cons- 
titue l’une des lois de la pensée, une des conditions premières de l’intelligence. Mais nous 
ne lui accordons qu’une validité relative, il ne nous donne que la moitié de la vérité, et il 
nous faut montrer que si par l’effet de l’une des lois de l’intelligence, nous séparons 
constamment le sujet de l’objet, par l’effet d’une autre loi, nous les envisageons, tout 
aussi constamment, comme ne formant qu’un)) (J.F. Ferrier, Cburs et lexies inédits, 
2e vol., p. 270). 

Jusqu’ici, ce n’est qu’une pure et simple application de Cousin, mais l’origina- 
lité et le talent de Ferrier comme philosophe se manifeste en ceci que, en reformu- 
Ismt la position berkeleyenne selon le mode de pensée qui renvoie aux deux lois de 
Cousin, il nous transporte, tout d‘un coup, du monde de Cousin à celui de Merleau- 
Ponty et de M. Sartre. La loi qui énonce l’intrication du sujet et de l’objet, qui 
énonce qu’on ne peut les distinguer, dit Ferrier, consiste en ceci que si nous isolons 
un des canaux de la sensorialité des autres canaux, la vue, par ex., comme tente de 
le faire Berkeley dans sa nouvelle théorie de la vision, les objets des sens isolés de 
cette façon, c’est-à-dire les formes colorées, perdent, à l’instant, la qualité que leur 
attribue le sens commun : d’être donnés à notre conscience perceptive comme exté- 
rieurs par rapport aux organes corporels - les yeux grâce auxquels ils sont perçus. 
Nos yeux, d‘ordinaire, nous demeurent invisibles, et quand nous séparons l’expé- 
rience visuelle de celle du toucher - comme le fait Berkeley - de ce fait même nous 
cessons de faire l’expérience des formes visibles des choses comme de réalités exté- 
rieures par rapport à nos yeux (à ce moment - là invisibles), au sens où il s’agirait 
dle réalités qui se tiennent à une certaine distance de ces derniers, distance que l’on 
peut mesurer. Nous pouvons, certes, voir ces formes visibles comme solides, en quel- 
que mesure, comme se détachant en relief - Bailey, qui critique Ferrier, connaissait 
déjà la fonction de la binocularité telle qu’elle est rendue manifeste par le stéréos- 
cope - mais ceci n’empêche pas que la profondeur des choses visibles demeure invi- 
sible pour nous en ce sens que nous ne sommes pas capables de les voir par rapport 
à nos yeux qui sont invisibles. Merleau-Ponty s’est aperçu de cela quand il disait de 
l’expérience de la profondeur, dans la perception, qu’elle était la plus existentielle 
de toutes les expériences («plus directement que les autres dimensions de l’espace, 
la. profondeur nous oblige à rejeter le préjugé du monde et à retrouver l’expérience 
primordiale où il jaillit; elle est, pour ainsi dire, de toutes les dimensions, la plus 
”mistentielle’’, parce que - c’est ce qu’il y a de vrai dans l’argument de Berkeley - 
elle ne se marque pas sur l’objet lui-même, elle appartient de toute évidence à la 
perspective et non aux choses; elle ne peut donc ni en être tirée, ni même y être 
plosée par la conscience ; elle annonce un certain lien indissoluble entre les choses 

186 



et moi par lequel je suis situé devant elles)), M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de 
lu perception, Paris, Gallimard, 1945, p. 296)16. 

La seconde loi, qui est à l’opposé de la première, n’entre en action, selon Fer- 
rier, que lorsque - comme Berkeley le suggère-nous examinons, dans une expérience 
du toucher, la relation existant entre nos yeux en tant qu’objets accessibles au sens 
du toucher et les aspects tactiles des objets que nos yeux voient et lorsque nous dé- 
couvrons, par ce moyen, la preuve qui est requise de l’objectivité et de l’indépen- 
dance des objets perçus par rapport aux organes de la vue qui rendent possible leur 
perception. Otez le toucher, et disparaît la preuve de l’objectivité des impressions 
visuelles, au sens que nous avons expliqué. 

Berkeley, dit Ferrier, avait compris ce genre de faits en rapport avec la vision, 
sans, toutefois, être capable de l’analyser. Mais ce que Berkeley ne parvint pas à 
comprendre, ce fut que les deux lois s’appliquent également dans un autre domaine 
de la sensorialité. Séparez notre expérience tactile de la compacité d’un corps qui 
n’est pas le nôtre de notre connaissance, d’ordre visuel, de la relation existant entre 
l’organe du toucher (par l’intermédiaire duquel nous éprouvons des sensations 
concernant ce corps) et les aspects, relevant du visible, du corps dont nous avons la 
sensation, et, sur-le-champ, nous détruisons la conception qui est nôtre, participant 
du sens commun, du corps solide, compact, éprouvé comme étant extérieur à - et 
en contact avec - l’organe du toucher grâce auquel nous en avons l’expérience sen- 
sible. «Nous pensons)), dit Ferrier, «à la dureté, à la compacité et à la résistance 
dans un seul et même mouvement de pensée avec le toucher et quelque effort sub- 
jectif)), celui-ci nous étant donné comme indissociable de celui-là. Ferrier se saisis- 
sait ainsi de la même idée que celle que Sartre devait avancer quand il disait que 
«ma main me révèle la résistance des objets, leur dureté ou leur mollesse et non elle- 
même)) (J.-P. Sartre, L’être et le néant, Paris, Gallimard, 1957, 49” éd., p. 366). 
Mais pour Ferrier, à la différence de Sartre, ceci, qui est le produit de l’action de la 
première loi, est corrigé par l’action de la seconde loi, qui est que cette vue nous in- 
forme d’aspects importants - qui ne sont pas donnés dans une expérience tactile 
elle-même - de la relation existant entre l’organe du toucher et le solide qui est l’ob- 
jet d‘une expérience sensible. Par exemple, c’est la vue qui nous permet de connaî- 
tre que les corps dont nous avons eu l’expérience sensible de la forme et de la compa- 
cité, continuent d’exister hors de notre portée, quand nous n’en avons pas d’expé- 
rience sensible. Ferrier termine en donnant à ses deux lois une forme plus générale. 
I1 n’est aucun sens qui nous informe de l’existence de l’organe qui y correspond, il 
n’est aucun sens qui nous instruise sur la relation entre cet organe et ses objets sinon 
par l’intervention d’un autre sens auquel le sens dont nous parlions en premier lieu 
fournit le même service. ((la vue paie en retour la totalité de sa dette au sens qui lui 
est apparenté)) (J.F. Ferrier, Cours et textes inédits, 2e vol., p. 367). Que cela puisse 
constituer un cercle vicieux, cela semble exclu du fait de la mutuelle complémenta- 
rité des deux sens. Et, ainsi, par l’application des deux lois cousiniennes à la percep- 
tion, et en faisant usage d’elles pour généraliser la théorie de la vision de Berkeley 
en une théorie générale de l’expérience, Ferrier commence à laver l’idéalisme de 
l’accusation de subjectivisme et commence de le réconcilier avec le sens commun. 

Ce qui est remarquable, touchant l’usage que Ferrier fait des deux lois, c’est que, 
en menant à son terme sa spéculation, il applique à la lettre la méthode cartésienne 

187 



des idées claires et des idées confuses, comme il l’a lui-même expliqué. Tout d’abord 
il prend comme point de départ le fait, relativement confus et complexe, de la cons- 
cience que nous prenons, grâce à la vue et au toucher, des corps que nous perce- 
vons. En second lieu, par l’exercice d’une introspection rigoureuse, ce fait, confus 
et complexe, de l’expérience sensible est tiré au clair par une analyse qui montre 
que certains faits contingents qui la composent peuvent être rangés sous une commune 
lête de chapitre : à savoir que nous ne voyons pas nos organes de la vue de la même 
Saçon que nous voyons les formes qu’ils nous révèlent et que nous n’avons pas une 
expérience sensible des organes qui nous procurent cette expérience de la même 
façon que nous avons l’expérience sensible de la compacité et de la forme des choses 
qu’ils nous révèlent. Finalement, nous poussons la clarification jusqu’à un nouveau 
niveau d’idées distinctes et rationnelles, en découvrant que, dans le système des faits 
en apparence contingents que nous livre l’introspection, certains peuvent être conver- 
tis en vérités nécessaires - ou vérités de raison - tandis que d’autres ne peuvent être 
pareillement convertis. Un exemple de la première classe (celle des faits que l’on 
peut convertir en vérités nécessaires) serait, selon toute apparence, le fait que nos 
organes de la vision ne peuvent se donner eux-mêmes à notre conscience comme 
l’un des objets qu’ils nous révèlent, tandis qu’un exemple de la seconde classe (celle 
des faits contingents), ce serait que l’action de notre organe de la vue, sa capacité à 
rious montrer des choses diverses et variées - ou rien du tout - dépend de certaine 
activité qui se passe au niveau des sourcils, et non pas de la façon qu’aurait de réagir 
la lampe qui est sur la table”. 

Puisant son inspiration dans l’idée cousinienne selon laquelle l’introspection 
cartésienne fait fond sur une ontologie rationnelle semblable à celle des Allemands, 
Ferrier en vient finalement à être favorablement impressionné par la conception de 
Descartes selon laquelle les faits a priori, aussi bien pour ce qui concerne l’esprit 
que pour ce qui concerne la matière, «sont bien plus nombreux que ne le pensent 
nombre de personnes.»’* Faisant usage d’un langage hyperbolique, tout à fait diffé- 
arnt de celui de Descartes lui-même, pour symboliser le rêve cartésien, Ferrier 
énonce la prédiction suivante : un jour, les vérités nécessaires retrouveront la place 
d’honneur qu’elles avaient perdue. «En fin de compte, elles étincelleront aussi res- 
plendissantes que les étoiles; et, tout comme les étoiles, il se pourra bien que l’on 
s’aperçoive qu’elles sont innombrables)) (Principes de métaphysique, p. 24). 

Ferrier ne va pas très loin dans l’accomplissement de ce programme, mais il 
parvient effectivement à baliser le chemin. S’avançant par-delà les limites de l’ana- 
lyse qui tenait d‘élargir et d‘élucider, en relation avec les deux lois cousiniennes, la 
coopération qui s’établit entre la vue et le toucher dans la connaissance des corps 
qui ne sont pas le nôtre, Ferrier, dans un ensemble de deux leçons qui font partie 
du cours de 1849-5OI9, soulève la question suivante, plus compliquée et d‘un or- 
dre différent : jusqu’à quel point notre connaissance de nous-mêmes peut-elle être 
décomposée en deux parties, la première que nous connaissons par l’observation 
directe de nous-mêmes et la seconde que nous ne pouvons connaître que de façon 
indirecte par l’expérience que nous avons du commerce avec d’autres personnes, 
c’est-à-dire par l’oipxvation que nous pratiquons des réactions qu’ils ont à notre 
égard. Dans une généralisation lumineuse qui n’est formulée que dans une série de 
questions qui se trouve dans un texte d’examen proposé à St Andrews en 1862, 

188 



Ferrier met l’accent sur ceci que la théorie de la sympathie propre à Adam Smith 
s’appuie sur un principe qui est analogue à celui qui inspire la théorie de la vision de 
Berkeley. Tout comme Berkeley se demandait quel serait le nombre des qualités ap- 
partenant aux choses que le sens commun considère comme immédiatement don- 
nées dans la vision qui seraient entièrement ôtées aux choses sensibles - combien de 
ces qualités s’évanouiraient-elles ? - si les informations, qui relèvent du toucher, 
fournies concernant le rapport entre nos organes de la vision et leurs objets étaient 
supprimées, de même Adam Smith se demandait quel serait le nombre des qualités 
nous appartenant, que le sens commun tient pour données dans l’introspection, qui 
se perdraient si nous voyions interrompu notre commerce avec les autres personnes, 
c’est-à-dire avec les spectateurs (il s’agit de la définition de la sympathie) et si, par 
voie de conséquence, nous cessions d’être informés de faits nous concernant, faits 
qui, en l’espèce, ne peuvent être observés directement et ne peuvent être portés à 
notre connaissance que parce que d’autres (que nous) attirent notre attention sur 
ces faits. La sympathie, dit Ferrier, ((semble jouer le même rôle dans le monde mo- 
ral que le toucher dans le monde physique)) (28 mars 1850, Université d’Edim- 
bourg, manuscrit). Pour illustrer cette thèse, Ferrier cite un passage intéressant 
d’Adam Smith2’ où est mis en relief ceci que, dans la connaissance indirecte que 
nous avons de nous-mêmes (pour ainsi dire : de seconde main), les manières de réa- 
gir des spectateurs à notre égard, au niveau du comportement et des gestes, en tant 
que nous les observons, fonctionnent comme des miroirs au sens où elles attirent 
notre attention sur des aspects de nous-mêmes - rien moins que visibles - qui ne sont 
pas directement observables par nous-mêmes et qui, en l’absence d‘autres person- 
nes, nous demeureraient tout à fait étrangers. Par exemple, nous ne pouvons pas 
découvrir directement la qualité, accessible au sens du toucher, de notre réaction 
aux salutations que nous adressent d‘autres personnes - à savoir : est-ce que notre 
réaction est froide et réservée ou empreinte de chaleur et amicale ? - en nous serrant 
nous-mêmes la main ou en nous touchant nous-mêmes. I1 ne nous est possible de dé- 
couvrir l’effet que nous produisons sur les autres qu’en observant les réactions des 
autres personnes quand elles nous serrent la main. 

Ferrier ne développe pas de manière systématique ses idées sur ce sujet mais 
une ou deux phrases où est décrit, dans un style phénoménologique, le rôle joué 
par notre observation de la réaction des autres à notre égard dans la connaissance 
que nous avons de nous-mêmes ne montre pas seulement vers où il se dirige, mais 
rend également manifeste le sens dans lequel la loi - et la loi qui lui est opposée - 
exposées par Cousin ont un champ d’application dans le domaine social. Parlant 
d’une expérience immédiate que nous aurions de nous-mêmes une fois fait abstrac- 
tion de l’expérience indirecte que nous faisons de nous-mêmes par l’entremise de 
l’image en miroir que les autres donnent de nous, Ferrier dit : 

«Le fait d’éprouver des sensations constitue chaque individu en centre d’un système, 
autour duquel tous les autres hommes gravitent comme des planètes. Sous son influence, 
l’homme considère ses intérêts et ses actions comme de la plus haute importance et les 
intérêts des autres personnes comme quelque chose de négligeable. Mais la sympathie 
(c’est-à-dire la connaissance indirecte que nous avons de nous-mêmes de par notre expé- 
rience du commerce entretenu avec d’autres personnes) combat la présomption que pro- 
duit un tel sentiment. La sympathie rend tout homme capable de se considérer comme se 
situant à la périphérie des choses avec les autres hommes et non pas au centre de la cir- 
conférence)) (27 mars 1850). 

189 



La distinction qu’opère Ferrier coïncide pratiquement avec celle qui est for- 
mulée par M. Maxime Chastaing dans un article auquel je dois beaucoup. «A la 
conscience directe de mes expériences intimes, j’oppose donc la connaissance indi- 
recte et quasi artisanale de soi où je me connais comme un autre, que j’ai apprise 
((en partie)) au moyen des autres et qui me renvoie à la connaissance d‘autrui. Au 
sentiment dont parlent les cartésiens, l’observation sociale de soi qu’étudie Adam 
Smith.)) (((Reid, la philosophie du sens commun et le problème de la connaissance 
d’autrui)), Revue philosophique de la France et de l’Étranger, jui1.-sept. 1954, 
pp. 361-2, M. Chastaing donne la référence suivante, à propos d‘A. Smith : Théorie 
(des Sentiments moraux, trad. Grouchy, Barrois, 1830, I, p. 201-207). M. Chastaing 
oppose l’une à l’autre des choses que Ferrier, en tant qu’admirateur de l’éclectisme 
cousinien, cherche à réconcilier. 

Jusqu’à présent une comparaison de la manière qu’a Ferrier de traiter d’Adam 
Smith avec celle que pratique Cousin montre, d’une façon frappante, comment 
:l’éclectisme du dernier nommé se différencie du présentationnisme absolu ou par- 
,hit (absolute or thorough-going presentationism) du premier - tel est le nom que 
.Ferrier (2e vol., p. 404) veut donner à sa philosophie - afin d’attirer l’attention sur 
lle fait qu’il est un auto-présentationnisme au sens où il envisage le problème de l’ob- 
servation du corps comme inséparable du problème - négligé par tant d’empiristes - 
de l’observation de soi ou de l’observation de l’observation (2e vol., p. 404). Cousin 
convient qu’il y a du vrai dans le point de vue soutenu par Adam Smith, dans la me- 
sure où il y a certaines situations, dans la vie morale, dans lesquelles nous nous déta- 
chons, en quelque sorte, de nous-mêmes et, en adoptant l’attitude d’un spectateur 
impartial, nous nous voyons de l’extérieur du point de vue d’autrui (~AZ Philosophie 
morale, 2e vol., 1840, p. 150). Mais, ensuite, Cousin écarte la position adoptée par 
,4dam Smith sous prétexte qu’elle s’applique à une part de la connaissance que nous 
avons de nous-mêmes et de notre auto-observation morale, et non au tout de cette 
expérience. Ferrier, par comparaison, est bien plus philosophe en ce sens qu’il cher- 
che à généraliser le point de w e  adopté par Adam Smith en montrant qu’il consti- 
tue une application différente du principe sur lequel repose, également, la théorie 
de la vision de Berkeley, à savoir la difficulté de principe voire l’impossibilité où 
nous nous trouvons d’observer certains aspects essentiels de nous-mêmes et de notre 
comportement corp Orel. 

Néanmoins, la pénétration de l’analyse conduite par Ferrier et son originalité 
ne sauraient nous permettre de nous dissimuler l’étendue et l’importance de la dette 
contractée à l’égard de Victor Cousin. C’était de Cousin lui-même que Ferrier a appris 
ir appliquer les deux lois au problème de la connaissance. Analysant avecune grande 
intelligence les conditions du problème, Cousin avait écrit, «en un moment solennel)), 
dans son ((Essai d’une classification des questions et des écoles philosophiques)) : 

mous ne connaissons rien que dans nous et  par nous; c’est bien plutôt le monde exté- 
rieur qui tourne autour de nous ; ou si ces deux sphères ont chacune des mouvements 
propres et  individuels, et  seulement corrélatifs, nous ne le savons que parce que l’une 
nous l’apprend : c’est toujours de celle-là qu’il nous faut tout apprendre, même l’exis- 
tence de l’autre, et son existence indépendante)) (Fragments philosophiques, 1838, 
tome I, p. 327). 

Ferrier fait écho à ces mots cousiniens quand, dans la citation au sujet d’Adam 
Smith donnée plus haut, il parle de nous-mêmes comme situés, au point de vue de 

190 



notre expérience immédiate, au centre d’un système planétaire, mais, en même 
temps, comme situés, du point de vue de notre sens commun, à la circonférence du 
système. S’opposant à I’unilatéralité d’une métaphysique simpliste, Cousin voulut 
restaurer la difficulté en philosophie. Ferrier en sera le bénéficiaire. Le vrai pro 
blème philosophique serait de concilier deux opinions qui sont, en apparence, 
contradictoires mais qui, néanmoins, sont, en quelque façon, conciliables. 

Mais la dette à l’égard de Cousin ressort, de la façon la plus frappante, de la 
manière qu’a Ferrier, dans sa remarquable série d’articles sur la Philosophie de la 
conscience (dans le deuxième volume), de prendre comme point de départ du co- 
gito cartésien la discussion conduite par Cousin dans les Pvemiers Essais (3e édition, 
Paris, 1855, pp. 27-34). Ici Ferrier ne fait pas que puiser son inspiration, de manière 
très générale, dans ceci que Cousin discerne, avec clarté, que l’erg0 qui relie le co- 
gito au sum ne participe pas d’un syllogisme mais renvoie à l’ordre de l’intuition, 
mais, de façon bien plus précise, il semble formuler la manière qu’il a d’envisager le 
problème à la lumière de trois observations que Cousin présente dans ce passage. La 
première remarque porte sur le point suivant : le dessein de Descartes n’était pas de 
prouver sa propre existence. En second lieu - ce qui est d‘une importance égale pour 
Ferrier - il y a l’affirmation selon laquelle Descartes, quand il discute du cogito, ne 
poursuit pas un raisonnement mais procède à une description (c’est moi qui souli- 
gne) de d a  procédure intellectuelle qui nous révèle à nous-mêmes le fait de notre 
existence personnelle)). En troisième lieu - le plus important pour ce que Ferrier est 
en train de faire - il y a la suggestion stimulante émise par Cousin selon laquelle la 
procédure intellectuelle ici impliquée est, en quelque sorte, comparable à la distinc- 
tion entre des réalités inséparables, par suite de quoi nous découvrons que le fait 
d’être coloré implique, évidemment, le fait d’être étendu. 

(da certitude de la pensée ne précède par la certitude de l’existence. Elie la renferme, 
eile l’embrasse en elle. Ce que nous avons, ce sont deux certitudes simultanées, mêlées 
inséparablement en une unité, et la deuxième de ces certitudes est la certitude fonda- 
mentale et le principe de la philosophie cartésienne tout entière.)) (p. 32). 

«La procédure intellectuelle qui nous révèle le fait de notre existence personnelle)) 
(p. 29), telle qu’elle est exposée par Cousin et telle que Ferrier l’a scrutée plus avant, 
requiert que l’on se confronte à un problème que Cousin lui-même a résolu en dis- 
tinguant l’abstraction immédiate de l’abstraction médiate. La distinction entre les 
deux faits simultanés et inséparables qui constituent le cogito - ma pensée et mon 
existence - n’est saisie que par une abstraction immédiate où l’on prête attention 
tour à tour aux divers aspects de la même expérience, non par une abstraction mé- 
diate qui, à force de comparer plusieurs expériences de la même chose, peut diffé- 
rencier la couleur de la forme d’une sphère en marbre, pour citer l’exemple dont se 
sert Hume (Traité ..., livre I, lre partie, 7e section) ou la rectitude de la longueur 
d’une ligne, pour citer un des exemples dont se sert Cousin («Du beau réel et du 
beau idéal)), Fragments philosophiques, 1838, tome I, pp. 347-8. Cours dephiloso- 
phie de 1818, éd. A. Garnier, 1836, pp. 169-170). Cette distinction entre l’abstrac- 
tion médiate ou comparative et l’abstraction immédiate, Ferrier, dans son âge mûr, 
la pousse jusqu’à ses limites avec des conséquences qui sont funestes pour sa philo- 
sophe. Cette philosophie devient, au grand dam de Cousin, une recherche de vérités 
nécessaires isolées des vérités expérimentales. Au contraire, selon la théorie soute- 
nue par Ferrier, dans son jeune âge, pour rendre compte de notre développement 

191 



intellectuel, la distinction empirique que nous faisons, grâce à la comparaison, entre 
les divers aspects inséparables des perceptions que nous avons des corps - distinction 
entre les organes de la vue et du toucher, d’un côté, et, de l’autre côté, le corps sen- 
sible qu’ils ont tous deux comme objet de leur perception - est préalable non seule- 
ment chronologiquement mais encore logiquement à la découverte intuitive de nous- 
mêmes, signalée dans le cogito de Descartes, comme propriétaires d’une part de bon 
sens qui est égale à celle que possède autrui. Selon Ferrier, la comparaison de la vue 
et du toucher qui nous avertit de l’extériorité et de la transcendance du corps perçu 
par rapport à l’expérience que nous en avons, rend possible la transformation que 
nous connaissons d’une existence pour autrui, existence où nos opinions sont reçues 
toutes faites des autres, en une existence pour soi, existence où nous avons fait va- 
loir nos titres à être pris au sérieux par autrui pour ce qui touche à nos opinions. 
Descartes, en se livrant à l’examen détaillé du fait de conscience, ne se propose pas, 
selon Ferrier, de prouver sa propre existence mais d’attirer l’attention sur deux faits 
touchant l’existence qu’il a en propre, deux faits qui la caractérisent comme d’un 
type tout à fait spécifique par comparaison des autressortes de choses. Tout d’abord, 
Diescartes attire l’attention sur le fait que, à ce qui lui semble, tandis que la cons- 
cience, perceptive ou d’une autre nature, que nous avons des montagnes, des arbres, 
etc., n’entraîne pas, sans risque d’erreur aucun, l’existence des montagnes et des ar- 
bres dont nous sommes conscients, la conscience que nous avons de notre propre 
existence, par différence, ne peut abuser et entraîne sans conteste l’existence de son 
olbjet, à savoir de nous-mêmes. 

«Notre activité de pensée)), dit Ferrier, quand il interprète Descartes, «ne transforme pas 
des objets tels des montagnes en des choses existant réellement. S’il s’agit de choses qui 
sont réelles, il n’en va pas ainsi de par l’effet de ceci que nous les pensons. Mais détour- 
nons-nous de l’univers et dirigeons notre regard vers nous-mêmes, envisageons ce a quoi 
l’on se réfère quand on fait usage du mot «je)) et nous avons, ici, l’exemple où il n’est 
plus de distinction entre la notion et la réalité.)) 

Li: second fait qui nous constitue, nous-mêmes ou une autre personne, en quelque 
chose de si spécifique ou de si ((anomal)) par comparaison avec les autres choses, 
dans la façon dont nous sommes conscients des deux types de choses, c’est que, se- 
lon Descartes (Descartes interprété par Ferrier), la conscience engendre le moi - ou 
quelque autre soi - d‘une manière telle qu’elle n’engendre pas les montagnes, les ar- 
bres et, pour ce qui les concerne, nos propres corps dont nous sommes également 
conscients. Descartes, Ferrier l’admet, n’a pas dit grand-chose sur cette deuxième 
particularité, mais si on l’avait interrogé sur ce point, il aurait répondu - ou il aurait 
d6 répondre - quelque chose de comparable à ceci. «La conscience me transforme 
de chose en moi ; cela veut dire qu’eile m’élève au-dessus du simple fait d’exister pu- 
re,ment et simplement pour les autres et qu’elle m’apprend à exister également pour 
md-même.)) Le secret qui est contenu dans la discussion que conduit Descartes au- 
tour du cogito, c’est que ce dernier implique une dimension sociale de notre expé- 
rience, dimension qui n’est pas rendue explicite. 

Pris en lui-même, l’exposé que Ferrier présente des deux faits de conscience 
((anomaux)) n’est peut-être pas des plus compréhensibles mais sa signification de- 
vient à peu près claire quand il parvient à le reformuler à l’aide d’idées provenant 
d’Adam Smith (Considérations sur la première formation des langues) et, peut-être, 
aussi des Allemands. Ferrier se confronte à la question posée par le premier (Smith) : 
savoir ce qui se passe quand un petit enfant commence à parler de lui-même non 

192 



pas à la troisième personne ((Billy s’assied, Billy marche)), mais à la première per- 
sonne «Je m’assieds, je marche)). Ce qui fait la différence, dit Ferrier, c’est que, 
dans la première hypothèse, l’enfant apprend à se rapporter à lui-même par l’entre- 
mise du mot «Billy» de la même façon qu’il apprend à faire usage, de manière ap- 
propriée, du mot «table» pour se rapporter à l’objet ainsi signifié - c’est-à-dire en 
imitant la façon dont il observe que les autres personnes font usage de ces deux 
mots. En revanche, lorsque l’on passe à l’usage du pronom de la première personne 
en tant que moyen de se rapporter à soi-même, l’enfant ne peut pas apprendre ce à 
quoi se rapporte le mot «je», pris dans son acception correcte, en tant qu’il appii- 
que ce mot à lui-même, par l’imitation de la manière dont les autres font usage du 
mot ((je». Les autres personnes ne peuvent apprendre à l’enfant à faire application 
à lui-même du pronom de la première personne du singulier de la façon dont d’au- 
tres personnes peuvent lui apprendre à faire usage du mot ((Billy)) pour se rapporter 
à lui-même, ou du mot «table» pour se rapporter aux sortes de choses auxquelles le 
mot se rapporte. L‘enfant a à découvrir pour son propre compte - et d’autres ne 
peuvent le lui enseigner - les règles qui gouvernent l’usage correct des pronoms de 
la première personne et, selon toute probabilité, des pronoms de la seconde per- 
sonne, tous deux quand on en fait application à soi-même et quand on les applique 
aux autres. Selon Ferrier, la découverte de ceci par l’enfant constitue un évènement 
d’importance en ce qu’il se pose, par là, lui-même à ses propres yeux et aux yeux 
des autres comme l’égal de ces autres personnes et, ainsi, comme un être humain 
dans la plénitude de ses attributs. Dans l’exemple de Descartes, aussi, la discussion 
que ce dernier mène touchant la conscience que nous avons de notre propre exis- 
tence a, aux yeux de Ferrier, une signification comparable d‘un point de vue moral 
et le résultat des discussions que Descartes conduit dans les Méditations, c’est de 
mettre en évidence ce qu’il y a de dissimulé sous la conscience que nous avons du 
principe proclamé dans les phrases qui ouvrent le Discours de la méthode - à savoir 
que le bon sens ou raison est, par nature, également partagé par tous les hommes. 
Ferrier, comme Chomsky dans sa Linguistique cartésienne, attire l’attention sur la 
dimension sociale de Descartes (Cours et textes inédits, 2e vol., p. 105-1 14 et 

Ferrier, dans l’exposé qu’il donne de la discussion conduite par Descartes tou- 
chant le cogito, étaye celle-ci sur diverses idées sociales qu’il tire des Allemands 
aussi bien que d’Adam Smith. Initialement, quand on est un enfant, on existe pour 
les autres, et on ne commence à exister pour soi-même qu’après avoir saisi la significa- 
tion du mot ((je». Ici, Ferrier fait, de manière explicite, usage du mot ((exister)) en 
son acception quasi heideggerienne, au sens où ce mot dériverait du mot latin 
«extare», se détacher à partir de (to stand out from). L’idée de base, ici, c’est que, 
comme les discussions de Berkeley et d’Adam Smith par Ferrier le montrent avec 
clarté, on ne peut, quand on s’observe soi-même, s’observer, dans son propre 
comportement corporel, comme distinct et séparé des choses que l’on observe et 
que l’on manipule de la même façon que l’on peut observer d’autres personnes 
comme distinctes et séparées des choses dont nous observons le commerce que ces 
personnes entretiennent avec elles (op. cit., p. 150-161, pour ce qui concerne plus 
spécialement Heidegger, p. 159). Ferrier, de manière intéressante, lorsqu’il explique 
la difficulté que nous rencontrons à distinguer, par l’observation, nous-mêmes des 
corps avec lesquels nous entretenons un commerce, a recours à ce qu’on pourrait 

p. 252-254). 

193 

13 



appeler une étymologie heideggerienne dont il était fait mention dans la Philosophie 
de la conscience telle qu’elle fut primitivement publiée dans le Blackwood’s Maga- 
zine mais qui fut supprimée par ses éditeurs victoriens des Cours et textes inédits. 

«La syllabe uno> dans le mot grec noeo (je perçois), je suis tout disposé, dit Ferrier, à la 
considérer comme la même chose que notre particule négative No en langue anglaise. Car 
noeo et tous ces mots qui impliquent connaissance, impliquent une discrimination entre 
l’être percevant et  l’objet qu’il perçoit)), 

au sens où l’être percevant se distingue de l’objet et se refuse, au plan intellectuel, à 
ce que l’objet perçu soit lui-même, l’être qui perçoit. Comme Ferrier l’écrivit avec 
audace, dans le Blackwood’s Magazine, le fait de connaître revient à une négation 
((to know is to no) (11” leçon, 27 novembre 1849, manuscrits de l’université 
d’Edimbourg). Pourtant, Ferrier n’est pas heideggerien. Restant fidèle à Descartes, 
il affirme que le cartésianisme est déjà un existentialisme. La signification du cogito, 
c’est que Billy existe pour soi quand il distingue nettement entre son expérience des 
objets, d’un côté, et les objets de son expérience, de l’autre. Ce qui apporte un 616- 
ment heideggerien dans ce cartésianisme, c’est qu’il y a, pour Ferrier, deux espèces 
(d’existence pour soi. I1 y a une forme quotidienne de la surveillance de soi, marquée 
(d’un certain manque de systématicité, c’est celle propre au sens commun. Et il y a 
ilne forme systématique de surveillance de soi qui est celle de la philosophie. 
((Qu’est-ce que la philosophie, sinon la volonté pure et indomptable ?» (Works, 
.je vol., p. 202). Le type suprême de l’existence authentique, c’est Descartes lui- 
inême . 

A ce moment-là, Ferrier a été bien au-delà de Cousin et, pourtant, l’admira- 
ition qu’il porte à Cousin ne manque pas de fondement, puisque l’inspiration qui 
anime sa remarquable Philosophie de la conscience doit beaucoup non seulement à 
la discussion de Descartes par Cousin dans le Programme de 1816 des Premiers Es- 
sais, mais aussi à la limpidité et à la délicatesse avec laquelle, dans le cours de 1828, 
Cousin donne vie aux idées allemandes touchant l’importance du moment où corn- 
mence la conscience de soi. 

«Nous ne commençons pas par nous chercher, car ce serait supposer que nous savons 
déjà que nous sommes ; mais un jour, une heure, un instant, instant solennel dans l’exis- 
tence, sans nous être cherchés nous nous trouvons; (...) Nous nous apercevons)) (op. cit., 
éd. de 1828, 6 e  leçon, 29 mai 1828, p. 10, éd. de 1841, pp. 167-8). 

Dans tous ces travaux - les quinze articles, les leçons de 1850 et le livre Les 
principes de la métaphysique - que Ferrier avait portés, par lettre, a la connaissance 
de Cousin, il n’y a, assurément, rien de dit ni rien d’entrepris touchant les problèmes 
qui préoccupaient tant aussi bien Cousin que Hamilton au commencement, savoir la 
relation que le fini entretient avec l’infini, exception faite, il est vrai, de manière in- 
directe, d’un chapitre intéressant sur la nature de la volonté dans la Philosophie de 
la conscience, chapitre dans lequel Ferrier, faisant usage de la conception propre à 
Cousin d’une loi à laquelle s’oppose une autre loi, émet la suggestion que ce qui fait 
aller le monde, c’est un antagonisme existant entre une loi du consensus, par la- 
quelle nous sommes pris dans la causalité des pressions sociales, d’un côté, et une loi 
du dissensus, par laquelle, d’un autre côté, nous affirmons notre liberté en disant 
non aux pressions sociales (Cours et textes inédits, 2e vol., pp. 106-1 14). Toutefois, 
la colère provoquée par le fait que Cousin avait refusé de le soutenir en 1856 semble 
aivoir poussé Ferrier à aborder le problème de l’infini dans ses rapports avec le fini 

194 



de façon plus précise et plus limitée, de façon plus technique, pourrait-on dire (au 
sens moderne du terme). Abordant pour la première fois, en 1856, dans son pamphlet 
La philosophie écossaise, l’ancien et le nouveau, la question même de savoir si 
Hamilton est fondé à prendre la défense des antinomies kantiennes, Ferrier affirme, 
tout à trac, que, en un certain sens (ce qu’il n’explique pas, à proprement parler), 
la thèse de l’infinité de l’espace et du temps est préférable, à tout le moins, elle ne 
contrevient pas aux exigences de la raison, tandis que la thèse affirmant leur iimita- 
tion ne peut pas, en un certain sens, être soutenue rationnellement. Dansunexamen 
entièrement renouvelé de la question qui se trouve dans le chapitre consacré à Héra- 
clite dans ses leçons, publiées à titre posthume, consacrées à la philosophie grecque 
(dans le premier volume des Cours et textes inédits), Ferrier procède à un examen 
entièrement renouvelé de la question (sic). Au lieu de débattre, comme il le faisait 
en 1856, dans les termes kantiens de la possibilité de soutenir rationnellement les 
deux branches de l’alternative, il concentre son attention sur les diverses manières 
possibles de décrire le mouvement en tant qu’il est perçu. Ici Ferrier élabore, avec 
minutie, une position qui, sans être bergsonienne au sens exact du terme, peut être 
décrite comme une version rationelle du bergsonisme. La thèse infinitiste s’applique 
au mouvement tel que nous le découvrons dans l’expérience première que nous fai- 
sons de sa continuité où il possède les qualités, incompatibles en apparence mais 
non en réalité - qualités relevées dans l’argument zénonien de la flèche qui vole - 
selon lesquelles la chose en mouvement n’occupe jamais la même position à un ins- 
tant donné, mais toujours, pour ainsi dire, deux positions à la fois. La position fini- 
tiste, en revanche, est illustrée par la façon dont un mouvement qui est observé - tel 
celui d‘un corps qui tombe - doit être décrit par les savants avant de pouvoir être 
mesuré à l’aide du calcul ou de quelque autre procédé. Le corps, dans l’hypothèse 
finitiste, est considéré, artificiellement, comme occupant des positions successives à 
des moments successifs. Le principe qui maintient l’Univers dans l’être est encore 
mieux illustré, pour Ferrier, par le trait qu’il considère comme fondamental pour la 
position infinitiste, à savoir le fait qu’il requiert, à titre de condition nécessaire, 
l’antagonisme qui se manifeste entre le mode d’action des deux lois cousiniennes : 
celui-ci, en tant qu’il s’applique à l’univers physique, fait aller le mouvement des 
choses conformément à l’attraction et la répulsion de la gravité ; et, dans le domaine 
du monde de la vie humaine, il fait aller les choses par l’entremise d’une forme dif- 
férente de l’antagonisme qui est causé par la tension entre la loi du dissensus (ou de 
la volonté) et la loi du consensus (ou de la causalité) (consulter également : manus- 
crits de l’université d‘Edimbourg, 

La décision, digne d’être notée, prise par Cousin - décision qui a été comprise 
uniquement par rapport aux règles de conduite en usage dans la philosophie profes- 
sionnelle - d‘aller contre Ferrier et d’accorder ses suffrages à Fraser“ dans la compé- 
tition académique de 1856 peut, jusqu’à un certain point, s’expliquer par la mise en 
évidence d’un fait concernant Ferrier qui n’a pas été discuté ici : un aspect quelque 
peu déroutant qui se rencontre dans son livre Les principes de la métaphysique, pu- 
blié en 1854 et republié en 1856. Ouvrage par bien des côtés remarquable auquel la 
philosophie mondiale est redevable de l’introduction du terme d’((épistémologie» e t  
qui contient quelques chapitres irremplaçables2’, les Principes donnent une vision 
plus unilatérale de la philosophie de Ferrier prise dans son ensemble que n’en don- 
nent les cours inédits professés à l’université en 1849-50 que j’ai, ici, suivis. Donnant, 

leçon, 2 1 novembre 1849). 

195 



de manière provocante, les faits a priori et d’ordre métaphysique pour n’ayant rien 
à voir avec les faits contingents que dévoile la psychologie réflexive, au lieu d’ex- 
traire les premiers des seconds comme cela a été fait dans le cours de 1849-50 et, au 
passage, en dissimulant l’impulsion qui joue un rôle déterminant dans sa philoso- 
phie par le fait de laisser à l’arrière-plan voire presque de dissimuler la droite raison 
cartésienne qui constituait sa source d’inspiration véritable, cette nouvelle philoso- 
phie écossaise, comme Ferrier l’appelait dans un pamphlet polémiqueu, fut, cela est 
aisément compréhensible, écartée par Cousin comme ((une certaine importation de 
la mauvaise métaphysique d‘une Allemagne dégénérée)), dans La Philosophie Écos- 
,sake de 1857. Cousin qui, par une sorte de revanche prise sur un Ferrier qui omet- 
tait même de mentionner le nom de Descartes dans son livre, passe sous silence le 
nom de St Andrews, là où enseignait Ferrier, de la liste des Universités écossaises. 
Ce qui justifie, jusqu’à un certain point, l’attitude de Cousin, c’est que, dans les 
,Principes, Ferrier présente les résultats de quelques unes de ses premières recherches 
:sous une forme qui tend presque à suggérer qu’il n’avait pas pleinement compris 
jlusqu’à quel point ses efforts avaient été couronnés de succès. En particulier, la pro- 
position 13 (p. 310-320) ne parvient absolument pas à rendre justice aux idées tou- 
chant la connaissance que nous avons les uns des autres, idées qu’il avait dévelop- 
pées dans ses leçons sur Adam Smith et la sympathie pendant que, d’une semblable 
manière, la proposition 22 (pp. 384401) laisse de côté quasiment tout ce qui est de 
l’importance la plus vitale dans son analyse de la perception telle qu’on la trouve 
dans les cinq articles consacrés au problème posé par Berkeley (il avait fait parvenir 
deux de ces articles à Cousin). De surcroît, ce qui choqua tout particulièrement les 
philosophes français, ce fut le ton qui manquait de modération et de sens de la res- 
ponsabilité - tellement différent de la circonspection traditionnellement associée, en 
France, avec la pensée écossaise - avec lequel Ferrier parlait de Reid comme d’un 
homme ((hors de son élément en philosophie et qui, si on le compare à Hume, res- 
semble à une baleine dans un champ de trèfles.»% ((Lorsque les philosophes se trai- 
tent entre eux de la façon dont M. Ferrier parle de Reid, c’est un jour de divertisse- 
ment pour le public. Ces démentis absolus dont ils s’accablent réciproquement sont 
une des causes qui ont le plus nui au crédit de la science.)) (Charles de Rémusat, 
((L‘Écosse depuis le 17e siècle et la philosophie de Hamilton)), Revue des Deux 
Mondes, àvril 1856, p. 505). Sans nul doute, comprise pour ainsi dire à la façon 
écossaise et provinciale, la description par Ferrier de Reid comme d’une ((baleine 
cians un champ de trèfles)) n’était pas dénuée de pertinence au sens où Ferrier ne 
ciéniait pas à Reid de grandes capacités sur le plan intellectuel, mais où il disait que 
11: génie de Reid, comme d’autres l’avaient dit en Écosse, comme cela peut encore 
être dit, s’était illustré bien plus à son avantage dans ses spéculations mathémati- 
ques touchant la géométrie noneuclidienne de la 9e section du cinquième chapitre 
des Principes de l’esprit humain” aussi bien que dans son Essai (tout à fait magis- 
tral) sur l’histoire de l’université de Glasgowz6 que dans ses œuvres philosophiques. 
Toutefois, quelle que soit la part de vérité contenue dans une semblable ((réévalua- 
tion» de Reid - et elle comporte certainement une part de vérité - un tel jugement 
envisage Reid et ce qu’il a réussi à mener à bien (comme l’a vu Cousin) sans nulle- 
ment avoir le sens des proportions en ceci que, d’une façon toute provinciale, il ne 
parvient nuilement à envisager la philosophie de Reid par comparaison avec le type 
de philosophies qui était, en moyenne, «fabriqué» par les manuels en usage dans les 

196 



Universités dans les autres pays de l’occident. Toisé à cette aune, Reid fait bonne 
figure. 

Pour évaluer comme il convient ce qui fait l’objet de la controverse entre Fer- 
rier et Cousin, il nous faut toujours nous souvenir de ce que ce dont nous discutons 
n’est pas une dispute, sur des critères en usage dans la profession, dans les départe- 
ments de philosophie de l’occident, mais une crise culturelle et politique qui a une 
dimension relevant de la politique internationale : savoir si les Écossais pourront gar- 
der en vie, au XIXe siècle, le compromis, inauguré par l’Union, consistant à se join- 
dre aux Anglais au plan politique jusqu’à ne plus faire qu’un, tout en maintenant 
une identité nationale spécifique aux yeux du monde, ou bien si, comme, selon 
toute apparence, cela s’est produit par la suite dans la pratique, les Ecossais devaient 
consentir à une situation (qui était nouvelle), situation qui n’avait pas été prévue 
par l’Union, situation dans laquelle ils allaient former une région de la Grande-Bre- 
tagne comme les autres et ne plus continuer à parler au monde d’une voix qui les 
caractérisait en propre en exerçant des droits qui, sans nul doute, leur étaient garan- 
tis par les clauses de réserve de l’Acte d’Union mais qui commençaient à ne plus 
guère avoir de signification. Ministre de l’instruction publique en France, quelques 
années auparavant, lui qui était, lui-même, (tun grand ami de l’Écosse aussi bien que 
de William Hamilton)), Victor Cousin ne nourrissait aucun doute sur le fait qu’il 
était important de garder en vie la présence intellectuelle écossaise en tant qu’entité 
indépendante en Occident. «Ma dette de reconnaissance envers l’fkosse )), écrivait-il 
dans l’attestation qu’il donnait à Hamilton en 1836, ((m’a inspiré le vif désir de voir 
à nouveau 1 ’Écosse représentée dans le concert des philosophes d’Europe.)) Hamil- 
ton, lui aussi, quoique généralement plus prudent, ne faisait pas mystère qu’il ap- 
prouvait le dessein de Cousin de maintenir vivante l’intelligence écossaise sur le plan 
international, quand, dans sa dédicace de l’édition qu’il avait procurée de Reid à la 
fin des années quarante, il parle de Cousin ((comme de l’homme d’État par l’inter- 
médiaire duquel l’Écosse est à nouveau unie, sur le plan intellectuel, avec son vieil 
allié)) du fait que les ((meilleurs produits de la philosophie écossaise)) ont été adop- 
tés à titre de ((base fondamentale de l’instruction scolaire de par la principale na- 
tion d’Europe)). Ferrier, lui aussi, ce qui va avec une personne que l’on disait porter 
une petite barette de chardon dans son bonnet, était, à sa manière, tout aussi dési- 
reux que Hamilton et Cousin de maintenir l’identité écossaise et dans son article, 
qui mérite attention, sur la crise entre l’État et l’Église27 en kcosse, il cherchait, 
avec un mélange de profondeur dans l’analyse et de patriotisme fervent, à définir 
une voie moyenne qui puisse apporter une solution au dilemme posé par la ((consti- 
tution pleine de complexité)) du pays, de telle sorte que puisse être reformulé et 
doué d’une vie nouvelle le vieil équilibre entre les intérêts attachant les fkossais au 
siècle et leurs intérêts pour les choses d‘ordre spirituel d’une façon qui s’accorde 
avec un âge de réformes et de démocratie. Au même moment, toutefois, se distin- 
guant tout autant de Hamilton que de Cousin, Ferrier ne manifestait pas un grand 
enthousiasme à l’égard d’un mouvement structuré pour maintenir en vie la tradition 
de la philosophie écossaise. ((Ma philosophie)), disait-il, pour se défendre de certains 
de ses critiques, «est écossaise jusqu’en son tréfonds)), au sens où elle a trouvé sa source 
dans un travail de critique effectué sur les idées de Hume, Reid, Dugald Stewart, 
Thomas Brown, William Hamilton, Adam Smith en les comparant avec l’évêque 
Berkeley, Descartes, Victor Cousin, Malebranche et les philosophes allemands28. 

197 



Mais, poursuivait Ferrier, «la philosophie ne s’enferme pas dans une tradition (is not 
maditionary,) )) ; la vie qui l’anime fait confiance au génie personnel et à la créati- 
vité et l’organisation de la philosophie écossaise en accord avec une sorte d‘orien- 
tation partisane qui refuse de compter dans ses rangs quiconque sinon ceux qui ju- 
lent fidélité aux positions de Sir William Hamilton et du Dr Reid, est sujette à en- 
gendrer, à long terme, des effets nocifs. Cousin, en revanche, en 1856 et  en 1857, 
dans sa préface à La Philosophie Écossaise, mettait l’accent sur ceci qu’il était im- 
portant, non seulement pour l’Écosse elle-même, mais pour la droite raison en Occi- 
dent de faire bloc et de prolonger la philosophie écossaise sous la forme que lui 
await donnée Reid. I1 n’y a rien d’étonnant à ce que la tension entre lui et Ferrier en 
vint à se transformer en un antagonisme2’. 

La ((guerre de trente ans» entre les philosophes écossais qui fut provoquée par 
l’intervention de Cousin a conduit le vingtième siècle non pas seulement à rejeter 
clans l’oubli la qualité de ce qui a été fait sous l’inspiration de Cousin, mais aussi (ce 
qui est d‘une égale gravité) à sous-estimer l’originalité et la puissance de Cousin lui- 
même en tant que penseur. Par exemple, ce que Ferrier a puisé chez Cousin, ce ne 
fut pas simplement sa source d’inspiration, mais également des idées claires, auda- 
cieuses et fécondes touchant le problème de la philosophie et la méthode en philo- 
sophie. Quand nous prenons en considération les aspects de la pensée de Ferrier qui 
anticipent les discussions roulant autour de l’intersensorialité ou de l’intersubjec- 
tivité chez Sartre et chez Merleau-Ponty, nous découvrons que les idées les plus heu- 
reuses qui aient germé dans l’esprit de Ferrier se font jour en réponse à la remar- 
quable formulation par Cousin, sous la forme de ses «deux lois)), du grand problème 
que l’on peut exposer dans ces termes : comment rendre manifeste que deux faits 
propres à notre expérience, faits qui ne semblent pas conciliables, sont corrélatifs 
l’un de l’autre dans le même moment qu’ils sont indépendants l’un par rapport à 
l’autre ? Que, en un sens, 

«c’est (...) le monde extérieur qui tourne autour de nous)), pendant que, en un autre 
sens, «nous tournons autour du monde extérieur)) et sommes comme ses satellites 
(V. Cousin, «Essai de classification des questions et des écoles philosophiques)), Frag- 
ments philosophiques, Paris, Ladrange, 3e éd. 1838, tome I,  p. 327) ? 

De même, l’autre élément que l’on trouve chez Ferrier, et qui est d‘un intérêt tout 
particulier pour nous, encore de nos jours, l’orientation (quelque peu) théâtrale 
vers l’idée de la philosophie conçue comme la recherche rigoureuse des vérités né- 
cessaires, ce qui fut la cause de la rupture de Cousin avec Ferrier, cette idée fut dé- 
veloppée par Ferrier en poussant à la limite - et peut-être en excédant quelque peu 
ces limites - un principe d’ordre méthodologique propre à Cousin que Ferrier avait, 
lui-même, formellement reconnu comme ce qui avait constitué sa source d’inspira- 
tion, et ce, dans le livre qui devait soulever le courroux de Cousin, les Principes de 
nzétaphysique (Philosophical Works in 3 volumes, Edinburgh, 1875, vol. I ,  pp. 479, 
480 et 508). Ce principe devait, plus tard, recevoir l’approbation dans l’entourage 
de Husserl (Jahrbuch für Phanomenologie und Philosophisches Forschung, 1929, 
pp. 3 10-3 1 5 ,  dans l’article de C.V. Salmon consacré à Hume). 

Selon ce principe, «une méthode sévère n’hésitera point à placer l’actuel 
avant le primitif; car, en commençant par le primitif, on pourrait bien n’obtenir 
qu’un faux primitif)) (Fragments de philosophie, op. cit., p. 328) et, comme Cousin 
le tire au clair dans ses leçons sur Locke (1 6e et 1 7e leçons, Cours de 1 ’histoire de la 

1Y8 



philosophie, Histoire de la philosophie du XVIIIe siècle (cours de 1828-29), Paris, 
Didier, nouvelle éd., 1841, tome II, pp. 79-148), la philosophie doit débuter par 
une analyse des relations logiques (postériorité, etc.) existant entre les idées dont 
nous faisons usage.dans le langage courant et il faut repousser à plus tard l’analyse 
des relations qui s’établissent, au plan chronologique, entre les idées telles celle de 
postériorité quant à leur venue à l’existence. Ainsi, il se peut bien que Cousin ait 
échoué dans le fait de mener à bien le projet qui était le sien de reformuler la droite 
raison cartésienne de telle façon que la philosophie occidentale soit capable d’assi- 
miler la révolution philosophique du dix-neuvième siècle, mais la philosophie qu’il 
développa à ce dessein, lue de conserve avec celle de ses alliés écossais, a peut-être, 
encore, quelque chose à offrir à une époque qui est, encore, préoccupée par les 
mêmes problèmes. 

George Elder DAVIE 
Université d’Edimbourg 

Traduit par J.-P. Cotten 

NOTES 

1. La conscience de la liberté, Paris, Flammarion, 1950. 
2 .  Synonyme, chez Cousin, de psychologie (cf., Fragmens philosophiques, Paris, 1826, p. 298). 
3 .  «On the Philosophy of the Unconditioned ; in reference to Cousin’s infinito-absolute)), 

lre pub., Edinburgh Review, oct. 1829, vol. L, no XCIX, pp. 194-221, repub. in Discus- 
sions on Philosophy and Literature, Education and University Reform, chiefly from the 
«Edinburgh Review)), London, Longman, Brown,Greenand Longmans,Edinburgh, Maclachlan 
and Stewart, lre éd., 1852, pp. 1-37, Bib. V. Cousin, 1721 (trad. fr. de Louis Peisse : Frag- 
mentsde philosophie, Paris, Lib. de Ladrange, 1840, pp. 1-55, Bib. V. Cousin, 1692). 

4. «The Crisis in Modern Speculation)), Blackwood’s Magazine (1841), et ((Berkeley and Idea- 
lism)), Bhckwood’s Magazine (1 842). 

5 .  Les lettres de Ferrier se trouvent à la Bibliothèque Victor Cousin (lettres du 15 juin 1842, 
du 9 novembre 1846, du 11 mai 1852 et du 25 mai 1852), Correspondance de Victor 
Cousin, Ms. 228, lettres 194548. 

6 .  La lettre de Cousin se trouve dans : J. Veitch, Memoir of SU. W. Hamilton, Edinburgh, 
Blackwood, 8e éd., 1869, pp. 276-7. 

7. Lettre d’Hamilton à Victor Cousin, 25 mai 1852, Correspondance ..., Ms. 232, lettre 2432. 
8 .  V. Cousin, La Philosophie ,‘?cossuise, 3e éd., 1857, XI, XII. L’attestation se trouve dans la 

collection des attestations reçues par Fraser en 1856, colledion qui a été publik. 
9. Edition des CEuvres de Reid par Sir William Hamilton (The Works of Thomas Reid, D.D., 

now fully collected with selections from his unpublished letters, Edinburgh, Maclachlan, 
Stewart and CO, lre éd., 1846,914 p.), p. 417. 

i o .  ((Philosophy of Perception)), lre pub., Edinburgh Review, oct. 1830, vol. LII, no CIII, 
pp. 158-207, repub., Discussions ..., pp. 39-99 (trad. L. Peisse, pp. 57-157). Cit. tirée de la 
p. 84. 

11. CY., note 3. 
12. Cf., note 10. 

199 



1 . 3 .  Manuscrit des leçons professées par Ferrier durant l’année universitaire 1849-1850 (leçon du 
12 décembre 1849). Ce manuscrit se trouve à la bibliothèque de l’université d’Edimbourg. 
On trouve les œuvres de Ferrier dans l’édition suivante : Philosophical Works, Edinburgh 
and London, William Blackwell and sons, 1875, 3 vol. Le premier volume est la réimpres- 
sion de la deuxième édition des Institutes of Metaphysics (1856), tandis que les volumes 2 
et 3 constituent une réimpression des Lectures and Remains (1867), le deuxième volume re- 
prenant le premier volume de cette dernière publication, et le troisième le second de cette 
même publication. 

14%. Maxime Chastaing adopte une position comparable à celle de Ferrier pour ce qui concerne 
les relations qui existent entre Descartes et Berkeley :en ce sens, ((Descartes, Fauste de Riez 
et  le problème de la connaissance d’autrui)), Rencontres, 30, Paris, Ed. du Cerf, 1949, pp. 194-6. 
Se reporter également au manuscrit des leçons de Ferrier (1849-50) : leçons du 12 décembre, 
du 3 janvier et du 4 janvier. 

1:;. Cousin fait application des deux lois au problème de la perception dans l’«Essai d’une clas- 
sification des questions ... )), Fragments philosophiques, 1838, tome 1 ,  p. 327. 

16. I1 faut lire les quatre articles que Ferrier a consacrés à la perception dans l’édition de ses 
(Euvres (Philosophical Works ..., 3e vol., pp. 261404).  Parmi ces quatre articles, on trouvera 
les deux qu’il avait envoyés à Cousin. Dans le cinquième article, «Reid and the philosophy 
of common sense)) (qui est également important), article que l’on trouve aux pages 406459, 
Ferrier laisse la question touchant la perception d’un corps en tant qu’objet accessible à ma 
vue en même temps qu’à mon toucher et  se consacre a l’étude du problème de la percep- 
tion d’un corps en tant qu’objet accessible en même temps à ma perception ainsi qu’à celle 
des autres personnes. 

1’7. Philosophical Works, 3e vol., pp. 400401 .  Ferrier ne parle pas d’une lampe, mais d’un livre. 
I I ) .  Descartes, Regulae ad directionem ingenii, Regula III. 
i ! 2 .  Leçons des 27 et 28 mars 1850. 
2 0 .  Leçon du 26 mars 1850. - Adam Smith, Theory of Moral Sentiments, ed. Raphaelet MacFie, 

ZK . Les lettres que Fraser a adressées à Cousin, avant et  après l’élection à la chaire, se trouvent 
à la Bibliothèque Victor Cousin (dans la Correspondance..., on trouve 8 lettres, du 29 avril 
1857 au 12 décembre 1864, Correspondance..., Ms. 222, lettres 2074-2081). On y trouve 
également des lettres adressées à Cousin par Mme R. Blaze de Bury qui joua, en la circons- 
tance, le rôle d’intermédiaire entre Cousin et  Fraser au cours des tractations relatives à la- 
dite élection (on trouve 43  lettres dans le Ms. 220, lettres 1015-1057). 

z:!. (cile livre de M. Ferrier] nous apparaît comme un de ces glaciers des Alpes, par eux-mêmes 
stériles et près desquels l’homme ne saurait habiter, mais d’où s’écoulent les ondes qui vont 
fertiliser au loin les vallées et  les plaines cultivées)), A. Penjon, Revue philosophique, 1876, 
2e vol., p. 167. 

z:i. Le pamphlet de Ferrier, Scottish Philosophy, The Old and The New, fut publié, pour le pre- 
mière fois, à Edimbourg en 1856 et republié, sous forme abrégée, en appendice au premier 
volume des (Euvres (Philosophical Works ..., ler  vol., pp. 553-581). 

pp. 110-111. 

24. Philosophical Works, ler vol., p. 495. 
zfi. Norman Daniels, Thomas Reid’s tlnquiryu, The Geometry of Visibles ..., avec un avant- 

2 6 .  Edition des (Euvres de Reid par Hamilton : ((Statistical Account of Glasgow University)), 

2’1. ((Observations on Church and State)), Edinburgh, 1847 (pub. dans le Blackwood’sMagazine). 
211. Pour ce qui est de la critique adressée par Ferrier au traditionalisme en philosophie et  aux 

traditionalistes, il convient de se reporter à la version publiée en 1856 de Scottish Philoso- 
phy, The Old and the New. 

251. G. Davie, The Democratic Intellect, Edinburgh, 2e éd., 1964, pp. 252-313 (réimpr., en 
paperback, Edinburgh University Press, 1982). 

propos d’Hilary Putnam, New York, Burt Franklin and CO, 1974. 

op. cit., pp. 722-139. 

200 



RAVAISSON ET COUSIN 

Au cours de cette brève communication, je souhaiterais attirer l’attention sur 
la portée historique et politique, philosophique et pour finir psychanalytique des 
profils parallèles de Victor Cousin et de Ravaisson tracés par Henri Bergson dans sa 
((Notice sur la vie et les œuvres de M. Ravaisson-Mollien)) (1904). Cette Notice est 
reproduite comme dernier chapitre de La Pensée e t  le Mouvant. C‘est donc sur elle 
que se conclut symboliquement l’((œuvre» (et concrètement le volume des Euvres’ ) 
de Bergson : 
«Chez M. Cousin, la pensée était tendue tout entière vers la parole, et la parole vers 
l’action. I1 avait besoin de dominer, de conquérir, d’organiser. De sa philosophie il 
disait volontiers «mon drapeau)), des professeurs de philosophie «mon régiment)) ; 
et il marchait en tête, ne négligeant pas de faire donner, à l’occasion, un coup de 
clairon sonore. I1 n’était d’ailleurs poussé ni par la vanité, ni par l’ambition, mais 
par un sincère amour de la philosophie. Seulement, il l’aimait à sa manière, en 
homme d’action. I1 estimait que le moment était venu pour elle de faire quelque 
bruit dans le monde. I1 la voulait puissante, s’emparant de l’enfant au collège, diri- 
geant l’homme à travers la vie, lui assurant dans les difficultés morales, sociales, po- 
litiques, une règle de conduite marquée exclusivement au sceau de la raison. A ce 
rêve, il donna un commencement de réalisation en installant solidement dans notre 
Université une philosophie disciplinée : organisateur habile, politique avisé, causeur 
incomparable, professeur entraînant, auquel il n’a manqué peut-être, pour mériter 
plus pleinement le nom de philosophe, que de savoir supporter quelquefois le tête- 
à-tête avec sa propre pensée. 

C’est aux pures idées que M. Ravaisson s’attachait. I1 vivait pour elles, avec 
elles, dans un temple invisible où il les entourait d’une adoration silencieuse. On le 
sentait détaché du reste, et comme distrait des réalités de la vie. 

Toute sa personne respirait cette discrétion extrême qui est la suprême dis- 
tinction. Sobre de gestes, peu prodigue de mots, glissant sur l’expression de l’idée, 
n’appuyant jamais, parlant bas, comme s’il eût craint d’effaroucher par trop de 
bruit les pensées ailées qui venaient se poser autour de lui, il estimait sans doute 
que, pour se faire entendre loin, il n’est pas nécessaire d’enfler beaucoup la voix 

20 I 

14 



quand on ne donne que des sons très purs. Jamais homme ne chercha moins que 
celui-là à agir sur d’autres hommes. Mais jamais esprit ne fut plus naturellement, 
plus tranquillement, plus invinciblement rebelle à l’autorité d’autrui. I1 ne donnait 
pas de prise. I1 échappait par son immatérialité. I1 était de ceux qui n’offrent même 
pas assez de résistance pour qu’on puisse se flatter de les voir jamais céder. M. Cou- 
sin, s’il fit quelque tentative de ce côté, s’aperçut bien vite qu’il perdait son temps 
e t  sa peine. 

Aussi ces deux esprits, aprèsun contact où se révélaleur incompatibilité, s’écar- 
tèrent-ils naturellement l’un de l’autre. Quarante ans plus tard, âgé et gravement 
rnalade, sur le point de partir pour Cannes, où il allait mourir, M. Cousin manifesta 
112 désir d’un rapprochement : à la gare de Lyon, devant le train prêt à s’ébranler, il 
tendit la main à M. Ravaisson ; on échangea des paroles émues. I1 n’en est pas moins 
vrai que ce fut l’attitude de M. Cousin à son égard qui découragea M. Ravaisson de 
devenir, s i  l’on peut parler ainsi, un philosophe de profession, et qui le détermina à 
suivre une autre carrière .))2 

La symétrie des deux portraits est apparemment parfaite. La clef nous en est 
fournie par la déclaration de Bergson en 1937, au Congrès Descartes : «I1 faut agir 
en homme de pensée et penser en homme d’action.)) Cousin pensait en homme 
d.’action, mais n’agissait pas en homme de pensée, ce que montre justement son 
comportement à l’égard de Ravaisson. Ravaisson agissait en homme de pensée, ce 
qiue montre sa carrière paradoxale comme administrateur (chef de cabinet de M. de 
Salvandy, Inspecteur des Bibliothèques, Inspecteur de l’Enseignement supérieur), 
mais il ne pensait pas assez en homme d’action, ce qui veut dire en l’occurrence que 
sa pensée manquait de précision. Autrement dit, le chiasme est raté et le comble, 
c’est que chacun des protagonistes se retrouve dans sa carrière exactement à l’en- 
droit où il ne devrait pas être : Cousin, dans l’enseignement supérieur, Ravaisson, 
dans l’administration. Le contraire eût été plus logique. I1 y a ici plusieurs choses à 
penser. 

1. Dans l’ordre historique et politique 
Cet échec du chiasme qui produit l’inversion des positions, c’est la version 

bmergsonienne de l’aporie des rapports entre théorie et pratique. «I1 faut)) ne veut 
pas dire «on peut)). Bergson n’est pas kantien. A travers ces profils parallèles, Bergson 
juge l’université française du XIXe siècle. Son diagnostic n’est pas tendre, comme 
cm peut le voir. L’université française a formé des hommes efficaces dans l’ordre de 
l’idéologie, dans l’ensemble d’orientation libérale (pas de conflits d’opinion stricto 
sensu entre Cousin et Ravaisson), mais stériles dans l’ordre de la science et de la phi- 
losophie. Nous sommes en 1904 et l’Allemagne n’est pas loin (cf., la façon dont 
Eiergson minimise l’influence de Schelling). Je ne pense pas solliciter le texte de 
Eiergson en suggérant qu’il portait le diagnostic inverse sur l’université allemande. I1 
y a un lien historique entre d’apolitisme)) des universitaires allemands et leur myo- 
pie politique, pour ne pas dire plus, en face de la montée du nazisme. Je ne puis que 
renvoyer ici au beau livre de Fritz Ringer (The Decline of the German Mandarins, 
The German Academic Community, 1890-1933, Cambridge, Harvard University 
Press, 1969). 

202 



Les universitaires français jusqu’à l’avènement de la Ve République (et de 
nouveau aujourd’hui?) ont toujours été engagés dans le fonctionnement de la ma- 
chine étatique, ce qui ne veut pas dire engagés en tant qu’«intellectuels» (au sens de 
l’intellectuel pétitionnaire). I1 existe des institutions spécialisées dans cette inser- 
tion: les différentes Académies regroupées dans l’Institut de France. De fait, ce 
texte de Bergson est une communication à l’Académie des Sciences morales et poli- 
tiques. En faisant l’éloge de Ravaisson, Bergson fait aussi l’éloge de cette institu- 
tion. C’est la loi du genre. 

En outre, à la limite de l’ordre politique et de l’épistémologie, se place un dé- 
bat toujours permanent en France : l’enseignement de la philosophie. En effet, dans 
un article de 1895, sur ((L’enseignement en France et l’agrégation de philosophie)), 
Durkheim revendiquait pour la discipline qu’il venait d’inventer ou de réinventer, la 
sociologie, l’héritage de Victor Cousin. Voici ce que l’on peut lire dans cet article : 
«Tout au contraire, par une véritable révolution dont on ne peut méconnaître la 
hardiesse, Cousin entreprit de recourir à elle (la philosophie) pour faire ou refaire 
cette unité morale (du pays). Partant de ce fait en quelque sorte légal, que la France 
comprenait des cultes différents, et peut-être aussi cet autre moins officiel, que la 
diversité des doctrines particulières dépassait encore, et de beaucoup celle des cul- 
tes reconnus, Cousin conclut qu’il n’était plus possible de compter sur aucune reli- 
gion établie pour assurer la perpétuité de l’esprit national (...) Cette Église, c’est 
principalement par l’enseignement de la philosophie qu’il projeta de la fonder.)) 
(Revue Philosophique, no 39, pp. 124-125). 

LA où la philosophie éclectique a échoué, la sociologie, pense Durkheim, peut 
réussir. Par un singulier retour des choses, Bergson préfèrera Eveilin à Durkheim au 
moment de la candidature de Durkheim à l’Académie des Sciences morales et poli- 
tiques3. 

2. Dans l’ordre philosophique 
Bien qu’il y ait un échec du chiasme, les deux parties n’ont pas également 

tort. De fait, là où Durkheim choisit Cousin, Bergson choisit Ravaisson. Comment 
ce choix est-il possible? - c’est qu’il faut bien distinguer l’ordre du rhétorique et 
l’ordre du philosophique. Dans l’ordre du rhétorique, on cherche un philosophe-roi. 
Nous ne nous livrons à aucune interprétation. Parlant devant le Comité France- 
Amérique, et précisément à propos des universités, Bergson établit un lien entre sa 
problématique et celle de Platon : 
«Qu’à l’esprit philosophique puisse s’allier ainsi l’esprit d’organisation, cela n’a rien 
qui doive nous surprendre, car si c’est un philosophe qui a réorganisé l’université de 
Columbia, le réorganisateur de nos universités françaises est aussi un philosophe ; lui 
aussi a été professeur de philosophie. 

Et vraiment quand on les a vus à l’œuvre l’un et l’autre on comprend mieux 
et l’on se sent tout prêt à accepter - pour ma part, je l’acceptais depuis longtemps, 
mais je n’osais pas le dire, par modestie - oui l’on se sent prêt à accepter le mot de 
Platon, que «tout irait bien dans le monde si les philosophes étaient rois, ou si les 
rois faisaient de la  philosophie^^. 

203 



On peut d’ailleurs relever au passage la perspicacité du jugement historique de 
]Bergson, puisque c’est un Président d’université qui va devenir Président des États- 
Unis et intervenir dans le triangle France-Ailemagne - États-Unis de la manière que 
nous connaissons. Mais nous sommes encore ici dans l’ordre de l’allusion culturelle ; 
c’est-à-dire du rhétorique. Le vrai problème philosophique c’est que les profils pa- 
rallèles de Ravaisson et de Cousin ressortent à la problématique de la division qui, 
elle, est authentiquement platonicienne et authentiquement liée, du point de vue 
philosophique, au philosophe-roi. En effet, comme souvent dans Platon, la méthode 
tie division reprise par Bergson dans le cadre de la problématique de la différencia- 
ition aboutit à une aporie. Dans 1 ’ordre du virtuel, et sur ce point je fais mienne la 
lecture deleuzienne de Bergson’, le philosophe et le roi ne font qu’un. Dans l’ordre 
tie l’effectivité, c’est-à-dire de la différenciation du virtuel, ils font deux. 

Les deux parts sont-elles aussi mauvaises l’une que l’autre? Non, car dans 
l’une des deux branches de la division, la différence se manifeste. Mons plus loin : 
IRavaisson est la différence même. La preuve en est qu’il ne c(s’oppose» pas (cf., «il 
titait de ceux qui n’offrent même pas assez de résistance pour qu’on puisse se flatter 
tie les voir jamais céder))). Puisque nous sommes devant un problème de miroir et de 
double, disons que c’est Cousin qui est le double de Ravaisson et non pas l’inverse. 
,4utrement dit, la différence de Ravaisson et de Victor Cousin, c’est la différence du 
philosophe et d’homo loquax)) (cf., ((causeur incomparable))). 

Tous les chiasmes ne sont pas pour autant des échecs. Ravaisson est le modèle 
d’un chiasme réussi: celui du philosophe et de l’artiste. Deux sources viennent 
confluer en lui dont l’une vient manifestement du côté maternel. Sa mère l’avait 
confié dans son enfance au peintre Broc et probablement aussi au dessinateur Chas- 
sériau. Ces deux sources convergent dans le chiasme de l’esthétique de Léonard de 
Vinci qu’étudie Ravaisson et de la métaphysique d’Aristote, telle qu’il la conçoit : 
((Toute la philosophie de M. Ravaisson dérive de cette idée que l’art est une méta- 
physique figurée, que la métaphysique est une réflexion sur l’art, et que c’est la 
même intuition, diversement utilisée, qui fait le philosophe profond et le grand ar- 
tiste. M. Ravaisson prit possession de lui-même, il devint maître de sa pensée et de 
sa plume le jour où cette identité se révéla clairement à son esprit. L‘identification 
se fit au moment où se rejoignirent en lui les deux courants distincts qui le portaient 
vers la philosophie et vers l’art. Et la jonction s’opéra quand lui parurent se pénétrer 
réciproquement et s’animer d’une vie commune les deux génies qui représentaient à 
:;es yeux la philosophie dans ce qu’elle a de plus profond et l’art dans ce qu’il a de 
plus élevé, Aristote et Léonard de Vinci.»6 

Bref, il est plus facile d’être philosophe en tant qu’artiste et artiste en tant 
que philosophe, que d’être penseur en tant qu’homme d’action et homme d’action 
en tant que penseur. 

3. 
Ce que nous venons de dire du miroir et de la mère induit déjà la possibilité 

d‘une lecture freudienne. Lisons l’état civil de Ravaisson : 
laJean-Gaspard-Félix Laché Ravaisson est né le 23 octobre 18 13 à Namur, alors mile 
française, chef-lieu du département de Sambreet-Meuse. Son père, trésorier-payeur 

204 



dans cette ville, était originaire du Midi ; Ravaisson est le nom d’une petite terre si- 
tuée aux environs de Caylus, non loin de Montauban. L‘enfant avait un an à peine 
quand les évènements de 1814 forcèrent sa famille à quitter Namur. Peu de temps 
après, il perdait son père. Sa première éducation fut surveillée par sa mère, et aussi 
par son oncle maternel, Gaspard-Théodore Mollien, dont il prit plus tard le 

Le lecteur a le sentiment d’un double CEdipe chez Ravaisson avec pour 
point fixe la mère. On pourrait même risquer l’expression d’dEdipe matrilinéaire)). 
En effet, à la mort du père, le frère de la mère prend la place du père dans l’éduca- 
tion d’un fils qui porte déjà le prénom de son oncle maternel (Gaspard). De surcroît, 
à la mort de l’oncle maternel, le fils reprend le nom de celui-ci. I1 devient ((Ravis- 
son-Mollien)). I1 semble bien que Ravaisson ait revécu dans ses rapports à l’institu- 
tion la singularité de son CEdipe. Dans un premier temps, tout va bien avec «Cousin». 
Puis il y a une brutale interruption. Mais tout ne s’arrête pas là, Ravaisson prend 
une autre voie où l’influence maternelle paraît prépondérante (art et archéologie). 
Ravaisson est double, ce que montre toute sa carrière et pour finir le double éloge 
dont il f i t  l’objet dans les deux académies dont il faisait partie. Rien n’est plus ins- 
tructif de ce point de vue que de comparer l’éloge de Ravaisson par Louis Léger, 
son successeur à l’Académie des Inscriptions et Belles Lettres, et celui de Ravaisson 
par Bergson, son successeur à l’Académie des Sciences morales et politiques. Louis 
Léger ne comprend rien à la carrière sinueuse de Ravaisson; il fallait un philosophe 
singulièrement préoccupé lui-même par le double pour comprendre l’unité de Ra- 
vaisson. C’est d’ailleurs sur la question du dédoublement que Bergson rencontrera 
Freud quelques années plus tard.8 

Philippe SOULEZ 
Université de Paris VI11 - 
Vincennes à St Denis 

NOTES 

1. (Euvres, Edition du centenaire, Paris, P.U.F., lre éd., 1963, pp. 1450-1481. 
2 .  Ibid., pp. 1463-64. 
3 .  il faut préciser cependant qu’Eveilin touchait au terme de sa vie et de sa carrière, alors que 

rien ne permettait de prévoir la fin de Durkheim en 1917. Cf., Georges Davy, L’homme, le 
fait social et le fait politique, Mouton, 1973 (Ecole pratique des Hautes Etudes, VIe Section), 
lettre de Durkheim à Lévy-Bruhl (année 1903 ou 1904). 

4. H. Bergson, Mélanges, Paris, P.U.F., 1972, p. 988. 
S. <(La conception de la différence chez Bergson)), Les Etudes bergsoniennes, vol. IV, P.U.F., 

6 .  (Euvres, p. 1461. 
7 .  CEuvres, pp. 1450-51. 
8 .  Ph. Soulez, «Lorsque Bergson parle de Freud)), Psychanalyse a l’Université, Revue du labora- 

toire de psychanalyse et de psychopathologie de 1’Universitéde Paris VII, t .  2, no 5, déc. 1976. 

1956; Le bergsonisme, Paris, P.U.F., 1966. 

205 





LES VACANCES DE COUSIN EN ALLEMAGNE 

M .  Patrice Vermeren a présenté une communication «La Bête noire de Pierre 
Leroux)) qui a paru dans les numéros 63 et 64 de Raison présente, en 1982 : 

((Les vacances de Cousin en Aliemagne. La raison du philosophe et la raison d’etat)) 
(no 63, pp. 77-97, no 64, pp. 101-119, avec un appendice : Victor Cousin vu par 
Heine, pp. 115-1 19). 





BIBLIOGRAPHIE ETABLIE 
PAR LA BIBLIOTHEQUE VICTOR COUSIN 

Sur la philosophie écossaise, voir : 

(12), p. 18-31 et 119-150. [17800-178011. 

philosophie française, p. 413 et suivantes. [17745]. 

Sur les Idéologues, voir : 
- Picavet. - Les idéologues. (cote V. Cousin 17909). Les idéologues en Angleterre, p. 494 

e t  suivantes, et  p. 551-552, influence sur Cousin. 
- Royer-Collard. - Fragments philosophiques. Notamment note p. CXV : ((L'Idéologie se 

recrutait principalement parmi les membres de la Société d'Auteuil. C'étaient, sous la prési- 
dence de Cabanis, Volney, Garat, Destutt de Tracy, Chénier, Guinguené, Daunou. Thurot et  
Maine de Biran, qui en avaient fait partie, ne tardèrent pas à s'en séparer)). (Cote 23022). Cette 
citation est tirée de l'introduction sur la philosophie écossaise et  spiritualiste au XIXe siècle par 
A. Schimberg, qui présente Royer-Collard comme l'introducteur de la philosophie écossaise en 
France. 

Ouvrages personnels de V. Cousin sur le sujet du Colloque : 
0 1210. THUROT (François). - CEuvres posthumes : Leçons de grammaire et de logique [sui- 
vies de] Notice sur la Vie et  les écrits de Thomas Reid par Dugald-Stewart [trad. par Thurot]. - 
Paris : Hachette, 1837. - 8". 

0 1689. ~ Recueil factice de pieces sur la philosophie anglaise et  écossaise, dont plusieurs sont 
dédicacées à Victor Cousin par leurs auteurs. - [ ca 1830-18501 - 8". (Pièces 5, 6,  10, de Hamilton). 

1669. - BEATTIE (James). - Eléments de science morale; trad. par M.C. Mallet. - Paris : Mme 
Maire-Nyon, 1840. - 8'. 
- lre trad. française. - Dédicace impr. du trad. à Royer-Collard :... ((N'est-ce pas vous qui, le pre- 
mier, avez révélé à la France les doctrines de cette école...)) - 17 1. de C. Mallet à V. Cousin, 
1837-1847, dans Ms. 238. 

0 1675. - STEWART (Dugald). - Eléments de la philosophie de l'esprit humain; trad. par L. 
Peisse. - Paris : Ladrange; L. Hachette, 1843. - 8". 
- Dédicace ms. du trad. à V. Cousin : A M. Cousin, membre de l'institut, hommage du traduc- 
teur. L. Peisse. - 27 1. de Peisse à V. Cousin, 1831-1844 et s.d. dans Ms. 243. 

0 1686. - STEWART. - Elémens de la philosophie de l'esprit humain ...; trad ... par Pierre Pre- 
vost ,... - A Genève : chez J.J. Paschoud, 1808. - 8". 

-Article d'Espinas dans la Revue philosophique de 1881, vol. 1 (ll),  p. 113-132, vol. 2 

- Boutroux. - Histoire de la philosophie : De l'influence de la philosophie écossaise sur la 

209 



ab 1684. - STEWART (Dugald). - Esquisses de philosophie morale; trad. par Th. Jouffroy. 
- Paris : A. Johanneau, 1826. - 8 O .  
- Préf. du trad. : «La philosophie de Condillac fut mise en question ... soumise à une discussion 
publique par M. Royer-Collard ... M. Cousin acheva ce que M. Royer-Collard avait commeno5 ... 
la nécessité d'appliquer la méthode expérimentale à la science des faits internes ... fut démontrée 
par le raisonnement, confirmée par l'histoire de la philosophie ... rien ne nous semble plus utile 
que de mettre sous les yeux du public les travaux de l'école écossaise qui a proclamé la même 
niéthode...)) - lre trad. française. - 14 1. de Jouffroy ?i V. Cousin, 1820-1838, Ms. 234, voir 
f 2722 sur Ferguson. 

0 1693-1694. - STEWART (Dugald). - Philosophie des facultés actives e t  morales de l'homme; 
D'ad. par Léon Simon. - Paris : Johanneau, 1834. - 8'. 
- lre trad. française. - Préf. de l'auteur, p. VI : «Je ne puis terminer cette préface sans exprimer 
la, satisfaction que j'ai ressentie de voir renaître le goût de la philosophie de l'esprit humain 
parmi les écrivains les plus libéraux de France. Personne n'y a plus contribué que M. Victor COU- 
sin...)) 
- Dédicace ms. du trad. à l'avant-titre du t. 2 : «A Monsieur V. Cousin, hommage du traducteur. 
Léon Simon.)) 

0 1861. - STEWART (Dugald). - The Collected works; ed. by William Hamilton. Vol. >I : Me- 
moir of Dugald Stewart with selections from his correspondence by John Veitch. - Edinburgh : 
T. Constable, 1858. - 8'. 
- Rel. d'éditeur toile noire. - Portr. de Stewart. - La correspondance de Stewart a été détruite, 
p ; ~  son fils, d'où l'intérêt des copies de lettres publiées ici. - Dédicace ms. de J. Veitch à V. Cou- 
sin. - 4 1. de Veitch à Cousin, 1857-1860, Ms. 251. F. 7-8 sur les relations Hamilton - Cousin. 

0 2433-2435. - STEWART (Dugald). - Histoire abrégée des sciences métaphysiques, morales et  
politiques; trad. [et préf.] par J.A. Buchon. -Paris : F.G. Levrault, 1820. - 8'. 
- I re trad. française. - Le trad. parle dans la préf., p. LXXV, des rapports de Victor Cousin avec 
I'i-cole écossaise. - 3 1. du trad. à V. Cousin dans Ms. 220. 

0 2547. - CONDORCET. - Esquisse d'un tableau historique des progrès de l'esprit humain : 
[ouvrage posthume] ; [publ. par P.C.F. Daunou et Mme M.L.S. de Condorcet]. 
-Paris : Agasse, an III [1794-17951. - 8' ;portr. grav. rel. maroq. vert, tranches dorées. 
- Mention ms. de V. Cousin à la garde : Legs de M. Fauriel, 1844. - Condorcet, en tête de la pre- 
mière génération d'idéologues, d'après Picavet. - L'Esquisse est son testament philosophique 
d'après le même. - Mme de Condorcet publie en 1798 une trad. de la Théorie des sentiments 
mixaux et des Considérations sur l'origine et  la formation des langues de Smith, et  trace la ligne 
qui sépare les écoles françaises et  écossaise. Elle devint l'amie de Fauriel. 

0 1641. - FERGUSON (Adam). - An Essay on the history of civil society. -Edinburgh, 1767. 
- 4' ; rel. veau blond, dos orné. 
- E.d. originale. - Mention ms. de V. Cousin à la garde : il y en a une réimpression de 1793. 

0 4665-4666. - FERGUSON. - Essai sur l'histoire de la société civile ; trad. par M. Bergier. 
- Paris : Veuve Desaint, 1783. - 2 vol. 12' ; rel. veau blond de Heming & Müller. 
- Commentaire plus éloquent qu'original de l'Esprit des lois, d'après V. Cousin : Philosophie 
écossaise. 3e éd. p. 500. 

5715. - FERGUSON. - Institutions de philosophie morale; trad. [par E.S.F. Reverdil.] - A 
Genève : chez C. Philibert & B. Chirol, 1775. - 12O ; rel. veau raciné. 
- 1 re (et seule ?) trad. fiançaise. 

5,717. - FERGUSON. - Institutes of moral philosophy. - Edinburgh, 1769. - 12' ; rel. veau 
raciné de C. Kalthoeber, London. 
- Ed. originale. 

0 5557. - SMITH (Adam). - Théorie des sentiments moraux. - Paris, 1774. - 2 t. en 1 vol. 12O ; 
Rel. maroq. rouge aux armes de la comtesse de Boufflers, dos orné. 

2110 



5862-5863. -SMITH. - Théorie des sentiments moraux; trad. par S.GrouchyVveCondorcet; 
elle y a joint huit Lettres sur la sympathie. - Paris : F. Buisson, An VI (1798). - 2 vol. 8" ; rel. 
veau marbré. 
- dans la préf. : Ces lettres ont paru propres à tracer la ligne qui sépare les deux Ecoles de philo- 
sophie française et écossaise. 

5801. - SMITH. - The Works; with an account of his life and writings by Dugald Stewart. 
- London : 1812. - 5 vol. 8" ; portr. grav., rel. maroq. estamp. à froid. 

0 5874-5875. - SMITH. - Essais philosophiques; précédés d'un précis de sa vie et de ses écrits 
par Dugald Stewart; trad. par Plierre] Prévost. - A Paris : chez H. Agasse, An V (1797). - 2 vol. 
8' ; portr. grav. 
- Prévost, professeur à Genève, a contribué à l'introduction de la philosophie écossaise. 

5412-5413. - SMITH. - Recherches sur la nature et  les causes de la richesse des nations; trad. 
du comte Germain Garnier; notice par M. Blanqui ... - Paris : 1843. 
- 2 vol. 8' ; portr. grav. 

0 5876-5878. - SMITH. - Même ouvrage en 3 vol. 12". - Nouv. éd. rev. par Joseph Garnier. 
- Paris : 1859. 
- 1 1. de J. Garnier à V. Cousin concernant cette éd. dans Ms. 230, f. 2194. 

0 1600. - BROWN (Thomas). - Lectures on the philosophy of the human mind. - 6th ed. 
- Edinburgh, 1833. - 8" ; rel. d'id., portr. grav. 
- tBrown portait en Ecosse la philosophie française et s'en servait pour combattre Reid et 
Dugald Stewart)): Picavet, les Idéologues, note 2, p. 494. - L'éd. de 1820, cote 16362, du 
fonds Barthélémy St-Hilaire, provient peut-être de Victor Cousin. 

0 1601-1606. - REID (Thomas). - CEuvres complètes de Thomas Reid, chef de l'école écos- 
saise; publ. par Th. Jouffroy avec des fragments de M. Royer-Collard et  une introd. de l'éd. - 
Paris : 1828-1836, - 8'. 
-Jouffroy fut élève de Cousin à 1'Ecole normale en 1814. - Voir ses lettres à Cousin, Ms. 234, 
14 l., 1820 et s.d., et notamment f. 2722 sur les philosophes écossais. 

0 5873, pièce 6. - GARNER (Adolphe). - Critique de la philosophie de Thomas Reid [par 
Adolphe Garnierj. - Paris : en Sorbonne, 1840. - 8". 
-Thèse dédiée à Victor Cousin. - 9 1. d'A. Garnier à V. Cousin, Ms. 230, particulièrement 
f. 21 85 sur la Critique de la philosophie de Reid. 

0 1626. - REID. - An Inquiry into the human mind. - 4th ed. - London : 1785. - 8O ; rel. veau 
marbré, dos orné mosaïqué. 
- Erreur de grav. sur la pièce de titre. - Timbre humide à la garde : W. Titford. 

0 1656. - REID. - Essays on the intellectual powers of man. - Edinburgh : 1785. - 4". 

0 1623. - PRIESTLEY (Joseph). - An Examination of Dr Reid's inquiry ixto the humanmind ... 
Dr. Beattie's Essay on the nature and immutability of truth, and Dr Oswald's Appeal to common 
sense. - 2nd ed. - London : 1775. - 8" ; rel. veau blond. 
- Critique de la philosophie écossaise. - Titre grav. au dos : Priestley against Beattie. 

0 1655. - FORBES (William). - An Account of the life and writings of James Beattie ... including 
many of his original letters. - Edinburgh : 1806. - 4" ; portr. grav. rel. veau brun. 
- Ex-libris grav. au contre-plat : J.R. Bell. - T. 3 de Beatties's Works, cote 1653-1655. 

0 613. - BEATTIE. - Essai sur la poésie et  sur la musique considérées dans les affections de 
l'âme; trad. de l'anglais. - A Paris et  à Milan, an VI I 1797-1798 j. - 8' ; rel. par Ottmann-Duplanil. 
- lre trad. française. 

- lre éd. 

- lre éd. 

21 1 



0 1645. - HUTCHESON (Francis). - A system of moral philosophy ... ;pub. by his son... - Lon- 
don : 1755. - 2 t. en 1 vol. 4' ; rel. veau bl., dos orné. 
- Ire éd. posthume. -Ex-libris grav. au contreplat : Alexander Anderson. 

0 5551-5552. - HUTCHESON. - Recherches sur l'origine des idées; trad. sur la 4e éd. anglaise 
[par Guillaume Laget ?I .  - Amsterdam [Paris] : 1749. - 2 vol. 8' ;vignettes grav. par Fessard, rel. 
maroq. rouge de Derôme le jeune. 
- I re  trad. française de cet ouvrage anonyme de 1725. - La trad. de l'ouvrage, éd. à Paris, chez 
Durand, d'après Barbier, a également été attribuée à Eidous et  à Condillac. - Hutcheson est le 
fondateur de la philosophie écossaise. - ((Premier monument de la philosophie écossaise)) : V. 
Cousin, Philosophie écossaise, 3e éd., p. 30. - D'après T.E. Jessop, A Bibliography of David 
Hume and of Scottish philosophy, p. 144, V. Cousin aurait dit du même ouvrage : ((audessous 
du médiocre)). 
- Ex-libr. grav. au contreplat du vol. 1 : Comte H. de la Bédoyère. 

5716. - HUTCHESON. - Synopsis metaphysicae. -Ed. altera auctior. - S.l. : 1744. - 12'. 
- :2e éd., en latin. 

5833. - HUTCHESON. - An Essay on the nature and conduct of the passions. - London : 1728. 
- 13'. 
- Ire éd. 

0 5834, pièce 1. - HUTCHESON. - An Inquiry into the original of our ideas of beauty and vir- 
tue. - 3rd ed. corr. - London, 1729, - 8'. 
Piièce 2. - HUTCHESON. - An Essay on the nature and conduct of the passions. - London, 
1'730. - 8' ;A. veau mosaïqué estamp. à froid. 
- ]Ex-libris grav. au contreplat, et ms. à la garde : Richard Davenport. 

5840. - HUTCHESON. - A Short introduction to moral philosophy ; translated from the latin. 
-Glasgow : 1747. - 12' ; rel. veau fauve. 
- Ire éd. 

5841. - Logicae compendium ... - Argentorati, 1781. 

5842. - Philosophiae moraiis institutio compendiaria. - Rotterodami, 1745. 

0 5845. - Le même. -Ed. 3a. - Glasguae, 1755. 

5716. - Synopsis metaphysicae. - S.I., 1744. 

0 5847. - HUTCHESON. - Thoughts on Laughter ... - Glasgow, 1758, - 12' 

0 5806-5807. - CAMPBELL (George). - The Philosophy of rhetoric. - London : 1776. 8' ;rel. 
veau raciné, dos orné. 
- Ire éd. - ex-libris grav. 

1768. - BUFFIER (Le P. Claude) S.J. - First truths, and the origin of our opinions ... ; trans- 
lated from the french ; to which is pref. a Detection of the plagiarism, concealment, and ingra- 
titude of the Doctors Reid, Beattie, and Oswald. - London, 1780. 
Trad. de l'ouvrage de Buffier éd. à Paris en 1724. - Préf. accusant Reid, Beattie et Oswald de 
plagiat. -Cote de l'éd. de 1724 : 7169. 

15069. - COUSIN. - Fragmens philosophiques. -Paris, 1826, - 8'. 
Articles de 1816 à 1819. - Commentaire des Esquisses de philosophie moralede Dugald Stewart: 

15078. - COUSIN. - Fragmens philosophiques. - 2nde éd. - Paris : 1833. - 8'. Dans la préf., 
p. XXXIII-XXXV, Cousin cite ses maîtres : Laromiguière, Royer-Collard, qui l'initia à la philo- 
sophie écossaise, et  Maine de Biran. I1 cite Hamilton p. XLII. 

p. 73-131. 

212 



8037. -COUSIN. - Cours de l'histoire de la philosophie moderne, - Paris, 1846. - 12'. 
Les Leçons X-XII, qui reproduisent ses cours de 1815-1816, sont sur la philosophie écossaise. 

0 8007. - COUSIN. - Philosophie écossaise. - 3e éd. - Paris: 1857. - 12'. 
Ce vol. représente les leçons du dernier semestre de 1819. 

0 7461. COUSIN. - Leçons de philosophie de M. Laromiguière jugées par M. Victor Cousin et  
M. Maine de Biran. -Paris, 1829. 
Extr. des Fragmens philosophiques de V. Cousin pour les p. 1-60. - Publ. en 1817 pour l'Examen 
par Maine de Biran, p. 61 à ia fin. 

Ouvrages SUT l'enseignement de la philosophie, et Victor Cousin : 
15595, pièce 1. - VALETTE (A.J.H.). - De l'Enseignement de la philosophie à la faculté des 

lettres ... et en particulier Des principes et  de la méthode de M. Cousin. - Paris, 1828, - 8'. 
Les autres pièces de cet ouvrage sont sur le même thème. 

0 15085 - MARRAST (Armand). - Examen critique du cours de philosophie de M. Cousin, 
leçon par leçon. - S.1., (1828-18291. - 8'. 

0 14773. -LEROUX (Pierre). - Réfutation de l'éclectisme. -Paris, 1839, - 12'. 
La 2e partie traite de l'Eclectisme systématique de MM. Cousin et  Jouffroy. 

0 14807. - Recueil factice d'articles sur Victor Cousin. - [Ca 18541. - 8'. 
Renseignements intéressants sur sa biographie. 

0 1085, pièce 12. - RAVAISSON (Félix). - Philosophie contemporaine. - Paris, 1840. - 8'. 
Victor Cousin et Ravaisson, sujet d'une des communications du Colloque. - Ce recueil comporte 
db nombreux mémoires philosophiques, notamment par Bouillier, Vacherot, Garnier, etc. 

(Euvres de philosophes en relation avec l'Idéologie, ou Victor Cousin. 
0 6992. - CONDILLAC (Etienne Bonnot de). - Euvres : Essai sur l'origine des connaissances 
humaines. - Paris, An VI, 1798. - 8O ; portr. grav. 
T. 1. - Etiquette au contreplat : Bibliothèque de M. A.R. Courbonne. 

0 7634. - CABANIS (Pierre Jean Georges). - CEuvres complètes ... T.l .  - Paris, 1823. - 8' ; rei. 
veau bl. par Koehler. 

0 1174. - DAMIRON (Jean Philibert). - Cours de philosophie. - 2nde éd. - Paris, 1837, - 8'. 
Dédicace ms. à l'avant-titre : A mon maître et  à mon ami V. Cousin. - 9 1. à V. Cousin, Ms 224, 
1833-1842. - ((Cousin et  Damiron se sont proposé d'être impartiaux, mais le plus souvent ils se 
sont bornés à énumérer les passages qui leur semblaient les plus répréhensibles, pour enlever à 
leurs lecteurs toute envie de devenir idéologues)) : Picavet, op. cit., p. VIII. 

0 2394. - GERANDO (Joseph Marie Baron de). - Histoire comparée des systèmes de philoso- 
phie. - 2e éd. rev., corr. et  augm. - Paris, 1822. - 8'. 
Dédicace ms. : à Monsieur le professeur Cousin, en témoignage d'une profonde estime. - 20 1. de 
Gérando à Cousin dans Ms 230. - 1 1. de Cousin dans Ms. 262. 
- lre éd. de 1804, sous la cote 2390. 

0 7466. - DESTUTT de TRACY (Antoine Louis Claude). - Projet d'éléments d'idéologie par le 
cit. Destutt-Tracy. -Paris, An IX [1801]. - 8'. 
2 1. de Mme de Tracy, belle-fille du philosophe, dans le Ms. 350. 

0 7503. - LAMENNAIS (Hugues Félicité Robert de). - Esquisse d'une philosophie. - Paris, 

8 l., 1825-1826 de Lamennais à Cousin, amicales et  philosophiques, Ms. 235. 
1840. - 8'. 

213 



7456. - MAINE de BIRAN (Marie François Pierre Gonthier). - Euvres philosophiques pub. 
par Victor Cousin. -Paris, 1841. - 8’. 
Mis. 9 : Papiers Maine de Biran, comprenant des lettres à Cousin, f. 46-51. 

7442. - 7442. - AMPERE (André-Marie). - Essai sur la philosophie des sciences. - Paris, 1834. 
- 6’. 
21 1. d’Ampère dans Ms. 214. 

1089. - (pièce 2) - ROYERCOLLARD (Pierre Paul). - Cours de l’histoire de la philosophie 
moderne [par Royer-Collard]. -Paris, 1813. - 8’. 
Victor Cousin fut son suppléant à la Faculté. - 33 l., 1823 - 1841, Ms. 246. -Dans le même re- 
cueil, pièce 4, Examen des leçons de philosophie de M. Laromiguière [par Maine de Biran]. 

7462-7463. - LAROMIGUIERE (Pierre). - Leçons de philosophie ... - Paris, 1815-1818. - 
2 vol. 8’. 
Note ms. de Cousin à la p. de titre : Présent de l’auteur, 1815. - 3 1. et  un curriculum vitae dans 
M:s. 236. F. 2961 : Je vous embrasse en Platon, en Socrate, et  vos autres devanciers. 23.7.1823. 

1208. - THUROT. - Introduction à l’étude de la philosophie. - Paris, 1833, - 8’ ; rel. veau 
ol.ive, estamp. à froid, de Bigot. 
Avec une notice sur sa vie et  ses écrits [par Daunou]. 

0 1102, pièce 7.  - VALEïTE. - Cours de philosophie : Discours d’ouverture. - Paris, 1835. - 8’. 
Disciple de Laromiguière, s’opposa à Cousin. 

MANUSCFUTS DE LA BIBLIOTHEQUE VICTOR COUSIN 

Siu la philosophie écossaise : 
Ms. 4, f. 63-64 autographe de Dugald Stewart. 
MS. 59. - Notes diverses et matériaux pour les cours de Victor Cousin, 1817-1829 : Cours ms. 
d’un élève de Cousin, leçon du 20 mars 1817, concerne Dugald Stewart, f. 10 et svts, Partie mc- 
rale des arts, Beattie, f. 39 et svts, Campbell, f. 41, Ecole écossaise, f. 42 et suivants. 
De la main de Cousin, Ferguson, f. 49-56, Beattie, f. 60, liste des professeurs d’Edimbourg, f. 62, 
Stewart, f. 66. 
MS. 79. - Notes sur l’histoire de la philosophie : 
De la main de Cousin : Philosophie écossaise, f. 52-70. 

L:s Idéologues ou leurs proches (d’après Picavet) : 
Roederer, 1 l., 1832, Ms. 246, f. 4334, cite Daunou et  de Tracy. (B.S.H., I, p. 512). 
Lakanal, 1 l., et  1 pièce dédicacée, Ms. 235. (B.S.H. 2, p. 348). 
Benjamin Constant, 8 l., 1823-1830, Ms. 223. 
Andrieux, 4 1.1831, Ms. 214 (B.S.H. 1, p. 504). 
Saint-Simon, 1 1. Ms. 247. 
Joseph Droz, 3 1. 1834, Ms. 225. 
Thurot, Ampère, Biran, Ms déjà cités. 
Villemain, 19 l., Ms. 251. (B.S.H. 3, p. 30 et svtes). 
Eugène Lerminier, 1 l., Ms. 237. 
Fauriel, 12 1. dans Ms. 228, et 6 1. de Cousin à Fauriel dans Ms. 262. Fauriel a légué sa biblio- 
thèque, ou une partie de celie-ci à Cousin (B.S.H. 3, p. 9 e t  svtes). 
Sainte-Beuve, 41 1. dans Ms 247. 
Augustin Thierry, 3 1. Ms. 250. 
Mérimée, 60 1. Ms. 21 1. 

2114 



Mill (John Stuart), 3 l., 1833-1842, Ms. 239. ((Brown, et même Mill, Bain, Spencer et Lewes, 
dans une certaine mesure, relèvent de nos idéologues?)) : Picavet, op. cit., p. 497 (B.S.H. 1, 

Portalis, 4 1. Ms. 244. (B.S.H. 3, p. 433). 
Etienne Dumont, 1 l., 1829, Ms. 226. 
De Gérando et Laromiguière, Mss. déjà cités. 
J. de Cardaillac, 2 l., Ms 221. 
A.J. Valette, 1 l., 1829, Ms. 251, pub. par B.S.H., t. 3, p. 392. F. 5060 : Permettez-moi de vous 
adresser un exemplaire de mes observations critiques sur quelques unes de vos leçons ... 
F. de Chabrier, 2 1. Ms. 221. 
J. Tissot, 6 1. Ms. 250. : ex. dédic. de : Appréciations des leçons de philosophie de M. Laromi- 
guière. [15650] (6). 
E. Renan, 5 1. Ms. 245. 

Sir William Hamilton, 24 1. Ms. 232, et 29 1. de Cousin à Hamilton, Ms. 262. 
Philosophe écossais, et  critique de la philosophie de Cousin, entretint une correspondance sui- 
vie avec lui. C'est lui qui a procuré à Cousin le buste et le portrait de Dugald Stewart. (f. 2423, 
et B.S.H. t. 1, p. 297-301, t. 2, p. 452, t. 3, p. 217-296, sur les relations des deux philosophes). 
Cousin le cite dans la préf. de la 2e éd. des fragments, dans l'avertissement de la 3e éd. (p. LXIV- 
LXV, LXXXIII-LXXXVIII de la 5e  éd. de 1866, cote 7985), dans l'Histoire générale de la phi- 
losophie, 7e éd. de 1867, Ms. 102, p. 560-561. 
Cousin et Hamilton entrèrent en relations à la suite de la publication par Hamilton d'une criti- 
que du cours de Philosophie de Cousin de 1828, publ. par 1'Edinburgh Review de 1829. 

Hamilton, philosophe écossais, et  critique de Cousin : 

p. 394). 

O 1692. - HAMILTON (William). -. Fragments de philosophie; trad. par Louis Peisse. - Paris, 
1840. - 8'. 
Dédicace ms. du trad. à Cousin : à MI V. Cousin, hommage de son très dévoué L. Peisse. -Comprend 
notamment, et  en premier lieu, la trad. de l'article de la Revue d'Edimbourg de 1829 sur le 
cours de philosophie de Cousin. - Correspondance de Peisse et  Hamilton avec Cousin déjà citée. 

0 1721. -HAMILTON. - Discussions on philosophy ... - London, 1852. - 8". 
Extr. d'Edinburgh Review. - Dédicace rns de l'auteur à l'avant-titre. 

O 1841. - Testimonials in support of Sir William Hamilton application for the chair of logic and 
metaphysics vacant in the University of Edinburgh. 1836. -Edinburgh, [1836]. - 8'. 
En tête des témoignages invoqués à l'appui de la candidature d'Hamilton à la chaire de logique 
et  métaphysique de l'université $Edinburgh, divers extr. de lettres ou d'ouvrages de Cousin. 

Taine, idéologue, qui unit de nouveau l'idéologie aux sciences (Picavet). 
O 18054. - TAINE (Hippolyte). - Les philosophes classiques du XIXe siècle en France; - 7e éd. - 
Paris, 1895. 
Cette éd. ne fait pas partie de la bibliothèque personnelle de Cousin, mais une très grande partie 
de l'ouvrage lui est consacrée. - Voir p. 21-22 de quelle façon Royer-Collard aurait découvert la 
philosophie écossaise. 

21.5 





SOMMAIRE 

Avant-Propos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7 

PREMIÈRE PARTIE 
LA PHILOSOPHIE <ECOSSAISE, DANS LE XVIIP SIÈCLE 

Geneviève Brykman 
Berkeley et l’hosse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  13 

Timothy Sutton 
Thomas Reid et les fondements de la philosophie du sens commun. . .  19 

DEUXIÈME PARTIE 
LES IDÉOLOGUES, MAINE DE BIRAN ET LA PENSÉE (&COSSAISEN 

Michel hhlherbe 
De l’idée au jugement chez Reid et Destutt de Tracy . . . . . . . . . . . .  29 

F.C.T. Moore 
Une copie mai déguisée. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  37 

John Idewelyn 
L’idéologie de l’action et de la passion chez Maine de Biran, avec un 
post-scriptum suivi d’une note de Nelly Dème. . . . . . . . . . . . . . . . .  

Un cheval de Troie dans la citadelle écossaise : l’Idéologie et la préten- 

49 

J.-C. Stewart-Robertson 

due conspiration de Thomas Brown et Destutt de Tracy . . . . . . . . . .  63 

217 



TROISIÈME PARTIE 
COMMENT LA PENSEE «l?COSSAISE» 

A-T-ELLE PENETRE DANS LA WE CULTURELLE FRANÇAISE ? 

Jean-Pierre Cotten 
La philosophie écossaise en France avant Victor Cousin ; Victor Cousin 
avant sa rencoctre avec les Ecossais . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  

André Tuilier 
La Bibliothèque Victor Cousin de la Sorbonne et l’influence de la phi- 
losophie écossaise en France au début du XIXe siècle. . . . . . . . . . . .  

George Elder Davie 
Victor Cousin et les philosophes écossais . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  

Philippe Souiez 
Ravaisson et Cousin. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  

Patrice Vermeren 
Les vacances de Cousin en Ailemagne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  

99 

159 

177 

20 1 

207 

Bibliographie établie par la Bibliothèque Victor Cousin. . . . . . . . . . . . . . .  209 

218 


	Sommaire
	Avant-propos
	La philosophie « écossaise » dans le XVIIIe siècle 
	Berkeley et l'Écosse, par Geneviève BRYKMAN
	Thomas Reid et les fondements de la philosophie du sens commun, par Timothy SUTTON

	Les idéologues, Maine de Biran et la pensée « écossaise »
	De l'idée au jugement chez Reid et Destutt de Tracy, par Michel MALHERBE
	Une copie mal déguisée, par F.C.T. MOORE
	L'idéologie de l'action et de 1a passion chez Maine de Biran, avec un post-scriptum suivi d'une note de Nelly Dème, par John LLEWELYN
	Un cheval de Troie dans la citadelle écossaise : l'Idéologie et la prétendue conspiration de Thomas Brown et Destutt de Tracy, par J.-C. STEWART-ROBERTSON

	Comment la pensée « écossaise » a-t-elle pénétré dans la vie culturelle française ?
	 La philosophie écossaise en France avant Victor Cousin ; Victor Cousin avant sa rencontre avec les Écossais, par Jean-Pierre COTTEN
	La Bibliothèque Victor-Cousin de la Sorbonne et l'influence de la philosophie écossaise en France au début du XIXe siècle, par André TUILIER 
	Victor Cousin et les philosophes écossais, par George ELDER DAVIE - Ravaisson et Cousin, par Philippe SOULEZ
	Ravaisson et Cousin, par Philippe SOULEZ
	 Les vacances de Cousin en Allemagne, par Patrice VERMEREN 

	Bibliographie établie par la Bibliothèque Victor-Cousin
	Sommaire



