VICTOR COUSIN

LES IDEOLOGUES
ET LES ECOSSAIS

PENS

PHILOSOPHIE






Document de couverture :
Portrait de Victor Cousin, vers 1830. Lithographie de Maurin (Bibliothéque Victor Cousin)



VICTOR COUSIN
Les 1déologues et
les écossais



DANS LA MEME COLLECTION

Alain Boyer
KARL POPPER : UNE EPISTEMOLOGIE LAIQUE

Louis Couturat
DE LEIBNIZ A RUSSELL



VICTOR COUSIN
Les 1déologues et
les écossais

Colloque international de février 1982
au Centre international d’Etudes pédagogiques, Sévres.
Université d’Edimbourg,
Ecole normale supérieure de la rue d’Ulm.

Ouvrage publié avec le concours du Centre national des Lettres

PRESSES DE L’ECOLE NORMALE SUPERIEURE

45, rue d’Ulm - Paris
1985



Actes du colloque «Les Idéologues, Victor Cousin et
leurs rapports avec la philosophie ’écossaise’’s,
Centre international d’études pédagogiques, Sévres,

23-25 février 1982.

© Presses de I’Ecole normale supérieure » Paris 1985
ISBN 2-7288-0111-8



AVANT-PROPOS

On trouvera ici rassemblés les Actes du colloque Victor Cousin, les Idéologues
et leurs rapports avec la philosophie «écossaise». Ce colloque s’est déroulé du 23 au
25 février 1982 au Centre international d’Etudes pédagogiques de Sévres. Les parti-
cipants y ont été accueillis par M. Auba, directeur du Centre, et c’est grice &
M. Alexandre, directeur-adjoint, que cette rencontre a pu avoir lieu sous les meilleurs
auspices.

Ce colloque franco-écossais était co-organisé par I’Université d’Edimbourg
(M. Llewelyn) et I’Ecole normale supérieure (M. Derrida).

L’occasion était toute choisie pour rappeler 1’importance et la richesse des
collections réunies dans la Bibliothéque Victor Cousin : c’est bien volontiers que
M. Tuilier, directeur de la Bibliothéque de la Sorbonne, s’est acquitté de cette mis-
sion. Mmes Fernillot et Py avaient préparé une exposition de livres et de manuscrits
ainsi qu'une bibliographie reprise dans le présent volume. Elles ont ainsi concouru &
mettre en valeur un fonds parfois mieux connu des chercheurs étrangers que des
chercheurs frangais eux-mémes. Enfin, les précisions orales apportées par M. Gouhier,
lors des séances, constituérent un élément précieux de cette rencontre.

*
* *

On n’a évidemment pas ’intention de résumer ce coiloque : celui-ci, par les
textes ici réunis, parle de lui-méme et n’a nul besoin d’une voix autorisée qui en
dégagerait la signification véritable.

Quelques repéres historiques ne seront, toutefois, peut-étre pas entiérement
superflus.
*

Il arrive, souvent, que 1’on justifie 1’intérét d’un congrés, d’un colloque, d’une
table-ronde par I’actualité des questions abordées. Or, il est remarquable que les
thémes analysés lors de ces journées ne retiennent plus guére 1’attention des cher-
cheurs, en France, du moins.



Sans vouloir, 4 toute force, unifier le propos de communications fort diverses,
il serait permis, en effet, de dire que le centre de gravité des travaux fut constitué
par les échanges qui se sont produits, depuis, au moins, la fin du XVIII® siécle, entre
les traditions de pensée «frangaises» et une tradition de pensée «écossaisen. Cette
tradition «écossaise» est, de nos jours, en France, assez peu étudiée (M. Davie, dans
sa communication, fait grand cas des travaux de M. Chastaing, mais 1’article cité
date, déja, de 1954. Un ouvrage récent a paru, en langue frangaise, mais il est di 2
un auteur belge : Mme Griffin-Collart, La philosophie écossaise du sens commun,
Bruxelles, 1980). Depuis quelques temps, les traditions francaises de pensée sous le
Directoire, le Consulat ou I’Empire sont moins mal connues : ainsi, méme en France,
il est un renouveau d’intérét pour les Idéologues (depuis la thése monumentale de
M. Regaldo (1976), on peut citer : Georges Gusdorf, La conscience révolutionnaire
- Les idéologues, Paris, 1978, ’édition de La loi naturelle et des Legons d’histoire
de C.F. Volney par Jean Gaulmier, Paris, 1980, ainsi que le numéro de janvier-mars
1982 des Etudes philosophiques, «Les idéologues - Maine de Biran», qui reprend les
communications d’une journée d’étude du 16 mai 1981). En revanche, ce qui suc-
céde 4 la pensée idéologique n’attire plus guére les chercheurs et il y avait bien long-
temps qu’on n’avait pu lire des études consacrées aux échanges entre la pensée fran-
gaise et la pensée écossaise.

*

Quelle «logique» a donc présidé a ces échanges? Ceci pourrait constituer un
guide de lecture des Actes du présent colloque.

*
* *

La «tradition écossaise» s’insére-t-elle dans une certaine «tradition» (cf., les
communications de Mme Brykman et de M. Sutton) ? Par exemple, quels sont ses
rapports avec le cartésianisme et la pensée anglaise qui I’ont précédée ? Nous avons
regroupé ces communications sous le titre : La philosophie «écossaise» dans le
XVIIF siécle.

Y a-t-il - ou n’y a-t-il pas - des liens entre la pensée «écossaise» et les traditions
de pensée frangaises que 1’on classe comme idéologiques ou comme prenant leur
point de départ dans 1’Idéologie, - les ceuvres de Destutt de Tracy, les travaux des
membres de la Société des observateurs de I'homme et Maine de Biran (cf., plus par-
ticuliérement, les communications de MM. Malherbe, Moore, Llewelyn et Stewart-
Robertson)? Ou bien est-il une quasi-hétérogénéité, voire une opposition sans
nuance ? Nous avons regroupé ces communications sous le titre : Les Idéologues,
Maine de Biran et la pensée ¢€écossaises.



Par voie de conséquence, faut-il interpréter en des termes «continuistes» ou
«discontinuistes» 1’acclimatation de la pensée «écossaise» dans la pensée frangaise ?
Certains (Lucien Séve, 1962) ont forgé I’expression d’«opération Ecosse» : que
peut-on en penser, aujourd’hui ? Faut-il se satisfaire du «temps court» propre aux
événements politiques et, ainsi, privilégier le role de Royer-Collard? Ou bien convient-il
d’inscrire cette mutation apparemment brusque dans une temporalité qui ne céde
pas aux prestiges de 1’événementiel (cf., les communications de MM. Cotten et
Tuilier)? Ce qui souléve, naturellement, le probléme des rapports précis entre évolu-
tion culturelle et histoire tout court. Nous avons regroupé ces communications sous
le titre : Comment la pensée ¢écossaise» a-t-elle penétré la vie culturelle frangaise ?

*
® *

Mais peut-étre que 1’évolution ultérieure de la pensée écossaise nous donne
des lumiéres sur la nature de ces échanges (cf., la communication de M. Davie)?
L’on peut, également, songer & des penseurs frangais postérieurs & Cousin, tels Ra-
vaisson et Bergson (cf., la communication de M. Soulez). Enfin, la vie publique de
Victor Cousin ne peut gagner qu’a étre mieux connue pour une appréciation plus
exacte de la stature du personnage (cf., la communication de M. Vermeren).

*
* *

Depuis la fin du XVIII® siécle, pour le moins, les «philosophies», en Europe,
sont décidément «nationales» : les communications ne sont jamais directes ni sim-
ples de «tradition» 3 «tradition». Malentendus, déperdition de sens et transposi-
tions dans un contexte différent sont une sorte de nécessité historique. Souhaitons
que ce colloque ait contribué & déméler quelque peu cet écheveau. Il aura peut-étre
aussi permis de comprendre que Cousin, sans étre un «grand» philosophe, mérite
bien d’étre interrogé 4 nouveaux frais comme un élément important d’un dispositif
théorique, idéologique, culturel et politique dans la premiére moitié du XIX® siécle
en Europe.






PREMIERE PARTIE

LA PHILOSOPHIE <<ECQSSAISE>>
DANS LE XVIII° SIECLE






BERKELEY ET L’ECOSSE

En 1732, dans I’Alciphron, Berkeley fait dire & Criton, I’un des personnages
chrétiens qu’il met en scéne : «Non Alciphron, vos airs tranchants ne sauraient passer
pour des preuves; et il ne suffira pas, non plus, de dire que certaines choses sont
contraires au sens commun pour nous faire croire qu’elles le sont. Par sens commun,
il faut entendre, ou bien la raison perfectionnée des penseurs, ou bien le sentiment
généralement admis par 1’espéce humaine». La convergence des opinions des paiens
et des chrétiens, des anciens et des modernes, concernant 1’existence d’une vie fu-
ture, par exemple, permet de penser que les «petits philosophes», quand ils en appel-
lent & la raison et au sens commun, n’entendent par 14 que le sens regu dans leur
parti (Works, 111, p. 241-242). Auparavant, un autre personnage chrétien (Euphra-
nor) avait fait remarquer aux libres penseurs que, regardant trop haut ou trop bas,
ceux qui sont en quéte d’un sens profond et lointain des Ecritures Saintes, passent &
coté du sens le plus évident et le plus naturel, créant ainsi des difficultés au lieu de
les découvrir (Works, 111, p. 231, note).

Ces personnages défendent le christianisme et sont, & cet égard, les porte-pa-
role de Berkeley. Mais ils ne défendent pas, tant s’en faut, I’immatérialisme qui
avait, en 1710, valu au philosophe une réputation d’extravagance, voire de folie.
Cependant, dés 1713, Berkeley avait cherché & montrer que, 4 ’encontre des subti-
lités et paradoxes des philosophes, I'immatérialisme était la doctrine la plus conforme
au «sens commun»’. Ce fut un second échec et, en 1732, le personnage Alciphron
décrit peut-étre les déceptions et les espoirs nourris par Berkeley concernant I’imma-
térialisme. Comme il était dit dans les Principes (§ 51), Alciphron déclare en effet
que «c’est une maxime vraie qu’il faut penser avec les savants et parler avec le vul-
gairey ; et il ajoute: «bien qu’elles soient en elles-mémes vraies et certaines, nos
idées ne sont connues pour le moment que de 1’élite et sonneraient comme des
étrangetés et des bizarreries aux oreilles du vulgaire. Mais il faut I’espérer, cela pas-
sera, avec le temps» (Works, III, p. 53-54). On pouvait encore espérer en 1732, car
I'immatérialisme avait été trés inégalement requ en Angleterre et en France, d’une
part, en Amérique et en Ecosse, d’autre part.

13



Les documents dont nous disposons montrent qu’il n’y eut pas, en Angleterre,
d’analyse publique et argumentée des Principes et des Trois Dialogues au moment
de leur parution®. Au lieu de cela, il y eut trés tot un concert de railleries dont une
lettre de Percival & Berkeley donne le tableau : on se moquait de Berkeley sans1’avoir
Iu®. En langue frangaise, on trouve successivement un compte rendu assez considé-
rable des Principes dans le Journal des Savants (sept. 1711) et une analyse détaillée
des Trois Dialogues dans le Journal Littéraire (1713). Deux articles dans les Mémoi-
res de Trévoux (mai 1713 ;Déc. 1713) parurent ensuite, signalant la publication des
deux ouvrages de Berkeley ;mais les textes publiés par les Jésuites, dans les Mémoires
de Trévoux, donnent & penser que les membres de la Compagnie de Jésus utilisaient
I’immatérialisme pour souligner plutdt les méfaits qu’ils attendaient de la philoso-
phie de Malebranche®. C’est comme «malebranchiste de bonne foi» que, nous dit-on,
Mr. Berkeley aurait «poussé sans ménagement les principes de sa secte fort au-dela
du sens communy. En 1718, écrite par le Pére Tournemine, une préface a 1’édition
des (Fuvres philosophiques de Fénelon, confirme que Berkeley est ’homme de
paille d’une diatribe ol Spinoza, Bayle, Descartes et Malebranche figurent comme
les chefs de file de ’impiété. Les analyses détaillées parues dans le Journal des Sa-
vants et le Journal Littérire semblent donc avoir dispensé d’une lecture directe de
Berkeley ; on rapportait par oui-dire® que, selon I’immatérialisme, il n’existait dans
le monde que des esprits et que (peut-étre) Berkeley était le seul étre qui existit
réellement. Les Mémoires de Trévoux furent ainsi & 1’origine d’une réputation
d’Egoisme qui sera propagée ensuite par Pfaff et Wolff, sans que 1’on puisse assurer
que ces derniers aient Iu autre chose que les analyses parues dans les revues fran-
caises®. Le role des Jésuites en France rejoint donc, en définitive, le tableau décrit
par Percival & Londres. L’immatérialisme semble, avant tout, 1’objet de conversa-
tions de salon.

Cependant, de solides indices suggérent que les ouvrages de Berkeley ont connu
plus de faveur ailleurs”. Ils montrent, en particulier que, en Amérique et en Fcosse,
les ouvrages de Berkeley avaient été sérieusement pris en considération assez tot.
Outre-Atlantique, Samuel Johnson avait lu les Principes dés avant ’arrivée de Berke-
ley 4 Rhode-Island ; et sa correspondance avec le philosophe indique clairement qu’il
en discutait avec des amis curieux de cette nouvelle doctrine®.

En Ecosse, le Rankenian Club, fondé en 1716 ou 1717, regroupait des person-
nalités importantes de 1’Université d’Edimbourg®. Or ce club semble avoir fait de la
philosophie de Berkeley un objet de discussion privilégié'®. Certes, I’histoire de ce
groupe reste encore a faire : mais il comptait parmi ses tout premiers membres des
personnalités comme Colin Maclaurin - qui fut un professeur de Hume'!, et George
Turnbull - qui fut un professeur de Th. Reid'2. C’est dire le role certain du Rankenian
Club dans la filiation que 1’historien des idées est en droit de faire entre 1’immaté-
rialisme, d’une part, et, d"autre part, «la philosophie du sens commun», dont 1’Ecosse
fut le berceau.

Quant A savoir, au juste, quels furent les rapports réels de Berkeley avec ce
club®, nous ne pouvons, pour I’instant, que nous fonder sur les «Mémoires du
Dr Wallace d’Edinbourg», parus dans The Scots Magazine en 1771, c’est-3-dire bien
longtemps aprés qu’une éventuelle correspondance de Berkeley avec les Ecossais ait
eu lieu. Ce document indique avec insistance que le philosophe entretenait une

14



correspondance philosophique réguliére avec le Rankenian Club et que, enchanté
par la perspicacité de ses interlocuteurs, il proposa & certains de 1’accompagner en
Amérique!4. A ce qu'il parait, ils déclinérent I’invitation ; seul John Smibert, qui
semble avoir ét€ membre du club, accompagna effectivement Berkeley 4 Rhode
Island. Nous n’avons pourtant qu’une certitude morale quant aux échanges épisto-
laires de Berkeley avec 1’Ecosse ; et la supposition de précieuses «lettres perdues» ne
peut en rien combler le fossé que constituent les années de silence philosophique de
Berkeley entre 1713 et 1730. Reste que ’ouvrage de A. Baxter, Ecossais lui-méme
- (An Enquiry into the nature of the human soul, 1733) - porte la marque et semble
I’aboutissement de discussions qui remontent a la parution des Principes. D’autre
part, la ¢Défense de D.B.-—-y» contre «l’imputation scandaleuse qui en fait 1’au-
teur du Petit Philosophe»'® est écrite d’Inverness A un «ami resté 4 Edimbourg»®.
Si I’ouvrage est beaucoup moins une défense de Berkeley qu’une apologie de Shaf-
tesbury, il indique la présence, & Edimbourg, d’un noyau de discussions serrées au-
tour de la philosophie de Berkeley.

Qu’il s’agisse donc de sarcasmes, devant lesquels le philosophe aurait jugé plus
digne de se taire, ou qu’il s’agisse d’objections raisonnées auxquelles il est trés pro-
bable qu’il ait répondu oralement ou par écrit, on ne saurait dire que la période
1714-1732 correspond au silence d’un homme siir de ses théses, ou devenu compleé-
tement étranger & ses premiéres ceuvres. C’est ce que montre 1’intérét profond, mais
dissimulé, que Berkeley prendra aux objections de A. Baxter, un intérét dont, en
1734, la réédition des ceuvres de jeunesse portera témoignage.

Il est & peu prés établi que I’immatérialisme fut diffusé en Ecosse avant de
I’étre en Angleterre. Cela dit, c’est 1’Enquiry de Baxter, beaucoup plus que les ou-
vrages de Hume'” qui a infléchi la lecture critique de Berkeley par James Beattie ou
Thomas Reid. Comme A.Baxter lui-méme, ces derniers étaient originaires d’Aberdeen;
et le role de Berkeley dans la formation de ce qu’on appelle 1a «philosophie du sens
communy passe par les critiques de Baxter 4 1’adresse de 1’immatérialisme. Des cri-
tiques dont 1’insuffisance méme semble avoir engagé certains (Thomas Reid, par
exemple), A une lecture directe de Berkeley'®. Ajoutons que 1’étude précise des rap-
ports de Kant avec I’Ecosse montrerait aussi tout ce que la réfutation de I’idéalisme,
dans la Critique de la Raison Pure, doit 4 l1a lecture de Beattie'®, ou 2 la lecture des
ceuvres de Berkeley & travers les dires de Baxter?°.

Baxter observe que tous les sophismes proposés par Berkeley viennent de ce
que le philosophe tient pour acquis que le mot «exister», appliqué aux choses sensi-
bles, a le sens de «étre pergu» : Berkeley fait, tout au long de son livre, comme si la
proposition «esse est percipi» avait 1’évidence d’un axiome. Or, il n’y a, souligne
Baxter, aucune connexion nécessaire entre les termes esse et percipi appliqués aux
choses sensibles ; méme si, par ailleurs, il y a, concernant Dieu, une connexion né-
cessaire entre esse et existere. La nature divine inclut 1’existence nécessaire, mais
jamais personne ne soutiendrait que la nature de la matiére inclut son «étre pergu».
Le vice essentiel de I'immatérialisme tient donc & ce qu’il repose sur une définition
nouvelle et extravagante du mot «existence». Et, sur ce point précis et essentiel,
Berkeley n’a de son co6té, ni les philosophes, ni le vulgaire. Bien qu'il insinue parfois

15



se mettre du cdté du sens commun, Berkeley propose, a partir d’un sens nouveau
du mot existence, une doctrine opposée au réalisme spontané de tous les hommes.

Si Baxter a manqué I’importance de la critique de 1’abstraction dans les Prin-
cipes, il n’en demeure pas moins que son ouvrage ne mérite pas le mépris que Berke-
ley semble lui avoir réservé?’, et que bien des commentateurs ont reproduit, jusqu’a
ce que HM. Bracken fasse un examen des documents et une reconstitution d’histo-
rien digne de ce nom. En réalité, dés le 18° siécle, Baxter a attiré 1’attention sur des
difficultés réelles de 1'immatérialisme. A commencer par un probléme de taille,
dont nous ne sommes pas encore sortis: on ne peut pas démontrer que le monde ex-
térieur existe hors de nous (ni démontrer non plus qu’il n’existe pas);le choix ne
peut donc étre fait, souligne Baxter, qu’au nom du sens commun?®®.

Le sens nouveau et extravagant donné au mot existence induit, note fort bien
Baxter, l'impossibilité de parler des propriétés dispositionnelles des objets ou, ce
qui revient au méme, induit l'intermittence totale de toute chose. Berkeley dira-t-il
que sa maison est combustible si et seulement si elle est en train de briler ? Est-il &
jamais interdit de parler de 1’esprit en termes de «facultés», «capacités», «aptitude
a»...7 Selon Baxter, seule la catégorie de substance (avec laquelle les qualités se-
raient dans une relation d’inhérence) pouvait garantir 1’existence virtuelle de ce qui
n'est pas présent ni pergu. Par contre, la substantialité méme de ’esprit était mena-
cée par ’application, & toute substance, de la critique berkeleyienne de la substance
matérielle.

Baxter souligne donc, non sans pertinence, que les difficultés concernant les
termes dispositionnels et 1’intermittence sont dues & ce que Berkeley donne du mot
«existence» un sens tout & fait nouveau, trés personnel et contraire au sens ordi-
naire. Dans le cadre de cette objection radicale, Baxter pose une question qui sem-
bie avoir préoccupé Berkeley dés 1708/1710 et qui trouvera des prolongements
dans la philosophie du sens commun et dans ce qu’on appelle, aujourd’hui, la philo-
sophie du langage ordinaire : qui, en dehors de Berkeley, a donné au terme exister,
appliqué aux choses matérielles, le sens de étre pergues? Est-ce 13 une acception
regue ? Berkeley a-t-il les philosophes, ou bien (comme il I’insinue souvent) le peu-
ple de son coté, pour faire une telle assimilation ? Telle est la remarque finale de
Baxter?®. Berkeley s’est trompé en croyant pouvoir défendre le sens commun par
une doctrine extravagante, qui subvertit le langage ordinaire, au moment méme ol
I’auteur prétend rétablir une «propriété» ou rectitude du langage qui aurait été,
sans qu’on sache pourquoi, perdue.

Geneviéve BRYKMAN
CNRS

Février 1982

16



14,

NOTES

. Berkeley, Works 11, p. 168, DHP, Préface : «If {my] principles are admitted for true, men

will be reduced from paradoxes to common sense» ; p. 172 [Philonous] : «since this revolt
from metaphysical notion to the plain dictates of Nature and common sense, I find my
understanding strangely enlightened». Comme I'a fait observer Th. Reid - On the Intellectual
Powers, ch. X - la totalité des Trois Dialogues tend i opposer le «sens commun» (I'opinion
dominante et/ou 'usage ordinaire des mots) & 'éducation savante d’une élite souvent pré-
tentieuse et jargonnante.

. Harry M. Bracken, The early reception of Berkeley's immaterialism - 1710 - 1733, revised

edition, The Hague, 1965, p. 17-24.

. Lettre a Berkeley, 26 aout 1710, in Berkeley and Percival, p. 80.
. H.M. Bracken, Op. cit., p. 15-18. A.R. Desautels, Les Mémoires de Trévoux et le mouve-

ment des idées au XVIII€ siécle - 1701-1734, Rome 1956, p. 20-26.

. Dans son Traité des premiéres vérités (1718), le Pére Buffier défend I'existence d’un «sens

communy, une disposition naturelle des étres humains a porter, lorsqu’ils ont atteint I'usage
de la raison, des jugements concordants sur les objets, au-deld de I’expérience subjective
qu’ils en ont. Comme il rappelle (ch. II) que certains philosophes n’admettent pous regle de
vérité que le sentiment que nous éprouvons en nous-mémes, il fait allusion 4 Berkeley ainsi :
«c’est ce qu'un Philosophe anglais n’a point fait difficulté de publier». De son cbté, le Pére
Tournemine parle du «livre anglais d'un certain BERKEY ».

. Pfaff, Oratio de Egoismo, nova philosophica haeresi, Tiibingen, 1722. Wolff, Verniinftige

Gedanken von Gott, der Welt und der Seele des Menchen (Halle 1720), § 2. L’auteur indi-
que qu’il existe & Paris une secte d’Egoistes qu’il classe comme idéalistes.

. Cyclopoedia or an Universal Dictionary of the Artsand Sciences, 1728. Les articles « Abstrac-

tiony, «Corps», «Extérieur» et «Matiére» font un trés large usage de I'immatérialisme et,
dans I'Encyclopédie de Diderot, I'article «Corps» n’est, en partie, qu’une traduction de celui
de Chambers.

. 8. Johnson, His career and writings, edited by Schneider, Tome I, p. 497-526 : Johnson’s

Reading List. S. Johnson a lu les Principes en 1727/28 et les relit en 1728/29, en y joignant
la lecture de DHP et NTV. Lettres & Berkeley, Works 11, p. 271, 274 : «some of us are ata
loss...», p. 285.

. E.C. Mossner, The life of David Hume, p. 48-49.
. G.E. Davie, Hume and the Origins of the Common Sense school, in Revue internationale de

Philosophie, V1, 1952, p. 213-221.

. Mossner, Op. cit., p. 43.
. Ibidem, p. 113.
. Ibidem, p. 48 : «Organized in 1716 ou 1717 by a group of the faculty and students of divi-

nity and law, the club took its name from the tavern-keeper in whose house they met. Prin-
cipal Wishart himself was 2 member. Other early members included Charles Mackie, Colin
Maclaurin, John Smibert, John Stevenson, George Turnbull and Robert Wallace (...) Under-
graduate students apparently were never admitted during its more than sixty years of exis-
tence. A literary correspondence was carried on by the club with Dean Berkeley (...). The
educational significance of the Rankenian Club lies in the fact that its members were pre-
dominately the leading spirits of the faculty... This strong philosophical bent may have
centred (Hume’s) attention upon the «new philosophy» deriving from Newton and Locke.
Shaftesbury was received by Robert Wallace, among others, and Berkeley, of course, was
known to all.»

Memoirs of Dr Wallace of Edinburgh, in The Scots Magazine, 1771, p. 341 : «<Among others,

the abstruse principles vented by Dr. Berkeley, Bishop of Cloyne, were accurately canvassed
in it (le Rankenian Club); and the society amused themselves by maintaining with that

17



15.

16.

17.

18

19.
20.

21.
22.
23.

18

eminent and pious prelate... a literary correspondance, in which they pushed his singular
tenets all the amazing length to which they have been carried in later publications. To their
letters his Lordship transmitted polite and regular returns, endeavouring to avoid the conse-
quences drawn from his doctrines. He was greatly pleased, too, with the extraordinary
acuteness and peculiar ingenuity displayed in them, and has been heard to say that no persons
understood his system better than this set of young gentlemen in North Britain. Hence he
offered to adopt them into his famous design of erecting a college at Bermudas for the benefit
of the New World. But the club, thinking the project aerial, and having other agreeable
prospects, mostly declined to accept his Lordship’s invitation.»

A vindication of the Reverend D. B---—-y from the scandalous imputation of being Author
of a late Book intitled Alciphron or the Minute Philosopher, to which is subjoined the Pre-
diction of the late Earl of Shaftesbury concerning that book, London 1734.

L’ouvrage débute ainsi : «I'm extremely obliged to you, my dear friend, for your contributing
so much to render my present Retirement in this Remote Country (Inverness) agreeable by
the Kind Advices you are pleased to send me now and then of whatever passes among you
at Edinburgh. Your last gave me no small surprise : you tell me our ingenious Author, whose
manner of writing we used so much to admire, has published a new book (against the Free
thinkers) in which he turns out Quantum mutatus ab illo» (Part. I, sect. I).

G.E. Davie, Hume and the origins of the Common Sense school, Revue Internationale de
Philosophie, V1, 1952, p. 213-221.

. Th. Reid, Inquiry into the human mind, Edimb. 1764, ch.V; Essays on the intellectual

powers, 1785, 11, ch. X, XI, XIX.
J. Beattie, Essay on truth, Edimb. 1770, 11, ch. IL

Geneviéve Brykman, Philosophie et Apologétique chez Berkeley, Paris, 1981, ch. XI - XII
(thése dactylographiée).

Berkeley, Works, IV, Analyst, § 50 ;lettre a S. Johnson, April 4, 1734, Works, VIII, p. 236.
A. Baxter, Enquiry, VII, note finale.

Enquiry VII, p. 336 : «To apply common language to a quite contrary sense, and then to
suppose this arbitrary application an argument to overturn common sense, or to contend
for the propriety of such application, is as inconsistent as any thing in the scheme. It is
plain figure, distance, magnitude, motion, are no language on this hypothesis. These are
supposed real in the language, and it is thence concluded there are no such things. This is an
open fallacy. It is certain, arguments for a true hypothesis may be expressed in words
agreeable to that hypothesis; and not in such a language as contradicts and supposes it false.
And since it is impossible for any man living to do this on our Author’s principles ; this
itself is an invincible argument against them. Common language is adapted to the objects of
our ideas, and rhese principles to the ideas of objects : this must occasion a constant opposi-
tion between any language and these principles, and shows that they contradict common
language, as much as common sense.»



THOMAS REID ET LES FONDEMENTS DE LA PHILOSOPHIE
DU SENS COMMUN

Je voudrais commencer en tirant au clair le titre de ma communication. Car le
terme de «fondements» n’est pas dépourvu d’ambiguité. Ce fut Reid qui fonda
P’Ecole écossaise de la philosophie du sens commun, et, ainsi, sa philosophie fournit,
si I’on envisage les choses de fagon historique, les fondements d’une philosophie du
sens commun, que ce soit ici, en France, au Royaume-Uni ou en Amérique. Mais ce
qui est plus sujet 4 controverses, c’est 1a question de savoir si sa philosophie a exercé
une influence sur les conceptions développées aprés 1’époque ot il vécut - et jusqu’a
quel point cette influence s’est étendue. Je voudrais soutenir que nous ne pouvons
pas donner une réponse 2 cette question avant d’avoir fait la clarté sur ce que furent
les éléments cruciaux - les fondements, de la philosophie qui est propre 4 Reid. Tel
est le sujet que je compte traiter dans cette courte communication.

La philosophie de Reid comporte deux éléments de base. Le fait que Reid
accepte l’existence de premiers principes constitue un présupposé de sa méthode
philosophique ; sa doctrine du sens commun congu comme ce au moyen de quoi
nous connaissons ces principes constitue une théorie épistémologique. Les deux
éléments sont étroitement liés entre eux, et, & eux deux, ils rendent compte de tous
les traits spécifiques de la philosophie de Reid en y incluant ses faiblesses. Par voie
de conséquence, ce sont eux que nous devons le plus nous attendre 4 voir empruntés
4 Reid par d’autres penseurs. Jenvisage d’abord la méthode ph]losophlque de Reid
qui fait usage de premiers principes.

Se rendre compte de 1’étroite relation qui unit la philosophie de Reid 4 la
science de son temps est chose importante. Tous nous connaissons bien la maniére
selon laquelle Hume décrit le Traité comme un «essai pour faire pénétrer la méthode
de raisonnement expérimentale dans le domaine des problémes moraux.»' Mais
Reid met au moins autant 1’accent sur le fait de prendre des choses pour assurées
que de ne pratiquer que des expériences de pensée. Et nous pouvons croire que 1’im-
portance qu’il accorde & des premiers principes que 1’on doit se contenter de tenir
pour vrais signifiait qu’il en appelait 4 une contre-réforme dirigée contre la méthode
scientifique pratiquée par les empiristes. Mais tel n’est pas le cas. Au début de ses
Essais sur les facultés de l'esprit humain, Reid déclare : «les définitions et les axiomes
sont le fondement de toute science.»?

19



Reid était, sans réserve, un partisan de la science nouvelle de Bacon et de
Newton. Mais, pour lui, leur réussite résidait en ceci qu’ils fondaient la science de
la nature sur 1a méme base assurée des «définitions et des axiomes» que celle dont
les mathématiques avaient, de longue date, fait usage, plutot qu ’ils ne faisaient sim-
plement valoir ’importance de 1’expérience et de 1’observation®. Dans le droit fil de
la révolte contre la scolastique, la tendance était au rejet de tout ce qui ne pouvait
étre prouvé a 1"aide du raisonnement expérimental. Ce qui était perdu de vue, selon
Reid, c¢’était le point suivant : quelque chose doit étre tenu pour assuré avant que ne
débute le raisonnement. Reid, par conséquent, se considérait comme plus fidele 4 la
tradition scientifique issue de Bacon et de Newton que ne ’avaient été Hume et les
autres empiristes. Son argument était le suivant : 1a nouvelle maniére de procéder
dans le domaine scientifique avait été comprise de fagon imparfaite et elle avait été
appliquée de fagon incorrecte & la philosophie : 1’analogie, au plan méthodologique,
allait jusqu’au fait de prendre comme point de départ un ensemble de premiers prin-
cipes tout autant que de parvenir & ses conclusions grice 2 une patiente induction,
au lieu et place d’une spéculation a priori. Ce qui était requis, pour la philosophie
de D’esprit, c’était de dresser 1’état des lois de la nature qui sont applicables dans ce
domaine. Et cette chose, Reid se considérait comme celui qui tentait de la procurer:

«... si des principes évidents par eux-mémes avaient été placés a la base des autres bran-

ches de 1a science, comme & celle des mathématiques et de la philosophie naturelle, avec

la réserve de ne rien introduire dans ces sciences qui ne reposat sur ces données primitives,

il serait bien plus facile de distinguer & présent ce qu’elles ont de solide et de bien établi,

de ce qu’elles ne doivent qu’aux vaines conjectures de I’imagination humaine»*,

Il nous faut, également, noter une différence importante entre ce qui se passe
en mathématiques et dans les sciences de la nature. L'usage d’axiomes en géométrie
est suffisamment bien connu. En revanche, les lois de 1a nature que les savants sont
censés tenir pour assurées, ces lois doivent, elles-mémes, étre découvertes grice 2 la
méthode scientifique de 1’observation et de ’induction. Reid est parfaitement au
fait de cette situation. Mais, ce qui 1’intéresse, c’est la maniére selon laquelle, une
fois ce résultat obtenu, les lois de la nature, qui ont été établies inductivement,
fonctionnent tout comme les axiomes en géométrie. Il éclaircit ce point dans une
lettre 4 lord Kames, en réponse & la critique que Kames avait adressée & Newton
pour avoir usé de ses lois du mouvement comme d’axiomes, dans les Principia :

«Vous direz, peut-étre, que ces principes ne doivent pas étre regus pour assurés mais qu’ils
doivent étre prouvés. Assurément, Milord, il les faudrait prouver inductivement par des
expérienees surabondantes. (...) Mais Sir Isaac estimait que ces principes avaient déja été
prouvés, et il vous renvoie aux auteurs chez qm cela a été mené 2 bien. Il ne fut jamais
dans son intention de prouver ces principes mais de batu' sur eux, comme font les mathé-
miaticiens qui s’appuient sur les Eléments d’Euclide»S,

Le fait que Reid reconnait cette différence existant entre les premiers princi-
pes de la science de la nature et les axiomes en mathématique explique 1’un des ca-
ractéres de la maniére qu’il a de rendre compte de ses premiers principes, c’est-3-dire
leur division, dans le VI® Essai, en principes des vérités contingentes et principes des
vérités nécessaires.

Les exigences les plus importantes que Reid éléve, au sujet de ses premiers
principes, c’est qu’ils constltuent «la base de tout raisonnement»® et qu’ils soient
«évidents par eux-mémes»”. La premiére de ces deux exigences peut recevoir deux
interprétations: ces premiers principes peuvent étre les prémisses des diverses

20



argumentations particuliéres, ou bien il convient de les entendre comme ce qui
constitue la substructure qui délimite de maniére rigoureuse la possibilité méme
d’un discours rationnel. Il arrive quelquefois 4 Reid de s’exprimer comme $§’il avait
présente A 1’esprit la premiére signification®. Mais une telle conception ne peut s’ac-
corder avec 1’autre exigence selon laquelle ces principes sont admis par tous les
hommes et universellement acceptés a titre de base pour la conduite de la vie. De
plus, il n’y a que la conception selon laquelle ils constituent la substructure de la to-
talité de 1’activité humaine rationnelle qui nous permette de donner quelque signi-
fication aux principes dont il dresse effectivement la liste. Je ne peux justifier ici
cette assertion, le temps me fait défaut. Mais je suggére les considérations qui sui-
vent. Les premiers principes, peu nombreux, dont Reid dresse la liste (aussi bien
dans le II® Essai, ch. 2, que dans le VI® Essai, ch. 5 et 6) ont en partage un point de
départ cartésien : la conscience que nous avons de nos opérations intellectuelles est
le garant de I’existence d’un moi personnel en tant que sujet de ces opérations. La
mémoire nous fournit un exemple tout & propos d’un phénomeéne d’une nature
telle dont nous sommes conscients, phénomeéne qui nous procure une connaissance
assurée du passé. Et I’existence continue du moi personnel au cours du temps résulte
de ces affirmations. Reid en vient alors & admettre, d’une fagon comparable, I’exis-
tence du monde extérieur ainsi que, également, celle d’autres esprits (quoique se
produisent, ici, quelques complications). Je ne veux pas vous laisser avec 1’impres-
sion que ces assertions sont développées d’une maniére telle que se trouve écarté tout
risque d’erreur ou de confusion. Pour ma part, je pourrais relever un certain nombre
de faiblesses dans I’exposé de Reid et, sans nul doute, vous pourriez en relever d’au-
tres. Mais ce qu’il y a de plus important, c’est que si toutes ces assertions, quelles
qu’elles soient, sont capables de procurer un fondement & notre activité rationnelle,
au sens ou elles fournissent la substructure a ’intérieur de laquelle ladite activité ra-
tionnelle s’inscrit nécessairement, alors cette liste de principes ne constitue pas un
essai infructueux dans la direction de la constitution d’une telle liste. Reid fait éga-
lement siens d’autres principes. Mais il devient progressivement plus difficile de
considérer qu’ils jouent un rdle comparable. Il y a, parmi de tels principes, des prin-
cipes aussi divers que le fait de pouvoir se fier 4 1’usage de nos facultés naturelles,
notre capacité & déchiffrer le caractére des hommes a 1’allure qu'’ils ont, la possibi-
lité de prédire le comportement des étres humains, I’uniformité de la nature, en sus
(comme étant des premiers principes de la vérité nécessaire), la loi de 1’universelle
causalité et une version de I’argument tiré d’un dessein de la nature pour prouver
I’existence de Dieu. Certaines de ces assertions semblent, méme, & peine plausibles
(pour ne rien dire du fait qu’elles soient - ou non - acceptées de maniére universelle)
et elles ne font pas montre des autres traits que Reid exige d’elles en tant que pre-
miers principes. Assurément, elles possédent une structure qui leur est commune,
analogue 2 celle qui est propre aux principes cartésiens (derechef, le temps me fait
défaut pour justifier cette assertion). Cela étant, prises ensemble, elles ne font que
représenter le genre de choses quun ecclésiastique conservateur du XVIII® siécle
aurait considéré que c’était passer les limites de la décence que quiconque les mit
sérieusement en question. Sil’on adopte une perspective historique, elles ont pu jouer
le role d’axiomes. Mais, de nos jours, elles n’ont aucun titre 4 étre considérées
comme telles. Et, assurément, on ne peut les appeler «fondements» en un sens phi-
losophique, comme peut 1’étre le premier groupe de premiers principes que j’ai décrit.

21



Ce n’est pas I’effet du hasard si les philosophes sceptiques se sont particuliérement
attachés aux exigences qui font le premier groupe des propositions soutenues par
Reid, car elles résument la plus grande partie de notre connaissance qui est de I’or-
dre du non-réfléchi, de 1’ordre du sens commun.

Ceci me conduit & mon ultime observation concernant les premiers principes.
11 est évident que c’est un des aspects majeurs de I’entreprise philosophique que de
soumettre 4 un examen critique précisément ces assertions que, tous autant que nous
sommes, philosophes compris, nous émettons d’ordinaire dans la vie de tous les
jours. Cette entreprise consiste en ceci : se demander si, pour certaines d’entre elles
ou pour toutes, nous sommes justifiés, ou nous avons quelque titre, a les tenir pour
assurées. A ’extérieur des cercles philosophiques, se poser de telles questions serait
considéré comme ridicule (Wittgenstein nous le remet en ’esprit, tout autant que
Reid®). Mais c’est une part, légitime autant qu’importante, de la fonction d’un
philosophe que de soulever un tel type de questions. Hélas, aucune de ces idées ne
vint jamais 4 1’esprit de Reid. Il adopta la position erronée selon laquelle ses premiers
principes, par la vertu de leur statut particulier, étaient prémunis contre des questions
venant des philosophes. Et il dépensa beaucoup de son temps 2 ridiculiser Hume et
d’autres philosophes qui s’engageaient dans la voie d’une activité critique de ce
type'®. Ceci entraine la conséquence suivante : quand il envisage le probléme de sa-
voir comment nous en venons a la connaissance de tels principes, il ne fait que
poser la question mécanique : comme un tel savoir prend-il naissance ?, et non pas la
question épistémologique : 2 quel titre la considérons-nous 4 bon droit comme une
connaissance ? A mon sens, ce n’est pas une faiblesse qui soit propre & Reid : c’en
est une 3 laquelle les théories de la connaissance & la recherche de fondements sont
particuliérement exposées. Par définition, les fondements ne peuvent étre justifiés
de la méme maniére que les superstructures qui sont édifiées par-dessus. De 13, il n’y
a qu’un pas qui conduit & la conclusion erronée selon laquelle ils ne peuvent étre
justifiés en aucune maniére. Pour le meilleur et pour le pire, dans la mesure ou Reid
s’y intéresse, il n’entre pas réellement en contact avec I’argument sceptique, bien
que les premiers principes soient au centre de sa philosophie tout entiére.

Je venais de dire, précisément & ’instant, que Reid porte toute son attention
sur [’aspect pratique de 1’épistémologie : comment fonctionne la théorie qu’il a choi-
sie. Telle est sa doctrine du sens commun, faculté particuliére de 1’esprit humain
grace 4 laquelle nous parvenons 4 la connaissance des premiers principes. Ceci
constitue le deuxiéme élément crucial de sa philosophie, auquel j’en viens maintenant.

Ce qu’il faut, ici, envisager en premier lieu, c’est que «sens communy est un
terme qui a une certaine technicité. Il ne s’agit pas de la sagesse pratique, terre-a-
terre, de ’homme qui, comme nous disons, nous qui nous exprimons en anglais,
a la téte vissée dans la bonne direction (has his head screwed on the right way round)
(ce que nous nommons aussi «horse sense», que mon dictionnaire rend par «gros
bon sens»). Reid en propose une définition en bonne et due forme dans le 2° cha-
pitre du VI® Essai :

«Le sens commun est ce degré de jugement qui est commun a tous les hommes avec qui

on peut converser et contracter dans les occurrences les plus ordinaires de la vie (...)

Cette lumiére intérieure du bon sens n’est pas accordée a tous dans la méme mesure; mais

il faut la posséder en quelque degré pour étre obligé par les lois, capable de veiller a ses
intéréts, et responsable de sa conduite envers les autres»!l,

)
ra



Sur la base de quoi, Reid prend le sens commun pour un caractére bien défini d’un
étre humain : «c’est ce degré seulement qui en [les étres humains] fait des étres rai-
sonnablesy'2.

Donc, selon Reid, cette faculté du sens commun participe, pour le moins, de
ce qui fait d’'un étre humain un étre raisonnable. La définition précise que Reid
donne de la rationalité n’est pas claire®, en revanche, il fait la clarté sur la relation
existant entre le sens commun, en tant que condition nécessaire, et notre faculté de
raisonnement, qu’elle s’exerce dans la déduction ou 1’induction :

«Nous attribuons a la raison deux offices ou deux degrés : 1’un consiste & juger des cho-

ses évidentes par elles-mémes, ’autre a tirer de ces jugements des conséquences qui ne

sont pas évidentes par elles-mémes. Le premier est la fonction propre, et la seule fonction’
du sens commun; d’ou il suit que le sens commun coincide avec la raison dans toute son

étendue, et n’est que ’un de ses degrés» !4
Que Reid situe le sens commun dans le champ de la raison telle qu’il la définit ici
(ce que je viens de nommer «la rationalité») - ceci n’est pas pour nous surprendre.
Ce qu'’il importe de noter, c’est ’exigence qu’il formule que le sens commun tire or-
gueil de la position qu’il occuyi)e. Comme Reid le souligne, «a la vérité, il a sur elle
[la raison] un droit d’ainesse»'®. Ceci parce qu’il nous donne la connaissance de ce
qui est évident par soi - & savoir les premiers principes ou les fondements, connais-
sance qu’il nous faut posséder avant que nous puissions mettre en ceuvre nos capa-
cités déductives autant qu’inductives. Le sens commun n’est donc ni d’ordre induc-
tif ni d’ordre déductif. Qu’est-ce donc ? Les observations que Reid développe ren-
dent manifeste qu’il le considére comme ce que, de nos jours, nous nommerions
intuition. Lorsqu’il décrit notre capacité de former des jugements, il dit :

«L’une des plus importantes distinctions 4 faire entre nos jugements, c’est que les uns

sont intuitifs, et les autres appuyés sur quelques preuves (...) Mais il y a des propositions

qui sont crues aussitdt que comprises. Le jugement qui les adopte suit nécessairement la
conception qui les saisit; il est I’ouvrage de la nature, et résulte immédiatement de I’ac-
tion de nos facultés primitives. Nous n’avons pas besoin de chercher des preuves, ni de
peser les arguments; la proposition n’est déduite d’aucune autre; elle n’emprunte point
la lumiére de la vérité; elle la porte en elle-méme» 5.
L’ensemble de la description que Reid donne en ce lieu, autant que la référence,
dans la premiére phrase, 3 des jugements «intuitifs» nous permet, & bon droit, de
considérer que le sens commun équivaut a ’intuition. A vrai dire, c’est du terme
d’intuition que Cousin faisait usage!”. De plus, dans une perspective épistémologi-
que, le sens commun, c’est de 1’or pur. On ne peut 1’ignorer et il est le garant de la
vérité : tous les hommes se trouvent soumis & «la nécessité de croire» ce que leur
prescrit le sens commun’® (et ceci veut dire : les premiers principes, rappelons-nous
le). Nous sommes «dans 1’obligation» de croire aux principes'®; ils emportent notre
adhésion?. Mais ceci donne I’impression d’une totale subjectivité. Ainsi Reid fait
usage, dans les propositions par ailleurs équivalentes, de formules teiles que «tout
homme sait» ou «tout homme sent que»?®!, ce qui donne plus de poids & cette in-
terprétation. Cependant, cela semble étre une des erreurs les plus graves commises
par Reid : si I’épistémologie se dissout en une psychologie, dés le moment ot nous
nous mettons 4 examiner le statut du sens commun en tant que mode de connais-
sance, alors nous ne sommes pas sur le chemin qui nous conduirait & 1’acquisition
de la certitude que Reid réclame. Car avoir le sentiment d’étre certain, ce n’est pas,
dans des circonstances normales, une quelconque garantie de ce que, en fait, nous

23



aurions raison, comme nous le savons tous, & partir de notre expérience personnelle.
Si toutes les preuves que nous pouvons réunir en faveur des «prescriptions» du sens
commun sont d’ordre subjectif, alors le sens commun n’a aucun titre 4 étre pris pour
une faculté ayant la moindre importance au plan épistémologique.

A mon sens, il s’agit d’une critique grave et qui porte loin de Reid ainsi que de
toute philosophie du sens commun ol l’on considére comme équivalents le sens
commun et lintuition. Mais je pense également qu’il doit étre possible de se défen-
dre contre elle. Je n’ai pas le temps de dire, ici, de maniére détailiée, comment une
telle chose pourrait étre faite. Mais Reid, quant 2 lui, n’accomplit une semblable ta-
che en aucune fagon. Le probléme est le méme que celui que j’ai soulevé au sujet
des premiers principes: Reid ne fournit pas une justification pour les principes
qu'un sceptique tiendrait pour acceptable, il affirme purement et simplement que le
sceptique a tort de jeter le doute sur eux - ce qui est entiérement négliger le role cri-
tique de la philosophie -. Néanmoins, dans une esquisse des plus bréves, je voudrais
avancer la suggestion que le philosophe du sens commun pourrait suivre ’orienta-
tion suggérée par G.E. Moore. Je vous renvoie tout particuliérement & ses articles
Certitude et Quatre formes du scepticisme. Au fondement de 1’objection philoso-
phique adressée 4 1’encontre de I’intuition (ou du sens commun, selon Reid), il y a
I’assertion selon laquelle la totalité de notre savoir doit étre homogéne et de méme
nature et qu’il est susceptible d’étre justifié, au sens ol une proposition p est sou-
vent avancée & titre de justification d’une autre proposition q. Cela constitue une
théorie philosophique, au méme titre que la doctrine du sens commun soutenue par
Reid constitue une doctrine philosophique. Dans ces conditions, il n’y a pas de rai-
son g priori de choisir la théorie sceptique plutdt que la théorie du sens commun. Si
le philosophe du sens commun parvient & développer une position, s’accordant avec
la raison, constituant une théorie de la connaissance que 1’on pourrait proposer 2 la
place de celle du sceptique, et aussi fournit un concept différent de la justification
applicable & ses premiers principes (s’agirait-il méme d’un concept subjectif), s’il
peut, donc, développer une telle position, alors il proposerait une alternative, qui
ait quelque chance d’étre viable, & la théorie sceptique. On ne peut considérer que
Reid ait jamais mené 4 bien une telle entreprise. Mais j’avance la suggestion sui-
vante : ce qu’il fit de mieux, ce fut de présenter, plus clairement qu’aucun autre, une
position alternative, élaborée avec soin et défendant le sens commun, qui reléve le
défi du scepticisme empiriste. Cette position alternative reposait sur les fondements
étroitement apparentés que constituent les premiers principes et le sens commun.
Il peut bien avoir laissé & d’autres qui vinrent aprés lui de justifier cette position al-
ternative dans le débat philosophique avec les héritiers de Hume. Mais il dessina,
sans conteste, une position alternative. Cousin, en tout cas, fut clair sur ’impor-
tance de Reid. Comme il écrivait en 1857 :

«Reid 2ezst incontestablement (...) avec Kant le premier métaphysicien du dix-huitiéme
siéclen2

Timothy SUTTON
Merton College, Oxford

Traduit par J.-P. Cotten



NOTES

Les références aux Euvres de Reid qui ont été publiées sont données a |'aide des abré-
viations suivantes :

Essays on the Intellectual Powers of Man - EIP (Essais sur les facultés de I’esprit humain, trad.
fr. du titre par Th. Jouffroy).

An Inquiry into the Human Mind - INQ (Recherches sur l’entendement humain, trad. fr. du ti-
tre par Th. Jouffroy).

Les références sont suivies du numéro de l’essai et du chapitre. La pagination est donnée,
pour le texte anglais, dans la 4¢ édition (1854) de Sir William Hamilton (Maclachlan & Stewart,
Edinburgh, et Longman, Brown, Green & Longmans, London); l'indication de la pagination est
précédée de la lettre «H». La traduction francaise est tirée de la traduction de Th. Jouffroy
{Euvres complétes de Thomas Reid, Paris, t. I (1836) paru chez Victor Masson, t. Il & VI
(1828-29) parus chez A. Sautelet et Ciej; l’indication de la pagination est précédée de la lettre
«J».

1. D. Hume, 4 Treatise of Human Nature, London, 1739 (repub., Oxford University Press,
1888, éd. L. Selby-Bigge), page de titre.

2. EIP I, ch. 1(H, p. 219, J, tome I1I, p. 16).

3. EIP I, ch.1 (H, p. 219, J, tome III, p. 16), ch. 2 (H, p. 230, J, tome III, p. 46), ch. 6 (H,
p. 241, J, tome III, p. 135), VI, ch. 4 (H, p. 436, J, tome V, pp. 76 et sq.).

4. EIP VI, ch. 4 (H, p. 437, J. tome V, pp. 78-9).

5. Le texte est inclus dans la sélection que 1’on trouve dans 1’édition des (Euvres de Reid par
W. Hamilton (Sect. B, V, H, pp. 54-5) mais il ne fait pas partie des lettres que Cousin a tra-
duites dans la Philosophie écossaise (Paris, Michel Lévy fréres, 3¢ éd., 1857), sixiéme lecon.

6. «Il y a donc des principes universels qui sont 1a base de tout raisonnement et de toute
sciencey, EIP, I, ch. 2 (H, p. 230, J, tome III, p. 46).

7. «Une proposition évidente par elle-mémey, EIP, VI, ch. 4 (H, p. 435, J, tome V, p. 71).

8. Méme au cours de I’exposé qu’il fait des traits qui spécifient de maniére caractéristique les
premiers principes : il dit qu’il s’agit de ces propositions qui «servent d’appui a tout ce qui
est édifié sur elles, mais qui, elles-mémes, ne peuvent trouver nul appui, ce sont (...) des pro-
positions évidentes par elles-mémesy», EIP VI, ch. 4 (H, p. 435, J. tome V, p. 73).

9. Dans 1’exemple qu’il prend de deux philosophes discutant a propos d’un arbre dans un jar-
din: L. Wittgenstein, On Certainty (Oxford, Basil Blackwell Ltd, 1969), paragr. 467; cf.,
paragr. 406.

10. Par ex., INQ, ch.1 (H, p. 102, J, tome II, pp. 10 et sq., principalement sect. V, pp. 27 et
sq., et sect. VI, pp. 31 et sq.).

11. EIP VI, ch. 2 (H, pp. 421-2, J, tome V, pp. 29-31).

12. EIP VI, chap. 2 (H, p. 425, . tome V, p. 42).

13. Reid ne parvient pas a faire la clarté sur le point suivant : entend-il par sens commun et par
notre faculté de raisonner une condition nécessaire de la rationalité humaine? ou bien une
condition nécessaire et suffisante? S'il prend le sens commun en son acception la plus fai-
ble, au moins une autre partie du concept devrait étre constituée par le sens moral. Ceci en-
traine une conception plausible de la rationalité humaine mais, toutefois, il n’est pas clair
que c’est 13 tout ce que Reid pensait appartenir au concept. Ses conceptions touchant les
facultés actives, le libre arbitre, le jugement de goit esthétique devraient également étre pri-
ses en considération.

14. EIP VI, ch. 2 (H, p. 425, J, tome V, p. 41).
15. EIP VI, ch. 4 (H, p. 425, J, tome V, p. 41).
16. EIP VI, ch. 4 (H, p. 434, J, tome V, pp. 69-70).

25



17

18.

19,

20.

21.

26

. &... que nous avons nous-méme si souvent rappelée et décrite sous le nom d’intuition et de
spontanéitéy», V. Cousin, Philosophie écossaise, op. cit., Introd., p. VI

«Every man finds himself under a necessity of believing what consciousness testifies (Cha-
cun se trouve impérieusement forcé de croire au témoignage de sa conscience)», EIP, 1,
ch. 2 (H, p. 231, J, tome 111, p. 49).

«Nature likewise forces our belief in those informations [of our senses] (elle-méme |la na-
ture] a imprimé le sceau de la certitude aux notions qu’ils {nos sens] nous donnenty», EIP,
II, ch. 22 (H, p. 339, J. tome IV, pp. 49-50).

«But the irresistible conviction he has of the reality of those operations [of mind] is not
the effect of reasoning (Mais 1’irrésistible conviction qu’il a de la réalité de ces opérations
[{de I’entendement] n’est point 1’effet du raisonnement)», EIP, VI, ch. 5 (H, p. 442, J, tome
V,p.97).

«Every man of common sense knows, that to think of an object, and to act upon it, are
very different things», EIP, II, ch. 14 (H, pp. 301-2). «Every man feels that he must believe
what he distinctly remembers», EIP, 111, ch. 1 (H, p. 340). Malheureusement, ce paralléle est
obscurci dans la traduction de Jouffroy : «Tout homme de bon sens sait parfaitement que
penser sur un objet et agir sur lui, sont deux choses trés différentes» (J, tome HI, p. 240).
«Mais dans la maturité de 1’entendement un esprit libre les [ses souvenirs] reconnait sans
peine et y ajoute foiy (J, tome IV, p. 58).

2. V. Cousin, Philosophie écossaise, op. cit., Introd., p. IX.



DEUXIEME PARTIE

LES IDEOLOGUES,
MAINE DE BIRAN ET LA PENSEE «ECOSSAISE»






DE L’IDEE AU JUGEMENT,
CHEZ REID ET DESTUTT DE TRACY

On se bornera ici A tirer parti d’une lecture comparée des Essays on the In-
tellectual Powers of Man de Reid et des Elémens d’Idéologie (1™® partie) de Destutt
de Tracy. Une comparaison systématique exigerait un dialogue & plusieurs voix, in-
téressant en outre Locke, Hume et Condillac, et conduirait & un examen attentif
des différences qui sillonnent le champ de 1’empirisme en général. L’argument que
nous proposons vise a présenter un théme critique, permettant de mesurer sur un
point central le degré de proximité de 1’'Idéologie et de la philosophie du sens com-
mun, et de suggérer comment influences et contaminations ont pu s’exercer entre
ces deux sortes de philosophie.

Philosophes du sens commun et Idéologues partagent la méme ambition de
rendre la philosophie accessible & tous. Reid s’adresse a tout homme de jugement
sain, Destutt & des jeunes gens. L’un et I’autre sont soucieux d’instruction. Cette
intention affichée a une valeur critique directe : il s’agit de combattre la métaphysi-
que qui, selon Reid, s’est égarée dans les voies obscures de la spéculation et qu’il
convient, selon Destutt de Tracy, de compter au nombre des arts satisfaisant 1’ima-
gination, mais n’augmentant pas la connaissance humaine (E.I., pref. p. XVI).!

En vérité, cette critique de la métaphysique est ordinaire au XVIII® siécle.
Moins banale est la cause que Reid, de fagon fort savante, donne de 1’issue scepti-
que du développement de la métaphysique : si Descartes conduit nécessairement a
Hume, c’est par l'effet contraignant de la théorie des idées. La faute originelle
consiste 3 avoir affirmé que 1’idée est ce qui seul est donné, qu’elle est partant I’uni-
que objet de I’esprit et qu’elle est dans I’esprit la représentation de la chose exté-
rieure. Dire de 1’idée qu’elle est, d’une part, ce qui est immédiatement présent (i.e.
I’expérience méme) et, d’autre part, I’image subjective d’une réalité externe, c’est
se condamner A ne pouvoir jamais établir I’existence du monde matériel et mettre

29



en cause 1’identité personnelie de 1’esprit lui-méme. Il faut, en conséquence, retrou-
ver 1’évidence native de la conscience, confirmée par 1’évidence du sens commun,
selon laquelle 1’esprit, immédiatement présent & lui-méme, est immédiatement pré-
sent aux choses : I’idée est une médiation (paradoxalement immédiatisée) inventée
par les philosophes, qui doit étre dénoncée et éliminée.

En apparence, Destutt de Tracy ne répéte pas la critique de 1’idée, puisqu’il
fabrique le mot d’Idéologie, pour désigner la science qu’il prétend développer. Ce-
pendant, il s’explique sur le mot idée. Nos idées seraient plus proprement nommeées
nos sentiments. «Nos idées sont ce que nous sentons» (E.IL, p. 26). Comme telles,
elles peuvent étre des sensations, des souvenirs, des rapports ou des désirs. Et elles
ne renferment aucune structure de renvoi a une chose extérieure, dontelles seraient
I’image. «Gardons-nous de I’erreur commune de croire que nos idées soient la repré-
sentation des choses qui les causent» (E.L., pp. 26-27).

Il convient d’éviter un contre-sens fondamental, auquel pourrait préter 1’évo-
fution postérieure du mot idéologie. L’1déologie n’est pas la science des idées-objets,
considérées dans leur rapport véridique ou illusoire & la réalité des choses et dans
leur éventuelle histoire, mais 1’étude de la formation (la pensée), de I’expression (le
langage), de la combinaison (le raisonnement) des perceptions ou pensées en géné-
ral, bref I’étude des facultés intellectuelles (E.I., pp. 3-4) : «mon objet est de vous
faire connaitre en détail ce qui se passe en vous, quand vous pensez, parlez, rai-
sonnez» (EL, p. 19). Alors que la métaphysique fait porter son examen sur 1’étre
des choses, sur leurs causes et sur leur fin, I’Idéologie analyse les opérations de 1’es-
prit humain, telles que nous les éprouvons, sans y songer le plus souvent, et telles
que nous pouvons les réfléchir. Destutt de Tracy rejoint ainsi Reid dans son inten-
tion d’étudier les facultés ou les puissances de I’homme. Et 1’un et 1’autre rompent
avec I’empirisme de leur prédécesseurs, qui, étant un empirisme de 1’idée, ontologi-
sait ou réalisait I’analyse de 1’esprit, avec des questions de cette sorte : comment
’esprit peut-il naitre a partir de 1’expérience ? Comment peut-il se former a partir
de ses objets 7 Comment ses opérations se constituent-elles dans leur exercice sur la
matiére empirique ? De telles interrogations renvoient toujours 1’esprit & ses conte-
nus et privilégient les questions de réalité et de vérité, au détriment d’une descrip-
tion précise de la pensée. Les opérations de ’entendement et de la volonté sont iné-
vitablement traduites dans les termes d’une genése qui les assimile, en fin de compte,
au degré de complexité des formations élaborées & partir des éléments simples, é1¢-
ments de réalité donnés dans ’expérience. Aussi faut-il, pour échapper 4 la méta-
physique, pratiquer un véritable décentrement, rompre avec 1’empirisme des conte-
nus : ce qui est donné immédiatement dans 1’expérience, ce n’est pas le' «quelque
chosey, c’est I’esprit lui-méme.

Il n’est pas besoin d’imaginer avec les philosophes un relais entre 1’esprit et la
chose extérieure, relais qui serait 1’idée. Mais «si par idées, on veut seulement dire
les actes ou les opérations de nos esprits, quand ils pergoivent, se souviennent ou
imaginent, je suis alors bien loin de mettre en doute I’existence de ces actes» (E., II,
14). Reid est parfaitement net : I’esprit est immédiatement présent 4 lui-méme, dans

30



ses actes, et, lorsque l’acte est de perception, il est immédiatement présent a la
chose. La réalité de P’acte, lorsqu’elle est assurée, suffit 4 1a certitude de I’existence
de 1’objet (E., II, 5). Dans ’acte de perception (ou de souvenir,...) se trouve d’em-
blée comprise la croyance en I’existence du monde extérieur. Ce qui s’apprésente
dans I’expérience, dans la vie du sens commun, ce qui se donne immédiatement
dans la conscience ordinaire - et ce qui est susceptible d’étre ressaisi par la réflexion
philosophique - c’est cette actualité de 1’esprit percevant, se souvenant. raisonnant,
C’est-a-dire de I’esprit si immédiatement engagé dans la réalité des choses. que la
croyance qu’il apporte & cette réalité est indépendante de tout raisonnement et
s’accompagne d’une certitude inquestionnable.

Cette conscience spontanée du rapport actif de 1’esprit aux choses est origi-
naire et doit étre respectée par la réflexion philosophique. Elle est a ce point pre-
miére qu’elle interdit d’emblée qu’on tente une explication de ces actes, en termes
de causes et d’effets. La perception n’est pas I’effet de 1’objet, causant une impres-
sion sur le sens, laquelle impression serait enregistrée de fagon obscure par 1’esprit,
sous forme d’idée. Les philosophes ont commis ’erreur de transformer la cons-
tante connection entre les impressions des sens et nos perceptions des objets en un
rapport de causalité (E., 1I, 4) et de penser I’activité de ’esprit par analogie avec
I’action des corps (E., II, 4; II, 14). Pour le dire en un langage traditionnel, «nous
percevons parce que Dieu nous a donné le pouvoir de percevoir, et non parce que
nous avons des impressions des objets» (E., I, 4). Pour le dire en un langage plus
moderne : la conscience premiére de ’actualité de 1’esprit rend vaine toute interro-
gation sur la genése des différents actes. Je suis conscient de percevoir et, partant,
j’ai la certitude de 1’existence des choses. Cette conscience est la source premiére
de ma perception et vouloir en faire 1’effet d’une cause externe, c’est la traiter
comme une chose corporelle. Le philosophe, respectueux du sens commun, se bor-
nera & distinguer les différents moments de cette conscience en acte.

Reid ruine la doctrine de I’idée et dispense de toute investigation portant sur
la genése de I’esprit, en proposant une théorie de 1’acte : au lieu de vouloir construire
le sujet et ’objet, & partir de I’idée, c’est-4-dire d’un donné empirique élémentaire,
il faut s’attacher & 1’acte conscient, d’une évidence immédiate, par lequel I’esprit
s’apergoit lui-méme et pergoit 1’objet. Destutt de Tracy ne peut pas suivre Reid sur
cette voie pré-phénoménologique. Il en est empéché par sa thése la plus générale :
penser, c’est sentir. Si lanature de la pensée est le «sentiment», nature qui se conserve
dans toutes les opérations mentales, que 1’objet du sentiment soit une sensation un
souvenir, un rapport ou un désir (E. L., p. 24), on ne peut attendre d’elle le dévelop-
pement, qui caractérise 1’acte de la conscience chez Reid. L’immédiateté est ici
sensible.

Cependant, 1’analogie entre les deux auteurs tient, dans la mesure ou le se-
cond, comme le premier, déplace 1’évidence premiére du contenu sensible au sen-
timent, et fait de cette opération fondamentale de 1’esprit une donnée immédiate
de la conscience, une nature qui ne requiert ni explication, ni définition, une évi-
dence premiére pour laquelle il n’est pas besoin d’une genése ontique (E. I, p. 107).

Mais plutdt que de rapporter ’esprit 4 la transparence de I’acte, Destutt consi-
dére la pensée et ses quatre modalités fondamentales (la sensation, la mémoire, le
jugement, la volonté) comme des maniéres d’étre, comme des puissances attachées

31



4 notre existence, dans lesquelles cette existence s’éprouve. «Sentir est un phéno-
mene de notre existence, c’est notre existence elle-méme» (E. L., p. 24). Celui qui
ne sent pas, non seulement ne sent rien, mais ne s’apercoit pas lui-méme. Comme
la conscience en acte chez Reid (on remarquera combien le théme de la subjectivité
est peu marqué chez les deux auteurs), la sensibilité est 1’existence présente & elle-
méme et, partant, ouverte au monde, mais 1’existence du vivant, qui est sensible
aux choses et a des pouvoirs sur elles. Pour mieux circonscrire cette conscience vive,
aussi originaire que !’existence, nous pourrions dire que, tandis que Reid nous pro-
pose une doctrine de la pensée comme acte, Destutt de Tracy présente une doctrine
de la pensée comme sens (& la fois sensibilité vive, sentiment s’orientant vers les
choses et intelligence inchoative). L’évidence premiére, sur laquelle s’appuie toute
P’Idéologie et qui communique sa clarté aux autres opérations de l’esprit, est celle
de ce sentir existentiel, entendu non comme effet de sensation, mais comme prin-
cipe de 1’ordre fondateur de la sensibilité en général.

Les partisans de 'idée pensaient pouvoir résoudre passivement le rapport de
Pesprit au monde : 1'idée est donnée et, avec ce qu’elle est, est donnée la causalité
de la chose qui la produit et qui est représentée par elle plus ou moins exactement.
L’esprit est incapable d’inventer aucune idée nouvelle (sauf par composition) et
trouve en lui cette trace et image originaire de la chose. Assurément, 1’existence du
monde extérieur peut devenir un probléme (chez Berkeley et Hume), mais le pro-
bléme est métaphysique et porte sur la réalité de la matiére. Cette question, méme
lorsqu’elle est présente, ne ruine pas 1’assurance ordinaire qu’entretient ’esprit du
rapport de 1’idée & ’objet.

Or, si ’on fait la critique de 1’idée, I’on élimine certes le débat métaphysique,
mais l’on se prive de cette médiation vers 1’objet, qu’apportait 1’idée, dans son
contenu empirique méme. Si 1’expérience donne, dans 1’évidence, non plus un
contenu idéatif, mais 1’acte ou le «sens» de 1’esprit, se pose alors la question de sa-
voir comment 1’esprit se porte aux choses. Si on répond que le probléme a disparu,
que la présence de ’esprit & lui-méme est déja sa présence au monde, il reste que
cette présence doit étre cernée et analysée comme telle. Ce moment distinct est
celui du jugement.

La thése de Reid est parfaitement claire sur ce point. I faut lever I’équivoque
qui, faisant de la sensation une idée, la confond avec la perception : quoique la sen-
sation soit déja un acte de I’esprit et ne doive pas étre confondue avec 1’impression
organique, cependant, en elle ’objet n’est pas distingué de 1’acte lui-méme : la sen-
sation et le sentir sont confondus (E., I, 1;11, 16;...). «Prise en elle-méme, la sensa-
tion n’implique ni la conception ni la croyance d’un objet externe. Elle suppose un
étre sentant, et une certaine maniére pour celui-ci d’étre affecté, mais rien de plusy
(E., II, 16). Au contraire, quand on considére I’acte de perception (qui s’accompagne
de distinction), on doit séparer la conception ou notion de I’objet pergu et la croyance
ou conviction irrésistible en ’existence présente de 1’objet, croyance qui est d’une
certitude immédiate (E., II, 5;II, 20). Ces deux opérations ne peuvent étre causale-
ment expliquées, mais seulement décrites dans 1’évidence de 1’esprit. La premiére,

32



la conception, est la simple appréhension de I’objet ou la pensée déterminée de son
étre qualifié. Par elle-méme, elle n’affirme ni ne nie I'existence de la chose, mais
permet seulement de la penser distinctement, & la différence de 1’idée qui, étant
donnée et sensible, confond la notion que 1’esprit a de la chose et la certitude de sa
réalité. La conception n’est pas une représentation passive, mais un acte (E., IV, 1).
Plus précisément, elle est la dimension fondamentale de 1’activité de ’esprit, qui se
retrouve en toute opération de celui-ci (hormis la sensation), dés lors qu’il a un ob-
jet, lequel objet est la chose méme, et non une image intérieure. Pour le dire enun
langage plus moderne, la conception est la structure intentionnelle de 1’esprit.

Ce rapport & I’objet étant ainsi transféré de 1’idée & 1’acte de ’esprit, il faut
encore 1’opération complémentaire par laquelle I’esprit croit ou non en ’existence
de ’objet, ainsi congu. Cet acte, qui pose 1’objet dans 1’existence, se trouve dans
tous les actes intellectuels ou passionnels, ou ’esprit ne se contente pas de conce-
voir plus ou moins distinctement 1’objet, mais lui confére une existence présente,
passée ou désirée (E., II, 20). Une telle croyance ne doit pas étre confondue avec
I'impression sensible, qui n’est qu’un événement de la sensibilité : elle est propre-
ment un acte, par lequel ’esprit affirme ou nie I’existence de 1’objet, soit mentale-
ment soit en ’exprimant dans le langage. Ainsi comprise, elle est le jugement. Car
I’activité judicative ne se trouve pas seulement dans les opérations intellectuelles,
qui utilisent le langage, elle intervient dans tous les actes oti I’esprit ne se borne pas
A entretenir la simple notion de son objet. «Chez toute personne parvenue & 1’dge
de raison, le jugement accompagne nécessairement toute sensation, perception par
les sens, conscience et mémoire, mais non la conception» (E., VI, 1). Ainsi, celui
qui pergoit juge que 1’objet existe et qu'il est tel qu'il le pergoit. La pensée de 1’ob-
jet dans son identité et la croyance en son existence, voila ce qui constitue le juge-
ment et la structure générale de I’activité de 1’esprit, notamment dans la perception.

Le retrait de I’idée conduit & décrire 1’activité de I’esprit en termes de juge-
ment, du moins quand on comprend ’esprit selon une structure d’acte. Destutt de
Tracy se trouve dans une position beaucoup plus délicate, dans la mesure ot il affirme
que penser, c’est sentir. L’objectivité et ’extériorité de la chose ne peut étre établie
par le sentiment. Destutt répéte la remarque de Reid, que la sensation (prise comme
«sentiry) pose une existence, mais que, faunte de la conception (qui est le rapport a
P'objet) elle n’est positionnelle que du «sentir» lui-méme. Sentir, ¢’est s’apercevoir
de 'existence, c’est exister de telle ou telle sorte, ce n’est pas étre assuré de ’exis-
tence de la chose extérieure (E. L., p. 107). Une sensation n’a pas la propriété de
nous avertir de la cause qui la produit (E. I., p. 42 et sq.; p. 107-108). C’est pour-
quoi, «sentir une sensation, c’est sentir; et sentir d’ou elle nous vient, c’est sentir
un rappott, c’est juger» (p. 108). La connaissance de la chose comme cause ex-
terne reléve du jugement. C’est la familiarité du monde, la facilité des habitudes
acquises depuis I’enfance, qui fait préjuger I’homme adulte de I’existence externe
des choses et lui fait oublier P’activité du jugement, qui entre dans toutes les opé-
rations de 1’esprit relatives & ces choses.

La difficulté est immédiatement apparente. Juger consiste & comparer deux
idées et A les lier, en sentant que 1’une est comprise dans ’autre. Or, si ’on peut
admettre cette définition, quand les deux idées sont des idées d’objet, quen est-il,
lorsqu’il faut lier ’esprit lui-méme, qui sent, et ’objet, qui 1’affecte? Ou encore:

33

w



juger C’est sentir un rapport; pas de probléme, quand I’extériorité du monde est
déja acquise ; mais comment un tel sentiment peut-il constituer I’extériorité ? Et, si
1’on accorde A Destutt de Tracy que la forme originaire de ce sentiment est la sensa-
tion, comment peut-on aller de la sensation au jugement? Sentir un jugement et
sentir une sensation sont-ils des sentiments de méme nature ? Et, si oui, I’imma-
nence du sentiment n’est-elle pas un obstacle insurmontable, interdisant qu’on
comprenne comment ’esprit s’ouvre 4 1’extériorité du monde ?

On a vu que Destutt de Tracy abandonne la structure de 1’idée, sans se donner
la structure de 1’acte, qu’il récuse le probléme métaphysique de I’existence du monde
extérieur, sans se porter A I’évidence phénoménologique du jugement. De la sensa-
tion au jugement, une genése est nécessaire: non pas une genése des contenus,
comme dans I’'empirisme métaphysique, mais une genése des modalités d’existence,
allant d’'un mode de sentir & I’autre. Il faut trouver un sentiment de sensation qui
s’étende dans le sentiment du rapport de la sensation & sa cause. La solution de
Destutt de Tracy est bien connue (E. L, I, chap. 7). Elle consiste d’abord & distin-
guer les sensations tactiles des autres sensations (internes ou externes), car le tou-
cher, qui est le sens le moins spécialisé, nous instruit, de fagon irrésistible, de la réa-
lité en général. Mais cette réalité n’est pas pour autant celle des corps :en tant que
sensations, les sensations tactiles sont de méme nature que les autres sensations. Il
faut donc prendre en compte une seconde dimension du sentiment : le sentir est la
présence vive d’un étre sensible et on doit se garder de le considérer passivement :
non pas étre touché, mais toucher, puisque le sentiment est 1’exister méme du vi-
vant. Cette vivacité tend au mouvement, qui, lorsqu’il s’accomplit, est saisi dans une
sensation interne, distincte dans son commencement et dans sa cessation. Quand ce
mouvement rencontre un obstacle, sa sensation cesse et 1’esprit pergoit un change-
ment dans sa maniére d’étre. Cependant, ce sentiment ne permet pas a lui seul de
discerner le mouvement, comme mouvement du corps propre, et sa cessation, comme
étant causée par un objet extérieur : il m’apprend seulement que je change. Il faut
donc adjoindre le vouloir : si je veux le mouvement, et que celui-ci cesse alors que je
le désire encore, je m’apergois que la cessation de cette sensation que je veux conti-
nuer n’est pas «l’effet de la puissance de ma vertu sentantey (E. L, p. 126), et j’en
viendrai & soupgonner qu’elle est produite par une cause étrangére. Ainsi, le sentir,
renforcé en désir, permet de postuler, puis d’affirmer, avec 1’usage, c’est-a-dire de
juger, qu'un corps extérieur existe, qui produit la résistance. Le jugement est ainsi
le déploiement du sentiment, & partir de ces sensations particuliéres, qui font
’épreuve d’une résistance.

Cette extension du role du jugement au rapport de 1’esprit aux choses ne peut
manquer d’entrainer une modification de son caractére intellectuel, caractére qui
ne sefface jamais totalement, méme dans les actes passionnels. Dans la théorie de
’idée, ol le donné est le contenu élémentaire, le jugement a pour fonction la liaison
du divers; et cette fonction, ol se joue le statut de I’entendement (association ou
spontanéité), consiste d’une fagon générale en un travail de synthése.

34



Au contraire, si avec Reid on fait du jugement la position de la chose dans son
extériorité, I’on est contraint de valoriser une fonction essentiellement analytique.
En effet, poser une chose comme étant extérieure implique qu’on lui reconnaisse
une identité ou, du moins, une qualité propre par laquelle on la distingue. Déja dans
la perception, mais aussi bien dans le désir ou tout autre acte, 1’objet est discerné
selon des contours plus ou moins exacts, des propriétés plus ou moins définies, des
circonstances plus ou moins précises. L’activité propre de 1’entendement consiste &
développer cette exigence de discernement, exigence qui passe par un travail discri-
minant de mise en rapport. L’entendement lie pour analyser. Juger, c’est ainsi avoir
du jugement.

Destutt de Tracy est également sur ce point moins novateur que Reid, mais
s'oriente dans la méme direction. Le jugement, distingué de la sensation, du sou-
venir ou de la volonté, est bien défini comme la mise en rapport entre deux idées.

Mais d’une part, il est lui-méme un sentiment, ce qui ne s’accorde guére avec
un caractére synthétique; d’autre part, son opération revient 4 distinguer 1’idée du
sujet et 1’idée de 'attribut dans et par la compréhension de la seconde dans la pre-
miére (E. L, I, chap. 4).

Mais ce privilége de 1’analyse se trouve jusque dans le jugement, par lequel
I’esprit sépare la sensation de sa cause externe. La sensation de résistance est en ef-
fet une sensation exceptionnelle, qui est en fait le rapport senti entre la sensation de
mon désir et celle de I’arrét du mouvement, rapport grace auquel je juge que j’ai un
corps et qu’au mouvement de mon corps s’oppose un autre corps. Une telle sensa-
tion est déja jugement, c’est-a-dire distinction sentie, affirmée et pensée du moi et
de 1a chose.

Michel MALHERBE

Université de Nantes

NOTE
1. Les références sont ainsi données: E. I, Elémens d’Idéologie (17 partie), suivi de 1’indica-

tion de la page dans 1’édition de 1817, reprise chez Vrin (Paris 1970). E., Essays on the In-
tellectual Powers of Man, suivi de 1’indication de 1’essai et du chapitre.

35






«UNE COPIE MAL DEGUISEE»

1. Arriére-propos

Nous philosophes, si j’ose le dire, nous avons maitrisé (pour étre souvent sous
sa maitrise) ’art d’étiqueter pratiqué par les historiens qui retracent le développe-
ment ou les rapports de ce qu’ils appellent parfois les différents systémes philoso-
phiques. Si Maine de Biran, en se servant d’un lieu commun de son époque, s’atta-
quait souvent & ce qu’il appelait 1’«esprit de systémey, c’est peut-étre qu’il prévoyait
le désespoir des historiens & venir devant le manque de systéme évident dans les
courants de recherche philosophique en France au début du XIX® siécle.

Certes, il y eut au fond une méme question qui s’imposait : qu’est-ce que la
science de I’homme ? On trouve chez bien des écrivains de cette période la méme
réflexion : que, de toutes les études, la plus précieuse est I’étude de soi-méme’. Ce-
pendant, cette science de I’homme - cette anthropologie - acclamée par tant de voix
au XVIII® siécle, au lieu de se systématiser, commenga alors a se fragmenter.

Maints projets de recherche s’agglomérérent autour de la réflexion philosophi-
que sur cette question, chacun formant une science de 1’homme embryonnaire.
C’est une tendance qui se refléte trés clairement dans la courte histoire d’une so-
ciété savante formée A Paris en 1799 - la Société des observateurs de ’homme?.

Aubin-Louis Millin, auteur d’un essai sur les Variétés de [’espéce humaine in-
diquées dans les poémes d 'Homeére (Paris 1795), et éditeur du Magasin Encyclopé-
dique, décrivit ainsi dans sa revue la séance inaugurale de la société dont il était lui
aussi membre>:

«En prenant le nom de Société des Observateurs de I’homme, et 1'antique devise rvwo.
oeavrov, Connais-toi toi-méme, [la société] s’est dévouée a la science de 1’homme sous
son triple rapport physique, moral et intellectuel; elle a appelé a ses observations les vé-
ritables amis de la philosophie et de la morale, le profond métaphysicien et le médecin
pratique, I’historien et le voyageur, et celui qui étudie le génie des langues, et celui qui
dirige et protége les premiers développemens de I’enfance.

Ainsi I’homme suivi, comparé, dans les différentes scénes de la vie, deviendra le sujet de
travaux d’autant plus utiles qu’ils sont dégagés de toute passion, de tout préjugé, et surtout

37



de tout esprit de systéme. Ce sera de bonne foi, et pour amasser un plus grand nombre de
données, que travailleront les observateurs de 1’homme.» (Magasin Encyclopédique, VI®
année, t. I, An VIII-1800, pp. 408 et sp.).

A quels projets donc cette assemblée de savants, dont Degérando, Portalis,
Cuvier, le docteur Pinel, Jussieu, Patrin, I’abbé Sicard, devait-elle se consacrer ? Celui
qui le veut peut suivre une variété de projets dans le Magasin Encyclopédique. Mais
I’un en particulier se déclara. Voila ce qu’en dit & la premiére séance Jauffret, secré-
taire de la société :

«Une dévotion unique a développer la science de 1’homme va certainement apporter une
nouvelle ére dans I’histoire de 1’esprit humain (...) Pour achever son but notre société ne
doit omettre aucune occasion de perfectionner 1’anthropologie (...) Une expédition au-
tour du monde se prépare sous le capitaine Baudin. Un homme éminent et digne, M. Le-
vaillant, m’a donné la tiche de demander a la société de fournir des instructions spécifi-
ques sur les recherches qu’il faut faire sur I’homme dans les divers pays que Baudin va
visiter. La tiche est déléguée a Hallé, Cuvier, Sicard et Degérando.»

Parmi les membres de la société ainsi mandatés, Cuvier prépara un mémoire
sur I’anthropologie physique, et Degérando composa un ouvrage mémorable intitulé
Considérations sur les diverses méthodes a suivre dans l'observation des peuples sau-
vages (1800), ouvrage qui anticipa d’une fagon frappante les manuels modernes
d’ethnographie. Le Magasin Encyclopédique nous rapporte la féte d’adieu donnée
aux expéditionnaires : ce fut «une réunion (...) remarquable (...). La présence (...)
du vénérable Bougainville (...) I'aspect des Jussieu, des Fourcroy, des Hallé, des
Pinel, des Portalis, des Thouin (...) électrisoit et attendrissoit tous les cceurs.» («Va-
riétésy, Magasin Encyclopédique, VI® année, t. III, An VIII-1800, pp. 259 et sq.).
Parmi les toasts portés, il y eut celui de Jauffret, «[aju progrés de ’anthropologie» !
Mais, aussi, celui d’un Darquier «[a] 1’amélioration du sort des Sauvages. Puisse leur
civilisation, résulter de la visite que les Frangais vont leur faire !» Darquier fut1’«agent
des armemens de la société.» Et si ce fait nous inquiéte, c’est que la suite de 1’his-
toire, effectivement, fut moins encourageante. Fran¢ois Péron, le jeune étudiant de
médecine qui fut chargé de ces recherches ethnographiques dans 1’expédition de
Baudin aux terres australes, n’acheva, & mon jugement, presque rien®. Et la société
elle-méme disparut vers 1804, cinq ans aprés sa fondation, peut-étre & cause des
pressions politiques contre /idéologie a laquelle elle put sembler apparentée.

A la bonne foi donc des observateurs de 1’homme, aux cceurs «électrisés» et
attendris, il manquait un cadre intellectuel, une réalisation sociale et politique, un
systéme enfin, pour pouvoir mener & des résultats concrets.

Mais ces sciences de 1’homme embryonnaires ne furent pas le domaine exclu-
sif des observateurs de I’homme, de cette société satirisée en 1803 par Lemontey
qui publia alors anonymement son «rapport d’'une séance de la Société des Observa-
teurs de la Femme» ! Ce fut aussi 1’époque de 1a visite & Paris de Pestalozzi, et d*un
intérét pour les sciences et la pratique de 1’éducation ; I’époque de la visite du doc-
teur Gall et de 1a mode de la phrénologie. Ce fut aussi 1’époque de 1’asile de Charen-
ton, et des nouvelles idées du docteur Pinel sur la folie.

Au sein de toutes ces tentatives, la philosophie commenga alors 4 perdre son
ascendant. La science de I’homme, au lieu de se former sous 1’égide de sa maitresse,
commenga A quitter le foyer. En méme temps, une tradition philosophique dont
I’idéologie était I’héritiére se trouva en face d’une série de défis. Le sens commun

38



des écossais, les nouménes de Kant, le sens intime de Maine de Biran minaient les
fondements méme de la philosophie. Non seulement elle n’était pas en état de di-
riger les nouvelles sciences de 1’homme, mais elle ne pouvait guére plus se diriger
elle-méme.

Devant tout cela, on se demande comment 1’esprit de systéme pourrait faire
pour introduire de la lumiére dans ce chaos, pour employer les mots dont se servit
Ernest Naville quelques années plus tard, en face tout simplement des manuscrits de
Maine de Biran®.

A P’époque, deux solutions s’imposaient : ou bien rejeter la philosophie toute
entiére, ou bien trouver un moyen de 1’accepter toute entiére. De Bonald fur parmi
ceux qui adoptérent la premiére solution. Il écrivit (voir Ed. Tisserand, (Buvres de
Maine de Biran, tome XII, pp. 46, 95): la philosophie du dernier ige «est dépour-
vue 2 la fois de certitude dans ses maximes, d’utilité dans ses résultats, de dignité
dans son caractére.»

Il parla aussi d’«une des grandes plaies de la société, la diversité, I'incertitude,
la contradiction méme des doctrines philosophiques.»

Avec de Bonald, on dénonga donc cette tour de Babel pour se baser sur la ré-
vélation divine. La deuxiéme solution, dont Cousin devint le champion le plus im-
portant, fut ’éclectisme. L’apparence de confusion dissimulait un fond commun de
vérités qu’il ne restait qu'a déméler.

2. Le lecteur mimétique

Devant cette arriére-scéne, tragons quelques aspects des rapports entre Maine
de Biran et Thomas Reid. Car Biran était lecteur de Reid. Or, le fait de lire un texte
établit déjd un certain rapport entre lecteur et auteur, quelle que soit ’acception
des mots «lecteur» et «auteur». Le fait de suivre, de poursuivre, ou d’étre détourné
par les idées que 1’on se permet de tirer du texte établit un autre rapport. Mais il est
aussi un mimétisme ot le style de I’auteur commence & envahir celui du lecteur.
Maine de Biran lui-méme distingua nettement ces deux genres de rapports dans son
premier mémoire sur [’Influence de [’habitude sur la faculté de penser, ou il insista
sur la différence entre les habitudes actives et les habitudes passives. Faire attention
en lisant, ¢c’est employer et engendrer des habitudes actives ; mais le mimétisme dont
on parle serait une habitude passive.

Quels étaient donc les rapports entre Biran et Reid ? Commengons par le sim-
ple fait qu'on trouve dans le texte de Biran quelques douzaines de citations de Reid
(surtout aux Recherches sur l’entendement humain, traduction francaise publiée a
Amsterdam, 1768). Notons aussi les appellations honorifiques, comme dans le mé-
moire de Copenhague (1811 - ouvrage inédit, cf. Bibliothéque de !’'Institut de
France, MS 2126), ou Biran, en citant les observations de Reid sur la notion de
réflexion chez Descartes (Recherches, chap. 7), le qualifie d’«écrivain profond et
éminement judicieux». Remarquons comment les deux auteurs se rapprochent, par
exemple, dans leur critique du sensualisme.

Il y a plus. Nous lisons souvent chez Biran des histoires abrégées du sensualisme,
histoires qui comportent des allusions aux théories épicuriennes de la perception.

39



Ces théories, on le sait, font appel aux «espéces impresses», c’est-a-dire aux simu-
lacres constamment émis par les objets matériels, et dont le contact avec nos orga-
nes sensoriels nous fait percevoir. En parlant de ces «espéces», Biran les qualifie
souvent de tenuia rerum simulacra.

D’ol lui vient cette expression ? Le vocabulaire est nettement celui de Lu-
créce, mais la métrique est fausse ; et effectivement la formule ne se retrouve pas
dans le texte de Lucréce, méme sous une forme modifiée. Jusque-1a on serait tenté
de dire que c’est une «fausse citation» : que Biran se rappelle peut-étre mal le texte
de Lucréce... Mais retournons au texte de Reid, au chapitre méme des Recherches
cité par Biran quand il traite Reid d’«écrivain profond». Et voild Reid qui a1a fin
de ce chapitre emploie exactement cette locution latine ! Je suis persuadé que c’est
par un genre de mimétisme passif que Biran a acquis cette phrase de Reid; et en
quelque sorte ce mimétisme est peut-étre plus significatif encore d’un rapport ou
d’une sympathie sous-jacente entre les deux auteurs que la présence de citations ou
de rapports de doctrine.

Revenons quand-méme aux rapports de doctrine, parce que si Maine de Biran
est lecteur mimétique, il est aussi lecteur critique.

3. «Une copie mal déguisée»

Prenons comme point de départ le jugement d’Ampére sur ces rapports, et le
contexte de ce jugement.

Le contexte, ce fut celui de la société philosophique de Maine de Biran.
M. Gouhier (Les Conversions de Maine de Biran, Paris, 1948, p. 226) le décrit en
ces termes : «A partir du mois d’aot 1814 jusqu’en 1815, Maine de Biran est I’dme
d’une société philosophique qui groupe les maitres de la contre-idéologie. On se
réunit chez lui tous les quinze jours, le jeudi. I! y a 13 Royer-Collard, Ampére, De-
gérando, Guizot, Georges et Frédéric Cuvier, Thurot, Durivau, directeur des études
4 I’Ecole polytechnique, Christian, directeur de 1’Ecole des Mines, Maurice, le pré-
fet mathématicien.» Et parmi les «correspondants», Ancillon, Dugald Stewart, et
son traducteur, Prévost de Genéve.

Nous voyons clairement une présence écossaise - non seulement Dugald Stewart,
mais son traducteur Prévost, et Royer-Collard, un des promoteurs de la philosophie
écossaise en France.

Parmi les problémes discutés par la société il y eut le vieux probléme posé sur-
tout par le sensualisme, & savoir comment expliquer et baser nos jugements sur le
monde dit «extérieur». Mais ce vieux probléme avait déja un tout autre aspect puis-
que chacun & sa fagon si différente Reid, Kant et Maine de Biran avaient remanié
cette distinction entre le monde intérieur et extérieur. On ne pouvait plus traiter les
sensations comme objets donnés et seuls objets donnés, objets & partir desquels il
faudrait essayer de reconstituer ou de constituer un monde. Parce que, par exemple,
pour Reid, la perception comportait déja 1’élément de sensation et 1’élément de ju-
gement &’ «extériorité». Et parce que pour Kant les phénoménes ne sont donnés que
sous les formes constitutives de notre connaissance, et non pas comme natures

40



simples. Parce que pour Biran, enfin, «rien n’est dans la conscience qu’a titre de
rapporty (Essai sur les fondements de la psychologie, p. 127).

Sous ce nouveau jour alors les systémes de philosophie étiquetés «rationalisme»
et «empirisme» avaient un méme point de départ - voir ’existence de ces objets
simples intérieurs et immédiatement pergus qu’on appelait des «idées», point de dé-
part qui donnait naissance 4 tous les problémes traditionnels de la philosophie, et
point de départ rejeté par les trois penseurs qui dominaient alors les discussions de
la société philosophique - Reid, Kant et Biran.

Voild un des sujets de discussion de la société de 1814; mais la société eut
une suite. M. Gouhier nous fait remarquer qu’a la fin de 1816 aussi une «société
métaphysique» se réunit chez Biran, ou Biran semble jouer le role de médiateur
entre Ampére et Victor Cousin, qui en était alors membre.

Il parait que la participation d’Ampére fut un peu agitée. Dans une lettre de
I’époque, on voit encore plus clairement cette agitation. Il écrivit & Maine de Biran
(Ed. Tisserand, VII, p. 531):

«Vous savez bien que tous nos coliégues de la petite Société se sont unanimement oppo-

sés 4 ce que la sensation musculaire eut aucun privilege sur les autres; ils se trompent en

cela; elle a de plus son union intime par causalité avec 1’émesthése. On en voit bien la rai-
son. Mais qu’elle ait encore la propriété de conduire seule & une prétendue perception
nouménique, si jamais vous parvenez a faire admettre une pareille idée & personne, je
veux bien perdre tout ce que vous voudrez. Comment, mon cher ami, pouvez-vous renon-
cer a des vérités incontestables que vous avez défendues & la Société philosophique, pour
hésiter & adopter ce que vous avancez dans votre lettre, et chercher a faire un systéme
exposé a toutes les difficultés qui pulvérisent celui de Reid, dont le votre ne serait alors

qu’une copie mal déguisée 7».

Qu’est-ce qui arrive ici ? Ampére a beau se servir d’un vocabulaire kantien, il a
beau admettre avec son terme un peu bizarre d'émesthése un genre de sensation du
moi qui agit, il ne s’est guére pour autant éloigné du dilemme épistémologique clas-
sique dont nous avons parlé.

Admettons qu'il parle des phénoménes, des nouménes et des catégories. Il ne
voit point pour autant comment 1’ceuvre de Kant mine ce dilemme classique. Ad-
mettons qu’il loue la distinction effectuée par Reid entre sensation et perception :
il persiste néanmoins a interpréter cette distinction en termes qui rétablissent le role
intermédiaire des phénoménes, r0le rejeté par Reid. Admettons qu’il accorde avec
Maine de Biran un statut particulier au sentiment de 1’effort voulu : il n’hésite pas
pour autant 3 le réduire & «deux éléments phénoméniques : 1’émesthése (cause) et
la sensation musculaire (effet)» (Ibid., p. 530).

C’est ainsi que 1’on voit chez Ampére dans ses contributions & ces débats une
sorte de reconstitution de ces objets simples internes d’une ancienne philosophie.
Comme dit Biran (Henri Goubhier, éd., Maine de Biran: De [’existence, textes iné-
dits, Paris, 1966, p. 45):

«Qu’est-ce qu'un objet interne, et comment pouvons-nous en concevoir de tels ? Nous

n’avons qu’une seule maniére de concevoir I'intérieur et 1’extérieur, le moi et tout ce qui

le constitue ou lui appartient, savoir 1’action ou le sentiment d’action et ! ‘espace, tout ce
qui est ou se représente hors du moi qui est indépendant de lui.»

Ampére semble donc réduire toutes ces philosophies nouvelles en autant de
versions élaborées du phénoménalisme. Il resterait donc toujours pour lui la tiche
de franchir I’abime entre les objets internes et les objets extérieurs.

41



Précisons maintenant 1’objection portée par Ampére dans sa lettre & Maine de
Biran. Si Biran prétend qu’un objet interne quelconque peut donner de lui-méme ou
en lui-méme une connaissance du monde extérieur, son systéme devient alors pareil &
celui de Reid. Les constatations de Reid sur les lois inhérentes & 1’esprit humain res-
tent ce qu’'elles sont, pour Ampére - des constatations sur ce monde intérieur. Les
constatations de Biran sur le sentiment de 1’effort voulu restent aussi ce qu’elles
sont - la description d’une expérience intérieure. Et si la psychologie, ou la science

le I’entendement humain, est, par sa nature, restreinte 4 1’étude des objets internes,
aucune analyse ne peut nous porter plus loin, pour nous débarquer sur les rives du
monde extérieur.

Voild pourquoi non seulement Ampére s’attaque A son ami, mais assimile sa
philosophie avec celle de Thomas Reid. Mais c’est pourquoi aussi nous nierons la
suggestion que 1’'une ne serait qu'une copie mal déguisée de 1’autre. Car Ampére ne
peut traiter d’insignifiantes les différences qui séparent Biran et Reid qu’en leur at-
tribuant & tous deux l’ancienne distinction entre le monde intérieur et le monde
extérieur.

Remarquons qu’en rejetant le jugement d’Ampére nous employons la méme
tactique qu’Ampére lui-méme, en disant qu’en effet sa philosophie & lui ne fut, & ce
rmoment, qu'une copie mal déguisée de celle des sensualistes. Nous allons revenir a
ce probléme de méthode.

4. «Le plus bel apanage de notre nature»

En tout cas, reprenons 1’examen plus particulier des rapports entre Biran et
Reid, mettant de coté la vue d’Ampére que 1’un fait la copie de la doctrine de I’au-
tre, mais retenant le mimétisme sous-jacent qui les lie.

Examinons surtout comment Biran critique Reid, car c’est dans ces critiques
peut-étre qu’on voit aussi les rapports entre les deux auteurs.

Dans le mémoire de Copenhague, en discutant les réves, Biran écrivait (Biblio-
théque de ’Institut, MS 2126, 114):

«J’ai aussi observé sur moi-méme un autre effet psychologique des affections immédiates
persistantes aprés un songe sur ce phénomene si remarquable de notre existence morale,
que nous nommons croyance. Réveillé, par exemple, par un songe effrayant, je me suis
surpris croyant fermement a 1’existence réelle du fantdme qui m’avait frappé et y croyant
tant que durait 1’affection passive ou le sentiment immeédiat de la peur, en sorte que si la
méme disposition craintive elit persisté, il n’y avait pas de raison pour que je ne crusse
pas qu’il existait dans quelque région mystérieuse tel fantdme, de telle couleur, sous telle
forme retracée par mon imagination.»

Superficiellement, Biran parait ici s’allier aux empiristes qui donnent un réle
épistémologique si important 2 la vivacité de ces images. Mais cet empirisme - ce
sensualisme - comporte beaucoup de difficultés dont Biran est trés conscient. Il
ajoute la note suivante :

«Thomas Reid dans son ouvrage sur 1’entendement attaqua 1’opinion de ceux qui font
dépendre la croyance dans la réalité d’un objet de la vivacité de 1’idée ou I’'image qui le
représente etc., mais lui-méme me semble pouvoir étre victorieusement combattu par des
expériences semblables a celles que je viens de rapporter ou 1’espéce et le degré du senti-
ment affectif qui s’associe 4 une image parait bien étre le fondement principal de la
croyance 2 la réalité de 1’objet.»

42



De quelle «victoire» s’agit-il ici ? Les sensualistes, évidemment, n’ont pas d’au-
tre recours que les propriétés dont leurs objets internes seraient susceptibles, tels la
combinaison, la liaison, le degré de vivacité... S’il s’agit donc de la croyance, on
essayera de convertir une sensation ou un ensemble de sensations ou d’autres objets
internes en croyance, en y ajoutant, par exemple, le facteur de vivacité. Mais, d’aprés
Reid, la seule vivacité ne ferait pas 1’affaire.

Jusque-1a, Biran serait d’accord. Mais la solution de Reid avait, du point de
vue biranien, un autre inconvénient. Car en donnant un rdle & cette faculté qu’on
appelait le sens commun, il ignorait forcément ce monde souterrain de sensation
passive que Biran eut le génie de faire rentrer dans la science de I’homme. Pour Reid,
donc, le jugement «entre partouty; la vivacité perdait non seulement son role de
pont épistémologique, mais ne pouvait plus jamais en aucun cas étre le cause d’une
croyance.

Le contre-sensualisme de Reid était juste. Dans la méme note, Biran continue:
«il est vrai qu’il faut bien distinguer ici ’affection de I’image, comme celle-ci de la
croyance, et c’est ce qu’ont trop souvent confondu les philosophes dont parle Reid.»
Mais nier tout role a la vivacité n’était pas juste.

Examinons d’un peu plus prés ce désaccord. Dans le mémoire sur la Décompo-
sition de la pensée, Biran, en discutant les différentes espéces de mémoire, dit (Ed.
Tisserand, IV, p. 189):

«Les signes volontaires associés aux divers modes, soit représentatifs, soit simplement

affectifs, communiquent 2 tous, autant qu'il est possible, le caractére disponible et ré-

fléchi qui leur est propre; il est trés essentiel d’observer, relativement au dernier cas, que

le terme d’associés ne s’attache point véritablement a I'impression affective, mais bien a

P’idée de sa cause et de diverses circonstances perceptibles qui accompagnent cette im-

pression, dont elle peut étre considérée elle-méme comme une sorte de signe naturel.»

Si donc une impression affective est associée & une cause et & d’autres circons-
tances, elle peut en é&tre considérée comme un signe naturel. C’est 1a I’idée de Reid.
Mais il y a une distinction a faire. Lisons la note de Biran :

«Thomas Reid a trés bien observé que les noms par lesquels nous sommes censés expri-
mer nos propres sensations rapportées aux objets comme qualités, tels que les termes
chaud, froid, savoureux, etc., ne s’appliquent qu’a la cause de la modification et non
point a cette derniére. Mais il me semble avoir beaucoup trop généralisé cette observa-
tion, en mettant sur la méme ligne les sensations de goiit, de I’odorat et du tact passif
avec celles du roucher actif, de la vue, etc., et en supposant que toutes nos sensations
nous informent également de la cause extérieure.»

Pourquoi donc faut-il distinguer le «tact passif» et le «toucher actif» ? Parce
qu’il faut aller plus loin que Reid, et faire 1’analyse de cette faculté qui nous fait
passer du monde intérieur au monde extérieur.

Cela est bien expliqué dans une note dans le mémoire de Berlin (Ed. Eche-
verria, Paris, 1963, p. 188):
«L’existence réelle des corps n'est point une idée ni de sensation, telle que seroit une
modification de notre étre sentant, ni de la réflexion, concentrée toute entiére dans le
sentiment de nos actes libres ou dans la conscience de ce qui est de nous ou nous-mémes.
A quelle origine rapporterons-nous donc la connoissance des corps et cette certitude in-
time que nous avons de leur existence réelle ? Un métaphysicien célébre qui a tenté de ra-
mener toute la philosophie & ce qu’il appelle le sens commun, qu’il eut peut-€tre mieux
nommé sens intime, établit qu’en vertu d’un principe primitif, inhérent {?] & notre nature,

43



toutes nos sensations quelconques, odeurs, saveur[s], sons, couleurs, impressions tactiles,
ne sont autre chose que des signes naturels au moyen desquels nous passons immédiate-
ment de la modification sensible  la connoissance de !’objet ou de la chose signifiée, que
nous ne sentons, 4 proprement parler, par aucun sens et que nous ne refléchissons point
non plus, ni ne concluons d’aucun raisonnement, puisque cette idée que I’objet ou la
chose existe est immédiate, primitive et la base méme de toutes nos déductions d’expé-
rience. L’auteur de la philosophie du sens commun tranche ici net le nceud de la diffi-
culté, reste a savoir s’il est remonté jusqu’au véritable fait primitif, qui sert de fondement
a la croyance, et $’il n’a pas suivi I’habitude que la nature, en attribuant a toutes les sen-
sations considérées méme comme affectives cette propriété ou cette fonction immédiate
de servir de signe a 1’existence réelle; qu’il en soit ainsi dans les phénomeénes actuels de
notre sensibilité, identifiée presque avec notre jugement,  la bonne heure ; mais n’y a-t-il
pas dans 1'origine, et méme actuellement, tel mode ou tel acte sur lequel se fonde pro-
prement la croyance d’une réalité permanente objective ou subjective qui subsiste absolu-
ment et hors [?] de nos modifications actuelles ? N’est-ce pas dans 1’effort et la résistance
opposée que se trouve ce signe primitif des deux substances ou nouménes que nous
croyons sans les percevoir ni les sentir, sans en avoir ’idée proprement dite ; c’est ce qui
valoit bien la peine d’étre examiné [?], mais qu’on ne pouvoit connoitre en généralisant
d’aprés les habitudes des sens et de 'imagination.»

En faisant donc I’analyse des «signes naturelsy de Reid, on voit, d’aprés Biran,

que ce ne serait pas une propriété générale de la sensation d’étre propre & nous faire
connaitre le monde extérieur par le fait d’en étre signe.

Pour Reid, évidemment, le sens commun est fondamental. Il n’y aurait donc

pas lieu de faire 1’analyse de ces signes naturels que ce sens nous permet de lire.
Lisons ce qu’en dit Biran dans I 'Essai sur les fondements de la psychologie (Ed. Tis-
serand, IX, pp. 476-7) :

«Concluons que si chaque espéce de sensations fournit - un signe particulier au premier
rapport d’extériorité, c’est en vertu de ces associations de I’habitude par lesquelles telles
perceptions propres a un sens se trouvent représentées et comme traduites dans la langue
de tous les autres sens, quoiqu’ils n’aient aucun rapport naturel avec cette perception
particuliére. Ici les signes de la langue mére ou primitive, au moyen de laquelle une na-
ture extérieure s’annonce ou se fait entendre, sont directement fournis par le toucher.
Les autres signes sont secondaires et dérivés ou traduits de cette langue primitive.»

Si donc les sensations sont des signes du monde extérieur, ce n’est pas auto-

matique ; c’est un effet de cette «langue mére» du toucher actif, parce que ce monde
ne s’annonce primitivement et immédiatement que dans le sentiment d’une résis-
tance & 1’effort voulu.

Je cite la note de Biran au passage déja cité :

«Th. Reid nie formellement que le jugement d’extériorité, ou ce qu’il appelle lg percep-
tion, puisse se fonder primitivement sur I’expérience d’aucun sens particulier. Il consi-
dére ce jugement comme naturel ou, pour me servir d’une de ses expressions favorites,
comme un apanage de notre nature. Suivant ce point de vue aussi, toutes les espéces de
sensations font également les fonctions de signe par rapport a ce jugement ou 2 cette
espéce de croyance naturelle qui nous est suggérée par des sensations quelconques, sans
avoir plus de rapport avec aucune d’elles, que le signe écrit ou parlé n’en a avec la chose
ou 1’idée qu’il signifie.

Cette analyse me parait étre renversée par une analyse plus exacte des fonctions du tou-
cher actif, qui différe bien spécialement de tous les autres sens, moins par la maniére dont
I’objet tangible vient s’appliquer a lui que par la maniére dont il s’applique a cet objet.»

11 est vrai que Reid et ses successeurs reconnurent un certain role a la volonté.

Par exemple (Biran, Journal, H. Gouhier éd. Neuchatel, 1957, p. 35)

44



«M. Dugald Stewart a examiné cette question : jusqu’a quel point la volonté exerce-t-elle

son pouvoir sur l’association des idées ? (voir le 2€ volume de la Philosophie de I’Esprit

humain.)»

Mais ces philosophes, d’aprés Biran, n’allaient pas assez loin. Lisons des ré-
flexions qu’on trouve dans le Journal, ibid., p. 40:

«Devons-nous nos succés dans un travail intellectuel A certaines régles générales qui diri-

gent la suite de nos pensées ? J'ai toujours éprouvé que je devais ces succés 4 mes propres

dispositions intérieures spontanées ou a certains efforts faits pour fixer ou concentrer

mon attention plutdt qu’a des régles. La volonté peut modifier, diriger, arréter le mouve-

ment de ’imagination, mais non produire ce mouvement.

Pour savoir jusqu’a quel point la volonté peut influer sur I’association des idées, il faut

savoir d’abord quelle est son influence sur la formation de chacune de ces idées considé-

rées isolément.

Les images et les intuitions étant d’abord subordonnées par leur nature a la sensibilité

motrice, échappent au pouvoir de la volonté dans leurs associations spontanées. Le seul

pouvoeir de cette force hyperorganique consiste a leur opposer d’autres séries d’idées qui

dépendent d’elle; telles sont les idées intellectuelles et réflexives qui doivent évidemment

leur origine & 1’action de la volonté et dont 1’association ne s'opere que par cette volonté

présente.

M. Dugald Stewart a négligé d’établir cette distinction essentielle entre les idées mémes

associées.»

Résumons ainsi : Biran et Reid sont d’accord dans la critique du sensualisme.
Tous les deux ont recours & des analyses psychologiques plus approfondies. Mais 13
ol Reid s’appuie sur une loi inhérente & notre esprit, sur le sens commun et ses
principes, Biran nous renvoie au sentiment de |’effort voulu, recours qui comporte
aussi une analyse différente.

La psychologie de Reid, jugée du point de vue biranien, était défectueuse dans
P’analyse de I’actif et du passif. Et cette loi inhérente & notre esprit, ce «plus bel
apanage de notre nature», qui devait combattre I’ancienne conception du monde in-
térieur, était une arme trop faible. Comme dit Biran («La perception de la dureté
est-elle une idée de sensation ou de réflexion ? Observations sur Reid», in Maine de
Biran, Mémoire sur les perceptions obscures..., Paris, 1920, «Les Classiques de la
philosophie XII», p. 62): «Reid combat donc trés mal ’idéalisme théorique.»

§. «Confondre les genres»

Maine de Biran n’abandonna jamais le projet d’une science de I’homme. En
mars 1819 il parle de la constitution d’une société philosophique qui prendrait
«’homme concret tout entier» pour objet de ses études (Journal, 11, 215). Cette
anthropologie devait étre plus systématique que celle des Observateurs de I’homme
qui, rappelons-nous, ne travaillérent qu’en «bonne foi et dans I’objet de recueillir
plus de faits». Pour Biran les diverses études de I’homme devaient toutes se réunir
autour d’un centre philosophique, autour de ce qu’il appelait la «psychologie pure».
I fallait un systéme pour donner un sens aux faits recueillis.

Mais ce projet resta inachevé : la confusion de tentatives philosophiques et
anthropologiques dont nous avons déji parlé resta & résoudre. Biran refusa la solu-
tion de Bonald : il était porté par conséquent vers I’éclectisme. Il dit (Ed. Tisserand,
X1I, p. 45):

«M. Degérando a donc toute raison de ne pas désespérer de la philosophie».

45



(allusion, sans doute, & ’Histoire comparée des systémes de philosophie (1804), ou-
vrage qui se signalait déja par son éclectisme). Pour ne pas désespérer, il fallait dis-
cerner un ordre, un systéme, sous-jacent (loc. cit.) :
«L’historien de la philosophie reconnait un systéme de vérités qu’il s’agirait seulement de
compléter et de séparer des erreurs dont il provoque la réforme; il reconnait donc que
tous les efforts n'ont pas été inutiles, et que les philosophies ont marché quelquefois
dans une bonne route, puisqu’ils ont été conduits a des vérités dont le complément dési-
rable peut seul étre attendu par I’Europe pensante.»

Quels résultats pouvons-nous attendre de cette conception de 1’histoire de la
philosophie ? Illustrons-les par un autre passage tiré du méme écrit de Maine de
Biran, la Défense de la Philosophie (contre de Bonald : voir p. 62):

«Une autre autorité que celle du génie de Platon a maintenu la doctrine des idées innées,

et 1’a reproduite dans divers systémes de philosophie qui se sont succédés depuis cet

homme de génie jusqu’a nous sous des titres différents qui la déguisent aux esprits super-
ficiels. Ainsi les virtualités de Leibniz, les formes et les catégories de Kant, les lois inhé-
rentes & 1'esprit humain des philosophes écossais, ne différent presque pas au fond de ces
réminiscenccs platoniciennes ou des idées innées que Descartes et Malebranche n’ont pas
renouvelées de Platon, mais qui sont les produits indigénes de leur propre génie méditatif.»

C’est Biran lui-méme qui écrivit, huit ans plus tot (dans le mémoire de Copen-
hague): «mettons de coté tout systéme d’explication fondée sur des rapproche-
ments ou des analogies illusoires» (MS cit. 76-7). Que fait-il donc ici, lui qui assimile
Platon, Kant, Leibniz, Descartes, et les philosophes écossais ? Biran se justifie, s’ex-
plique, un peu plus tard dans le méme ouvrage :

«A 1'dge ol nous sommes parvenus, ce qu’il faut appeler philosophie n’est pas celle de

Descartes, de Leibniz, de Reid, de Condillac, de Kant, mais le choix formé de ce que cha-

cune de ces doctrines contient de vrai, de favorable aux meceurs, de conforme a la reli-

gion, car voila le véritable éclectisme qui nous convient aujourd’hui, le vrai moyen de ré-
forme approprié & notre ige, la vraie philosophie appelée aujourd’hui, comme du temps
de Socrate, 4 réformer 1’homme, plutdt qu’a se réformer elle-méme.»

Cet éclectisme comporte un certain refus d’historicité. Il y avait la tache ra-
tionnelle de discerner les vérités ; mais la tiche historique d’étudier 1’histoire de leur
apparition €tait tout autre chose.

Biran lui-méme s’exprime avec confiance sur cette question de la méthode en
histoire de la philosophie. D’aprés lui, nous devons distinguer les problémes philoso-
phiques d’analyse des problémes historiques de genése. Quand il s’attaqua a la
théorie de Bonald sur I’origine du langage (Ed. Tisserand, XII, p. 191), il se plaint
que de Bonald confond «un probléme rationnel avec un probléme historiquen.
«Cest 13, dit-il plus loin, confondre les genres.»

Biran a peut-€tre raison de nous prévenir ainsi en ce qui concerne 1’étude du
langage, préconisant un peu la distinction qui sera celle de Saussure entre synchro-
nie et diachronie ; mais la confusion des genres dont il patle, n’est-elle pas inhérente
3 I’histoire de la philosophie ?

Ou. plutdt si 1’on veut faire de I’histoire de la philosophie, comme Ampére,
comme Biran parfois, comme nous ici, ne faut-il pas s’efforcer de trouver le ration-
nel dans ’histoire ?

Sinon cette histoire ne devient qu'une chronique de contingences.



Rappelons, par exemple, ce que dit le professeur Voutsinas 4 propos de |’in-
fluence de la philosophie écossaise en France (La Psychologie de Maine de Biran,
p. 249-50):

«Royer-Collard, I’homme d’état bien connu, était devenu accidentellement professeur
(1811-13). Pendant méme qu’il dirigeait le «bureau secret» de Louis XVIII en France
- sous Napoléon, celui-ci le nomma a 1’Université pour contrecarrer I’influence des
idéologues. Il raconta lui-méme comment, & la recherche d’un sujet de cours, il
tomba chez un bouquiniste des quais de la Seine sur un ouvrage de Thomas Reid.
Le «sens commun» des Ecossais s’introduisait en France.»

Voutsinas nous peint une histoire de contingences. S’il a raison, le travail pré-
senté ici ne serait lui-méme qu’un essai inutile pour imposer un systéme, qu'une
confusion de genres. Sans essayer de justifier davantage cet essai, je me permets de
terminer mimétiquement avec ces mots de Maine de Biran (Mémoire de Berlin, cf.
De l'aperception immédiate, op. cit., p. 224):

méme «’homme de génie est souvent incapable de bien tracer la carte de sa route,
et de donner la description ou 1’analyse de ses procédés... eh ! ne sommes-nous pas
tous dans le méme cas par rapport & ces opérations intellectuelles que nous exergons
dans une sphére plus étroite ? N’est-ce pas pour cela que la science de nos facultés
est si peu avancée, et que le probléme sur lequel j’ai begay€ si longtemps n’aura
peut-8tre encore qu’une solution imparfaite 7»

F.C.T.MOORE
Université de Hong Kong

NOTES

1. Voir, par exemple, Degérando, J-M., Considérations sur les diverses méthodes & suivre dans
1’observation des peuples sauvages, Paris, sans lieu ni date (1800), p. 1.

2. Voir Moore, F.C.T. (éd.), J.M. Degérando : The Observation of Savage Peoples, London 1969 ;
Jorion, Paul, «Aux origines de 1’anthropologie frangaise», L’Homme, XX.2, 1980; les in-
dications bibliographiques sur ces deux ouvrages permettent de suivre I’histoire de cette so-
ciété.

3. Voir an VIII tomes I (p. 408-10), ITI (p. 531-32), an IX tome IV (p. 540-44).

4. Je signale que Jorion attribue mon jugement 3 un certain chauvinisme : lui-méme en juge
autrement. Quoiqu’il en soit, il est incontestable que cette science de ’homme avorta, comme
Jorion lui-méme le dit.

s. Naville, Ernest, Notice historique et bibliographique sur les travaux de Maine de Biran ...,
Genéve 1851, XXIV-XXVIIL

47






L’IDEOLOGIE DE L’ACTION ET DE LA PASSION
CHEZ MAINE DE BIRAN

«Le jeune Cousin, écrit Maine de Biran dans une lettre 4 Lacoste, a contracté avec moi,
en ces derniers temps, une affinité particuliére, et je m'honore d’avoir quelgue influence
sur la direction de son cours. Vous voyez donc que s’il chasse sur mes terres, c’est de
mon plein consentement» .

Le jeune Biran avait contracté une affinité particuliére avec les Idéologues et se flat-
tait d’avoir été invité & chasser sur leurs terres 4 eux. Cependant, de méme que le
Biran plus 3gé se trouve en désaccord avec les fondateurs de I’Idéologie, de méme le
Victor Cousin plus igé avance des commentaires critiques contre ce qu’il prend
pour la pensée de Biran. Avant de commenter ces commentaires il ne serait pas inu-
tile d’examiner quelques-uns des arguments dont Hume se sert dans la section de
I’Enquéte sur l’entendement humain intitulée «De I’idée de connexion nécessaire».

1. Maine de Biran sur Hume

Ce que Biran appelle «la véritable source de 1’idée de pouvoir et de la liaison
nécessaire» est selon lui «indiqué, assez précisément» par Hume lorsque 1’Ecossais
repousse la doctrine selon laquelle «1’idée de pouvoir dérive de la réflexion, puis-
qu’elle nait en nous du sentiment intime que nous avons des opérations de notre
ame ou de I’empire que la volonté exerce, tant sur les organes du corps que sur les
facultés de ’esprit».

Hume accepte que «nous sentons 4 chaque instant que le mouvement de notre
corps obéit aux ordres de la volonté». «Mais, proteste-t-il, malgré toutes nos recher-
ches les plus profondes, nous sommes condamnés a ignorer €ternellement les moyens
efficaces par lesquels cette opération si extraordinaire s’effectue, bien que nous en
ayons le sentiment immédiat.»

Biran répond qu’il s’agit ici de connaissance sans recherche. Hume se trompe
quand il affirme que la connaissance de 1’opération de la volonté ne différe pas en
principe de celle des opérations de la nature extérieure. Tandis qu’il se peut qu’on
ait «un doute réfléchi» dans le cas des causes extérieures, dans le cas de la causalité

49



intérieure on ne peut séparer 1’étre et le paraitre, la ratio essendi et la ratio cognos-
cendi. «Bacon dit avec fondement : Ratio essendi et ratio cognoscendi idem sunt.»*

Il s’ensuit, ajoute Biran, que la connaissance de la liaison entre la cause inté-
rieure et son effet ne dépend pas de la répétition. A fortiori, notre croyance qu’étant
donnée la cause ’effet se produira ne se proportionne pas au nombre de répétitions
d’une succession causale. La succession, 1’habitude et la coutume ne sont pour rien
dans ’aperception originelle de la causalité du moi - ou plutot de la causalité - moi -
puisque 'opération de la cause s’identifie avec I’existence du moi. Volo ergo sum.

Ce moi, cet effort voulu, est un aspect du fait primitif complexe : ’autre as-
pect en est la sensation de résistance musculaire. «Un fait n’est rien s’il n’est pas
connu»® et le fait primitif est la connaissance immédiate de la relation entre les
deux aspects d'un rapport qui est psychologiquement ou phénoménologiquement
indécomposable (inutile de dire qu’il ne s’agit pas ici du rapport logique ou conceptuel
des termes «cause» et «effety).

On peut se demander pourtant si Biran a le droit de parler de prévoyance
quand, & 1’égard de 1’énoncé humien selon lequel on ne peut jamais prévoir 1’effet
dans I’énergie de la cause, il déclare :

«dans une expérience intérieure... nous sentons I’effet en méme temps que nous aperce-

vons la cause, et le premier acte de conscience nous apprend aussitdt & prévoir le fait du
mouvement dans 1’énergie méme de sa cause qui est moi.»

Cette déclaration se trouve dans ’appendice de 1’Examen des legons de Laromi-
guiére qui date de décembre 1814*. Elle souléve la question de savoir comment la
prévoyance est possible si nous apercevons la cause et que nous sentions ’effet en
méme temps. .

Deux ou trois ans auparavant, dans sa réplique & Hume dans 1’Essai sur les
Jondements de la psychologie, Biran était plus circonspect. L&, contre I’affirmation
humienne qu’on «n’eiit jamais pu prévoir ’effet dans ’énergie de sa cause», il ré-
pond qu’«il ne s’agit pas de prévoir mais de bien sentir ou d’apercevoir ce qui
existe»® - et par «sentir» il ne faut pas entendre la sensation organique qui est
I’effet, mais le sens intime du rapport entre la cause hyperorganique et 1’effet orga-
nique. Néanmoins, aprés avoir nié qu’il s’agisse de prévoyance, il avoue qu’une sorte
de pressentiment ou prévoyance de succés entre en jeu. Qu’est-ce que ce succés?

Dans sa Réponse a Stapfer de 1818 Biran écrit :

«Le moi apercoit immédiatement son pouvoir causal comme son existence ; et 4 partir de

la premiére expérience intérieure, qui lui révéle ce pouvoir en le révélant a lui-méme, il a,

avec le sentiment actuel.de 1’énergie permanente de la cause moi, le pressentiment de

I’effet ou de la motion qui s’opérera nécessairement et infailliblement dés qu’un vouloir
expreés aura lieu.»5

Les mots «dés quun vouloir exprés aura lieu» montrent que la prévoyance ou
le pressentiment auxquels Biran renvoie pourraient étre ceux qui précédent un acte
de vouloir. La possibilité d’un tel pressentiment ne contredirait pas sa doctrine de la
simultanéité du vouloir et de son effet dans la durée subjective du moi, simultanéité
d’ailleurs qui rend impossible toute tentative de réduire 1’idée ou, pour employer un
mot berkléien, 1a notion de causalité a la succession. Nous reparlerons de la notion
de causalité. Attachons-nous ici & la causalité du fait primitif et en particulier & ce
succés sans succession dont 1’énergie de la cause comporte «une sorte de pressenti-
ment ou de prévoyancey.

50



Ce pressentiment est la marque qui différencie le vouloir du désir, I’effort
d’une réaction ou prédétermination sensitive, I’action de la passion. Je peux désirer
une chose que je crois hors de ma portée; et je peux étre si fortement ému que je
réagis malgré moi. Un effet voulu au contraire est quelque chose que je produis avec
Iintention de le produire, en croyant donc que je suis capable de le produire. Est-ce
a dire que la simultanéité stricte ne soit que celle de I’effort voulu et de la pensée
de l’effet et que la locution dont Biran se sert: «une sorte de pressentimenty, soit
sa fagon de parler de la pensée de 1’effet qui est logiquement présupposée par 1’effort
de vouloir ?

11 est souvent difficile de décider si Biran traite du rapport d’intentionnalité
entre I’effort et la pensée de V’effet ou du rapport de causalité entre 1’effort et 1’effet.
Y a-t-il une distinction dans le cas du fait primitif si la ratio essendi et la ratio co-
gnoscendi sont la méme? Biran hésite. Ne cherchons pas & savoir s’il y a des effets
physiques, par exemple la courbure d’une voile, qui soient strictement simultanés
avec leurs causes, par exemple la pression du vent, limitons-nous 3 la causalité hyper-
organique du fait primitif. L’effort et la pensée de 1’effet sont strictement simul-
tanés. Cependant, malgré le principe de 1'identité de la ratio essendi et de la ratio
cognoscendi, et & cause méme de ce principe, Biran hésite entre une simultanéité
stricte et une simultanéité apparente de «specious present». C’est ainsi qu’il se de-
mande dans le Mémoire de Berlin :

«ol pourrions-nous trouver un signe propre a faire ressortir le caractére propre et origi-

nel du vouloir actif et efficace, si ce n’est dans ce contraste simultané, si rapidement

successif des caractéres de passion et d’action dont on revét le méme mode spécifique,
en demeurant au rang d’impression passive comme sensation ou s’élevant & la hauteur

de la conscience comme action ou effort 7»

Le lecteur qui essaie de comprendre exactement ce que Biran veut dire lors-
qu’il affirme que dans chaque cas de causalité intérieure, ’effort et I’effet sont
essentiellement simultanés, peut étre géné par 'ubiquité des termes «effort» et
«effety. Si on ouvre une porte en la tirant, ¢’est d’ordinaire parce qu’on veut I’ou-
vrir. On la tire exprés afin de 'ouvrir, et son état ouvert est 1’effet voulu. Mais on
ne parlerait ni d’effort voulu, comme le fait Biran, ni de succés & moins qu’on ne
soit trés fatigué, par exemple, ou que la porte ne soit collée ou extrémement lour-
de. Comment Biran peut-il soutenir ce nonobstant que «1’effort actuel» soit «cons-
titutif de 1’état de veille» ?® Est-ce que je dors quand j’ouvre la porte sans effort ?

Biran dirait que 1’usage linguistique conventionnel ne vaut pas grand’chose
ici parce qu’il se conforme A 1’habitude qui par une espéce d’illusion nous incline a
oublier I'effort qu’il fallait originairement pour accomplir des opérations que, grace
3 la répétition, nous faisons maintenant sans effort. Il ne nous demande ainsi qu’a
Hume que de reconnaitre le sens intime d’une résistance opposée & notre volonté.
Nous expérimentons ce sens intime, nous dirait-il, chaque fois que nous agissons
avec attention, que ce soit en ouvrant une porte ou que ce soit en raisonnant contre
la thése biranienne. Voild pour P’effort : ’effort est la condition nécessaire de la
conscience du moi. Sans lui il y a inconscience ou état de sommeil plutot que de
veille. Gardons-nous pourtant de conclure que lorsqu’il y a effort il y a nécessaire-
ment conscience de soi, conclusion qui semblerait suivre du principe de I’identité,
dans le fait primitif, de la ratio essendi et de la ratio cognoscendi. 1l arrive souvent
en effet que la concentration de ’effort exclut la conscience et a plus forte raison

51



la connaissance de soi. Ce qui ne veut pas dire que dans de telles circonstances il n’y
ait pas de moi dans le sens kantien d’unité transcendantale de I’aperception. Il me
reste toujours la possibilité de me dire que c’est moi qui fais 1’effort.

Quant a 1’effet, rappelons que c’est le fait primitif que nous essayons de dé-
crire. Celui-ci est le rapport d’une cause hyperorganique & un effet organique. L’ef-
fet n’est point un événement dans 1’espace extérieur et dans le temps chronologi-
que, tel que le mouvement d’une porte. L’effet dans le fait primitif est une sensa-
tion musculaire ou un mouvement dans !’espace-durée du corps propre.

Le lecteur se plaindra une fois encore de ce que Biran abuse du mot «effety.
Le mouvement d’une porte peut bien étre ’effet d’un effort que je fais. Mais dans
ce cas, d’un mouvement extérieur & mon corps, je ne I’appelle effet que si j’adopte
un point de vue objectif sur ce que je fais, sans quoi il n’est pas question d’effet : il
est question simplement de ce que je fais. Et ce n’est que quand jadopte le point de
vue extérieur sur mon corps que je suis prét & me servir du mot «effet» pour décrire
mes mouvements ou mes sensations musculaires. Il en va de méme pour la «causa-
lité» de la volonté ; ce n’est que [’autre ou mon alter ego qui la nomme cause.

Ou bien le lecteur a oublié ses concepts maternels, ou bien Biran est tombé,
verfallen, dans la conceptualité extériorisante qu’il reproche & Hume. IIs pourront
bien se tromper tous les deux, car si, comme Biran 1’affirme, «le mot de cause a ici
deux valeurs trés différentes et méme opposées»®, I’acception psychologique et
I’acception physique, et si, comme Biran I’affirme également, I’acception physique
est de fagcon ou d’autre dérivée de I’acception psychologique, il est vraisemblable
que le philosophe qui réfléchit sur cette dérivation ne saura éviter des non-sens en
voulant faire le relevé de la zone de métaphore ot les deux acceptions s’entrepéné-
trent. Tout dépend du sens qu’on donne au mot «dérivée». Avant d’aborder ce pro-
bléme tel qu’il se pose dans le cadre de la critique cousinienne de Biran, terminons
ce commentaire sur la critique biranienne de Hume en rappelant que Biran n’aurait
pas de critiques & formuler contre Hume en ce qui concerne les «verbal disputes».
Conformément & ’intention du quatriéme appendice de 1’Enquéte sur les principes
de la morale, Biran annonce au cours de son Exposition de la doctrine philosophi-
que de Leibnitz qu’ «il n’est pas question de définir... il s’agit d’abord d’observer .»'?

«Toutes les distinctions et précisions comprises dans les termes..., précise-t-il ailleurs, ne
sont pas mémes prises uniquement dans 1’analogie du langage, mais avant tout dans I’ana-
logie méme des faits primitifs de notre existence.»

2. Cousin sur Maine de Biran

En effet le concept d’analogie est au centre du probléme de la dérivation du
concept de causalité physique.

Dans la vingtiéme legon de son Cours de philosophie Cousin écrit :

«L’homme est porté d’abord par 1’action de toutes ses facultés hors de lui-méme et vers
le monde extérieur; ce sont les phénomeénes du monde extérieur qui le frappent les pre-
miers; ce sont donc ces phénomeénes qui regoivent les premiers noms ; les premiers signes
sont empruntés aux objets sensibles... Lorsque ensuite I’homme en se repliant sur lui-
méme, atteint plus ou moins distinctement des phénoménes intellectuels, qu’il avait bien
entrevus d’abord, mais confusément; et lorsqu’il veut exprimer ces nouveaux phéno-
ménes de 1’ime et de la pensée, 1’analogie le porte A rattacher les signes qu’il cherche aux

52



signes qu’il posséde déja, car 1’analogie est la loi de toute langue naissante ou développée :
de 12 les métaphores dans lesquelles 1’analyse résout la plupart des signes des idées mo-
rales les plus abstraites. Mais il ne s’ensuit pas du tout que I’homme ait voulu marquer
par 1a la génération de ses idées; et de ce que les signes de certaines idées sont analogues
aux signes de certaines autres, il faut conclure que les uns ont été faits aprés les autres, et
non pas que les idées de tous ces signes soient en elles-mémes identiques ou analogues.»!2

Cousin avance ce qu’on pourrait appeler se théorie de 1’analogie réduite®
dans le but de démontrer la fausseté de la doctrine sensualiste selon laquelle tout
idée est ou dérive d’une idée sensible. Puisque cette doctrine transformiste est
combattue aussi par Biran, on s’étonne de trouver que Cousin ne maintient pas sa
théorie de I’analogie réduite dans sa discussion de 1’exposé biranien de la causalité.
Dans la dix-neuviéme legon du Cours il essaie en effet de montrer que cet exposé
implique un transformisme en sens inverse, un transformisme d’exportation au lieu
d’un transformisme d’importation, et qu’il en résulte 1’absurdité extravagante d’un
univers animiste ou spiritualiste dans lequel chaque cause, méme extérieure, est
douée de toutes les qualités de la cause personnelle par analogie avec laquelle on
I’induit. Cousin ne dispute pas que les enfants et les peuples censés primitifs congoi-
vent une pierre qui les frappe a I’instar d’un pére ou d’un Pére. Mais il soutient qu’il
s’ensuit de I’exposé biranien que nous ne pouvons pas concevoir autrement la cau-
salité extérieure.

Pourquoi Cousin n’applique-t-il pas sa théorie de ’analogie réduite qui admet
que des signes ou des idées, dérivés d’autres signes ou d’autres idées, ne conservent
pas nécessairement toutes les qualités de leurs antécédents? Pourquoi ne peut-on
pas induire de 1’aperception de notre causalité propre qu’il y a des causes extérieures
qui sont immatérielles sans étre intelligentes, c’est-a-dire que celles-ci ne sont ana-
logues 2 celles-1a que, comme Biran 1’écrit dans I’Essai, «jusqu’a un certain point» ? 4

Si I’on admet cela, dit Cousin, «on méconnait la nature véritable et la portée
de I’induction.»’S Selon lui «!’induction implique... 1° la supposition de cas ana-
logues, c’est-4-dire plus ou moins différents; 2° la supposition d’un phénoméne qui
doit persister, rester le méme.»!® Nest-ce pas Cousin qui méconnait ce que Biran
veut dire & ce sujet par induction ? Remarquons que lorsque Biran traite du passage
du fait primitif & la croyance en des choses et en des causes extérieures, il I’appelle
souvent un procédé de déduction. Il écrit par exemple qu’Engel «prend... le primitif
pour le déduit et le déduit pour le primitif.»"7 Bien siir, Biran se corrige quelquefois,
disant par exemple que «leur réalité absolue et indépendante des phénoménes, objet
de la croyance, est déduite ou plutdt induite clairement du fait primitif.»*® Ceci
suggére que le procédé auquel il pense n’est ni la déduction formelle ni I’induction
baconienne. Biran estime que les méthodes de Bacon ne conviennent pas aux faits
du sens intime.*

Nous savons que Biran quitte Bergerac en 1812 et qu’a partir de novembre au
plus tard il est avec Royer-Collard & Paris oii, depuis ’année précédente jusqu’en
mars 1814, celui-ci fait des cours comme professeur d’histoire de la philosophie a la
Faculté.”® Dans le précis de ces cours composé par Jouffroy on trouve le paragra-
phe suivant :

«Le procédé par lequel nous passons de notre propre durée a la durée des autres existences,

et de 13, A la durée universelle et nécessaire, est le méme qui nous fait passer immédiate-
ment de notre causalité et de notre substance a la substance et a la causalité extérieures.

53



Ce serait une grave erreur de le confondre, soit avec la déduction, soit avec cette autre
induction sur laquelle reposent les sciences naturelles et dont Bacon a tracé les lois. Je ne
déduis point de ma durée la durée extérieure : elle n’y est point contenue ; encore moins
la durée universelle, car le tout ne saurait étre renfermé dans la partie ; mais a [’occasion
de ma durée, je congois et ne puis pas ne pas concevoir la durée de toutes choses, la du-
rée infinie et absolue. J’induis donc, je ne déduis pas. D’un autre c6té je n’induis pas a la
maniére des physiciens; 'induction du physicien a pour base la stabilité des lois de la
nature, d’ol il suit que ses conclusions sont toujours hypothétiques ; les lois de la nature
ne pourraient étre rigoureusement constatées que par l’universalité des faits, d’ou il suit
que le physicien concluant un fait inconnu du petit nombre de faits connus, n’obtient
jamais qu’une probabilité plus ou moins forte ; au lieu que 1’induction, dont nous parlons,
s’appuyant sur un seul fait attesté par la conscience, s’éléve sans incertitude a des conclu-
sions qui ont toutes !’autorité de 1’évidence. Cette différence distingue absolument ces
deux procédés; elle est assez importante pour faire regretter que le dernier n’ait pas un
nom qui lui soit propre : c’est par induction que nous 1’appelons induction.»?!

Royer-Collard ne prétend pas que le dernier mot de cette citation explique le
passage de la durée subjective & la durée absolue; il ne sert qu'a désigner un fait.
Mais ce qu’il en dit n’est pas loin peut-étre de ce que Biran veut dire quand il invo-
que «une sorte d’induction naturelle qui touche 2 ’instinct»??, une «induction pre-
miére»?, une «induction d’analogie» qui «précéde de beaucoup le développement
compggt de la raison ou de la réflexion» et qui «est bien avant tout emploi scientifi-
que.»

De toute fagon Cousin est fort éloigné de ce que Biran entend par I’induction
a4 partir du fait primitif, lorsqu’il en tire argument, non seulement que chez Biran
les causes extérieures ne peuvent pas ne pas étre intelligentes comme les causes pri-
mitives, mais que celles-13 s’identifient avec celles-ci :

«a la rigueur, 1’induction, I’importation de notre causalité au dehors n’est pas moins que

la substitution de notre causalité personnelle a toutes les causes de ce monde, la substi-

tution de la liberté humaine au destin, et peut-étre rigoureusement la création du monde
par 1’humanité.»25
Cousin n’aurait pas pu parler ainsi §’il n’avait glissé sur la complexité du fait primitif
biranien. Le fait primitif n’est pas simplement I’effort voulu. C’est un rapport de
Peffort voulu et de la résistance. Que devient la résistance dans un monde ol il n’y
a que ma volonté, ou le monde est ma volonté ? Du reste, sans la résistance que de-
vient I’effort ? Biran répond & cette objection de Cousin quand il dit que

«c’est le fait primitif de 1’individualité personnelle (entendue comme il faut, identique a

la liberté, a 1’'imputabilité) qui empéche seul que nous ne devenions & nos propres yeux

un jouet de 1’univers, ou que nous ne faisions de l'univers une face du moi déifié.»
Biran formule cette derniére idée parce qu’il croit que la vérité en découle du carac-
tére du fait primitif entendu non dans le sens de la volonté du moi, comme on pour-
1ait ’entendre suivant une lecture superficielle des mots «le fait primitif de 1’indivi-
dualité personnelle», mais dans le sens de la volonté du moi en rapport immédiat
avec la résistance.

Le fait primitif est & la phénoménologie de Biran ce que la troisiéme loi du
mouvement est a la physique de Newton et ce que la troisiéme analogie est & 1a phi-
losophie de la physique élaborée par Kant. Ainsi, s’adressant & Engel qui avance une
théorie physico-physiologique de la résistance, Biran maintient que «1’inertie mus-
culaire est toujours surmontée, et la force hyperorganique, bien loin d’étre détendue

54



ou comme paralysée par cette résistance, croit en énergie et en activité, & mesure
que cette résistance augmente.»>’ Il explique au surplus que tandis qu’Engel croyait
offrir une théorie de ’essence des notions de la force et de la causalité, il ne prétend
offrir lui-méme qu’une description de leur origine. Cousin ne tient pas suffisamment
compte de ce que Biran suit «the historical, plain method» - & laquelle peut s’appli-
quer le principe de I’analogie réduite revendiqué ailleurs par Cousin mais refoulé
dans son analyse du biranisme.

Ne négligeons pas pourtant quelques circonstances atténuantes. Encore que
Biran fasse appel & une induction dite primaire et instinctive, il ne nie pas qu’il y ait
des procédés d’induction seconde, procédés de raisonnement réfléchi par lesquels
on passe du fait primitif aux notions de causes et de substances unes et permanentes.
Ces procédés ne sont pas la comparaison et I’abstraction 4 partir de la sensation.
Leurs fruits ne sont pas non plus des idées abstraites et générales basées sur la sensa-
tion, mais des notions abstraites réflexives présupposées par celles-1a et basées sur le
fait primitif du sens intime d’oli, au moins si ces notions sont distinctes, elles sont
obtenues par ’analyse. A ne considérer d’abord que la notion de cause, partant de
leur différence expérimentée, grice au toucher actif, entre la résistance immédiate
et relative du corps propre et la résistance médiate et absolue externe, on «rappro-
che en quelque sorte cette cause qui échappe par elle-méme a tous les sens, et substi-
tue ainsi & I’induction premiére, motif de croyance, un jugement direct et positif,
base de la certitude.»?*® L’indéfini de 1’expression «en quelque sortex» anticipe le
jour «pluvieux et triste» du 10 octobre 1816 ou, aiguillonné par des débats avec les
étudiants de I’Ecole normale, avec Royer-Collard et avec Ampére, Biran rejoint
Hume en renongant & la prétention de pouvoir atteindre par le raisonnement la
certitude que tout événement a une cause. Comme procédés de raisonnement il cite
I’analyse et «’analogie ou I'induction.»?® C’est-3-dire que I’induction est ici oppo-
sée 4 la croyance instinctive ou naturelle, donc a I’induction premiére. Toutefois,
celle-ci garde sa place dans le systéme de Biran, et les précisions de cette journée
automnale de 1816 ne renversent pas les réponses que nous avons extraites de son
systéme, relatives aux deux objections de Cousin que nous avons traitées jusqu’ici.

Qui plus est, une fois admis la reconnaissance de la part de Biran de I’induc-
tion seconde et 1’attention qu’il préte aux autres procédés de raisonnement (il y
consacre cent pages de I’E'ssai par exemple), on a peine & comprendre une troisiéme
objection de Cousin contre Biran, & savoir qu’il omet de son systéme «des faits ra-
tionnels proprement dits». A-t-il raison ? Est-il vrai que le fait primitif de Biran
n’est qu'un rapport entre le vouloir et le sentir et qu’il n’y a pas de place pour ce
que Cousin appelle tantdt raison, tantdt conscience, tantdt connaissance ? Que dire
de ce que Biran appelle tantot sens intime, tantdt aperception immédiate 7 N’est-ce
pas la conscience réflexive mais non réfléchie, au sujet de laquelle Biran abonde
dans le sens de Locke, lorsque le philosoghe anglais affirme qu’il est impossible de
percevoir sans percevoir que I’on pergoit 7°!

Pourquoi Biran ne serait-il pas d’accord avec Cousin lorsque ce dernier écrit :

«non seulement je sens, mais je sens que je sens; non seulement je veux, mais je sais que

je veux ; et c’est ce savoir 1 qui est la consciencey ?
Cet énoncé fait penser a celui de Locke affirmant que

«when we see, hear, taste, feel... or will anything, we know that we do so... everyone is
to himself that which he calls self.»33

55



Or Locke est dans la bonne voie, selon Biran, parce que, malgré sa tendance a sépa-
rer les deux sources de la connaissance
«quest-ce que c’est que 1’aperception ou la conscience jointe a la sensation, si ce n’est
1’é1ément réflexif qui fait partie nécessaire de 1’idée de sensation, ou méme qui la consti-
tue (a titre d’idée), puisque en Gtant 1’aperception, la sensation reste seule et 1’idée s’éva-
nouit ?»

En d’autres termes, reste implicite dans 1’Essay de Locke cette doctrine de ! homo
duplex, qui est explicite dans 1’Essai de Biran. Locke distingue le matériau de la
connaissance : la sensation, du principe de la connaissance, 1’idée ou la perception.
11 faut se garder de les confondre, comme Cousin semble le faire lorsqu’il écrit :
«non seulement je sens, mais je sens que je sens.» Biran dirait qu’en tant qu’animal
I’homme peut étre affecté par des sensations sans savoir qu’il en est affecté, c’est-a-
dire sans avoir une conscience réfléchie ou non-réfléchie de soi. Homo simplex in
vitalitate. 11 ne s’ensuit pas que 1’homme ne sent pas ses sensations. Et il ne s’ensuit
pas qu’il ne peut pas savoir qu’il les sent. Mais si, tandis qu’il est en train d’étre af-
fecté par des sensations, il s’apergoit, c’est parce qu’il a non seulement des sensa-
tions, mais le sens intime de 1’effort voulu. Homo duplex in humanitate.

Se peut-il que Cousin escamote la distinction biranienne entre la sensation et
la perception ? Si oui, il n’est pas inexcusable, car Leibniz, & qui Biran emprunte
beaucoup de son lexique et un certain nombre de ses doctrines, appelle petite per-
ception ce qui pour Biran est une sensation inconsciente.

Reste & comprendre comment Cousin peut escamoter la distinction biranienne
entre perception et aperception. Biran cite plusieurs fois avec approbation, par
exemple dans ’Examen des legons de philosophie de M. Laromiguiére, cité par
Cousin lui-méme, la définition de Leibniz : aperceptio est perceptio cum reflexione
conjuncta. Biran, dit Cousin, citant le Mémoire sur la décomposition de la pensée,
«affirme sans aucune preuve que “la faculté d’apercevoir et celle de vouloir ou
d’agir sont indivisibles” (p. 189 des feuilles imprimées)». On trouve en effet dans
I’édition de Tisserand: «La faculté de percevoir et celle de vouloir ou d’agir sont
bien réellement indivisibles dans leur origine.»** Ne nous préoccupons pas du pro-
bléme scriptural de la différence entre «la perception» et «l’aperception» : dans le
texte de Tisserand il s’agit du «fondement originaire de 1’aperception et du vouloir»
bien que dans les phrases et les sections précédentes il s’agisse de la différence entre
la sensation passive et la perception active. Ce qui fait cette différence, c’est que la
perception n’a pas lieu sans I’aperception. Or, selon Biran, 1’aperception n’a pas lieu
sans le vouloir et le vouloir n’a pas lieu sans I’aperception. C'est-a-dire que le vou-
loir et 1’aperception (et le vouloir et 1’aperception) sont indivisibles, mais non que
I'aperception soit le vouloir, idée que Cousin attribue & Biran lorsqu’il soutient que
celui-ci «n’admet qu’un seul principe intellectuel et moral distinct de la sensibilité,
lequel est la volonté.»*

Dans un carré, autre chose est un coté autre chose est un angle. Bien sir, c’est
d’une question d’origine plutdt que d’essence que Biran s’occupe. Et si, comme pro-
teste Cousin, Biran affirme «sans preuve» que la faculté d’aperception et celle de
vouloir sont indivisibles c’est parce qu'il croit qu’elles sont indivisibles dans leur ori-
gine, que leur origine est le fait primitif, et quon ne peut pas prouver un fait primi-
tif ; on ne peut que le constater et le décrire. Biran constate que ce fait primitif est

56



un rapport ou le vouloir ne peut étre séparé d’une sensation. Puisque dans le fait
originel le vouloir n’est pas, comme le dit Cousin, «distinct de la sensibilité», mais,
comme le dirait Husserl, prend la sensation pour matériau, Ayle, qu’il anime, il
existe dans le fait primitif la possibilité de la connaissance perceptive et de la cons-
cience aperceptive. L’objection avancée par Cousin, & savoir que Biran n’admet que
la volonté comme principe intellectuel est devancée par Biran lorsqu'il affirme
«qu’on ne peut vouloir expressément ce qu'on ne connait en aucune maniére»>”.
Cette objection est devancée également par un alinéa qui explique pourquoi nous
avons dit plus haut que le fait primitif est la base des notions de substance et de
cause «au moins si ces notions sont distinctesy :

«La relation de substantialité est déja dans le sentiment confus de I’existence avant la
personnalité distincte. Elle est renfermée dans les intentions ou les affections qui sont
avant le moi. Mais cette relation n’est congue distinctement qu’aprés la naissance du moi
et par suite aprés la relation de causalité. De 13 vient qu’au moment oll nous existons
pour nous-mémes a titre de cause, la notion de substance étendue se présente i notre
esprit, non point comme une chose nouvelle qui commence 2 exister, mais comme une
chose qui préexiste a notre connaissance et qui était déja dans les intentions confuses de
la sensibilité ou de P’instinct méme.»38

Ces quatre phrases surprenantes donne & Cousin ce qu’il cherche. Mais n’aban-
donnent-elles par I’essentiel du biranisme, bien qu’elles terminent le Commentaire
sur les Méditations métaphysiques de Descartes, texte qui date de ce que Tisserand
appelle «la bonne époque de la carriére philosophique de M. de Biran» ?*® Carsila
notion de substance, toute indistincte qu’elle soit, précéde I’aperception de la passi-
vité qui est un des termes du fait primitif, on se demande pourquoi la notion de
cause ne précéderait pas ’aperception de ’activité qui en est "autre terme. On se
demande s’il y aurait je ne sais quoi de plus primitif que ce fait primitif, de plus
«vieux» que 1’idéologie transitive de 1’action et de la passion, qui se laisse annoncer
ou plutdt rappeler par la voix moyenne®°.

John LLEWELYN

Université d’Edimbourg

NOTES

1. Lettre 4 M. Lacoste, citée par A. de La Valette Monbrun, Essai de biographie historigue et
psychologique, Maine de Biran (1766-1824), Paris, 1914, p. 304, et par Dimitri Voutsinas,
La Psychologie de Maine de Biran, Paris, 1964, p. 316.

2. Maine de Biran, (Euvres philosophiques, publiées par V. Cousin, Paris, 1841, t. IIL, p. 24.

. Biran, Essai sur les fondements de la psychologie, in : Pierre Tisserand (éd.), GEuvres de
Maine de Biran, Paris, 1932, t. VIII, p. 15.

. Tisserand, t. XI, p. 369.
. Tisserand, t. VIII, p. 229.
. Tisserand, t. XI, p. 426.

. Biran, De !'aperception immédiate, publié par J. Echeverria, Paris, 1963, p. 135. C'est moi
qui souligne.

8. Tisserand, t. XI, p. 414, Réponse a Stapfer.

w

B - Y I

57



11.
12,

13.

14,
15.

16.
17.
18.

19,

20.
21.

22

23.
24,
25.

26.

27.
28.
29.
30.
31.
32.
33,
34.
35.
36.
37.
38.
39.
40.

58

. Tisserand, t. VIII, p. 55.
10,

Tisserand, t. XI, p. 469.
Echeverria, p. 236.
Victor Cousin, Cours de I’histoire de la philosophie moderne, Paris, 1857, t. 111, p. 210.

Voir Tisserand, t. XI, p. 459 : «cette force attribuée a la matiére ou aux étres simples en tant
que congue primitivement a linstar du moi, et par une sorte d'induction naturelle qui tou-
che a I'instinct, emportera avec elle perception, volonté, et tous les attributs propres de son
modéle ; mais en réduisant par analyse la résistance (antitypia materige) i ce qu’elle est, on
arrive nécessairement a une notion simple...»

Tisserand, t. VIII, p. 220.

Cousin, Cours, Bruxelles, 1840, t. I, p. 280. La phrase ne se trouve plus dans 1’édition revue
et corrigée de 1857, citée ci-dessus.

Ibid., p. 279.

Tisserand, t. VIII, p. 242.

Ibid., p. 164.

Ibid., p. 45.

Henri Gouhier, Les Conversions de Maine de Biran, Paris, 1948, p. 211.
Cité dans : Thomas Reid, Euvres, Paris, 1828, t. IV, pp. 383-384.

. Tisserand, t. XI, p. 459.

Tisserand, t. [X, p. 323.
Ibid., p. 336.
Cousin, Cours, Bruxelles, 1840, t. I, p. 280.

Biran, lettre a Stapfer, le 8 aolit 1823, Ernest Naville, Revue chrétienne, 1890, p. 410, citée
par Henri Gouhier, Les Conversions de Maine de Biran, pp. 306-307.

Tisserand, t. VIII, p. 238.

Tisserand, t. [X, p.392. Voir aussi Tisserand, t. VIIIL, p. 162, et Tisserand, t. XI, pp. 328-329.
Biran, Journal, publié par Henri Gouhier, Neuchatel, 1954, t. I, pp. 226-227.
Cousin, Fragments philosophiques, Paris, 1838, t. II, p. 88.

John Locke, Essay concerning Human Understanding, 11, XIII, 15.

Cousin, Fragments philosophiques, t. 11, p. 90.

Locke, Essay, IV, IX, 3.

Tisserand, t. XI, p. 322.

Tisserand, t. I1I, p. 178.

Cousin, Fragments philosophiques, t. 11, p. 92.

Tisserand, t. VIII, p. 197.

Tisserand, t. XI, p. 146.

Ibid., p. XXI. Selon Tisserand, la bonne époque s’étend de 1800 a 1818.

Jacques Derrida, Marges de la philosophie, Paris, 1972, p. 9. Je remercie Ian Alexander et
Alan Steele d’étre venus 4 mon secours pendant la composition de cette communication.
Voir Ian W. Alexander, «Maine de Biran and Phenomenology», Journal of the British
Society for Phenomenology, vol. 1,n° 1, january 1970, pp. 24-37.



Post-scriptum

Pendant la discussion qui a suivi la présentation de cette communication
Jacques Derrida a parlé de «l’implicite» & propos du dilemme que j’ai basé sur les
«quatre phrases surprenantesy citées vers la fin. Je suis d’accord que, sans abandon-
ner ce qui me semble essentiel au biranisme, on pourrait se servir de ce mot pour
décrire 1a maniére dont la notion de substance étendue se présente a notre esprit du
moment ol nous existons pour nous-mémes. C’est une notion de quelque chose qui
se présente comme «préexistant 4 notre connaissance», comme toujours déja 1a.
Mais le biranisme, au moins le biranisme phénoménologique, est en danger dés qu’il
s’avére que la notion de substance préexiste A cette connaissance.

Supposons que nous soulignons la distinction entre la notion de substance, et
la relation de substantialité, ainsi que 1’a fait Nelly Demé au colloque et au cours du
commentaire détaillé qu’elle m’a bien aimablement envoyé. Selon Biran, la relation
de substantialité est indistinctement (implicitement?) renfermée dans les senti-
ments, les intentions et les affections qui existent avant la naissance du moi. II dit
ceci parce qu’il croit qu’aucun sentiment, aucune intention et aucune affection ne
sont possibles qui ne soient rapportés & un mode, et que «nous ne percevons, ni ne
pouvons imaginer aucun mode qui ne soit rapporté actuellement & une substance».
Cette derniére affirmation contestable fournit un argument supplémentaire a celui
que je propose dans mon texte, ou il s’agit de ’activité du moi, & 1’appui de ma
conclusion que, malgré lui, Biran souffre que la notion ou la relation de causalité
soit au moins indistinctement renfermée dans le sentiment confus de 1’existence
avant le moi distinct. Car qui pense ou sent «substance étenduey» sans penser ou
sentir power et «causey ?

Quelques questions 4 propos de la communication de John Llewelyn
par Nelly DEME (Université de Clermont II)

I - Le fait primitif est 1’objet d’une description : c’est la phénoménologie de quelque
chose d’indécomposable, ol pourtant deux termes entrent en jeu, effort et résis-
tance. Ce fait n’est pas & définir, ni & expliquer par sa cause - puisqu’il est originaire.

Dans la prévoyance, qui n’est pas prévision mais pressentiment, la difficulté
est d’exprimer le caractére temporel de ce fait primitif : il s’agit de surmonter 1’oppo-
sition entre succession et simultanéité, deux notions qui sont claires et distinctes
lorsqu’on pense la durée en termes de discontinuité (le temps physique chez Bergson).
Peut-étre la difficulté pour Biran est-elle de montrer que le fait originaire est la ge-
nése du temps ?

«Le sentiment actuel de I’énergie permanente de la cause moi» (p. 50): est-ce
I’énergie de la substance-monade de Leibniz ? Et le «vouloir exprés», est-ce 1’acte
de volition, la manifestation phénoménale de la substance ?

Ou bien Biran cherche-t-il ce qui deviendra une méthode chez Bergson : la 1é-
duction du temps (extension) & la durée (intensité)? Bergson considére qu’il y a 1a
une illusion : nous allons ordinairement de la durée au temps, de I’intérieur & I’ex-
tériorité de 1’espace. C’est que «notre imagination (...) aime mieux renverser 1’ordre

59



naturel des termesy (Matiére et Mémoire, p. 244, in (Euvres, Paris, 1963, p. 351).
Biran a-t-il réussi & décrire le fait primitif autrement que comme «un événement
dans I’espace extérieur et dans le temps chronologique» (p. 52)? Intuition philoso-
phique qui anticiperait amplement celle de Bergson !

Dans les termes de Biran, le «succésy (p. 50) est I'effectuation, ce qui s’exprime
mieux en anglais : the making. La continuité de la production de 1’effet par la cause,
ou de la cause a 1’égard de ’effet (the producing of the cause, or the being produced
of the effect) permet de penser la «simultanéité stricte» sans découper la durée en
instants ou I’on ferait coincider un processus avec un autre, comme les points d’une
ligne avec ceux d’une autre ligne juxtaposée. La «simultanéité stricte» n’est pas une
succession discontinue, mais de 1’effectuation continue. En termes phénoménologi-
ques, D’effet voulu est the making, et la pensée de I’effet est the consciousness of
making. Par ce processus - 2 condition de penser «en durée»,nousarrivons a la chute
du fruit mir: I"acte libre (E'ssai sur les données immédiates..., pp. 74-75), que nous
reconstituons ensuite en termes de causalité, i.e. déterministes, mécanistes (Ibid.,
pp. 155-156).

11 - «Il est souvent difficile de décider si Biran traite du rapport d’intentionnalité en-
tre ’effort et la pensée de 1’effet, ou du rapport de causalité entre 1’effort et 1’ef-
fety p. 51).

La distinction entre ratio essendi et ratio cognoscendi s’applique 2 la causalité
(a-t-elle un sens phénoménologique 7). L’exemple de la voile et du vent est trés
éclairant, parce qu’il illustre la loi de 1’action et de la réaction, qui est rappelée p. 51
Si ’«effort actuel est constitutif de 1’état de veille», c’est qu’il est, phénoménologi-
quement, conscience de la résistance & cet effort (p. 51). Et si je n’ai pas & supposer
que «je dors quand j’ouvre la porte sans effort», c’est que la loi de I’action et de la
réaction est bouleversée dans le réve (démesure de la cause et de l’effet).

Ce qui est génant chez Biran (malgré la p. 51, parag. 3, lignes 2-3 et p. 52,
parag. 2, ligne 2) c’est, pensés en termes de causalité, la «cause hyperorganique» et
«l’effet organique» (p. 52). Cela sent le vieux probléme de I’action de I’esprit sur la
matiére, dont Locke, Berkeley et Hume ont montré ’inanité. A cette opposition
correspond celle entre action et passion, pensée de ’effet et effet subi, conscience
et sensation. La conscience sentante est brisée. La description du fait primitif sem-
ble la mettre en miettes. Descartes avait plus hardiment avoué la difficulté qu’ily a
4 assumer le dualisme !

En termes de causalité, la simultanéité devient une succession rapide, en ter-
mes d’intentionnalité, le fait primitif «complexe» (p. 50) est celui d’action et pas-
sion (p. 51). Que devient la question du Mémoire de Berlin ?

En termes phénoménologiques, la continuité d’un seul processus (making) est
en méme temps 1'unité du fait simple qui est 1’action-passion. Or, «indécomposa-
blen, il est brisé par la dissociation entre désir et vouloir, entre réaction émotive et
effort de réagir (p. 51).

En termes de causalité, la question sépare aussi les deux caractéres du fait pri-
mitif, en fait des moments, disloque la simultanéité en une succession (si rapide

60



soit-elle). C’est une question qui cherche & décrire la représentation comme dis-
continuité : n’est-elle pas plus causale que phénoménologique ?

IIT - Le texte de Cousin cité p. 52 rappelle curieusement Thomas Reid : pas seule-
ment ni surtout par la distinction entre deux sortes de signes (perception et langage,
cf., Th. Reid, Philosophical Works, réimpr. Olms, Hildesheim, 1967, t. I, pp. 194-7),
mais encore par la distinction entre deux maniéres de se représenter 1’esprit : The
way of reflection (Descartes et la nouvelle philosophie), and the way of analogy (le
vulgaire et la vieille philosophie). Reid ne dit pas que les seconds sont animistes,
mais, curieusement, n’est pas loin de qualifier ainsi les premiers : «As the Peripatic
system has a tendency to materialize the mind and its operations, so the Cartesian
has a tendency to spiritualize body and its qualities» {op. cit., Olms, t. I, p. 205).

IV - La question finale, posée p. 57 sur le sens du texte cité. Le texte semble avoir
été bien connu de Bergson :

a - «Le sentiment confus de I’existence avant la personnalité distincie» annonce
I'univers d’images d’ol le moi émerge en s’en distinguant (Matiere et Mémoire,
pp. 14-17, Buvres, p. 171 et sq.), émergence qui est prise de conscience (ibid.,
pp. 29-30, Euvres, p. 183 et 5q.).

b - «La notion de substance étendue se présente & notre esprit ... comme une chose
qui préexiste & notre connaissance et qui était déja dans les intentions confuses de
I’instinct méme». Bergson écrit que la conscience nait d’un mouvement libre (notre
causalité) (L ‘évolution créatrice, pp.111-112, Euvres, p. 588 etsq.), et c’est’oppo-
sition, la résistance, qui fait surgir la conscience (ibid., pp. 145-145, (Euvres, p. 616
et sq.).

On peut &tre d’accord avec la réponse & cette question (p. 57) d’autant plus
fermement que «la relation de substantialité» (p. 57) n’est pas encore une ¢notion»
{p- 57), mais «un sentiment confus de I’existence» (p. 57) et que ’aperception
n’est pas celle de Kant, ni méme de Leibniz, mais vient plutdt de Locke (cf. p. 56).

61






UN CHEVAL DE TROIE DANS LA CITADELLE ECOSSAISE :
L’IDEOLOGIE ET LA PRETENDUE CONSPIRATION
DE THOMAS BROWN ET DESTUTT DE TRACY

Le siége de la Philosophie Ecossaise se fit & un moment indéterminé. En vérité,
on ne sait si un assaut en régle eut lieu et dans quelles circonstances. Que la citadelle
sur laquelle 'unique banniére de Thomas Reid avait flotté si longtemps eiit finale-
ment rencontré son destin, que cette forteresse qui avait un temps monté fiérement
la veille sur le «sens commun de I’humanitén’, fit maintenant en ruine au pied des
figures victorieuses de la Spéculation et de ce que Ferrier appelait le «pur sens com-
muny, cela ne peut étre nié®. Ce qui reste incertain, parce que la véritable histoire
n’a jamais été racontée, c’est comment se fit la chute.

Selon un historien, qui fut lui-méme un éléve et un sectateur de 1’Ecole Ecos-
saise, non seulement le moment, mais les auteurs de cette action scélérate peuvent
étre désignés du doigt®. Cet écrivain se montra si confiant dans la déduction de son
enquéte, ses lettres de créance parurent si fortes - n’avait-il pas été & I’école le té-
moin des événements ? - que les chroniqueurs qui suivirent rendirent orthodoxe sa
version des faits®. Cependant, la véritable étendue du complot ne fut pas révélée
avant 1835, date 4 laquelle la publication des Lectures on Intellectual Philosophy
de John Young scella virtuellement 1’affaire®. Prit rang ensuite dans la conspiration,
aux cOtés des scientistes mentaux écossais le «sensualiste» frangais (aussi connu
comme ¢!’Idéologues), Antoine Louis Claude (comte) Destutt de Tracy. Et, comme
nous le verrons, 1’Abbé de Condillac n’était pas entiérement oublié, compté qu’il
fut parfois en compagnie des cideologists of France»®. Pronongant un verdict pres-
que unanime, les raconteurs de !’histoire ont transmis ce récit, maintenant classi-
que, d’une perfidie surgissant & la fois de I’intérieur des murs de la pensée écossaise
et de I’extérieur, en la personne d’un Frangais.

Cependant, les minutes de la prétendue trahison n’ont pu étre révélées, n’ayant
en fait jamais été écrites. Mylne et Young furent escamotés, sans cérémonies, de la
mémoire des philosophes postérieurs, le premier sans méme laisser une transcription
publiée de ses conférences sur la morale, aprés avoir détenu pendant presque qua-
rante deux ans la chaire de Glasgow’. George Gilfillan marqua la mémoire de Mylne

63



de son surnom «Old Sensation», puis ’obscurité les engloutit tous les deux®. Pour
leur part, les Lectures de Young «tombérent» «apparemmenty» «en poussiére» avec
leur auteur, comme en témoigne plutdt malheureusement McCosh®. Si Brown et
Destutt de Tracy connurent un sort quelque peu meilleur, le mérite en revient peut-
étre autant 2 la correction administrée 4 1’'un par William Hamilton, & P’adulation
vouée a 1'autre par Thomas Jefferson, qu’a leurs talents et héritages (si précaires
qu’ils fussent) respectifs'®. Ce qui émerge donc, c’est la matiére dont sont faites les
vraies «histoires» : la narration d’une influence toute clandestine ; I’action d’une in-
trigue venant du Continent, jamais confirmée ; et une distribution de personnages
aussi oubliables que hauts en couleur. «Hereby», comme le reconnaissait McCosh
lui-méme, <hangs a tale».

Néanmoins, dans la mesure oil I’histoire n’a jamais été racontée entiérement,
il nous incombe de la retracer & nouveau, en ramassant plus que les miettes, que nos
personnages fuyants peuvent avoir laissées dans leur sillage, et en poursuivant les
choses derriére et dans les murs de la philosophie écossaise. Dans cette mesure, 1’en-
treprise peut apparaitre relativement franche, au mieux une tiche de narration. Nous
monterons le siége en conséquence, en transformant autant qu'’il est possible 1'indé-
termination de son moment en un épisode vraisemblable. Les risques inhérents &
une telle reprise narrative sont, sans doute, nombreux, le moindre n’étant pas que le
récit & donner puisse ne pas ressembler & ce que tout le monde souhaita apparem-
ment entendre. En vérité, puisque toute 1’affaire repose sur la supposition qu’ily a
eu en fait un travail de sape insidieux des principes fondamentaux de la philosophie
écossaise, cette désillusion peut étre d’autant plus grande, si I’on peut démontrer
que, mises & part les bases d’une histoire révélatrice, un tel complot n’a jamais existé.
Nous pouvons seulement poser au départ la nécessité d’examiner le cas, & partir
d’une position avantageuse, au cceur de la citadelle de cette philosophie. S’il doit
étre question de cheval, que ce soit un vrai cheval de Troie.

1

Je voudrais me tenir d’abord dans les limites, peut-€tre moins familiéres, des
Conférences de Thomas Reid sur la Culture de 1’Esprit'!. Se modelant étroitement
sur les «Géorgiques de 1’Esprity de Bacon (de Augmentis Scientiarum, livie VII),
les conférences de ce type étaient devenues une sorte de tradition d’enseignement
dans les universités écossaises, entre les professorats de William Law a Edimbourg
(par exemple), au début, et de James Mylne 4 Glasgow, 2 la fin du XVIII® siécle.
Venant parfois en continuité des conférences, intitulées diversement «philosophie
morale» ou «pneumatologie», en guise de complément «pratique» du caractére
théorique de ces études'?; ou tantdt assurées 3 une heure distincte, comme dans le
cas de Reid lui-méme, en guise de supplément critique aux conférences ordinaires,
ces legons manifestent le souci constant de la philosophie écossaise d’encourager
une saine «économie» de 1’esprit. Pour le dire avec les mots de Bacon, de telles
«Géorgiquesy» sont seules capables de donner ¢vie et mouvement» a ce qui demeu-
rerait autrement, méme aprés une recherche ou une analyse en régle, une ¢belle
image ou représentation [de 1’esprit] agréable d contempler»®. En conformité avec
son esprit baconien, la pensée écossaise manifestait une méfiance chronique, sinon

64



une hostilité, envers les statues sans vie. Le Traité de Condillac, comme celui de
Hume, n’aurait pu qu’apparaitre ¢mort-né». Et dans un contexte plus tardif, une
«science des idéesy, telle celle que professaient les Idéologues, aurait & démontrer sa
fécondité eu égard non seulement & ce que Bacon appelait «la philosophie de I’hu-
manitéy, mais aussi bien a la philosophie civile.

Quelque chose de cette dualité de dessein surgit assez tot dans les conférences
de Reid a Glasgow, sur le sujet de la conscience {consciousness). Cela apparait
d’abord dans ce que j’appellerai ses séances «géorgiquesy», du mois de janvier 1765,
puis dans ses conférences sur la «jurisprudence», en cours ordinaire, au mois d’avril
de la méme année'®. «Le sens commun de I’humanitéy, affirme-t-il, renferme un jeu
complet de jugements «intuitifs» ou «naturels et originaux», qui ensemble «dédai-
gnent le tribunal de la raison». Ces jugements, ainsi qu’on pourrait I’anticiper 4 par-
tir des Essays publiés'®, doivent étre nettement opposés & ceux qui, étant «discur-
sifs et médiatsy, sont «acquis et sont les effets de la coutume». «La grande source
(The great sourse [sic])» de ces jugements naturels ou «constitutifsy est la «cons-
cience» (consciousness), un terme qui, de ’aveu de Reid, est lui-méme un «nom
dérivé signifiant primitivement [le]!” fait d’étre introduit dans le secret des inten-
tions et des desseins d’un autre». L’humanité peut donc étre dite, du moins selon
certains aspects originaux, introduite dans son propre secret et sachant ainsi d’odt
elle jaillit et ol elle veut aller. Dans cette mesure, I’esprit humain est natureilement
attentif, méme si «la simple attention aux opérations de nos propres esprits» ne
nous permet pas de déterminer «avec certitude» si, par exemple, il y a «une autre
cause de nos volontés que I’esprit lui-méme». De cette disposition dépend le destin
de la métaphysique (Metaphysicks), du moins la partie qui se rapporte & I’esprit
humainy ; car c’est 13 que repose sa possibilité d’étre portée a la sciencen'®.

Cependant, aux perspectives d’une science mentale doivent étre jointes les
espérances en faveur de la société civile. Si «étre introduit & soi-méme» est la condi-
tion de la conscience {consciousness), c’est aussi, et de fagon plus importante, le
critére de son homonyme, la conscience (conscience). Si «naturelles» qu’elles puis-
sent étre, elles exigent une attention «renforcée par 1’exercice» et un grand effort.
L’harmonie apparente de cette double attention, & ce que nous sommes d’un coté,
a ce que nous devons faire de I’autre cOté, s’éléve 2 une sorte de sommet, dans un
passage des conférences sur la «Jurisprudence», quelques mois plus tard :

...s0 unijversal a Consent of Mankind with regard to the main points of right and wrong
of virtue and vice ought to satisfy the most sceptical... not onely of the reality of the
distinction between the one and the other, but also that the Almighty has taken care in
the constitution of our Nature, to make this distinction so apparent and obvious that it
requires no deep enquiry or laborious reasoning to discover it1%. That moral Faculty or
Conscience which God hath planted in every mans breast distinguishes right conduct
from wrong in most instances no less immediately, no less clearly and certainly than the
taste discerns sweet from bitter. If you consult this inward Monitor in your calm and
serious moments, you can hardly judge wrong in any important point of Duty. In all the
fair train of Virtues there is [not] one which is not immediately approved... by our Moral
faculty when it has been a little strengthned by exercice, and when the noise of our pas-
sions is husted and its calm voice attended to.»2°

Si la philosophie de Reid fut véritablement le bastion de la pensée écossaise,
comme les historiens qui suivirent le voulurent, alors le défi de ses redoutables rem-
parts était certainement celui-ci : consulte et écoute. Combien de ses successeurs

65



seraient rejetés, pour avoir manqué de prendre garde? Quels seraient les disciples
attentifs, quels seraient les infidéles, coupables de distraction ? De fagon remar-
quable, 1’un des auteurs les plus attentifs & ces voix de la conscience {consciousness),
amplifiées par Reid, fut Victor Cousin®!.

Il serait bon de se souvenir, au passage, de 1’état de la citadelle, vu du lieu
avantageux de son histoire postérieure. Dans son apologie de 1836 en faveur de
’école écossaise, pointée contre certains prétendants phrénologiques®?, William
Pulteney Alison, lui-méme éléve de Dugald Stewart et, par la suite, professeur of the
Practice of Physics 4 Edimbourg, énongait ce qu’il voyait étre les deux «principes
conducteursy, déja a 1’état d’héritage, de I’attitude de 1’école écossaise envers 1’es-
prit. Le premier principe affirme que ’esprit humain est connu et ne peut étre
connu que par une observation directe et attentive. Une telle observation révéle les
états et les actes, la constitution et les pouvoirs de I’esprit ; généralisée par le «pro-
cés de 'inductiony, elle établit de simples «lois de la nature», analogues & celles qui
gouvernent I’univers physique. L’esprit de ces principes est manifestement baconien.
Celui de la seconde loi de 1’école écossaise est, cependant, plutdt calviniste. Il pose
que ces observations généralisées des individus, couplées avec les inférences dérivées
«des actions» des autres esprits, conduit la recherche «a certains faits derniers», qui
ne peuvent étre soumis & une nouvelle réduction, aussi bien qu’a «certaines lois fon-
damentales de la croyance», dont 1’autorité est indiscutable. On pourrait appeler ce
principe de 1’école le principe de limitation : car il coupe court & une analyse indé-
finie de !’esprit, brisant au point de naissance d’un scepticisme qui pourrait devenir
dangereux pour la volonté et la sagesse du Créateur®. Reid n’aurait pu que se sentir
conforté ; les disciples (respectivement Stewart et Alison) avaient été bien instruits.

Mais jusqu’a quel point, au juste 7 En écoutant les derniéres conférences, don-
nées par Dugald Stewart en 1808-9, avant que la maladie ne contraigne ce maitre de
1’éloguence & céder sa chaire & Thomas Brown, qui commengait déja a le décharger,
en tant qu’assistant, cette méme année, Alison aurait certainement été frappé par
Pinsistance avec laquelle Stewart marquait la disposition, apparemment inhérente,
de ’esprit & s’exercer lui-méme et, ce faisant, 4 sauver la sensation de 1’oubli du mo-
ment, pour la vie supérieure de la perception et de la mémoire. Par son simple exer-
cice, l’esprit se place entre la sensation et la perception, les séparant par son propre
acte de conscience, et cela, de la fagon «la plus simple», c’est-a-dire en prétant atten-
tion 2 la sensation. Lorsqu’il traitait de 1’attention, rapporte Alison dans ses notes,
Stewart mettait I’accent sur I’effort de I’esprit & «fixer» les éléments, autrement va-
gabonds, de 1a pensée. «Il apparait des perceptions acquises de la vuey, disait-il,

«that a Process of Thought may be carried on by the Mind without leaving any Trace on

the Memory; and many facts prove that Impressions may be made on our organs of

Sense, and yet be forgotten next moment. - In such cases our want of recollection is as-

cribed even in ordinary Conversation to want of Attention, so that it seems to be a Prin-

ciple sufficiently ascertained by common Experience, that there is a certain act or Exer-
tion of the Mind necessary to fix in the... Memory, the Thoughts and Perceptions of

which we are conscious. - This act is one of the simplest of all our Intellectual Operations,
and yet it has been very little noticed by Writers on Pneumatology.»

C’est I’esprit, en tant que conscience {consciousness), qui se dresse et s'inter-
pose dans ces cas ol les habitudes méme de la perception ont paradoxalement en-
gourdi sa propre vigilance. L’acte de fixer ou d’assurer les éléments bruts de la

66



pensée parait ainsi constituer une sorte de violent retranchement, de réduction ou
d’amoindrissement des effets de I’efficacité méme de 1’esprit.

Mais pourquoi ? Si I’on juge par les conférences de Stewart, d’un cru antérieur
- conférences qui furent écoutées par Brown, mais que celui-ci ne transcrivit pas -, la
réponse réside dans la nécessité d’éviter la contradiction. Que I’esprit ait des sensa-
tions, affirme Stewart, sans les sentir, quand il les a, est une contradiction logique.
Mais, une fois encore, 1’attention comble la bréche, en satisfaisant la condition mi-
nimale de toute conscience, & savoir que tout ce qui est posé dans 1’esprit, si briéve-
ment ou faiblement que cela soit, doit devenir un objet pour cette conscience. «Cer-
tains auteurs», observe Stewart,

«have ... said that sensations do frequently exist in the mind without our being conscious
of them. This is however absurd. Sensations, to be sure, may be in the mind, on which
we bestow so little Attention that we cannot recollect them perhaps the moment they
are past; But to say we are not conscious of them, when they are in the mind, approaches
very r%tzar to a contradiction of terms; for the very Essence of an Idea consists in its being
felt.»

Limportance que 1’école écossaise attache & la vivacité de 1’esprit, & sa capa-
cité & se porter 2 la saisie des impressions des sens, ne les laissant pas glisser ou, pire,
provoquer le mécanisme d’une réaction seulement physiologique, cette importance
se réfléchit clairement dans I’effort de Stewart pour pénétrer le moment du contact
de I’esprit et de son objet. Ironiquement, d’une fagon qui rappelle davantage Condillac
que Reid, Stewart fut fasciné par les détails de cette intersection. Son probléme
était de tenir fermement les rénes de sa propre fascination, de fagon & ne pas outre-
passer le principe de limitation, qu’il s’était imposé?. Néanmoins, ce qui 1’affecta
plus tard considérablement, un membre du cours de 1793-94 prit la hardiesse d’en-
treprendre ce dont le maitre se gardait®”.

Mais qu’y avait-il & craindre de I’approche du «pére de I’Idéologie» et de ses
descendants?®, que les philosophes écossais s’efforgassent sans cesse de placer la sim-
ple attention de I’esprit en avant de sa tendance naturelle 2 acquérir de solides habi-
tudes de perception ? Condillac s’était-il rendu plus coupable de faire 1’esprit tota-
lement passif, que Hume de le soumettre & «la douce force» de 1’association? Y
avait-il, en fait, chez I’un ou chez !’autre, le refus naissant de reconnaitre la capa-
cité et le devoir de I’homme & la maitrise de soi? A moins dune grave erreur d’in-
terprétation, - point 4 retenir contre Stewart, par exemple, 4 propos de 1’héritage
proprement lockien du principe empirique -, les piéces sembleraient démontrer le
contraire. Car, tout de méme que les recherches de Hume, concernant 1’esprit, se
caractérisaient par dessus tout par la régle de précaution, par «ce soin et cette atten-
tiony», qui soutiennent la réflexion d’un scepticisme «mitigé», qui ne soit pas exa-
géré?®, de méme Condillac avait établi que l’attention occupait une position de
contrdle, en tant que modification ou transformation primaire de la sensation. Les
opérations supérieures de la mémoire, de I’imagination et de la réflexion subissent
ensuite les effets de 1’attention s'épanchant, en quelque sorte, par les allonges ex-
ternes de ’esprit; marques de son caractére essentiel d’énergie en expansion, ten-
dant 2 agripper ’objet qui est & portée®®. Ce contact le plus distant et en méme
temps ultime de I’entendement humain, qu’est la raison elle-méme, reste désormais
perpétuellement débiteur de ce rapport initial de 1’esprit avec la sensation; un rap-
port plein de subtiles nuances de sentiment (feeling), continuant a sentir et tenant

67



ferme A cette dualité méme™. La raison, avec ses aspirations supérieures 2 la vie
cultivée, est nécessairement 1’esclave de [’attention. Il ne semble pas y avoir ici de
quoi déclencher les hostilités, mais plutdt un vaste terrain & partager entre les phi-
losophes de la sensation et ceux du sens commun. Peut-étre les forces en marche,
pendant la période qui sépare les publications de Condillac et les conférences de
Mylne et de Brown, allaient-elles aprés tout du méme pas et du méme esprit.

Une telle unanimité pourrait donner I’impression d’une avancée commune sur
la position de Condillac, et non exactement sur la position que je viens de souligner.
Ses plus fortes 1égions seraient les vues proposées par des penseurs, tels que Prévost
et Laromiguiére, Reid et Stewart, et en Allemagne Christian Wolff et Nicolai Tetens.
(Je ne traiterai pas ici des deux derniers, sauf pour noter 1’accés indirect qui joint
les approches physiologiques de Tetens et de Brown, par I'intermédiaire inattendu
d’Erasmus Darwin®?). Le concept critique est de nouveau celui de I’attention.

2

Un angle d’attaque apparait rapidement. L’attention est nettement distinguée
de la sensation, primitive et passive, et elle est saisie comme la premiére activité,
comme D’effort primordial de 1’dme ;1a passion, la volonté et ’habitude servent res-
pectivement & déterminer la forme de cet effort; enfin, 1’attention, jointe & I’asso-
ciation des idées, renferme «1’intensité» particuliére de la mémoire. Pierre Prévost
insiste avec beaucoup de force sur ce dernier point: «Si ces deux causes cessent
d’agir, il n’y a plus de souvenir. Et lorsque ’une est supprimée, la mémoire est fort
altéréen ™. La mémoire, sans cet effort spécial d’attention, devient un état de souve-
nir, ol 1’esprit est laissé & la merci des associations hasardeuses qui le parcourent.
Inversement, la mémoire, sans de telles associations, ressemble & un appareil de mise
au point, privé de son champ de vision. Prévost répéte 1’observation de Condillac
que 1’attention rend esprit capable de se diriger vers plusieurs objets en méme temps,
avec le dessein de saisir ce qu’ils ont en commun. Et il nomme «abstraction» cet
«exercice d’attention»>* particulier. Mais I’attention, sous toutes ses formes, est
une faculté «gouvernée par la volonté»?®, par cette force intérieure quirégle la fagon
selon laquelle des représentations sont présentées a la conscience.

Il appartient, cependant, & Laromiguiére d’entreprendre de réfuter la thése
que la sensation et I’attention sont inséparables, que la seconde n’est rien qu’une
modification de la premiére®. Sa tiche est rendue au départ plus difficile, par le
fait que les partisans de Condillac avaient eu tendance 3 concevoir 1’ame comme
étant déja «dans cet état actif, quand elle sent»®”. Aussi, ne suffit-il pas qu’il dis-
tingue 1a passivité inhérente A la sensation de Uactivité de ’attention. Une soigneuse
restructuration du champ conceptuel est requise. Il accorde a ses adversaires que
I’ame ne peut pas «souffriry et «étre inactive» en un seul et méme temps. Il argu-
mente cependant que 1’acte d’attention ne se manifeste pas dans le méme instant
que 1’acte de sensation, par exemple de douleur, et qu’il n’en est certainement pas
une modification. C’est, affirme-t-il, un «phénoméne d’une nature tout 2 fait oppo-
sée». La conséquence semble étre presque que 1’attentivité (attentiveness) de 1’es-
prit surgit sur la scéne apreés I 'événement, et cependant d temps pour saisir les suites

68



ou la lame de fond. C'est-a-dire, ’attention appartient plus proprement aux activi-
tés de I’esprit qui refluent sur elles-mémes, en un mot, 4 la réflexion®.

Une légére concession 4 Condillac doit étre faite, relativement a «I’attention
involontaire»*®. Quand une réaction est instinctive, retirer sa main, par exemple, &
la chaleur soudaine d’une flamme, 1’attention donnée a la sensation apparait insépa-
rable du fait de la sentir. Nul désir, nul acte de délibération n’est impliqué en quoi
que ce soit. Laromiguiére s’'intéresse a juste titre & des éléments, tels que la douleur,
et aux réactions que nous leur opposons, puisque le mot méme d éprouver porte
une ambiguité : dénote-t-il une condition de ’esprit passive, active, ou peut-étre hy-
bride ? Laromiguiére soupgonne Condillac d’avoir manqué d’assurance sur ce point.
Jéprouve de nombreuses sensation, mais écrit-il,

«il en est trés peu sur lesquelles je réagisse volontairement, ou sur lesquelles je dirige mon
attention. Au moment ou je parle, je regois par la vue une foule de sensations qui me
viennent des objets environnants; et mon attention, si je viens 4 la donner, au lieu de se
porter sur tous ces objets que je vois a la fois, ne se porte que sur un seul, que sur une
seule sensation.»

En bref, «il y a donc en nous plus de sensations qu’il n’y a d’actes d’attention.»*®

Si donc on trouve des raisons immédiates pour séparer 1a sensation «passivey
de 'attention «essentiellement activey, c’est parce que la seconde est manifeste-
ment une «action», dont nous «sentons 1’exercice»*!, et qu’elle est liée avec justesse
a des termes tels que «fixer», «donner», «prétery.

Laromiguiére souligne partout ’impossibilité de définir I’attention. La «vraie
définition» d’une idée, affirme-t-il, requiert «une idée antérieurey, dont elle puisse
étre dérivée. Dans le cas de I’attention, ’on aurait & découvrir une «action», psy-
chologiquement antérieure. Or il n’en existe aucune. Au contraire, par une évolu-
tion logique, on peut définir la «comparaison» comme une «double attentions i la
présence simultanée de «plusieurs objets», etle «raisonnement» comme une «double
comparaison» entre un certain nombre d’idées, les unes «étant enveloppées et ca-
chées dans d’autres»*?. Néanmoins, certaines choses peuvent étre dites au sujet de
’attention et elles sont assez significatives, pour qu'on comprenne le déplacement
qui s’opére dans la pensée frangaise.

D’abord, I’acte de préter attention aux sensations est le mouvement «du de-
dans au dehorsy. 11 y a en fait ici un mouvement réciproque, par lequel 1’action de
I’esprit rencontre son pendant dans la sensation, qui va «du dehors au dedansy.
Leur confrontation, si elle se produit, est la seule chose qui sauve 1’esprit d’un état
de compléte «ignorance». En vérité, sur elle repose I’entiére structure de la connais-
sance humaine. C’est, affirme Laromiguiére, «la cause de tous les changements qui
ne dépendent pas immédiatement des objets extérieursy®. Le degré de I attention
que nous prétons A ce qui nous arrive est ainsi le degré de notre conscience des
choses. L’acte méme d’apprendre, comme Stewart devait le répéter, dépend forte-
ment de !’attention. Ensuite, ’attention elle-méme ne peut étre saisie qu’a travers
«I’action», qui la constitue. Cette action est «une force que nous sentons a 1'inté-
rieur de nous-mémesy, une force dont I’expérience est aussi réelle que celle de toute
affection externe. C’est une sorte de vérité premiére du monde intérieur. L'ultime
réponse a Condillac se trouve donc dans la direction de ce mouvement intérieur vi-
tal, de cette extension du moi vers I’extérieur, qui devient ’ultime détermination

69



de ce que nous sommes, de ce que nous faisons et de ce que nous connaissons. A ce
point de vue, la mémoire appartient pleinement & la vie réflexive de I’individu; car
le moi qui se souvient est le moi dont le passé est vivant dans ses aftentions au pré-
sent en cours. Cette inversion de forme, par laquelle la mémoire commence & re-
fluer dans !'attention, est ’aboutissement inévitable de la reconnaissance du mouve-
ment vers l’extérieur du moi & 1’objet. La théorie des «traces mémorielles», si fé-
condées et cultivées qu’elles fussent par ’attention, amplifiait trop le mouvement
vers l'intérieur de I’objet au moi, en prenant ce mouvement comme la seule déter-
mination de la conscience. Laromiguiére fut I’un des frangais qui, dans la derniére
partie du dix-huitiéme siécle, tentérent de redresser ce déséquilibre empirique. En
Grande Bretagne, une oscillation comparable se produisait dans le sillage de Locke
et de Hume.

Reid soupgonne la position lockienne, sur la mémoire, par exemple, d’étre
surchargée de présupposés mécanistes. «Je trouve dans mon esprit», déclare-t-il,
«une conception distincte et une ferme croyance portant sur une série d’événements
passés ; mais comment ceci s’est produit, je l’ignore. Je ’appelle la mémoire...»*.
A Pencontre de 'hypothése lockienne - selon laquelle la mémoire est comparée a
un «magasin», dont les contenus sont les «tamponsy, les «marques» des objets «af-
fectant les sensy, profondément imprimées en elle - Reid oppose sa propre concep-
tion de la mémoire, comme «faculté originaire» et immédiate de 1’esprit®®. 1l doit
concéder, cependant, qu’il «est difficile de préter longtemps attention aux moments
qui passent, sans s’égarer a la suite de quelque autre objet de pensée»*. Cependant,
cette concession méme est féconde. Reid découvre que de telles pensées font sou-
vent passer ’attention, apparemment oiseuse, qu’elles portent au passé, avant1’atten-
tion pratique de 1’esprit & quelque phénoméne présent, créant ainsi une sorte de
tension dans la concentration attachée aux opérations, autrement distinctes, de la
mémoire et des sens*”. Il remarque en outre que la signification de 1’attention por-
tée & une expérience présente dépend de la coopération d’une certaine attention
portée a ce qui s’éloigne déja dans le passé. Quand !’on suit, par exemple, le mou-
vement d’un corps, l’acte de «voir» et 1’acte de «se souvenir» apparaissent se rac-
corder ’'un a !’autre ; en sorte qu’on peut dire d’abord «je vois ce corps bouger ;
puis, «j’ai vu ce corps bouger il y a un instant» ;et enfin, «j’ai vu ce corps bougery.
Avec perspicacité, Reid observe que I’expression «il y a un instant» sert & unir le
passé et le présent, en dépit de la rigueur du langage philosophique, qui demande-
rait qu'on sépare ’acte de voir et ’acte de se souvenir*®. Ainsi la distance entre la
sensation et la perception ou toute autre opération supérieure de 1’esprit, distance
qui interdit la réduction ou la «déformation» de la seconde dans la premiére, est en
partie la mesure du temps, mis par 1’esprit pour prendre conscience de ses propres
expériences et pour porter sur elles un jugement. Cette sensibilité de Reid & 1’éten-
due et aux dimensions de la conscience s’est conservée chez Brown qui, méme §’il
trouvait des motifs de critique, entretenait le méme sens de la plénitude et la
complétude de 1’esprit.

Chez Stewart, la mesure relative d’élasticité entre 1’attention et la mémoire
prend un tour plus quantifiant*®. L’intérét se concentre de nouveau sur le degré
d’attention requis pour entrainer une rétention satisfaisante. L’exercice méme des
facultés de rétention et de récollection est jugé dépendre de la capacité préalable de

70



Vesprit & fixer fermement en lui les objets. Si ce théme est essentiellement baco-
nien, comme le reconnait modestement Stewart, un simple supplément d’évidence
et d’observation est requis. Or, chose plus importante pour Stewart, comme pour
Brown plus tard, les aspects volontaires de 1’attention deviennent ceux qui donnent
a la réflexion sa qualité et sa signification hautement personnelle; car en réfléchis-
sant, nous prétons attention & ce qui a été pour nous, et ceci devient 1’autobiogra-
phie de notre concentration et découverte individuelle, de notre curiosité et désir.
«C’est a Pexpérience et & nos réflexions», observe Stewart, «que nous sommes re-
devables de la part de loin la plus précieuse de notre connaissance»™°. Ainsi, la ré-
flexion personnelle est le véritable trajet d’une auto-formation vers ce que Bacon,
dans un autre contexte, appelait «I’homme complet... ’homme normal... I’homme
disponible» . De la fermeté du cours de cette réflexion dépend la nature ultime du
moi.

Comme Prévost, Stewart observe que la mémoire dépend structurellement a
la fois de I’attention et de 1’association des idées. Dépendance ne doit pas étre ce-
pendant confondue avec réduction. L’ordre dans lequel les idées apparaissent et
réapparaissent est certainement capital pour la précision et 1'utilité de la mémoire.
Hume avait déja établi clairement ce point®>. Mais le principe d’association est-il
suffisant pour garantir la forme qu’une représentation peut prendre ? Stewart ne le
pense pas. «L’association des idées», affirme-t-il,

«connects our various thoughts with each other, so as to present them to the mind in a

certain order; but it presupposes the existence of these thoughts in the mind; or, in

other words, it presupposes a faculty of retaining the knowledge which we acquire. It
involves also a power of recognizing, as former objects of attention, the thoughts that
from time to time occur to us; a power which is not implied in that law of our nature
which is called the association of ideas.»
La signification de toute loi naturelle d’association est ainsi diminuée par rapport a
la faculté plus imposante de rétention, dont la puissance propre réside dans la capa-
cité originaire de V’esprit & faire attention.

L’affaiblissement de la force d’association était, assurément, délibéré. Les
agents d’ordre devaient étre préférés partout, méme par ceux qui avaient plus de
sympathie que Stewart pour les tendances 2 la libre association de 1’esprit humain.
Au premier rang de ces agents se trouvent 1’attention et la mémoire, qui entretien-
nent des similitudes de fonction et d’effet remarquables. Toutes deux entrainent la
monopolisation exclusive de certains éléments, exigent un haut degré de concentra-
tion, pour réaliser leurs fins respectives, révélent 1’arriére-fond d’une motivation,
d’un intérét, d’une passion et d'un tempérament personnel et requiérent «un certain
laps de temps», pour remplir leurs taches>®. L’attention et lamémoire, de plus, s’ajus-
tent 1’'une 4 D’autre structurellement, se soutenant mutuellement dans I’exercice de
leurs fonctions respectives. Certes, si 1’on devait concevoir ce que cela serait de pré-
ter attention 4 une sensation unique, totalement isolée de tout élément temporel ou
spatial contigii ; c’est-a-dire, si 1’on ressuscitait la statue de Condillac avec son uni-
que sens et son absence de facultés inhérentes, alors, peut-étre, les dégagerait-on
I’une de I’autre. Mais & quel prix pour le concept d’attention ?

Condillac avait suggéré que, avec sa toute premiére «odeury, la statue est déja
dans un état d’attentivité et que son attention pourrait méme se limiter & cette
«seule maniére d’étrex»>®. 11 était aux prises, & ce point, avec le probléme de ce qu’on

71



pourrait appeler ’enregistrement sensible: comment la statue regoit-elle, initialement
comment recueille-t-elle ou absorbe-t-elle un stimulus ? Cependant, si cette idée de
«l’observation» entre bien dans 1’attention, elle n’en est manifestement qu’une des
nombreuses facettes. Préter attention 4 un niveau d’expérience aussi primitif est
pratiquement synonyme de «sentir», «goliter» ou «entendren. A cet égard, 'usage
méme du mot peut paraitre prématuré. Condillac semble lui-méme avoir réalisé cela,
car il dit ailleurs de ’attention qu’elle est une sensation vive, qui par la vertu de sa
seule vivacité rejette temporairement dans I’ombre d’autres sensations. Son applica-
tion & certaines perceptions, observe-t-il, <augmente si vivement qu’elles paraissent
les seules dont nous ayons pris connaissance»>*. C’était une concession, qui allait
s’avérer lourde de conséquences.

L’attention en acte est, d’un autre coté, totalement différente de cette variété
plus passive. Quasi-ironiquement, P’esprit est dépeint ici a son degré le plus inquiet
et le plus turbulent. Se déplagant d’élément & élément, se dirigeant vers un premier,
puis un autre, l’esprit tour & tour illumine (Wolff aurait dit «clarifie»®’) et jette
dans 1’ombre les objets de son attentivité. Si n’était le fait qu’il revienne sur ses pas,
chaque déplacement d’attention serait sa ruine. Cependant, précisément parce qu’il
revient en arriére et se souvient du chemin, il est en mesure de s’arréter, par désceu-
vrement ou par intention, sur quelque point particulier. (Reid aurait bien pu tirer
profit de ceci). Comme Stewart préférait le dire, I’esprit choisit de faire attention ;
car tout cas d’attention est pour lui un acte délibéré et volontaire, par lequel un
élément est extrait pour examen, de la multitude des représentations. En bref, il est
moralement aussi bien qu’épistémologiquement nuisible de ne pas choisir. Le prix
d’une incompréhension de la nature et de la fin de 1’attention est une vie livrée au
déréglement de 1’expérience, dans ses aspects tant primitifs que complexes, (cette
expérience dont P’esprit ne considére et ne retient que des parties), et aux habitudes
d’esprit qui deviennent la proie facile de I’argument de son échec inhérent. Comme
Reid le redoutait, 1’esprit qui n’est pas éduqué par ’attention devient un esprit
dissipé et méme «sauvage»58. Ainsi, 2 moins de se prendre en charge, de cultiver ses
facultés primitives et régulatrices, il ne serait pas a la mesure de la tiche de ce que
Condillac lui-méme avait appelé «les affaires civiles et ... la recherche de la vérité»5°.

3

Les premiéres voix contraires se firent entendre, en Ecosse méme dans la salle
de classe. Ce fut 1a que, imagine-t-on, le complot fut d’abord congu, sinon directe-
ment dans les arguments des conférenciers, du moins indirectement dans les esprits
de leurs auditeurs. Dans une telle atmosphére, vérité et fantaisie se mélaient libre-
ment; la guerre semblait imminente ; et ainsi naquit une histoire. Mylne et Brown,
flanqués de leur complice inconscient du Continent, auraient décidé de revenir en
arriére, de défaire les patients efforts de leurs prédécesseurs et contemporains et de
lacher sur les agencements intuitifs et sur les facultés de ’esprit, la vague de fond
des sensations. Pour inexpugnable qu’ait pu paraitre la citadelle de la connaissance
attentive, tant aux fondateurs de la pensée du sens commun qu’aux réformateurs de
I’orthodoxie sensualiste, elle était & présent assiégée. Peut-étre, & I’insu de tous,
était-elle déja tombée.

72



Dés 1799, au moment méme ol les Idéologues - Destutt de Tracy, Cabanis et
Laromiguiére entre autres - déposaient leurs mémoires devant 1’Institut national de
Paris, traités qui, quoique critiques envers Condillac, restaient loyaux envers le prin-
cipe de la sensation, intérieurement transformée et constituant ’esprit de I’homme®,
4 ce moment méme, James Mylne rendait hommage a la conjecture audacieuse de
I’abbé de Condillac, relative 4 la sensation. Et il défiait les vues, récemment publiées,
de son éminent collégue d’Edimbourg, Dugald Stewart, au sujet de 1’attention. Ce
dernier assaut et ses fondements généraux dans la philosophie du sensualisme fran-
gais, allaient devenir la marque non seulement des conférences de Mylne, mais aussi
des exercices hebdomadaires de ses étudiants, pendant quarante ans®'. Sil’on peut
tenir pour typique les sujets d’essai imposés et écrits, pendant une seule année
(1820-21), Mylne avait lancé 1’attaque de front : abordant «1’objection élevée contre
1’étude de V’esprit, selon laquelle on ne peut faire d’expériences surl’esprit» ([sc.]
that «on mind no experiments can be made»); restant plusieurs semaines sur la «sen-
sation», ses «variétés et modificationsy ; passant ensuite immédiatement, a travers
un examen de la mémoire, de ’attention et de la conception, aux sujets de «I’ins-
tinct» et de «I’habitudey», avant se tourner pour finir vers les principes sous-jacents
a I’action humaine dansson contexte théologique 4 la fois moral et naturel®2. Comme
beaucoup d’autres Mc Cosh se rappelle surtout les salves d’ouverture et leurs consé-
quences dévastatrices, mais fort peu le bouquet final®>.

A un moment de son professorat, sans doute bien aprés 1804%*, Mylne prit
connaissance véritablement de la position de Destutt de Tracy, déja pleinement ex-
plicitée dans les dissertations Iues par celui-ci devant I’Institut. A partir du gribouil-
lage d’un étudiant chagrin sur une page de notes de conférence, on peut inférer rai-
sonnablement que pendant de trés longues périodes (jusqu’a dix ans), Mylne avait
tiré de la bibliothéque les Elémens d’Idéologie, pour les avoir & disposition dans son
étude, au n° 13 du Quter Quadrangle du Glasgow College®*. Si étourdi que cela pa-
raisse et méme, en 1’état, contradictoire, cela n’empécha pas Mylne de recommander
chaudement ce texte & ses étudiants, en particulier le chapitre sur ’habitude. «Le
sujet de ’Habitude», certifie Mylne,

«is very well treated upon by Des Tut Tracy; though L... may perhaps be partial to the

work, owing to the circumstance of his confirming views which I had given the class for

30 years : the book was published about 10 or 12 years ago, & is well worth perusal,

especially the 14th Chap.. Analogous to the operation of volition, he makes those of

consciousness, of which in the same way we are frequently unaware.»
Qu’on ait affaire & une heureuse coincidence ou & la mauvaise foi d’une dette non
reconnue, le conférencier de Glasgow s’était d’abord toumné vers Condillac, et ce fut
12 que lui fut inspiré son souci constant de la sensation et de ses diverses «modifica-
tions» intellectuelles.

Bien que les données ne soient pas entiérement déchiffrables, consistant plu-
tot en une ébauche composite tirée de trois jeux hétérogénes de notes d’étudiants, il
est évident, dés le commencement, que Mylne devait donner la préférence a1’appro-
che de Condillac, plutdt qu’a celle de Reid ou méme de Hume. A ses yeux le choix
est celui-ci : soit le recours au sens commun ou une chute maligne dans le scepticisme,
d’un cdté; soit une recherche plus positive et plus progressive, par le moyen d’un
«train de suppositionsy, de ’autre coté®’.

73



Le plan de Locke, retravaillé par Condillac, nous permet de supposer - ceci étant
’une des variations les plus avancées de Mylne -

«a being formed like man, in Mind & body, & capable of sensation, Memory, & Judgment,

but who has never had any experience of sensation, having all the machinery, but never

having it brought into exercise. We can conceive of his being delighted at the different

parts of his body, but in what state would he find his mind ? in perfect inactivity there

would be no subjects of thought.»58
Telle est donc la «statue» de Mylne : une statue nettement écossaise et, dans cette
mesure, fidéle 4 1a tradition de Turnbull et de Hutcheson, c’est-a-dire dotée des trois
piéces de «l’équipement» mental : la sensation, la mémoire et le jugement, quoique
de fagon inactive. En vérité, le premier Mylne (avant de Tracy) avait été préparé &
employer le langage orthodoxe des «facultés originales», bien qu’il se souciat de les
réduire & quatre - la perception, la mémoire, 1’abstraction et le jugement, - et qu’il
décrivit les prétendues autres «facultésn, comme de simples «modifications» de
celles-ci®®. L’attention, comme nous le remarquons briévement, était la premiére a
étre ainsi dépouillée de son originalité dans 1’esprit.

Pour employer un mot de la biologie contemporaine, Mylne était, méme & ce
stage, une sorte de «cladist» en science mentale : non seulement il proposait, sur un
mode taxinomique, une nouvelle classification des phénoménes de 1’esprit, selon
différents «groupes naturelsy, mais, ce faisant, il tendait 4 miner les dogmes princi-
paux de la science en question, telle qu’elle s’était développée dans les mains de ses
prédécesseurs écossais. Comme le ¢cladist» parait aux biologistes orthodoxes, nier
la théorie de !’évolution, de méme Mylne, et plus tard Brown, furent soupgonnés
d’hérésie relativement 4 certains principes fondamentaux ou instinctifs de croyance,
qui gouvernent la relation de I’homme 4 la réalité extérieure, & sa mémoire et méme
4 son moi. Les nouveaux noms des parties de 1’esprit étaient-ils donc simplement
une ruse, pour des desseins plus noirs ? Ou y avait-il dans la citadelle quelque crainte
querelleuse que, peut-étre, ce serait montrer trop de zéle a vouloir donner une for-
me théorique a 1’esprit et & son équipement, avec pour effet de négliger compléte-
ment d’observer les relations véritables, unissant les dites «facultésy et leurs objets ?
Aussi perverses que les analyses faites par Brown de ’esprit aient paru, du haut de
I’estrade, - ne se gagna-t-il pas la réputation d’un «marchand de volailles analyti-
que» 7 - Ferrier tint par la suite Reid, lui-méme, pour coupable d’avoir mal lu le
manuscrit ; un manuscrit, comme le comprit Brown, plein de «grands noms» pour
«les puissances et les faiblesses de I’entendement humain», que nous finissons non
seulement par «admirer», mais par «vénérer» "'. Etait-il possible que Mylne et Brown
eussent découvert une interprétation encore différente du texte maintenant sacré?

Mylne pensait du moins qu’il avait fait cela, avec 1’aide explicite de Condillac
dont il proclamait «les explications», concernant notablement «notre notion de
I’extériorité» et le role des objets extérieurs dans la naissance de nos sensations,
«magnifiquement simples»”>. Au delad du seuil du «simple mouvement mécani-
que» 7, existe ’esprit lui-méme : «fait ultime» dont «’essence» ne peut étre expli-
quée, mais que I’enquéte doit tenir pour un «principe» ™.

Que D’esprit sente ou, ce qui revient au méme, qu’il soit conscient, est égale-
ment un «premier principe» ; car loin d’étre une «opération séparée de 1’esprity,
comme «certainsy, en particulier Reid, I’affirment, la conscience est une «partie
nécessaire en toute opération», une partie inséparable et requise. La premiére

74



«faculté», ou «sentiment» (feeling) ™, vraiment séparée, est celle de la sensation
elle-méme que Mylne définit comme «ce changement produit dans ’esprit par [’ef-
fet d’'une impression faite par un objet extérieur sur I’organe des sens» . Clest ici
que la supposition de Condillac est la plus féconde; car, alors quun étre qui est
complétement dépourvu de mémoire et de jugement serait manifestement la victime
de ses propres limites, mais non la faculté d’expérience de son contraire, c’est seule-
ment en concevant un tel état que nous sommes capables de «cerner toutes les fa-
cultés de l’esprit»”". Reid, affirme Mylne, n’a pas su appréhender la valeur pleine de
ce moment, celui d’une faculté de sentir «simple{,] originale {et] sans mélange». Au
lieu de cela, il s’est hité de diviser «toutes les facultés humaines en pouvoirs de 1’en-
tendement et pouvoirs de la volonté», une élaboration principalement congue pour
soutenir 1’hypothése des principes originaux du sens commun. Fasciné par la
complexité de la structure, il a apparemment manqué le point de vue élémentaire.
Mais «le philosophie moral ne satisfait pas sa curiosité, aussi longtemps qu’il n’a pas
découvert la nature réelle de I’entendement et de la volonté, c’est-a-dire leurs é1é-
ments» 5.

N’ayant pas su saisir le «simple», Reid ne pouvait plus discerner les «compo-
sés», qui en naissent. L’effet fut son incapacité a faire preuve de I’attention requise
par la complexité du processus de ['acte de percevoir qui, insiste Mylne, doit
comprendre la sensation et les «modificationsy de la mémoire et du jugement.
D’abord, observe Mylne, «je sens, ensuite je me souviens[,] et enfin je juge et dis-
tingue entre les sentiments (feelings) ou sensations présentes et passées». Ainsi, «la
sensation livre le matériau|,] la mémoire le rappelle[,] et le jugement se déclare a
son sujet»”. Les conditions de Reid pour la perception sont ainsi défaites, par le
processus méme par lequel I'esprit atteint cet état particulier. Cependant, dans
cette réduction des facultés supérieures dans les facultés inférieures, la conception
de I’objet et la conviction irrésistible et immédiate de son existence présente ne
sont pas les seuls facteurs a étre entamés®. L’attention elle-méme, cette modifica-
tion primitive et critique dans le schéma de Condillac, doit perdre son statut spécial.
Cette fois, cependant, ce serait Stewart qui supporterait le choc.

Dans ses Elements of the Philosophy of the Human Mind, publié pour la pre-
miére fois en 1792, Stewart avait affirmé qu’il ne pouvait «se souvenir que la fa-
culté d’attention ait jamais été mentionnée ([had] been mentioned) par 1’un des au-
teurs de pneumatologie, dans leur énumération des facultés de I’esprit» ; ni, affir-
mait-il, quelle ait été «considérée par qui que ce soit... comme étant d’une impor-
tance suffisante pour mériter un examen particulier»®'. Les exceptions, qu’il rap-
pelle, sont Reid dans ses Essays et Helvétius dans De [’esprit. Mais qui verrait 14 une
atteinte & la réputation de Condillac rencontrerait Mylne, en 1799, pour défendre
I’honneur du philosophe frangais. Stewart, raconte Mylne 4 sa classe, «dit que 1’at-
tention n’avait pas ét¢ mentionnée auparavent comme une faculté séparée; mais
Condiliac en avait parlé ainsi (but Condiliac had spoke [sic] of it as such)»®2. Dans
un témoignage antérieur, Mylne avouait qu’il avait lui-méme «d’abord considéré
I’attention comme une faculté séparée - comme Condiliac [sic], qui appuie sur ce
point, et Stewart, mais non Reid», et qu’il devait «reconnaitre a présent ne plus
réussir & la considérer telley. Plus tard, il demande pourquoi il est nécessaire de
«créer une faculté nouvelley, pour expliquer le simple fait que quelque chose demeure

75



devant 1’esprit, tant qu’une «impression plus vive» ne I’écarte pas®. En 1820, il se
concentre sur 1’élément de la vivacité : «il y a une autre loi de la sensation», remar-
que-t-il ; celle-ci : «quand nous avons plusieurs sensations, certaines I’emportent sur
les autres ; par exemple quand un son terrible frappe 1’oreille, nous oublions tous les
autres objets autour de nous, ou nous en devenons inconscients. Toute sensation
vive occupe 1’esprity, et c’est celd «l’attention»®. Et, pourrions-nous ajouter, il ne
peut y avoir de doute sur ce qui «occupe» la citadelle écossaise !

Dans la derniére liasse des notes conservées (celles de 1829-30), Mylne atta-
que de nouveau ’hypothése que, en plus de la sensation, de la mémoire et du juge-
ment qui ensemble constituent la perception, soient requises «d’autres facultés».
Dans ’arriére-fond de cet assaut, on peut en outre entendre un écho. L’examen
montrera, argumente-t-il, qu’il y a dans ’attention

only the phenomena which more properly belong to the powers which we take to be

elementary. We experience frequently that when surrounded by many sensations, some

new & powerful one comes on, & calls off our attention. But this is only sensation acting
according to some law of our constitution...»33

«L’attention est-elle donc une faculté particuliére ? Consiste-t-elle dans une
opération de ’esprit distincte de toutes les autres? Je ne le crois pas.» %

«Dans I’attentiony, dit la premiére voix
«I may exercise my memory, judgment, imagination, more vigorously, but no new faculty
is called into exercice. It is a happy circumstance in the constitution of our mind that we
are capable of thus directing our thoughts. We admit all the phenomena of Attention,
but it is only a more energetic exercice of the powers of mind.»37
Et de nouveau D’écho: «I’attention... c’est 1’état de ’homme qui veut sentir, juger
ou agir; c’est un effet de la volonté ; mais ce n’est point une faculté ni une percep-
tion particuliére .»
Le cheval de Troie de la trahison sensualiste était maintenant & demeure dans les
murs écossais. Mais qui 1’avait laissé entrer ? Qui avait joué le role de Sinon ?

4

Qui que ce ft, nous pouvons poser que le traitre était préparé a introduire le
cceur méme du sensualisme originel (Condillacien) et réformé (Idéologique) dans la
philosophie du sens commun. Un homme de sentiments et d’affections raffinées ne
saurait monter une telle trahison envers la «ville», sans & I’instant tendre la main de
I’amitié et retenir en son sein le secret de sa perfidie noctumne. Il faudrait ainsi une

ertaine complication d’esprit, sinon une schizophrénie : un équilibre précaire des
forces idéationnelles, qui se romprait aisément dans un moment de faiblesse. Pour-
rait-on soutenir longtemps les tensions tirant ’esprit d’un c6té, vers une vue consti-
tutive de ’esprit, de ses facultés, de ses croyances, et de 1’autre coté, vers une chro-
nique génétique des sentiments (feelings) s’engendrant, se composant, se disposant
vers d’autres sentiments? Pourrait-on, & un moment, se faire 1’avocat de la loi de
«la croyance irrésistiblen, et au suivant, devenir «phénoménaliste», ou, pire encore,
sceptique quant a la réalité du monde ? Pourrait-on presser la dure boule du monde,
d’une main, et cependant découvrir que ’extériorité ne se trouve pas dans la résis-
tance de la boule qui est touchée, mais dans le sentiment de résistance attaché a
leffort musculaire lui-méme ? Bref, cet homme pourrait-il étre Brown ?

76



Bien que-ce fiit Hamilton, et non Stewart, qui gourmanda Brown (de fagon
posthume) de s’étre approprié silencieusement Destutt de Tracy®, Stewart ne pou-
vait se montrer heureux de voir son éléve et successeur favoriser les vues de celui qui
«d’emblée place ’homme au niveau des bétes, sans la moindre discussion». «Il nous
est dity, écrit Stewart;

«by one of the most acute and original partisans of this new nomenclature, that /deology

is a branch of Zoology ; ’having, for its object, to examine the intellectual faculties of

man, and of other animals.” The classification, I must own, appears to myself not a little

extraordinary ; but my only reason for objecting to it here is, that it is obviously intended

to prepare the way for an assumption...»90
De méme que Reid avait cru que la liberté laissée par Locke & I’enfant de disposer
et d’accoutumer son esprit & tout ce qui est ’objet d’un besoin ou d’un désir, était
une invitation ouverte a la sauvagerie®’, de méme Stewart semble avoir sauté a la
conclusion que le sensualisme, de marque Idéologique, représenté par Destutt de
Tracy, ferait régresser I’homme au niveau des créatures animales. La crainte, sous-
jacente a ce préjugé, manifeste le souci permanent des philosophes écossais, aprés
Tumbull et Hutcheson, de souligner la disposition inhérente et originale de 1’esprit
3 1’expérience, la constitution qui le rend propre & recevoir et assimiler les impres-
sions sensorielles contingentes de son environnement. Ensemencé par une main di-
vine, Pesprit serait cultivé et moissonné par I’homme®. Locke, et maintenant
Destutt de Tracy, semblaient préts 2 laisser en friches le terrain, & le priver ainsi de
constitution, et méme aux yeux de Stewart, a le rendre inconstituable d’une fagon
significative, c’est-2-dire humaine. L’esprit allait étre livré aux ravages du temps. Si
Brown entrait véritablement dans les desseins de Destutt de Tracy, alors il préparait
également le chemin d’un postulat d’emblée intolérable et hérétique.

Ce qui semble avoir été négligé ou délibérement ignoré dans les séquelles, bré-
ves mais violentes, des Conférences de Brown, c’est 1’adroite ingéniosité de cette
analyse de [’esprit, par laquelle il tente d’unir les points de vue constitutif ez généti-
que, les aspects spatiaux (ou «formels») et temporels (ou «efficaces», comme les
nomme Brown) des phénoménes mentaux. De plus, on oublia que son découpage
analytique était, ainsi qu’il I’avouait franchement, seulement «virtuel», qu’il était le
«déliement» ou la «décompositiony de la «complexité apparente», de tel ou tel sen-
timent (feeling) ou affection de 1’esprit qui, en réalité, est «absolument simple et in-
divisible»*3. Il put sembler aux yeux de Ferrier étre un «marchand de volailles», mais
il était en fait un illusionniste ou un escamoteur, qui fait apparaitre le simple complexe
et qui croyait qu'une «pluralité apparente de choses séparables» n’était en vérité
qu’une, indivisiblement®*.

Cependant, il était sans doute vrai que les «agencements structuraux», dans
lesquels il voyait s’organiser les phénoménes mentaux, étaient le produit (ou le «ré-
sultaty, selon son terme) d™une succession de sentiments (feelings) entretenant une
relation causale mutuelle®. Alors que ses prédécesseurs avaient montré la méme vi-
gilance envers la condition de flux, prévalant dans le champ mental, ils n’avaient pas
été préparés a placer 1’organisation méme de 1’esprit sur le métier. C’était mal juger
de la nature des «constitutions». Les «innovations» dénoncées de Brown étaient
donc doublement traitresses : d’abord, en remplagant la nomenclature traditionnelle
de la conception et du jugement par celle de la suggestion «simple» et «relative» ;
ensuite, et plus sérieusement, en semblant ultimement établir que les opérations

71



mentales supérieures naissent ou se développent & partir d’'une «succession de senti-
ments» (feelings) advenant accidentellement a 1’esprit®® .

L’esprit insistait Brown,

«cannot exist, without forming continually new combinations, that modify its subse-
quent affections, and vary, therefore, the products, which it is the labour of our intellec-
tual analysis to reduce to their original elements.»

En outre, «nos divers sentimentsy (feelings)

«similar or dissimilar, kindred or discordant, are all mere states of the mind ;and there is
nothing, in any one state of the mind, considered in itself, which, necessarily, involves
the succession of any other state of mind.»®7

Les diverses «modifications» ou «effets», qui font le rythme méme de 1’esprit pa-
raissent donc & la merci de la pire espéce de contingence, qui ne contient méme pas
la garantie de leur succession.

La question, que la représentation chez Brown d’un esprit en perpétuelle dis-
solution et formation, aurait dii soulever dans la pensée de ses partisans et de ses
critiques (mais que, curieusement, elle ne souléve pas) était celle-ci : Brown avait-il
envisagé la possibilité qu’aucun «esprit», comme tel, ne puisse se dresser sur la base
des «éléments constituantsy, sensoriels et primitifs, sans s’y dissoudre constamment,
avec les pires conséquences, assurément, pour1’ordre et la structure ? Ne se pourrait-il
pas que, dans sa subtile analyse de la conscience, Brown ait, aprés tout, réussi a
faire face aux défis redoutables lancés non seulement par Reid, mais aussi par
Condillac? Y aurait-il eu de sa part un progrés plus significatif et remarquable des
deux cOtés, que ce qui a été admis couramment ? Fait-il concevoir que Brown se
soit vu refuser sa place propre dans !’histoire, parce qu’il fut si longtemps et si la-
mentablement confiné au role de Sinon, le traitre quifit déboucher la conspiration?
Peut-étre fut-il le bouc émissaire involontaire des faiblesses inhérentes de la consti-
tution écossaise de I’esprit; faiblesses que le mouvement sensualiste en France au-
rait pu exposer plus tot, 4 travers Condillac lui-méme, si I’Ecole écossaise avait été
plus consciente de sa position stratégique et de sa force. Si Brown a tant de comptes
&4 rendre, de méme ceux qui ont négligé ses contributions, peut-étre, les plus vérita-
blement originales, & la science de 1’esprit. C’est vers ces éléments négligés de sa
pensée, que je vais 2 présent me tourner rapidement, avant de procéder & une éva-
luation finale de I’invasion et de la chute annoncée de la ville du sens commun.

5

Dés 1803, Brown montrait ouvertement sa familiarité, sinon sa sympathie,
avec les développements philosophiques de la France post-révolutionnaire®®. Au
mois de janvier de cette année, la Edinburgh Review publiait son premier, et en fait
son seul article pour ce journal : un compte-rendu du livre de Charles Villers, la phi-
losophie de Kant, qui avait paru en 1801%. Ce n’est pas ici notre objet de dire les
mérites de 1'un et 1’autre texte, sauf pour remarquer que c’est Kant qui, sans nul
doute, souffre le plus entre les mains de son interpréte francais et du critique écos-
sais. Les commentaires de Brown sur le «sensualisme présent du golt» en France
mérite, cependant, quelque attention.

78



Faisant preuve d’une grande perspicacité, quant aux principes et & 1’état d’es-
prit de I’Institut national de France, Brown observe 2 juste titre que méme les ef-
forts énergiques de Villers, en faveur de Kant, ont peu de chances de réussir a ga-
gner au métaphysicien allemand 1’approbation de cette institution. En vérité, Villers
place Kant dans un «dilemme maladroit et inamicaly, tel qu’il

must either receive the approbation of a society, which confessedly has yet to acquire

the habits of abstraction necessary to the just appreciation of his doctrine, or, if he do

not receive it, he must submit to see that doctrine condemned by the supreme court of

Science, from whose decision there is no appeal.

Derriére le jugement de cette «cour suprémen, se tient «le systéme plus pressant du
sensualisme, dans lequel toute connaissance est réputée consister en impressions ori-
ginelles venues de D’extérieur et en abstractions ou combinaisons nouvelles de ces
impressions originelles...». Ce systéme «nous charme», admet Brown, «méme quand
nous le rejetons, par son apparence de vérité toute simple...» 1. La discussion soule-
vée par Villers, lorsqu’il énonce la «doctrine of anterior susceptibilities» (expression
de Brown, pour dire les catégories kantiennes) aura cependant pour résultat positif
d’occasionner une «correction mutuelle des erreurs de Condillac et de Kant». Ainsi,
grice au personnage catalyseur de Villers, Condillac et Kant en viennent & voir ’erreur
de leurs démarches respectives. Manifestement, Brown se fait une image dans la-
quelle les positions extrémes du sensualisme et de la philosophie critique seront mo-
dérées de telle fagon que 1’esprit peut étre vu (proprement) comme n’étant ni tota-
lement construit de l'extérieur, ni entiérement ajusté de l'intérieur. Bien que le
cours moyen qu’il propose montre les signes d’une certaine immaturité et quelque
défaut d’exactitude en ce qui concerne la terminologie, Brown a manifestement dé-
couvert la direction que doivent prendre ses futures recherches philosophiques.
C’est une direction nullement «critique» ou transcendantale ; cependant, elle évite
également toute identification avec le sensualisme ou avec ses successeurs réformis-
tes. Brown, en un mot, tracera son propre chemin. «Au lieu de dire que l’intelli-
gence a douze catégories'®?, existant a priori et indépendammenty, affirme Brown,

it would have been at least equally just, and certainly much more simple, to say, that in
every case of felt relation, the mental affection which constitutes that feeling, was not
a part of the separate perceptions. It did not indeed exist @ priori, for the perceptions
were prior ; nor independently of experience, for, without the perceptions, it never would
have arisen : but it existed from a law of the mind itself, which was so constituted, that,
on the perception of certain objects, the new feeling of relation should arise. This feeling
is to us completely different from either perception, considered separately ; and we have
always been astonished that the total want of resemblance did not occur with immediate
confutation to the authors of those systems of sensualism, which endeavour to reduce
all our knowledge, as parts, to our original external perceptions.

Que ce doive étre une «loi» de I’esprit lui-méme, ou de sa «tendance», de son «apti-
tude» particuliére d’étre ainsi affecté, d’'une maniére entiérement distincte de ce
par quoi il éprouve «la sensation elle-méme, ce sentiment premier», voila le Credo
que Brown, d’une fagon répétée et cohérente, proclama dans ses Conférences'™

Villers s’était gaussé des interprétes «sensualistes» de «cet empirisme nou-
veau», par une analogie qui, pensait-il, illustrait et réfutait & la fois son «point car-
dinaly :

«11 vaudrait autant dire, parce qu’on trouve de i’eau dans toutes les plantes, que toutes
les plantes avec leurs tiges, leurs feuilles, leurs fleurs et leurs fruits, aussi bien méme que

79



les formes plastiques et les propriétés distinctives de chacune, ne sont que de 1’eau trans-

formée ... La sensation transformée ! dit-on,»'95
Brown se montrait plus circonspect, peut-étre parce qu’il percevait qu’il était parfai-
tement & 1’aise avec une théorie qui élevait le sentiment (feeling) aux rangs les plus
élevés de ’esprit. En vérité, Sir James Mackintosh pensait que Brown avait porté
trop haut le terme <¢feeling», jusqu’aux opérations de la pensée et du raisonne-
ment'®, Et, 4 cet égard, on pourrait presque dire qu’il ressemble a Destutt de Tracy,
avec lequel cependant il ne pouvait pas complétement s’accorder. La supposition de
la «présence universelle de la sensation» dans I’esprit, remarque-t-il, jouit d’une cer-
taine simplicité, qui tend & démentir les différences réelles, qui caractérisent la «va-
riété de nos sentiments intérieursy. Ainsi, 1’esprit est susceptible de s’abuser lui-
méme, I’illusion étant elle-méme, naturellement, un sentiment relatif distinct de
toute sensation. L’esprit est capable de déguiser sa propre réalité. Voici la descrip-
tion faite par Brown de la mascarade :

It is a sort of perpetual masquerade, in which we enjoy the pleasure of recognizing a

familiar friend in a variety of grotesque dresses, and the pleasure also of enjoying the

mistakes of those around us, who take him for a different person, merely because he has

changed his robe and his mask.107
La «tromperie» inhérente a ce double plaisir, avoue Brown, «une fois reconnue, est
rés difficile 3 éliminery. Cependant, ailleurs, il prévient contre la confusion entre
1’état d’esprit impliqué dans le «sentiment de plaisir» et celui «qui constitue le désir
du retour de son objet» ; car ce dernier, quoique «introduit... par le souvenir du
plaisir» est plutdt une «conséquence du souvenir que sa partie»!%8 Ainsi, I’analyste
de ’esprit doit considérer que le temps de ses réflexions vient aprés que la masca-
rade est finie et qu’il ne peut, hélas, en faire partie.

Néanmoins, le cas décisif que Brown choisit de dresser contre I’hypothése
sensualiste impliquerait au lieu de cela 1’opération mentale de «comparaison»'%.
Comme je 1’ai dit plus haut, c’était pour Brown un trait des «aptitudes» particuliéres
de V’esprit, qu’il soit capable d’étre affecté d’une maniére autre que celle par la-
quelle il éprouve des sensations. Cette tendance supplémentaire, ou loi de sa consti-
tution, rend seule possible la comparaison d’une sensation avec une autre (dans
I’exemple de Brown, la «perception» d’un cheval et celle d’'un mouton). Mais pour-
quoi ces deux sensations, qui coexistent apparemment dans1’esprit, ne peuvent-elles
pas elles-mémes constituer la comparaison, comme Condillac le suggérait ? C’est-a-
dire, si ces sensations sont regues avec une vivacité telle que leur présence dans I’es-
prit signifie que I’esprit y préte attention, pourquoi cet état d’attention, cette «dou-
ble attention», n’est-il pas lui-méme ’acte de comparaison et ainsi de jugement'*® ?
L’explication, argumente Brown, tient au temps mis par les actes successifs d’atten-
tion pour comparer les différents éléments des deux objets sensibles. «Dans le cas
d’un cheval et d’'un mouton», explique-t-il,

though these, in the sensations which they excite, cannot, at different times, be very

different, we compare, at different times, their colour, their forms, their magnitudes,

their functions, and the uses to which we put them, and we consider them as related in
various other ways. The perceptions being the same, the comparisons, or subsequent
feelings of relation, are different; and though the relation cannot be felt but when both
objects are considered together, it is truly no part of the perception of each.11}
Brown ajoute ici & I’approche humienne de I’abstraction une troisiéme dimension :
on doit non seulement ajouter au globe de marbre blanc un globe de marbre noir et,

80



chose plus importante, un cube blanc, mais on doit encore mesurer le temps de ses
abstractions de couleur et de forme par le nombre des actes successifs de conscience,
qui sont requis dans le processus!!?. En outre, pendant la période en question, la
comparaison doit étre soutenue par le désir de rechercher «quelque relation, [désir]
qui n’appartient pas nécessairement & la simple suggestion ou sentiment interne de
la relation elle-méme»'*>. Parce qu’il pouvait imaginer des situations dans lesquelles
la comparaison pourrait se faire aussi bien inintentionnellement que volontaire-
ment, Brown préférait utiliser le terme de «suggestion relative». Ayant un il pro-
pre & percer les ressemblances et les différences subtiles, Brown essayait tout le
temps de distinguer son propre sens des choses de celui des autres, qu’ils fussent
«gens du dehors» (comme Hamilton les entendait) ou ses compatriotes.

Sur cette question de temps, Brown choisit également de s’éloigner de 1’ana-
lyse faite par Reid de la conscience. Celui-ci avait, dés les premiéres conférences sur
la Pneumatologie & Glasgow, adopté la thése que la conscience, a la différence de
’attention (qui est volontaire), ou de la mémoire (qui se rapporte au passé), ou de
la perception (dont 1’objet est externe et non dans I’esprit), accompagne toute opé-
ration de D’esprit, étant, comme il le dit, «la connaissance immédiate que nous en
avons»'*%, De plus, comme il 1’affirma plus tard, elle est dépourvue de constance,
«changeant avec chaque pensée»'!®. Puisque c’est une distance logique, plutdt que
temporelle, qui sépare chaque moment de «conscience» de son «objet» - ce senti-
ment ou cette opération, dont elle est la «connaissance immédiate» - la pensée par-
ticuliére dont 1’esprit est dit étre conscient se présente, puis est immédiatement dé-
calée, comme étant 'unité de conscience distincte de ou en relation au sujet perma-
nent, dont elle est (ou était) 1’état conscient. Ainsi, I’espace vierge d’un unique mo-
ment est jugé assez large pour embrasser I’intervalle entre la pensée particuliére et la
conscience que 1’esprit en a. Mais c’est seulement un intervalle logique, contre le-
quel Brown se déchaine, au nom de la temporalité.

Le véritable intervalle, affirme-t-il, est défini par le temps qui sépare le senti-
ment initial ou sensation et, par le moyen de ce qu’il appelait «une bréve et rapide
vue en arriére» %, la conscience que ’esprit en a comme étant passé. Ainsi il y a,
pour Brown, trois, plutdt que deux, termes, comme Reid le supposait ; le troisiéme
étant de nouveau ce sujet permanent (ou «moi»), auquel nous «croyons irrésistible-
ment»*!”. Décrivant ce nouvel intervalle sous le nom de ¢mind in retrospects, il re-
vient aux fondements de la sensation, et 13, 4 cet élément particulier de la consti-
tution ou de I’aptitude de ’esprit, qui était décrit de fagon plutdt lache, antérieure-
ment, comme étant simplement «plus que la sensation». Simplement, mais non sans
signification ; car il annonce la longue marche de I’indépendance envers Reid et en-
vers la théorie charmeuse (on pourrait presque dire ensorcelante) de Condillac.
«Nous avons une sensation», rapporte Brown,

we look instantly back on that sensation, - such is consciousness, as distinguished from
the feeling that is said to be its object. When it is any thing more than the sensation,
thought, or emotion, of which we are said to be conscious, it is a brief and rapid retros-
pect. Its object is not a present feeling, but a past feeling, as truly as when we look back,
not on the moment immediately preceding, but on some distant event or emotion of our
boyhood.118

Ce furent de telles dimensions - le découpage du passé en ses sentiments (feelings)
les plus lointains et les plus récents - qui par leur finesse permirent 3 Brown de se
gagner la réputation d’un véritable pathologiste de ’esprit.

81



Condillac, aussi bien que «les autre métaphysiciens frangais qui [avaient]
adopté la doctrine directrice de [celui-ci]», avaient, & ses yeux, grossiérement sim-
plifié leur étude de I’esprit. «Dans cette partie de I’ile», inversement, Reid s’était
porté 4 D’extrémité opposée d’une ¢amplification excessives des facultés de I’es-
prit'!?. Le premier groupe, en cherchant des ressemblances cachées, avait manqué
les différences essentielles et s’était perdu, comme le dit Brown, dans une «brume»
de confusion. Au contraire, le second «avait abandonné ce travail trop tot, avec
pour résultat de classer les divers phénoménes de 1’esprit en facultés «différentesy,
qui «n’offraient pas la garantie d’une distinction derniére». De part et d’autre, une
égale erreur de classification, aussi bien que de théorie. Brown attesta, & une date
tardive, qu’il n’avait pas eu le «goiit de I’innovationy, et se défendit vigoureusement
d’avoir dérivé ses vues «d’une école particuliére». Il entretint en outre 1’espoir que
le «principe de [son} agencement» finirait par étre compris, quand les processus se-
raient devenus «plus familiers», sous sa tutelle attentive!?. Il professa encore la
croyance que la connaissance de ces «lois générales ou tendances de succession»
renfermait «l’histoire intellectuelle et morale de notre vie future». Une «gestion
adroite» de ces lois nous rendrait capables, comme «un écrivain épique ou drama-
tique», d’agencer 4 volonté «la suite des scénes de [notre] récit [personnel]». Un tel
art, en vérité le «plus noble de tous les arts de I’homme» et «leur esprit de vier, est
rien moins que «la théorie et la pratique générale de 1’éducation»!?!. Les «Géorgi-
ques» baconiennes de ’esprit étaient ainsi devenues, dans les mains de Brown, la
culture de la science elle-méme'?2. Cet art supérieur «nous a élevésy, proclame-t-il,

from the dust, where we slept or trembled, in sluggish, yet ferocious ignorance, the vic-

tims of each other, and of every element around us, to be the sharers and diffusers of the

blessings of social polity, the measurers of the earth and of the skies, and the rational

worshippers of that eternal Being by whom they and we were created.!??
Tel fut le testament de Brown, en faveur d’un optimisme progressif et scientifique.
(Destutt de Tracy n’avait-il pas semblablement recommandé Bacon, pour son traite-
ment du «bien de la communauté», dans le contexte de ses «Georgiques» ?). Mais
telle fut également la déclaration d’indépendance de Brown, a I’égard de tous ceux
qui avaient piétiné sur cette voie de recherche et s’étaient «asservis mutuellement.
Pour ce programme, Thomas Brown fut diment condamné. Le cheval qu’il avait in-
troduit avait décidément une drdle de couleur.

Conclusion

On connait le jugement de Cousin, que I’Ecole écossaise souffrit d’une cer-
taine timidité, en comparaison de sa rivale métaphysique allemande. Un partisan
américain, & ’occasion traducteur, Caleb S Henry, assimila cet état au refus «de
boire par peur d’étre intoxiqué'?*. Peut-étre, ce prétendu manque de nerf fut-il la
source de l’insistance de cette école a établir des limites, en définissant les facultés
de 1’esprit avec un luxe de détails minutieux. Peut-étre aussi faut-il y chercher la
cause de son ressentiment envers celui qui, s’étant pénétré a I’occasion de sources
étrangéres, choisit de redéfinir ces mémes facultés, tout en respectant leurs restric-
tions inhérentes!2S. Peut-étre, enfin, faut-il y trouver ce qui libéra les imaginations
les plus audacieuses, non point tant du petit fermier du samedi soir, que de son juge
sévére du dimanche matin. Quelle que fit la racine de ses craintes, I’Ecole écossaise

82



vit dans Mylne et dans Brown, et & un moindre égard dans John Young, les folies
d’un excés de complaisance envers le transformationisme Idéologique. Avec de
telles craintes, les conspirations sont trop facilement forgées.

Mylne déclarait presque avec ostentation sa familiarité avec certains aspects
des Elémens de Destutt de Tracy. Mais ce fut Condillac qui lui inspira certaines de
ses analyses de L’esprit les plus précoces et les plus critiques (notamment envers
Dugald Stewart). Brown, de son c6té, placé dans la situation délicate et inconfor-
table d’héritier et de successeur de Stewart et manquant ’occasion d’éditer et de
préfacer les Conférences de celui-ci, comme il le fit pour sa tardive Esquisse, appa-
rait d’autant plus circonspect, jusqu’au point d’un «consentement silencieux». Si,
comme il le reconnait, il a parfois attaqué Stewart sous le nom de Reid, il a peut-
étre rebati Destutt de Tracy sous le couvert d’un exposé des défauts du sensualisme
de Condillac. Comme j’ai essayé de le montrer, il n’y a guére en somme d’évidence
a I’appui d’une telle tromperie. En vérité, comme Mylne, Brown semble étre venu
tot et ouvertement & Condillac et avoir relevé le défi du transformationisme du pen-
seur frangais, & la différence de ses compatriotes qui manquérent singuliérement de
le faire. En faisant ainsi, Mylne et Brown découvrirent, avec une remarquable indé-
pendance d’esprit, les facultés limitées, mais pleines de ressources, que 1’esprit, par
sa constitution, mobilise pour son expérience du monde. S’ils furent également
frappés par les forces régulatrices a 1’ceuvre, qui font rapidement de 1’esprit humain
une créature et un instrument de ’habitude, Brown seul porta immédiatement cette
observation au plan €levé de la réflexion, sur lequel, par I’intermédiaire du temps,
I’esprit véritable et «indivisible» recompose son «moi». Ce retrait de 1’esprit, comme
le dit Brown, «dans le sanctuaire de son immense séjour»’?® valut 2 Brown une ré-
putation de phénoménaliste et de sceptique. Ce qu’on oublie souvent, cependant,
c’est que ce fut la sensibilité poétique de ce philosophe du sentiment (feeling/, plu-
tot que ses théories, ou celles de Destutt de Tracy, qui détermina le Brown «phéno-
ménaliste» 4 avoir recours au foucher, & chaque fois qu’il voulait reconduire les dé-
lices de ces refuges intérieurs au monde extérieur :

...when, in reverie, our conceptions become peculiarly vivid, and the objects of our
thought seem almost to exist in our presence; if only we stretch out our hand, or fix our
eyes on the forms that are permanently before us, the illusion vanishes.127

Au bout du compte, & ce qu’il semble, Brown fut un gars de la région des «Bordersy!

En définitive, la preuve de la loyauté de Brown résiderait dans son subtil em-
ploi du concept vital d’atfention, qui tient stratégiquement une position intermé-
diaire entre le sentiment (feeling), ou sensation, et la pensée. Malheureusement, son
procés ne fut jamais instruit. S’il I’avait été honnétement, ses critiques auraient pu
reconnaitre que toute la peine, qu’il se donnait pour dégager la fonction (ou le
«processusy ) de 1’attention de son état de «faculté» de ’esprit, était un travail soi-
gneux, qui visait & démontrer I’inexactitude de 1’exposé que Condillac en faisait.
De fagon significative, le cas décisif impliquait des sensations multiples, et non pas
simples, la pure complexité de ’expérience ordinaire, et non sa réduction (sub
sumptione) & une interaction artificiellement élémentaire entre I’esprit, pris comme
«statuey, et son environnement. Brown s’éléve expressément contre la suggestion,
trouvée chez Condillac, que I’ceil (ou la faculté de vision) peut se diriger lui-méme
ou étre dirigé par [’attention, vers un «unique objet», a ’exclusion de la multitude

83



des objets, qui lui sont contigus dans le champ perceptif'?®. C’est plutdt le simple
désir de V’esprit qui, par «la loi de nos émotions» amorce et détermine notre concen-
tration sélective sur certains objets, au détriment, sinon 2 la perte consciente, des
autres. Ainsi, c’est I’esprit qui veut connaitre plus complétement une chose, c’est
’esprit qui a «le soin nécessaire au succés» (selon le mot de Destutt de Tracy)'?, et
qui ordonne son expérience selon une forme intelligible. En outre, le processus de
cette volonté de connaitre implique 1’attente et, plus particuliérement, [ ‘effort mus-
culaire («!’énergie de la volonté», comme le dit Destutt de Tracy)'*®. Cependant,
c’est précisément cette tension complexe de I’esprit vers ce qui lui est donné, en vue
d’en faire d’une fagon distincte son bien, qui prouve pour Brown que Condillac a
tort. Ironiquement, le penseur frangais a fait erreur, du c6té de «I’action spéciale»
de 1’esprit. Tous deux durent admettre, cependant, que sous ’influence changeante
de notre disposition émotionnelle, toute «scéne devient totalement différente 4 no-
tre vision» («nous voyons les objets tout différemment» )**!.

De méme la «scéne» de la pensée écossaise se modifiait. Sa base émotionnelle
se faisait moins confiante, apparemment moins & 1’aise, dans le monde & ’extérieur,
st décidément plus révélatrice de ses passions & intérieur. Comme Brown avait
coutume de le souligner, la «connaissance que nous acquérons de !’extérieur vit en
nous 4 intérieur»!32. Ainsi, la «science de ’esprit» qui, comme il 1’annongait dans
sa premiére conférence, est «la science de nous-mémes», garde vivante la flamme de
la philosophie cartésienne de la conscience, cette orientation intérieure de 1’esprit
vers ses propres créations. De sa «hauteur», «perché» aurait dit Cousin, 1’esprit se
retourne et jette un regard pour imposer un ordre au «paysage en dessous», & «ce
glissement furtif des sentiments en sentiments»'®. Au mieux, donc, la vision de
Brown était rétrospective, véritable résumé de la conscience agissant 2 distance. Au
pire, elle était maladroite, hantée par le fantdome de Reid, le spectre vivant de Stewart,
et la présence sinistre de Condillac et de ses successeurs plus positivistes. Au fond,
cependant, ¢’était une vision trés solitaire : quelque peu fiére, opiniitrement indé-
pendante, et trop souvent sourde aux conseils de prudence. Il n’y avait guére de
quoi faire une bonne conspiration, a supposer que le projet en ait jamais existé.
Brown faisait partie lui-méme de la scéne changeante, mais on doit chercher ailleurs,
pour trouver un bouc émissaire et les raisons décisives du déclin philosophique et de
la chute de ’empire écossais. I est grand temps que ce cheval particulier soit tiré de

sa misére.
J.C. STEWART-ROBERTSON

Université du New-Brunswick

Traduit par M. Malherbe

NOTES

1. Exmrait des conférences de Reid sur la culture de I'esprit, Birkwood Collection, Bibliothéque
de I'Université d’Aberdeen, MS 2131/4/1/8a, sansdate, mais faisant partic d’une série datée
du «2 janvier» au «13 janvier 1765» (MS 2131/4/1/8 et 8a). Le texte cité est en cours de pu-
blication dans le cadre d’une édition échelonnée de tous les manuscrits non publiés de Reid
de 1a Collection, sous la direction d’un Comité Consultatif d'Edition présidé par le Dr George
E.Davie d'Edimbourg. L'auteur est responsable de la publication de cette série, et plus parti-
culiérement chargé de ces conférences et des conférences sur la pneumatologie (qui forme-
ront respectivement les votumes VI et I de I'édition compléte).

84



2. James F. Ferrier, Institutes of Metaphysics, 2° ed. (Edimbourg et Londres, 1856), prop. IX,
19, 496. Ferrier a compris, ou au moins entrevu, que dés que la philosophie s’assignait comme
tache la rectification de ’opinion du sens commun, elle se fourvoyait rapidement, se scindait
en deux parties, I’élément «correcteur» devenant alors philosophie, et le «ratificateur» des
«inadvertances de la pensée ordinaire» psychologie. Tout ceci, soutenait-il, était un accident
tragique, en particulier du point de vue de la psychologie (ou science mentale), qui cessait
alors d’étre «sujet de controversey». Dans un mouvement sans aucun doute trés cartésien dans
son introversion, Ferrier affirmait qu’il critiquait non pas le «sens communy» du philosophe,
mais sa «personne» méme (ibid., Intro., 34-6).

3. James McCosh, «Scottish Metaphysiciansy», North British Review, 27 (1857), note 409. Outre
Brown, James Mylne de Glasgow et John Young de Belfast College sont ici mentionnés dans
I’'acte d’accusation. Plus tard, dans ses essais biographiques et critiques intitulés The Scottish
Philosophy, Biographical, Expository, Critical, From Hutcheson to Hamilton (New York
1875), McCosh associa Brown et Mylne & James Mill, «trois hommes de tempéraments (trés)
différents», qui cependant «subissaient une influence communey. Article XLVIII, «James
Mylney, 364-65.

4, Le dernier est le propre biographe de McCosh, J. David Hoeveler Jr., dans son James McCosh
and the Scottish Intellectual Tradition : From Glasgow to Princeton (Princeton U.P., 1981).
Brown y est décrit comme «penchanty vers le «sensualisme frangaisy, et plus brutalement
encore comme «ayant adopté une attitude sceptique» (118-20). Quant a la contribution de
Mylne 2 I’analyse de l'esprit, elle est considérée comme trés réduite (McCosh pensait que ses
idées sur le sujet étaient «maigresy), et excessive aussi bien pour le libéralisme politique que
pour le socinianisme religieux. Hoeveler n’est cependant que le dernier d’une longue série
d’adeptes de la tradition. Beaucoup d’entre eux, y compris peut-€tre le propre maitre de
McCosh, Sir William Hamilton, qui dans ses propos et ses écrits dénigrait sans cesse Brown,
ont crié a 'usurpation et a la perfidie. La liste des accusateurs comprendrait parmi ses mem-
bres des critiques aussi différents que : Sir James Mackintosh, John Veitch et George Croom
Robertson ; Frangois Picavet, F. Réthoré, et Elie Halévy ; Robert Blakey et G.S. Brett.

5. John Young, Lectures on Intellectual Philosophy, William Cairns ed., Glasgow, Edimbourg,
Londres et Dublin, 1835. Premier professeur de philosophie morale a la fondation de Belifast
College en 1815, jusqu’a sa mort en 1829, Young était entré a I'université de Glasgow en
1808, ou il avait suivi les cours de logique de George Jardine, et ceux de philosophie morale
de James Mylne. C’est ce second apport qui devait provoquer sa défaite dans les annales de la
pensée écossaise.

6. McCosh, «Scottish Metaphysiciansy, 409 ; Scottish Philosophy, 365.

7. Beau-fils de John Millar, qui était encore professeur de droit, et qui faisait partie, signalons-le,
du Comité de Sélection, James Mylne (1757-1839) succéda a Archibald Arthur a la chaire de
philosophie morale de Glasgow, qui avait auparavant été occupée par Reid. Outre Young,
déja mentionné, Hamilton et McCosh furent aussi, 8 un moment de leur carriére, éléves de
Mylne, ni I'un ni l'autre, semble-t-il, avec enthousiasme. Le premier, comme le signalent Veitch
et Monck, se montra par la suite particuliérement méprisant envers 'enseignement de philo-
sophie morale qu’il avait recu a Glasgow, bien qu’il semble avoir eu la plus haute estime pour
Ies cours de logique du Pr. Jardine, cf. John Veitch, Hamilton (Edimbourg et Londres, 1901),
5, et W.H.S. Monck, Sir William Hamilton (Londres, 1881), 2. Heureusement pour les cher-
cheurs contemporains, trois cahiers de notes pris par des étudiants de Mylne a des moments
différents de sa carriére existent encore, et sont dans une large mesure déchiffrables : pour la
derniére période, ceux de Charles Wicksteed (c. 1829-30), GUL MS. Gen. 97 (1-3); dans sa
période centrale, ceux de Thomas Mackenzie (1820), MS. Gen. 466; et enfin, au tout début
de la carriére de Mylne, ceux de David Murray (1799), MS. Murray 207. Ce dernier, dont les
souvenirs sur Mylne en particulier, et sur Glasgow College 2 la fin du siécle en général, sont,
jusque dans les détails, des plus instructifs, affirme que Mylne était un «radical en philoso-
phie». Mais, si 'on considére les dates auxquelles il assista aux cours de ce dernier, il ne peut
s’agir que d’une opinion qui s’est formée au moins autant sur une connaissance plus appro-
fondie de ’homme et de sa réputation, que sur des souvenirs personnels d’étudiant. Mylne
fut accusé de «haute-trahison» politique plutdt que philosophique, lorsque, le 26 mars 1815,

85



10.

i1,

&6

dans ses fonctions de chapelain du College, «dans les priéres, et particuliérement dans les
psaumes qu’il choisit pour P'office de ce jour, ... il exprima sa jubilation devant la marche
victorieuse de Bonaparte (évadé de I'ile d’Elbe) sur la capitale de la France, événement dont
la nouvelle était parvenue a Glasgow le matin méme;et... il invoqua d’une maniére impie
Bonaparte, dans un langage réservé par la Révélation au Sauveur du Monde.» Plainte de la
Faculté de Glasgow et du Révérend William, datée du 3 avril1815. Mylne se défendit dans
une «Déclaration au Juge» le 31 mars 1815, Glasgow University Archives Pamphlet 4 30383.

. George Gilfillan, The History of Man (Londres, 1856), 91 : «C'était une nature noble, mor-

due par le froid du scepticisme, contrecarré par l'indolence... Adieu “’Vieille Sensation”,
comme t’appelaient tes étudiants !».

. «Scottish Metaphysiciansy, note 409.

Méme pour les lecteurs de son époque, il était par trop évident que Hamilton avait décidé de
«régler son compte» a Brown : en effet la critique de Brown par Hamilton - d’abord dans
son article de I’Edinburgh Review d’octobre 1830, saluant la traduction par Th. Jouffroy
des ceuvres complétes de Thomas Reid (158-207), puis, bien plus tard, dans ses Discussions
on Philosophy and Literature, Education and University Reform, 1'® ed. (Londres, 1852),
43,43n, et 97 - est sans doute une des attaques les plus virulentes de 'histoire des lettres. La
démolition de Brown, pour le ramener, selon les termes de Hamilton, «a son propre niveauy,
allait si loin qu’un lecteur de la premiére édition (bibliothéque de I'université d’Edimbourg)
ne put s’'empécher d’écrire dans la marge : «ne pensez-vous pas avoir assez malmené le pau-
vre Brown ?7». Hamilton fut tout particuliérement responsable de la double réputation de
Brown comme sceptique et comme plagiaire qui, & quelques exceptions prés (la premiére
étant celle de W.P. Alison), s’est transmise jusqu’a nos jours. Outre la traduction (au moins
partielle) et la publication de la seconde partie et de la seconde partie «supplémentaire»
(Deuxiéme Section) des Elémens d’Idéologie de Destutt de Tracy (intitulée Traité de la Vo-
lonté et de ses effets), dans A Treatise on Political Economy, to which is Prefixed a Supple-
ment to a Preceding Work on the Understanding Or, Elements of Ideclogy (Georgetown,
D.C., 1817), Jefferson a entrepris de faire connaitre 'cuvre de Destutt de Tracy aux Ftats-
Unis, apparemment sans grand succés. Dans une lettre & Robert Walsh, «littérateur et im-
primeur», qui, au début de ’année 1818, avait repris les droits de traduction de Joseph Mil-
ligan (qui imprima néanmoins plus tard le «Supplémenty), Jefferson fait preuve, non seule-
ment de I'enthousiasme d’un admirateur, mais de la confusion due a une connaissance su-
perficielle. Faisant un commentaire sur «la certitude des opérations de l’entendement hu-
mainy dans P'eeuvre du philosophe frangais, il explique que Destutt de Tracy «les fonde sur
nos sensations, dont nous sommes certains, et sur cette base construit des démonstrations d'une
cohérence irrésistible, je pense, contre le scepticisme, maladie de ’esprit si pénible qu’il est
charitable d’en révéler le reméde, s'il en existe un.» Lettre de Jefferson a Robert Walsh,
19 février 1818, cité par Nathan Schachner, Thomas Jefferson : A Biography (New York et
Londres, Thomas Yoseloff, 1951/64), 963. La biographie de Brown par le Rev. David Welsh
montre également 3 quel point 1’appréciation loyale d’un disciple peut rendre un mauvais
service 4 I’objet de son adulation.

MSS. 2131/4/1/1-31. Pour les besoins de cette analyse, je me bornerai & I'étude du MSS
2131/4/1/8 et 8a, cf. supra, note 1.

. William Cleghorn, professeur de philosophie morale 4 St Andrews et plus tard & Edimbourg,

ou il succéda & Sir John Pringle, rabaisse la «pneumatique», qui «traite de ces pouvoirs natu-
rels de I’esprit», au statut de simples «prolégoménes» a la «premiére division» de son «Ethi-
que». Plus clairement, la pneumatique est considérée comme «la connaissance des parties
d’esprits ou systémes des esprits pris séparément», alors que «la morale est la connaissance
de ces parties prises dans leurs rapports réciproques et des actions qui résultent de cette
coopération réguliére et bien ajustée.» St Andrews University Library, MS 1951.

13. De Augmentis Scientiarum, Livre VII, ch. 3.

14. La division par Bacon de la philosophie de ’humanité en «doctrine» ou «connaissancey,

consacrée au corps de ’homme d’une part, et & I’esprit (ou 4me) de I'homme d’autre part, se
répandit amplement dans les salles de conférence écossaises. Elle inspire tout particuliérement,



15.

16.

18.
19.

20.

21.

22.

sans exclusion, les plans de cours des conférences d’Aberdeen, parmi lesquels le principal
d’entre eux, George Turnbull, «régent» de Reid, mais aussi Fordyce, Gerard, Beattie, et, na-
turellement, Reid lui-méme avant son départ pour Glasgow. Ici encore, conformément au
propos de Bacon, ce qui tend & étre partout mis en valeur est ce que Cleghorn appelle la
«nature complexe de 'hommey, «unité» comprenant «'esprit et le corps». St. AUL, MS.
1951 ; cf. Bibliothégue de I’'Université d’Edimbourg, MS. DC. 3. 3.

Les manuscrits comparés sont MS. 2131/4/1/8 et 8a et MS 2131/8/IV/10, ce dernier daté du
«9 avril 1765».

Essays on the Intellectual Powers of Man, (1765), VI, IV, 434 ff (Hamilton ed.; Hildesheim
repr.). Reid insiste dans les Essays sur 'idée que le type de jugement discursif doit étre
«fondé sur des argumentsy, ou doit suivre une «recherche des preuves». Dans les conféren-
ces «géorgiquesy, il met surtout 'accent sur la maniére dont «nous acquérons des habitudes
de jugementy», d’une fagon qui n’est pas toujours heureuse. L’environnement social d’un es-
prit humain éminemment plastique joue ainsi un réle décisif. Cf. MS. 2131/4/1/8.

. Deux mots 'un sur 'autre, sans indication sur 'ordre d’écriture : soit «ley, soit «Nationsy,

le premier étant ici préféré, malgré une lecture de 1681 de «consciousness» (conscience)
comme Whole Duty Nations.

Ici comme supra, MS. 2131/4/1/8a.

Cf. MS 2131/4/1/8a: «(Intuitifs ou naturels) les jugements sont en vérité I'Inspiration du
Tout Puissant qui confére aux hommes 'entendement car tous les autres jugements sont ti-
1és d’eux et fondés sur eux (.).»

MS. 2131/8/1V/10 (f.6.). L’insertion d’une négation supplémentaire dans la derniére phrase
semble s’accorder avec le sens désiré. Je n’ai pas modifié le texte autre part, a 'exception
d’un mot que Reid lui-méme avait barré.

W.P. Alison (infra) fait ici preuve de sa perspicacité habituelle lorsque, vers la fin de sa car-
riére, dans un discours prononcé devant le Royal Society d’Edimbourg, entre «le 7 et le
21 février 1853y, il cite abondamment le passage suivant de Cousin, non seulement a I’appui
des «sentiments scientifiques» exprimés par Reid et Stewart, mais comme témoignage de
I’adhésion respectueuse de Brown & ces derniers : «L'intuition ou !'inspiration est dans tous
les langages distincte de la réflexion ou du raisonnement. C’est la simple perception de la vé-
rité, je veux dire des vérités essentielles et fondamentales, sans 'intervention d’aucun acte
ou volonté personnels. Cette intuition ne nous appartient pas. Lorsque I'acte s’accomplit
dans nos esprits, nous en sommes simplement les spectateurs, non les agents; toute notre ac-
tion se limite a avoir conscience de ce qui se passe. Notre perception des vérités simples et
primaires peut donc étre séparée de la raison faillible de 'homme, et liée 4 cette Raison qui
est universelle, absolue, infaillible, et éternelle, au dela des limites de 1'espace et du temps,
au dessus de tout contact avec l'erreur ou le désordre, & cette Intelligence dont la ndtre, ou
ce qui prend son apparence en nous-mémes, n’est qu'un fragment, & cet Esprit, pur et incor-
ruptible, dont le nétre n’est que le reflet.» Transactions of the Royal Society of Edinburgh,
vol. XX 91853, 535-36. La suggestion implicite dans ’expression soulignée par Alison
(«cette intuition ne nous appartient pas») ressemble beaucoup aux affirmations de Reid
dans ses conférences «géorgiques», supra, sur le fait que les jugements intuitifs «sont en vé-
rité linspiration du Tout Puissant qui confére ’entendement aux hommes...» MS 2131/4/1/
8a. Il y a aussi le témoignage supplémentaire de A. Campbell Fraser, selon lequel la Philoso-
phie Ecossaise de Cousin (troisieme édition, Paris, 1857) était «trés lue et estimée dans ce
pays (Ecosse) et parmi (ses) étudiants». Il chercha & plusieurs reprises, par 'intermédiaire
de son éditeur, «Mr Clark», a faire traduire cet ouvrage, afin que «les revues et autres publi-
cations attirent aussi I’attention sur lui, et par son intermédiaire sur la philosophie qu’il dé-
fend et recommande» (souligné par moi), mais il dut se contenter d’apprendre que ses étu-
diants étaient maintenant habitués 2 lire le francais. Correspondance de Cousin, Fraser 4
Cousin, 8 février 1858, cf. ses lettres du 15/8/1857 et du 29/4/1857. EUL, Mic, M. 792.

L’apologie d’Alison faisait partie de la «Correspondence between Academicus and Consilia-
rius (le phrénologue Andrew Combe) on the comparative merits of phrenology and the
mental philosophy of Reid and Stewart», publiée dans le Phrenological Journal de cette

87



3.

24,
25.

26.

27.

~3

88

année (1836, article VII). Yai traité plus en détail de cette joute tardive, qui prit place du-
rant les derniers jours de I’Ecole vieillissante, dans «The Fixing of the Scottish Mind, or the
Sad Tale of Scottish Enlightenment Philosophyy, SCOTIA : American-Canadian Journal of
Scottish Studies, vol. 2, n° 1 (avril 1978), 43-60.

Cousin lui aussi reconnaissait «la limite que Reid et D. Stewart (avaient) assignée a la raison
humainey, et pensait leur avoir, «sans étre infidéle aux principes de cette excellente philoso-
phiey, ajouté «un développementy qui, dans une certaine mesure, la dépassait. C’est sur ce
point que reposait son désaccord avec Hamilton. Dans sa lettre & Mr Pillans du 1/6/1836, il
demande avec emphase : «Ce développement est-il 1égitime, et la circonspection de vos illus-
tres compatriotes n’est-elle pas préférable ? That is the question, mon cher monsieur. Et sur
cette question, M. Hamilton est ’homme qui, dans toute I’Europe, dans 'Edinburgh Review,
a défendu la philosophie écossaise et s’en est porté le représentant...» Cité par L. Peisse dans
sa préface aux Fragments de Philosophie (Paris, 1840), qui contient des traductions de trois
articles écrits par Hamilton dans U'Edinburgh Review, ainsique quelques extraits de Brown;
pp. LXXII-LXXIII.

(W.P.) Alison, notes sur les conférences de Stewart, 1808-9, EUL-MS. Gen. 1382-1385.

Les notes en question, de 'année 17934, sont signées «Arch. Bell, et intitulées « Lectures
on Moral Philosophy by Dugald Stewart Esq. Delivered in the University of Edinburgh in
the Years 17934.» EUL, MS. DC. 4. 97. Ces dates sont précisément celles du premier hiver
que Brown passa 4 Edimbourg, et de sa premiére inscription aux cours du Pr. Stewart.

La voix de la prudence, par laquelle se termine, par exemple le troisiéme essai philosophique
de Stewart, «Sur l'influence de Locke sur les systémes philosophiques dominants en France
dans la derniére partie du XVIII® siécle» : «Dans I’étude des phénoménes de la matiére), ot
la formule de Bacon semble valable sans limitation (les disciples de Bacon) ont fréquemment
fait preuve d’une tendance a limiter ses applications, et 4 considérer certaines lois physiques...
comme des vérités nécessaires, ou comme des vérités qui admettent une preuve, a priori,
alors que, d’autre part, dans la science de P'esprit, ou le méme principe, lorsqu’on l'applique
au deld de certaines limites, entraine des absurdités manifestes, ils ont tenté de I’étendre,
sans aucune exception, & tous les éléments primaires de notre connaissance, et méme & la
formation de ces facultés de raisonnement qui forment les attributs caractéristiques de notre
espéce (souligné par moi)y. Philosophical Essays, 3% ed. (Edimbourg, 1818), 182.

En dépit d’un premier effort pour masquer les différences de point de vue, Brown ne put ca-
cher longtemps son différend avec son professeur. Evoquant les «circonstances désagréablesy
de sa premiére année a temps complet comme professeur de philosophie morale 4 Edimbourg
(1810-11) dans une lettre i son ami William Erskine il confiait : «Que n’aurais-je donné pour
pouvoir vous consulter sur tous les sujets que j’avais a traiter. V'étais trés embarrassé... par
le fait désagréable d’étre en profond désaccord avec le Pr. Stewart sur de nombreux points
importants. Mais j’estimai qu’il serait plus honorable d’exprimer tout de suite ma propre opi-
nion plutdt que d’avoir 'air de les introduire dans les années suivantes, et le nom du Dr Reid
me fut trés précieux, lorsque j’eus & m’opposer 4 des opinions avec lesquelles Mr Stewart
était peut-étre d’accord... C’était une des conséquences les plus désagréables de ma situa-
tion.» Cité par le Rev. David Walsh, Account of the Life and Writings of Thomas Brown,
M.D. (Edimbourg, 1825), 195. La vérité, néanmoins, fut vite connue, les conférences de
Brown étant trop publiques et trop populaires pour masquer les divergences. Stewart se sen-
tit finalement obligé de se justifier. Dans le troisiéme volume de ses Elements of the Philoso-
phy of the Human Mind (1827), Stewart se vengea dans une note hargneuse : «Comme la
plupart des hommes... & D’esprit trés vif, (le Dr Brown) étant trop confiant dans ses juge-
ments hatifs, trop prét & conclure qu’il n’existait pas de difficultés sur son chemin quand il
était incapable de les voir, et insuffisamment conscient du fait que dans sa science (de les-
prit), le succés de nos investigations dépend de la faculté de réflexion patiente... Le Dr Brown
était singuliérement dépourvu de cette faculté, et c’est 4 ceci, plus qu’a toute autre cause,
que je suis disposé a attribuer son maniement trés flou et imprécis du langage en diverses oc-
casions importantes.» (Note C, 375). Stewart jugeait Welch coupable «d’impatience souvent
mal fondée» et «d’entendement superficiel» : «il aurait averti les étudiants... du danger qu’il
y a & tenter d’analyser des choses qui ne sont pas susceptibles de I'étre, ou, selon (la formule



28.

29.

30.

31
32.

33.

34.
35.
36.

37

38.
39.
40.
41.

de) Mr Locke, les exhorter a «s’arréter lorsqu’ils sont au bout de leur longes. (ibid., 376-77).
Brown devait siirement s’imaginer, concluait Stewart, que «lorsqu’il parvenait au bout de sa
sonde, il avait atteint le fond de I’océan». Il est intéressant de constater que Brown lui-
méme utilisa la méme métaphore lockienne, mais & des fins différentes : ne pas brider I'in-
vestigation «par une prudence timide qui ferait perdre tous les trésors que I’on aurait pu se
procurer au cours d’un voyage plus aventureux », mais plutot agir de maniére & pouvoir «faire
toute confiance» a la connaissance de «la longueur de la ligne», «méme si nous naviguons
parmi des bancs et des écueilsy. (Lecture II1, 38). La timidité était-elle devenue tellement in-
hérente 4 la maniére de penser écossaise que celle-ci ne pouvait plus supporter la témérité ?

Condillac regoit de Destutt de Tracy tous les honneurs de cette paternité, alors que ce taxi-
nomiste de 1’esprit, «I’'un des partisans les plus fins et les plus originaux de cette nouvelle no-
menclaturey, est lui-méme diiment accrédité, quoiqu’avec certaines réserves, pour sa contri-
bution originale au langage de la science de Pesprit. Cf. Stewart, Philosophical Essays, 111,
160,170, et n. 170.

Cf. Inquiry concerning Human Understanding, C.W. Hendel ed. (Indianapolis, 1955), sect. I,
21-24, et sect. XII, pt. 3, 170.

En tant que modification ou transformation premiére de la sensation, I'attention est a la ra-
cine, «cause» des opérations plus élevées de I'esprit. Leur «naissance», d’autre part, a sa
source dans les capacités particuliéres qu’ont les opérations mentales de s’évoquer 'une 1'au-
tre, et ainsi de coopérer effectivement. Cette derniére capacité, ou principe, est la lizison des
idées. Cf. Essai sur I'origine des connaissances humaines (1764), A.F. Théry ed., Genéve,
Slatkine réed., 1970, I, II, sect. 53 et 107. Jai traité de cette distinction plus en détail dans
«Sub specia praecipitis : the Science of Attention in Eighteenth-Century Thoughty», Rivista
Critica di Storia della Filosofia, sept. 1976, pp. 296-308.

Essai, 1, 11, 5. 92 ; cf. Traité des Sensations (1754), 1, II, pp. 5-6.

Le modéle physiologique sur lequel Tetens construisit sa théorie de la rétention, dans ses
Philosophical Essays on Human Nature (1777), est celuila méme qui intrigua et piqua la
curiosité d’Erasmus Darwin dans sa Zoonomia, or the Laws of Organic Life (1794-96), c’est-
a-dire les spectres oculaires ou images résiduelles. C’est, on le sait, la critique par Brown de
cet ouvrage qui fut a l'origine de sa carriére philosophique. Le lien était I’observation que
chaque impact sensoriel sur I'individu laisse une trace, ou «écho durable», proportionné a
sa nature et a la force de I'impact. Cette trace devient le fondement de ce qui s’appelle plus
tard «activité mémorielley, et c’est & cet élément retenu que nous consacrons essentielle-
ment notre attention. Comme Tetens, Brown insista plus tard sur le fait que, de I'intérieur,
divers sentiments affluent au moment qui suit I'impact pour préter assistance a I'acte d’atten-
tion qui, sans I’élan et la concentration du sentiment, serait au mieux inefficace. Cf. Lectures
on the Philosophy of the Human Mind (Edimbourg, 1820; Andover 1822), # XXXl et XXXII.
Cest cette dernicre édition, en trois volumes, entre la premiére édition et celle de 1824, que
j’ai utilisée systématiquement.

Pierre Prévost, Essais de Philosophie ou Etude de I'Esprit Humain, 2 vol., Genéve 1805,
vol. I, livre IV, 17€ partie, sec. 1, ch. 2.

Essais, 1, IV, 17® partie, sec. 3, ch. 1.

Essais, 1, IV, 17€ partie, sec. 1, ch. 2.

P. Laromiguiére, Legons de Philosophie sur les Principes de I'Intelligence ou sur les Causes et

sur les Origines des Idées, 6° éd., Paris, 1844, sixiéme lecon : «Objections relatives a l'acti-
vité de I’dme et a la nature de 'attentiony, pp. 114-31.

. Legons, n° 6, 114.

Ibid., p. 118 ; cf. Condillac, Traité, VIII, xivn.
Ibid.

Ibid., pp. 118-9.

Ibid., pp. 121 et 123.

89



60

61.

90

. Ibid., pp. 121-22.

. Ibid., pp. 120, 121 et 123.

. Reid, Intellectual Powers, 111, 11, 340, souligné par moi (cité infra comme L.P.).

. Cf. LP., I1I, 340 et IIl, VII, 355 f. Cf. ’Essay concerning Human Understanding de Locke,

II X, sec. 2-5.

. LP., III, V, 350.
. I.P. 111, V, 348. Cf. Condillac, Traité, II, XIII, et XIV.
. Le résumé que fait Reid de cette opération d’assemblage mérite d’étre cité en entier : «Il

n’est pas nécessaire, dans la vie courante, de diviser précisément les domaines du sens et de
la mémoire, et par conséquent nous assignons au sens, non un point indivisible du temps,
mais cette petite portion de temps que nous appelons le présent, et qui a un commencement,
un milieu et une fin.

1l est aisé d’en conclure que, bien que dans la vie courante nous parlions avec une exactitude
et une convenance parfaites lorsque nous disons que nous voyons un corps s¢ mouvoir, et
que le mouvement est un objet des sens, cependant, lorsque, en tant que philosophes, nous
distinguons avec précision domaine des sens et domaine de la mémoire, nous ne pouvons pas
plus voir ce qui est passé, méme il y a un instant, que nous ne pouvons nous souvenir de ce
qui est présent, de sorte que, en parlant de maniére philosophique, ce n’est qu'a I'aide de la
mémoire que nous pouvons discerner le mouvement ou toute autre forme de succession.
Nous voyons la position présente d’un corps. Nous nous souvenons des étapes successives
qu'il a parcourues vers cette position. La premiére opération ne peut donc nous fournir le
concept de mouvement qu’associée i la seconde.» LP., I11, v, 348. Cf. Destutt de Tracy, £lé-
mens d’ldéologie, 1, 11, 37-39. Ici, une interaction se produit entre le centre et la circonfé-
rence de l'esprit, entre le lieu propre d’une sensation et celui d’un souvenir.

. Stewart, Elements of the Philosophy of the Human Mind, in Collected Works, Sir W. Hamil-

ton ed., Edimbourg, 1854, vol. II, I, VI, 352 ff.

. Elements, I, VI, 405.

51. Cité par Stewart, ibid., 429.

. Treatise of Human Nature, ed. Selby-Bigge, I, I, 3 ;II1, 5.
. Elements, 1, VI, 354 (souligné par moi).

. Elements, I, VI, 353, 4.

. Traité, 1 11, 5.

s6. Essai, 1, I1, S.

. Dans le moment de 1’attention, affirma plus tard Brown (aprés Condillac), «le paysage de-

vient entiérement différent sous notre regard». Lecture XXXI, 485.

58. MS 2131/4/1/25 (f. 3); cf. MS 2131/4/1/18 (ff. 1-2). Jai traité le probléme de ce chemin

fortuit vers la sauvagerie qui attend l’esprit sans principe dans « The Well-Principled Savage,
or the Child of the Scottish Enlightenment», Journal of the History of Ideas, vol. XLII, n° 3
(juillet-septembre 1981), pp. 503-525.

59. Essai, I, 11,92,
. Frangois Joseph Picavet, Les Idéologues - Essai sur I’Histoire des Idées et des Théories Scien-

tifiques, Philosophiques, Religieuses, etc. en France depuis 1789 (Paris, 1894), 310 p.

Les essais d’un certain Robert Pollock «écrits dans le cadre du cours de Philosophie Morale
de I'Université de Glasgow» pendant I’année universitaire 1820-21 ont été conservés ; voir
GUL MS. Gen. 1355-29-38 et 39-49. La plupart de ces essais paraissent avoir été rédigés de
maniére réguliére & intervalle d’une semaine, selon la pratique inaugurée puis décrite quel-
que peu en détail par Mylne lui-méme dans sa «déposition» du 6 janvier 1827 devant les
«Inspecteurs Nommés par Sa Majesté George IV le 23 juillet 1826, et Nommés a4 nouveau
par Sa Majesté Guillaume IV le 12 octobre 1830, pour inspecter les Universités Ecossaises.»



62.

63,

64.

65.

66.

Vol. II Université de Glasgow (Londres, 1837), 100-104. On lit dans la déposition : «Un au-
tre jour, le jeudi, est entiérement consacré a la correction d’exercices qui doivent étre prépa-
rés chaque semaine par I’ensemble de la classe. Le sujet de ces exercices est imposé, mais
chacun est libre de le traiter selon son jugement et son gotit personnels. Les sujets prescrits
pour ces exercices de rédaction hebdomadaires sont fréquemment choisis de maniére a per-
mettre de rassembler la substance de ce qui a été présenté pendant le cours sur un point par-
ticulier, et dont I'’examen a pu éventuellement occuper plusieurs séances.» (souligné par
moi) En combinant le titre des essais de Pollock et les index de conférences fournis par Da-
vid Murray et Thomas Mckenzie, en particulier, pour leurs recueils de notes, on peut se faire
une idée précise et compléte de la «substance» de Penseignement de Mylne pendant toute
cette période.

Les essais sont groupés de telle maniére qu’un travail sur la «Sympathiey» termine la 17¢ sec-
tion, tandis qu’un autre intitulé «La Raison considérée comme principe d’action» commence
la seconde.

A vrai dire, ce qui, selon McCosh, ressort avant tout du traitement par Mylne des principes
d’action est la place prépondérante que celui-ci accorde a la «doctrine de la nécessité philo-
sophique sous sa forme la plus stricte et la plus inexorable». Cf. The Scottish Philosophy,
op. cit., 366-67.

L’année de la premiére publication des Elémens d’Idéologie de Destutt de Tracy, qui ne
comprenaient que trois parties : Idéologie proprement dite, Grammaire et Logique (1805).
Selon son propre aveu (cf. infra dans le texte), il semblerait que Mylne n’ait pas eu acceés aux
Elémens avant la troisiéme édition de 1817-18.

La note marginale, peut€tre de la main de Charles Wicksteed, est sarcastique, mais de ton
enjoué. Elle consiste, pour une part, en ce qui semble étre la transcription presque verbatim
d’une remarque de Mylne («comme certains d’entre vous peuvent ne pas vouloir aller jus-
qu’a l'acheter, je leur conseille d’aller 'emprunter a la Bibliothéque de I’Université... d’ou je
(Mylnius) le tiens moi-méme, depuis 70 années entiéres et consécutives !!!» ; et, pour une au-
tre part, en un dialogue fictif entre ’étudiant désorienté et un bibliothéquaire inflexible et
peu compatissant. Le mouvement d’humeur de I’étudiant fut apparemment provoqué par
I’éloge, prononcé de maniére improvisée par Mylne, de I’ceuvre de I'ldéologue francais, et la
proclamation de son accord de fond avec lui - en particulier sur la question du «bénéfice ou
du tort extraordinaires» qui «peuvent résultery de ['acquisition des habitudes. Wicksteed’s
Notes, GUL MS. Gen. 97, vol. II, L. XXXVI. Concernant la résidence de Mylne entre 1797
et 1824 a la Maison n° 13, ¢f. David Murray, Memories of the Old College of Glasgow :
Some Chapters in the History of the University (Glasgow, 1927), 373-74.

Wicksteed, MS. Gen. 97, II, L. XXXVII. Le «Chap. 14 » apparait dans la premiére partie des
Elémens d’Idéologie, «ldéologie Proprement Ditey, sous le titre «Des effets que produit en
nous la fréquente répétition des mémes actesy (3¢ édition; Paris, 1817), 253-84. Ii ressort
clairement des Conférences de Mylne (3's XXXVI & XXXVIII), que celui-ci avant été parti-
culiérement frappé par ’analyse de Destutt touchant le procés de connaissance impliqué
dans les «legons de danse ou de claveciny - procés qui, a travers la lentille analytique de la
décomposition, lentille également préférée a toute autre et largement utilisée par Brown.
(cf. L. X.153) peut apparaitre comme une succession ordonnée de «différens mouvemens
partiels» accomplis par une série ordonnée paralléle de «différens désirs successifs» et de
«jugemens». Mylne parle des «actions trés compliquées» du «jongleur, de léquilibriste &
c», mais sa démonstration ne vise qu'a montrer comment de tels «exploits» et de telles ac-
tions «stupéfiantesy, qui au bout d’'un moment apparaissent si «mécaniques» («celles ou
nous paraissons le plus purement machinesy), portent 'empreinte, «jusqu’é un certain
pointy, des actes intellectuels particuliers qui. individuellement accomplis dans une sé-
quence bien ordonnée, les ont amenés & ce niveau de grice et de perfection dans l'exécu-
tion. Dés son essai médical sur le sommeil, Quaestio Physica Inauguralis, De Somno (Edin-
burgh, 1803), Brown avait montré une fascination du méme ordre pour I'imbrication contrd-
lée des mouvements de la danseuse (saltatrix) et était revenu sur la question dans ses Confé-
rences, utilisant, par une autre coincidence remarquable, le langage méme du chap. XIV de
Destutt : «... jusquau point ou enfin, ayant découvert les volitions particuliéres propres a

91



67.
68.

69.
70.

71.
72.
73.

74.

76.
71.
78.

92

produire ’effet désiré, nous les répétons fréquemment en les associant les unes aux autres, si
bien qu’ensuite elles se produisent ensemble avec peu de risque qu’une volition extérieure
génante vienne interférer avec elles («si elle éprouve dérangement, confusion ou hésitation,
I'opération mécanique se fera irréguliérement et maly), et troubler leur déroulement, dé-
truire la grice et la beauté des mouvements, - qui semblent désormais ne réclamer aucun ef-
fort de la part de I'exécutant, mais étre pour lui ce que les mouvements musculaires néces-
saires simplement a la marche ou i la course sont pour nous; - aussi simples nous semblent-
ils 4 nous tous une fois acquis, ils furent un jour appris par nous aussi lentement et avec au-
tant d’échecs pénibles que les mouvements d’un genre plus difficile, appris & un 4dge plus
tardif, qui constituent 1’art merveilleux de 1’équilibriste et du jongleur.» L. XLIII, 145 (sou-
ligné par moi); cf. Elémens, 1, XIV, 255-56. D. de Tracy mentionne, en sus du «danseury et

du «clavecinistes, 1'¢écuyery et le «maitre d’'escrimey : XIV, 269. Stewart, citant Hartley,

avait de la méme maniére noté le cas du claveciniste, préférant contre le philosophe de 1'as-
sociation argumenter en faveur d’actes séparés du vouloir «dans les différents mouvements
de ses doigts.» (Elements, ch. II, 112-114). 11 attire également I’attention du philosophe sur
la «dextérité des jongleurs.» (ibid., 119). Brown, a son tour, chercha & réduire I’habitude a
la catégorie de ce qu'il choisit d’appeler la «Simple Suggestiony, une «capacité d’associa-
tion» des idées «par laquelle des sentiments, existant auparavant, sont réveillés, par suite de
la simple existence d’autres sentiments...». Cf. L. XXXIII, 518 et L. XXXIV, 524.

Wicksteed, MS. Gen. 97,11, L. XVIII et L. XX.

Wicksteed, MS. Gen. 97, II, XVIII. En 1799, Mylne fit commencer sa «mise¢ en branle» en
postulant un étre ayant une capacité de sensation, mais non de mémoire ni de jugement,
afin d’établir une «conjecture probable sur ’objet propre de la sensation et ses effets.» MS.
Murray 207, 49.

MS. Murray 207, 35.

I.F. Ferrier, «An Introduction to the Philosophy of Consciousness», Blackwood s Magazine,
vol. 43 (Feb. 1838), ch. III, 192.

Brown, Lecture III, 38.
Wicksteed, MS. Gen. 97, XX.

MS. Murray 207, 44. Par la suite, Mylne clarifia ce point en raisonnant sur cet «appétit orga-
nique» qui résulte de la «simple constitution physique» de la plante et de ce qu’il appelle
- en empruntant de maniére évidente a Destutt et Cabanis -, «les appétits instinctifs des es-
péces animales inférieures.» «Selon toute vraisemblancey, raisonne-t-il, «il n’y a pas d’esprit
dans ’appétit de I’animal, il est trés certainement le résultat de son organisation corporelle...
Un philosophe frangais explique linstinct de la matiére suivante [:] "linstinct de mouve-
ment résulte du développement et de la croissance des organes, qui créent certains senti-
ments internes, lesquels, sans intervention aucune des idées, créent le mouvement dans les
muscles par le biais des affections transmises aux nerfs”. Nous savons si peu de choses sur le
sujet que ceci peut tout aussi bien étre vrai que ne pas I'étre.» (Wicksteed, MS. Gen. 97, I1,
L. XXVII). Selon Cabanis et Destutt de Tracy, ces appétits ou besoins physiologiques consti-
tuent une «seconde classe d’impressions» déterminant «les opérations du jugement et de la
volition» (Les «sensations» constituant la premiére classe.) Les impressions de cette classe
secondaire sont diversement décrites comme provenant des «extrémités sentantes internes»,
du ¢sein méme du systéme nerveuxy: ou des edéterminations instinctives.y Cf. P.J.G. Caba-
nis, Rapports du Physique et du Moral de I'Homme ; «Table Analytique» par D. de Tracy;
3% ¢éd. (Paris, 1815), tome 11, neuviéme mémoire, seconde section, 315-320; et XC-XCVI

MS. Murray 207, 4245.

. McKenzie, MS. Gen. 466. (Les folios ne sont malheureusement pas numérotés dans le re-

cueil de notes de McKenzie).
Murray 207, 45.

MS. Murray 207, 42.
McKenzie, MS. Gen. 466.



79.

80.
81,

82.

83.

84.
. Wicksteed, MS. Gen. 97, I, L. XXII (c’est moi sui souligne).
86.
87.
88.
89.

85

90.

91.

92.

93.
94.
95.
96.

97.

Ibid. Comparer a Young, Lectures on Intellectual Philosophy, L. XIH, 58. «... il appa-
raitra peut-étrey, affirme Young, «qu’un examen serein et approfondi de I'opération de
’esprit, méme dans la perception de la dureté, mettra a jour les trois principes que nous sup-
posons €tre susceptibles de recevoir, chacun de maniére spécifique, le nom de facultés : la
Sensation, la Mémoire et le Jugementy (62). Commentant, dans sa Préface aux ceuvres de
Young, 'usage qu’avait auparavant fait Mylne de cette structure tripartite, William Cairn
prend soin de mentionner que «c’est aussi la méthode adoptée par De Tracy dans son Idéo-
logie - I'un des ouvrages de métaphysique les moins marquants de ’école francaise. Mais, di-
sant cela, il est de toute justice de faire observer qu’une pensée originale ne se manifeste pas
tant dans la proclamation de quelques idées directrices nouvelles, que dans le fait de pour-
suivre de telles idées, méme lorsqu’elles sont empruntées a d’autres. jusqu’a faire apparaitre
leurs relations et applications diverses (XII).»

Intellectual Powers, 11, V, 258.
Elements of the Philosophy of the Human Mind (London, Edinburgh, 1792), ch. II, 107.

Hamilton note également l'erreur de Stewart, dans ses «Supplementary Dissertations» to
Reid’s Collected Works (Edinburgh, 1846), vol. II, 945 b.

MS. Murray 207, 89-94. Mylne reconnait qu’il doit «admettre tous les faits mentionnés [par
Stewart] 4 son sujet mais [doute] seulement de sa raison d’étre comme faculté & part en-
tiére.» Il accepte en particulier 'analyse de Stewart selon laquelle «I’attention consiste par-
tiellement (ou peut-étre exclusivement) en 'effort de P’esprit pour retenir I'idée ou la per-
ception, et exclure tout autre objet qui solliciterait son attention.» Elements, ch. II, 108.
Mentionnons au passage que Reid critiqua lui-méme les Elements de Stewart, accentuant le
caractére «volontairey de cette «opération mentale.» (MS. 2131/3/I1/3) L’attention, dit-il
ailleurs, est une sorte d’opération de pensée «intense» (MS. 2131/4/1/15).

McKenzie, MS. Gen. 466.

Destutt de Tracy, Elémens d’Idéologie, 1, XI, 219.

Wicksteed, MS. Gen. 97,1, L. XXIIL

«Extrait Raisonné de I'ldéologie», Elémens, 1,411.

Dans ses «Supplementary Dissertations» to Reid’s Works, vol. 11, Note D, 868-69.
Philosophical Essays, 111, 170-71n. (c’est moi qui souligne). A la fin de sa note Stewart cite

la formule de Destutt de Tracy : ¢Penser, ¢’est toujours sentir, et ce n'est rien que sentir.»
Elémens, 1,1, 24.

Pour Reid, le choix était clair : ... ou bien nous devons avoir I'Education (c’est-a-dire. rom-
pre ’esprit & des principes) 2 cdté de ses préjugés, ou ne pas avoir d’Education et étre des
Sauvages.» Cf. MS. 2131/4/1/25 (p. 3) et 4/1/18 (pp. 1-2).

Comparer, par exemple, la substitution de la métaphore de la «graine» a celle de la «feuille

de Papier blanc» par David Fordyce dans ses Dialogues concerning Education (London,
1745-48), VI, 108-09; et Reid, MS. 2131/4/1/29 (pp. 10-11) et 4/1/31.

Cf. Lectures IX, 129 et X, 153. (Désormais noté simplement L.).
L. XI, 163.
L.IX, 140; L. XI, 162.

Brown dit de la «suggestion» qu’elle «exprime de la maniére la plus simple le fait élémen-
taire et général de la successivité des sentiments, sans impliquer aucune hypothése concer-
nant d'éventuels processus d’association antérieure, ni aucun autre processus, qui puissent a
tort ou A raison étre supposés relier ces sentiments les uns aux autres.» Sketch of a System
of the Philosophy of the Human Mind. Part First, comprehending The Physiology of the
Mind (Edinburgh, 1820), 183. Cf. L. X, 147, sur le caractére imprévisible de ces successions.
L. XI, 162; L. X, 148. Le «progrés de la découverte |intellectuelle]» (ou plutdt de la re-dé-
couverte) était nécessairement condamné, Brown I'admet, a étre «lent» (lent et pénible,

93



98.

99.

100.
101,
102,
103,
104,

94

serions-nous tenté d’écrire) ; car la perspective cartésienne du fofa simul, de la «perception
simultanée» des sentiments dans tout leur déploiement et «complotant les uns avec les au-
tres», apparait, a '’époque dont nous parlons, trés assombrie en vérité. L. X, 160.

En fait, son intérét pour la pensée franqaise, littéraire, philosophique et politique, remonte
au moins a 1800. En compagnie de Francis Horner, James Reddie, William Erskine, Alexander
Murray et Lord Webb Seymour, Brown avait participé 2 un projet collectif de traduction
des ceuvres complétes de Turgot. Horner avait été jusqu’a écrire 4 Johnson, le libraire lon-
donien, dans le but d’obtenir son soutien financier pour le projet.

Dans I'esprit de Horner, comme il s’en explique dans une lettre a Erskine datée du 2 jan-
vier 1800, une telle entreprise collective «serait un précieux cadeau fait au public, I’ceuvre
de Turgot [étant] & la fois si importante et si méconnue.» Cité dans Memoirs and Corres-
pondence of Francis Horner, M.P. éd. Leonard Horner (London, 1853), I, 100-01. Par la
suite, ’auteur anonyme des «Letters from Edinburgh» apprit aux lecteurs de la nouvelle
North American Review (vol. I, sept. 1815), que Brown, tout comme (Archibald) Alison
et «Mr. McKenzie», était membre de 1’«Ecole Francaise» de critique littéraire, puisqu’il
prenait parti pour Voltaire contre Shakespeare et le défenseur de Shakespeare, Francis
Jeffrey (344-46). Pendant cette méme période, Brown mentionne, dans des lettres &
Reddie, un important travail préparatoire en cours pour une série de conférences sur 1’éco-
nomie politique (cette «fichue vieille et rébarbative économiex) qui empéche le professeur
a Edimbourg de rendre visite a son ami de Glasgow, a I’époque Président du Tribunal. I
semble s’étre largement inspiré, pour ce cours, de J.B. Say, qui, selon Brown, «établit les
grandes lois de cette science avec la minutie et la précision d’un Philosophe écossais.»
Lettres de Th. Brown a James Reddie, National Library of Scotland, MS. 3704, pp. 58-59,
60-61, et 66-67, juillet 1813 & novembre 1814. Il est intéressant de noter que Mylne avait
lui aussi donné, a titre spécial, une série de conférence (en soirée) sur I’économie politique.

Charles Villers, Philosophie de Kant, ou Principes Fondamentaux de La Philosophie Trans-
cendentale (Metz, 1801). René Wellek a conféré a Brown I’honneur (douteux en ’'occurrence)
d’étre le «premier philosophe professionnel [en Grande Bretagne] a avoir accordé quelque
attention a Kant.» Mais, tout en reconnaissant ’existence de quelques remarques «trés pé-
nétrantesy de la part de Brown, il prétend que le philosophe écossais «comprit Kant seule-
ment au niveau psychologique et jamais au niveau logique, et ainsi passa complétement a
cOté de la critique kantienne.» L’attaque de Brown contre Kant, affirme Wellek, est ainsi
«une attaque contre un fantome créé par Villers et non contre le véritable Kant historique»
- lequel toutefois fut estimé «suffisamment sérieux» (sic) par Brown pour «mériter qu’il
sy intéressdt.» Par une ironie du sort, le caractére indirect de ’analyse de Kant par Brown
revint hanter sa propre réputation philosophique posthume, produisant un effet tout a fait
comparable. Wellek, soit dit en passant, ne mentionne nulle part, ni Poriginal de Villers, ni
les références secondaires de Brown au «sensualisme» de I’ Abbé de Condillac et de ses dis-
ciples. Vide Philosophie de Kant, VII, 150 et VIII, 184. Brown retient 'usage que fait
Villers de ce terme.

The Edinburgh Review, n° II (January, 1803), art. I, 255.

Review art., 264 (c’est moi qui souligne).

Catégorisation «tout a fait inutile», commente Brown ; Review art., 270.
Ibid. (c’est moi qui souligne, en partie).

Comparer a L. IX, 135-36 : «ces simples impressions de ’esprit doivent dépendre au moins
autant des lois de l'esprit affecté, que des lois de la substance qui I'affectey ; L. XXXIII,
512: «ce n’est pas... en tant qu’étre susceptible de simple sensation, mais en tant qu’étre
susceptible de plus que la simple sensation, que I’esprit est capable de comparer ses sensa-
tions les unes aux autresy; et L. LI, 275 : «La tendance de ’esprit que j’ai baptisée sugges-
tion relative est celle par laquelle, lorsque nous percevons ou concevons des objets en-
semble, nous sommes instantanément frappés par certains sentiments de relations mutuelles
des uns avec les autres. Ces sentiments suggérés sont des sentiments d’une espéce particuliére,
et demandent, en conséquence, & étre classés séparément des perceptions ou conceptions
qui les suggerent, mais ne les impliquent pas» (c¢’est moi qui souligne). Destutt de Tracy, de
la méme maniére, parle de «rapports sentis», également dans le contexte de la capacité de



105.

106.

107.
108.
109.
110.

111.
112,
113.
114,

115.
116.
117.

118.

P’esprit a relier ou comparer les idées les unes aux autres. Il appelle cette «facultéy le juge-
ment, et Brown la suggestion relative. Celui-ci, toutefois, ne va pas jusqu’a dire que ce
«sentiment de rapporty qui constitue I’acte du jugement n’est qu'un sentiment (comme
dans la formule de Destutt «penser n’est rien que sentiry; Elémens, 1, X1, 22-26), méme si
le penseur francais concéde qu'il veut dire «lz sensibilité prise dans le sens le plus étendus
(ibid.). Brown répéte partout I'idée selon laquelle Popération de comparaison et la «croyancey
qui Paccompagne et éléve le jugement, par exemple, d’une certaine «relation géométrique»
au niveau d’une «vérité universelle», sont ¢certainement davantage que la simple sensation
elle-méme. Ce sont... de nouveaux états d’esprit....» L. XXXIII, 512 (c’est moi qui souli-
gne.); cf. L. XLVI, 187-88. Cette derniére référence, soit dit en passant, apparait au cours
d’un exposé sur «Les Sentiments Relatifs Appartenant a I'Ordre de la Coexistence ou Gé-
néralisation»; 2 savoir, le texte méme qui provoqua la colére d’Hamilton, lui faisant éctire
que «la doctrine de la Généralisation chez Brown est celle-la méme qui est couramment en-
seignée par les philosophes - les philosophes non écossais; et, parmi ceux-1a, par des auteurs
dont il connaissait parfaitement les travaux, comme ses conférences le prouvent.» Edinburgh
Review art. (1830), 159n. Hamilton omet, soit par inadvertance, soit par calcul, de men-
tionner le fait que Brown utilise largement ici des arguments développés au cours de ses
propres Observations on the Zoonomia of Erasmus Darwin.

Philosophie de Kant, VIII, 184-85.

Sir James Mackintosh, Dissertation on the Progress of Ethical Philosophy, chiefly during
the Seventeenth and Eighteenth Centuries, in Miscellaneous Works, 3 vols. in one (Philadel-
phia, 1848), 173. Reid avait concédé que le terme «sentiments» pouvait s’appliquer aux
«perceptions que nous avons par le toucher», ou «pour signifier la méme chose que la Sen-
sation», ou & ces «sentiments plus raffinés qui accompagnent nos affections... nos Juge-
ments moraux, et notre agrément ou désagrément en matiére de Goiit.» «Le mot Sensa-
tion», remarque-t-il, «s’applique avec moins de propriété aux sentiments plus raffinés et
plus spirituels», et, ajoute-t-il, il en va de méme pour ce qui est du «jugement.» MS. 2131/
4/11/2 (1768).

L. XXXII, 503.
L. XXXIII, 514.
Ibid.

Cf. Condillac, Traité, 11, 14-15; Destutt de Tracy, Elémens, 1, XI, 219-20. Destutt écrit, a
propos de la comparaison et du jugement : ... la comparaison : c’est, nous dit-on, une dou-
ble attention, une attention qui se porte sur deux objets a la fois; soit... Juger n’est-ce pas
sentir un rapport entre deux objets? et sentir un rapport entr’eux n’est-ce pas les compa-
rer ? aussi ajoute-t-on que nous ne pouvons comparer deux objets sans le juger. Pourquoi
donc séparer deux choses inséparables? Je ne vois toujours 12 que deux actions, sentir et ju-
ger. La comparaison est jugement, ou n’est que sensation; elle n’est doncrien en elle-méme.»

L. XXXIII, 512 (c’est moi qui souligne).
Cf. Treatise of Human Nature (éd. Selby-Bigge), L, I, 7, 25.
L. XXXIII, 518.

Cf. MS. 2131/4/1I/1 (p. 9), 1768, MS. 2131/4/11/2 (pp. 17-18). 1768; et MS. 2131/6/1/22
(non daté). Dans ce dernier fragment (6/1/22). Reid distingue aussi le «sens civil et le sens
Philosophique de ce Moty, le premier connotant I'idée de «participer de» la «connais-
sancey, des «délibérations» («councilsy), des «desseins ou actions d’un autre.»

IP, I, V, 23940.
L. XI, 176.
L. XI,172-73.

L. XI, 176 (c’est moi qui souligne). Cf. L. X, 152-53 : «Le concept («conceptiony) d’or et
le concept (ibid.) de montagne peuvent naitre séparément, et étre suivis du concept de mon-
tagne dorée; lequel peut étre vu comme un composé des deux autres, dans le sens ou j'utilise

95



119.
120.
121,

122.

123.
124

125.

126.
127.
128,

129,
130.

132.
133.

ce mot pour signifier simplement que ce qui est ainsi appelé composé, ou complexe, est le
résultat de certains sentiments antérieurs, avec lesquels, comme s'ils existaient ensemble, ce
«composé» donne l'impression d’avoir une relation d’égalité potentielle, ou la relation
qu’un tout entretient aux parties qui le constituent. Mais le concept de montagne dorée est
toujours autant un état ou sentiment d’un esprit simple, que I’'un ou l'autre des concepts
d’or et de montagne distincts qui l'ont précédé» (c’est moi qui souligne, en partie). C’est
comme si Brown refusait I'idée de tout accomplissement du mouvement de conscience qui
puisse tendre a s’opposer a I’écoulement du temps lui-méme, et par 12 méme a la relativité
fondamentale de notre connaissance de soi. L’homme de jugement, tout comme l’analyste,
ne peut pas échapper au courant; il est sans arrét, comme le remarque judicieusement
Brown, en train de «prononcer sentence contre [lui-méme], comme contre un misérable
qu’[il] hairait...» L. IX, 138-39.

L. XXXIII, 514-16; cf. Sketch, 178-79.
Sketch, Préface IX-XIV,

L. XXX1V, 529; cf. L. II, 22 : «en relation avec notre pouvoir de découverte, la science est
elle-méme un art.»

Cf. I’«Appendice» de Destutt de Tracy A sa Logique (Elémens, troisiéme partie), intitulé
«Bacon. Sommaire Raisonné De PInstauratio Magna, ou grande Rénovationy», Livre VII,
Chap. III : «La science de la cuiture de I'ame se rapporte a trois objets, les différences carac-
téristiques des ames, leurs affections ou perturbations, et les moyens de les guérir.» Elémens,
III, §71-72.

L. XXXIV, 530.

. C.S. Henry, trad., An Epitome of the History of Philosophy; being The Work adopted by

the University of France for Instruction in the Colleges and High Schools (Aberdeen, Edin-
burgh, London, 1849), 387. L’accusation de Cousin apparait dans son Cours de philosophie
(Paris, 1829). lecon XII. Elle est de plus mentionnée par Mackintosh, Dissertation, op. cit.,
166. La relation de Henry avec Cousin - il était a la fois son admirateur et le vulgarisateur
empressé de son cuvre dans la région new-yorkaise - semble avoir connu des hauts et des
bas pendant une période de presque trente ans (de 1835 & 1863). Il fut longtemps jaloux
de O.W. Wight, le traducteur favori de Cousin, et proprement piqué au vif par l'apprécia-
tion portée par son idole sur le travail de Wight sur les Conférences de 1828-29 (des «tra-
ductions parfaites»). Voir la Correspondance de Cousin, EUL Mic. M. 962, 7054-11 s
2517-2543.

Cf. L. II, 22 : «Les limites des pouvoirs de cet instrument mental ne sont pas les limites de
ses seuls pouvoirs ; elles sont aussi les seules limites réelles dans lesquelles toute science est
comprise.»

L. XXXII, 496.
L. XVIIIL, 273 (c’est moi qui souligne).

L. XXXI1, 484-85 ; cf. Essai sur l'origine des connaissances humaines (Paris, 1821-22), sect.
IL, I, 33-37.

Elémens, 1, X1, 219.
L. XXXII, 493.

. L. XXX, 485 ; cf. Essai, 11, 1, 36.

L. XVII, 259.
L. X, 159; L. XVII, 258.

Notes traduites par D. Becquemont et M. Maillard



TROISIEME PARTIE

COMMENT LA PENSEE «ECOSSAISE»
A-T-ELLE PENETRE
DANS LA VIE CULTURELLE FRANCAISE?






LA PHILOSOPHIE ECOSSAISE EN FRANCE
AVANT VICTOR COUSIN
VICTOR COUSIN AVANT SA RENCONTRE
AVEC LES ECOSSAIS*

Mon ambition n’est pas de contribuer 4 écrire 1’Histoire avec une majuscule
mais, plus simplement, de présenter des matériaux pour écrire une histoire. Quel-
ques «petits faits vrais» nous instruiront plus que ces grandes envolées rhétoriques
dont Victor Cousin avait le secret, ces grandes envolées qui lui attiraient, vers la fin
de la Restauration, du moins, un auditoire imposant. En effet, dans le domaine
dont je vais parler, il est simpliste, selon toute vraisemblance, d’opposer des «légen-
des» a une «vérité». D’autant plus que les histoires qui se transmettent acquiérent
une consistance et une autorité qui requiérent, par la suite, une analyse circonstanciée.

Cela dit, de quoi sera-t-il question? Du «lancement» ou de la «naissance»,
comme 1’on voudra, d’une «nouvelle philosophie» (I’expression est souvent utilisée’),
sous 1’égide de Royer-Collard, sous I’Empire, vers la fin de 1811. Victor Cousin au-
rait mené A son terme cette entreprise. Jouffroy n’écrit-il pas, 1’année méme ou
Cousin publie ses Fragmens philosophiques (1826): «M. Cousin acheva ce que
M. Royer-Collard avait commencé»2? 1l s'agirait d’'une naissance, d’un lancement
qui seraient contemporains de ’importation d’une pensée quasiment inconnue, du
moins peu connue, en France : de la pensée de Thomas Reid, de celle qu’il déve-
loppa dans son premier grand ouvrage, An Inquiry into the human mind, on the
principles of common sense (1764), ainsi que dans ses Essays on the Intellectizal
Powers of Man (1785) et ses Essays on the Active Powers of Man (1788)°. Dans une
notice consacrée 4 Royer-Collard, Delayant présente ainsi les événements: «La

*Je tiens a rappeler qu’Emile Boutroux prononga une conférence, le 13 juillet 1897, au meeting
de 1’Association franco-écossaise sur un sujet des plus voisins, «De I’'influence de la philosophie
écossaise sur la philosophie francaise». Le sens et le contenu de mon propos sera, cela va sans
dire, trés sensiblement différent. Mais il serait aussi imprudent qu’incorrect que d’oublier une
telle butte-témoin (publication en brochure, extrait de la Revue frangaise d’Edimbourg, Edin-
burgh, Williamsand Norgate, 1897, 25 p., BN piéce 8¢ R 8675, repub. dans les Ftudes d’histoire
de la philosophie, Paris, F. Alcan, 1T€ éd., 1897, pagination, dansla4® éd.de 1925 : pp. 414-445).

99



premiére année du cours de M. Royer-Collard (...) fut tout entiére consacrée & lire,
4 expliquer, & développer Reidn?. La premiére année d’enseignement dura six 2 sept
mois et débuta par un discours, le 4 décembre 1811, qui nous a été conservé®. Pour
le reste, il ne subsiste aucun document. Jouffroy n’a rien retrouvé, lorsqu’il prépa-
rait 1’édition des «fragments philosophiques» de Royer-Collard, placés en appendice
de sa traduction de Reid®. Schimberg, 1’autre éditeur de Royer-Collard, n’a pas été
plus heureux”.

Mais s’agit-il d’'un commencement absolu ? Ce qui est siir et indiscutable, c’est
que la philosophie écossaise a été «introduite chez nous dans 1’enseignement supé-
rieur par Royer-Collard (1811-1813)», comme 1’écrit un des collaborateurs de cette
somme 2 la gloire de 1’éclectisme et de son fondateur que constitue le Dictionnaire
des sciences philosophiques®. Le rédacteur de 1’article consacré & la philosophie
écossaise était Bertereau, professeur de philosophie & la Faculté des lettres de Poi-
tiers®. En un mot, le mérite, si I’on ose ainsi s’exprimer, que 1’on peut, sans conteste,
reconnaitre a Royer-Collard, c’est d’avoir, le premier en France, donné un enseigne-
ment public, dans une Faculté, qui trouve sa matiére dans les ceuvres d’un philoso-
phe écossais. Cela constitua, assurément, un événement qui a fait date dans les
commencements de I’Université impériale’°.

Mais comment interpréter cet événement ? Clest en ce lieu que commencent
des controverses et des débats qui n’ont peut-€tre pas pris fin a ce jour.

Il convient, tout d’abord, de proposer quelques points de repére.

Est-il étonnant, & ce sujet, que les versions de 1’importation de la «philoso-
phie écossaise» ne soient pas séparables, chez ceux qui les proposent, de positions,
de partis pris, de visées toutes pratiques ? Non, & la vérité.

Deux exemples suffiront pour le montrer: les présentations d’Hippolyte Taine
et de Frangois Picavet!!.

Taine nous parle d’une rencontre, fruit de pur hasard, qui se transforme en un
événement historique du fait d’une certaine conjoncture : Royer-Collard, amené 2
succéder 4 Pastoret!? A la chaire d’histoire de la philosophie, et ce, sur les instances
pressantes du grand-maitre de 1’Université impériale, le poéte Fontanes'®, fait, un
jour, Pacquisition, sur les quais de la Seine, d’un livre un peu défraichi, la traduc-
tion, datant de 1768, du premier grand ouvrage de Reid. Ce qui lui donne 1’idée
d’enseigner, en lieu et place de la «Bible du temps», de Condillac, donc'®, une phi-
losophie plus raisonnable et nullement sceptique!®. Les objectifs politiques d’un des
futurs grands parlementaires de 1a Restauration, d’un homme qui compte bien plus
par ses discours politiques que par ses «legons de philosophiex'®, le conduisaient
tout naturellement a lutter contre ce que Cousin unifiera sous le vocable polémique
de «sensualisme»!’, & combattre, par conséquent, la «philosophie de la sensation
transformée» '8, Somme toute, ce fut une bonne aubaine que de découvrir, chez un
bouquiniste, une telle occasion, & tous les sens du terme. Royer-Collard «venait
d’acheter et de fonder la nouvelle philosophie frangaise» écrit Taine'®. Et voila ce
dernier nous montrant une greffe, tout artificielle qu’elle fut, en train de prendre

100



parce qu’elle correspondait & des intéréts que cette politique de la philosophie qui
a pour nom «éclectisme» exprimera et défendra avec constance®.

En un sens, ¢’est, aussi, contre une certaine représentation de lanaissance de la
«nouvelle philosophie frangaise» que s'éléve Picavet, dans un ouvrage publié aux beaux
jours de la III® République offensive, militante pourrait-on dire?!. On le voit recons-
truire une certaine tradition, un certain Descartes que les hommes du XVIII® siécle
n’auraient nullement ignoré*?, un certain XVIII® siécle qui ne se résumerait pas en
la personne de Condillac®®. Tout ceci va contre la vulgate éclectique®®. Une telle
analyse entraine Picavet 4 ne pas opposer, purement et simplement, les Idéologues,
pris comme un tout homogéne, aux éclectiques. Et c’est le théme, critiqué depuis®®,
de la troisiéme génération des idéologues, spiritualiste et chrétienne?®. Ceci méne
Picavet A souligner les emprunts que les fondateurs de la «philosophie frangaisey,
Royer-Collard et Victor Cousin, auraient faits 4 des personnages qui les avaient pré-
cédés et qui avaient commencé & importer les denrées écossaises. On songe au baron
de Gérando, dont la carriére administrative fut des mieux remplies. Picavet écrit, se
référant 4 la premiére édition (1804) de 1’Histoire comparée des systémes de philo-
sophie relativement aux principes des connaissances humaines : «si nous lisons les
pages consacrées a4 la philosophie écossaise et 4 la philosophie allemande, nous se-
rons tentés encore de répéter le sic vos non vobis, en voyant ce qu’on écrit tous les
jours de Royer-Collard et de Mme de Staél»?”. Picavet «tord le baton» dans I’autre
sens, aux fins de produire des effets bien déterminés.

Les recherches ultérieures, lorsqu’elles ne se contenteront pas de répéter de
vieux clichés?®, étudieront sans passion, sans pathos, une réalité historique qui, de
prime abord, ne produit plus d’effets sur notre situation présente. Le temps des po-
lémiques, c’est-a-dire des enjeux précis et concrets, ce temps est passé. Et 1’on ne se
satisfera plus du modéle de la pure et simple rupture, de la transplantation, de la
greffe. Pas davantage de la reconstruction arbitraire d’une tradition. En un mot,
tout un chacun sait maintenant que Royer-Collard ne fut pas le premier connaisseur
de Reid ou de Stewart en France.

George Elder Davie, dans son ouvrage The Democratic Intellect (1961), dé-
clare, sans, d’ailleurs, fournir des références précises, que ’influence écossaise était
déja degs moins négligeables sous le Directoire, pour ne pas parler d’avant la Révo-
lution®.

Sergio Moravia est plus précis dans son Il Tramonto dell’ Iluminismo (1968) :
non seulement il met ’accent sur les relations franco-écossaises, mais il décéle
comme des convergences significatives dans les discussions et dans les problémes
étudiés®. Il convient, également, de se reporter 2 ce véritable monument que consti-
tue Il Pensiero degli Idéologues (19743 il y est souvent question d’Adam Smith
mais les développements qui nous retiendront le plus sont ceux consacrés a Fran-
gois Thurot et & Joseph-Marie Degérando, 1’un et ’autre médiateurs entre la France
et I’Ecosse?”.

Marc Regaldo, dans sa thése monumentale, Un milieu intellectuel : la Décade
philosophique (1794-1807) (1976), parle de 1'attitude des rédacteurs de la Revue,

101



et ce, dés le Directoire : «Pour ce qui est de la Décade, elle témoigne beaucoup d’es-
time aux Ecossais, comme économistes d’abord, comme historiens ensuite, et méme
comme philosophes malgré quelques réservesy>2.

Enfin, Heinz Thoma, dans son Aufklirung und nachrevolutiondres Biirgertum
in Frankreich (1976), reprend, pour l’essentiel, les résultats auxquels Lucien Séve
était parvenu dans La philosophie frangaise contemporaine (1962)%.

Pour ce qui est de Victor Cousin, I’on sait, de méme, qu’il n’a pas commencé
par les Ecossais. Il semble ne les avoir rencontrés qu’en suivant les legons de Royer-
Collard. Il y a une histoire de la formation du jeune Cousin dont Prosper Alfaric,
Paul Janet et méme cet hagiographe que fut Barthélémy-Saint-Hilaire nous disent
quelques mots, lorsqu’ils font, par exemple, allusion & De methodo sive de analysi,
dissertation que Cousin soutint, le 19 juillet 1813, «ad doctoris gradum promo-
vendus»>*. Mais ces remarques sont, dans 1’ensemble, des plus allusives.

Par conséquent, la rencontre entre Cousin et les Ecossais dont porte un témoi-
gnage public, pour la premiére fois, le discours prononcé par Cousin le 7 décembre
1815 se produit dans une certaine conjoncture3s. Je voudrais, maintenant, apporter
quelques matériaux pour comprendre la signification d’une telle rencontre, pour
écrire la préhistoire de cette rencontre.

1. Les Ecossais avant Victor Cousin
Qu’en est-il des Ecossais avant Victor Cousin ?

Le point de départ que je choisirai, ce sera un texte publié en1’an V, en 1797,
sous le Directoire, par Pierre Prévost (de Genéve). Ce texte se trouve en appendice
de la premiére partie de la traduction des Essais philosophiques d’Adam Smith et il
porte pour titre : Réflexions sur les ceuvres posthumes d’Adam Smith, par le traduc-
teur3. Non qu’il s’agisse du premier texte, en langue frangaise, consacré aux Ecos-
sais®” - loin de 1 ! Mais parce qu’il constitue comme une butte-témoin par rapport
3 laquelle situer les positions et réactions des Idéologues, mais aussi celles de Degé-
rando®®, de Maine de Biran®®, de Royer-Collard, ainsi que, finalement, de Victor
Cousin lui-méme.

Ce point de départ demande & étre briévement justifié. Il convient, pour ce
faire, de répondre & trois questions :
1 - de quels Ecossais parle-t-on lorsque 1’on fait référence & une «philosophie écos-
saise» ?
2 - comment débutérent les relations entre la France et la «philosophie écossaise» ?
3 - qu’est-ce qui fut connu, qu’est-ce qui fut traduit avant le Directoire et I’'Empire ?

1 - Quels Ecossais ? Quels philosophes écossais ? Que 1’on consulte des ouvrages clas-
siques, tel celui de Mc Cosh®®, que I’on se référe & des travaux récents, tel celui de
Mme Griffin-Collart*, 1’unité propre a cette «philosophie», son unité la plus visi-
ble, du moins, est d’ordre institutionnel. Jouffroy le montre & 1’évidence dans ses

102



notices bibliographiques sur 1’Ecole écossaise depuis Hutcheson jusqu’a nos jours*2.
Peuvent étre considérés comme philosophes écossais ceux qui ont enseigné ia philo-
sophie en tant que discipline scolaire dans les Universités écossaises au cours du
XVIII® siécle et durant la premiére moitié du XIX® siécle. Certes, il n’y a pas qu’eux,
on songe, avant tout, & Lord Kames et 4 Lord Monboddo*, mais le support institu-
tionnel est essentiel : il est indispensable de savoir ce qu’étaient les Universités écos-
saises de Glasgow et d’Edinburgh, accessoirement de St Andrews et d’Aberdeen et de
connaitre avec précision les liens qui unissaient ces Universités et 1’Eglise d’Ecosse
du temps. Il est courant de rapprocher I’essor de la philosophie écossaise et le mo-
dératisme™. I faut aussi analyser en détail le role et la fonction des Universités dans
la vie politique et sociale de I’Ecosse du XVIII® siécle : pour ma part, je retiendrai
une formule de G.E. Davie : 1a o, dit-il, les historiens anglais ne voient que «exclu-
sive fanatical sectarianismy, il faut déchiffrer «a complex of social aspirations, secular
as well as religious, which in a fashion perhaps foreign to the Anglo-American world,
combined metaphysical intellectualism of an anti-empirical sort with a certain
measure of democratic sympathies»**. Nos collégues écossais en savent tellement
plus sur ces questions complexes que je n’aurai pas I’outrecuidance de dépasser I’or-
dre de la simple remarque. Par ailleurs, quelle que soit la nature exacte des relations
entre Hume et Reid - et il n’est pas certain que Reid n’emprunte pas beaucoup 2
Hume, en un sens*®, il n’en demeure pas moins que Hume n’enseignera jamais la phi-
losophie dans une Université.

Un pur probléme de délimitation ne peut étre esquivé : quel est le premier
philosophe écossais ? quel est le dernier ? Partira-t-on de Hutcheson, - voire de Shaf-
tesbury*”? Ira-t-on jusqu’a Hamilton, - voire jusqu’a Ferrier*®? Peut-on répartir,
comme en de grandes masses, les philosophes écossais ? On songe, ici, 4 la triparti-
tion proposée par Gladys Bryson: ces philosophes furent parfois regroupés sous
I’étiquette de «Common Sense School» %, voire sous celle de «Moral sense School» 50
quand on ne les affublait pas du nom de «Sentimentalists»*'. Je ne fais qu’effleurer
le sujet.

Pour mon propos, il me semble décisif de signaler la véritable réduction 4 la-
quelle vont procéder Royer-Collard et Jouffroy, peut-étre plus, finalement, que
Victor Cousin lui-méme>?: I’Ecole écossaise va se ramener principalement & deux
noms, ceux de Reid et de Dugald Stewart, les deux seuls auteurs écossais que tra-
duira Jouffroy®®. De plus, si I’on se référe a Pierre Prévost, la conception exposée
de la philosophie écossaise ne limite pas cette derniére & n’étre quune psychologie
des facultés de 1’ame ou de ’esprit, puisque Prévost traduit Smith et Malthus, puis-
que ce qui I’intéresse, finalement, c’est I’économie politique®*. N’est-il pas caracté-
ristique, en sens inverse, que le seul philosophe écossais qui n’écrira ni sur I’histoire,
ni sur I’économie politique, ni sur le droit public, & savoir Thomas Reid, ce soit,
justement, le philosophe que Royer-Collard a choisi pour fonder sa «nouvelle philo-
sophie»**? L’extension du concept de philosophie écossaise est donc 1’enjeu d’un
débat.

2 - Quels furent les commencements ? Il est peut-&tre oiseux de se demander qui a

débuté. Vient naturellement a ’esprit la préface (anonyme) a la traduction, datant
de 1780, en langue anglaise, du Traité des premiéres vérités du Pére Buffier™. Reid,

103



ainsi que James Beattie, ont-ils pillé le Pére Buffier, lui ont-ils, littéralement, em-
prunté sa conception du «common sense» ? Pour ce qui est du plan purement fac-
tuel, je me rangerai & 1’avis de M. Grave : il y a parallélisme, mais non plagiat, selon
toute vraissmblance®’. En revanche, reste 3 étudier avec plus de minutie le destin du
cartésianisme, en ce début du XVIII® siécle, pour autant que 1’on range Buffier
parmi les cartésiens, ce que tous n’acceptent pas®®, ainsi que le mouvement propre a
cette «tradition» qui, selon Reid, conduit de Locke 2 Hume, via Berkeley®. Reid
forge, d’'une maniére grossiére selon d’aucuns, la fameuse «theory of ideasy, au prix
d’une mésinterprétation des textes, assurément, mais cette mésinterprétation fut
historiquement productive et efficace®®. - En tout état de cause, s'il est vrai que
Cousin et son école se réapproprieront Buffier, ainsi que le Pére André®, aux fins
de mener 4 bien une véritable «récupération» du cartésianisme®?, il ne faut pas, non
plus, oublier qu’un idéologue comme Destutt ne méprise pas Buffier dans sa Logi-
que®. Les voies de histoire étant plus tortueuses que ne le laisserait entendre une
représentation hagiographique, il n’est pas tout a fait déconcertant qu’un des der-
niers Ecossais, Thomas Brown, dira le plus grand bien de Destutt 4 1’époque on
Royer-Collard paraphrasait Reid®. - On ne peut donc s’en tenir aux frontiéres des
nations, telles gu’elles se cristallisent au XIX® siécle, et seule une analyse du mouve-
ment d’ensemble de la culture pourra rendre compte de ce que le concept d’in-
fluence risque de masquer, 4 la recherche qu’il serait d’une origine ponctuelle.

3 - Que connaissait-on ? Qu’est-ce qui était traduit ? Du moins, avant le Directoire ?
Dés 1764, parait une traduction d’un ouvrage philosophique d’Adam Smith, sous
le titre Métaphysique de 1’ame, ou Théorie des sentiments moraux®®. Cette traduc-
tion, anonyme, due, selon Barbier, & M.A. Eidous, n’est pas trés exacte, un collabo-
rateur de la Décade philosophique n’aura nulle peine & 1’établir, piéces & I’appui,
dans une recension d’une nouvelle version de 1’ouvrage par la veuve de Condorcet®é.
L’Inquiry de Reid est traduite en 1768%”. Il ne semble pas que ces ouvrages aient eu
beaucoup de succés. Si des philosophes écossais sont connus et appréciés, en ce
XVIII® siécle, ce sont Hume, évidemment®®, mais aussi les moralistes ou les théori-
ciens de ’esthétique ®. L’activité de Suard, d’un homme qui possédait parfaitement
la langue anglaise, sans la parler, il est vrai, en porte témoignage : I’Ecosse est connue
par ses historiens™ et, bien évidemment, par son économiste, Adam Smith™. Avant
la génération des Prévost, des Thurot, des Degérando, Reid ne compte guére™.

Dugald Stewart vient en France au début de la Révolution frangaise™. Ce n’est
d’ailleurs pas son premier contact avec la France™. I1 y fréquente les milieux intel-
lectuels, il entretiendra plus tard des correspondances™. Certains, parmi les voyageurs
en Ecosse 4 la fin du XVIII® siécle ou au tout début du XIX® siécle, tenteront de lui
rendre visite, attirés par sa réputation, je songe plus particuliérement 4 un ami de
Prévost, le genevois Pictet”. Mais, pour 1’essentiel, 'image de la pensée écossaise,
telle qu’elle se dessine avant la Révolution frangaise, me parait notablement diffé-
rente de celle qui va s’imposer 2 partir de Royer-Collard, de Cousin et de Jouffroy,
dont le role, en la matiére, fut décisif.

Sans faire un usage abusif des coupures, des ruptures, sans utiliser la simple
référence 4 une date pour créer liflusion d’'un commencement sans mémoire, je
crois justifié de partir, maintenant, du texte que Prévost publie en 1797. On n’aura

104



garde, naturellement, de le séparer de la traduction de 1’Hermés de Harris par Fran-
gois Thurot”’, on n’oubliera pas la traduction nouvelle de Smith par Mme Condorcet
ainsi que ses Lettres @ C. sur la théorie des sentimens moraux, ou Lettres sur la
sympathie’®. Mais il s’agit bien d’une étape dans la réception, en France, de la philo-
sophie écossaise : le plus important, ce n’est pas quun collaborateur de la Décade
philosophique, 1’idéologue Guinguené, manifeste tout 1’intérét qu’il porte a ce tra-
vail™. Cest que Prévost, le premier peut-étre, parle de Thomas Reid®.

Que dire de Prévost et de son ceuvre ? Ce n’est pas un grand philosophe, au
sens conventionnel du terme, I'un de ses compatriotes, Benjamin Constant, ne le
tient pas dans la plus grande estime®. Mais ce qui doit retenir notre attention, ce
sont deux moments d’une trajectoire qui est loin d’étre unique : & la fin du Direc-
toire, Prévost est fort proche des Idéologues, ne sera-t-il pas récompensé par 1’Ins-
titut pour son mémoire sur I’Influence des signes relativement a la formation des
idées, en 1799% 2 Or, vers 1815, nous le retrouverons, pour reprendre les propres
termes de M. Echeverria, «’correspondant” de la société philosophique qui se réu-
nissait chez Maine de Biran en 1814-1815 et qui groupait les maitres de la contre-
idéologie (Cf. Gouhier, Conversions, p. 226 et n. 2). Biran le connut personnelle-
ment le 9 septembre 1822 4 Genéve, chez Pictet (Voir Journal, t. I1L, p. 184)»%, A
cette époque, Prévost est donc proche de Royer-Collard et du jeune Cousin®. Nest-il
pas piquant de constater 'que la fameuse classe de I’Institut accordera ses suffrages a
ceux qui devaient se détacher de 1’idéologie au sens strict, de I’idéologie «ration-
nelle» aussi bien que I'idéologie «physiologique»® 7 Prévost, Degérando et Biran
furent, en effet, récompensés par 1’ Institut®.

H me semble qu’il faudrait, avec patience et minutie, étudier, une par une, la
biographie de ces personnages, sans en oublier les particularités, et inscrire, sans ré-
duction, ces trajets nécessairement singuliers dans un mouvement d’ensemble qui,
§'il ne se réduit pas a ’entrecroisement de destins individuels, ne constitue pas plus
une sorte de surmoi de 1'Histoire. Les quelques indications ici présentées sont la-
cunaires. Elles serviront de pierres d’attente.

Que retenir dans la biographie de ce Pierre Prévost, surlequel nous renseignent
quelques notices auxquelles tout le monde renvoie®” ?

Pourquoi, pour commencer, Prévost s’est-il intéressé a la philosophie écossaise
au point d’en traduire certains des monuments littéraires®® ? Il ne semble pas qu’il
faille faire directement jouer le registre politique, comme ce sera a I’évidence néces-
saire pour comprendre les cours de Royer-Collard®. I convient, d’abord, d’étudier
le milieu dans lequel Prévost s’est formé : il n’y a pas que simple coincidence mais
parallélisme entre le développement de 1’Ecole écossaise et certains aspects de 1’his-
toire de 1I’Académie de Berlin au XVIII® siécle. Ce que, d’ailleurs, notera Cousin
dans son Cours d'histoire de la philosophie moderne pendant les années 1810 et
1817: «Lécole de Berlin joue relativement & 1’école critique le méme rdle 4 peu
prés que ’école écossaise relativement a 1’école anglaise. Toutes deux sont égale-
ment éloignées d’un empirisme grossier et d’un mysticisme ridicule (...). Nous allons
voir, poursuit Cousin, ’école de Berlin lutter contre I’idéalisme avec autant d’avan-
tage que 1’école écossaise contre le scepticisme de Hume»®. Or Prévost fut membre

105



de cette Académie, de 1780 a 1784, avant de devenir, en 1793, professeur de philo-
sophie 2 1'Université de Genéve®. Qu’est-ce que Prévost a pu donc trouver dans ce
milieu intellectuel qui le conduira 2 s’inspirer des Ecossais dans son enseignement,
ainsi qu’en témoignent ses Essais de philosophie publiés en 1804° 7

A I’Académie de Prusse, Prévost fut en rapport avec le philosophe Mérian®. Il
ne semble pas qu’aient véritablement existé des relations entre Mérian et les Ecossais
- un Mérian qui traduisit tout de méme Hume en frangais®. Néanmoins, aussi bien
leurs positions vis-a-vis de la «tradition» qui les aurait précédés que leurs concep-
tions sont comparables, sinon paralléles. De la critique de ce quiest, par Reid, consti-
tué en «theory of ideasy, il est permis de rapprocher une forme de pré-criticisme
qui se tient 4 égale distance de Locke et de Condillac, d’une part, de Leibniz et de
Wolff, d’autre part®. L’entreprise philosophique se place sous 1’égide de la méthode
d’observation®, Mais cette observation, loin de conduire & 1’on ne sait quel «sensua-
lisme», porte toute son attention sur I’analyse psychologique des évidences du sens
intime, méme si les mérites de Condillac sont reconnus®’. Cela nous vaut, par exem-
ple, une description de ce «fait primitif» concret que constituerait 1’«apperception
de notre propre existence, ou (...) conscium sui»®®, analyse que détaillera Cousin® :
«Le conscium sui est donc présupposé par toute autre connaissance, et ne peut étre
subordonné & aucune pensée antérieure ; car qu’on me détermine cette pensée, et je
prétends faire voir, qu’elle ne sauroit exister sans la préexistence du conscium suin*®.
La philosophie se présente donc comme une certaine psychologie des facultés de
I’ame. Mérian adopte, par rapport a ses prédécesseurs, une position éclectique avant
1a lettre : «L Eclectisme, dit-il, est la seule secte, ou non-secte, qui doit respirer dans
une Académie»'® . Enfin, parmi les évidences du sens intime, il est un «sens moral»
qui fait songer & Hutcheson, voire & Smith!%2, Je ne dis pas que le discours que tient
Mérian ne vit que des services qu’il rend a la théologie et 4 la morale, il n’empéche
que nous voyons se dessiner, dans une problématique éminement pré-critique, une

pensée qui n’est pas étrangére A celle de Reid et d’autres philosophes écossais'®.

Faut-il faire de Prévost le «disciple» de Mérian ? Nous risquerions, assurément,
d’isoler quelque peu arbitrairement certains aspects d’une vie et d’'une ceuvre qui ne
se raménent pas 2 la carriére académique d’un professeur de philosophie. Prévost est
un polygraphe, la philosophie, au sens scolaire et institutionnel du terme, n’occupe
qu'une partie de son existence. Il finira professeur de physique'®, il se sera beau-
coup intéressé 4 1’économie politique, aux Belles-Lettres!%. Et, surtout, il aura eu
une activité politique dont il nous faut dire quelques mots'%.

Revenons, surtout, sur son attitude pendant la Révolution frangaise. On lais-
sera pendante la question de savoir si, oui ou non, la Révolution est terminée, pour
reprendre le titre polémique d’un article de Frangois Furet'®”, si toute écriture de la
Révolution frangaise ne participe pas, quelque peu, du mythique, comme on le voit,
presque de maniére exemplaire, dans certaines pages de la Critique de la raison dia-
lectique de Sartre, méme si les observations que présentait Lévi-Strauss, 4 la fin de
La pensée sauvage, n’étaient nullement le fait d’un spectateur impartiall%8.

A s’en tenir & quelques faits et sans, pour l'instant, établir une liaison directe
et mécanique entre des pratiques politiques et les diverses manifestations de 1’acti-
vité intellectuelle et culturelle, il n’est pas interdit de dessiner une situation et de

106



décrire un certain nombre de clivages : lorsque Prévost publie sa traduction, nous
sommes en 1797, sous le Directoire. Bien aprés le 9 thermidor, avant le 18 brumaire.

Certes, les biographies de Prévost, Royer-Collard, Maine de Biran et Degé-
rando ne sont pas identiques, mais elles ne sont pas incomparables : aucun d’eux
n’est hostile aux tout débuts de la Révolution. Plus ou moins rapidement, ils en-
trent dans une opposition plus ou moins radicale, certains - Royer-Collard et Degé-
rando - devenant les partisans des royalistes %. Ils réapparaissent aprés Thermidor.
IIs sont, pour bon nombre, «fructidorisés». Ils se font une place dés le Consulat.
L’Empire leur est propice.

Ces destins, avec toutes leurs variétés individuelles, se distinguent de deux au-
tres types de «trajets» :

- de celui de purs et simples émigrés, que I’on songe 4 De Maistre ou De Bonald,

- de celui de ceux qui ont «accompagné» la Révolution, du moins jusqu’a un cer-
tain point, tels Destutt ou Laromiguiére’*°.

Des personnages comme Prévost continueront d’occuper une position impor-
tante sous la Restauration, sans accepter, pour autant, la réaction extréme qui se
développera aprés 1’assassinat du duc de Berry en 1820, cela est vrai tout autant de
Degérando que de Royer-Collard'!.

La position politique de Prévost est d’ailleurs clairement précisée dans une
note du texte de 1797 : Prévost vient de parler du Systéme de morale et de politi-
que de Ferguson, systéme ou, selon lui, «il trace le développement graduel de 1’es-
péce humaine, et le tableau mouvant de son progrés vers la perfection» 2. Cette
«idée sublime» donne & I’ouvrage «une sorte d’unité»’'>. Prévost ajoute, en bas de
page : «Je ne puis m’empécher de regretter & cette occasion que la méme idée, attri-
buée a Turgot, et développée dans le testament philosophique d’une des victimes de
la barbarie, y soit tellement exagérée et méme pervertie, qu’elle inspirera peut-étre
de la défiance & ceux qui sont incapables de distinguer 1’usage d’avec 1’abus»'**. Il
s’agit, évidemment, de Condorcet. Prévost ne récuse nullement le «progrés», mais il
tient pour un progrés modéré. Ce que confirme une analyse du Traité sur la philoso-
phie de 1'esprit humain de Dugald Stewart : «Son chapitre sur les abus des principes
généraux serait utilement médité par ceux qui se livrent a des projets de réformes.
IIs y verraient appuyer sur les plus imposantes autorités et sur les argumens les plus
forts, des legons de sagesse et de modération, qui le frapperaient d’autant plus que
I’auteur est fort loin de traiter avec dédain toute espece d’innovation ou d’améliora-
tion projetée»'!®. Ceci n’est pas du Burke, ce n’est pas (tout & fait) du Royer-
Collard. Prévost dit tout le bien qu’il pense de 1’Ecole normale de 1795, ce dont la
Décade philosophique le félicite!16. De plus, les relations de Prévost avec le Direc-
toire ne seront nullement mauvaises''”. Mais ces positions politiques ne font pas
encore une philosophie, ni méme une politique de la philosophie. 11 faudrait, pour
ce faire, montrer que Prévost escompte atteindre des objectifs pratiques et que la
teneur de son discours s’épuise dans la réalisation d’un tel dessein. Cela me semble-
rait aussi réducteur et simplificateur que de confondre, dans la culture francaise,
contre-idéologie et contre-révolution's.

Certes, une certaine finalité pratique est présente : «Les maitres qu’elle [la
philosophie écossaise] a fournis sont célébres par des écrits empreints d’un caractére

107



de philanthropie et de vertu. On ne les lit point sans devenir meilleur. Le noble but
auquel ils tendent anime toutes leurs recherches»'*®. Dans la dédicace & Degérando
de sa traduction des Elémens de la philosophie de l’esprit humain de Dugald Stewart,
Prévost parle d’un ouvrage «qui présente la philosophie sous un jour aussi intéres-
sant que respectable»'?’. De plus, ’accent est souvent mis sur ceci que la philoso-
phie écossaise est d’abord - sinon uniquement - une philosophie morale : la méme ci-
tation de Dugald Stewart se trouve dans le texte de 1797 et dans les Essais de 1804 :
«Son objet [1’objet de la philosophie morale] est de reconnaitre les regles d’une
conduite sage et vertueuse, autant du moins que ces regles peuvent étre découvertes
par les lumieres naturelles»*?!. Enfin, ceux contre lesquels s’élévent les philosophes
€cossais sont mesurés a 1’aune des effets pratiques que peuvent produire leurs spé-
culations. Ainsi, Hume : «Les méditations de Hume s’étaient surtout portées sur le
principe de la liaison des idées. Il avait essayé de reconnaitre et de classer les rap-
ports qui donnent lieu & cette liaison ; et en avait fait des applications trop hardies
et dangereuses»'?2. Mais ’on forcerait le sens du propos de Prévost en en faisant un
défenseur borné du «common sensey, défenseurs que seront Beattie et Oswald'®.
La contre-épreuve de cette affirmation peut €tre apportée : en 1804, Prévost, loin
d’opposer Destutt & Dugald Stewart, tente une conciliation entre leurs conceptions
respectives de 1’habitude’®*. 1l récuse, il est vrai, I’extension de I’acception du ter-
me «sentiry que Destutt reprenait & son compte, fidéle & une certaine tradition
condillacienne, modifiée, il est vrai*?5. Mais Prévost ne lance aucune diatribe contre
Condillac*®. Il penche pour un certain concordisme : ne va-t-il pas jusqu’a rappro-
cher Condillac et Kant!27 ? Pour Prévost, la philosophie écossaise ne constitue nul-
lement une sorte de machine de guerre.

Cela dit, Prévost se félicite que les Ecossais «évitent soigneusement de méler
les phénoménes qui s’y rapportent [qui se rapportent au physiologique] avec ceux
qui sont propres i notre nature spirituelle», mises & part quelques productions
«anomalesy telles celle de Stahl et de Hartley'?®. Si Prévost dit du bien de Charles
Bonnet, qui mérite, comme S. Moravia 1’a montré, une analyse nuancée'?’, il main-
tient trés claire la séparation entre philosophie et physique : «La physique s’occupe
des corps, la philosophie que je lui oppose en cet instant s’occupe de 1’esprit» 0.
Encore que, il est vrai, Prévost débute ses Essais par un paralléle entre I’homme et
les animaux que ’on chercherait vainement chez Reid"3!.

En définitive, 1’originalité de Prévost ne me semble pas consister en ce qu’il

parle de moralistes écossais, - il ne serait pas le premier -, mais en ceci qu’il traite de
eid et de Dugald Stewart. Nous est décrite avec quelque précision la lutte que Reid
entendit mener contre le «scepticisme» de Hume, ultime avatar de la «theory of
ideas»™®? : «Une théorie reque par les philosophes, mais dont Reid se déclare 1’ar-
dent ennemi, semble établir qu'une idée est un objet intérieur que 1’ame contemple,
et qui est 'image fidelle de 1’objet extérieur. C’est & cette théorie des idées, admise
presque sans discussion, que le professeur de Glasgow impute les systémes d’idéa-
lisme et de scepticisme qui ont envahi la philosophie»**3. Est mise en lumiére la dis-
tinction entre sensation et perception, sur laquelle roulera presque tout le premier
enseignement de Royer-Collard : «Reid s’appliqua surtout & bien reconnaitre les
phénoménes de la sensation. Il la distingua soigneusement de la perception qui
’accompagne»*3*. Mais la place est mesurée pour de plus amples développements :

108



Prévost ne veut faire office que d’introducteur. C’est de Dugald Stewart, avec lequel
il entretient des relations, qu’il parle le plus abondamment : il mentionne ce qui
semble le différencier d’autres philosophes écossais qui entendent ne se fier qu’a ce
qu’ils prennent pour des faits. Dugald Stewart, en effet, «reconnait que les vues hay-
pothétiques ont plus d’une fois mis les philosophes sur la route des découvertes» 5.
Mais c’est surtout au philosophe moral qu’il s’attache, regrettant que dans les Out-
lines of moral philosophy, la troisiéme partie qui «doit traiter de 1’homme, consi-
déré comme membre du corps politique», demeure 2 1’état de «simples titresy 3.

I arrive & Prévost de critiquer la conception écossaise de la logique®®’, on
n’oubliera pas que Prévost fut, aussi, un physicien. Il n’empéche que 1’importance
des préoccupations morales somme toute traditionnelles et le rejet de la base «phy-
siologique» permettent de faire le départ entre ce que Prévost retient des Ecossais
et ce que Mme Condorcet y remarquait®®,

On se contentera, maintenant, de deux autres repéres : Degérando et Royer-
Collard.

Ce qu'il convient de justifier briévement.

En effet, sauf & risquer d’étre par trop incomplet, plusieurs développements
seraient requis :

a - il faudrait traiter de Destutt de Tracy, - mais il sera question, dans une autre

conférence, des relations entre Destutt et Thomas Brown*°,

b - il faudrait parler de Maine de Biran. Mais deux de nos collégues y consacrent un
exposé. De plus, si Biran s’est intéressé aux Ecossais, s'il lui est méme arrivé de dis-
cuter leur penséem, ceux-ci, du moins a2 mon sens, n’ont guére eu d’influence sur le
développement méme de sa pensée. On peut écrire, comme le fera Ernest Naville,
que, lors des réunions de sa société philosophique, «M. de Biran n’était plus & Ber-
gerac, réduit aux faibles ressources de la société médicale. Royer-Collard 1’initiait
de plus en plus 4 la philosophie écossaise ...»'*'. Mais, 4 cette époque, Biran confronte
sa pensée, qui a connu une évolution - des révolutions ou des conversions'*?, je ne
tranche pas - relativement autonomes, aux conceptions des Ecossais. Un texte
comme La perception de la dureté est-elle une idée de sensation ou de réflexion ?
(Observations sur Reid) est caractéristique d’une telle attitude : «Reid aurait di, ce
semble, noter ici une différence bien essentielle entre la sensation qui accompagne
la contraction musculaire et toutes celles dont il a parlé précédemment (...) Reid n’a
eu nullement égard a cette sensation particuliére, et & 1’exemple de tous les autres
métaphysiciens, il a méconnu absolument le caractére et les produits du sens de 1’ef-
fort, aimant mieux rapporter & un premier principe obscur, inhérent a la nature hu-
maine, tout ce qui ne lui semblait pas pouvoir étre déduit de ’exercice des autres
sens externes, que d’en chercher la source dans un autre sens, inconnu aux philoso-
phes qui ’avaient précédé»'*. 1l est vrai-que les relations que Maine de Biran a en-
tretenues avec Degérando, relations de divers ordres, «politiques» autant que «phi-
losophiques», doivent ne pas étre sous-estimées. Il est vrai, également, qu’une étude
approfondie de la «société philosophique» apporterait probablement de nouvelles
lumiéres sur le sujet’*.

¢ - il faudrait, surtout, - et c’est le manque le plus visible dans cette présentation -,
analyser les ceuvres de Frangois Thurot!45. Mais S. Moravia y a déja consacré quelques

109



pages denses'*. De plus, un tel vide ne saurait étre comblé sans la reprise de 1’étude
de ce que Prosper Alfaric nomma I’«école de Laromiguiére», méme s’il est vrai que
Thurot s’est formé indépendamment de Laromiguiére!47,

d - il faudrait, peut-étre, aussi parler de Mmel gle Staél'*®, de Volney'*”, d’André-

Marie Ampére!, et de quelques autres, encore'”’.

Les limites auxquelles je me tiens, dont je ne me dissimule nullement 1’arbi-
traire partiel, sont, certes, liées aux contraintes de 1’horaire. Mais elles tiennent, sur-
tout, au terme que je me suis fixé : la formation du jeune Cousin. Sans adopter une
vision téléologique, il est légitime de mettre en valeur ces deux buttes-témoins, De-
gérando et Royer-Collard, car certains enjeux se dessinent, alors, plus nettement :
on sait qu'un antagonisme se manifestera entre 1’école éclectique, «psychologique,
et une certaine descendance de 1’Idéologie, issue plutdt de Cabanis que de Destutt,
- que 1’on songe au pamphlet de Broussais'*?, que 1’on songe aux remarques d’Au-
guste Comte, dans la 45° legon du Cours de philosophie positive, sur ce «fameux
sophiste» qu’était pour lui Cousin'*3. Sans purement et simplement identifier une
opposition que 1’on pourrait symboliser par les noms de Jouffroy et de Broussais
a la réalité des différences existant dans la premiére décennie du XIX® siécle, il me
parait éclairant de dégager 1’usage tout particulier que Degérando - puis Royer-
Collard - vont faire des Ecossais, de certains Ecossais, de certains textes des Ecossais.

Les rapports entre les deux hommes sont évidents - sinon la relation entre les
deux ceuvres. Est établie, du moins, leur commune participation 2 la société philo-
sophique de Maine de Biran que fréquentera le «jeune professeur de philosophie
Cousin»'*. Mais 1’on ne peut se contenter ce terminus ad quem. Une analyse diffé-
rentielle, que je ne pourrai qu’esquisser, doit permettre de cerner la signification de
leur intérét commun pour les Ecossais et de dégager des traits qui sont propres a
'un ou & Pautre. Traits qui ne sont intelligibles, sinon explicables, que si on référe
leur analyse au mouvement de I’histoire réel(le). Ceci permettrait de comprendre
que Degérando n’use des Ecossais qu'aux fins d’une synthése toute personnelle, aux
fins de 1’édification d’une «philosophie de I’expérience»'’, avant qu’il ne se consa-
cre entiérement A ses activités de haut fonctionnaire d’Empire'*®. Ceci permettrait
également de comprendre que Royer-Collard, lors de son passage aussi bref que dé-
cisif dans 1’une des trois chaires de philosophie de la nouvelle Université, identifiera
quasiment sa philosophie & la traduction et & la paraphrase d’un philosophe écossais
bien particulier, Thomas Reid'®’. Cela dit, pour les contemporains, Degérando et
Royer-Collard étaient avant tout des hommes politiques, & tout le moins des hommes
publics. Maine de Biran était également perqu de la méme fagon'*®. Le modéle, du
moins un certain modéle, du philosophe-professeur de philosophie ne s’impose
qu’avec Victor Cousin®*°,

Pour faire apparaitre ’originalité de leurs trajets respectifs, il n’est pas de
mauvaise méthode que de dégager leurs positions sur deux sujets :
1 - vis-a-vis de la Révolution frangaise et d’une éventuelle restauration de 1’ordre
monarchique,
2 - par rapport & la religion, ou, plus précisément, et de maniére plus limitée, par
port aux effets de Dinstitutionnalisation de la religion dans la société frangaise du
temps.

110



1 - 11 est probablement dépourvu de sens que de tenter de mettre en évidence une
position intemporelle face & la Révolution envisagée comme un tout homogéne.
Royer-Collard se trouve, a la fin du Directoire, bien plus distant de la Révolution
que ne le sera Degérando, encore qu’il n’ait jamais renié entiérement certains as-
pects de 1789, ce qui peut donner quelques lueurs sur la signification de son «libé-
ralisme» sous la Restauration'®. Il a néanmoins joué un role actif - et nullement
contre-révolutionnaire au sens strict - jusqu’en 1792"6!. Degérando, quant 2 lui, ne
cessera d’appartenir & 1’opposition que vers la fin du Directoire : sa réintroduction
dans la vie publique se fera & la faveur du concours ouvert en 1798 par 1’Institut,
alors bastion de 1’Idéologie!®?. On pourra se demander si le royalisme de Degérando,
manifeste durant les premiéres années de la Révolution'®3, subsiste encore vers
1798. Degérando serait-il une girouette, un de ces «esprits essentiellement mous»
(Sainte-Beuve), «filants comme le macaroni» (Sainte-Beuve), ce qui lui permettra de
faire carriére, sous I’Empire, comme un haut fonctionnaire qui accomplira les ta-
ches importantes qui lui seront confiées sans jouer un double jeu alors que, de par la
famille de sa femme, il eiit pu étre lié 4 1’émigration’®* ? - Il n’en va pas de méme
pour le royalisme de Royer-Collard, dont, assurément, la personnalité est bien plus
ferme'®S : il ne semble pas que ce dernier ait adopté pareille attitude dans les pre-
miers temps de la Révolution. Faut-il, comme nous y invite Villemain'®®, faire re-
monter assez loin, cependant, une semblable attitude ? Faut-il, comme le propose
Langeron'®’, dater celle-ci d’une situation politique précise, créée par Fructidor ?
Situation qui va conduire Royer-Collard & devenir un véritable conseiller secret du
futur Louis XVIII, de 1799 A 18038, Toujours est-il qu’il se place dés lors dans la
perspective d’une restauration de la monarchie qui ne coincide pas avec le retour
pur et simple au statu quo*®®. Ce serait déja, si 1’on nous permet ce grossier ana-
chronisme, la monarchie selon la Charte. Cela dit, le clivage politique entre les deux
hommes ne doit pas étre surestimé : Royer-Collard accepte des fonctions publiques
importantes bien avant la fin de I’Empire, méme s’il ne glisse pas, dans sa le¢on
inaugurale & la Faculté des Lettres de Paris, la référence convenue a I’Empereur’ .
2 - Pour ce qui est de leur attitude vis-a-vis de la religion, pour ne pas simplifier les
choses a 1’extréme, il v a lieu de distinguer les convictions qui, si elles n’engagent
pas que la «personne privéey, ne sont pas immédiatement traductibles en termes po-
litiques et les positions qui s’inscrivent plus directement dans le champ politique.
On pourrait, ici, retracer I’éducation que Degérando et Royer-Collard ont regue!™.
Plusieurs biographes insistent, & juste titre, sur I’éducation janséniste de Royer-
Collard™. - Mais les prises de position publiques vont connaitre une évolution quel-
que peu dissemblable : Royer-Collard, membre du Conseil des Cing Cents, se fait,
le 26 messidor an V (14 avril 1797), «I’énergique et lumineux défenseur des droits
de la conscience et des libertés nécessaires du culte»'™. Dans son discours se mélan-
gent indissolublement une foi et une politique : «Ce n’est pas trois ans aprés le 9 ther-
midor, ¢’est-a-dire, trois ans aprés 1’affranchissement de la raison humaine, qu’il est
besoin de prouver que I’anéantissement de tout principe religieux seroit 1’anéantis-
sement de 1’ordre social. Ce n’est pas & des législateurs éclairés qu’il est besoin de
redire que jamais, non jamais, ils ne donneront le change au plus impérieux besoin
de la multitude, le besoin de croire, le besoin de s’élancer dans ’avenir, le besoin
d’étendre ses espérances et ses craintes au-dela des bornes du monde physique et de

la vie humaine»'™. Schimberg commente, de fagon un peu rapide : «La maniére

111



dont il parle de ce besoin de croire fait déja présager le commentateur de Thomas
Reid»!75. A tout le moins, il est une certaine constance chez Royer-Collard. - Que la
philosophie de Degérando se veuille une philosophie religieuse, ce n’est pas ce qui,
maintenant, nous préoccupe’’®. Mais, bien plus, les variations de 1’attitude publique
de Degérando : alors que, vers 1791, il rédige avec son ami Camille Jordan trois bro-
chures «dans lesquelles germe déja un grand principe de la liberté de conscience»'””,
alors que, encore en 1797, il est fort proche de ce méme Camille Jordan qui pro-
nonce, au Conseil des Cing cents, des discours sur la liberté des cultes comparables
4 celui de Royer-Collard'?8, Degérando se fera bien plus discret du moment ou il
sera devenu un fonctionnaire d’Empire. Ses convictions ne 1’ont peut étre pas aban-
donné mais tout se passe comme s’il se pliait & ce que I’on nommerait, de nos jours,
une obligation de réserve’”. Un document intéressant, encore qu’on ne puisse 1’ex-
ploiter qu’avec précaution, donne des indications sur ses pratiques effectives : une
lettre de 1816 au ministre des affaires étrangéres de 1’époque, le duc de Richelieu,
dans laquelle Mme de Gérando retrace la carriére administrative de son mari. Elle
décrit en ces termes la mission de son mari en qualité de membre de la Consulte &
Rome en 1809 : «Mon mari n’arriva & Rome que plus de quatre mois aprés ses col-
légues, et, par conséquent, sans avoir participé en rien de ce qui s’était fait dans cet
intervalle. Cependant aucun pouvoir n’aurait été assez puissant pour le contraindre
A ce que sa conscience eiit repoussé : le Pape n’était plus dans ses Etats(...). On sait
tout ce qu’il a fait pour s’opposer au serment exigé des prétres, quoique étranger
par ses fonctions & tout ce qui les concernait. Il écrivit au ministre des cultes, il finit
par écrire & I’Empereur lui-méme, pour faire révoquer I’ordre donné : ses lettres
existent encore dans les bureaux du ministére des cultes. Il refusa de concourir &
I’exécution de cette mesure»'®. Royer-Collard s’en tient a I’attitude qu’il a adop-
tée, Degérando est bien plus ondoyant.

Le moment autant que la signification de la «rencontre» avec les Ecossais
s'éclairent maintenant si on ne sépare pas les textes ou discours philosophiques de
I'un et ’autre de la fonction qu’ils remplissent et de la position qu’ils occupent
dans le mouvement de 1’histoire réel(le).

Pour ce qui est de Degérando, les principaux textes auxquels se reporter ont
été rédigés ou publiés entre 1798 et 1808 : il faut partir du Mémoire couronné par
I’Institut en avril 1799 et amplement développé dans un livre qui parait en 1800
sous le titre Des Signes et de I’Art de penser considérés dans leurs rapports mu-
tuels'®. 11 faut aller jusqu’au chapitre consacré 2 la philosophie dans le Rapport his-
torigue sur les progrés de I'histoire et de la littérature ancienne depuis 1789 et sur
leur état actuel du 20 février 180882, Pendant cette période, Degérando est, d’abord,
proche des Idéologues et de la «société d’Auteuil»!®, avant de s’en éloigner défini-
tivement'®. La remarque de Picavet semble justifiée : «Mais pour lui comme pour
Biran, comme pour Ampére, il faut se demander si ce n’est pas I’influence des idéo-
logues qui a modifié sa direction premiére, a laquelle il est revenu, quand cette in-
fluence a cessé»'®. Certes, jamais la communauté de vue ne sera totale entre Degé-
rando et les Idéologues, en particulier Destutt ou Cabanis'®. Maine de Biran s’en
rend vite compte, comme on le voit dans sa lettre & 1’abbé de Feletz du 11 thermi-
dor an X (30 juillet 1802) : Degérando «ne jouit point auprés de ses collégues de

112



PInstitut d’autant de considération que je 1’aurois pensé. On regarde son livre
comme un fatras, c’est, dit-on, un homme qui abuse de sa faculté d’écrire»'®’. La
deuxiéme lettre & 1’abbé de Feletz (30 thermidor) montrera que les reproches ne
portent pas uniquement sur la forme, mais sur le fond : «”Je suis, me disait-il, dans
une position assez facheuse, placé entre les batteries des philosophes d’Auteuil et
celles des ennemis de la raison.” Ses opinions idéologiques, politiques, etc., m’ont
paru en effet étre assez opposées a celles que 1’on professe & Auteuil et & 1’Institut.
Il s’occupe beaucoup de morale et a formé un beau plan qui ’occupe par-dessus
tout, celui de réconcilier les disciples de Kant avec ceux de Condillac, il prétend
avoir trouvé le lien qui unit les deux doctrines»'®,

Dans I’ceuvre de Degérando de la premiére décennie du XIX® siécle, il faudra
distinguer deux étapes, du moins deux aspects : une psychologie et une histoire de
la philosophie. Quelques mots, pour commencer, sur sa psychologie : dans le Mé-
moire présenté & I’Institut, Degérando est, déja, plus éloigné de Condillac qu'un
Destutt, un Cabanis, voire un Laromiguiére qui, chacun a leur fagon, il est vrai, cor-
rigent Condillac, encore que ces corrections puissent toucher 3 I’essentiel'®. S. Mo-
ravia a dit, ici, le plus important, je ne peux qu'y renvoyer'®. Les critiques sont
plus affirmées encore dans le Mémoire présenté, en 1802, 3 1’Académie de Berlin,
De la génération des connoissances humaines : ainsi, & propos de la célébre formule
«toutes les opérations de ’esprit ne sont que la sensation transformée»'®', Degé-
rando écrit : «s’il [Condillac] veut dire seulement que la sensation accompagne cha-
cune de ces opérations(...) il a tort d’en tirer cette conséquence, qu'elles ne sont
que la sensation transformée(...). S’il veut dire que lz sensation forme a elle seule
tout l'ensemble de chaque opération, il met en principe précisément ce qu’il fallait
prouvery'%2.

Est-il décisif de remarquer que, bien avant les Le¢ons de Laromiguiére!®,
Degérando confére 3 I’attention un statut non organique, 3 tout le moins qu’il y
voit la manifestation d’un type d’activité que Cabanis ne lui attribuait pas'® ?
Moravia, a ce propos, explique avec beaucoup de détails la position de Degérando
qui, §’il ne néglige pas entiérement les bases physiologiques de l’attention, ne la
dérive pas pour autant de la sensation, du moins pour ce qui concerne «]’attention
de 'esprit»1%5. De plus, Degérando décrit I’imagination comme une faculté dont on
ne peut nullement rendre compte a partir de la simple transformation de la sensa-
tion, selon Moravia, il emploierait méme 1’expression d’«imagination active»'*®. Ce
qui me semble caractéristique d’une telle psychologie, c’est qu’elle soutient 1’exis-
tence de facultés irréductibles ’une  ’autre’®’. L’affirmation répétée dans le Mé-
moire de Berlin, selon laquelle «toutes les idées dérivent des sens» 1?8 va de pair avec
une distinction radicale entre les significations mémes du terme de sensibilité. Un
un sens, la sensibilité n’a rien de sensible : «Un objet extérieur agit sur nos organes,
ou nos organes agissent les uns sur les autres; & 1’occasion de cette action, nous
éprouvons une maniére d’étre, nous sentons»!®. §’il lui arrive, méme encore dans le
Mémoire de 1802, de sembler faire allusion & Cabanis, en traitant des «sensations
intérieures produites par ’action des parties de notre corps les unes sur les autres» %,
il propose néanmoins d’appeler volonté ce que d’aucuns auraient nommé sensibilité :
«En remarquant ’état dans lequel je suis, je me trouve dans une situation agréable
ou désagréable. Dans le premier cas, tout en moi tend & la repousser ; dans le second,

113



tout se complait en elle(...). De 1 nos passions diverses, nos affections morales. On
appelle ordinairement sensibilité la faculté générale d’éprouver toutes ces choses.
Mais pour éviter 1’équivoque qui pourrait résulter de 1’analogie de ce terme avec
celui des sens, je préfére lui substituer ici le nom de volonté»®®'. Degérando n’hésite
pas & réintroduire le terme d’ame®®. Sommes-nous fort éloignés de I’hyper-organi-
que ? D’autant plus que, dans une lettre & Mme de Staél, Degérando manifestait
clairement son aversion  1’égard des Rapports... de Cabanis®®.

La deuxiéme étape - du moins le second aspect de cette ceuvre - est donc consti-
tuée par une certaine histoire de la philosophie qui prend le relais de cette psycho-
logie2%4. 1a position qu'y occuperont les Ecossais, dans une vaste synthése éclecti-
que, ol la pensée allemande joue un role déterminant®® et ot la pensée idéologique
est plutdt énervée qu’explicitement critiquée, peut-€tre pour des raisons diplomati-
ques®®, me semble clairement déterminée dans ’article de présentation des Archi-
ves littéraires de I’Europe... publié I’année méme de la parution de la 1™ édition de
I’Histoire... :

«Tous ceux qui ont suivi avec quelque attention les destinées récentes de la philosophie

chez les nations qui nous entourent, conviendront qu’elle y a conservé un caractére bien

plus moral qu’au milieu de nous; qu'elle y a montré plus d’égard et de respects pour ce
noble et pur enthousiasme qui porte I’homme & la vertu; qu’elle y est demeurée plus fi-
delle & entretenir ces utiles croyances qui honorent et consolent I’humanité. La célébre
école d’Ecosse, celle que Léibnitz et Wolf ont fondée en Allemagne, celle méme que Kant
vient d'y établir, professent presqu’unanimement une haute estime pour les sentiments
religieux, et s’efforcent méme de leur donner un nouvel appui. Voila ce qu’on ne sait
point assez parmi nous, voila ce qu’il faudrait apprendre a ceux qui ne veulent pas juger
la philosophie que par quelques écrits modernes, ou son nom est souvent répété, mais
dans lesquels ses maximes sont souvent trop méconnuesy2%7,
L’histoire de la philosophie sera donc la confirmation d’'une philosophie de I’expé-
rience, philosophie qui se veut conciliatrice tant au plan théorique que pratique28.
De méme qu’une véritable psychologie qui rend effectivement compte de la généra-
tion des connaissances humaines se doit de ne pas surestimer une quelconque fa-
culté, de méme une véritable histoire de la philosophie ne peut que faire appel & di-
verses traditions, sans accepter la prétention & ’exclusivité de I’une d’entre elles®®.
Et nous retrouvons le modéle de Pierre Prévost, celui des trois Ecoles : I’école alle-
mande, 1’école anglaise, et 1’école franqajsem). Une volonté d’éclectisme est affir-
mée comme telle : «Toutes les doctrines extrémes tendent & se résoudre a la fin
dans le doute ; le doute bien entendu, tend & se convertir en une doctrine prudente
et moyenne, fondée sur ’expérience, et restreinte par elle»?!.

C’est dans ce cadre que 1’Ecole écossaise a toute son importance?? : cette
Ecole n’est pas née de rien. A la limite, ne participe-t-elle pas d’une certaine philo-
sophia perennis? «’école d’Ecosse faisoit revivre les pures doctrines des sages de
I’antiquité, enrichies des lumiéres modernes»?'3. A tout le moins, il n’est aucune
solution de continuité entre Fénelon et Reid : «Ce qu’il y a de plus remarquable
dans Fénélon(sic), c’est la définition du sens commun et I’importance qu’il lui a
donnée en philosophie. C’est dans le sens commun, qu’il place les idées claires (...).
Fénélon ramenait ainsi la grande régle de Descartes & celle qui a été ensuite pro-
posée et développée par Reid»?'*. De plus, si, assurément, les Ecossais ne font pas
que répéter Bacon et Locke, Degérando a le souci, dans sa perspective conciliatrice,
de ne pas accentuer & I’excés les différences. On le voit lorsqu’il parle de Shaftesbury :

114



«Fidelle en tout le reste, aux maximes de Locke, il donna une extension particuliére
a sa théorie de la réflexion;il préta a cette faculté, un systéme d’affections naturel-
les, auquel il donna le nom de sens moral»***. On le voit lorsqu’il parle de Hutcheson :
«Hutcheson (...) porta dans ce systéme, plus d’harmonie et plus d’ensemble, en dé-
veloppa les élémens, modifia de diverses maniéres la théorie de Locke, s’attacha a
I’analyse des rapports qui existent entre la sensibilité de ’ame et les opérations de
Pesprit, et donna & la philosophie, ce nouveau caractére qu’on a désigné sous le
nom de philosophie morale»*'°. Degérando veut tenir une voie moyenne, en un sens,
c’est ce que Cousin et Damiron diront de lui*!’, lorsqu’il écrit : «En rendant aux
notions du bon et du beau, un caractére propre et naturel qui les distinguait essen-
tiellement des impressions transmises immédiatement par les sens externes, Hut-
cheson ne leur assigne cependant, aucune de ces origines mystérieuses supposées par
les Contemplatifs ; il congut seulement qu’a ["occasion de certaines opérations de
I’esprit, et de certains retours de la réflexion, il se développe dans 1’dme une cer-
taine sensibilité d’un ordre plus relevé, dont ces notions expriment les affections
diverses. Ainsi, ces notions acquiérent une sorte d’indépendance, qui s’accorde avec
la nouvelle théorie des générations des idées, et avec les principes de 1’observationy*!8.
Ceci permet de se prémunir contre «les écarts d’'un dogmatisme aveugle» et contre
«les retards d’un empirisme stérile»'®.

Nous ne retracerons pas, ici, dans tous ses détails, cette histoire que nous
narre Degérando. I1 y a de nombreuses références bibliographiques, des noms peu
connus sont mentionnés, tels ceux d’Edouard Search, Isaac Watts, Thomas Cogan,
Paley, etc.??®. On conviendra de se limiter & Reid et & Stewart??.

Reid nous est présenté comme celui qui a tenté de combler «le vide que Locke
avait laissé dans une partie fondamentale de sa philosophie» %, en un mot, comme
celui qui a tenté de mettre fin & la prédominance de la «theory of ideas». Degé-
rando replace cette théorie dans le cadre de ce qui constitue, pour lui, le probléme
fondamental de toute philosophie, celui de la génération des connaissances?.
«Reid a attaqué Hume dans le principe méme du raisonnement; il a éclairé cette
longue erreur des philosophes, qui supposaient la nécessité d’un agent médiateur
entre les objets et la pensée, et il a cherché, dans 1’ame seule, le moyen d’une rela-
tion plus immédiate et plus secréte»??*. Le paralléle avec le texte de Prévost est bien
évidemment requis. Suit un bref exposé de la distinction entre sensation et percep-
tion, de la notion de sens commun, défini, une premiére fois, comme «une sorte
d’instinct naturel», puis, un peu plus loin, comme un «instinct intellectuel»??*. Une
courte analyse est esquissée de la «nomenclature de ces vérités premiéres» dont le
«common sense» nous instruit de fagon infaillible, en particulier de la conception

de la causalité et de la finalité?%.

Pour ce qui est de Dugald Stewart, qui tenait Degérando en grande estime®?’,
ce dernier voit, avant tout, en lui le disciple de Reid??2. Par ailleurs, I’accent est mis
sur la «philosophie morale» de Stewart?2°.

Mais Degérando ne fait nullement siennes toutes les assertions de la philoso-
phie écossaise : il adresse trois critiques 4 un philosophe comme Thomas Reid® :

a - Reid n’a finalement pas donné une solution satisfaisante au probléme que posait
Hume?'. Degérando ne reprendrait nullement & son compte la conception des rap-
ports entre sensation et perception.

115



b - L’analyse que pratique Reid n’apporte pas une clarté suffisante?2.

¢ - Enfin et surtout, la conception méme du «common sense» et du mode de phi-
losopher qu’elle révéle ne trouve pas en Degérando un partisan enthousiaste : il est
un risque de dogmatisme, pour ne pas dire d’obscurantisme. Plusieurs textes en por-
tent témoignage : «Convenons cependant que la doctrine de Reid offrait un asile
assez commode & ceux qui, en établissant une opinion, voulaient se dispenser de la
justifier par des raisonnemens, et de répondre en forme aux objections de leurs ad-
versaires» 22, Priestley, ’un des critiques de ces philosophes, «s’est attaché, dit De-
gérando, A faire sentir que ’instinct des principes admis par Reid, étendu par Oswald,
était plus propre 2 trancher la difficulté, qu’a la résoudre ; que le nombre et le ca-
ractére de ces principes étaient fixés d’une maniére trop vague ; que souvent ils étaient
créés arbitrairement ; que jamais on ne pouvait les imposer 4 ceux qui refusaient de
reconnaitre leur empire ; qu’ils pouvaient fermer le passage aux recherches les plus
utiles de la raison, entretenir le préjugé dans une sécurité funeste, et que leur plus
grande utilité n’était guéres(sic) que de sauver, dans la discussion, ’honneur de celui
qui, faute d’autres ressources, en appelait au sens communy 24,

Ici, Degérando a en vue tout autant les effets d’'une telle doctrine que sa te-
neur l})ropre235 . Certes, Degérando n’a que peu de sympathie pour Hartley ou Priest-
ley®®, ni pour ceux qui tentent d’«expliquer les déterminations de la volonté par
des caractéres mécaniques, et 1a loi du devoir par des caractéres étrangers au prin-
cipe de la moralité»?37. Mais il reste des plus réservés & 1’égard de ces autres «doc-
trines extrémes» qui conduisent tout droit au dogmatisme. Degérando tient pour un
spiritualisme bien tempéré. Le caractére moral de I’école écossaise est des plus ap-
préciés?®®. Mais 1’on ne peut faire bon usage de cette école que pour autant qu’elle
décrive de maniére harmonieuse le jeu des facultés, jeu harmonieux qu’il faut met-
tre en paralléle avec ce véritable traité de paix que Degérando veut apporter en phi-
losophie®®. Ainsi, chez cet éclectique mesuré, projet pratico-politique et problémes
légués par le condillacisme a la naissante «anthropologie» se mélent indissoluble-
ment, chez un éclectique qui a tout de méme eu le mérite de s’intéresser aux meeurs
de ceux que 1’on nommait, encore, en toute bonne conscience, des sauvages>*.

Royer-Collard, quant & lui, ne participe ni de prés ni de loin au groupe des
Idéologues, tant pour des raisons théoriques que politiques®*'. De fagon plus géné-
rale, il n’entretient aucun lien avec la philosophie 1égitimée de la fin du Directoire
ou du début du Consulat, celle qui se fait & I’Institut?*2. On pourra, c’est ce & quoi
s'est attaché Schimberg, mettre 1’accent sur quelques méchants articles de polémi-
que parus au début des années 1800 dans le Journal des Débats. Mais cette manifes-
tation d’une aigreur contre 1a philosophie du XVIII® siécle n’a rien de trés original
ni de trés profond®?. Certes, Royer-Collard a une solide culture classique, mais il se
tient entiérement en dehors de ce cercle oti, en définitive, Condillac demeure une
référence obligée, sinon la seule autorité. On a parfois soutenu que Royer-Collard
n‘aurait pas découvert Reid au moment o il lui fallut enseigner publiquement une
philosophie, c’est la position de Villemain®*. A titre de curiosité bibliographique,
nous avons une citation d’Adam Smith par Royer-Collard dans son discours au
Conseil des Cing-Cents?*S. Mais il est bien évident que lorsqu’il lui revient, lui, fami-
lier de Fontanes®, de monter en chaire, 4 la Sorbonne, le choix qu’il fera d’'un
Ecossais, plus que le fruit d’'une maturation intellectuelle relativement spécifique,

116



n’est pas séparable de visées politiques des plus déterminées, ce qu’accepte, avec
quelques nuances, 1’'unique thése consacrée 4 la philosophie de Royer-Collard, sou-
tenue par M. Georg Antonescu & 1’Université de Leipzig en juillet 190424”. Encore
que, dans I’esprit de Royer-Collard, les doctrines de Reid soient homologues - sinon
identiques - & celles d’un certain XVII® siécle dont, manifestement, il est nourri :
Arnauld, par exemple, voire un certain Malebranche, plutot : certains aspects de Ma-
lebranche?#®. L’inculture philosophique de Royer-Collard n’est peut-&tre pas 1a ol
Pon croit la percevoir. Cela dit, il ne serait pas, 2 son propos, dépourvu de sens de
parler d’une «opération Ecosse»?*®, dans la mesure, du moins, ol il ne professerait
une doctrine qu’en fonction de sa valeur d’usage, de son efficacité possible dans la
vie culturelle et politique du temps, dans la mesure ol ce qu’il dit se réduirait 4 - et

s’expliquerait par - les effets qu’il escompte produire®*°.

Quelle est, dans cette hypotheése, la valeur d’usage de 1’analyse écossaise de la
perception extérieure a laquelle, pour I’essentiel, Royer-Collard va consacrer ses
legons?s! 7

Que cette analyse soit au centre de ses préoccupations, la structure méme des
Fragments, tels, du moins, qu’ils nous sont parvenus, en porte témoignage : la pre-
miére année, dont il ne reste pas de traces écrites, fut consacrée a une lecture
commentée de deux ouvrages de Reid?? ; la troisiéme, interrompue par les événe-
ments politiques, présenta une certaine histoire de la philosophie aux fins de mettre
en piéces la «théorie des idées» ; mais c’est surtout dans les legons de la deuxiéme
année que I’examen des rapports entre sensation et perception fut le plus poussé®*>.

Certes, Royer-Collard ajoute des développements qu’il n’a pas puisés chez
Reid : il s'étend beaucoup (plus) sur Descartes?>4, c’est bien plus & Condillac qu’a
Hume qu’il s’oppose?s, il y a quelques vagues allusions a la philosophie allemande,
4 Kant et 4 Fichte®*®. Enfin, certains passages ne semblent pas compréhensibles sans
une lecture de Biran, & tout le moins, sans [’existence de relations personnelles en-
tre les deux hommes. Ainsi, ’analyse des rapports entre la durée et D’activité du
moi: «Je dure donc, soit que je continue de vouloir Ia méme chose, ou que je veuille
deux choses différentes; je dure, par cela seul que je suis un étre actif, et que mon
action se réfléchit sans cesse dans ma conscience et dans ma mémoire»*”. On pour-
rait méme trouver, tel le crine de Voltaire enfant, des pages quasiment bergso-
niennes dans les legons sur la durée, legons qui débordent largement ce que Royer-
Collard lisait chez les Ecossais®*®.

Cela étant, il y a une fidélité certaine de Royer-Collard aux Ecossais, et avant
tout & Reid. Cette fidélité peut aller jusqu’au pur et simple recopiage®s®. Mais, pour
autant, la finalité pratique n’est pas nécessairement la méme. Schimberg écrira,
intelligemment : «La philosophie de Th. Reid est d’un homme d’Eglise, celle de

Royer-Collard est d’'un homme d’Etaty 2.

Il est évident que, chez les deux philosophes, le souci pratique, moral est do-
minant, déterminant, peut-étre. Ce que Royer-Collard trouve dans la pensée écos-
saise, c’est le moyen d’unifier, sous la forme d’une «tradition» philosophique, ce
contre quoi il entend lutter : cette tradition de la «théorie des idées» qui conduirait,

117



peu ou prou, au scepticisme, voire au nihilisme?®!. Mais, alors que le souci de Reid

était religieux®®?, Royer-Collard met 1’accent sur les conséquences sociales et poli-
tiques du scepticisme : «Il n’est pas aisé de faire au scepticisme sa part ; dés qu’il est
introduit dans 1’entendement, il 1’envahit tout entier. Quand toutes les existences
sont en probléme, quelle autorité reste-t-il aux rapports qui les unissent ? C’est ce-
pendant de ces rapports que dérivent toutes les lois des sociétés, tous les droits et
tous les devoirs qui constituent la morale publique et privée. Le bonheur des na-
tions, comme celui des individus, est donc intéressé dans les erreurs qui prévalent
tour & tour sous le nom de philosophie, quoique ces erreurs paraissent purement
spéculatives»?*2. Dans de telles conditions, serait-il vrai que Royer-Collard n’est pas
fidéiste, la conception d’une croyance, d’un «fait primitif» au sujet duquel il serait
déraisonnable de raisonner®, n’a pas qu’une signification de portée théorique : le
dessein de Royer-Collard est bien d’imposer des limites & 1’activité philosophique :
«La saine philosophie s’arréte 13 ; elle consiste & ignorer ce qu’elle ne peut savoir;
elle est précisément cette ignorance savante dont parle Pascal»?°. On se devra donc
d’examiner pour elle-méme la conception du «common sense» : Royer-Collard,
assurément, se rattache plus & Reid qu’a Beattie ou Oswald®®®. Mais I’accent mis sur
la théorie de la perception chez Reid”’ n’est guére compréhensible si I’on passe
sous silence les intéréts attachés  la reconnaissance des droits légitimes du «common
sensey.

Le privilége accordé a la conception écossaise de la perception extérieure est,
en un sens, méthodologique. En effet, Royer-Collard traitera, en outre, de la dis-
tinction entre qualités premiéres et qualités secondes, adoptant en la matiére la po-
sition de Dugald Stewart et non celle de Reid®®. Il parlera du moi, de 1’espace, de
la durée ainsi que des principes de causalité et d’induction®®. Mais c’est dans 1’ana-
lyse de 1a perception extérieure que se trouvent mis en ceuvre les principes qui s’oppo-
sent, trait par trait, aux doctrines qui ont tout droit mené au scepticisme.

De la sensation et de la perception, en définitive, du rapport entre la sensa-
tion et la perception, Royer-Collard, proche en cela des Ecossais2™, ne dira pas tant
ce quelles sont que ce qu’elles ne sont pas, Georg Antonescu le remarque a bon
droit?”. Il ne faut pas qu’existe une dépendance causale de la perception par rap-
port & la sensation et, en méme temps, il convient d’assurer une connaissance direc-
te, par la perception, d’un monde extérieur sans que s’interpose un troisiéme terme,
telle 1’idée, en tant qu'objet de la pensée. Il faut, dans le méme mouvement, sauve-
garder un dualisme et permettre que s’établisse un lien entre la «chose qui pense» et
la «chose étendue»?".

Une comparaison des textes montre que, pour ’essentiel, Royer-Collard ré-
péte Reid, en le résumant parfois, voire en laissant de coté des développements
qu’appelle, chez Reid, I’analyse de la perception, telle la conception de la grandeur
visible ou I’importante notion de signe naturel & laquelle Royer-Collard ne fait pas
de place dans les fragments publiés®™.

11 écrit ainsi :
«Quand nous rapportons ces changements d’état 2 des impressions produites sur nos or-

ganes par les objets extérieurs, nous les appelons sensations (...). Si je viens & presser un
corps dur, je suis intérieurement modifié d’une certaine maniére ;je change d’état ; voila

118



la sensation. Mais en méme temps que je change d’état, j’ai la conception subite d’une
chose étendue et solide qui résiste & mon effort. Non seulement je congois cette chose,
mais j’affirme la réalité de son existence (...). Cest cette connaissance et cette suite de ju-
gements qui l’accompagnent, que nous avons appelées perception externe, ou simple-
ment perception. Ainsi nous renfermons sous ce mot, & 1’exemple des philosophes an-
glais, toutes les croyances qui se développent dans D’existence des sensy274,

Certains commentateurs observent qu’il y a de 1égéres différences entre I’ex-
posé de I’Inquiry et celui des Intellectual Powers®™, de 1égéres différences ou bien
une certaine ambiguité. Il n’est cependant pas difficile de rencontrer I’original dans
les écrits de Reid (je cite d’aprés la traduction - classique - de Jouffroy, je donne en-

suite le texte en anglais) :

«Nos sens remplissent un double ministére : ils nous font sentir; ils nous font percevoir.
En méme temps qu’ils nous procurent une multitude de sensations agréables, pénibles,
indifférentes, ils nous font concevoir un grand nombre de choses extérieurs, et nous per-
suadent que ces choses existent. Cette conception des choses extérieures, et cette invin-
cible persuasion de leur existence sont I’ouvrage de la nature, comme la sensation qui s’y
trouve mélée. La conception et la croyance sont ce que nous avons appelé perception;
I’affection que nous éprouvons en méme temps est la sensation. La perception et la sen-
sation sont simultanées, jamais la nature ne les sépare; de 13 vient que nous les considé-
rons comme une seule et méme chose, que nous leur donnons un seul nom, et que nous
confondons leurs attributs.

The external senses have a double province - to make us feel, and to make us perceive,
They furnish us with a variety of sensations, some pleasant, others painful, and others
indifferent; at the same time, they give us a conception and an invincible belief of the
existence of external objects. This conception of external objects is the work of nature.
The belief of their existence which our senses give, is the work of nature; so likewise is
the sensation that accompanies it. This conception and belief which nature produces by
means of the sense, we call perception. The feeling which goes along with the percep-
tion, we call sensation. The perception and its corresponding sensation are produced at
the same time. In our experience we never find them disjoined. Hence, we are led to one
name, and to confound their different attributes. It becomes very difficult to separate
them in thought, to attend to each by itself, and to attribute nothing to it which belongs
to the other»276,

En un mot, Royer-Collard ne reprend pas tout ce qu’exposait Reid, mais ce
qu’il reprend est une traduction, relativement fidéle, quoique simplifiée, des argu-
ments de Reid. La simplification provient peut-&tre de ce que les objectifs pratiques
sont constamment présents dans les legons de Royer-Collard : il est donc de 1’inana-
lysable, le philosophe ne saurait pousser plus avant son analyse®”’.

Finalement, il me semble que deux positions philosophiques sont communes
3 Reid (et, dans une certaine mesure, 4 Stewart), d’une part®?, et 2 Royer-Collard,
d’autre part :
a - on peut parler, sans esprit polémique, d’un hyper-spiritualisme : non seulement il
faut clairement maintenir la summa divisio entre les deux substances®”, mais, a
strictement parler, le corps n’est plus qu'un instrument, comme une cause occasion-
nelle :
«Lorsque je sens la douleur, écrit Reid, de la goutte dans 1’orteil, je sais que cette partie
de mon corps éprouve une impression qui ne lui est pas ordinaire. Mais de quelle nature
est cette impression ?(...) Je ne sens qu’une chose, la douleur; et la douleur n’est pas une
impression sur le corps mais une impression sur ’esprit; tout ce que je percois a I’occa-
sion de cette sensation, c’est qu'il y a dans mon orteil quelque désordre qui la produit.
Mais, comme je ne connais ni la texture de cette partie de mon corps, ni ce qui constitue

119



en elle 1’état de santé, je ne puis savoir non plus ni la nature ni la cause du désordre qui y
existe et qui me fait éprouver la sensation douloureuse que je ressens.

When [ feel the pain of the gout in my toe, I know that there is some unusual impression
made upon that part of my body. But of what kind is it ? (...) All that I feel is pain,
which is not an impression upon the body, but upon the mind ; and all that I perceive by
this sensation is, that some distemper in my toe occasions this pain. But, as I know not
the natural temper and texture of my toe when it is at ease, [ know as little what change
or disorder of its parts occasions this uneasy sensation»280,

Ceci nous vaut, par exemple, chez Royer-Collard, une analyse de la mémoire comme
pure faculté de I’ame2®!. Un hyper-spiritualisme peut-il, dans ces conditions, écarter
tout danger de scepticisme sans un retour subreptice a certains philosophémes du
XVII® siécle, ceux-ci seraient-ils modifiés dans leur signification et leur fonction ?

b - il aurait pu se faire, en effet, que je ne pergoive pas comme je le fais présente-
ment, Reid le dit, Royer-Collard le redit aprés 1ui?®2. Je ne saurais m’expliquer
comment il se fait que se trouve franchi 1’«abime» entre le moi et le monde exté-
rieur. Faudra-t-il recourir & des philosophémes tels que les causes occasionnelles et
I’harmonie préétablie 7 Assurément, nous n’avons pas de texte explicite de Reid et
Grave met sur le compte d’une «metaphysical abstinencey» le fait qu’il n’y ait pas,
chez Reid, de théorie du rapport entre le corps et ’esprit®*®. Royer-Collard, quant 4
lui, rend hommage a Malebranche et 4 Leibniz :
«C’est le toucher qui nous donne les corps; nous avons vu comment. Il y a dans 1’opéra-
tion du toucher sensation et perception tout ensemble ; changement d’état ou modifica-
tion intérieure, c’est la sensation ; connaissance d’un objet extérieur, c’est la perception.
Non seulement ces deux choses sont distinctes, mais nous les concevons parfaitement
séparables. Nous aurions pu connaitre sans sentir, nous aurions pu sentir sans connaitre.
Le sensation précéde la perception, mais elle ne la cause ni ne la contient : nous ne pas-
sons de 1'une & ’autre par le secours d’aucune analogie, ou plutdt nous ne passons pas;
C’est la nature qui passe en nous. La perception ne nait pas de la sensation, mais aprés la
sensation. La Haison de la sensation et de la perception n’est pas moins arbitraire que
celle des sons et des pensées ; toute la différence, c’est que I’une a été établie par les hom-
mes et 1’autre par la nature. On doit cette justice & Malebranche que, le premier entre les
philosophes modernes, et avec Leibniz, le seul peut-€tre avant Reid, il a séparé avec beau-
coup d’exactitude la perception de la sensation qui la précéde et la signifie»284.

Mais la différence est-elle véritable si, chez Reid comme chez Royer-Collard, sans le
recours a la volonté divine, tel un Deus ex machina, on ne peut comprendre ce qui,
en toute hypothése, demeure un mystére incompréhensible28s ?

Je concluerai un peu rudement en avangant que cette «répétition» des Ecos-
sais, de certains Ecossais, de certains thémes des Ecossais, qui nous raméne vers une
sorte de néo-dix-septiéme siécle semble bien, chez Royer-Collard, presque se réduire
aux effets qu’il escompte produire : mener a bien une véritable restauration philoso-
phique qui permette de lutter contre un dix-huitiéme siécle que 1’on unifiera pour
mieux le combattre. Une restauration de 'autorité et de la croyance, méme si une
place (restreinte) demeure accordée au «libre» exercice de la «raison»2®.

Ou s’agit-il de philosophie, lorsqu’'un homme comme Royer-Collard parle de
Reid ? A la limite, nulle part.

120



2. Victor Cousin avant les Ecossais

Le temps manque pour apporter toutes les précisions érudites que requiert un
tel sujet. Je me limiterai donc a ce qui peut fournir quelques lumiéres & notre colloque.

On ne répétera pas tout ce que contiennent les ouvrages de Barthélémy-Saint-
Hilaire, de Paul Janet et de Jules Simon?®’. Des éléments non négligeables peuvent
étre puisés dans des livres moins connus, tels Victor Cousin d’Eugéne de Mirecourt®®,
Les Jésuites de la rue Saint-Antoine. L’Fglise Saint-Paul-Saint-Louis et le Lycée
Charlemagne de E. de Ménorval?®, voire le Victor Cousin de Hermann-Joseph Ody?*°.
Il reste encore & exploiter diverses sources manuscrites?'.

Le premier témoignage, du moins le premier témoignage publié de 1’intérét de
Cousin pour la philosophie écossaise, nous le trouvons dans le Discours prononcé a
P’ouverture du cours de 1’année 1815-1816, le 7 décembre 1815 : «Quand Reid, au
dernier siécle, effrayé des délires de la philosophie de son temps, résolut de la sou-
mettre & un examen sévére, et de rechercher avec plus d’exactitude les vrais prin-
cipes de la nature humaine, cet homme sage n’entreprit pas de I’étudier et de la sui-
vre dans toutes ses parties; il se contenta de 1’analyse des sens; mais cette analyse a
changé la face de la philosophie anglaise, et la postérité dira & quel rang il faut pla-
cer son auteur»®2. Mais le premier témoignage public semble bien étre, sil’on s'en
rapporte & Cousin lui-méme, le cours de philosophie au Lycée Bourbon pendant
1’été 1815. Cousin aurait pour la premiére fois enseigné la philosophie écossaise et il
aurait dicté a4 ses éléves une traduction des Esquisses de Philosophie morale de
Dugald Stewart®®. Je ne sais §'il existe des traces écrites, pour ’instant, je n’ai rien
découvert.

Pour comprendre cette «rencontre», il convient d’entreprendre une biogra-
phie qui inscrit les événements significatifs de la vie de Cousin dans une trame histo-
rique. Car 1’on ne peut se contenter de ce que Cousin nous dit, dans la préface de la
2° édition de ses Fragments philosophiques (30 juin 1833) pour expliquer comment
s’est formée sa pensée. Cousin, dans ces pages, rend hommage a ses trois maitres :
Laromiguiére, Royer-Collard et Maine de Biran®*. Il faut étre un peu plus historien,
ne pas se laisser prendre au piége des illusions rétrospectives et analyser trois événe-
ments pour comprendre le quatriéme que constitue le choix, par Royer-Collard, de
Victor Cousin comme de son suppléant a la Faculté des lettres de Paris®**.

Premier événement : ’entrée de Cousin au lycée Charlemagne. Il est possible
que 1’histoire racontée soit quelque peu romancée. Cousin, d’origine assez modeste,
n’aurait dd qu’a la mére du jeune Epagoméne Viguier, que Cousin avait défendu
contre des camarades qui le molestaient, de pouvoir faire des études au lycée Char-
lemagne?®. Mirecourt est notre unique source & mettre I’accent sur le rdle joué par
un cousin de la mére, personne fort pieuse. Ce cousin aurait desservi une paroisse
aux environs de Mantes?®”. Mirecourt note, en outre, le jacobinisme affirmé du pére
de Cousin?®®. Cela dit, nos renseignements sur la famille de Cousin sont assez min-
ces?®. - Il n’importe : quelles que furent les ambitions de Cousin - et elles semblent
tot avoir été grandes?®9 - quelles que furent les péripéties de sa scolarité, c’est la forme,

121



le contenu tout autant que la fonction de 1’enseignement dispensé qui doit retenir
Pattention : Cousin a suivi un enseignement peu toumné vers les sciences, il a beau-
coup étudié le latin, un peu moins le grec, il fit sa rhétorique, classe nouvellement
créée et ne fréquenta pas de classe ol ’on enseignat la philosophie®®!. Les figures
de rhétorique qu’il maniera, il ne les a point inventées. C’est, ici, une histoire des dé-
buts des grands lycées impériaux parisiens qu’il faudrait approfondir®®2.

Deuxiéme événement : le prix d’honneur. Il est probable que ce prix d’hon-
neur a beaucoup compté pour la «carriére» de Victor Cousin. En réponse & une de-
mande d’information, le lycée impérial Charlemagne donne, sous le Second Empire,
les indications suivantes: en 1810, Cousin, en classe de rhétorique, obtient le pre-
mier prix de Discours latin (prix d’honneur), le premier prix (nouveau) de Discours
frangais, le premier prix de version latine et le troisiéme accessit (seulement !) de
version grecque. Ces copies ont été publiées®®, 1’original du Discours frangais a été
conservé®**. Une telle avalanche de prix ne s’est pas reproduite en quatre-vingts ans>°°.
Le lauréat du concours des lycées parisiens pouvait entrer en qualité d’auditeur au
Conseil d’Etat, et ce, en conformité d’un décret impérial*®. Cousin, on le sait, pré-
férera I’Ecole normale, qui allait réouvrir ses portes ;il y sera admis sans concours®”.

Je ne jugerai pas en technicien de la chose de Ia qualité du latin de Cousin.
Mais ce qui frappe, c’est la forme rhétorique qui ne prétend nullement & 1’origina-
lit€. Le «bien dire» qui se soumet & certaines régles constitue le but ultime que se
propose 1’éducation de style néo-classique propre & I’Université impériale, du moins,
dans les classes oit ’on s’exerce aux Belles-Lettres*®®.

Le sujet du discours latin était le suivant : Oratio Themistoclis in senatu Lace-
duemoniorum de constructis Athenarum moenibus. Cousin développe un argument,
un théme imposé aux candidats. La premiére phrase est presque un décalque®®. La
péroraison est trop caractéristique - ou banale, comme 1’on voudra - pour ne pas
étre rapportée : «De plus, quand bien méme aurais-je, maintenant, quelque chose de
pire a redouter que cette mort a laquelle, pour la patrie, je me suis exposé dans les
combats tant de fois devant vous, les cruautés les plus extrémes me seront choses
agréables et des plus douces si je dois les endurer pour Athénes»>'°. Cousin met ces
mots dans la bouche de Thémistocle. Le discours frangais est un préche de Mgr de
Belzunce & son clergé, lors de la peste de Marseille en 1720. Le ton est noble, je cite
également la péroraison : «Mais qu’ai-je besoin de vous exhorter plus long-temps ?
Perseverez dans ce genereux courage, et si mon exemple peut étre de quelqu’in-
fluence sur vous soyez surs que le premier & secourir un peuple infortuné, je serai
toujours a votre téte trop heureux si le sacrifice de ma vie pouvait fléchir le cour-
roux du tout Puissant»3!!. Cousin n’aura donc guére de formation scientifique, 1’on
ne pourra jamais voir en lui un philologue averti, ni méme un bon connaisseur des
langues étrangéres (sinon, peut-étre, de 1’anglais, mais assurément pas de 1’allemand>"?),
il n’aura pas de connaissances philosophiques scolaires de base. Mais son talent ora-
toire et sa technique rhétorique ne sauraient étre sous-estimés. Les copies de Cousin
ne dépareraient pas dans une histoire, qui ne devrait pas étre pour déplaire a Pierre
Bourdieu, des rhétoriques légitimes et légitimées dans la formation sociale fran-

caise™3,

122



Troisiéme événement : la dissertation «laromiguiérienne» soutenue le 10 juil-
let 1813. Le temps manque, décidément, pour étudier avec minutie ce qu’a pu faire,
ce qu'a pu étre 1’éléve Cousin a I’Ecole normale®'®. On sait qu’il ne s'oriente pas
tout de suite vers la philosophie®'®. Plusieurs sources le confirment, en particulier
un manuscrit, inédit, & ma connaissance, réunissant des esquisses pour une thése sur
Thucydide. Des fragments de traduction, qui ne semblent pas de la derniére exacti-
tude & ’amateur que je suis®'®, se rencontrent avec des réflexions «morales» sur la
politique et 1’histoire, qui ne dépassent guére le niveau de la rhétorique humaniste.
Glanons, au hasard, quelques pensées :

«Machiavel a décrit la politique de republiques de son temps, ces republiques etoit(sic)

faite(sic) sur le modele des republiques anciennes et suivaient les mémes principes. On

prétend que depuis le systéme politique a changé, et un prince philosophe Frederick a

écrit un livre contre Machiavel, mais Frederick n’étoit pas assez dupe pour mettre en pra-

tique ses theories philosophiques, et dans sa conduite politique il s’est montré le plus fer-
vent disciple de celui qu’il combattait dans son ouvrage»317.
Citons un deuxiéme extrait :
«La Superstition est une des playes du genre humain. Parcourez 1’univers, partout vous
rencontrerez des religions absurdes et cruelles, des cultes abominables, des pratiques in-
sensées, des oracles, des prophéties, des miracles. La Raison se souléve contre cet amas
d’absurdités. Mais enfin ces absurdités sont consacrées par les gouvernements elles font
la morale de la plupart des hommes, elles se combinent trés souvent avec la constitution
de 1’Etat, et il est & craindre qu’en y touchant on n’ébranle 1’état tout entier. Personne
sans doute n’est forcé de croire les superstitions de son pays, mais tout le monde n’est-il

pas obligé de les respecter 7»318.

Est-ce que ce ne sont que de simples fleurs de rhétorique, ou bien est-ce la manifes-
tation d’un cynisme politique, que d’aucuns nommeront réalisme ? On ne peut tran-
cher 4 la seule considération de ces quelques phrases. De toute fagon, les théses sou-

tenues & cette époque ne devaient nullement prétendre  1’originalité®'®.

La dissertation De Methodo sive de Analysi n’échappe pas a la régle. Et ce se-
rait chose bien futile de 1’étudier si sa lecture ne nous mettait pas en présence d’une
pensée singuliérement différente de celle qui est exposée dés le cours de 1815-1816.
Prosper Alfaric n’a pas tort de prétendre que Cousin se contente de reproduire la
doctrine de Laromiguiére des Lecons de philosophie®®®. 11 suffit, par exemple, de
comparer le début des Legons et celui de la Dissertation : nous n’aurions pas besoin
d’une méthode, écrit Laromiguiére, «[s]i nous étions organisés pour voir d’une pre-
miére vue tout ce qu’il y a dans les objets de nos sensations»*?!. «La nécessité d’une
méthode, poursuit Laromiguiére, se fonde sur la nature de I’homme, dont I’esprit
est borné dans sa capacité de sentir, dans sa faculté de penser, et dans sa mémoire»>?2.
Cousin débute par ces mots: «Quelle est donc la méthode qu’il convient que nous
prenions pour guide dans la recherche de la vérité 7»3%. Et il justifie la nécessité
d’une méthode analytique en ces termes : «telle est I’infirmité de notre sens de la
vue qu’il ne nous est pas possible d’embrasser d’un regard un objet pris dans son en-
semble, de facon assurée et avec netteté»®?*. Un deuxiéme trait est remarquable,
c’est I’admiration sans mélange que Cousin manifeste alors & 1’égard de Condillac.
Aucune critique ne lui est adressée. Tout au plus Cousin regrette-t-il que Condillac
soit trop tot disparu :

«Et si Condillac, écrit-il, ne nous avait pas été enlevé en ce temps o il projetait d’écrire

4 nouveau tous ses ouvrages et de transporter dans le domaine de la philosophie cette

simplicité admirable et précieuse qu’il avait montrée avec tant de bonheur en renouvelant,

123



en quelque fagon, les éléments de 1’arithmétique et de 1’algébre, peut-étre que les vaines
querelles et les ténébres dont la métaphysique est enveloppée, encore de nos jours, se se-

raient évanouies, enfin chassées et mises en fuite, devant la clarté répandue par cette lan-

gue nouvelle qu’il venait de forger»335.

Cousin va jusqu’a écrire qu’il s’est contenté de réunir ce qui restait dispersé
«Quatre philosophes illustres, Bacon, Descartes, Malebranche et Locke ont écrit sur la
méthode (...) Mais il n’est rien que 1°on trouve chez eux que 1’on ne puisse également
trouver chez Condillac, et méme enrichi de nouvelles découvertes et développé. Mais tout
ce que Condillac a écrit sur ce sujet, tout cela se trouve épars et dispersé ¢a et 1a dans ses
ouvrages. Nous avons essayé de rassembler tous ces éléments en les réunissant en un corps
unique»326,
A la limite, Cousin va plus loin que son maitre Laromiguiére, chez lequel la fidélité
4 Condillac n’exclut pas quelques réserves. Laromiguiére ne fait pas sienne, par
exemple, la conception condillacienne de 1’attention : «il m’a toujours été impossi-
ble, écrit-il, de concevoir, non pas que la sensation précéde 1’attention, mais que la
sensation se change en attention»32?”. Que «lactivité soit une transformation de la
passivité»>?8, cela, Laromiguiére ne 1’accorde pas & Condillac. 11 est, d’ailleurs, d’au-
tres points sur lesquels les deux doctrines différent®”°. Cousin, quant & lui, met par-
fois 1’accent sur 1’attention, mais sans approfondir la nature de I’activité qui la ca-
ractérise3.

Dans 1’ensemble, dans cette dissertation, nous trouvons une sorte de vulgate
condillacienne, celle-ci une fois soumise a la banalisation pédagogique de Laromi-
guiére, moyennant quelques modifications qui n’apparaissent guére, somme toute,
dans le texte méme de la Dissertation.

1 - Un «sensationnisme» est nettement affirmé, qui va de pair avec une certaine
conception de 1’idée. Nous sommes bien loin du rejet de ce que Cousin appelera
«sensualisme» lorsqu’il écrit: «La premiére idée est donc une idée simple, qui ne
peut étre décomposée. C'est finalement la sensation toute dépouillée. Par consé-
quent 13e35:l sensations constituent les principes ou encore les points de départ des doc-
trines» ™.

2 - La méthode utilisée, ce sera celle de 1’analyse qui, dans un premier temps, dé-
compose les idées pour, ensuite, les recomposer. Et 1’on partira, pour ce faire, des
«objets qui tombent sous les sens»332.

3 - Cette méthode est clairement distinguée de la méthode syllogistique. De plus,
on voit Cousin, comme 1’avait fait Condillac, comme le fera également Laromi-
guiére®, mettre en piéces ce qu’il nomme la méthode synthétique : «Il est une
méthode que I’on nomme synthése, c’est-a-dire composition : celle-ci fait usage de
principes généraux, d’axiomes et de définitions dans la recherche de la vérité. Mais
les principes généraux, les définitions et les axiomes sont des expressions abrégées
grace auxquelles nous unissons un grand nombre d’idées particuliéres»®*. Ce sont
des banalités, assurément, mais ces banalités ont une origine précise : une telle
conception de [’abstraction, une telle conception de la «philosophie expérimen-
tale», ne peuvent pas conduire 4 la fameuse «raison impersonnelle» dont Cousin
fera l1a clé de volte de sa philosophie*. Cette psychologie est donc une certaine
idéologie, quelque peu énervée et diluée, mais une idéologie, tout de méme.

4 - Et, comme dans toute idéologie, ’on passe d’une psychologie des opérations de
Uesprit & une grammuaire générale. Mon propos n’est pas, ici, d’examiner ce qui

124



constitue, selon certains, le cercle de ’idéologie®® : & savoir ceci que méme si les si-
gnes ne sont introduits qu’a un certain moment de 1’analyse, 1’analyse des «modes
d’étre» de la statue condillacienne demeurerait abstraite, & tous les sens du terme, tant
que ’usage des signes ne sera pas compris comme ce qui rend possible 1’analyse méme
des idées et non pas seulement comme ce qui la facilite3®”. Cousin, en bon écolier
qu’il est, ne se pose pas ce genre de questions. Il juxtapose & un résumé de la méthode
d’analyse des idées quelques considérations sur les signes et le langage qui consti-
tuent 1’exacte reprise de la lecon inaugurale de Laromiguiére, prononcée le 26 avril
1811, Discours préliminaire sur la langue du raisonnement>*®. La transition est toute
trouvée : «Si donc raisonner, c’est la méme chose que de traduire des signes des
idées en de nouveaux signes, 1’identité des idées étant sauvegardée, c’est aussi la
méme chose que calculer»®®. De ’affirmation selon laquelle il n’est pas possible de
raisonner, sans faire usage de signes**®, on passera, comme chez Laromiguiére3*, 4
la proposition suivante : «les langues sont des méthodes de raisonnement, c’est-a-
dire des méthodes d’analyse»>?. Aucun des thémes convenus ne manquera, méme
§’ils ne sont qu’effleurés : de la nécessité de perfectionner {’usage des langues pour
perfectionner le raisonnement®? ; de la recherche d’une langue parfaite, aussi par-
faite qu’il se puisse étre** ; de 1’assimilation d’une science & une langue bien faite3** ;
ou, encore, de I’identité entre raisonner et calculer®®. Il est inutile de poursuivre :
Cousin paraphrase le Discours d’ouverture de Laromiguiére. Et il n’y a pas la moin-
dre trace des Ecossais, de philosophes qu’il prétendra connaitre par cceur deux ans
aprés®*’. Comment s’est effectuée une aussi brusque conversion ?

J’en arrive sans transition au quatriéme événement : le choix de Cousin comme
suppléant de Royer-Collard. Ce choix n’a pu étre fait au hasard. Cousin avait suivi
les lecons de Royer-Collard, ce dernier 1’avait entendu®*®. Cousin ne dissimule pas
que se soit produit un changement considérable en un laps de temps assez court :

«L’Ecole normale lui appartenait tout entiére [il s’agit de Laromiguiére]. L'année sui-

vante, un enseignement nouveau vint nous disputer au premier; et M. Royer-Collard, par

la sévérité de sa logique, par la gravité et le poids de sa parole, nous détourna peu a peu,

et non pas sans résistance, du chemin battu par Condillac, dans le sentier devenu depuis

si facile, mais alors pénible et infréquenté, de la philosophie écossaise»34°.
Ceci est écrit dans la préface de la 2° édition des Fragments philosophiques. Prosper
Alfaric pense que 1’évolution de Cousin, qui n’était pas accomplie en 1813, «aurait
été peut-étre arrétée de bonne heure par la retraite de Royer-Collard, si celui-ci ne
1’avait pas choisi alors comme son suppléant»35°. Ce n’est pas impossible. Cousin,
dans une note & ma connaissance inédite, dans laquelle il présente son projet de
thése sur Thucydide, dit assez clairement 4 quel point son évolution intellectuelle
a été conditionnée par les positions qu’il a successivement occupées dans 1’institu-
tion universitaire. A-t-elle, méme, la moindre consistance en dehors de ces réalités ?
Je cite Cousin :

«J’avois d’abord pris pour thése de litterature, un autre sujet, mais la nature de mes
études prenant toujours de plus en plus un caractére philosophique, et les bases de
mon ancienne philosophie de Condillac venant & me manquer par I’effet des conseils
de Mr R. Collard, je pris un sujet neutre en quelque sorte et 'y trouvai un tel plaisir
que ce fut une peine pour moi d’y renoncer en 1814 lorsque Mr Villemain ayant
quitté I’Ecole, je fuis choisi pour le remplacer, et distrait forcément par une nouvelle

125



fonction. Je n’étois auparavent que simple répétiteur. C’est étant repetiteur, que
j’avois passé une these de philosophie sur la Methode, et que je preparais une these
sur Thucydide»3S!.

Il est a peine besoin de commenter.

Conclusion

Ma conclusion sera des plus bréves : mon propos n’était pas de confronter des
interprétations frangaises a la teneur véritable des écrits de certains philosophes
écossais. Je n’ai traité que marginalement de cette question qui est, assurément, 1é-
gitime. Jai seulement tenté d’apporter quelques éléments de réponse 4 une interro-
gation en quelque sorte préjudicielle : pourquoi cette curieuse fortune tardive, de
Reid, tout particuliérement, dans les derniéres années du XVIII® siécle et dans la
premiére moitié du XIX® siécle, en France ? Je ne prétends pas que les discours que
nous avons lus doivent entiérement étre déboutés de leur prétention a participer du
genre théorique, qu’il faille, par exemple, les traiter comme de purs et simples effets.
JI’ai simplement voulu, a titre préliminaire, essayer de déterminer quelle fut leur va-
leur d’usage, ce a quoi on les a fait servir.

Jean-Pierre COTTEN

Université de Caen

NOTES

1. Par ex., M.A. Philippe, Royer-Collard, sa vie publique, sa vie privée, sa famille, Paris, Michel
Lévy fréres, 1857, p. 57.

2. Préface a la traduction des Esquisses de philosophie morale de M. Dugald Stewart, Paris,
A. Johanneau, 1826, CXLV.

3. A. Schimberg apporte la restriction suivante : «bien qu’il [1’Essai sur les facultés actives] ait
été lu et commenté par Royer-Collard, ses lecons écrites n’en gardent nulle trace explicitey,
Les fragments philosophiques de Royer-Collard, réunis et publiés pour la premiére fois a
part avec une introduction sur la philosophie écossaise et spiritualiste au XIX® siécle, par
André Schimberg, Paris, Félix Alcan, 1913, XLI.

4. Recueil de pi€ces, Bib. V. Cousin, 1096(8), s.d., p. 3.

5. Paris, impr. de Fain, 20 p. (Bib. V. Cousin, 15239, avec une dédicace manuscrite 3 Mon-
sieur Cuvier, «inspecteur de 1’ Académie de Paris»), repub. par A. Schimberg, op. cit., pp. 1-19
(la ponctuation et 1’orthographe n’ont pas été intégralement conservées),

6. (Euvres complétes de Thomas Reid, Paris, A. Sautelet et Cie, t. IIl, 1828, p. 318.- Dans la
traduction des (Euvres de Reid par Jouffroy, on trouve les fragments de Royer-Collard dans
le tome III (pp. 327-449) ainsi que dans le tome IV (pp. 271451).

7. Op. cit., XI-XIII.
8. Tome II, Paris, L. Hachette, 1845, p. 184.
9. Ibid., p. 619.

10. Cest presque une banalité de le rappeler. V. Cousin commencera son discours prononcé a
I’ouverture du Cours d’histoire de la philosophie moderne (7 décembre 1815) par ces mots:
«Lorsque appelé a produire, dans des fonctions plus élevées, la male éloquence et cette vi-
gueur de sens et de dialectique qui marquaient son enseignement, le métaphysicien distingué

126



11.

12.

13.
14,
15,

16.

17.

i8.

19.
20.
21.
22.
23.
24,
25.

26.
27.
28.

que vous avez tant de fois applaudi dans cette enceinte, daigna jeter les yeux sur moi pour le
remplacer : 1’honneur d’un pareil choix ne m’éblouit point sur ses périls, et, avant de vous
surprendre, Messieurs, il me fit trembler», Cours d’histoire de la philosophie moderne pen-
dant les années 1816 et 1817, par M.V. Cousin, publié avec son autorisation d’aprés les
meilleures rédactions de ce cours, Paris, Ladrange, 1841, p. 1 - Dans le méme sens, la présen-
tation du plus fidéle disciple de Cousin, J.-Ph. Damiron, dans son Essai sur l'histoire de la
philosophie en France au dix-neuviéme siécle, Paris, Ponthieu et Cie, 1€ éd., 1828, p. 306
et sq.

Les philosophes francais du XIXF siécle, Paris, L. Hachette, 17 éd., 1857 (je cite d’aprés la
2° &d. revue et corrigée de 1860). - Les Idéologues. Essai sur I 'histoire des idées et des théo-
ries scientifiques, philosophiques, religieuses, etc. en France depuis 1789, Paris, Félix Alcan,
1891 (réimpr. Georg Olms Verlag, 1972).

Pastoret ne semble pas avoir été étranger au choix de Royer-Collard (Prosper de Barante, La
Vie politique de M. Royer-Collard, Paris, Didier, 1861, p. 105, Villemain, La Tribune mo-
derne en France et en Angleterre, Paris, Calmann Lévy, t. II, 1882, p. 328).

Ceci a souvent été raconté. Cf., par ex., M.A. Philippe, op. cit., pp. 50-51.
L’expression se trouve dans I’ouvrage de Taine, op. cit., p. 21.

Une formule, que Cousin affectionnait particuliérement, caractérise bien le propos de Royer-
Collard : «On ne divise pas 1’homme ; on ne fait pas au scepticisme sa part : dés qu’il a péné-
tré dans I’entendement, il 1’envahit tout entier» (discours d’ouverture du cours de 3° année,
1813-1814, éd. Schimberg, p. 194).

Méme un fidéle disciple de Cousin le laisse entendre (A. Garnier, «M. Royer-Collard. Philo-
sophes et publicistes contemporains», Revue des Deux Mondes, 15 octobre 1851, p. 264
et sq.).

Par ex. : «tantdt, sous le joug de 'empirisme, elle [’observation] déguise, altére, efface les
conceptions de la raison au profit des notions sensiblesy», Cours d histoire de la philosophie
morale au dix-huitiéme siécle, premiére partie - Ecole sensualiste (pub. par E. Vacherot),
Paris, Ladrange, 1839, 17®lecon, p.40. Sous ce vocable, Cousin regroupe les pensées de
Locke, Condillac, Helvétius, Saint-Lambert et Volney (op. cit., pp. 40-45).

L’expression, & vrai dire, n’est pas étrangére a8 Condillac : «la sensation enveloppe toutes les
facultés de 1’amey» (Traité des sensations, 1°° partie, ch. VII). Mais elle va d’abord revétir
une signification polémique chez Cousin : il dit de la «philosophie de la sensation» qu’elle
est une «triste philosophie» (préface des Fragmens philosophiques, Paris, Sautelet et Cie,
1826, V).

Op. cit., p. 22.

Ch. XII, Pourquoi 1’éclectisme a-t-il réussi ?

Cf., Avertissement.

Op. cit., pp. 1-6.

Op. cit., p. 2.

Ibid.

En ce sens, Sergio Moravia, Il Tramonto dell’ Illuminismo, Filosofia e politica nella societa
francese (1770-1810), Bari, Editori Laterza, 1968, p. 33.

Ch. VIIL, La troisiéme génération d’idéologues. L’idéologie spiritualiste et chrétienne.

Op. cit., p. 513.

Par ex., un excellent connaisseur de la philosophie écossaise, S.A. Grave : «When Royer-
Collard (about 1810) brought the philosophy of Common Sense in France...», The Scottish
Philosophy of Common Sense, Oxford, Oxford University Press, 1960, p. 3. Il est vrai que
Grave veut d’abord proposer une lecture «immanente» des textes, lecture qui est remarqua-
ble. Une présentation «classique» se trouve dans 1'étude fort documentée de Paul Gerbod :

127



29.

30.

31.

32.

33.

34.

128

«L’éclectisme cousinien a une fortune plus éclatante et plus durable. A 1’origine de ce cou-
rant d’idées se situe Royer-Collard qui, professeur & la Sorbonne a la fin de I’Empire, fait
connaitre la philosophie écossaise, celle de Dugald-Stewart et de Thomas Reid, et met en re-
lief I'importance de la psychologie», «L’Université et la philosophie de 1789 a nos joursy,
Histoire de 1'enseignement de 1610 a nos jours (Actes du 95% Congrés national des sociétés
savantes, Reims, 1970, section d’histoire moderne et contemporaine, tome I), Paris, Biblio-
théque nationale, 1974, p. 277.

«Between 1770 and 1830 the metaphysical movement in Scotland, as carried on by Reid,
Dugald Stewart and a host of other writers, made an impression in France which reached its
high point during the Empire and the Restoration, but which had already been considerable
under the Directory and before the Revolution», The Democratic Intellect. Scotland and
her Universities in the Nineteenth Century, Edinburgh, Edinburgh University Press, 17€ éd.,
1961, p. 277.

«Anche la Scozia ebbe la sua stagione idéologique. Dopo le profonde simpatie nutrite dagli
idéologues per Locke, Hartley, Smith, le relazioni franco-scozzesi proseguitono infatti nella
significativa convergenza di discussioni e di problemi tra i Destutt de Tracy, i Laromiguiére,
i Cabanis e i Reid, i Dugald Stewart, i Brown, e in genere, come ebbe a scrivere de Gérando
alludendo appunto agli Scozzesi, tra il francesi ¢ "une école aussi célébre par les génies qu’elle a
produits que par les services qu’elle a rendus a la morale”», Il Tramonto..., op. cit., p. 22.

A propos de Smith : pp. 265, note sous la p. 266, 677, 732, 766, 774, 780, 793, 825. A
propos de Frangois Thurot : pp. 304-310 (La polemica di Frangois Thurot contro il mate-
matismo di Condillac): Thurot publie, en 1’an IV, une traduction du linguiste anglais
J. Harris (Hermeés, ou recherches philosophiques sur la grammaire universelle, ouvrage tra-
duit de l'anglais de J.H. avec des remarques et des additions par F. Thurot, Paris, an IV,
repub. A. Joly, Genéve-Paris, Droz, 1972). Il connait bien les Ecossais : «L’opera pii matura
di quest’ ultima fase del pensiero di Thurot é il De I 'entendement et de la raison, Paris 1830,
2 vol. Vi si sente, fra l'altro, la forte influenza della Scuola scozzese del senso comune :
Thurot aveva studiato a fondo Reid e Dugald Stewart traducendone alcuni testiy», p. 305.
A propos de Degérando, pp. 417456 (Joseph-Marie Degérando e la prima crisi della psicolo-
gia «idéologiquey). Le livre de Moravia s’intitule : Il Pensiero degli Idéologues, Scienza e fi-
losofia in Francia, 1780-1815, Firenze, La Nuova Italia, 1974.

These..., Université de Paris IV, 24 janvier 1976, reprod. par 1’Atelier de reproduction des
théses, Université de Lille III, t. IV (II, 209).

Heidelberg, Carl Winter-Universititsverlag, 1976 : «Hauptquelle der auslandischen Anleihen
war die schottische Schule des ”common sense”, namentlich Thomas Reid», p. 95. Reid est
défini en ces termes : «1710-1796, bekimpfte unter Zuhilfenahme Descartes’ den englischen
Empirismus und den Humeschen Skeptizismus, ist wahrscheinlich ein Produkt dhnlicher
sozialer Verhiltnisse wie seine franzdsischen Adepten», p. 355. H. Thoma adopte, dans 1’en-
semble, les vues que Lucien Séve développait dans La philosophie francaise contemporaine
et sa genése de 1789 & nos jours, Paris, Ed. sociales, 1962 (en ce sens : «von Séve iibernehmen
wir den Kern der folgenden Skizze, seine Ergebnisse liessen sich durch eigene Nachforschungen
erharteny, p. 355).

Dissertatio philosophica de methodo sive de analysi, quam ad publicam disceptationem pro-
ponit, ad doctoris gradum promovendus, Victor Cousin, Scholae Normalis Alumnus, in Fa-
cultate Litterarum jam Licenciatus. Die Julii decimd nond, 1813 ad horad meridiand ad se-
cundam vespertinam, Paris, impr. de Fain, 20 p. (Bib. V. Cousin, 19821, Bib. nationale,
4% R. Piéce. 62). Y font allusion : Paul Janet, Victor Cousin et son ceuvre, Paris, Calmann
Lévy, 1885, n. 1, p. 8; Barthélémy-Saint-Hilaire, M. Victor Cousin, sa vie et sa correspon-
dance, Paris, Hachette et Cie, 1895, t. I, p. 29 ; Prosper Alfaric, Laromiguiére et son école,
étude biographique avec quatre portraits, Paris, Les Belles Lettres, Publications de la Fa-
culté des Lettres de Strasbourg, 2° série, fasc. 5, 1929, p. 80. On remarquera que P. Alfaric
cite inexactement la dissertation, tout comme P. Janet : il se contente de traduire le texte
reproduit par P. Janet. Le texte donné par P. Janet est le suivant : «Nisi Condillacus eo tem-
pore nobis ereptus fuisset quo libros omnes suos iterum scribere, miramque illam et auream
simplicitatem qua in elementis arithmeticae algebraeque usus est, in philosophiam transferre



3s.

36.
37.

38.

39.

40.

in animo habebat, forsitan tenebrae quibus metaphysica involvitur, pulsae fugataeque eva-
nuissent». Le texte complet est le suivant : «et nisi Condillacus eo tempore nobis ereptus
fuisset, quo libros omnes suos iterum scribere, miramque illam et auream simplicitatem qud
in elementis arithmeticae algebraeque quodammodo reficiendis tam feliciter usus est, in phi-
losophiam transferre in animo habebat, forsitan et vanae concertationes et tenebrae quibus
etiam nunc metaphysica involvitur, ad facem linguae novae quam conditurus erat pulsae fu-
gataeque evanuissent», op. cit., p. 18.

Je dis bien «témoignage publicy. En effet, comme le note Hermann-Joseph Ody, «Im glei-
chen Sommer [1815] ist Cousin voriibergehend Professor der Philosophie am Lycée Bour-
bon, wo er die schottische Philosophie lehrt und seinen Schiilern die Moral Dugald Stewarts
(1753-1828), eines Schiilers Reids, diktiert», Victor Cousin. Ein Lebensbild im deutsch-fran-
zésischen Kulturraum, Saarbriicken, West-Ost-Verlag, 1953, p. 16. Il est fait référence & ce
point dans les écrits de Cousin : cf., «Souvenirs d’Allemagne», repub. in Fragments et sou-
venirs, Paris, 3¢ éd. considérablement augmentée, 1857, p. 57.

Paris, 1797, 2 vol. (BN, R. 51 398-99), I’appendice se trouve aux pages 229-271.

«Si & gid accennato altrove al peso che la filosofia morale del grande scrittore scozzese ebbe
presso gli idéologues» écrit S. Moravia (1974, p. 766). Ce point est plus longuement déve-
loppé dans un article, «Aspettidella "science de’homme” nel pensiero degli "idéologues™»,
Rivista critica di storia della filosofia, 1967 (XXII), fasc. I, pp. 77-81. 1i est intéressant de
noter que certains des idéologues font grand cas de la conception propre a Smith de la sym-
pathie (en témoigne, par ex., la traduction que Mme Condorcet donne de ’ouvrage de Smith,
traduction qui parait la méme année que ses Lettres a C. sur la théorie des sentimens mo-
raux, ou Lettres sur la sympathie, Paris, 1798 : «Queste Lettres divennero subito assai cele-
bri, almeno nell’ ambiente degli idéologuesy» écrit Moravia, art. cit., n. 144, p. 79). Mais ils
critiquent nettement la conception d’un sens intime (ainsi, Mme Condorcet, passim) et 1’ab-
sence de référence au physiologique. Un texte de Cabanis le montre clairement : «Ces ten-
dances [les tendances sympathiques] sont, en effet, alors, ce qu'on entend par la sympathie
morale, principe célébre dans les écrits des philosophes écossais, dont Hutcheson avait re-
connu la grande puissance sur la production des sentiments, dont Smith fait une analyse
pleine de sagacité, mais cependant incompléte, faute d’avoir pu le rapporter a des lois phy-
siques, et que Madame Condorcet, par de simples considérations rationnelles, a su tirer, en
grande partie, du vague ou le laissait encore la Théorie des sentiments moraux», Rapports
du physique et du moral de I’homme, téimpression de 1’édition de 1844, Paris-Genéve,
Slatkine, 1980, 10® Mémoire, p. 549.

Nous aurons 1’occasion de revenir sur le passage que J.-M. Degérando consacre a la philoso-
phie écossaise dans la premiére édition de son Histoire comparée des systémes philosophi-
ques relativement aux principes des connaissances humaines (Paris, chez Henrichs, an XII-
1804, 3 vol.) et qui se trouve au tome I, pp. 376-398. Citons, pour le moment, la note sous
la page 376 : «Je me fais un plaisir et un devoir d’annoncer que je dois beaucoup, pour la
partie qu’on va lire, aux indications qui m’ont été fournies par mes dignes amis, MM. Prévost
et Pictet, et a celles que j’ai recueillies dans I’ouvrage de M. Dougwald(sic)-Stewart, sur la
Phil. de I’Esp. humy.

Il n’est pas certain (voir plus loin) que 1’«influencey» des Ecossais sur Maine de Biran ait été
déterminante. Remarquons que Biran lit Dugald Stewart dans la traduction Prévost (Elé-
mens de la Philosophie de l'esprit humain, Genéve, 1808): en ce sens, H. Gouhier, Les
conversions de Maine de Biran, Paris, Vrin, 1948 (référence, p. 431, & un article que je n’ai
pu me procurer : Mme Hallet-Barbillion, «Choix de notes inédites de Maine de Birany, 4n-
nales de 1'Université de Grenoble, Lettres-Droit, t.IX, 1932, p. 470 : notes sur les Essais...
de Dugald Stewart), H. Gouhier, éd. de De ['existence, Paris, Vrin, 1966, pp. 29-30; une
note de J. Echeverria dans son édition du mémoire de Berlin de 1807, De [ 'aperception im-
médiate, Paris, Vrin, 1963, pp. 257-8. Se reporter également & des passages du Journal
(Neuchétel, La Baconniére, 3 vol., 1954-55), pp. 35 et 40 du tome III (Carnet 1811 ou1812).

The Scottish Philosophy. Biographical, expository, critical, from Hutcheson to Hamilton,
London, 1875 (reprint Hildesheim, G. Olms, 1966).

129



41

42,
43,

45.

46.

47.

48,

. La philosophie écossaise du sens commun, Thomas Reid et Dugald Stewart, Bruxelles, Palais
des Académies, Académie royale de Belgique, Mémoires de la classe des lettres, 2° série,
t. LXIV, fasc. 4, 1980.

(Euvres complétes de Thomas Reid, Paris, Victor Masson, 1836, t. I, CCXXI-CCXL.

En témoigne la bibliographie (sélective) de Gladys Bryson : Man and society. The Scottish
Inquiry of the Eighteenth Century, Princeton University Press, 1945, pp. 277-8.

. Ce théme est des plus classiques : par ex., Andrew L. Drummond et James Bullock, The
Scottish Church, 1688-1843 (The age of the Moderates), Edinburgh, The Saint Andrews
Press, 1973, ch. IV et V. Dans le méme sens : William Ferguson, Scotland, 1689 to the pre-
sent (The Edinburgh History of Scotland, 1V), Oliver and Boyd, 1968 (repub., 1975), ch. 7,
Education and culture in the Eighteenth Century, par ex., p. 209.

Op. cit., XIV.

Les analyses récentes sont nuancées sur ce point: par ex., G. Ardley, «Hume’s Common
Sense Critics», Revue Internationale de Philosophie, 115-116, 1976, fasc. 4, pp. 104-125.
Dans le méme sens: E. Griffin-Collart : «Dans son admirable ouvrage The Democratic
Intellect, G.E. Davie souligne combien la philosophie de 1’école dite écossaise devait a la
pensée de Humey, «Les croyances naturelles de Hume et les principes de sens commun de
Reidy, ibid., pp. 126-141. Selon Mme Griffin-Collart, «Reid ne pouvait en aucune fagon se
contenter de la concession que fait Hume au sens commun de nous entrainer de maniére
invincible, naturelle, & nourrir des croyances et opinions qui nous servent de guide dans la
vie pratique (...) Il ne veut pas du clivage ainsi opéré entre sens commun et raisony, ibid.,
p. 135. Dans un article récent, faisant le point sur les études humiennes, Michel Malherbe va
dans le méme sens lorsqu’il remarque : «En tant que philosophe, et quoique de son vivant
Beattie et Reid eussent dénoncé son esprit métaphysique et sceptique, il [Hume] fut au tour-
nant du siécle assimilé & la tradition du sens commun, au moment ou la philosophie écos-
saise se diffusait et, en méme temps, reldchait ses exigences doctrinales: on le considéra
comme le pére de la philosophie régnante», «Les études humiennes. Anatomie et problé-
mesy, Archives de Philosophie 44, 1981, p. 638 (cf., également, pp. 655-6, et surtout,
p. 660, la référence a une étude sur la relation entre Hume et Hutcheson).

«L’école écossaise a en quelque sorte pour fondateur Hutcheson, maitre et prédécesseur de
Smith», P. Prévost, 1797, op. cit., p. 232. Pour ne se référer qu’au méme auteur, un point
de départ légérement différent sera proposé dans un texte ultérieur: «L’école écossaise
commence 3 HUTCHESON, qui le premier, parmi les modernes, a fait de la théorie du sens
moral un corps de doctrines. Cette idée profonde et ingénieuse, dont les écrits de lord
SHAFTESBURY contenaient déja le germe, fut développée dans les lecons du professeur de
Glasgow, et prit dés lors une forme plus réguliére et didactiquey, préface  la traduction des
Elemens de la philosophie de 1'’esprit humain, Genéve, J.-J. Paschoud, an XII, VIII-IX. Cou-
sin nommera Hutcheson le «pére de la philosophie écossaise», Cours d histoire de la philoso-
phie au dix-huitiéme siécle, professé a la Faculté des Lettres en 1819 et 1820, Seconde par-
tie - Ecole écossaise, Paris, Ladrange, 1840, p. 10. Cela étant, si, dans la 2° legon, Cousin dé-
clare : «Nous devons commencer nos études sur la philosophie écossaise par Hutcheson»,
p. 20, il prend soin d’ajouter : avant de s’engager dans 1’examen de la morale de Hutcheson,
«j’ai besoin de rappeler briévement deux systémes qui 1’ont préparée, celui de Cumberland
et celui de Shaftesbury», p. 39.

Le philosophe écossais qui est contemporain de Royer-Collard, c’est Dugald-Stewart.
Mme Griffin-Collart écrira : «Les derniers philosophes & se considérer comme défenseurs du
sens commun en Angleterre, notamment W, Hamilton et J. Ferrier...» (1980, p.9). On ne
peut exclure W. Hamilton de la philosophie écossaise, méme si les notes qu'il a ajoutées a
I’édition des ceuvres de Reid le montrent souvent critique (The Works of Thomas Reid,
D.D., now fully collected with selections from his unpublished letters, preface, notes and
supplementary dissertation by Sir William Hamilton, Edinburg, Mc Lachlan, Stewart and
C°, 1846, 914 p.). M. Davie consacre la 4° partie de son ouvrage 4 «Ferrier and common
sensey.

130



49,

50.

51.
52.

53.

54.

55.

Op. cit., p. 11 : «They are often called the Common Sense School, from the ready solution
offered by most of them to the problem of knowledge on a common sense basis, in opposi-
tion to the epistemological idealism of Berkeley and Humey.

Ibid. : «At other times they are called the Moral sense School, because of the belief held by
most of them that man is possessed of a faculty of immediate moral perception and jud-
gement comparable to his faculty of seeing and hearing».

Ibid. : «Sometimes they are called the Sentimentalists».

Ce processus de réduction se montre le plus clairement dans la longue préface que Jouffroy
a donnée aux Euvres complétes de Thomas Reid (réf. : note 42) : 4 la limite, toute philoso-
phie politique ou toute philosophie de 1’histoire sont quasiment passées sous silence, du
moins, pour ce qui est des Ecossais. Jouffroy retient, d’abord, une lecon des Ecossais : «... la
science de la nature humaine, voila la science par laquelle peuvent étre résolus tous ceux de
ces problémes qui sont susceptibles d’une solution. Le premier probléme de la philosophie
c’est donc le probleme psychologique (...) toutes les sciences philosophiques dépendent de
la psychologie», CLXXX, CCV. En réalité, il y a une certaine présence du politique, on
montrera un peu plus loin comment. Notons, par ailleurs, que, dans les années 1820-30,
Jouffroy n’a pas peu concouru a développer ce qu’il est coutume d’appeler une «philoso-
phie de I’histoire». Notre remarque appelie des développements bien plus étendus pour qu’il
soit rendu compte, d’une fagon non unilatérale, de la réalité. Ainsi Jean-Jacques Goblot a
bien montré 'importance du réle de Jouffroy dans la naissance d’une certaine «philosophie
de I’histoire» antérieure, en un sens, a celle que Cousin va développer dans son Introduction
de 1828 (Cours de philosophie, Paris, Pichon et Didier,17® éd., 1828 : 17 avril-17 juillet 1828),
en ce sens: Aux origines du socialisme frangais : Pierre Leroux et ses premiers écrits (1824-
1830), Lyon, Pul, 1977, par ex., pp. 45 et sq. Par ailleurs, les six premiers textes recueillis
dans les Mélanges philosophiques (Paris, Paulin, 1833, repub. Geneve, Slatkine, 1979) sont
regroupés sous le vocable de Philosophie de I histoire.

Esquisses de philosophie morale, référence dans la note 2. (Euvres complétes de Thomas
Reid, Paris, Victor Masson et A. Sautelet et Cie, 1828-1836, 6 vol.

«Ce n’était pas sans une sorte de crainte que je suivais, en le {Dugald Stewart] traduisant,
des discussions liées a la théorie économique. Ce genre d’application des principes de la phi-
losophie est le plus attrayant peut-étre (...) Mais il est aussi I’un des plus difficiles», préf. &
la traduction des Elémens de la philosophie de I’esprit humain (référence dans la note 47),
XII. Dugald Stewart, lui-méme, a repris, dans son enseignement, les recherches d’Adam
Smith.

Ce que note Gladys Bryson : «we find that one of them, Thomas Reid, interested himself
not at all in the problems of man’s pasty», op. cit., p. 84. «He did not concern himself with
the physical aspects of man’s lifey, ibid. «His range was limited to psychology and theore-
tical ethics with a little attention given to aesthetics». En ce siécle, ajoute G. Bryson, cela
était «an unusual limitation». Nous pourrions mettre ceci en paralléle avec une analyse de
G.E. Davie: «The avoidance of political or ideological commitment which in French eyes
represented the strength of Scottish philosophy was precisely what the Englishmen suspected
most about ity, op. cit., pp. 260-1. La «politique de la philosophie» se détermine, aussi, a
partir du choix des «thémes» et du «corpusy légitimé. Cela dit, pour étre historiquement
plus exact, il faudrait, peut-€tre, ajouter de légéres nuances a ce qui est, ici, avancé : «L’exem-
ple de son illustre prédécesseur Adam Smith et les sujets de conversation qui prédomi-
naient autour de lui tournérent accidentellement ses pensées vers 1’économie politique, et
lui firent composer, sur des questions de commerce, quelques essais ingénieux qu’il commu-
niqua au cercle privé de ses amis de 1’académie», «Vie de Reidy, GEuvres complétes de Tho-
mas Reid, op. cit., tome I, p. 25. A propos des lecons de Reid a Glasgow, Dugald Stewart
ajoute : «Indépendamment de ses recherches sur les facultés intellectuelles et actives de
’homme, son cours comprenait encore quelques vues générales sur le droit naturel et sur les
fondements de la politique», ibid. Mais cela tient simplement a ceci que Reid, en tant que
professeur, se devait de couvrir un trés large champ. Dans un article récent, qui utilise des
recherches sur les manuscrits inédits de Reid de la Birkwood Collection (Aberdeen Univer-
sity Library), J.-C. Stewart-Robertson montre 1’intérét de Reid pour les questions d’éducation

131



qui touchent, indirectement, & une certaine représentation de la société («The well-prin-
cipled savage, or the child of the Scottish Enlightenmenty, Journal of the History of Ideas,
july-sept. 1981, pp. 503-525).

s56. Claude Buffier, First Truths, and the origin of our opinions, explained with an enquiry into
the sentiments of modern philosophers, relative to our primary ideas of things. Translated
from the French of Pere Buffier. To which is prefixed a detection of the plagiarism,
concealment and ingratitude of Doctors Reid, Beattie and Oswald, London, Johnson, 1780.
L’accusation de plagiat est portée en des termes des plus violents («to come forth as authors,
on the merit of other men, and to conceal the obligation, is not only a flagitious theft, and
an injury to the dead, but an insult also on the understandings of the living», VI, ou, encore,
LVIII-IX). Mais 1’on remarquera qu’il n’est guére de preuves textuelles, mise a part, peut-
étre, 1’étrange ressemblance entre la définition du «common sense» par Reid avec celle que
I’on trouve chez Buffier. L’auteur (anonyme) demande au lecteur de comparer les ouvrages
de Reid et de Buffier («<who ever will attentively consider his work, and compare it with
those of Pere Buffier, will certainly find that Reid has the greatest obligations to the learned
Jesuit», XII). Il remarque, par ailleurs, que Reid ne reproduit pas textuellement ce que Buf-
fier disait de Descartes, Malebranche ou Locke (VIII-IX) et qu’une distinction devrait étre
opérée entre Reid, d’une part, et Beattie et Oswald, d’autre part (XVII) : Beattie et Oswald
n’ont que fort peu compris le Pére Buffier et sa conception du sens commun (par ex.,
XXIX-XXX et sq.).

57. Op. cit., p. 8: «There are strong resemblances in places between the philosophies of Reid
and of Buffier, but no indication of any independence on Reid’s part (...). The doctrines of
common sense are the same in Reid and in Buffier; (...) Their doctrine of common sense is
substantially the same, with just the amount of variation to be expected from that indepen-
dencey. Grave propose d’envisager la question & partir d’une configuration culturelle et phi-
losophique plus large : «The philosophical situation is constituted for Buffier - his Treatise
was published in 1724 - by an emergence from Cartesian doubt which had been unable to
get beyond subjective certainties to anything objective; for Reid, by the inevitability of
Hume after Lockey, ibid. «Common sense, they both agree, is the only remedy ».

58. Dans une perspective, néo-scolastique, il est vrai, A. Schimberg déclare, & propos d’un dis-
ciple de V. Cousin, éditeur du Pére Buffier : «Fr. Bouillier se méprend lorsqu’il veut faire &
tout prix du P. Buffier un cartésien (...). Buffier est plus péripatéticien, plus scolastique que
cartésieny, op. cit., LIII. Nous ne trancherons pas, faute d’une étude approfondie. Nous re-
marquerons ceci, seulement : dans son étude «Le cartésianisme chez les Jésuites au XVII® et
au XVIII® siécle» (Beauchesne, Archives de la philosophie, 1929, pp. 37-98), I’on voit, chez
G. Sortais, que la polémique entre les Jésuites et les Cousiniens n’est pas éteinte : «Le P. Buf-
fier cependant reléve dans une certaine mesure de Descartes, mais d’aucuns 1’ont exagéréey,
p. 81. Suit une référence a 1’édition Bouillier (Paris, 1843). G. Sortais rapproche, finale-
ment, Buffier de Thomas d’Aquin, «car il y a longtemps que Saint Thomas 1’a déclaré : I’ar-
gument qui fait appel 4 une autorité fondée sur la seule raison humaine est trés débile
(Summa theologica, 1P, Q 1, art. VIII, ad 2 umy. Il est vrai que 1’on peut, avec Schimberg,
déceler d’autres sources francaises de la doctrine du «common sense» (op. cit., LIII, note 2):
Antoine Arnauld (voir en ce sens un passage de la traduction de 1’Essai sur les facultés intel-
lectuelles de 'homme, Essai II, ch. VII, trad. Jouffroy, Paris, A. Sautelet et Cie, 1828,
p. 148, ainsi que le ch. XIII du méme Essai..., ibid., pp. 223-230); Fénelon (cf., (Euvres
complétes de Thomas Reid, t. V, p. 38); Lévesque de Pouilly (Euvres..., t. III, p. 269).
L’enjeu, c’est bien 1’indépendance de la «raisony. Ce théme est essentiel non seulement dans
les textes philosophiques cousiniens (par ex.: «Tel est donc 4 priori (sic) le devoir ou 1’ab-
solu moral ; devoir qui n’est point une sorte d'idée collective résultant de nos devoirs parti-
culiers envers Dieu, envers autrui et envers nous-mémes ; mais devoir éminent, supérieur et
antérieur 4 tous les autres, dérivant du rapport essentiel de la liberté et de la raison», Cours
de philosophie professé a la Faculté des Lettres pendant l'année 1818, sur le fondement des
idées absolues du vrai, du beau et du bien, Paris, L. Hachette, 1836, 33° lecon, p. 332), mais
aussi dans les polémiques qui se conclueront, sous la Monarchie de Juillet, par le célébre dé-
bat 4 la Chambre des Pairs (avril-mai 1844).

132



59.

60.

61.

62.

63.

64.

65.
66.

67.
68.
69.

70.

Le théme est présent dés 1’Inquiry..., chap. I (par ex., une définition de ce que Reid nomme
I’«ideal system», éd. Hamilton citée, p. 103, dans la Dedication : «... nothing is perceived
but what is in the mind which perceives it. (...) we do not really perceive things that are ex-
ternal, but only certain images and pictures of them imprinted upon the mind, which are
called impressions and ideasy, ibid., p. 96). Il est plus longuement développé dans les Essays
on the Intellectual Powers of Man (point bien expliqué par Grave, op. cit., I, The sceptical
principle, II, The sceptical deduction). On peut, en particulier, songer au 2° Essay (dans la
traduction Jouffroy, (Euvres complétes..., 2® Essai, ch. XIV, Réflexions sur la théorie
commune des idées, t. III, p. 230 et sq.).

Une histoire des contresens, des faux-sens, des non-sens est partie prenante d’une théorie de
la «réception» d’une pensée : Cousin en témoigne plus qu’abondamment, dans ses rapports
avec la philosophie allemande.

QEuvres philosophiques du pére André, de la Compagnie de Jésus, avec notes et introduc-
tion par Victor Cousin, Paris, Adolphe Delahays, 1843, CCXXXVI, 392 p.

Il est toute une politique de 1’utilisation de Descartes et du cartésianisme chez Cousin. Cette
politique diversifiée requiert une histoire. Lorsque Cousin, en 1843, dans son Introduction
aux GEuvres du pére André, écrit : «... le cartésianisme, c’était tout le XVII® siécle dans ce
qu’il avait de plus original et de plus grand (...) La philosophie cartésienne forme (...) un
grand ensemble, ol un génie commun, semblable 4 la puissance médiatrice de la nature, suf-
fit & prévenir ou a réparer les légers désordres qui naissent de la surabondance des forces, et
entretient la santé et 1’énergie du corps tout entier. Elle offrait 4 la morale publique, 2 la re-
ligion et 4 I’Etat, les plus slires garanties qu’ait jamais pu donner aucune philosophie, depuis
la grande école de Socrate et de Platony (op. cit., CCXXVI-CCXXVIII et XIX), cela témoi-
gne seulement d’une conjoncture historique.

Francgois Thurot le remarque : Destutt «revient néanmoins un moment sur ses pas, pour faire
mention des ouvrages de métaphysique et de grammaire du pére Buffier, jésuite. On y trouve,
dit-il, quelques apergus d’une sagacité extraordinaire. Dans sa Grammaire surtout, Buffier
parait avoir entrevu le véritable fondement de 1’analyse de la proposition», «Analyse de la
Logique de M. de Tracy», (Euvres posthumes de M. Fr. Thurot, Paris, L. Hachette, 1837,
p. 388. Il est remarquable que Dugald Stewart s’exprime en des termes comparables dans
ses Elements of the Philosophy of the Human Mind (la premiére édition du deuxiéme vo-
lume parait en 1813, je cite d’aprés la deuxiéme édition: Edinburgh, 1816, note sous la
p- 89). Référence dans Destutt: Elémens d’Idéologie, 3° partie, Logique, Paris an XIII,
pp. 136-7.

«while Royer-Collard was introducing Scottish philosophy into France as something to put
in place of Condillac, Brown was introducing French philosophy into Scotland and using it
against Reid and Stewart, F. Réthoré, Critique de la philosophie de Thomas Brown (Paris,
1863), p. V», Grave, op. cit., p. 6.

Paris, Briasson, 2 vol.

Décade philosophique, an VI, 3% trimestre, n° 26, 20 prairial, pp. 461-470. Un exemple est
donné aux pp. 468-9 : I’ancienne traduction rendait le texte de cette maniére : «Nous leur
pardonnerons sans peine 1’indifférence qu’ils témoignent pour les faveurs qu’ils ont regues
de nous; mais leur insensibilité pour les injures qu’on nous a faites, met notre patience &
bout», p. 469. La nouvelle version est plus fidéle : «Nous pouvons pardonner & nos amis
d’étre peu sensibles aux bienfaits que nous recevons; mais nous ne pouvons souffrir de les
trouver indifférens aux injures qu’on nous a faitesy.

La traduction est anonyme.
La littérature sur ce point est trop considérable pour étre, ici, reprise.

Par ex., Dominique-Joseph Garat, Mémoires historiques sur la vie de M. Suard, sur ses écrits,
et sur le XVIII® siécle, Paris, A. Belin, 1820, 2 vol.

Ibid. Par ex.: «Robertson envoie 4 M. Suard les épreuves de son Histoire de Charles-Quint 2
mesure qu’il les corrige», Op. cit., XV. On trouvera de bonnes indications concernant

133



mn.

4.
5.

76.

134

Adam Smith dans 1’ouvrage de J.A. Farrer, Adam Smith, London, Sampson Low, Marston,
Searle and Rivington, 1881, pp. 1, 11-12. Concernant Hutcheson et Shaftesbury on peut se
reporter 4 1’ouvrage de Th. Fowler, Shaftesbury and Hutcheson, London, Sampson Row,
Marston, Searle and Rivington, 1882, pp. 136, 152, 160, 236. Un ouvrage plus récent (avec
une bibliographie compléte) traite des relations entre Shaftesbury et la France : Dorothy
B. Schlegel, Shaftesbury and the French Deists, University of North Carolina Press, Chapel
Hill, 1956, Studies in comparative Literature Nr 15,

Garat met en paraliéle les travaux de Smith et I’article Art de I’Encyclopédie (op. cit., I,
p. 178). Il est des plus élogieux. Sur la «réceptiony de Smith sous le Directoire et le début
du Consulat, une analyse précise dans S. Moravia (1974, pp. 766-774) qui met en évidence
P’intérét que les collaborateurs de la Décade philosophique portaient a des analyses écono-
miques qui tranchaient avec celles des physiocrates.

. A ce sujet, il est typique que Suard tienne en haute estime Dugald Stewart parce qu’il le

considére comme capable de résister 4 la philosophie allemande (op. cit., II, p. 188), alors
que le nom de Reid n’est méme pas prononcé.

13. Dans A Memoir of Dugald Stewart rédigé par John Veitch (décembre 1857) et publié dans

le tome X des Collected Works of Dugald Stewart (Edinburgh, T. Constable, 1858), on trouve
une description précise des relations que Dugald Stewart a entretenues avec la France ainsi
que des lettres qu'il a fait parvenir de France & ses correspondants (op. cit., CXVII). Pour ne
pas simplifier les choses, il ne faut pas voir en Dugald Stewart un opposant a la Révolution
frangaise : Dugald Stewart n’est nullement Burke. Quelques extraits d’une correspondance
plus tardive avec Archibald Alison en témoignent : «allow me to congratulate you on the
affairs of France, which are going on more and more everyday to my satisfactiony, Edin-
burgh, 27 nov. 1791, op. cit., CXXXI; «I am anxious, no less than you, about France, but I
hope the best», Edinburgh, january 1793, CXXXV. Sil’on veut comprendre ce que fut, his-
toriquement, 1’«importation» écossaise en France, il faut écrire trés exactement 1 histoire
de la variation des positions adoptées & 1’égard de la Révolution frangais. Dugald Stewart
n’était pas en odeur de sainteté auprés des puissants d’alors (en ce sens, Henry W. Meikle,
Scotland and the French Revolution, Glasgow, James Maclehose and sons, 1912, pp. 155-6).

Son premier voyage date de 1783 (Memoir ..., op. cit., XXXI).

Dans un ouvrage qui n’est pas des plus parfaits, Ch. Lockitt résume ainsi les choses : «More-
over, Hume, Adam Smith, and Dugald Stewart were all men who had mingled in the salons
of Mme Geoffrin and D’Holbach with the great thinkers of France», The relations of
French and English Society (1763-1793), London, Longmans, Green and C°, 1920, p. 83.
Parmi les correspondants de Dugald Stewart, on notera, tout particuliérement, Prévost et
Dégérando (Mémoir..., LVI). Dans sa Dédicace au baron de Gérando, Prévost écrit : «... I'avan-
tage dont je jouis, d’avoir avec lui des relations de correspondance et d’amitié, m’a mis a la
portée de le consulter sur 1’objet de I’entreprise. Il m’a encouragé a publier cette traduc-
tiony (non paginé= VII dans I’éd. de la traduction des Elements... de Dugald Stewart, op.
cit.). Plusieurs passages des ceuvres de Dugald Stewart témoignent de 1’étroitesse des rap-
ports qui ont existé entre Stewart et Prévost : ainsi, dans le premier tome des Elements of
the Philosophy of the Human Mind, & partir de 1a 2° édition, il y a une longue note (assortie
d’une longue citation de Prévost) au sujet d’une difficulté, soulevée par Prévost, peu aprés la
parution de la premiére édition (1792) de I'ouvrage, «concerning the state of mind in sleep»
(je cite d’aprés la 3° édition, revue et corrigée, London, 1808, p. 568. Prévost est présenté
en ces termes : «my excellent friend Mr. Prévost of Geneva ; a Gentleman who has long held
a high rank in the republic of letters, and to whose valuable correspondence 1 have often
indebted for much pleasure and instructiony, ibid. On trouve également un long appendice
dans le deuxiéme tome, pp. 583-595 (Dugald Stewart ne voit que peu de différences entre
1ui et Prévost, p. 583). Les Philosophical Essays (1'® éd., 1810, je cite d’aprés la 3° éd. Edin-
burgh, 1818) sont dédiés a Prévost, la dédicace est datée de juin 1810, V-VI).

Voyage de trois mois en Angleterre, en Ecosse et en Irlande pendant ’été de l'an IX (1801),
par Marc-Auguste Pictet, Genéve, Imprimerie de la Bibliothéque Britannique, an XI (1802),
lettre II (Edimbourg, 28 juin) : «Le célébre Dugald Stewart, I’'un des savans qui m’attiroient
le plus ici, venoit de partir pour une province éloignée, aprés m’avoir inutilement attendu



77.

78.

79.

80.
81.

82.

83.

84.
85,

86.

87.

plusieurs joursy, p.49. Les relations entre Genéve et 1’Ecosse étaient trés suivies : «Beau-
coup de Genevois se rendent a Edimbourg a cette époque pour y faire des études médicale
ou théologiques et les hommes de science de Genéve sont trés liés avec ceux d’Ecossex écrit
Margaret 1. Bain (Les voyageurs francais en Ecosse, 1770-1830, et leurs curiosités intellec-
tuelles, Paris, H. Champion, 1931, p. 115).

En sus de 1’ouvrage auquel il est fait référence a la note 31, Thurot publie une Introduction
& Hermés, ou Recherches philosophiques sur la grammaire universelle de Harris (Paris, an IV,
repub. A. Joly, Bordeaux, Ducros, 1970). Dans sa réédition de la traduction de Thurot,
A. Joly note le cas que Dugald Stewart faisait de Harris (1972, p. 11), ainsi que le cas qu’en
faisait, déja, Adam Smith dans ses Considerations concerning the First Formation of Lan-
guages (1759). Il remarque, de plus, que Harris attaque la «toute nouvelle psychologie sen-
sualiste de Hartley» en des termes comparables a ceux de Dugald Stewart (ibid., pp. 37,436).

Theorie des sentimens moraux ou Essai analytique sur les Principes des jugemens que por-
tent naturellement les Hommes, d'abord sur les Actions des autres, et ensuite sur leurs pro-
pres Actions ; suivi d’une Dissertation sur 1’origine des langues; par Adam Smith; traduit de
I’Anglais, sur la septiéme et derniére édition, par S. Grouchy Vve Condorcet. Elle y a joint
huit Lettres sur la Sympathie, A Paris, chez F. Buisson, An 6 de la République (1798). Les
Lettres se trouvent au tome 2, aux pages 353-507. Si I’on en croit Antoine Guillois, les Let-
tres ont peut-étre été retouchées a 1’époque ou elles furent publiées, mais elles furent compo-
sées dés 1793 (La Marquise de Condorcet, sa famille, son salon, ses Amis, 1764-1822, Paris,
Paul Ollendorf ed., 2° éd., 1897, pp. 120-1).

Deux «extraitsy y sont consacrés : an VI, 1°T trimestre, n® 6, 30 brumaire (lundi 20 novem-
bre 1797), pp. 336-343 ;an VI, 1%F trimestre, n° 8, 20 frimaire (dimanche 10 décembre 1797),
pp. 463-471.

Op. cit., pp. 233-239.

«Entendu la legon préliminaire de M. Prevost et celle de M. Pictet pour leurs cours, I'un de
philosophie, 1’autre de chimie. La lecon de M. Prevost, lourde, commune et superficielle.
Celle de Pictet lucide, claire, agréable. Cependant M. Prevost a plus d’esprit réel que Pictet ;
mais il a des idées vieilles, de ’humeur contre les idées nouvelles, du désordre dans la téte. I
lutte, comme un vieillard, contre les écoles qui se sont élevées depuis que ses idées se sont
arrétées, et quoique a beaucoup d’égard il ait raison, ces écoles ont contre lui ’avantage de
la nouveauté des formes et d’un apergu plus étendu sur les facultés de ’esprit humainy,
«Journal», 1804, 19 thermidor (7 aolit), (Euvres, Paris, Pléiade, 1957, pp. 315-16. 1l est
quelques autres références a Prévost, en particulier celle-ci : «Soirée a la Boissiére. Le philo-
sophe Prévot a bien peur de la résurrection du catholicismey, «Journaly, 1804, 2 vendé-
miaire (24 sept.), op. cit., p. 346.

Des signes envisagés relativement a leur influence sur la formation des idées, Paris, Baudoin,
an VIII-1799.

Ed. de De laperception immédiate (mémoire de Berlin, 1807), de Maine de Biran, Paris,
Vrin, 1963, p. 243.

En ce sens, H. Gouhier, Les conversions de Maine de Biran, Paris, Vrin, 1948, p. 226 et sq.

La distinction, quelque peu convenue, qui permettrait de ne pas confondre la conception
que Destutt et que Cabanis se font de I"idéologie (ainsi que leur relation a Condillac, ajoute-
rait Moravia) n’est pas que simple étiquette.

Degérando est couronné le 4 avril 1799 (15 germinal an VII). Il publie sous forme dévelop-
pée son mémoire : Des Signes et de I'Art de penser considérés dans leurs rapports mutuels,
Paris, an VIII-1800. Maine de Biran est couronné le 6 juillet 1802 (le mémoire, Influence
de Uhabitude sur la faculté de penser, est publié immédiatement, fin 1802).

La source a laquelle on renvoie généralement est la notice que lui consacre l'un de ses éléves,
Auguste-Pyr. de Candolle, dans la Bibliothéque universelle de Genéve (avril 1839, nouvelle
série, t. 10, pp. 296-306). Un chapitre assez complet est consacré a Pierre Prévost dans 'ou-
vrage de Christian Bartholmeéss, Histoire philosophique de I’Académie de Prusse, Paris, Marc
Ducloux, 2 vol., 1850 (tome 2, livre VIIL, ch. I, pp. 226-250).

135



88.

89.

90.

91.

92.

93.

94,

95.

96.

97.

98.
99.

100.
101,
102.
103,

136

«I1 [Prévost] s’était acquis une vaste renommeée par ses traductions, autant que par ses pro-
ductions originales. Les premiéres ayant servi a faire goiiter sur le continent Adam Smith,
Blair, Dugald-Stewart, Bell et Malthus, les Sociétés royales de Londres et d’Edimbourg de-
vaient s’associer Prévost avec une reconnaissance empresséey écrit C. Bartholmeéss (op. cit.,
t. 2, p. 243). De Candolle note que Prévost «a publié des notes biographiques (...) sur Du-
gald Stewarty» (op. cit., p. 302) et que sa traduction du Cours de rhétorique de Blair eut
deux éditions (ibid., p. 303).

Il est évident que c’est une décision politique (dont il faut, il est vrai, analyser la significa-
tion dans le cadre de la «mise en place» de I'Université sous la houlette de Fontanes) qui a
fait de Royer-Collard un professeur de philosophie.

Paris, Ladrange, 1841, p. 135. Il me semble que c’est une régle élémentaire de prudence
que de clairement préciser quelle édition des ceuvres de Cousin on utilise. D’une facon gé-
nérale, la premiére édition des legcons de 1815-20, proche des cahiers des éléves, donne une
image plus fidéle (encore qu’incompléte) de ce que fut 'enseignement de Cousin.

Aux sources que nous avons mentionnées plus haut, il faut ajouter : Charles Borgeaud, His-
toire de I'Université de Genéve, 1 (1900), L’Académie de Calvin, 1559-1798, 2 (1909),
L’Académie de Calvin dans I'Université de Napoléon. On y apprend que Prévost a fait un
premier séjour 4 I’Université de Genéve, entre 1784 et 1786 (C. Borgeaud, 1, pp. 6034).

Nous trouvons, par exemple, dans les Essais un paralléle entre les trois écoles écossaise,
francaise et allemande qui n’est pas sensiblement différent de celui que 1’on peut lire dans
Iécrit de 1797 (tome I, VIII-XIII). «La maniére dont M. Prévost étudiait la philosophie
était fort analogue a celle de 1’école écossaise» (De Candolle, op. cit., p. 302).

En ce sens, Bartholméss, op. cit., tome II, p. 238.

Cela dit, certains rapprochements peuvent étre opérés : &8 propos d’un écrit Sur le sens mo-
ral (1758), C. Bartholméss note : «Ce travail, ou Mérian se rapproche si fort de I’école
d’Hutcheson et de Smith...», op. cit., tome II, p. 48.

Un texte est assez caractéristique & ce sujet : Parallele de deux principes de psychologie
(1757). L’on peut trouver cet écrit, publié dans les Mémoires de 1’Académie de Berlin
(t. XIII, pp. 375-391), dans un recueil de la Bibliothéque Victor Cousin (7265(9)). «Aprés
avoir bien balancé ces deux Théories [celles de Leibniz et de Condillac], j’oserai dire que si
celle de Leibniz explique plus de choses, celle de M. de Condillac nous fait voir plus clair
dans le petit espace qu'elle embrasse (...). Mais aprés tout, y auroit-il une opposition réelle
entre ces deux Théories? Ne pourroient-elles pas subsister ensemble, se concilier, et peut
étre se fondre dans un méme corps de doctrine?», op. cit., p. 384.

Presque au début d’un mémoire que discutera Cousin (Cours... pendant les années 1816 et
1817, XV® Jegon, pp. 143-7), le Mémoire sur l'apperception de sa propre existence (1749),
nous lisons : «... sans prétendre sonder les abimes de ’esprit humain, prenant 'expérience
pour guide nous ne bitirons que sur un petit recueil d’observations qu’elle nous fournity,
Mémoires de I’Académie de Berlin, t. V, p. 418.

Par ex., dans le Parallele... : «Les esprits unis, qui aiment la clarté et la simplicité, les es-
prits timides, qui s’effrayent de toutes les spéculations hazardées, ces deux sortes d’esprits,
dis-je, donneront toujours la préférence a la Théorie de Locke ou a celle de M. de Condillac»,
op. cit., p. 378, mais aussi, p. 382 et sq.

Mémoire sur l'apperception..., op. cit., p. 419.

Cours..., op. cit., p. 143 et sq. L’analyse se poursuit dans ia XVI® lecon (pp. 148 et sq.).
On notera que Cousin reproche a Mérian d’avoir été moins sage que Reid (p. 156): «Il a
trés-bien vu que nous n’apercevons pas immédiatement la substance».

Mémoire..., op. cit., p. 434,
Je cite d’aprés Bartholméss, op. cit., tome I, p. 63.
Bartholméss, ibid., pp. 48-9.

Bartholmeéss analyse ceci clairement & propos d’un essai Paralléle historique de nos deux
philosophes nationales (1797), op. cit., tome II, p. 59 et sq.



104.

105.

106.

107.
108.

110.

111.

112,
113,
114,

115.
116,
117.

118,

119,
120.
121.
122.
123.
124,

«En 1810, il fut nommé professeur de physique générale» (De Candolle, op. cit., p. 300).
D’autres auteurs donnent une date différente. On rapporte de lui certains travaux, il ne
semble pas qu’ils aient eu un retentissement durable.

Lorsque ’Université de Genéve fait appel, pour la premiére fois, 4 Prévost, elle voit en lui
un homme qui s’est fait un nom dans les Belles-Lettres (en ce sens, C. Borgeaud, op. cit., 1,
p. 604).

Toutes les notices insistent sur ce point : Prévost n’est pas d’abord, n’est pas uniquement
un professeur d’Université.

Penser la Révolution frangaise, Paris, Gallimard, 1978, chap. 1, pp. 11-109.

Jean-Paul Sartre, Critique de la raison dialectrique, Paris, Gallimard, 1960, par ex. pp. 77
et sq., pp. 386 et sq. Claude Lévi-Strauss, La pensée sauvage, Paris, Plon, 1962, ch. IX,
pp. 336 et sq.

. Au sujet de Royer-Collard, cf., par ex., M.A. Philippe, op. cit., pp.27-31, introd. de

A. Schimberg a I’éd. des Fragments philosophiques..., op. cit., LVII-LVIII Au sujet de Degé-
rando: Guyot de Fere, notice de la Nouvelle Biographie Générale, Paris, Firmin Didot, 1858,
t. 20, pp.142-3. On trouve des détails plus précis dans M. Bayle-Mouillard, Eloge de
Joseph-Marie, Baron de Gérando, Paris, Jules Renouard, 1846, pp. 12 et sq. Cela dit, on
ne peut qu’étre d’accord avec S. Moravia : «Manca una biografia completa e attendibile di
Degérandoy (1974, p. 418).

Le cas de Laromiguiére est fort bien décrit dans 'ouvrage de P. Alfaric, op. cit., Vie de La-
romiguiére, III, 1789-1795, pp. 23-37.

Ainsi, le cours de droit administratif de Degérando est suspendu de 1821 a 1828 (Bayle -
Mouillard, op. cit., p.65). Adolphe Garnier décrit les choses avec précision en ce qui
concerne Royer-Collard (art. cit., p. 275 et sq.).

Op. cit., p. 240.

Ibid.

Ibid. On notera que lorsque Dugald Stewart critique Reid (mais cette critique n’entame pas
un accord profond), il propose de compléter les analyses de Reid par celles de Turgot, pour

expliquer le «belief of the existence of the Material World» (Philosophical Essays, op. cit.,
pp. 139-145).

Op. cit., p. 243.
Article du 20 frimaire an VI, p. 471.

Dans une lettre adressée par «le citoyen Michel Micheli, ex-ministre de la ci-devant Répu-
blique de Genéve, au Citoyen Jacquemont, Directeur général de 1'Instruction publique»,
Prévost est chaudement recommandé pour faire partie d’un jury d’instruction (C. Borgeaud,
op. cit., 11, pp. 37-8). Dans I'ouvrage de C. Borgeaud, on trouve reproduit, par ailleurs, I’ar-
rété du 9 ventése an VII nommant Prévost a cette fonction (ibid., p.42, Arch. Nat,,
F 17 4333).

Pour faire court, mais ceci exigerait toute une étude, rien ne serait plus simpliste que de
lire de fagon directement politique le trajet que va suivre un homme comme Maine de Bi-
ran (des remarques intéressantes, 4 ce sujet, de Gilbert Romeyer-Dherbey, Maine de Biran,
Paris, Seghers, 1974, pp. 30 et sq.).

Op. cit., pp. 232-3.

Op. cit., non paginé (= V).

Dans le texte de 1797, p. 232, dans le livre de 1804, XI.
Op. cit., p. 234.

Prévost ne dit qu’un mot de Beattie, p. 239.

«M. Dug. Stewart, qui n’a point connu celle-ci [la loi, attribuée a Destutt : «plus nos mou-
vemens sont répétés, plus ils deviennent faciles et rapidesy |, expliquait déja les phénomeénes

137



127.

128.

129,

130.
131.
132.
133.
134.
13s.
136,

137.

138

de I’habitude d’une maniére tout-a-fait semblable, quoique avec des expressions différen-
tes», op. cit., XVI.

. Pour Prévost, Destutt est un «disciple fidéle de Condillacy (op. cit., XVI). Or, selon Pré-

vost, en usant du mot «sentiry comme le fait Condillac, «on donne au mot sentir un peu
plus d’extension que n’en comporte P'usage», op. cit., XVIIIL.

. «Mais ce n’est guéres qu’a Condillac qu’on peut fixer ’époque d’une analyse exacte de nos

sensations», XIV. Dans le texte de 1797, on sent que Prévost critique cette «préférence
donnée par Condillac 4 la partie de la logique qui dépend le plus du langage», op. cit.,
p- 258 : le principe selon lequel «I’étude d’une science bien traitée n’est que 1’étude d’une
langue bien faitey «est peut-tre trop généraliséy, ibid. 1l ajoute néanmoins : «Je suis loin
d’oublier que Condillac, indépendamment de ses recherches sur le langage et son inftuence,
a fait de nos sensations une analyse fort intéressantey», ibid., p. 259.

«Si notre dme reconnait I’étendue comme extérieure et toujours existante, si cette concep-
tion est purement relative a sa constitution, elle est donc une forme constante et qui dé-
pend de sa nature. Jusques-la les deux philosophies [celles de Kant et de Condillac} sem-
blent ne différer que par I'expressiony, p. 264.

Ibid., p. 251. On notera la formule : «A cdté de 1’école d’Ecosse on voit s’élever quelques
philosophes, dont les productions, souvent trés-intéressantes, n’ont pas le méme caractére
et pourraient, sous ce rapport, étre appelées anomales», p. 251. Rétrospectivement, on
pourrait songer aux formules dont Victor Cousin fera usage pour exclure certaines philo-
sophies de la «philosophie 1égitimey : il qualifiera ainsi la philosophie de Locke et de
Condillac de «triste philosophie» (Fragmens philosophiques, Paris, A. Sautelet et compa-
gnie, 1826, V), pour ne pas rapporter les expressions dont il se sert pour parler de D’Hol-
bach. Mais il n’y a pas d’agressivité dans le ton de Prévost.

S. Moravia, 1974, pp. 140 et sq. En particulier : «Il realizzato ritorno al physique™ confe-
risce al «roman philosophique» della statua bonettiana una curvatura empirico-materiale
che il parallelo roman di Condillac non possiedey, p. 142. M. Gouhier (1948) accordait une
place importante a Bonnet pour comprendre «Maine de Biran avant le biranisme» (pp. 90-
107), en parlant de «psycho-physiologie sans prolongements matérialistes» (p. 97) : «Pas
plus pour Maine de Biran que pour Bonnet, les expressions mécanistes et parallélistes n’im-
pliquent la disparition d’un esprit actif» (ibid.).

Op. cit., pp. 232-3.

Essais..., Livre I, Partie I, sect. 5, Paraliéle de 'homme et des animaux.
Op. cit., p. 234.

Ibid., p. 235.

Ibid., p. 238.

Ihid., p. 248.

Ibid., p. 247.

«Cette philosophie emprunte sans cesse, mais avec réserve, les lumiéres de la physiologie.
On peut regretter que la logique en soit détachée, et que (selon ’ancien usage scolastique
et contre 1’ordre naturel) cette étude soit placée avant celles qui doivent lui servir de base»,
Essais..., X1

. Ce point a déja été noté. Il convient d’y revenir avec un peu d’insistance. Mme Condorcet

indique bien son propos dans I’avertissement qui précéde sa traduction : «Dans les Lettres
sur la Sympathie, qui paraissent a la suite, quelques opinions de Smith sont examinées,
modifiées et méme combattues. Ces Lettres ont paru propres a tracer les lignes qui sépa-
rent les deux Ecoles de philosophie Frangaise et Ecossaise», op. cit., tome I, VIII. Mme
Condorcet insiste beaucoup sur la sensibilité physique («Smith s’est borné & en remarquer
I'existence [=l'existence de la sympathie], (...) j’ai regretté qu’il n’eiit pas osé remonter
plus haut ; pénétrer jusqu’a sa premiére cause, montrer enfin comment elle doit appartenir
a tout étre sensible et susceptible de réflexiony, p. 357, «les premiéres causes de la sympathie



139.

140.

dérivent de la nature des sensationsy, p. 368, les animaux, du fait qu’ils sont des étres sen-
sibles, peuvent sympathiser avec la douleur, pp. 371-2, 374-5, 3789, etc). Elle est trés ré-
servée, par ailleurs, sur la méthode propre a 1’école du «common sensey : «Smith (...) pré-
tend que notre connaissance du juste et de I'injuste, de la vertu et du vice, dérive en partie
de leur convenance, ou de leur disconvenance, avec une espéce de sens intime, qu’il sup-
pose sans le définir. Cependant, cette espéce de sens intime (...) n’est autre chose que Uef-
fet de la sympathie, dont notre sensibilité nous rend susceptibles», pp. 464-5. «Défions-
nous, mon cher C.*** de ce dangereux penchant a supposer un sens intime, une faculté,
un principe, toutes les fois que nous rencontrons un fait dont I’explication nous échappe;
de cette philosophie, qui, trop facile, sur I’évidence, ne sait ni ignorer, ni douter; qui ima-
gine quand il ne faut qu’observer, invente des causes ou elle n’en peut découvrir, et qui non
seulement éloigne du vrai, mais en affaiblit le discernementy, p. 465. La critique est pro-
fonde, elle est précise. La Décade ne s’y trompera pas dans sa recension : les conceptions
politiques de Smith ne sont pas acceptées (cf., la Décade philosophique, an VI, 3 trimestre,
n° 26, 20 prairial, pp. 464 et sq.) et les critiques que Mme Condorcet adresse 4 Smith ne
sont pas ignorées (ibid., p. 470, un autre article donne «une idée de la maniére dont la
citoyenne Condorcet a complété ou combattu les spéculations du Philosophe écossaisy, La
Décade..., an VI, 3° trimestre, n® 27, 30 prairial, p. 527, ’accent est surtout mis sur ceci
que «c’est d’abord comme étres sensibles, que nous sommes susceptibles de Sympathie
pour les maux physiques», p. 528). On ne peut guére citer, finalement, qu’un article de la
Décade, devenue depuis lors la Revue, philosophique, littéraire et politique, ou la distinction
ne sera pas faite entre Condillac (et ses continuateurs) et les «traités profonds de MM. de Gé-
rando, Maine-Biran et Prévosty», an 1806, II® trimestre, 11 mai 1806, n° 14, p. 277.

Dans Pattente de la conférence de notre collégue Robertson, il semble que, pour le mo-
ment, on puisse s’en tenir aux remarques suivantes : Destutt lui-méme ne parait pas s’étre
soucié de Thomas Brown. Du moins, il n’en est nullement fait mention dans I'étude la plus
compléte sur l'auteur, A Philosophe in the age of Revolution. Destutt de Tracy and the
origin of «Ideologyy de Emmet Kennedy (Philadelphia, The American Philosophical So-
ciety, 1978, «Memoirs on the American Philosophical Society», vol. 129). Il y est souvent
question de Smith, mais en tant qu’économiste (pp. 180, 182-3, 202, 228, 336). Kennedy
nous rapporte, par ailleurs, un jugement de Destutt sur Dugald Stewart (p. 311) : «Town-
send conversed with Tracy about the Scottish philosopher Dugald Stewart, who knew
Tracy’s Elemens, and Tracy commented, as he occasionally did about other ideologists,
that he “had written some good things but that much of what he had published wanted
perspicuity”» (Kennedy se référe & : George Rosen ed., «An Americain Doctor in Paris in
1828, Selections from the Diary of Peter Solomon Townsend...», Journal of the History
of Medicine and Allied Sciences, (6), 1951, p. 232). Par ailleurs, il semble que, si I’on peut
trouver plus que des ressemblances entre Thomas Brown et Destutt, il n’existe pas de preu-
ves décisives de ceci que Brown aurait lu Destutt (en ce sens, F. Rethoré, Critiqgue de la
philosophie de Thomas Brown, Paris, Auguste Durand, 1863 : Rethoré opére plusieurs rap-
prochements, par ex., pp. 78, 127, il conclut, néanmoins : «pour ce qui concerne Brown,
nous regrettons d’étre forcé d’avouer qu’en cherchant dans tous ses livres les noms des au-
teurs frangais auxquels il doit le plus, nous n’avons trouvé nulle part le nom de Destutt de
Tracy, ni celui de Laromiguiére, quoique nous ayons de fortes raisons de croire que les
lecons de ce dernier lui étaient parfaitement connues», p. 132. Rethoré mentionne, par ail-
leurs, deux professeurs de philosophie écossais qui se seraient inspirés de Destutt : John
Young et le professeur Milne de Glascow (sic), pp. 130-1).

Les principales références sont les suivantes : Comparaison des trois points de vue de Th.
Reid, Condillac et M. de Tracy sur lidée de lexistence ou le jugement d’extériorité,
1T pub. in «Revue de Métaphysique et de Morale», mai 1906, pp. 455-9 (selon 1'éditeur,
P. Tisserand, la date en est inconnue, op. cit., p.416, M. Gouhier (1948) propose 1815
avec un point d’interrogation, p. 428); La perception de la dureté est-elle une idée de sen-
sation ou de réflexion 7 Observations sur Reid (in P. Tisserand, Maine de Biran. Mémoire
sur les perceptions obscures, suivi de la discussion avec Royer-Collard... et de trois notes
inédites, Paris, A. Colin, «Les Classiques de la philosophie», XII, 1920, pp. 56-62, M. Gou-
hier propose la date de 1815); Note sur la philosophie de l'esprit humain de M. Dugald
Stewart, ibid., pp. 63-66 (M. Gouhier propose la date de 1812 ; il faut remarquer, avec

139



141.
142.
143.
144.

145.

146.

147.

148.

149.

150.

152.

140

G. Romeyer-Dherbey, que I’on ne trouve pas 13 une édition de la totalité du manuscrit,
op. cit., p. 207).

Ernest Naville, Maine de Biran, sa vie et ses pensées, Paris, Joél Cherbuliez, 1857, p. 85.
On songe ici, évidemment, 2 ’exposé de M. Gouhier (1948).
Op. cit., pp. 59-60.

Les relations entre Degérando et Maine de Biran sont analysées de fagon approfondie par
M. Gouhier (par exemple, 1948, pp. 160-7). Il convient, avant tout, de se reporter a la cor-
respondance qu’ils échangerent ((Euvres de Maine de Biran, Paris, F. Alcan, t. VI, 1930,
pp. 147-195), en notant, comme le fait M. Gouhier: «Degérando s’intéresse aux consé-
quences morales des doctrines» (op. cit., p. 165). Il me semble qu’il manque, encore de nos
jours, une étude sur cette «société philosophique». Nous comptons revenir sur cette «ins-
titutiony.

Un éclectique parmi les plus fidéles disciples de Cousin attire justement notre attention sur
ce point, méme s’il a tendance (2 mon sentiment) a trop rapprocher Thurot (du moins, le
Thurot de la Restauration) de 1’éclectisme cousinien (Adolphe Franck, «Un éclectique en
dehors de 'éclectisme. Frangois Thurot», Essais de critique philosophique, Paris, Hachette,
1885, pp. 239-252). «J’ai dit, écrit Franck, que Thurot, a la fin de sa vie, penchait vers
I’école écossaisen, p. 249. Il est & remarquer que, pour Franck, ce serait pour des raisons
qui ne tiennent pas au contenu de la doctrine que, finalement, Thurot est demeuré un ad-
versaire des éclectiques : il voyait en Cousin un adversaire de la Révolution frangaise
(pp. 250-1), il n’appréciait guére le style de Cousin (ibid.).

S. Moravia, 1974, pp. 304-310. Cela dit, Moravia parle surtout des premiers textes de Thu-
rot (tels les fragments de son cours au Lycée des étrangers en 1797 publiés dans les Euvres
posthumes, référence a la note 63).

P. Alfaric, op. cit., «L’Ecole de LaromiguiStey, pp. 167 et sq. Il est vrai que Thurot meurt
dés 1832.

Par ex., De I’Allemagne, 3° partie, ch. I, De la philosophie anglaise (remarques, il est vrai,
bien superficielles).

J. Gaulmier nous indique que, dans leur rapport approuvé le 12 mai 1793, les commissaires
observateurs (dont Volney faisait partie) recommandent l’achat de soixante exemplaires
des Recherches sur la nature et les causes de la richesse des nations de Smith (L'idéologue
Volney (1757-1820), 17® éd.: Beyrouth, 1951, reprint, Genéve-Paris, Slatkine, 1980,
p. 267).

Nous en avons de multiples exemples dans la Philosophie des deux Ampére publiée par
Barthélémy-Saint-Hilaire (Paris, Didier et Cie, 1870): pp. 11 (le fils d’Ampére prétend, &
ce moment, que «[s] on pére se sépara donc des deux écoles qui combattaient le méme ad-
versaire que lui, I’école de Reid et ’école de Kant, et ne suivit jamais d’autre drapeau que
le sien», ce qui n’est pas indiscutable), 57 etsq., 72 etsq., 76, lettre & Maine de Biran (Paris,
18 sept. 1810) : pp. 247-8, lettre (1812) : pp. 308, 314, 317, etc.

. On songe, évidemment, & Stendhal. Nous avons également fait allusion & ce que Cabanis

dit de la sympathie selon Smith. II conviendrait aussi de ne pas oublier Daunou : cf., en ce
sens, quelques remarques inédites publiées par Bernard Plongeron : «Mais depuis 1803, la
mode est introduite en France, non de réfuter cette métaphysique [celle de Locke et de
Condillac], ni méme de la discuter, mais de la réprouver sous le nom de Philosophie des
sens, de sensualisme et de la remplacer par les doctrines transcendantes ou transcendantales
des écoles d’Allemagne et d’Ecosse», «Nature, métaphysique et histoire chez les Idéolo-
guesy, Dix-Huitiéme Siécle, 1973, n° 5, p. 392. Référence du texte : Bibl. nat., nouv. acqu.
francaises, ms 21903, f°254.

De Uirritation et de la folie (17 éd. 1828, 2° éd., 1839, la préface de la 17 édition est des
plus claires, le chapitre VI de la premiére partie (qui correspond au chapitre V de la pre-
miére édition) développe longuement les critiques, en ajoutant des passages inédits).



153,
154.
155.

156.

157.

159

160.

161.

162.

163.
164,

Cours de philosophie positive, Philosophie premiére, Paris, Hermann, 1975, p. 854.
Maine de Biran, Journal (8 mai 1816), op. cit., tome I, p. 126.

C’est de fagon trés explicite que Degérando conclut son Histoire... par un chapitre intitulé
«De la Philosophie de ’expérience» (op. cit., 2¢ partie, ch. X1V, tome 3, pp. 551-581).

Les diverses biographies mettent ’accent sur le tournant que constitue la nomination, en
1804, ’année méme ou il publie son Histoire..., en qualité de secrétaire général du minis-
tére de l'intérieur (le ministre étant M. de Champagny). La nomination date du 24 novem-
bre 1804 (M. Bayle-Mouillard, Eloge..., op. cit., p. 53). Il s’agit, selon Georges Berlia, d’un
«trés haut poste administratif» (Georges Berlia, Gerando, sa vie, son euvre, Paris, LGDJ,
1942, p. 21).

Il suffit de consulter I’édition Schimberg et la longue étude introductive.

. Maine de Biran, on le sait, a fort peu publié de son vivant.
. II est certain que, surtout par ses cours de 1828-9, Cousin va donner une certaine image du

philosophe, avant de devenir I'administrateur de son fameux «régimenty sous la Monarchie
de Juillet.

Une étude historique serait, ici, requise. En effet, dans les premiers temps de la seconde
Restauration - pour ne pas parler de la premiére - Royer-Collard est tout sauf libéral (en ce
sens, par ex., Roger Langeron, Un conseiller de Louis XVIII, Royer-Collard, Paris, Ha-
chette, 1956, p. 93, qui parle de «royalisme agressify : «dans ce début de la Restauration,
Royer-Collard n’était pas, & beaucoup pres, le libéral réfléchi qu’il deviendra en 1816»). I
n’est cependant pas interdit d’écrire, avec Villemain : «Les premiers retentissements de
1789 et de I’Assemblée constituante avaient saisi M. Royer-Collard par un accent de vérité,
disait-il, qu’il n’oublia jamais, quelque mensongére qu’en devint la suite», «M. Royer-Col-
lardy, La Tribune..., op. cit., tome 2, p. 281. Mais il ne faut pas exagérer I'importance de
ces souvenirs. Iraient dans le sens de Villemain : Ferraz, Spiritualisme et éclectisme (His-
toire de la philosophie en France au XIX® siécle), Paris, Perrin et Cie, 1887 : en politique,
«la doctrine de Royer-Collard était celle de 1789», p.159; E. Spuller, Royer-Collard, Paris,
Hachette, 1895 : parlant, & la fin, du 14 juillet, Royer-Collard se serait exprimé en ces ter-
mes: «Vous n’avez pas vu ce que j’ai vécu, disait-il volontiers, lorsque I’dge de la retraite
eut sonné pour lui, on ne reverra pas ce que j’ai vu, le 14 juillet ! c’est-a-dire un peuple una-
nime. Unanime, entendez-vous bien? Unanime !», p. 19.

Grosso modo, jusqu'au 10 aofit 1792. Il sera représentant au conseil de la Commune de
Paris (Langeron, op. cit., p. 23 et sq., Villemain, op. cit., pp. 282 et sq., Philippe, op. cit.,
pp. 28 et sq.). Une des formes les plus visibles de son passage dans I’opposition, ce seront
les phrases qu’il prononcera le 17 mai 1793, a la téte d’une délégation de la «section de la
Fraternitéy, 1'ile Saint-Louis (Villemain, op. cit., p. 284).

Soldat au 6° régiment de chasseurs & cheval, & Colmar, Degérando aurait appris, par le
journal, que D’Institut venait de mettre au concours la question suivante «Déterminer quelle
est I'influence des signes sur la formation des idées». Cela reléve peut-€tre de la légende.
Toujours est-il qu’il est couronné, sur rapport de Roederer, le 27 décembre 1798 (Bayle-
Mouillard, op. cit., p. 38). Que I'Institut fut alors comme la forteresse de 'Idéologie, c’est
une vérité bien établie (par ex., S. Moravia, 1968, ch. IV, Gli idéologues et 1’organizzazione
della cultura, pp. 410 et sq.).

Par ex., Bayle-Mouillard, op. cit., pp. 13 et sq.

Mme de Gérando, qui, par ailleurs, admirait beaucoup Napoléon, argue du fait que son
frére est émigré pour dire son impuissance a venir en aide & un autre émigré («lettre 2
M. Pfeffely, Paris, le 8 frimaire an XII, Lettres de la baronne de Gérando, née de Rathsam-
hausen, Paris, Didier et Cie, 1880, p. 174).

. Langeron, passim.
166.
167.

La Tribune..., op. cit., p. 291.

Op. cit., p. 33. Vont dans le méme sens que Langeron : E. Spuller, op. cit., pp. 47,49, «c'est
Fructidor qui I’a fait royaliste», pp. 52-3; Ferraz, op. cit., p. 141; mais aussi P. de Barante,
op. cit.,, tome [, p. 45.

141



168.

169.

170.

171.
172.
173.
174.

175.
176.

178,

179.

180,

181.

182,

142

Langeron (op. cit., ch. III, Le conseil royal secret) a retrouvé et édité une correspondance
secréte.

Cela se voit bien dans une lettre adressée au futur Louis XVII en 1800 : «On propose a
Votre Majesté, écrit M. Royer-Collard, d’assurer 4 la France, autant qu’il est en elle, a la
place du gouvernement monarchique héréditaire tempéré par des lois fondamentales, le
gouvernement militaire électif sans limites et sans barriére. Avoir réduit la question en ces
termes, c’est 'avoir résolue. Il s’agit, en effet, de prononcer entre le plus parfait et le pire
des gouvernements» (Villemain, op. cit., p. 317).

On rapporte souvent I’anecdote selon laquelle Napoléon, aprés avoir feuilleté le premier
cours de Royer-Collard, aurait dit 2 Talleyrand : «Savez-vous, Monsieur le grand Electeur,
qu'il s’éleve dans mon Université une nouvelle philosophie trés sérieuse qui pourra bien
nous faire grand honneur et nous débarrasser tout a fait des Idéologues en les tuant sur
place par le raisonnement» (par ex., Antoine Guillois, Le Salon de Madame Helvétius.
Cabanis et les Idéologues, Paris, Calmann-Lévy, 1894, p. 246). Royer-Collard, a qui le pro-
pos aurait été rapporté, aurait déclaré : «’'empereur se méprend. Descartes est plus intrai-
table au despotisme que ne le serait Locke. Entre nous, la doctrine de 'ame est bien autre-
ment favorable a la liberté que celle de la sensation transformée. Pour les partisans de cette
théorie, la résistance morale A la force est une inconséquence généreuse ; pour nous elle est
un devoir irrémissible» (ibid.). Cousin brodera beaucoup sur ce théme.

Langeron, etc.
Langeron, op. cit., I, Une enfance janséniste.
Villemain, op. cit., p. 299.

Corps législatif. Conseil des Cing-Cents. Opinion de P.P. Royer-Collard député de la Marne,
Sur les cultes et sur leurs ministres, BN, 8° L 43 ¢ 1165, p. 4. E. Spuller note : «les ques-
tions religieuses furent (...) choisies dans les deux Conseils pour terrain d’attaques contre le
Directoire», op. cit., p. 39.

Schimberg, op. cit., LIX.

Il suffit de citer un passage de son Journal (9 juillet 1837) : «Servir la cause de la religion et
de la morale par la philosophie, servir la cause de la bienfaisance par ’administrationy».
M. Bayle-Mouillard nous donne quelques extraits d’un journal que S.Moravia cite, par ailleurs.

. En ce sens, «Eloge de Camille Jordan», par M. Ballanche (lu 4 I’Académie de Lyon, 27 aoiit

1823), in Discours de Camille Jordan..., Paris, Jules Renouard, 1826, VL.

Rapport sur la police des cultes, Conseil des Cing-Cents, séance du 29 prairial an V (17 juin
1797), ibid., pp. 10-52.

Berlia parlerait plutdt d’habileté : « L’Empereur romp-t-il avec le pape ? (...) Certains hauts
personnages (...) encouragent ce mouvement [de critique] avec un souci d’administrateurs
et de courtisans, de ne pas aller jusqu’a se compromettre, Molé, Pasquier, Fontanes, Degé-
randoy, op. cit., p. 28.

Lettres..., op. cit., p. 315. On notera que Mme de Gérando, qui intervient a plusieurs repri-
ses aupres des autorités, se porte garante du loyalisme de son mari : par ex., lettre au minis-
tre d’Ftat Maret, duc de Bassano, novembre 1808 : «Depuis neuf ans tous ses travaux au
ministére de l'intérieur ont été dirigés vers un méme but, législation, administration, indus-
trie, commerce, établissements de bienfaisance, ressources et besoins publics de chaque dé-
partement», p. 244, S’il plait &8 'Empereur d’envoyer Degérando dans un poste auquel sa
santé ne le prédispose pas, «il est prét a s’y rendre, et il remplira 1, comme partout ailleurs,
le devoir d’un fidéle sujet», p. 245. Degérando a eu 1’échine plus souple que son fidéle ami
Camille Jordan.

Paris, an VIII, chez Goujon fils, 4 vol.

Paris, Imprimerie impériale, 1810. Le Rapport a été présenté par le secrétaire perpétuel de
la classe, M. Dacier. Mais il n’a fait que réunir les matériaux rassemblés par les membres de
la commission (VI), Degérando étant membre de cette commission pour la philosophie. Ce



183.

184.

185.

186.

187.
188.

189.

190.
191.

192.

193.

194,

Rapport a été republié, par le fils de Degérando, en appendice de la 3° édition de I'Histoire...
(Paris, Librairie philosophique De Ladrange, 1847, 4 vol.), qui constitue la seconde partie
de I'édition de 1822, t. 8, pp. 385-454, suivi d’une lettre adressée par Degérando a I'Empe-
reur qui précise nettement ses intentions.

Il n’est pas sans intérét de noter que méme apres la suppression de la classe de 'Institut des
Sciences morales et politiques (qui comprenait, entre autres, la célébre section d’analyse
des sensations et des idées), suite au décret du 3 pluviose an XI (24 janvier 1803), Destutt
écrivant a Cabanis compte encore sur Degérando, entre autres, pour faire élire «Maine-
Biran» & la nouvelle troisiéme classe (inédit publié par A. Guillois, Le Salon de Madame
Helvétius... op. cit., pp. 184-5).

«Quant & Gérando, il avait traversé le monde d’Auteuil; il s’y était heurté aux idées antire-
ligieuses des Idéologues et, voulant rester dans I'opposition était passé dans le camp de
Mme de Sta€l», Antoine Guillois, La Marquise de Condorcet, sa famille, son salon, ses
amis, 1764-1822, Paris, Paul Ollendorf, 2© éd., 1897, p. 200. Cela ne veut d’ailleurs pas
dire que les rapports entre Mme de Sta€l seront sans nuages (par ex., Sainte-Beuve, «Camille
Jordan et Madame de Staély, 1% pub., Revue des Deux Mondes, 1°F mars 1868, repub.
dans les Nouveaux Lundis, Paris, Michel Lévy fréres, 1870, t. 12, pp. 255-337, en parti-
culier pp. 320-1).

Op. cit., p. 505.

La réaction de Degérando a la publication, en 1802, des Rapports... de Cabanis est des plus
significatives : dans une lettre & Mme de Staél, il écrit : «Nous avons été bien mécontents,
Camille Jordan et moi, de I'ouvrage de Cabanis. Voila qui discrédite la philosophie, ce qui
la fait considérer comme ’ennemie de toutes les idées consolantes. Non, des hommes qui
ne croient qu’a la fatalité et 2 la mati€re ne peuvent étre les amis sincéres de la liberté. Nous
ne savons gré a Cabanis que d’une chose, c’est d’avoir dit un peu de bien de vous... Faites-
nous toutefois la grace de partager notre indignation contre la désastreuse influence de son
ouvrage. En réduisant tout ainsi en matiére brute, n’est-ce pas inviter 4 nous pétrir comme
on veut ?» (cité par Victor Glachant, Benjamin Constant sous !'ceil du guet, Paris, Plon-
Nourrit et Cie, 1906, p. 30). On trouve une critique de Destutt dans une longue note de
I'Histoire... (1'© éd., pp. 345-56). E. Kennedy analyse la critique de Degérando et la réponse
de Tracy dans sa Logique (op. cit., pp. 131-2: «Biran’s and Degérando’s criticisms both
tended to conclude in a self or a “sentiment of personal existence” distinguished from
Tracy’s sensation of movement (...). Degérando had given up the “ideological” method of
accepting nothing a priori»).

(Euvres, Paris, Félix Alcan, t. VI, 1930, p. 141.
Ibid., pp. 145-6.

Un bon point de départ dans ’ouvrage de S. Moravia (1974), II, 1, Gli idéologues e 1’ere-
dita di Condillac, pp. 291 et sq. On notera que celui qui, en un sens, demeurera le plus pro-
che d’un certain condillacisme, & savoir Laromiguiére, corrige, lui aussi, singuliérement
Condillac (pour ne se reporter qu’aux Legons de philosophie, en particulier aux lecons V a
1X).

Op. cit,, pp. 433-7.
A Berlin, 1802, impr. chez George Decker, p. 78.

Ibid., p. 115. On trouve déja de nombreuses critiques dans ’ouvrage de 1800. L’ Histoire...
nous offrira de longs développements, par ex., I, 17® partie, ch. XI, pp. 338 et sq. Le Ta-
bleau résume les critiques (op. cit., pp. 34841).

Legons..., par ex., lecon VI.

Dés les Signes..., Degérando écrit : «c’est par l'attention que la sensation se transforme en
perception», op. cit., 1, 10, «I'attention vient de nous, comme la sensation vient du de-
horsy, ibid. II est juste d’ajouter que Degérando écrit, un peu plus loin : «l'acte de I'atten-
tion est toujours accompagné d’un effort physiquey, I, 11,

143



195,

196.

197.
198.
199.
200.

201

203.
204,

205.

206.
207.

208.

144

Mémoire de 1802, 2° partie, ch. 6, Fonctions que 1’attention remplit dans la formation de
nos idées. La distinction entre sensation et attention est des plus nettes : «Dans la sensation
proprement dite, 'dme était simplement passive ; a attention commence le premier exer-
cice de son activitéy, p. 232. Cela dit, Degérando distingue deux sortes d’attention: «lifaut
distinguer l'attention de Uesprit de l’attention des organesy, ibid. Mais «celle-ci sert ordi-
nairement de ministre & celle-la», ibid. - S. Moravia, op. cit., pp. 453 et sq.

L’expression se trouve dans les Signes..., I, p. 71. Cela dit, il n’est pas tout a fait exact,
comme le fait Moravia, d’écrire : «In realta, oltre a questa ch’ é considerata un’ immagina-
zione di tipo meccanico e passivo, per Degérando esiste nell’ uomo anche quella ch’egli non
esita a definire, in maniera assai significativa, “imagination active”», p. 450. Degérando
écrit seulement : «... 'imagination est la faculté qui compose, comme l'attention est la fa-
culté qui décompose (...). Ici s’explique la différence que j’avois annoncée, entre I'imagina-
tion considérée comme faculté passive et comme faculté active», Des Signes..., I, pp. 70-1.
Il me semble que le texte le plus caractéristique sur Pimagination active se trouve dans
UHistoire..., III, 2° partie, ch. IX, ol, parlant de I'imagination, Degérando écrit : «cette fa-
culté étant essentiellement créatrice, tend sans cesse a former des combinaisons, seule ma-
niére dont il soit permis 4 'homme de créery, p. 247.

Par ex., Mémoire de 1802, 2° partie, ch. 2, p. 190 et sq.
Ibid., p. 302.
Ibid., p. 191.
Ibid., p. 213.

. Ibid., p. 193.
202.

Dans un chapitre ol Degérando répond aux objections tirées de la morale (17¢ partie,
ch. 14), il écrit : «ce ne sont point ses sens que ’dme perd en se séparant de sa dépouille
mortelle, ce sont seulement les organes extérieurs qui lui servaient d’agens, et les objets ma-
tériels qui lui servaient d’occasiony, p. 155. Il s’agit bien de 'affirmation d’une position
spiritualiste.

Cf., le texte cité a la note 186.

La distinction, au plan chronologique, n’est pas des plus aisées, ni, peut-étre, des plus 1égi-
times : dés le Mémoire de 1802, nous avons, d’une part, un examen historico-critique (Pre-
miére partie, Examen des divers systémes imaginés sur la formation des idées), d’autre part,
une présentation «dogmatique» (Seconde partie, Recherche et proposition d’un nouveau
systéme sur la génération des idées). L’ Histoire... se décompose, elle aussi, en deux grandes
parties : une Histoire abrégée des principaux systémes de philosophie, relativement aux
principes des connaissances humaines ; puis une Analyse critique des systémes de philoso-
phie sur la génération des connaissances humaines.

On peut se reporter a une analyse classique : le chapitre consacré a Degérando par M. Val-
lois dans La formation de l'influence kantienne en France, Paris, Félix Alcan, 1924, ch. 5.
Un article récent (reprenant une indication de L. Wittmer, Charles de Villers, 1765-1815.
Un intermédiaire entre la France et I'Allemagne et un précurseur de Mme de Staél, Paris-
Genéve, 1908, p. 76) pense que Varticle paru dans le Magasin encyclopédique (année 1797,
t. VI), «Etat présent de la philosophie en Allemagne» est «peut-étre» de Degérando (dans
l'article, on lit «DEREGANDOY, mais il doit s’agir d’une coquille) : J. Ferrari, «L’euvre
de Kant en France dans les derniéres années du XVIII® siécle», Les Etudes philosophiques,
oct.-déc. 1981, n. 16, p. 401.

Cela me semble net dans les Signes.
«Des communications littéraires et philosophiques entre les nations de I’Europe», Archi-
ves..., t. I, 1804, pp. 12-13.

Nos références seront, sauf indication contraire, & la premiére édition de I'Histoire... Par
ex., Histoire..., 1, XXXVI-IX, La note I (II, p. 170) doit étre citée intégralement : «Je ne
craindrai point d’assurer que, si des intéréts plus prochains et plus généraux n’eussent, il y
a quelques années, absorbé P'attention et I’énergie de tous les esprits, le moment était venu,



209.

210.

211,
212.

213.

214,

215.

216.
217.

218.
219.
220.

221.

222,
223,
224,

225.
226.

227.

en France, ol la philosophie allait prendre un nouveau caractére. Aprés avoir rétrogradé du
Dogmatisme de Descartes & un Scepticisme presque absolu, elle tendait 4 reprendre une si-
tuation moyenne entre ces deux extrémes, a réconcilier I’enthousiasme moral avec I’ana-
lyse intellectuelle. Peut-€tre 1’époque de ce perfectionnement n’a-t-elle été que retardée.
Peut-€tre touchons-nous au moment de voir reprendre 2 la philosophie ce caractére bien-
faisant, qui, en écartant les erreurs funestes, préte un nouvel appui 4 toutes les vérités uti-
les, et met en accord toutes les facultés de 1'esprit comme tous les besoins du ceeury. On
peut se référer également a : II, pp. 348-9, III, p. 570.

Une formule caractéristique : «chaque systéme extréme et absolu se montrera comme I'ef-
fet d’une rupture d’équilibre entre les facultésy, II, p. 345.

I, pp. 22-3 : «Trois grandes Ecoles se divisent la cinquiéme période : celle de Bacon, celle de
Descartes, celle de Léibnitzy.

1L, p. 392.

Le texte auquel il convient de se reporter se trouve au chapitre XI de la premiére partie
(pp. 376-398). Ce texte a été republié en appendice de I'édition de 1847 de I'Histoire...,
t. 8, ch. XXIV, Ecole écossaise, pp. 191-209. Il n’y a pas de grands changements, sinon que
la note signalant les emprunts a Pictet, Prévost et Dugald Stewart a disparu et qu’un écrit
inédit de Degérando sur Dugald Stewart est ajouté. Il est bien évidemment question des
Ecossais dans divers passages de I'Histoire... - Dans le Tableau..., il convient de se reporter
aux pages 303-315 (édition de 1810).

Tableau..., p. 304. Le modéle théorique se trouve dans I'Histoire... : «Les anciens ont beau-
coup pressenti; nous avons heureusement développéy, II, p. 354.

Histoire..., 11, p. 37. On peut noter également les références a Buffier (in Histoire... (1847),
t. 7, pp. 252-264).

Histoire... (1804), 1, p. 377.
Ibid.

V. Cousin, «Histoire comparée des systémes de philosophie par M. Degérando», 17¢ pub.,
Journal des Savans (1825), tepub. Fragmens philosophiques (1826), pp. 54-61. V. Cousin
rend compte de la 2° édition: «... un spiritualisme un peu vague encore a succédé au
Condillacisme indécis de la premiére édition», p. 54. Damiron, Essai sur I'histoire de la phi-
losophie en France au dix-neuviéme siécle (17 éd., 1828), op. cit., pp. 289 et sq.

Histoire..., 1, pp. 377-8.

Tableau..., p. 307.

Histoire..., 1, pp. 391-395. Le Tableau fournit des noms nouveaux.

L’analyse de Ferguson pourrait, aussi, mériter une analyse (cf., Histoire..., 1, pp. 388-9).
Histoire..., 1, p. 380.

Histoire..., I, XIX, I, pp. 380-2.

Histoire..., 1, p. 382. Mais aussi, IIl, p. 92. Dans une page de la 2° partie, Degérando ré-
sume clairement la doctrine de Reid, telle, du moins, qu’il la congoit : «D’autres alors sont
survenus et ont consenti 2 dépouiller la sensation du caractére représentatif; ils ont rejeté
toutes les hypothéses relatives a ces prétendues images intérieures. L’esprit, suivant eux, ne
voit pas ses sensations, mais les objets eux-mémes; il n’en posséde pas une copie, il s’appli-
que lui-méme a Poriginal. Il n’y a point ici d’explication a chercher; un instinct raisonna-
ble, le sens commun, reconnait les existences et les réalités; ces connaissances sont au
dessus de toutes les démonstrations et plus certaines qu’elles. Voila le systéme développé
par Reidy, III, p. 303.

Histoire..., 1, p. 383 et p. 385 (Tableau..., p. 309).
Histoire..., 1, pp. 3834.

Deux passages des Philosophical Essays sont significatifs : «This analogy between the his-
tory of Chemistry and that of the Philosophy of the Human Mind, (...) has acquired much

145



228.
229.
230.
231.

232.

233,
234,

235.

236.

237.

238.

239.

240.

146

additional value and importance in my estimation, since I had the pleasure to peruse a late
work of M. de Gerando ; in which I find, that the same analogy has presented itself to that
most judicious philosopher, and has been applied by him to the same practical purpose, of
exposing the false pretensions and premature generalizations of some modern metaphysi-
ciansy (référence : Histoire... (1804), II, pp. 481-2), op. cit., p. 13. Dans une note sous la
page 156 Dugald Stewart range Degérando parmi ses deux sources pour ce qui concerne la
connaissance de la doctrine kantienne, «M. de Gerando, who is allowed, even by Kant’s
countrymen, to have given a faithful exposition of his doctrinesy.

Histoire..., 1, pp. 392-3.

Histoire..., 1, p. 393 (Tableau..., p. 307).
Histoire..., 1, p. 385.

Histoire..., I, p. 380.

Ibid.

Histoire..., I, p. 385.

Histoire..., 1, p. 375. On notera que Degérando rapporte, également, les objections que les
«idéalistes» ont faites 4 la théorie du «common sensey, ibid., III, p. 303 et sq.

Il est intéressant de remarquer que si Degérando ne récuse pas une certaine évidence des
principes au sens ol peuvent ’entendre certains représentants de 1'école écossaise, il répu-
gne, cependant, au dogmatisme, au mysticisme, 4 un certain enthousiasme mystique. Une
remarque & propos de Jacobi est significative : «Si Jacobi n’avait compris, sous le nom de
croyance, que le sentiment des faits simples, qui sont immédiatement présens a nos sens
externes, ou 4 notre sens interne (...), nous serions parfaitement d’accord avec luiy, ibid.,
IIL, p. 232. Cest, ici, tout le chapitre IX de la 2° partie (Considérations sur le Dogmatisme)
qu’il faudrait analyser.

Ainsi, & propos de Hartley : «... quoique dans la privation d’observations suffisantes, sur la
substance délicate du cerveau, il ait souvent mélé des hypothéses un peu arbitraires, a cette
partie si importante et si neuve de la physiologie...», ibid., I, p. 4734. On trouve, dans le
Tableau, une critique de l'utilitarisme de Bentham (p. 311). Inversement, Degérando se
méfie des fidéistes : «Ainsi W. Paley, dans ses Essais de morale et de politique, si éminem-
ment recommandables d’ailleurs par la sagesse des corollaires et par la pureté des inten-
tions, a cru préter une nouvelle force aux idées religieuses, et assigner au code de la morale
une origine plus relevée, en faisant dériver exclusivement d’un systéme de peines et de ré-
munérations éternelles tous les motifs de nos devoirs, sans remarquer qu’une telle doctrine
pourroii donner quelque force, ou du moins quelque prétexte, aux écarts d’un aveugle en-
thousiasmey, p. 310.

Tableau..., pp. 3034.

«... une école aussi célébre par les génies qu’elle a produits que par les services qu’elle a ren-
dus a la moraley, Histoire..., 1, p. 376.

«... en observant une constante neutralité entre toutes les sectes, nous nous attirerons pro-
bablement bien des critiques, et le projet de pacification que nous proposerons pour les
réunir, déplaira peut-€tre aux partisans de chacune d’elles», Histoire..., I, XXXVI-VII.

En tant que membre de la Société des observateurs de I’homme, Degérando a écrit, par
exemple, de fort intéressantes Considérations sur les diverses méthodes & suivre dans l'ob-
servation des peuples sauvages (Paris, s.d., mais, selon toute vraisemblance, 1800), depuis
redécouvert par de modernes anthropologues. L’activité scientifique (au sens large) de De-
gérando le distingue de I'absence d’activité scientifique qui va caractériser 1’école éclecti-
que. Nous avons, en plus de la traduction de P'opuscule de Degérando par notre collégue
Moore (The Observation of Savage People by J.-M. de Gérando, London, Routledge and
Kegan Paul, 1969, préf. de E.-E. Evans-Pritchard), une nouvelle édition des Considéra-
tions... de Degérando, replacées parmi les divers mémoires de la Société des Observateurs
de 'homme (avec préface et présentation) : Jean Copans, Jean Jamin, dux origines de l'an-
thropologie frangaise, Paris, Le Sycomore, 1978. Dans ce mémoire, il ne semble pas que



241

242

243,

244,

245,

246,

Uon puisse trouver que Degérando s’écarte nettement des autres idéologues. On y trouve,
en effet, la formule consacrée : «Nos idées ne sont que nos sensations élaborées» (1969,
p. 150). Une présentation antérieure allait dans le méme sens: «That the Observateurs
were in the tradition of Newtonian social science and the materialist psychological school
of Condillac, Cabanis and Destutt de Tracy (...) is evident from the names of their mem-
bers and the reported contents of their public meetings», George W. Stocking, «French
Anthropology in 1800, Isis, juin 1964, vol. 55, 2, n°180, p. 135. Il est bien évident que
nous ne reprenons pas a notre compte ce qui est dit du «matérialisme» de Condillac et que
nous nous rallions & 'observation suivante : «far from being a mechanist Condillac formed
part of that reaction to the «mechanical world view» which included such “organicists™
as Helvétius and Diderot», comme I’écrit J. Charles Robertson («Sub specie praecipitis :
the science of attention in eighteenth-century traditiony, Rivista critica di storia della filo-
sofia, anno XXXI - fasc. III, Juil.-sept. 1976, p. 305).

. Les raisons politiques sont évidentes, eu égard & ce que nous avons dit (d’autant plus que

les Idéologues doivent €tre envisagés comme un quasi-groupe politique et non pas seule-
ment comme un «cluby d’intellectuels, la haine dont Napoléon va les poursuivre ne s’expli-
querait pas, autrement, en ce sens, S. Moravia, 1968, ch. 5, passim.). La «culture philoso-
phique» de Royer-Collard I’éloigne entiérement des débats entre les «héritiers» de Condil-
lac (j’emprunte 'expression a S. Moravia, 1974, I1, I, Gli idéologues e I’eredita di Condillac,
p. 291 et sq).

. En ce sens, outre Moravia, on trouve des analyses classiques, par ex., chez Jules Simon (Une

Académie sous le Directoire, Paris, 1885) ou chez Picavet (op. cit., ch. I, IlI, L’Institut,
p. 69 et sq).

Schimberg, op. cit., pp. 251-308 (il convient de distinguer des articles, parus en 1806 et
1807, que l'on peut, sans conteste, attribuer 4 Royer-Collard et des textes que Schimberg
estime, sans preuve décisive, de la plume de Royer-Collard, p. 281 et sq.). Le ton est bien
rendu par le passage suivant : «Mais la philosophie n’a de lumiéres que pour détruire, elle
n’en a point pour édifier. Non moins étonnée que furieuse de son impuissance, en vain elle
multipliait les essais, en vain elle punissait les hommes de la résistance que lui imposait la
nature des chosesy, Journal des Débats (23 février 1807), Schimberg, op. cit., p. 274. 1
est évident que l’originalité de Royer-Collard est bien faible: on se reportera, par ex., au
livre fort documenté de H. Thoma, déja cité (en particulier, II, Die politische Aufklirung
(1794-1830) ainsi qu'a ’étude d’A. Becq et de M. Delon, «Le matérialisme du XVIII® sie-
cle dans “T’histoire de la littérature” de la premiére moitié du XIX® siécle», in Images au
XIX¢ siécle du matérialisme du XVIII€ siécle, Paris, Desclée, 1979, pp. 13-35. La littéra-
ture est immense. Il nous semble qu’il faudrait affiner, la question de la relation entre les
critiques «savantesy et les polémiques brutales : les premiéres apportent-elles plus et autre
chose que les secondes ? Est-il 1égitime de faire une telle distinction ? Ii nous semble que
oui, du moins, dans un premier temps.

Villemain, op. cit., p. 330 : «Dix ans auparavent [donc: en 1801 7] et dans sa premiére
épreuve législative, il était déja familier avec cette seconde école écossaise qui, dans 'ordre
métaphysique, a si bien combattu 'observation insuffisante de Locke et le doute universel
de Humey. Schimberg reprend ’indication mais n’apporte pas de preuves supplémentaires.

Op. cit., p. 13 : «Représentans du peuple; c’est Smith qui patle.

«Quoique I'art de ménager et de persuader les esprits soit de tous les ressorts le plus aisé et
le plus slir que puisse employer le gouvernement, comme 'usage de la force en est le plus
mauvais et le plus dangereux, telle est néanmoins I'insolence naturelle de 'homme, qu’il
dédaigne presque toujours d’user d’un bon instrument, & moins qu’il ne puisse ou n’ose en
employer un mauvaisy.

Il est évident que le role et la personnalité de Fontanes sont trés importants en ces commen-
cements de I'Université impériale. Des exposés classiques le montrent & Ienvi, par ex.,
A. Aulard, Napoléon 17 et le Monopole universitaire, Paris, A. Colin, 1911, ch. §, passim.
Il me semble intéressant d’étudier U'activité de Fontanes par rapport aux visées de Napo-
1éon : «Non seulement Fontanes, grand-maitre, ne le servit pas comme il aurait voulu étre
servi, mais il serait exagéré de dire qu'il lui fut fidéle (...) il favorisa les influences cléricalesy,

147



247,

248.

249.

250.

148

p. 206 (dans le méme sens, Charles Schmidt, La réforme de I'Université impériale en 1811,
Paris, 1905, ou encore J. Tulard, Napoléon, tééd., Paris, 1980, p. 421). S. Moravia a bien
mis en évidence le rdle-clé de Fontanes dans la bataille contre la «philosophie» (1968,
ch.V: «Ma il capo della fazione anti-philosophique presso Napoleone fu senza dubbio
Fontanesy, p. 512).

Royer-Collard als Philosoph. Ein Beitrag zur Geschichte der eklektisch-spiritualistischen
Richtung der franzosischen Philosophie des neunzehnten Jahrhunderts, Borna-Leipzig,
Buchdruckerei Robert Noske, 1904 : «Dass bei Royer-Collard - der in seiner politischen
Wirksamkeit immer bestrebt war eine Besserung des sozialen Zustandes herbeizufiihren,
und der der sensualistischen Moral und materialistischen Weltanschauung, aus einer (teils
seiner Erzichung, teils seiner Individualitit und Charakterlange entsprechenden) inneren
Uberzeugung, abgeneigt war - auch in seinen wissenschaftlichen Untersuchugen, solche
inneren in der Gemiitsanlage begriindeten Motive halbbewust mitgewirkt haben, daran
kann man kaum zweifeln», p. 110. Cela étant, M. Antonescu ne donne pas entiérement
raison a Taine et pense que, malgré ses limites (p. 111), Royer-Collard a donné le départ a
un nouveau courant qui allait s’opposer au «Sensualismus» et qui allait aboutir a ’éclec-
tisme cousinien (p. 112).

A propos d’Arnauld, Royer-Collard écrit : «Je dois :

1° indiquer P’origine de I’hypotheése des idées; (...)

3° montrer qu’elle est regue par tous les philosophes modernes, excepté Arnauld, qui I'a
combattue le premier, et Reid, qui I'a entiérement détruite» (éd. Schimberg, p. 196, la ré-
férence dans la trad. Jouffroy est la suivante : Euvres complétes..., op. cit., t. lII, p. 328
- I’édition Schimberg étant plus accessible, reprenant le texte méme de Jouffroy, en se
contentant de présenter les fragments dans I'ordre ou ils furent prononcés, je me référerai
dans ce qui suit a 1’éd. Schimberg). Reid fait référence & Arnauld en tant que contradicteur
de Malebranche dans ses Essays on the intellectual powers of man (trad. fr. dans les (Euvres
complétes..., op. cit., t. II1, pp. 147-8, éd. Hamilton, op. cit., pp. 266-7), Essay 1I, ch. VII
(dans le méme Essai, un chapitre est consacré 4 Arnauld : ch. XIII) - Pour ce qui est de Ma-
lebranche, Royer-Collard lui consacre plusieurs développements (en particulier dans le
cours de la 3% année, pp. 197, 201, 234 et sq., déja, dans le Discours inqugural du 4 décem-
bre 1811, Royer-Collard faisait de Malebranche un penseur qui avait adopté la méme mé-
thode que Descartes, méthode qui, selon lui, contenait en elle en germe le scepticisme, p. 9
éd. Schimberg) et il semble assez critique (par ex., p. 240 : I'argument de Malebranche «tiré
de la révélation, est un cercle vicieux évident; car il suppose que la révélation est prouvée
indépendamment des corps, tandis que les preuves de la révélation sont dans les livres qui
sont des corps»). Mais il y a un passage (p. 197) qui va dans une direction différente et que
nous commenterons plus loin.

Cest I’expression dont se servait Lucien Séve (op. cit., p. 112). Cela étant, je ne prends pas
parti, ici, sur la méthode et le contenu de 'ouvrage de cet auteur, une étude détaillée, que
je compte entreprendre, serait requise (des indications intéressantes dans ’ouvrage de Mi-
chel Verret, Théorie et politique, Paris, Ed. sociales, 1967, pp. 59 et sq.).

On peut parler de finalité pratique au sens ou M. Antonescu peut écrire : «Zuletzt versucht
noch Collard zu beweisen, dass die Ideentheorie zum Skeptizismus fiihrt - das war eigentlich
der ganze Zweck dieser Erorterungeny, op. cit., p. 25.

. Ceci est bien connu. Jouffroy le dit clairement dans son Introduction aux Fragments :

«M. Royer-Collard suivit I’exemple de Reid, et le probléme de la perception des objets exté-
rieurs devint le sujet de son enseignement. On sera étonné d’apprendre que cet esprit vigou-
reux ne sortit point de cette question, pendant deux ans et demi que durérent ses lecons &
la Faculté.

Mais si on se reporte au temps ou ceci se passait, et si on considére la tiche que M. Royer-
Collard avait & remplir, on trouvera que cette espéce d’obstination était nécessaire, et
qu'elle était en méme temps le moyen le plus siir d’opérer la révolution qui en est résultée,
uvres... op. cit., III, pp. 307-8. On connait la spirituelle présentation qu'en donnera
Taine : «Ainsi lié par le sens commun, par 'amour de I'ordre, par le christianisme, il passa
trois ans, défaisant 'ouvrage des autres, et creusant de toute sa force au milieu de la route,
un mauvais trou. Quel trou ? La théorie de la perception extérieure» op. cit., pp. 30-1.



252.

253.

254,

255.

256.

257.

258.

259.

260.
261.

262.

Schimberg, XII (référence a Jouffroy : Buyres..., op. cit., II1, p. 318), LXVIIL. Il ne sem-
ble donc pas que Royer-Collard se soit servi des Essays on the active powers of the human
mind (du moins, on peut interpréter en ce sens un passage de 'Introduction de Jouffroy,
p. 311, Schimberg soutient une thése légeérement différente : «Nous n’avons point a résu-
mer ici 'Essai sur les facultés actives ; bien qu’il ait été lu et commenté par Royer-Collard,
ses lecons écrites n’en gardent nulle trace explicite», XLI).

Cours de seconde année : Schimberg, pp. 20-175. Cours de troisiéme année (précédé d’un
important Discours d’ouverture du cours de 3® année, pp. 176-194, qui constitue un bon
résumé des positions de Royer-Collard), pp. 176-249.

Schimberg, pp. 212-233 (exposé et critique de Descartes) : Descartes, le pére du scepti-
cisme moderne : «C’est un principe général, regu dans la philosophie moderne, qu’en ma-
tiére de faits la conscience est le seul témoin irrécusable, et qu’ainsi les seuls faits évidents
par eux-mémes sont ceux qu’elle atteste. Je me suis proposé de faire voir que cette opinion
conduit nécessairement au scepticisme», p. 220. Dans le Discours de 1811, Royer-Collard
caractérisait en ces termes la méthode qu’il attribuait a Descartes : «Il entreprit d’élever
tout I’édifice de la science de "homme et de ['univers, sur la base unique de la pensée, avec
des idées pour tous matériaux», p. 9.

La polémique contre Condillac est quasiment constante. Parmi les passages les plus caracté-
ristiques : Schimberg, pp. 96 et sq («Reprenons cette phrase de Condillac : Le moi est une
collection de sensations»), pp. 144 et sq.

Les connaissances de Royer-Collard concernant Kant sont des plus sommaires (il semble les
devoir a une lecture de Degérando, pp. 48-9). Il y a deux bréves références a Fichte (pp. 81,
140) sur le modéle suivant : «Il ne faut pas dire avec Fichte et son école que le moi se pose
ou se créey, p. 140.

Ibid., p. 130; dans le méme sens : pp. 131, 135-6, 138 («Il n’y a point de génération de
Pactivité; loin de la, l’activité ou, ce qui est la méme chose, la volonté est le seul principe
générateur qui se rencontre dans la nature humainey).

Par ex., I'analyse de la durée (qui est qualitative, qu’il ne faut pas confondre avec la succes-
sion), une durée qui ne fait qu’un avec le moi («La durée nous est révélée dans la mémoire;
elle nous est révélée comme nétre : voila deux faits qui sont établis», p. 125);que ’on peut
«spatialiser», mais qu’il convient de ne pas identifier avec cette spatialisation (p. 121).

Schimberg donne des exemples convaincants (pp. 207-8) : Royer-Collard écrit : «Il est vrai
que les objets extérieurs agissent sur nos organes, et par ceux-ci sur les nerfs et sur le cer-
veau; mais nous n’avons aucune raison de présumer que ces impressions ressemblent le
moins du monde aux objets qui les causent et la maniére dont on prétend qu’elles se trans-
mettent au cerveau exclut toute dissemblance, soit qu’on adopte le mouvement des esprits
animaux, les vibrations des nerfs, ou celles d’un fluide élastique». Reid écrivait : «Que les
objets extérieurs produisent une impression sur les organes des sens et par eux sur les nerfs
et le cerveau, c’est un fait incontestable; mais que ces impressions ressemblent aux objets
qui les causent, tellement qu’on puisse les appeler les images de ces objets, rien ne le fait
présumer. Toutes les hypothéses qu’on a imaginées montrent I'impossibilité d’une telle res-
semblance : ni les mouvements des esprits animaux, ni les vibrations des fibres élastiques, ni
celles de ’éther élastique, ni celles enfin des particules infiniment petites des nerfs ne peu-
vent ressembler aux objets qui les excitenty, Euvres..., op. cit., III, p. 122, éd. Hamilton,
p. 256-7 (Essays on the intellectual powers, Essay II, ch. IV).

Schimberg, LXXVII.

Les références sont, ici, trés nombreuses : par ex., dans le Discours d’ouverture du cours de
3¢ année ou dans la 2° legon du méme cours (Résumé de la théorie desidées), ibid., pp. 195
et sq.).

1l suffit presque de citer la Dédicace de I'Inquiry : «Je suis persuadé qu’un scepticisme ab-
solu n’est pas plus destructif de la foi du chrétien, que de la science du philosophe et de la
prudence de I'homme du bon sens. Je suis persuadé que l'injuste vit de la foi comme le
justey, Euvres..., op. cit., 11, p. 5 (éd. Hamilton, p. 95).

149



263.

264 .

265.
266

267

268,

269,

270.

2m.

272

Schimberg, p. 105. Un passage me semble des plus parlants : «C’est donc un fait que la mo-
rale publique et privée, le bonheur des individus et ’ordre des sociétés sont engagées dans
le débat de la vraie et de la fausse philosophie sur la réalité de la connaissance», p. 76.

Les expressions dont Royer-Collard se sert sont ’exacte traduction des expressions de Reid :
«fait primitify, pp. 3, 7, «fait primitif et irréductiblex, pp. 112, etc. Il est fait référence
aux «lois fondamentales de la croyance humainey, p. 75.

Ibid., p. 149.

. Cf., ci-dessus, les critiques que Priestley adressait a Beattie.

. Pour ce qui concerne les thémes que retient Royer-Collard, il n’y a pas de différence no-

table entre Reid et Dugald Stewart (sur les théories respectives touchant la distinction
entre qualités secondes et qualitds premiéres, voir plus loin). Un indice (parmi d’autres) :
dans une «dissertation» que Hamilton a ajoutée a son édition de Reid, Hamilton ne fait
pas de différence substantielle entre les deux théories (D ; Perception proper and sensation
proper, sect. 1, B, pp. 882 et sq). La note G que I’on trouve a la fin des Philosophical Essays
de Dugald Stewart en témoigne également : «Sensation properly expresses that change in
the state of mind, which is produced by an impression upon an organ of sense (of which
change we can conceive the mind to be conscious, without any knowledge of external ob-
jects) : Perception, on the other hand, expresses the knowledge or to intimations we obtain,
by means of our sensations, concerning the qualities of matter ; and, consequently, involves
in every instances, the notion of externality or outness, which it is necessary to exclude, as
much as possible, from the thoughts, in order to the precise import of the word sensation.
See Qutlines of Moral Philosophy, paragr. 14 (Edinburgh, 1808).

For a fuller illustration of this distinction, I must refer to Dr. Reid. A clear conception of
it (as he has himself remarked) is the key to all he has written in opposition to the Berke-
leian system. Priestley, through the whole of his strictures on Reid, studiously employs the
two words as synonymous termsy», p. 564.

Schimberg, pp. 43-50. La conception de Reid est exposée dans les Essays on the intellectual
powers of man (Essay II, ch. XVII, trad. Jouffroy, Euvres..., op. cit., 111, pp. 273-288, éd.
Hamilton, pp. 313-18). La position de Dugald Stewart se trouve présentée dans le 2° Essay
des Philosophical Essays (chap. 11, sect. II, op. cit., pp. 149 et 5q.). Royer-Collard adopte la
position de Dugald Stewart (Schimberg, pp. 44-5).

Jouffroy résume avec une certaine clarté 'enchainement des idées ((Euvres... op. cit., 111,
pp. 307-09) : «il ne suffit pas de décrire un fait, il faut encore, pour étre fidéle, le montrer
a sa place, et pour cela, décrire en méme temps les faits qui I’entourent, et avec lesquels il
est intimement lié», p. 308 : d’ou la fonction méthodologique de ’analyse de la perception
extérieure (il en va de méme dans 'Inquiry).

On pourrait montrer que Reid veut d’abord différencier sa conception d’une conception
qui ménerait au «scepticisme». Mais, lorsque ’on s’avance, on aboutit trés vite 3 un «fait
primitify dont il ne peut plus étre rendu raison. Il me semble que 1’on peut suivre ici ’ana-
lyse de Grave : «Reid’s account of perception is nothing more than a straightforward des-
cription of the central facts involved by the constitution of our nature in perception,
and (...) the inexplicability of the connexions between these facts is recognized by Reid
and left untampered with by conjecture», op. cit., p. 161.

Selon Antonescu, il n’y a pas, a proprement parler, de définition de la perception chez
Royer-Collard : «Vollstdndige Definitionen der Empfindung und der Wahrnehmung (...)
gibt Royer-Collard nicht. Nur eine Definition der Wahrnehmung gibt er und auch nur
gelegentlich, da namlich, wo er iitber den Raum zu sprechen kommt, nicht dort, wo er
spezielle iiber Wahrnehmung handelty, op. cit., pp. 52-3. Ce qui est clairement précisé,
c’est la différence: «Die Empfindung definiert er iiberhaupt nicht. Er spricht es aber
deutlich aus, dass Empfindung und Wahrnehmung streng voneinander zu unterscheiden
seien, ja, dass kein kausaler Zusammenhang zwischen ihnen besteht», p. 53.

. Royer-Collard fait usage de ce dualisme bien cartésien (Schimberg, p. 91).



273.

274.
275.

276.

277.

279.

280,
281.
282.

283.
284.
285,

Reid consacre de longs développement 3 la «visible Figure» (par ex., Inquiry..., ch. VI,
sect. VII et sq.) et les commentateurs notent, d’une fagon générale, que Reid est ici rede-
vable & Berkeley pour nombre des choses qu’il dit. Il me parait évident que la notion de
«natural signs» est une piéce décisive dans la théorie de ia perception chez Reid (en ce
Grave, op. cit.,, V, The language of sensation), en ce sens, Inquiry..., ch.V, sect. III:
«La troisiéme classe des signes naturels comprend ceux qui nous font connaitre les choses
qu’ils désignent, sans aucun préalable, indépendamment de toute conception ou notion
antérieure, par une sorte de suggestion soudaine, par une sorte de magie, qui nous les révéle
et nous force d’y croire tout a la fois (do suggest it, or conjure it up, as it were, by a natu-
ral kind of magic, and at once give us a conception and create a belief of it) (...). La notion
de la dureté et la persuasion que cette qualité existe dans les corps (as well as the belief of
it), nous viennent de la méme manicre : elles sont liées, en vertu d’un principe constitutif
de notre nature, a la sensation que nous éprouvons lorsque nous touchons un corps dur.
Cette sensation entraine donc naturellement et nécessairement aprés elle la notion et la
croyance de la dureté, qualité confondue jusqu’ici avec la sensation par les plus habiles ob-
servateurs de la nature humaine», Euvres..., op. cit., II, p. 107, éd. Hamilton, p. 122.

Schimberg, pp. 179-80.

Ainsi Grave se demande s’il n’y a pas deux théories de la perception chez Reid (quoique il
ne soit pas d’accord avec Hamilton) : «Reid’s theory of “original” perception is a theory of
sensations as natural signs (with the anomaly of a visible figure as an object of perception
without a sensation to signify it). His theory of “acquired” perception is a theory of ori-
ginal perceptions as natural signs, and of sensations with acquired significationy, op. cit.,
p.177.

Essays on the intellectual powers, Essay 11, ch. XVII, trad. Jouffroy, (Euvres..., op. cit., IiI
p. 286, éd. Hamilton, p. 318.

Un texte parmi tant d’autres : «La raison ne rend pas compte de ’évidence, I’y condamner,
c’est 'anéantir; car la raison elle-méme a besoin d’une évidence qui lui soit propre. Si le rai-
sonnement ne s’appuyait pas sur des principes antérieurs, et par conséquent supérieurs 2 la
raison, 1'analyse n’aurait point de fin ni la synthése de commencementy, Schimberg, p. 75.

. On a pu, cependant, dire que Stewart tend parfois vers un certain phénoménisme. Sa

conception du rdle des hypothéses le différencie 4 coup siir de Reid.

En ce sens, Schimberg, p. I: «Toute la science humaine peut étre ramenée a deux objets :
les esprits et les corps ; le monde intellectuel et le monde matériel. Ce sont les deux grandes
divisions de la nature, les seules au moins qui nous soient connues; I'imagination, dans son
vol le plus hardi, ne saurait franchir leurs limites». On peut comparer avec le début de
Vinquiry ((Euvres..., op. cit., 11, p. 12, éd. Hamilton, p. 97). Pour Reid et pour Stewart,
«Matter and mind are totally different» écrit Grave (op. cit., p. 134).

Inquiry, ch. VI, sect. XXI (FEuvres..., op. cit., 11, p. 316, éd. Hamilton, p. 187).

En ce sens, Schimberg, pp. 182 et sq.

Par ex., Inquiry, ch. VI, sect. XXI (@Euvres..., op. cit., 11, p. 315: «Il peut y avoir des étres
qui percoivent les objets extérieurs sans l'intervention des rayons lumineux, des vibrations
acoustiques, des émanations odorantes, des impressions organiques, peut-€tre méme sans
médiation d’aucune sensation. Quant a nous, ’Auteur de la nature nous a tellement consti-
tués, que dans le temps méme ol nous sommes environnés d’objets extérieurs, nous pou-
vons n’en percevoir aucuny (éd. Hamilton, p. 186).

Grave, op. cit., p. 173.
Schimberg, pp. 196-7.

Les textes de Reid allant dans ce sens sont nombreux : par ex., Inquiry, ch. V, sect. Il
(Euvres..., op. cit., 11, p. 101, éd. Hamilton, pp. 120-1), ch. V, sect. VII ((Euvres..., ibid.,
II, p.129, éd. Hamilton, p.130); Essays on the intellectual powers..., Essay II, ch. 1
(GEuvres..., ibid., III, p. 91, éd. Hamilton, p. 246). Royer-Collard écrit de méme : «Ce n’est
pas la nature des choses qui circonscrit nos facultés dans la sphere d’activité des organes,
c’est la seule volonté du Créateur (...). La perception est donc un mystére qui suffirait pour

151



286.

287.

288.
289.

290,

293.

152

nous convaincre que ’homme se connait bien peu lui-méme, et que la nature de sa consti-
tution intellectuelle lui est impénétrable». Dans une communication assez récente, Pierre
Morére cite, & ce sujet, un passage de Reid des plus caractéristiques dans un cours inédit
(quia été publié il y a quelques années) : <A la suite de Hutcheson, Reid affirme qu'il n’est
pas possible de savoir de quelle maniére nous percevons, et qu’en raison de la nature inerte
de la matiére, la perception ne saurait provenir d’elle seule. Percevoir reléve donc du do-
maine spirituel ; en conséquence, c’est un don de Dieu:

”From all that we know of matter, it is totally inert. It isimprobable therefore that it could
be the cause of perception. It is evident that we could not perceive unless we had the
power of perceiving. Now it is evident that body could never give us this power, as it has
not itself. We must then derive it from God.”», «Contribution écossaise 2 une esthétique
des Lumiéres : Francis Hutcheson et Thomas Reid », Ecosse . littérature et civilisation, Stras-
bourg, Publications de 'Université des langues et lettres de Grenoble, 1979, p. 28 (la réfé-
rence 4 I'édition de Reid est la suivante . Thomas Reid’s Lectures on the Fine Arts, trans-
cribed from the original manuscript, with an intr. by P. Kivy, The Hague, Martinus Nijhoff,
1973, p. 23).

Il faudra montrer, avec minutie, en quel sens cette position de la raison emporte toute une
politique : Royer-Collard, aussi autoritaire soit-il, aussi éloigné soit-il de la démocratie, se
distingue néanmoins de ce que Damiron nommera 1’«école théologiquey : la nature du «li-
béralisme» de Royer-Collard, assurément moins ouvert que celui de Cousin (encore que ce
dernier ait connu toute une évolution), se laisse apercevoir dans I’analyse de la conception
que Royer-Collard se fait de ’'usage de la raison. Schimberg note, & juste raison : «Plus tard,
les disciples de Royer-Collard défendront les droits légitimes de la raison et la validité de
ses conclusions contre les attaques de 1'école théologique», op. cit., LXXX. Nous revien-
drons en détail sur tous ces points dans un travail en préparation.

J. Barthélémy-Saint-Hilaire, M. Victor Cousin, sa vie et sa correspondance, Paris, Hachette
et Cie, 1895, 3 vol. Paul Janet, Victor Cousin et son cuvre, Paris, Calmann Lévy, 1885.
Jules Simon, Victor Cousin, Paris, Hachette et Cie, 2% éd., 1887. Dans I’ensemble, sauf sur
des points de détail, ces études peuvent encore servir de point de départ pour une analyse
de I’ceuvre et de la vie de Cousin (en ce sens, H.J. Ody, op. cit., p. II).

1€ éd. ; Paris, 1856 (je cite d’aprés la 2° éd. : Paris, Achille Faure, 1867).

Notice historique par E. de Ménorval, chef d’institution. A Paris chez Auguste Aubry, li-
braire de la Société des Bibliophiles francais, 1872.

L’ouvrage de 1953, déja cité, avait été précédé par un autre ouvrage : Victor Cousin. Studien
zur Geschichte des franzésischen Bildungswesens und seiner Beziehungen zu Deutschland
in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts. 1. Band : Victor Cousins padagogisches Wirken
mit besonderer Beriicksichtigung des Volksschulwesens. 2. Band : Victor Cousins padagogis-
ches Wirken mit besonderer Beriicksichtigung der héheren Schulen und der Hochschulen,
Karlsruhe, 1933 et 1935.

. De bonnes indications sur les sources auxquelles se référer : H.J. Ody (1953, p. 171).
. Cours d’histoire de la philosophie moderne pendant les années 1816 et 1817..., op. cit.,

p. 7. 11 est d’autres références dans ce méme discours, par ex., pp. 14 et sq, p. 18 («Reid
est le premier qui ait dégagé la perception de la sensation qui 'enveloppe et qui lait pla-
cée au rang de nos facultés originales. Le régne de Descartes finit a4 Reid ; je dis son régne,
non sa gloire, qui est immortelle : Reid commence une ére nouvelle...»), p. 23. Ce discours
a été édité séparément, a ’époque ou il fut prononcé (Discours prononcé & l'ouverture du
Cours de l'histoire de la philosophie, 1e 13 décembre 1815, par M. V. Cousin, Paris, Delau-
nay, 1816, in-8°, 33 p. Il en existe une autre édition, a la Bibliothéque nationale, avec une
dédicace autographe de Cousin : Paris, impr. de Fain, in-4°, 33 p., 4 R. Pi¢ce. 1065).

«D’ailleurs, & parler franchement, j’en avais assez pour le moment de la philosophie écos-
saise. Aprés l'avoir étudiée, sous M. Royer-Collard, je I’avais moi-méme et assez longtemps
enseignée. Reid m’était aussi familier que mon rudiment;et pour M. Dugald-Stewart, j’étais
en état de lui réciter tous ses ouvrages. J'avais traduit les Esquisses de philosophie morale,
je les avais dictées 4 mes éléves quand j’étais professeur de philosophie au Collége Bourbon



294.

295.

296.

297.

298.

299.

300.

dans 1'été de 1815; et de cette traduction, j’avais tiré en 1816 quatre longs articles pour le
Journal des Savansy», «Souvenirs d’Allemagney, notes d’un journal de voyage (25 juillet -
20 aolt 1817), Fragments et souvenirs, Paris, Didier et Cie, 5° éd. considérablement aug-
mentée, 1857, pp. 56-7. 1l semble que c’est 4 cette unique source que puisent tous les
commentateurs.

«Il est resté et restera toujours dans ma mémoire, avec une émotion reconnaissante, le jour
ou, pour la premiére fois, en 1811, éléve de I’Ecole normale, destiné & ’enseignement des
lettres, j’entendis M. Laromiguiére (...). M. Laromiguiére m’initia 2 ’art de décomposer la
pensée ; il m’exerca a descendre des idées les plus abstraites et les plus générales que nous
possédons aujourd’hui, jusqu’aux sensations les plus vulgaires qui en sont la premiére ori-
gine, et 4 me rendre compte du jeu des facultés, élémentaires ou composées, qui intervien-
nent successivement dans la formation de ces idées. M. Royer-Collard m’apprit que, si ces
facultés ont en effet besoin d’étre sollicitées par la sensation pour se développer et porter
la moindre idée, elles sont soumises dans leur action & certaines conditions intérieures, &
certaines lois, a certains principes, que la sensation n’explique pas, qui résistent a toute
analyse, et qui sont comme le patrimoine naturel de I’esprit humain. Avec M. de Biran,
j’étudiai surtout les phénomeénes de la volonté. Cet observateur admirable m’enseigna a dé-
méler dans toutes nos connaissances, et méme dans les faits les plus simples de conscience,
la part de l’activité volontaire, de cette activité dans laquelle éclate et se révéle notre per-
sonnalité.

Cest sous cette triple discipline que je me suis formé; c’est ainsi préparé que je suis entré,
en 1815, dans I'enseignement public de la philosophie, & I'Ecole normale et & la Faculté des
Lettres» (je cite d’aprés la 3© édition des Fragments philosophiques, Paris, Ladrange, 1838,
tome I, pp. 23-4).

Nous avons, dans un manuscrit conservé a la Bibliothéque Victor Cousin (Manuscrit 255),
Poriginal de 1’arrété, en date du 13 novembre 1815, par lequel M. Royer-Collard, président
de la Commission de I'Instruction publique et professeur d’histoire de la philosophie mo-
derne 2 la Faculté des lettres de Paris «a été autorisé & se faire remplacer dans ses fonctions
de Professeur par M. Cousin, Eléve de I’Ecole normale ». Par ailleurs, par arrété du 5 décem-
bre 1815, Cousin a été nommé «maitre de la conférence d’histoire et de philosophie a
I'Ecole normaley (ibid.).

Plusieurs sources relatent 1’événement. Il est vrai que H.J. Ody (op. cit., p. 14) n’apporte
pas de détails nouveaux par rapport a J. Simon (op. cit., pp. 9-10 : la scéne se serait dérou-
1ée «[aJu commencement d’octobre de I'année 1803, a quatre heures et demi du soir»,
p- 9) et ne constitue pas, par conséquent, une source indépendante. Mirecourt, souvent trés
polémique, n’en parle pas, pas plus que Barthélémy-Saint-Hilaire.

E. de Mirecourt, op. cit., pp. 9 et sq.

Ibid., pp. 7-8 : «Quvrier tétu, nourri dans les réves les plus exaltés de la Révolution, et fa-
natique de Jean-Jacques Rousseau, M. Cousin pére n’admettait pas d’autre évangile que le
Contrat social».

Nous avons une note de la main de Cousin (Manuscrit 255, Bib. V. Cousin) : «Joseph Cou-
sin né a pierrefite le six may 1753 - m. le 26 1827, marie Henriette Grivelet, née a Pierrefite,
le 24 septembre 1752». Par 'acte de baptéme (dont nous avons une transcription authenti-
que dans le méme manuscrit), nous apprenons que le pére de Cousin était «jouaillier». Il
eut un frére (dont Barthélémy-Saint-Hilaire nous dit quelques mots, op. cit., 1, p. 26),
Charles Henri Victor, qui sera son parrain. Sa tante, Marie-Marguerite, majeure lors de la
cérémonie (le 29 novembre 1792) sera sa marraine. Je ne sais rien, pour le moment, de
cette personne.

Nous avons, sur ce sujet, des renseignements concordants dans Mirecourt (op. cit., pp. 5 et
sq.) et dans de Ménorval («En 1808, invité a diner a I’Hotel de Ville, comme lauréat de
quatriéme, il y rencontre un autre lauréat de la méme classe que le lycée Napoléon. Il ’en-
tretint longtemps, et dans cette conversation ou il mit ce qui a fait de lui un causeur si fé-
cond et si brillant, tout le reste de sa vie, il étonna son nouveau camarade, qui n’était autre
que M. Patiny, p. 193).

153



301

302.

303.

304.

305.
306.
307.

308.

309.

310.

312.

313.

154

. Ceci est confirmé par une «note relative & Victor Cousin, ancien éléve du lycée Charlema-
gne» établie sous le Second Empire par ledit établissement (Manuscrit 255, Bib. V. Cou-
sin) : «Le cours de Philosophie fut établi en 1810 seulement et rien n’indique que Victor
Cousin ait suivi ce cours et prolongé d’une année son séjour au lycée».

Cf., les travaux classiques d’Aulard, Gerbod, Chauvin. On ajoutera, par ex.: R. Palmer, 4
documentary History of the college Louis-le-Grand and its director, Jean-Fran¢ois Cham-
pagne (1762-1814), 1975 ainsi que Dominique Julia, «La naissance du corps professoraly,
Actes de la recherche en sciences sociales, 39, sept. 1981, pp. 71-86.

Le discours frangais (1810) est reproduit dans les Annales des concours généraux, Paris,
Hachette, 1827, t. 1. Le discours latin (1810, prix d’honneur), dans le tome 2 de la méme
année, ainsi que la version latine. Le premier prix de version grecque (1809) est reproduit
dans les Annales des concours généraux, 1826, 3° partie. Nous avons une transcription ma-
nuscrite (quin’est pas de la main de Cousin) du discours latin (Manuscrit 255, Bib. V. Cousin).

Manuscrit 255. Cet original a été remis par Alexandre Laya a M. Mignet, en avril 1872, un
parent (le fils 7) de M. Laya qui fut le professeur de Cousin en classe de rhétorique.

En ce sens, par ex., Barthélémy-Saint-Hilaire, op. cit., I, p. 27.

Ibid.

Ibid., p.28. Cousin fut nommé éléve de I’Ecole normale par un arrété du 15 septembre 1810.
Sur le mode de nomination des éléves, on peut consulter Le centenaire de I'’Ecole normale
(1795-1895), Paris, Hachette et Cie, 1895, pp. 211 et sq ou ’on trouvera Varticle III du dé-
cret impérial du 17 mars 1808 : «Les inspecteurs choisiront, chaque année, dans les lycées,
d’aprés des examens et des concours, un nombre déterminé d’éléves, 4gés de dix-sept ans
au moins, parmi ceux dont les progrés et la bonne conduite auront été les plus constants,
et qui annonceront le plus d’aptitude a I'administration ou  I’enseignementy.

De Ménorval nous fournit sur ce sujet des renseignements intéressants : «Cet enseignement
fut moins moderne qu’il [Fourcroy| ne l'avait fait prévoir, en ce que la partie des sciences
ne regut pas le méme développement que la partie des lettres, et toutefois celle-ci fut res-
treinte, en ce qu'au lieu d’y enseigner «les langues anciennesy», c’est-a-dire le grec et le la-
tin, comme le voulait la loi, on n’y enseigna d’abord que le latin (...). Il y avait, dans cha-
que lycée, deux sections, I'une de latin, I'autre de mathématiques, divisées en six classes (...)
La Commission du latin, dont les membres furent Fontanes, Champagne (directeur du Pry-
tanée) et Domairon, fit un rapport le 25 floréal an XI et commengca par définir, en ces ter-
mes curieux et significatifs, ’esprit littéraire classique et les principes immuables ou elle
s’appuyait : ”Les principes des belles-lettres ne sont pas sujets aux mémes révolutions que
ceux des sciences: ils sont puisés dans I'imitation d’'un modéle qui ne change point (...)
L’enseignement de ces arts, dont I’essence est invariable, a donc pu dés longtemps étre sou-
mis 2 des régles certaines, tandis que les sciences, au contraire, sont forcées d’abandonner
tous les jours leurs anciens systémes pour les observations nouvelles qu'améne le temps et
le hasard...” », op. cit., pp. 96-100.

Je cite d’aprés une transcription que I’on trouve dans le Manuscrit 255. On comparera la
premiére phrase du Discours «Quamquam ne ulla civitas extra Peloponnesum munita
staret vetuissetis, Lacedaemonii, pro vilibus tuguriis locum ubi quondam Athenae fuerant
ostendentibus, civitas surgit munitissima, et ipsum rei auctorem videtis» et un passage de
I’«argumentumy : «... Athenienses urbem suam moenibus sepiebant, Lacedaemoniis negan-
tibus oportere extra Peloponnesum ullam urbem munitam esse...».

«coeterum etiamsi quidquam pejus morte illa, quam pro patria in proeliis ante ora vestra
toties adii, mihi nunc reformidandum esset, crudelissima quaeque, ubi illa pro Athenis
patiar, grata mihi et dulcissima videbuntury.

. Manuscrit 258, fol. 5 (verso).

Il suffit de consulter les «traductions» de I’allemand : elles ne sont pas de Victor Cousin.
De multiples témoignages vont dans ce sens.

Cf., l'article de D. Julia cité ci-dessus et, plus généralement, 1’ceuvre de Pierre Bourdieu et
de son école.



314.

318.

319.

320.

321.

322.
323.

325.

326.

327.

328.

Quelques renseignements dans I'ouvrage cité a la note 307. Nous avons quelques indica-
tions significatives dans les souvenirs de Paul Dubois, Cousin, Jouffroy, Damiron, souve-
nirs avec une introduction d’A. Lair, Paris, Perrin et Cie, 1902.

. Le passage, cité plus haut, de la préface de la 2® édition des Fragments philosophiques en

porte témoignage.

. Il faut se reporter au Manuscrit 48 (Bib. Victor Cousin). Nous avons quelques traductions

dans ce manuscrit mais, au total, assez peu. On se reportera, par ex., a la p. 46 ou I'on
trouve une traduction de Thucydide (livre 7, ch. 84).

. Ibid., p. 83 (en téte de la page, nous pouvons lire :

«Thucidide.
Droit des gens. Jugement sur les guerres, sur la conduite des nations...»).

Ibid., p. 88 (en téte de la page, nous pouvons lire :

«Thucidide.

Philosophie de I'histoire. Recherche des causes et des effets. Critique des faits. Mépris de la
superstition»).

On peut le voir, par ex., si 'on consulte la liste des théses soutenues durant cette période,
liste que Schimberg a republiée en appendice de 'ouvrage que nous avons déja utilisé (the-
ses de philosophie soutenues a la Faculté des Lettres de Paris, de 1810 & 1820, op. cit.,
pp. 317-18). L’année ou Cousin soutient sa thése, les sujets suivants sont traités : «Ducas-
seau - De certitudine. Dutret - De libertate. Garrigues - De natura et origine idearum boni mali
moralis. Larauza - De natura et objecto Metaphysicae. Loyson - De definitione. Seguy-Ville-
valeix - De sociabilitatey. - Aulard écrit, a ce sujet: «Enfin le doctorat méme ne supposa
aucune connaissance acquise en dehors du lycée : les deux théses qu'on demanda, I'une sur
la rhétorique et la logique (écrite et soutenue en latin), I'autre sur la littérature ancienne,
ne furent d’abord que le développement de lieux communs classiquesy, op. cit., p. 333.

«Pendant plusieurs années, il [Cousin] n’avait guére pensé que par Laromiguiére. Encore en
1813, dans sa thése latine de doctorat, «sur la méthode ou I'analyse», dont le titre, déja,
était significatif, c’etait sa pure doctrine qu’il exposaity», op. cit., p. 80.

La premiére édition des Legons... a paru en 1815, en 2 volumes (cela dit, le deuxiéme tome
de I'exemplaire de la 1€ édition de la Bibliothéque Victor Cousin porte la date de 1818).
Je cite d’aprés Ia 4° édition en trois volumes (Paris, Brunot-Labbé, 1826) qui ne comporte
pas de modifications substantielles par rapport a la premiére édition (en ce sens, P. Alfaric,
op. cit., pp. 113-4): Le¢ons..., 17® partie, 17 lecon, tome I, p. 58.

Ibid.

J’ai donné, plus haut, les indications bibliographiques nécessaires. «Quaenam est methodus
quam in investigatione veri ducem sequi nos oportet 7», p. 3.

. «(siquidem) ea sit oculorum nostrorum imbecillitas quae totum objectum firmo et distinc-

toque intuitu complecti nequeaty, p. 4.

Fai donné, plus haut, le texte en latin, en indiquant que ceux qui l'ont cité I'ont cité de
fagon légérement inexacte.

«Quatuor egregii philosophi, scilicet Verulamus, Cartesius, Mallebranchius, Lockius, de
methodo scripsére (...) At nihil est apud ipsos quod non et apud Condillacum reperiatur,
imo novis inventis auctum atque amplificatum. Quaecumque autem scripsit hic de re
Condillacus, in ejus libris occurrunt sparsa hic illlic et disseminata; quae omnia nos tenta-
vimus in unum recolligere...», p. 19.

Legons..., 1T€ partie, 5° legon, tome I, p. 141 (Laromiguiére s'étend longuement sur Condil-
lac dans ses Lecgons... & partir de la 3€ legon de la premiére partie. On notera que, bien que
Laromiguiére ne partage pas la conception condillacienne de la «sensation transforméey, il
tient fermement a laver Condillac de toute accusation de matérialisme, en ce sens, par ex.,
IX€ legon, Le systéme de Condillac, loin de favoriser le matérialisme, 'anéantit).

Legons..., 17° partie, 5© legon, tome I, p. 152.

155



329.

330.

331.

332.

333.

334.

335.

336.

337.

338.

339.

340.

341,
342.
343,
344,

345.
346.

156

Cf., ci-dessus. Sur ce sujet (et sur les réactions des Idéologues), voir P. Alfaric, op. cit.,
pp. 72 et sq.

On pourrait citer, par ex. : «Si enim in contemplando totus haereas admiratione illa defixus
quam tibi primo aspectu movebit eximium opus, quid indé fiet ? Quoniam singulas ejus
partes non separatim et attenté inspexeris, eam tibi obscuré et confusé animo effinges, in-
distinctam ejus memoriam retinebis, aut omnind nullamy, p. 4. Laromiguiére est bien plus
net (par ex., Legons..., 17° partie, Legons VI et VII).

«Ergo prima idea est idea simplex, quae resolvi nequit, mera deniqué sensatio ; ergo sensa-
tiones doctrinarum principia sunt sive initiay, p. 11.

«Quid autem certo cognoscimus ? Objecta scilicet quae in sensus cadunt», p. 3.

1l suffit, par ex., de se reporter 2 la premiére partie de La logique ou les premiers dévelop-
pemens de l'art de penser, ch.Il, Que I'analyse est l'unique méthode pour acquérir des
connoissances, comment nous ’apprenons de la nature méme ((Euvres philosophiques de
Condillac, Paris, P.U.F., 1948, 2¢€ vol., pp. 374 et sq). Le Discours d'ouverture sur la langue
du raisonnement (prononcé le 26 avril 1811) en donne de multiples exemples (1T¢ pub.,
Paris, Brunot-Labbé, 1811, 40 p., repub. en téte des Legons de philosophie, nous citerons
d’aprés cette pagination).

«Est quaedam methodus quae dicitur synthesis, id est compositio ; quaequidem in veri in-
vestigatione principiis generalibus, axiomatibus, et definitionibus utitur. Verum enim vero
principia generalia, definitiones et axiomata sunt quaedam brevae formulae quibus plures
ideas particulares (...) commitimus», p. 6.

On trouve un exposé «populaire» dans quelques pages de la Préface des Fragmens philoso-
phiques (1826, op. cit., XVIII et sq). Il semble que Cousin ait exposé pour la premiére fois
cette conception dans son Cours de philosophie professé a la Faculté des Lettres pendant
l'année 1818, sur le fondement des idées absolues du vrai, du beau et du bien (je me référe
2 la premiére édition, publiée par Adolphe Garnier, Paris, Hachette, 1836), principalement
a partir de la 4° lecon.

Ce fut la thése soutenue par Mme Elisabeth Schwartz lors d’un colloque organisé par 1'Uni-
versité de Paris-IV (16 mai 1981) dans un exposé intitulé Idéologie, logique, grammaire.
Le texte, remanié, vient d’étre publié sous le titre «Idéologie et logique du jugement 2
travers la correspondance de Tracy avec Maine de Biran», Efudes philosophiques (janvier-
mars 1982, pp. 17-36).

Dés lintroduction de I’Essai sur ['origine des connoissances humaines, Condillac écrivait :
«Les idées se lient avec les signes, et ce n’est que par ce moyen, comme je le prouverai,
qu’elles se lient entre elles». Ce genre de formules est 'indice de la question que nous ne
voulions que signaler.

Ce texte débute presque par cette phrase : «car si l'esprit humain est tout entier dans I'ana-
lyse, il est tout entier dans Partifice du langage», Lecons..., 17 éd., p. 5.

«si igitur ratiocinari idem est ac signa idearum in nova signa, salva idearum identitate, tra-
ducere, idem quoque est ac computarey, op. cit., p. 13.

«At sine signis non licet computare ; ergo nec ratiocinari sine signis, sine sermone quodamy,
p. 14.

Discours d’ouverture..., passim (par ex., p. 21 dans la premiére édition des Legons...).
«(hinc sequitur) linguae esse methodos ratiocinandi, id est methodos analyticas», p. 14.
Ibid.

Ibid., pp. 14-15.

Ibid., p. 18.
Ibid., p. 13.



347.

348.

349.
350.

351.

Cf., le texte cité ci-dessus. On pourrait tout au plus noter une référence 2 Hume et a
Robertson en tant qu’historiens dans les notes préparatoires a la thése sur Thucydide. Mais
cela est des plus banals.

Un témoignage semble intéressant : une lettre du «grand Ampére» a son fils Jean-Jacques :
«... les places de professeurs de Faculté, nec plus ultra de la carriére de I'enseignement,
sont naturellement destinées a ceux qui ont longtemps rempli des chaires analogues d’abord
dans les colléges communaux, puis dans les colléges royaux. Trois jeunes gens, MM. Cousin,
Jouffroy et Beautin, y sont parvenus par exception, parce que d’abord, éléves de I'Ecole
normale, ils y avaient la place de maitre de conférence, du moins deux d’entre eux, et
qu’'ensuite ils étaient vus avec une affection toute particuliére de M. Royer-Collard, dont ils
avaient regu des legons, du moins Jouffroy et Beautin. Il y avait la-dedans, en outre,
comme une convention tacite jurandi in verva magistri», Ampére 2 son fils Jean-Jacques
(sept. 1818), Correspondance du Grand Ampére, Paris, Gauthier-Villars, 1936, t. 1L, p. 542.

Fragments philosophiques (éd. de 1838), op. cit., pp. 23-4.
Op. cit., p. 80.
Manuscrit 48 (Bibliothéque Victor Cousin).

157






LA BIBLIOTHEQUE VICTOR COUSIN DE LA SORBONNE
ET LINFLUENCE DE LA PHILOSOPHIE ECOSSAISE
EN FRANCE AU DEBUT DU XIX® SIECLE

La Bibliothéque Victor Cousin occupe une place a part au sein de la Biblio-
théque de la Sorbonne, a laquelle elle est administrativement rattachée depuis le
1T janvier 1979'. En dehors d’un certain nombre d’ouvrages qui complétent son
fonds initial depuis un siécle, elle est constituée pour I’essentiel des livres, des ma-
nuscrits et des autographes qui ont été 1égués par le philosophe a I'ancienne Univer-
sité de Paris en 1863. 1l est intéressant de rappeler briévement les circonstances de
ce legs. Elles permettent de préciser la personnalité et I'itinéraire intérieur du phi-
losophe.

Victor Cousin (1792-1867), qui avait été le maitre et le penseur attitré de
I’Université de France pendant la premiére moitié du XIX® siécle, était tombé en
disgrace aprés le coup d’état du 2 décembre 1851 qui devait permettre le rétablisse-
ment de ’Empire auquel il était défavorable. Il «habitait la Sorbonne depuis 1835,
lorsqu’en 1852 il avait été admis 2 la retraite, sans qu’il le demandit. On avait voulu
lui retirer son appartement, mais 'on s’était incliné devant sa résistance énergique,
et sa riche bibliothéque avait continué d’orner les murs de’» la Sorbonne de Riche-
lieu qui devait disparaitre un peu plus tard.

«Onze ans aprés, arrivé a 1’dge de 70 ans, le philosophe songea qu’il était
temps d’assurer 1’avenir de ses chers livres, et de faire son testament. Il s’en ouvrit
4 son ami Prosper Mérimée®» qui était beaucoup mieux introduit que lui auprés de
Napoléon III. Grice & I’intervention de cet ami de bon conseil, le philosophe restait
en Sorbonne a condition de léguer & 1’Université les collections précieuses qu’il avait
rassemblées depuis le début du siécle et dont il devait avoir la jouissance jusqu’a sa
mort. Telle est origine de la Bibliothéque Victor Cousin. Conformément aux vo-
lontés du testataire, cette derniére devait conserver son individualité dans I’apparte-
ment du philosophe et n’étre jamais réunie a celle de I’Université. La clause devait
étre respectée dans toute la mesure du possible au moment de la reconstruction de
la Sorbonne aprés 1880. Elle devait éviter en tout cas le transfert de la Bibliothéque
Victor Cousin dans un autre lieu et elle manifestait 1’esprit d’indépendance du phi-
losophe 4 1’égard du pouvoir impérial qui s’était rendu a ses vues. Certes, a la suite

159



de ce legs, ’empereur avait décidé d’attribuer le nom de Victor Cousin 4 la rue de
Cluny qui longeait la Sorbonne. Mais Mérimée pouvait écrire & son ami : «Laissez-
vous donc faire, mon cher maitre, et croyez bien que personne ne s’avisera a vous
accuser de courtisanerie, pour avoir donné un million et re¢u en échange une plaque
de fonte de 4, fr. 50%».

En fait, la Bibliothéque Victor Cousin est 1’expression méme de la personna-
lité de son possesseur. Parmi les collections que nous avons briévement évoquées,
elle conserve les manuscrits du philosophe et la correspondance abondante que ce-
lui-ci avait échangée en son temps avec les personnages les plus divers. Mais les ac-
quisitions bibliographiques et bibliophiliques que Victor Cousin avait faites attes-
tent ellessmémes les préoccupations de 1’universitaire célébre par son éclectisme.
Elles intéressent principalement I’histoire du XVII® et du XVIII® siécles, le jansé-
nisme, le gallicanisme, la philosophie grecque, la philosophie frangaise, la philoso-
phie allemande et la philosophie écossaise. C’est évidemment cette derniére qui
nous retiendra plus particuliérement. Mais 1’éclectisme de Victor Cousin n’est qu’ap-
parent. Il refléte une démarche intellectuelle, dont on saisit la trame dans les princi-
paux centres d’intérét de la bibliothéque du philosophe.

Les ceuvres des penseurs écossais du XVIII® siécle et les études critiques sur
ces derniéres sont nombreuses dans cette bibliothéque. On peut y lire en anglais ou
en frangais les principaux traités de Francis Hutcheson (1694-1747), d’Adam Fer-
guson (1724-1816), d’Adam Smith (1723-1790), de Thomas Reid (1710-1796), de
James Beattie (1735-1803) et de Dugald Stewart (1753-1828). Thomas Reid mar-
que pour sa part 1’apogée de la philosophie écossaise proprement dite dans la se-
conde moitié du XVIIIe siécle. Il s’agit, on le sait, d’un moraliste et d’un métaphysi-
cien, qui se dégage de Francis Hutcheson, Adam Ferguson ou Adam Smith, dontla
pensée reste dans le sillage de Locke, tout en écartant la phénoménologie de Hume?,
Notre bibliothéque posséde naturellement les ceuvres complétes de Reid, traduites
en frangais par Théodore Jouffroy, éléve de Victor Cousin, avec la collaboration
d’Adolphe Garnier (Paris, 1828-1836)°. La préface de cet ouvrage est intéressante
pour I’histoire des idées. Mais, auparavant, Jouffroy avait déja publié dans notre
langue les Esquisses de philosophie morale de Dugald Stewart (Paris, 1826), le meil-
leur disciple de Thomas Reid. Cette traduction figure en bonne place parmi les li-
vres que Victor Cousin a légués a 1’Université. Elle est précédée d’une introduction
qui situe précisément le r6le de la philosophie écossaise et de Victor Cousin dans la
pensée du temps’. La bibliothéque conserve d’ailleurs la correspondance que Jouf-
froy avait adressée 4 son maitre a cet égard?®,

On trouve nécessairement aussi dans cette bibliothéque les exemplaires de
trois autres ouvrages de Dugald Stewart traduits dans notre langue, 1’Histoire abré-
gée des sciences métaphysiques, morales et politiques (Paris, 1820-1823)°, la Philo-
sophie des facultés actives et morales de I’homme (Paris, 1834)!° et les Eléments
de la Philosophie de l’esprit humain (Paris, 1843)'!. La version francaise de 1’His-
toire abrégée des sciences métaphysiques, morales et politiques est 1’ceuvre du publi-
ciste Jean-Alexandre Buchon (1791-1846), qui précise dans son introduction les
rapports entre Victor Cousin et les penseurs écossais. Quant aux exemplaires des
deux derniers traités de Dugald Stewart cités précédemment, ils sont dédicacés par
leurs traducteurs respectifs Léon Simon et Louis Peisse, & Victor Cousin. Pour sa

160



part, Adolphe Garnier devait soutenir en 1840 & la Faculté des Lettres de Paris une
thése de doctorat sur la philosophie de Reid - Critique de la philosophie de Thomas
Reid - et 1a bibliothéque posséde également cet ouvrage dédié & Victor Cousin qui
avait dirigé le travail’>. Précisons que cette bibliothéque conserve neuf lettres
d’Adolphe Garnier' et vingt-sept lettres de Louis Peisse adressées au maitre de la
philosophie frangaise contemporaine.

Mais au moment ou Jean-Alexandre Buchon, Théodore Jouffroy, Adolphe
Garnier, Léon Simon et Louis Peisse publient les ceuvres de Thomas Reid et de son
meilleur disciple Dugald Stewart, la philosophie écossaise est enseignée depuis long-
temps & Paris et leurs travaux ne constituent pas & proprement parler un témoi-
gnage caractéristique de I’introduction de cette derniére dans notre pays. Ils confir-
ment tout simplement 1’influence de la métaphysique de Reid sur la pensée fran-
caise de 1’époque. La remarque vaut pour les Eléments de science morale de James
Beattie qui ont été traduits en frangais par Charles Mallet en 1840. Cette version
d’une ceuvre essentielle d’un autre disciple de Reid est dédiée a Royer-Collard par
le traducteur qui s’exprime en ces termes a 1’adresse de celui-ci : «N’est-ce pas vous
qui, le premier, avez révélé a la France les doctrines de cette école» ? L’affirmation
mérite un commentaire approprié. Notons du moins en attendant que la biblio-
théque conserve avec 1’ouvrage traduit par Charles Mallet'® dix-sept lettres qui ont
été adressées & Victor Cousin par ce dernier entre 1837 et 1847, Le 12 juin 1840,
Charles Mallet écrivait & Victor Cousin pour lui faire 1’hommage de sa traduction
des Eléments de science morale de James Beattie!”.

Cependant la dédicace de 1’ouvrage de Charles Mallet nous rappelle effective-
ment qu’on attribue généralement au maitre et prédécesseur de Victor Cousin  la
Sorbonne, le doctrinaire Pierre-Paul Royer-Collard (1763-1845), I’introduction de
la pensée écossaise dans notre pays. En vérité, I’affirmation appelle des nuances que
le fonds Victor Cousin permet justement de préciser. S'il est exact que, sauf excep-
tion, les traités de Reid et de ses disciples, James Beattie et Dugald Stewart, n’ont
pas été traduits avant la Restauration et la Monarchie de Juillet, certaines ceuvres de
I’école écossaise ont été en revanche connues en France au XVIII® siécle. 11 ne faut
pas oublier en effet que les Recherches sur 'origine des idées de Francis Hutcheson,
qui avaient paru pour la premiére fois en anglais sans nom d’auteur en 17258, ont
été publiées en frangais dés 1749. Mais I’ceuvre ne devait pas exercer, semble-t-il,
une influence décisive a cette époque’®. Au demeurant, si1’on en croit T.E. Jessop,
Victor Cousin, qui possédait 1’ouvrage en anglais et en frangais dans sa bibliothéque,
estimait celui-ci «au-dessous du médiocre®’». Par ailleurs, le Précis de logique (Lo-
gicae Compendium) et la Synopse métaphysique (Synopsis metaphysicae) - rédigés
en latin tous les deux - du méme Hutcheson devaient paraitre a Strasbourgen 17712,
Cependant leur influence sur le XVIII® siécle frangais devait étre & peu prés nulle.
Quant a la premiére traduction des Recherches sur l’entendement humain de Reid
qui sera publiée en 1768, elle ne trouvera pas d’écho en France 4 cette date®.

En fait, ce sont surtout les ceuvres politiques et morales de Smith et de Fer-
guson qui seront diffusées sur le continent avant la Révolution. Pour sa part, la
Théorie des sentiments moraux d’Adam Smith, parue & Edimbourgen 1759, devait
répandre le nom de son auteur «dans toute 1’Angleterre et méme en Europe®» et
étre traduite en frangais dés 1774%*. Quant aux Institutions de philosophie morale®

161



et & V’Essai sur [’histoire de la société civile®® d’Adam Ferguson, qui ont été respec-
tivement édités & Edimbourg en 1769 et en 1767, ils ont été successivement publiés
dans notre langue en 1775 et en 1783. La Bibliothéque Victor Cousin posséde évi-
demment les traductions frangaises de ces trois ouvrages avec les éditions originales
en anglais®’,

Dans le fonds Victor Cousin, 1’exemplaire de la premiére traduction frangaise
de la Théorie des sentiments moraux d’Adam Smith est relié aux armes de la
comtesse de Boufflers et le détail mérite une mention particuliére. Il révéle en effet
I’intérét que la philosophie écossaise devait susciter dans 1’élite éclairée 2 la fin de
I’Ancien Régime. Cet intérét est caractéristique d’une époque et d’une classe sociale,
qui retient d’abord 1’aspect économique et moral de cette philosophie étrangere.
Maitresse de Louis-Frangois de Bourbon, prince de Conti (1717-1776) et protec-
trice de Jean-Jacques Rousseau (1712-1784), Marie-Charlotte de Campet, comtesse
de Boufflers (1725-1800)%, avait mis 1’auteur de 1’Emile en rapport avec Hume?® et
elle s’intéressait avec son amant aux penseurs d’Outre-Manche qui avaient des affini-
tés avec la philosophie des lumiéres. La premiére version de la Théorie des senti-
ments moraux d’Adam Smith est d’ailleurs 1’ceuvre de 1’abbé Blavet, bibliothécaire
du Prince de Conti®, qui devait également traduire en frangais les Recherches sur la
nature et les causes de la richesse des nations du méme auteur et populariser les
théories de 1’économiste écossais dans notre pays. Précisons que le salon d’Auteuil,
ou la comtesse de Boufflers recevait 3 la veille de la Révolution Beaumarchais, Ri-
varol et le Prince de Ligne, était proche de celui de Madame Helvétius, ol se groupe-
ront sous le Directoire les idéologues soucieux d’opérer une synthése entre la phi-
losophie écossaise et le matérialisme du XVIII® siécle®. Les liens entre les deux
cercles sont apparents. Au demeurant, la Théorie des sentiments moraux d’Adam
Smith sera traduite une seconde fois en 1798 par la veuve de Condorcet, qui fré-
quentait le salon de Madame Helvétius®® et qui joindra 2 cette nouvelle version de
I’ceuvre du penseur écossais huit lettres sur la sympathie®®. Si 1’on en croit juste-
ment la traductrice, «ces lettres ont paru propres a tracer la ligne qui sépare les
deux écoles de philosophie frangaise et écossaise™*

Dans la mesure ou elle établit une comparaison entre la philosophie frangaise
et les penseurs écossais, la traduction de la Vve Condorcet souligne opportunément
P’importance que ces derniers prennent a cette date sur le continent. L’année 1798
marque effectivement une étape décisive pour 1’introduction des principales ceuvres
de I’école écossaise dans notre pays. Parallélement & 1’édition frangaise de la Théorie
des sentiments moraux d’Adam Smith, Pierre Prévost, professeur 4 Genéve, avait
publié en 1797 une traduction des Essais philosophiques du méme auteur et 1’ou-
vrage était précédé d’une étude sur la vie et les écrits du penseur écossais par Dugald
Stewart. On trouve naturellement cette traduction parmi les livres de Victor Cousin,
qui ont été légués a 1’Université®S, L’éditeur commercial de I’ouvrage était I’un des
meilleurs libraires parisiens du temps, H. Agasse. En tout état de cause, la parution
de cet ouvrage est importante pour I’introduction de la pensée écossaise en France.
Dépassant 1’aspect proprement politique et moral des spéculations de Smith et de
Ferguson, notre pays commence & s’intéresser 2 cette derniére dans son ensemble.

Certes les Essais philosophiques d’Adam Smith ne font pas encore une large
place & la métaphysique. Mais 1’étude de Dugald Stewart qui les précéde est en

162



elle-méme tout un programme. En préfacant Adam Smith, le disciple de Reid sou-
ligne 1’autonomie de la conscience dans la sensation et cette notion spiritualiste
distingue trés nettement la philosophie écossaise contemporaine de la pensée fran-
caise de 1’époque, qui s’inspire largement encore du sensualisme de Condillac. Ajou-
tons d’ailleurs qu’en ’an VI, ¢’est-2-dire en 1798, paraissait 2 Paris et 2 Milan la tra-
duction frangaise de 1’Essai sur la poésie et sur la musique considérées dans les affec-
tions de l'dme de James Beattie®®. A vrai dire, cet essai du premier disciple de Tho-
mas Reid n’est pas & proprement parler métaphysique. Mais il prend également ses
distances avec le matérialisme du XVII® siécle et la parution de sa version frangaise
confirme le renouveau des conceptions spiritualistes fondées sur 1’autonomie de
Pesprit.

Ces conceptions intéressent le groupe des idéologues, qui se réunissent a cette
époque chez Madame Helvétius, comme on 1’a dit précédemment®’. Au moment oil
les salons propres aux usages aristocratiques de 1’Ancien Régime sont passés de
mode, ce groupe constitue la société d’Auteuil, ou I’on rencontre notamment Caba-
nis (1757-1808), Volney (1757-1820) et Destutt de Tracy (1754-1836). Avec des
nuances diverses, ces derniers tentent alors de concilier le sensualisme de Condillac
avec le spiritualisme écossais. En 1798 d’ailleurs, 1’idéologue «Degérando estime
que, si la sensation se transforme en perception, c’est qu’elle est élaborée par I’atten-
tion, comme par une action originale de ’esprit. Et Maine de Biran prélude, dés
1803, & sa philosophie de 1’effort, en exposant que la perception suppose notre ac-
tivité volontaire, et, comme telle, est irréductible a la sensation... Enfin, tout en
prétendant rester condillacien, ’ingénieux Laromiguiére expliquait 1a formation de
nos idées par 1’application des forces actives de notre esprit & nos diverses maniéres
de sentir3®y. Cest dire que sous I’influence des penseurs écossais, «1’idéologie fran-
gaise tendait & s’élargir et & se transformer, par la réintégration d’éléments essen-
tiellement actifs et rationnels dans la constitution de 1’esprit humain®®».

En fait, c’est & la formation d’une philosophie nouvelle que les idéologues
convient les penseurs frangais a partir de 1797-1798. L’'idée sera parfaitement ex-
primée en 1804 par Degérando dans son Histoire comparée des systéemes de philoso-
phie. 1l faut selon lui concilier 1a morale et les lumiéres et prendre les Ecossais pour
guides. La fin du XVIII® siécle est donc un tournant pour la philosophie frangaise.
Tout en écartant encore la métaphysique de Reid et de ses disciples, les idéologues
cherchent avec les Ecossais un compromis difficile entre le matérialisme et le spiri-
tualisme traditionnel. Ce sont apparemment des préoccupations d’ordre moral qui
les conduisent pour 1’essentiel & ce retour aux sources. Mais en raison méme du ca-
ractére éminemment politique et social de la pensée écossaise, il faut préciser que ce
retour aux sources est commandé par [’évolution des mentalités et sous la pression
des événements eux-mémes.

L’époque 1797-1798, qui vit la publication de plusieurs ceuvres des penseurs
écossais sur le continent, marque effectivement un tournant significatif dans 1’his-
toire de la Révolution frangaise. Aprés la condamnation de Gracchus Babeuf et de
ses complices de la Société des Egaux par la Haute-Cour de Vendome*?, 1a majorité
des électeurs avait profité du renouvellement partiel des assemblées constitutives du
Directoire, le Conseil des Anciens et le Conseil des Cing-Cents, pour envoyer dans
ces assemblées des députés nouveaux qui étaient tous des républicains modérés ou

163



des partisans de la restauration monarchique®. En dépit de 1’anticléricalisme offi-
ciel, ces derniers réclamaient instamment 1’instauration de la tolérance religieuse
que les tractations de Bonaparte et des émissaires du Directoire avec les représen-
tants du pape Pie VI favorisaient par ailleurs sur le plan diplomatique*?. Parmi les
nouveaux élus, figurait justement Royer-Collard qui devait introduire la phﬂosophie
écossaise en France, comme on l'a dit précédemment. Mettant ses actes en accord
avec ses convictions sur ’autonomie de la conscience personnelle, Royer-Collard
soutient efficacement au Conseil des Cing-Cents ses collégues Jordan et Portalis, le
futur protagoniste du Concordat de Bonaparte, qui réclament la liberté pour tous les
cultes et leurs ministres, quels qu’ils soient. Le 14juillet 1797, il prononce lui-méme
un discours en faveur de la tolérance et de la restauration du catholicisme en
France®

Mais a cette date, 1’exercice de la liberté religieuse se heurtait encore a des
obstacles insurmontables. Dans la conjoncture politique du moment, il compro-
mettait les acquis révolutionnaires en favorisant 1’activité des prétres réfractaires liés
aux évéques et aux aristocrates émigrés et il suscitait obligatoirement 1’opposition
de la bourgeoisie thermidorienne au pouvoir, qui redoutait justement un complot
royaliste. Le 18 fructidoran V (4 septembre 1797), le Directoire annula les élec-
tions qui avaient eu lieu quelques mois auparavant®. Avec les députés qui parta-
geaient ses opinions, Royer-Collard est exclu des assemblées officielles, ou il espé-
rait faire triompher la liberté de conscience que lui avaient enseignée les Ecossais. Il
est alors proche de Madame Helvétius et des idéologues de la Société d’Auteuil.
Mais il ne tardera pas a s’éloigner de cette derniére, qui restait trop marquée a ses
yeux par le matérialisme du XVIII® siécle. En fait, dés cette époque, Royer-Collard
affirme les opinions monarchistes, qui seront ouvertement les siennes sous la Res-
tauration**. Cependant les circonstances ne lui permettront pas avant longtemps de
défendre ses idées a cet égard.

Assez isolé pendant le Consulat et les premiéres années de 1’ Empire, Royer-
Collard donne cependant en 1806 un long article au Journal des Débats ou il criti-
que la pthosophxe du XVII® siecle®. Mais il devait trouver réellement sa voie en

1810. A cette époque, Napoléon cherchait un professeur pour la chaire d’histoire de
la philosophie moderne de 1’Université impériale, que la loi de 1806 et les décrets de

1808 avaient justement établie pour combattre la philosophie du XVIII® siécle et
les idéologues hostiles 4 1’Empire®”. Cette chaire venait d’étre abandonnée par son
premier titulaire Pastoret qui avait eté nommé sénateur®®. L’empereur, soucieux de
confier I’enseignement des disciplines philosophiques & un homme d’ordre et de
principe, s’informa autour de lui. Fontanes, qu’il avait institué grand maitre de
’Université*®, lui recommanda Royer-Collard, qui avait pris ses distances avec les
idéologues et qui devait étre nommé professeur le 24 octobre 1810. Celui-ci, trés
scrupuleux, prépara ses cours pendant plus d’un an. Il devait effectivement commen-
cer son enseignement a la Faculté des Lettres le 4 décembre 1811. Dés le discours
inaugural, il se montra pénétré de la pensée de Reid, qu’il devait simplement lire et
commenter pendant toute 1’année universitaire 1811- 181250

Au cours de I’année suivante (1812-1813), Royer-Collard devait entreprendre
un exposé critique des idées du philosophe écossais. Mais & la premiére Restaura-
tion, il est appelé par décret du 22 avril 1814 & occuper les fonctions de directeur

164



général de la librairie et il est obligé de céder sa chaire a son disciple Victor Cousin,
qui le secondait déja dans son enseignement philosophique  1a Faculté des Lettres®*
et qui allait jouer un rble de premier plan dans la diffusion de la pensée écossaise en
France durant les premiéres décennies du XIX® siécle.

Une légende, qui n’est pas sans contenir une part de vérité, précise que Royer-
Collard fut initié par hasard a la lecture de Reid pendant 1’année de préparation
qu’il s’était ménagée avant d’inaugurer son enseignement 2 1’Université impériale. II
faut s’en remettre au témoignage autorisé d’Emile Boutroux 2 cet égard. «Un jour,
écrit Boutroux, que Royer-Collard se promenait sur les quais, cherchant sans doute
des ouvrages propres 4 lui fournir des matériaux, il rencontra la Recherche sur l’en-
tendement humain de Thomas Reid. Le nom de ’auteur et la valeur de 1’ouvrage ne
pouvaient manquer de lui étre connus. I feuilleta le livre, en fut ravi, et 1’acheta
pour un prix 4 son gré trop modique**».

En fait, ’affirmation d’Emile Boutroux peut laisser croire que !’introduction
de la philosophie écossaise en France est essentiellement la conséquence d’une dé-
couverte fortuite. Une lecture plus attentive du texte cité contredit cette impression
premiére. Comme [’indique Emile Boutroux lui-méme, Royer-Collard connaissait
déja Reid quand il put acquérir dans des conditions avantageuses la Recherche sur
l'entendement humain. A cette date, c’est-a-dire aux alentours de 1810, la pensée
de Reid était déja connue sur le continent, puisque les Recherches sur l’entende-
ment humain avaient été publiées en frangais dés 1768 et que les idées essentielles
du philosophe étaient enseignées & Genéve par Pierre Prévost>, et Royer-Collard
n’était pas sans ignorer pour sa part les ceuvres étudiées et traduites par celui-ci quel-
ques années plus tot.

Toutefois, c’est incontestablement & Royer-Collard et & son disciple Victor
Cousin qu’on doit 1’introduction de la philosophie écossaise et de la pensée de Reid
dans 1’enseignement universitaire francais et dans la pensée politique de notre pays.
Le fait est d’une importance capitale pour comprendre 1’histoire des idées et des
mentalités intellectuelles de la France contemporaine. Au demeurant, I'introduc-
tion de la philosophie écossaise dans la pensée universitaire frangaise s’affirme sous
la Restauration. A cette époque, Royer-Collard, entré dans la vie politique et élu
dés 1815 & la Chambre des Députés, anime le groupe des Doctrinaires, ou il re-
trouve Camille Jordan, son ancien collégue des Cing-Cents sous le Directoire. Fi-
déles aux options qui étaient déja les leurs vingt ans plus tot, ces Doctrinaires sont
résolument attachés aux libertés publiques, & la monarchie constitutionnelle et 4 la
Charte de Louis XVIII, dont elle est I’expression. Egalement opposés aux ultra-
royalistes qui veulent restaurer I’Ancien Régime et aux libéraux qui incarnent a
leurs yeux la Révolution frangaise, ils représentent le parti modéré qui tient un juste
milieu entre la droite cléricale - le parti prétre comme on disait alors - et la gauche
bonapartiste et républicaine®. Leur attitude évoque trés précisément les concep-
tions politiques des penseurs écossais, dont le spiritualisme d’inspiration presbyté-
rienne implique la tolérance, 1’attachement & la monarchie constitutionnelle et
1’équilibre entre les partis extrémes, le parti aristocratique d’une J)art et le parti po-

pulaire de I’autre, pour reprendre les termes mémes de Ferguson®®.

En fait, au point de vue philosophique comme au point de vue politique, il
existe un lien étroit entre la pensée des Ecossais du XVIII® siécle et 'enseignement

165



de Royer-Collard et de son disciple Victor Cousin au début du siécle suivant. Celui-
ci s’est clairement exprimé a ce sujet dans ’introduction & son cours de philosophie
écossaise, qui devait étre publié pour la premiére fois en 1840 et réédité par la sui-
teS”. Royer-Collard et Victor Cousin admiraient les représentants de ce courant phi-
losophique dans la mesure ou ces derniers étaient les héritiers spirituels de la Révo-
lution de 1688, qui avait établi en Grande-Bretagne la monarchie constitutionnelle
et permis en Ecosse la restauration des communautés ecclésiastiques, des écoles et
des universités presbytériennes persécutées au XVII® siécle par les Stuarts favora-
bles au catholicisme®8, Beaucoup de penseurs écossais, tels Hutcheson, Reid ou Fer-
guson, étaient précisément des ministres du culte qui avaient fait carriére dans les
établissements d’enseignement supérieur de leur pays, auxquels la Déclaration des
Droits de 1689 et Guillaume d’Orange avaient restitué leurs franchises tradition-
nelles aprés 1’abdication de Jacques II%°. La remarque est importante pour saisir les
origines de la philosophie écossaise du XVIII® sidcle.

Tout en favorisant 1’union entre 1’Angleterre et 1’Ecosse au sein du Royaume-
Uni qui sera définitivement créé en 1707, la Révolution de 1688 avait eu des
conséquences particuliéres au nord des Iles britanniques. Dans cette région dont les
Stuarts étaient originaires, 1’absolutisme royal appuyé sur la réaction catholique
avait toujours rencontré 1’opposition systématique du protestantisme presbytérien,
profondément attaché aux libertés fondamentales. Charles II et Jacques II avaient
supprimé pour leur part les franchises des Universités écossaises et le rétablissement
de ces derniéres aprés la Révolution de 1688 devait nécessairement avoir des consé-
quences plus radicales en Ecosse qu’en Angleterre méme. Dans un pays ou les luttes
religieuses avaient été particuliérement vives, la renaissance presbytérienne favorisait
1’éclosion d’une philosophie spiritualiste d’inspiration biblique attachée aux valeurs
traditionnelles, mais résolument décidée a défendre la liberté de 1’homme dans sa
dimension intérieure et dans son environnement social. Elle s’opposait 4 cet égard
aux prétentions de 1’aristocratie jacobite, toujours préte & remettre en cause les ac-
quis de la Révolution de 1688%'. Cependant, 2 la suite de cette derniére qui avait
proclamé les libertés politiques et religieuses, elle excluait le radicalisme puritain,
qui n’avait plus sa raison d’étre et qui pouvait conduire a I’intolérance®.

On comprend dés lors comment les conceptions de la philosophie écossaise
répondaient aux aspirations idéologiques et politiques de Royer-Collard et de ses
disciples, dont elles attestent par ailleurs la cohérence intrinséque. A l’instar des
Ecossais du XVIII® siécle, ces derniers rejetaient en méme temps le dogmatisme et
le matérialisme encyclopédique, qui était a leurs yeux responsable des excés révo-
lutionnaires. Mais, ils n’en revendiquaient pas moins pour autant les principes de
liberté et de tolérance qui avaient inspiré les Constituants de 1789 et la Déclaration
des Droits de I’Homme et du Citoyen. Influencés & la fois par Montesquieu, la révo-
lution américaine et les institutions britanniques, les Etats généraux avaient souhaité
I’établissement de la monarchie constitutionnelle en France®. L’ampleur de la réac-
tion aristocratique et la faiblesse de Louis XVI avaient momentanément dégu la
classe politique. Mais, & 1’exemple du philosophe écossais James Beattie qui dénon-
cera les excés du pouvoir populaire et vantera les mérites de 1a monarchie constitu-
tionnelle aprés la chute de la royauté sur le continent®, une partie de 1’élite restait
attachée & ce programme, qui sera celui de Royer-Collard et de ses amis sous le Di-
rectoire et au début du XIX® siécle.

166



On saisit mal I’influence de la philosophie écossaise en France, si1’on refuse
d’établir un paralléle entre les circonstances historiques qui favorisérent 1’éclosion
de cette derniére et le contexte politique de la France aprés la tourmente révolu-
tionnaire. Au demeurant, la comparaison dépasse les seules contingences de temps
et de lieu. Elle intéresse 1’homme intérieur en expliquant les affinités profondes qui
existent entre les penseurs écossais d’inspiration presbytérienne et les Doctrinaires
de la Restauration frangaise, dont les origines intellectuelles sont encore mal appré-
ciées aujourd’hui.

I ne faudrait pas d’ailleurs se méprendre sur le terme Doctrinaires, qui fut ap-
pliqué en son temps & Royer-Collard et & ses disciples. Ce terme dépasse I’acception
étroitement politique que lui ont trop souvent donnée les historiens®. Les Doctri-
naires de la Restauration ne sont pas reconnus comme tels parce qu’ils adhérent a la
monarchie constitutionnelle et qu’ils considérent & cet égard la Charte de Louis XVIII
comme |’expression méme de leur philosophie politique. Ils portent précisément ce
titre parce que Royer-Collard, leur chef de file, avait été éléve et avait enseigné
avant la Révolution de 1789 dans les colléges de la Congrégation de la Doctrine
chrétienne®®, fondée par César de Bus en 1592, introduite officiellement en France
en 1610 et supprimée en 1792°%7. Mais la confusion sur les origines du terme est plus
apparente que réelle. A 1’instar des Oratoriens du Cardinal de Bérulle®®, les Péres de
la Doctrine chrétienne ou Doctrinaires avaient disputé aux Jésuites le monopole de
I’enseignement dans les colléges de 1’Ancien Régime et ils avaient adhéré dés le
XVII® siécle au jansénisme ecclésiastique®®.

A la Révolution, toujours a I’instar des Oratoriens, les Péres de la Doctrine
chrétienne et les laics qui enseignaient chez eux, tel Royer-Collard, avaient trés sou-
vent embrassé les idées nouvelles™. Les opinions des uns et des autres étaient assu-
rément trés modérées au point de vue politique”. Mais elles n’en représentaient pas
moins dans ’ensemble 1’état d’esprit d’une élite intellectuelle, qui souhaitait 1’éta-
blissement d’une monarchie contrdlée par le droit et les corps intermédiaires.

‘Dans un contexte historique différent, cet idéal avait été celui des jansénistes,
qui §'étaient opposés depuis le XVII® siécle & ’absolutisme royal et pontifical et
dont les prolongements tardifs évoquent certains aspects de la philosophie écossaise
d’inspiration presbytérienne. La thése mériterait une étude approfondie qui dépasse
naturellement les limites de ce modeste exposé. Certes, dans ses origines et dans ses
manifestations premiéres, le jansénisme apparait comme une variante de la Contre-
Réforme, violemment hostile au protestantismen. Mais, a ’instar de ce dernier, il
subit profondément !’influence augustinienne en réaction contre le thomisme de
1’Eglise romaine. Au demeurant, on aurait tort de sous-estimer les liens profonds qui
unissaient aux XVII® et XVIII® siécles les mouvements intellectuels des différents
pays d’Europe. En dehors des circonstances locales qui lui donnent sa physionomie
propre, le jansénisme, influencé par le cartésianisme, prolonge a ses origines les the-
ses contemporaines des calvinistes rigoristes - notamment les disciples du théologien
hollandais Gomar ou gomaristes™ -, qui soutiendront Guillaume d’Orange et qui
feront avec lui la Révolution de 1688. Par ailleurs, si Descartes influence la logique
de Port-Royal, celle-ci inspire & son tour la pensée écossaise, comme 1’a justement
noté Victor Cousin™. De toute maniére, le jansénisme devait subir une évolution
comparable a celle du presbytérianisme. Dans les premiers temps, lorsqu’il est sous

167



le coup des censures royales et pontificales, il est rigoureusement attaché aux posi-
tions qui le séparent du catholicisme traditionnel et qui I’apparentent au purita-
nisme contemporain. Mais en rétablissant les droits du Parlement, la mort de Louis
XIV” 1’émancipe de 1’absolutisme monarchique et le mouvement élargit ses pers-
pectives politiques et philosophiques. Tout en conservant sa rigueur intellectuelle et
ses exigences morales, il rejette le dogmatisme initial dans lequel les censures anté-
rieures 1’avaient enfermé. C’est pourquoi les esprits qui avaient subi son empreinte
étaient généralement préts a recevoir le message de la philosophie écossaise.

Ces réflexions permettent de mieux comprendre 1’itinéraire intellectuel de
Royer-Collard en dehors méme des circonstances de temps et de lieu. Elevé dans un
milieu janséniste et cartésien™ qui avait profondément évolué sous I’influence de la
Révolution frangaise, celui-ci trouvait naturellement sa voie dans la philosophie
écossaise qui donnait une dimension nouvelle 4 sa personnalité propre. Mais la dé-
marche intellectuelle et spirituelle de Royer-Collard n’était pas celle d'un homme
isolé & son époque. Elle était celle d’une société et d’'une nation soucieuses de re-
trouver les valeurs traditionnelles aprés 1’épreuve révolutionnaire. Et la pensée des
Ecossais du XVIII® siécle était 1’intermédiaire nécessaire A cet égard. Dans son
Cours de philosophie écossaise, Victor Cousin est heureux de reproduire en francais
le fameux texte que Reid consacre a [’éloge de Descartes dans son Essai sur les fa-
cultés intellectuelles™. Certes, le philosophe écossais aura toujours un cil critique
pour 1’auteur du Discours de la méthode. Mais il n’en demeure pas moins que Reid
loue tout particuliérement Descartes

«d’avoir tiré le premier une ligne de démarcation distincte entre le monde matériel et le

monde intellectuel, mondes tellement confondus dans les anciens systémes qu’il était

impossible de dire oi commengait I'un et ou finissait 'autre. On ne saurait dire combien
cette distinction a contribué dans les temps modernes aux progrés de l'esprit et des
corps 78y,

Au reste, en dépit des critiques qu’il adresse par ailleurs au cartésianisme,
Reid développe une théorie du sens commun qu’il avait explicitement empruntée au
Traité des vérités premiéres d’un successeur de Descartes, le jésuite Claude Buffier
(1661-1737)%°. A I’époque ou des congrégations religieuses, comme les Doctrinaires,
s'ouvrent largement aux théses de Descartes®, Buffier avait entrepris d’«élargir la
base trop étroite de la philosophie cartésienne®?) et Reid appréciait tout spéciale-
ment sa réflexion métaphysique®. La théorie du sens commun apparait effective-
ment dans le prolongement de la méthode de Descartes. Qu’on en juge par cette
assertion significative de Reid :

«Nous attribuons a la raison deux offices ou deux degrés : 'un consiste a juger des cho-
ses évidentes par elless-mémes; 'autre  tirer de ces jugements des conséquences qui ne
sont pas évidentes par elles-mémes. Le premier est la fondation propre et la seule fonc-
tion du sens commun, d’ou il suit que le sens commun est I'un des degrés de la raison84».

in somme, a la suite du cartésianisme qui s’était opposé en son temps aux théses
épicuriennes de Gassendi®, la philosophie écossaise avait maintenu au siécle des lu-
miéres la primauté de la raison contre le phénoménisme de Hume et le sensualisme
de Condillac qui s’inspirait plus ou moins directement d’Epicure et de ses disciples.
Avec des nuances diverses, il existait de cette maniére des liens incontestables entre
la pensée de Reid et I’intellectualisme de Descartes et des jansénistes, que Victor
Cousin, sa bibliothéque 1’atteste indubitablement, avait en haute estime. C’est aussi
pourquoi la philosophie écossaise introduite par le doctrinaire Royer-Collard & la

168



Faculté des Lettres en 1811 devait acquérir une place prépondérante dans 1’ensei-
gnement universitaire frangais du XIX® siécle, appelé & réagir contre le matérialisme
4 la faveur de la restauration monarchique. Quelques précisions sont nécessaires
cet égard avant de conclure.

A la différence des établissements universitaires d’Ancien Régime qui échap-
paient en fait & ’autorité royale®, I’Université de France, créée par Napoléon, était
d’abord Dinstitution d’Etat qu’elle devait rester au cours de son histoire. Telle avait
été la volonté de ’empereur, qui s’était inspiré & cet égard du droit du Bas-Empire
romain®. Par ailleurs, la France reconnaissait depuis la Révolution le pluralisme re-
ligieux® et, tout en ayant des Facultés de Théologie qui ne disparaitront qu’en
1885% Dinstitution universitaire était indépendante de 1’Eglise dans ses origines et
dans sa structure organique. Elle devait trouver ses fondements idéologiques en de-
hors de la hiérarchie écclésiastique, méme si ses écoles devaient «prendre pour base
de leur enseignement les préceptes de la religion catholique®®». Mais la prescription
ne s’appliquait pas effectivement 4 I’enseignement supérieur qui devait conserver
son indépendance doctrinale. C’est dire que la pensée écossaise du XVIII® siécle,
inspirée par le spiritualisme universitaire presbytérien et 1’esprit de libre examen, ré-
pondait parfaitement aux objectifs de 1’Université de France, séparée de 1’Eglise ro-
maine sans lui étre hostile®.

Ceest d’ailleurs cette liberté d’inspiration et d’expression philosophique qui
devait entrainer la suspension provisoire du cours de Victor Cousin 2 la Faculté des
Lettres, aprés la réaction politique qui suivit 1’assassinat du duc de Berry (1820)%.
En méme temps, I’Ecole normale était fermée et ’Université confiée & Mgr Frayssi-
nous, évéque d’Hermopolis (1765-1841), qui en sera le grand maitre jusqu’en 1828.
Il faudra le ministére libéral de Martignac (1828-1829) pour que 1’Ecole soit rou-
verte et que Victor Cousin puisse reprendre son enseignement 4 la Sorbonne®.

On comprend dés lors comment la philosophie écossaise garantissait 2 tous
égards 1’indépendance idéologique et la survie institutionnelle de 1’Université de
France, qui représentait nécessairement les aspirations de la bourgeoisie éclairée du
temps. A une époque ou les disciplines scientifiques ne tenaient pas encore la place
qu’elles devaient avoir par la suite, il s’agissait d’enseigner un spiritualisme suffisam-
ment éclectique pour réaliser avec esprit critique la synthése des valeurs tradition-
nelles. Et la pensée écossaise répondait mieux, semble-t-il, & cet éclectisme c&le la
philosophie de Kant, qui avait également retenu ’attention de Victor Cousin™. De
toute maniére, la fonction critique de 1’Université de France apparait dans |’ensei-
gnement de Royer-Collard et de Victor Cousin a la Faculté des Lettres et elle est
peut-étre la raison de son succés. Le phénomeéne est significatif au point de vue his-
torique. Dans une continuité d’inspiration remarquable, il devait notamment per-
mettre & Victor Cousin et 2 ses éléves, Jules Simon (1814-1896) et Etienne Vache-
rot (1809-1897), de s’intéresser 4 la philosophie néo-platonicienne, dont le spiritua-
lisme universitaire avait également concurrencé en son temps 1°Eglise officielle®.
Pour ces hommes, il s’agissait de combattre 1’athéisme et le matérialisme indépen-
damment de la hiérarchie ecclésiastique et du clergé, qui supportaient mal par ail-
leurs d’étre dépossédés de leur monopole 4 cet égard®. Précisant une réflexion
d’Emile Boutroux, on peut dire 4 juste titre que 1’enseignement de la philosophie
apparaissait 3 Victor Cousin et 2 ses disciples «comme un sacerdoce laique®».

169



L’école et 1’Université étaient a leurs yeux des institutions fondamentales et Victor
Cousin admirait le presbytérianisme écossais parce que celui-ci avait doté son pays
d’un réseau scolaire étendu et diversifié dés le XVII® siécle®®. Le fait est caractéris-
tique. I souligne I’importance des recherches sur les origines de la pensée universi-
taire frangaise au XIX® siécle.

Mais, dans 1’éclosion de cet éclectisme critique qui demeure propre a 1’Uni-
versité frangaise, la philosophie écossaise a servi en quelque sorte de révélateur.
Avec Frangois Guizot (1787-1874), collégue de Royer-Collard et de Victor Cousin
a la Faculté des Lettres et disciple d’Adam Smith, elle justifiera le libéralisme éco-
nomique du XIX® siécle. Mais elle explique également le rapprochement idéologi-
que qui s’est opéré progressivement entre les mentalités frangaise et britannique en
dépit des malentendus et des oppositions antérieures. Il était bon de le souligner en
conclusion de ce colloque sur Victor Cousin, les idéologues et 1a philosophie écossaise.

André TUILIER

Directeur de la Bibliothéque de 1a Sorbonne

NOTES

1, Par décret du 16 novembre 1978 portant organisation des bibliothéques universitaires de
Paris.

. F. Chambon, Rapport sur la Bibliothéque Victor Cousin, Paris, 1908, p. 1.
3. Ibid.
4. Ibid., p. 5-6.

5. David Hume (1711-1776) ne devait justement pas étre admis comme professeur a 1’Univer-
sité ’Edimbourg en raison de sa phénoménologie sceptique et matérialiste.

6. Impr. Victor Cousin 1601-1606.

7. Impr. Victor Cousin 1684.

&. Ms. Victor Cousin 234 (correspondant 706, f° 2722).
. Impr. Victor Cousin 2433-2435.

10. Impr. Victor Cousin 1693-1694.

11. Impr. Victor Cousin 1675.

12. Impr. Victor Cousin 5873, piéce 6.

13. Ms. Victor Cousin 230 (correspondant 541, lettres 2185-2193. La lettre 2185, datée du
16 mai 1840, annoncait a Victor Cousin qu’Adolphe Garnier lui dédiait sa thése).

14. Ms. Victor Cousin 243 (correspondant n° 1056, lettres n° 3963-3989).
15. Impr. Victor Cousin n® 1669.

16. Ms. Victor Cousin 238 (correspondant n® 879, lettres n® 3247-3263).
17. Ibid. Lettre n°®3253.

18. Cf. Impr. Victor Cousin 5834.

S

0

170



20.

21.
22.

23.
24.
25.
26.
27.
28.

29.

30.

31.

32.

33.
34.

35.
36.

37

38.

39.

40.

. F. Hutcheson, Recherches sur l'origine des idées, trad. sur la 4° éd. anglaise par Guillaume
Laget, Amsterdam, 1749. 2 vols in-8°. Il est vrai cependant que cette traduction éditée
réellement a Paris chez Durand, d’aprés Barbier, a également été attribuée 3 Eidous et &
Condillac. Cf. Impr. Victor Cousin 5551-5552.

T.E. Jessop, A Bibliography of David Hume and of Scottish philosophy from Francis Hut-
cheson to Lord Balfour, London, 1938, p. 144.

Les deux ouvrages ont été reliés ensemble. Impr. Victor Cousin 5841,

Th. Reid, Recherches sur ’entendement humain d'apres les principes du sens commun. Ou-
vrage trad. de I'anglais. Amsterdam, J. Meyer, 1768. 2 vols in-12°.

Cf. Victor Cousin, Philosophie écossaise. 3® éd. rev. et augm., Paris, 1857, p. 149.
Cf. Impr. Victor Cousin 5557.

Cf. Impr. Victor Cousin 5517.

Cf. Impr. Victor Cousin 1641.

Cf. Impr. Victor Cousin 5715 et 4665.

Il ne faut pas confondre Marie-Charlotte-Hippolyte de Campet, comtesse de Boufflers-Rou-
veret, avec ses homonymes Marie-Frangoise-Catherine de Beauvau-Craon, marquise de
Boufflers-Rémiencourt (1711-1786) et la duchesse de Boufflers, née de Villeroi, qui se re-
maria en 1750 avec le maréchal de Montmorency-Luxembourg. Cf. P.-E. Schazmann, La
comtesse de Boufflers, Paris, 1933, passim.

C’est grace a lintervention de la comtesse de Boufflers que Jean-Jacques Rousseau put par-
tir pour I’ Angleterre «avec Hume et un Genevois, Coindet» (1766). Cf. Ibid., p. 79.

Jean-Louis Blavet (1719-18097) avait été novice bénédictin avant de se séculariser et d’étre
bibliothécaire du Prince de Conti, qui faisait profession d’athéisme et qui avait des rapports
avec les Encyclopédistes.

Voir plus loin. Anne-Catherine de Ligniville d’Autricourt, épouse Helvétius (1719-1800),
vint se fixer & Auteuil, aprés la mort de son mari (1771), au moment méme ou la comtesse
de Boufflers s’y installait pour sa part. Elle avait acheté & cet endroit une maison, qui appar-
tenait au pastelliste Quentin de la Tour. Cf. A. Guillois, Le salon de Madame Helvétius, Ca-
banis et les idéologues, Paris, 1894, p. 27.

Marie-Louise-Sophie de Grouchy, épouse Condorcet (1764-1822), s’était mariée a 1'age de
vingt-deux ans. Elle devait passer des années difficiles aprés son veuvage (1794).

Impr. Victor Cousin 5862-5863.

En italique dans le texte. Cf. A. Smith, Théorie des sentimens (sic) moraux ou Essai analy-
tique sur les principes des Jugemens (sic) que portent naturellement les Hommes, d’abord
sur les Actions des autres, et ensuite sur leurs propres Actions. Trad. de 'anglais sur la 7° et
derniére éd. par S. Grouchy, Vve Condorcet, Paris, an 6 (1798), p. VIIL

Impr. Victor Cousin 5874-5875.

Impr. Victor Cousin 613.

. Voirp. 162.

E. Boutroux, «La philosophie écossaise et la philosophie francaise» dans Etudes d’histoire
de la philosophie, Paris, 1897, p. 416-417.

Ibid., p. 417.

Cf. notamment C. Mazauric, Babeuf et la conspiration pour I'Egalité, Paris, 1962, passim, et
R.B. Rose, Gracchus Babeuf, the first Revolutionary Communist, London, 1978, passim.
Gracchus Babeuf et les Egaux étaient directement issus du mouvement sans-culotte dont
A. Soboul, Les sans-culottes parisiens en I'an II. Mouvement populaire et gouvernement ré-
volutionnaire, 2 juin 1793-9 thermidor an II. Paris, Clavreuil, 1958, 1170 p. (cf. éd. abrégée,
Paris, Ed. du Seuil, 1968, 256 p.), a magistralement démontré les tendances égalitaristes et
les contradictions internes.

171



a1.

42.

43,

44,
45.

46.
47.

48.

49.

50.

§1.

52.

172

Pour un apergu des événements et leur interprétation politique, on consultera A. Soboul, La
Révolution frangaise II. De la Montagne a Brumaire, Paris, 1962, p. 237-240.

Ces tractations avaient abouti au traité de Tolentino (19 février 1797) entre Pie VI et Bona-
parte. Les négociations entre le Saint-Siége et celui-ci se poursuivront pendant toute 'année
1797, qui verra Uoccupation de Rome par les Frangais. Cf. J. Thiry, Bonaparte en Italie,
Paris, 1973, passim.

Cf. A.Schimberg, Les fragments philosophiques de Royer-Collard, Paris, 1913, p. LVIII-
LIX, qui reproduit a cet endroit plusieurs passages du discours de Royer-Collard aux Cing-
Cents. Cf. A. de Barante, La vie politique de M. Royer-Collard 1, Paris, 1861, p. 29-42.

Cf. A. Soboul, op. cit., II (cf. n. 41), p. 240-242.

Entre 1797 et 1803, il fait partie du Comité secret royaliste qui agissait en France pour le
compte de Louis XVIIL Cf. A. de Barante, op. cit. 1, p. 45-69.

Cf. Ibid., p. 71-103.

Voir p.169. L’Université impériale devait respecter les préceptes de la religion catholique.
Cest dire qu’elle devait s’opposer au matérialisme du XVIII® siécle et aux idéologues, dont
les tendances libérales étaient ouvertement hostiles au pouvoir impérial.

Claude-Emmanuel-Joseph-Pierre de Pastoret (1756-1840) avait favorisé, comme Royer-Col-
lard, I'opposition royaliste au Directoire. Déporté au 18 fructidor, il s’était réfugié a I’étran-
ger; mais il avait obtenu l'autorisation de rentrer en France en 1800. Professeur du droit des
gens au Collége de France (1804), il n’avait enseigné que quelques mois & la Faculté des Let-
tres (1809). 11 se ralliera plus tard a la Restauration.

Louis de Fontanes (1757-1821) avait été également proscrit au 18 fructidor. Il s’était réfu-
gié a Londres, ou il s’était lié avec Chateaubriand et il était revenu a Paris au 18 brumaire. Il
avait gagné les faveurs de Bonaparte qui I’avait nommé grand-maitre de I'Université en 1808.
Il devait aussi se rallier plus tard & Louis XVIIL. Son ceuvre littéraire et poétique est mé-
diocre.

E. Boutroux, art. cit., p. 421, qui précise la date et les circonstances de la nomination de
Royer-Collard a la Faculté des Lettres.

C’est par décision de la Commission de !’Instruction publique en date du 13 novembre 1815
que Royer-Collard, Président de cette Commission, fut autorisé a se faire suppléer par Vic-
tor Cousin dans sa chaire de professeur d’histoire de la philosophie moderne 4 la Faculté des
Lettres de Paris. Un exemplaire de cette décision est conservé a la Bibliothéque Victor Cou-
sin (Ms. 255). La Commission de I'Instruction publique et son Président remplagaient le
grand maitre de I'Université, que la Restauration devait supprimer pendant quelques années.

E. Boutroux, art. cit., p. 421-422, qui utilise & ce sujet des témoignages antérieurs. Cf. A. de
Barante, op. cit. 1, p. 108 et H. Taine, Les philosophes classiques du XIX¢ siécle en France.
5% éd. rev. et corr., Paris, 1882, p. 22.

. Voir plus haut.
. Voir plus haut.
55. A la Chambre des Députés, les Doctrinaires étaient peu nombreux, Cf. G. de Bertier de Sau-

vigny, La Restauration, 3¢ éd. rev. et augm., Paris, 1955, p. 144 (Nlle éd., 1955, p. 142).
C’est pourquoi I'un d’entre eux, le spirituel Beugnot, appelait leur groupe «Notre canapéy.
Cf. P. de La Gorce, La Restauration. Louis XVIII, Paris, 1926, p. 149, qui précise cepen-
dant, p. 150, que laffirmation était exagérée et qui décrit bien par ailleurs la position inter-
médiaire de ce groupe entre le parti prétre d’une part, les bonapartistes et les républicains
d’autre part. En fait, les vrais Doctrinaires se distinguaient du centre droit, qui siégeait a
gauche des ultras. Cf. V.W. Beach, Charles X of France. His Life and Times, Boulder (Colo),
1971, p. 159-160.

6. Cf. Victor Cousin, op. cit., 3° éd. rev. et augm., p. 519, qui traduit  cet égard un passage si-

gnificatif des Principes de la science morale et politique de Ferguson parus 2 Edimbourg en
1792. Dans ce livre, Ferguson s’inspire visiblement de Montesquieu et des anciens.



57.

58.
59.
60.

61.

62.

63.
64.

65.

66.

67.

68.
69.
70.
71.

72.

73.

74.

L’ouvrage devait avoir plusieurs éditions successives. L’avertissement qui précéde la 3° éd.
rev. et augm. (1857) est important.

Cf. Victor Cousin, op. cit., 3® éd. rev. et augm., p. 1-24.
Ibid., spécialement p. 15-19. L’analyse de Victor Cousin est suggestive.

Par 'acte d’Union qui consacrait cette année méme l'unité des deux royaumes sous une seule
couronne.

Sur les différentes conspirations jacobites qui s'opposérent au gouvernement des Whigs et
qui rencontrérent des complicités sur le continent dans la premiére moitié du XVIII® siecle,
consulter notamment P.S. Fritz, The English Ministers and Jacobitism between the Rebellions
of 1715 and 1745, Toronto, Buffalo, 1975, passim, qui reproduit une bibliographie abon-
dante sur le sujet.

Dans la mesure ou la Déclaration des Droits de 1689 fait droit aux revendications des Puri-
tains, le protestantisme radical perd sa combativité politique et sociale. Il permet I’épa-
nouissement progressif du piétisme et du méthodisme, qui devaient marquer profondément
les mentalités religicuses et Pesprit public de la Grande-Bretagne a I'époque moderne.

C’est 'essentiel du Serment du Jeu de Paume (20 juin 1789).

Cf. Victor Cousin, op. cit., 3®éd. rev. et augm., p. 496-498, qui reproduit & cet égard un
texte essentiel des Eléments de science morale de James Beattie, dont les deux volumes pa-
rurent successivement en 1790 et 1793.

Cf. notamment P. de La Gorce, op. cit., p. 144, qui ignore apparemment les origines du ter-
me et qui le trouve de ce fait impropre.

Cf. A. Schimberg, Les fragments philosophiques de Royer-Collard, Paris, 1913, p. LVI. «La-
kanal, Joubert, Laromigui€re étaient, eux aussi, d’anciens Doctrinaires». Ibid., n. 2.

Sur cette congrégation, consulter la thése récente de J. de Viguerie, Une eeuvre d'éducation
sous l'’Ancien Régime. Les Péres de la Doctrine chrétienne en France et en [talie. 1592-1792,
Paris, 1976, passim, qui comble une lacune a cet égard.

L’Oratoire de France avait été fondé par le cardinal Pierre de Bérulle en 1611.
Cf. J. de Viguerie, op. cit., passim.
Cf. A. Schimberg, ibid.

Royer-Collard, élu de la section de I'ile Saint-Louis a la Commune de Paris, quittera cette
derniére A la chute de la Monarchie le 10 aolit 1792. «Quelques jours seulement avant la
mise hors la loi des députés de la Gironde, il vient & la barre de la Convention présenter
une adresse qui était une revendication hautaine et courageuse des droits des opprimésy.
Ibid., p. LVIIL. Cf. A. de Barante, op. cit. I, p. 8-10. Pour les opinions politiques de Royer-
Collard, consulter: R. Casas Orense, Royer-Collard, ordre et politique. Thése Université
Droit Strasbourg III, 1973, 415ff, dactylogr.

Aprés les travaux d’Augustin Gazier, les études récentes de Lucien Ceyssens et de Jean Or-
cibal ont renouvelé les perspectives traditionnelles sur les origines du jansénisme, qui appa-
rait au départ comme une manifestation caractéristique de la Contre-Réforme catholique.
Cf. notamment J. Orcibal, Jean Duvergier de Hauranne, Abbé de Saint-Cyran et son temps
(1581-1638), Paris, Vrin, 1947-1948, 2 vols.

Né 2 Bruges en 1563 et mort a4 Groningue en 1641, Franziskus Gomar, d’abord pasteur &
Francfort, fut appelé en 1594 comme professeur de théologie a I'Université de Leyde, ot il
devait s’opposer successivement A ses collégues Arminius et Vorstius, qui soutenaient sur la
grice des théses proches du catholicisme et qui représentaient les intéréts de I'oligarchie hol-
landaise contre les Orangistes. Sur les rapports entre les jansénistes et les protestants rigo-
ristes, consulter R. Briggs, «The Catholic Puritans : Jansenists and Rigorists in France» dans
Puritans and Revolutionaries. Essays in Seventeenth-Century History presented to Christo-
pher Hill. Ed. by D. Pennington and K. Thomas, Oxford, 1978, p. 333-354.

Victor Cousin, op. cit., 3¢ éd. rev. et augm., p. 36.

173



75.

76.

77.

78.

79.

80.

81.
82.

83.

84,

86.

87.

88.

89.

90.

Le lendemain (2 septembre 1715) de la mort de Louis XIV, le Régent Philippe d’Orléans,
neveu du roi défunt, avait fait casser par le Parlement le testament de celui-ci qui lui était
défavorable. Mais il avait dii restituer en échange au Parlement le droit de remontrance qui
lui avait été supprimé par Louis XIV et cette mesure devait singuliérement limiter I'absolu-
tisme monarchique pendant la majeure partie du XVIII® siécle.

Cf. A. Schimberg, op. cit., p. LIV-LXVI. «Royer-Collard est petit-neveu, par sa mere, de
Paul Collard, ami et commensal du diacre Paris, écrivain ascétique distingué et 'un des fon-
dateurs des terribles Nouvelles ecclésiastiques. Sa mére s’appelle Angélique, par dévotion
janséniste». Ibid., p. LVL

La premiére édition de cet ouvrage avait paru 8 Edimbourg en 1785. Cf. Impr. Victor Cou-
sin 1656.

Th. Reid, Essai sur les facultés intellectuelles, Ess. I, ch. 8, traduit par Victor Cousin, op.
cit., 3% éd. rev. et augm., p. 314.

Victor Cousin, op. cit., 3% éd. rev. et augm., p. 399-409, qui réfute notamment les critiques
que Reid fait a Descartes au sujet de la théorie des idées représentatives.

La premiére édition du Traité des premiéres véritéz de Buffier avait paru & Paris en 1724.
Cf. Impr. Victor Cousin 7169. Traduit en anglais et publié 3 Londres en 1780 (cf. Impr.
Victor Cousin 1678), I’ouvrage est pourvu d’une préface qui accuse précisément Reid et les
Ecossais de plagiat. Cf. C. Sommervogel, Bibliothéque de la Compagnie de Jésus. Nlle éd. I1.
Bibliographie, Bruxelles ; Paris, 1891, col. 355-356. Les ceuvres philosophiques du P. Buffier
devaient étre rééditées au XIX® siecle.

Cf. J. de Viguerie, op. cit., passim.
A. Schimberg, op. cit., p. LIL

«... j'ai trouvé plus de choses originales dans ce Traité que dans la plupart des livres méta-
physiques que j’ai lus. Les observations de Buffier me paraissent en général d’une parfaite
justesse ; et quant au petit nombre de celles que je ne saurais tout a fait approuver, elles sont
au moins ingénicuses». Th. Reid, Euvres complétes, publ. par Th. Jouffroy, V, Paris, 1829,
p. 179-180. A Schimberg, ibid., rappelle pour sa part, d’apres F. Bouillier, Euvres philoso-
phiques du P. Buffier, Paris, 1843, p. 15, la définition que le jésuite philosophe avait donnée
du sens commun.

Th. Reid, op. cit. Ess. VI, ch. 2, traduit par Victor Cousin, op. cit., 3 éd. rev. et augm.,
p. 396.

. Sur I’épicurisme de Pierre Gassend (1592-1655), dit Gassendi, professeur au Collége royal,

consulter la thése magistrale de O.R. Bloch, La philosophie de Gassendi. Nominalisme, ma-
térialisme et métaphysique, La Haye, 1971, passim.

Les universités de I'Ancien Régime, qui remontaient dans I’ensemble au Moyen Age, étaient
indépendantes de 'autorité royale qui reconnaissait leurs franchises 2 différents titres. Cf.
S. Guénée, Bibliographie de lhistoire des Universités frangaises des origines a la Révolution
I-1I, Paris, 1978-1981, passim.

La premiére université impériale avait été effectivement fondée a Constantinople par I'em-
pereur Théodose II (408-450) en 425. Cf. Code Théodosien X1V, IX, 3 (1).

Ce pluralisme avait été reconnu dés 1789 par la Déclaration des Droits de Yhomme et du
citoyen.

Au reste, ces Facultés de Théologie étaient contraintes par le décret du 17 mars 1808 d’en-
seigner le gallicanisme (cf. n. 91) et elles ne seront jamais reconnues par Rome a cet égard. Le
dernier doyen, Mgr Henri Maret (1805-1884), évéque de Sura, devait justement s’opposer a
Pinfaillibilité pontificale au Concile de Vatican I (1870). Il sera le dernier représentant du
gallicanisme doctrinal en France.

Cf. l'art. 38 du décret du 17 mars 1808, pris en application de la loi du 10 mai 1806 créant
I'Université impériale. A vrai dire, cette clause ne visait pas ’enseignement supérieur.

174



91.

92.

93.

94.
95.

96.
97.
98.

Aux termes de I'art. 38 du décret du 17 mars 1808, les professeurs de théologie de I'Univer-
sité impériale étaient également «tenus de se conformer aux dispositions de I'édit de 1682,
concernant les quatre propositions contenues en la déclaration du clergé de France de la
méme annéey.

Cet assassinat, perpétré le 13 février 1820 & onze heures du soir, alors que le prince sortait
de ’Opéra, devait exciter la haine incontrdlée des royalistes. « Les hommes, quand la raison
a cessé de les régir, aiment a incarner leurs ressentimentsy. P. de La Gorce, op. cit., p. 181.
Sur le premier ministre Decazes, favori de Louis XVIII, se concentrérent les coléres des ultras
et le roi céda aux instances de ces derniers. Il renvoya Decazes en laissant libre cours aux
initiatives réactionnaires de la droite.

Pour la politique générale de ce ministére libéral, consulter V.W. Beach, op. cit., p. 253-286.
Pour leur part, P. de La Gorce, La Restauration 1I. Charles X, Paris, 1928, p. 123-141, et
G. de Bertier de Sauvigny, op. cit., 3 éd. rev. et augm., p. 415417 (Nlle éd., p. 412-414)
attachent a juste titre une grande importance aux mesures prises par Martignac et Feutrier,
successeur de Frayssinous aux Affaires ecclésiastiques et & I'Instruction publique, pour li-
miter I'influence du clergé et des jésuites dans 1’enseignement.

Cf. les remarques pertinentes de Victor Cousin, op. cit., 3¢ éd. rev. et augm., p. 1 et 522.

Pour sa part, Victor Cousin s’intéressa a Platon, dont il traduisit intégralement les ceuvres.
Mais il avait d’abord édité Proclus (Opera, Parisiis, 1820-1823, 6 vols in-8°). Quant aux
deux disciples de Cousin cités ici, ils publiérent successivement une histoire de I'Ecole
néo-platonicienne d’Alexandrie. Cf. J. Simon, Histoire de I'’Ecole d’Alexandrie. Paris, Jou-
bert, 1845, 2 vols in-8° et E. Vacherot, Histoire critigue de I’Ecole d’Alexandrie. Paris,
Ladrange, 1846-1851, 3 vols in-8°. Le 3¢ tome de cette derniére devait susciter une polémi-
que entre son auteur et ’abbé Gratry, aumonier de I’Ecole normale, dont Vacherot était
alors le directeur.

Comme Patteste justement la polémique entre Vacherot et I'abbé Gratry (cf. n. 95).
E. Boutroux, art. cit., p. 440.

Victor Cousin, op. cit., 3® éd. rev. et augm. p. 9-17.

175






VICTOR COUSIN ET LES PHILOSOPHES ECOSSAIS

A Maxime Chastaing, en hommage.

D’un point de vue philosophique, les relations qui ont existé entre Victor
Cousin et les philosophes écossais - Hamilton et ceux qui I’entouraient 4 Edimbourg -
sont plus intéressantes qu’on ne pourrait le supposer, puisque le probléme intellec-
tuel qui occupait leur attention est un probléme qui est demeuré des plus vivants
encore de nos jours : comment la tradition maitresse de la philosophie occidentale,
tradition héritée de Descartes, peut-elle assimiler de fagon critique la philosophie
classique allemande de Kant & Feuerbach, en passant par Fichte, Schelling et Hegel?
A Dorigine, pour Hamilton (né en 1788) et pour Cousin (né en 1792), la tiche que
la philosophie du XIX® siécle se devait de mener A bien, c’était d’en revenir 4 la
droite raison cartésienne, par une critique des déviations empiristes par rapport a
I'orientation cartésienne, déviations dont Hume et Condillac s’étaient rendus cou-
pables, et en reconstruisant le cartésianisme dans I’optique des philosophes écossais,
Hutcheson, Adam Smith et, avant tout, Thomas Reid.

Tout & coup, Cousin et Hamilton furent confrontés & la révolution en philo-
sophie qui, comme I’affirmait Heine dans son article «De I’ Allemagne» paru dans la
Revue des Deux Mondes en 1834, pourrait bien détruire, un jour, le patrimoine in-
tellectuel de 1’Occident. L’ Allemagne menace le monde, en philosophie, & tout le
moins. Relevant le défi, tout d’abord de maniére indépendante et, par la suite, de
concert, Cousin et Hamilton disputérent de ce qu’il y avait lieu de faire.

Le Frangais fut le premier & s’exprimer. Dans sa philosophie de I’éclectisme,
exposée dans le cours fameux de 1828, Cousin développa I’argument suivant : pour
donner une nouvelle vie au cartésianisme, il ne suffit pas de le reformuler dans I'op-
tique de ce que M. Jean Laporte a appelé la philosophie réflexive des Ecossais'. La
psychologie (ou phénoménologie)* des Ecossais doit, en outre, étre parachevée, en
étant fondée sur une ontologie ou une métaphysique a priori sur le modéle allemand.
Hamilton, dans sa recension de Cousin qui date de 1829, marqua son désaccord.

177



Un cartésianisme tel que le voulait Hamilton, s’incorporant la psychologie ré-
flexive de Reid, ne peut se concilier avec 1’ontologie de Schelling ou de Hegel et,
pour ce qui est des fondements qu’il espére trouver dans la philosophie allemande,
il ne peut qu’avoir recours, seulement, a la critique kantienne de la métaphysique>.

La discussion entre Cousin et Hamilton se développait sous la forme d’une
sorte de drame philosophique, auquel quelque ironie romantique ne faisait pas dé-
faut, quand il se transforma en un débat a trois voix, par suite de la participation a
la controverse, en 1842, d’un philosophe écossais de la génération plus jeune,
J.F. Ferrier (né en 1808) qui était, personnellement, I'un des meilleurs amis de Ha-
milton (ils se voyaient presque tous les jours) mais qui, en philosophie, inclinait plu-
tot vers Cousin que vers Hamilton. Croyant, tout comme Cousin, que le cartésia-
nisme, reconstruit dans ’optique de la psychologie écossaise, devait trouver ses
bases ontologiques chez Schelling ou bien chez Hegel, Ferrier fit parvenir & Cousin,
en 1842, deux articles* qu’accompagnait une lettre amicale, avec 1’objectif de for-
ger une alliance qui, au plan philosophique, mais non pas au plan personnel, serait
dirigée contre Hamilton?.

Les avances de Ferrier furent poliment éludées par Cousin qui, sous ’influ-
ence de Hamilton, se déclarait, vers 1843, mieux disposé envers la prudente psycho-
logie des Ecossais et moins bien disposé envers 1’audacieuse ontologie d’outre-Rhin®.
Dix ans plus tard, quand il y eut compétition pour 1’attribution de la chaire de phi-
losophie morale 4 Edimbourg, Ferrier reprit, & nouveaux frais, sa défense auprés de
Cousin, lui adressant une lettre amicale dans laquelle était incluse une liste de la
quinzaine d’articles qu’il avait rédigés pendant le temps, dans le méme moment que
Hamilton écrivait également 4 Cousin pour solliciter son appui et lui garantir que
Ferrier avait une grande admiration pour sa philosophie’. Néanmoins, une fois de
plus, Cousin ne bougea pas. Finalement, en 1856, quand Ferrier, au plus fort de la
vive controverse roulant sur les rapports entre I’Eglise et 1’Etat, ainsi qu’entre la foi
et la raison dans le probléme constitutionnel écossais, en vint a la position extréme
qui consistait a rejeter la philosophie écossaise de Reid comme constituant un dan-
ger pour 1’Ecosse, et quand il proposa de mettre en lieu et place une nouvelle philo-
sophie écossaise qui se serait séparée du cartésianisme pour rejoindre 1’ontologie
allemande, par 1’entremise d’Adam Smith et de Berkeley, et non pas de Reid, Cou-
sin se retourna brusquement contre Ferrier et, dans la grande compétition qui se
déroula, en 1856, autour de la succession & la chaire qu'Hamilton avait occupée, il
n’accorda pas son appui a Ferrier, mais au concurrent de Ferrier, Fraser, qui fut
nommé pour une bonne part du fait de 1’aide que Cousin lui avait apportée®.

En tant que Ministre de I’Instruction publique, Cousin avait vu ses desseins
couronnés de succés, desseins qui consistaient 4 placer & 1’Université d’Edimbourg
un philosophe auquel on pouvait se fier pour qu’il exposat du haut de la chaire de
la capitale de ’Ecosse une philosophie écossaise dans la tradition hamiltonienne,
mais suivant un plan conforme au modéle éclectique. Mais, en tant que philosophe,
la victoire que Cousin avait remportée sur le terrain politique avait, & son insu, ou-
vert la voie a 1’effritement de sa réputation intellectuelle, puisque le protégé de
Cousin nommé 2 la chaire d’Edimbourg avait bien moins d’inclination pour le néo-
cartésianisme cousinien que n’en avait Ferrier, son adversaire défait, et moins de
pénétration philosophique. En se faisant 1’adversaire de Ferrier et en le reléguant

178



dans 1’obscurité de la minuscule Université de St Andrews, Cousin avait réduit au
silence la voix qui, plus qu’aucune autre en Europe, eQit pu mettre en lumiére avec
éloquence et clarté les mérites bien oubliés des cours que Cousin avait donnés dans
le Paris des années 1816, 1817 et 1828.

1. Cousin

Ecoutons la voix retentissante de Victor Cousin au moment ot il en est & dé-
méler la relation existant entre Descartes et Reid, d’une part, entre Descartes, Hegel
et Schelling, d’autre part. La contribution indiscutable fournie par Reid 3 la philo-
sophie ne consiste pas tant en ceci qu’il

«a brisé ce pont artificiel [«cet intermédiaire absurde imaginé par les philosophes pour
passer de la sensation qui est tout intérieure a la connaissance du monde extérieur»], ou-
vrage fantastique de 'école qui, en s’évanouissant, laisse paraitre 'abime de I'idéalisme et
du scepticisme. I1 fait voir qu'il y a en nous la puissance naturelle de nous élancer en
quelque sorte d’une rive a l'autre...»

(V. Cousin, Philosophie écossaise, Paris, Michel Lévy, 3° éd., 1857, 8° legon, p. 332).
En fait, Ferrier a probablement raison quand il dit que la doctrine soutenue par
Reid touchant la perception ne fait que poser un probléme qu’elle ne contribue en
rien & résoudre. Mais Ferrier, d’'un autre coté, est tout a fait dans I'erreur quand il
en vient a prétendre que Reid n’a jamais prouvé un seul fait de maniére rationnelle,
et que sa philosophie du sens commun se situe toujours au niveau superficiel de
I’empirisme anglais. Au contraire, Cousin met 1’accent sur ceci que ’inspiration in-
tellectuelle de Reid est, en derniére analyse, cartésienne et non point baconienne.

«L’infaillibilité de la conscience lui [& Descartes, selon Reid] parut donc la premiére de
toutes les vérités. Ce fut sur ce terrain solide qu’il prit pied, en échappant aux flots du
scepticisme...»

(V. Cousin, ibid. 78 legon, p. 311, citation de Th. Reid, Recherches..., ch. 7, conclu-
sion). Ce qu’il est important de noter, continue Cousin, c’est que lorsque Reid ex-
plique, en 1764, quelle est sa méthode - la méthode de I’induction - il n’invoque pas
les noms de Bacon et de Newton, alors tant popularisés par les Encyclopédistes,
mais le nom & demi oublié de Descartes. Descartes est, pour Reid, le véritable pére
de la philosophie moderne.

«Songez quelle probité courageuse et quelle conviction profonde il a fallu & Reid pour

parler ainsi en plein dix-huitiéme siécle, au commun scandale des amis et des ennemis de

I’école écossaise.» (ibid., 7° legon, p. 305).

Mais aprés avoir ainsi repoussé victorieusement le sceptique, en appelant & son
secours le cogito cartésien, Reid s'expose, d'une fagon qui n’est nullement néces-
saire, & une deuxiéme offensive de la part du sceptique quand, poursuivant son ana-
lyse de ce fait de conscience qui est incontestable, il fait ce que Cousin nomme «la
comparaison embarrassée dans laquelle il s’engage de la conception et dujugement.»
(ibid., 9° legon, p. 368). Pour illustrer la relation de contraste. quoique intime, exis-
tant entre ces deux actes de ’esprit, Reid, assez comme il convient, envisage ’hypo-
thése selon laquelle quelqu’un voit un homme haut de six pieds et congoit un homme
haut de soixante pieds, et juge que le premier (des deux hommes) existe parce que
non seulement il le voit, I’entend, le touche, parce que d’autres lui fournissent des
informations & son sujet, mais parce que, en méme temps, il juge que le second
n’existe pas car il ne fait que le concevoir, au sens ot il trouve que la conception

179



qu’il forge d'un homme haut de soixante pieds n’est pas étayée sur quelque juge-
ment d’expérience que ce soit. Maintenant, dans la vie de tous les jours, quand
notre conscience est pleinement développée, nous oscillons, dit Reid, entre le fait
de nourrir une hypothése ou de forger un concept au sujet d’un état de choses et le
fait de vérifier notre hypothése a 1’aide d’un jugement d’expérience. Mais s’il en va
ainsi, alors, au regard de la conscience native, il s’éléve, selon Reid, un probléme
concernant la priorité relative de la conception par rapport au jugement, semblable
au probléme classique : qui est venu en premier, de la poule ou de I’euf® ?, ou & la
question, débattue par Descartes lui-méme, dans la huitiéme des Régles pour la di-
rection de l'esprit : comment une activité telle celle du charpentier peut-elle jamais
venir & 1’existence, puisqu’on ne peut étre charpentier sans un marteau et qu’il faut
un marteau pour faire un marteau ? Sans nul doute, comme Descartes, lui-méme, le
montre dans ce passage, il n’est pas si malaisé qu'il le parait de résoudre le paradoxe
touchant ledit marteau mais e méme Descartes, lorsqu’il parle de la conscience (ou
pensée) comme incluant en soi la volonté, la conception, ’affirmation, le jugement,
etc., est suffisamment sensé pour ne jamais dire qui précéde quoi, danslaconscience
native parce que, selon Reid, la conscience, 4 ses premiéres lueurs, se dérobe entiére-
ment & nous et qu’il est impossible de savoir & quoi elle ressemble. Cousin, pour sa
part, ne fut pas sensible a la critique de Descartes par Reid. Reid, déclare-t-il, a rai-
son de faire le départ entre un état ou la conscience est pleinement développée et la
conscience & ses premiéres lueurs, mais il a évidemment tort lorsqu’il déclare que
I’état dont il vient juste d’étre fait mention pose un probléme insoluble : est-ce que
la conception précéde le jugement, ou ’inverse est-il vrai ? Soutenir que la concep-
tion pourrait bien précéder le jugement pour la conscience 4 ses premiéres lueurs,
c’est soutenir qu’il se pourrait bien que nous commencions par imaginer toute une
série d’états de choses avant d’avoir effectivement rencontré des exemples de ces
états de choses (simplement) imaginés dans des jugements d’existence antérieurs qui
nous les donnent comme existants. Mais, selon Cousin, Reid est, par 13, tombé dans
I’absurdité qui consiste & supposer que la poétique - la théorie de la poésie - puisse
précéder la composition de poésies ou que la philosophie ou la théorie du sens com-
mun puisse précéder 1’expérience effective du sens commun qui fait partie de notre
naturel, telle une propension qui n’est pas dépendante de la réflexion. Par compa-
raison, Descartes a eu tout a fait raison lorsqu’il affirme que la conscience contient
en elle, dés le début, un ensemble de jugements affirmatifs qui ne portent pas seule-
ment sur ’existence de notre conscience, mais aussi sur la manifestation d’objets
qui sont donnés a cette conscience comme distincts de ’expérience qu’elle fait
d’elle-méme (Philosophie écossaise, 3° éd., 1857, pp. 368-75).

Si on le comprend comme il convient, Descartes, affirme Cousin, peut nous
montrer comment réconcilier Reid et 1a philosophie écossaise avec la spéculation
ontologique des philosophes allemands touchant la nature de la conscience native.

‘ssayez de saisir, & sa source, ce dont votre esprit fait I’expérience, essayez de vous
surprendre en train de penser sans avoir dessein de le faire ni sans vouloir le faire.
Et, alors, vous découvrirez que penser, c’est affirmer : c’est un jugement d’existence
et non pas la pure et simple conception au sens que Reid attribue a cette notion. La
pensée «spontanée», qui est en nous telle une propension naturelle, nous procure,
par la vertu de la qualité qui lui appartient essentiellement, nous-mémes, avant tout, le

130



monde, Dieu, la perception confuse des frontiéres qui les séparent, dans une syn-
thése ou le clair et I’obscur se mélangent 1’'un 2 ’autre. Peu a peu la réflexion et
I’analyse apportent leur lumiére dans cet ensemble ou, & ’origine, les différences ne
sont guére perceptibles. Et alors toutes choses deviennent, pour nous, claires, défi-
nies et déterminées. Le moi se sépare du non-moi, le moi et le non-moi, par leur
opposition et par la relation qui les unit, nous donnent I’idée claire du fini, et
comme le fini ne peut se suffire & lui-méme, il suppose ’infini et nous y conduit.
Interprété de fagon cousinienne, Descartes nous méne, par la médiation de Reid,
jusqu’a Hegel et, & vrai dire, les idées directrices de ces deux philosophes étaient
déja, en un certain sens, contenues dans les Méditations (Cours de 1828, 7° legon,
premiéres pages).

La question suivante qui se présente a nous est de savoir comment Cousin,
s’aidant quelque peu de Fichte, fait du «fait de conscience» cartésien le fondement
de notre liberté, mais nous allons différer I’examen de ce sujet jusqu’a ce que nous
en venions & Ferrier, qui est bien disposé a ’égard de la «partie constructive» de la
philosophie de Cousin. Pour commencer, toutefois, il nous faut examiner le carté-
sianisme sceptique qui inspire I’attaque lancée contre Cousin par William Hamilton
du point de vue de la philosophie du sens commun. Finalement, le dessein cousinien
de faire usage de la métaphysique allemande pour donner un nouveau souffle au
cartésianisme sera réhabilité suite & la réponse que Ferrier adressera & Hamilton
(Premiers Essais de Philosophie, Paris, 1855, 3% éd., pp. 244-45 - Cours de 1817).

2. Hamilton

Pour comprendre la critique de Cousin par Hamilton, il est nécessaire de gar-
der en mémoire que Hamilton semble avoir accepté jusqu’a un certain point la posi-
tion cartésienne comme constituant 1’authentique point de départ de la philoso-
phie. «La conscience», disait Hamilton, «est au philosophe ce que la Bible est an
théologien.»*® Tout d’abord, c’est une chose indubitable que j’existe en tant qu'étre
conscient, que, en second lieu, je suis assuré, en tant que jexiste comme €tre cons-
cient, d’exister en rapport avec certains objets dont je suis conscient, qui me sont
donnés comme distincts de moi-méme, au sens olt ils se succédent I’un aprés [’autre
pour ma conscience pendant que moi-méme je ne subis pas de modification. Et que,
en troisiéme lieu, la connaissance que j’ai de ces objets est partielle et imparfaite si
on la compare avec la connaissance parfaite, & nulle autre comparable, que j’ai de
ma propre existence. Jusque 13, Hamilton tombe d’accord avec Cousin et le désac-
cord ne commence & se manifester qu’en relation avec 1’élément ultime et, pour
ainsi dire, allemand que Cousin trouve dans Descartes : 1’affirmation selon laquelle
mon existence d’étre imparfait implique, d’une certaine maniére, I’existence d’un
étre parfait et infini, qui n’est pas moi. Hamilton attire 1’attention sur I’ambiguité
qui est contenue dans cette juxtaposition de I’infini et du parfait. Avons-nous af-
faire & I’infini au sens ou ’on pourrait dire d’un cercle que c’est une ligne qui ne
connait pas de terme, ou au sens ol une ligne droite que 1’on prolonge dans les
deux directions & la fois peut étre dite infinie ? Nous ne disposons pas de moyens
qui nous permettent de trancher entre les interprétations rivales pour autant qu’on
les applique & l’univers: ['univers est-il absolu ou infini? - que ce soit grice a

181



I'expérience, que ce soit en faisant usage de la raison. Et, dans toutes les hypothéses,
les antinomies kantiennes sembleraient bien établir, de maniére rationnelle, la posi-
tion paradoxale et absurde : les deux branches de I’alternative, qui s’excluent mu-
tuellement, sont également concevables d’un point de vue rationnel.

Mais faisons la supposition que Cousin rejoigne la suggestion suivante : il se
pourrait que Kant ait eu tort ou bien nous pourrions régler I’affaire par I’introduc-
tion de la distinction hégelienne entre 1’infini véritable et le mauvais infini, le cer-
cle nous donnant I’exemple de I’infini véritable, la ligne droite du mauvais infini.
A ce moment, Hamilton sort ce qu’il considére comme sa carte maitresse, en pro-
cédant 2 une généralisation de la difficulté : la difficulté, selon Iui, ne se présente
pas seulement au regard de la question de savoir si le monde constitue une totalité
parfaite ou ’il est infini'’, mais aussi au regard de la question de savoir si les corps
et les formes desdits corps dont nous sommes conscients comme existant distincte-
ment de moi existent indépendamment de moi et quand ils ne sont pas pergus, ou
bien §’ils n’ont plus d’existence quand ils ne font plus 1’objet, de ma part, d’une per-
ception actuelle. Pour prendre un autre exemple, continue Hamilton, une énigme
d’un genre tout & fait semblable se fait jour sil’on songe & 1’ancienne question, demeu-
rée énigmatique : sommes-nous libres ou bien sommes-nous déterminés ? Il semble
impossible d’établir de maniére décisive ou de réfuter I'une ou l'autre des deux
branches, qui s’excluent mutuellement, de 1’alternative. Il sera toujours temps, dit
Hamilton, de prendre au sérieux la preuve que Hegel nous offre en faveur d’une des
deux sortes d’infini comme s’opposant & ’autre quand il s’occupait, avec plus de
succés, de montrer laquelle des deux branches de I’alternative la raison nous conseille
d’adopter pour ce qui concerne le monde extérieur et le probléme de notre liberté.

Dans I’article consacré & la philosophie de la perception (1831)'? que Hamil-
ton fit parvenir & Jouffroy et & Royer-Collard aussi bien qu’a Cousin, il clarifie sa
position et la défend dans une discussion trés approfondie de la relation que Reid
entretient avec le scepticisme de Hume. Les difficultés que souléve Hume au sujet
de notre croyance en 1’existence distincte d’un corps, d’une part, et la croyance en
la persistance d’un corps, d’autre part, il admet qu’elles surgissent, toutes deux, de
notre expérience ordinaire (qui est indubitable): du fait que nous voyons une table
et que nous sentons sous notre toucher une table que nous croyons exister, mainte-
nant, devant notre regard et & notre portée, et que nous pensons, également, devoir
continuer & exister, blanche et dure, conservant la méme forme, quand elle est hors
de la vue et hors de portée en méme temps de nous-mémes et de quelque autre per-
sonne. Maintenant, ce qu’il y a de décisif & remarquer, dit Hamilton, c’est que, des
deux difficultés soulevées par les sceptiques, Reid ne répond qu’a la premiére, en
montrant que les divers «faits de conscience», inextricablement mélés, que ren-
ferme la croyance en la présence actuelle de la table A nos sens, devant notre regard
et 4 portée de notre main, ces faits de conscience n’entrent pas, comme Hume le
pense, en contradiction les uns avec les autres. D’un autre c6té, Reid - et ce, de ma-
niére explicite - rejette la possibilité de répondre au doute émis par Hume pour ce
qui concerne la seconde croyance : précisément  savoir si la table continuera - ou
ne continuera pas - & exister par-deld la perception que nous en avons. Finalement,
la réponse que Reid adresse & Hume, semble ainsi, pour Hamilton, conforter I’affir-
mation kantienne selon laquelle certaines des questions que nous soulevons, comme

182



naturellement, au sujet du fondement de ’expérience que fait notre conscience
sont, par principe, des questions qui ne peuvent recevoir de réponse.

Jetons de la clarté sur ce point en citant une formule caractéristique, qui est

extraite d’une lettre de Hamilton a4 Cousin.

«D’un coté, je ne suis capable ni de rejeter, ni de «sursumer (iberwinden/» les contradic-
tions qui sont incluses dans toute philosophie de I’ Absolu (je ne puis me défaire des prin-
cipes de contradiction et de tiers exclus); et, d’un autre coté, je trouve que la grande re-
gle selon laquelle ce qui est concevable se situe toujours entre deux extrémes, chacun des
deux étant également incompréhensible et, de plus, contradictoire par rapport a I'autre,
fournit une solution plus simple que celles qui ont été, jusqu’ici, proposées & quelques
uns des probiemes les plus difficiles et les plus importants de la philosophie de I'esprit.»

Les deux extrémes auxquels Hamilton fait référence seraient illustrés par le contraste
existant entre 1’idéalisme qui transforme les corps en réalités qui dépendent de [’es-
prit, comme le fait Berkeley, d’un coté, et le réalisme dualiste qui fait de la matiére
une réalité qui existe indépendamment des corps en un sens fort selon lequel elle
existe, en méme temps, en dehors de la conscience et représentée dans la conscience
par une image, ou par le contraste existant entre les deux extrémes constitués par
une liberté absolue et un déterminisme tout aussi absolu. «Je sais que cette doctrine
(...) est virtuellement sceptique au regard de la possibilité d’'une ontologie, mais je
n’y peux rien.» La voie moyenne qu’adopte Hamilton est supposée trouver son ex-
pression dans les croyances naturelles d’'un dualisme de sens commun qui envisage
I’esprit comme ayant une expérience de «face-a-face direct» avec les choses qu’il
pergoit, et qui envisage la liberté comme consistant dans le combat, qui n"a de cesse,
que Vesprit méne pour faire obéir un corps étif (John Veitch, Memoir of Sir William
Hamilton, p. 155).

3. Ferrier

On comprend mieux la contribution fournie par Ferrier au débat & la lumiére
du cours demeuré manuscrit de 1849-50, cours & propos duquel il confessait une
certaine dette a I’égard de Cousin dans une lettre qu’il lui adressait, en date de 1852.
Ce qui est remarquable, & propos de ce cours qui a été récemment découvert (décou-
vert par Arthur Thomson, il se trouve & la bibliothéque de I’Université d’Edimbourg,
Département des collections spéciales), c’est qu’il montre un Ferrier qui témoigne
d’un enthousiasme égal pour Descartes & celui dont Cousin faisait montre & son
égard. Son propos, lorsqu’il parle de Descartes, c’est de corriger la maniére selon la-
quelle Reid traite du cartésianisme.

«La philosophie de Descartesy, dit Ferrier, «a partagé la déchéance qui a frappé ses écrits
de physique, mais elle mérite un meilleur sort. Il n’y eut jamais d’ouvrages empreints de
plus de réalité qui furent donnés au monde. Je veux dire par 1a qu’ils surgirent de son es-
prit avec une ardeur impétueuse. Ses Meditationes de prima philosophia constituent la
plus merveilleuse et la plus profonde de toutes ses ceuvres, et méme, a la vérité, de toutes
les ceuvres de n’importe quel philosophe qui ait jamais existé. En elles se trouvait condensé
le produit de plusieurs années de réflexions des plus approfondies et des plus élaborées,
avec autant de peine que de soin.»

Une citation éloquente tirée de Cousin ouvre la voie a ’affirmation selon la-
quelle Descartes a encore beaucoup 3 apprendre au monde moderne.

«Je ne saisy, dit Cousin, «quelle est cette vertu secréte qui toujours fait entrer Descartes
en communication avec la réalité. La force et la vigueur qui I’animent ne se dépensent

183



jamais en vain. Il se peut que I’école de Descartes disparaisse, mais le mouvement auquel
il a donné ’dme ne cessera jamais d’exister. Leibnitz, Malebranche et Spinoza serviront &
maintenir bien vivants les mérites de leur maitre. L’ignorance et 'envie auront beau pré-
tendre que le tempérament francais n’est pas accordé au génie philosophi%ue, il lui suffit
(pour réfuter une telle assertion) de faire mention du nom de Descartes.»!

Pour comprendre ce que Descartes voulait véritablement dire, selon Ferrier, il
nous faut introduire une certaine restriction dans la conception du cartésianisme
que développe Hamilton, conception par ailleurs stimulante. Pour expliquer Descar-
tes, Hamilton avait avancé le mot d’ordre : «La conscience est au philosophe ce que
la Bible est au théologien.» Ce principe, toutefois, est faux, dit Ferrier et il nous
égare, si I’on considére la conscience cartésienne - dans le sens dans lequel la prend
Hamilton - comme affirmant parmi ses premiers principes les croyances naturelles
de Hume et de Reid, le principe n’est vrai qu’a la condition qu’on identifie son prin-
cipe essentiel avec celui de la raison qui force nécessairement 1’adhésion et & rien
d’autre. «La raison était pour Descartes, dans sa réforme de la philosophie, ce
qu’était la Bible pour la Réforme, dans le domaine de la religion» (18° legon dans le
manuscrit de 1’Université d’Edimbourg, les cinq legons suivantes sont consacrées &
Descartes).

En proposant son explication de la signification de cette nouvelle version du
mot d’ordre, Ferrier se distinguait de Hamilton et se considérait comme ne faisant
qu’un avec Cousin lorsque celui-ci formulait le programme de Descartes dans les
termes suivants : la philosophie de 1’esprit (mind) doit débuter par une psychologie
empirique et s’achever en une métaphysique ou une ontologie de I’Esprit (spirit),
tout comme la philosophie de la matiére doit débuter par les faits expérimentaux
qui constituent le point de départ d’une science et s’achever en une mathématique
a priori. Conformément & la méthode cartésienne,

«tous les faits contingents de I’expérience ordinaire, qu’elle soit d’ordre interne ou ex-

terne, devaient étre éprouvés par le criterium qu’est la raison. Ceux d’entre eux qui

étaient tels que le criterium était parvenu a les convertir de vérités contingentes en véri-
tés nécessaires, ceux-ci étaient publiquement reconnus comme des vérités absolues et phi-
losophiques. Ceux, en revanche, que le criterium ne parvenait pas a convertir de vérités
contingentes en vérités nécessaires, ceux-1a étaient distingués et mis & part comme ne
possédant, pour le moment, aucune valeur absolue dans le domaine de la science pure.
Mais ils gardaient, néanmoins, quelque valeur & proportion de leur degré de probabilité.»

Appliqué 2 la nature de I’esprit, au probléme de la conscience, le doute carté-
sien nous montre donc, déja, comment il est possible de passer des faits d’ordre psy-
chologique et de I’ordre de 1’expérience & 1’ontologie que Cousin avait vainement
cherchée en étudiant Hegel et Schelling.

En faisant application de cette notion de méthode cartésienne aux relations
existant entre 1’esprit et la matiére, Ferrier part de la version cousinienne du fait
primitif d’expérience, tel qu’il est décrit par Descartes, & savoir que toute connais-
sance de soi présuppose, par opposition A cette connaissance, et a titre d’élément
qu’on peut distinguer mais non point séparer de cette connaissance, une certaine ex-
périence d’un non-moi soumis & variation.

«Quant je m’apercois, je me discerne de tout ce qui n’est pas moi;et en me discernant de

tout ce qui n’est pas moi», dit Cousin, «je fais deux choses : 1° je m’affirme moi-méme

comme étant; 2° f’affirme comme étant aussi ce dont je me distingue.» (Cours de 1828,

5¢€ legon, 21 mai 1828, Paris, Pichon et Didier, 1828, 17¢ éd. (par fascicules), p. 36, Paris,

Didier, 1841, 2¢ éd. revue et corrigée, pp. 153-4).

184



Mais, poursuit Cousin,

«nous ne nous distinguons pas d’une maniére précise de ce monde, et nous ne discernons pas
trés précisément le caractére de ce monde; nous nous trouvons et nous trouvons le mon-
de, et nous apergevons quelque autre chose encore a quoi naturellement, instinctive-
ment, nous rapportons et nous-mémes et le monde; nous distinguons tout cela, mais sans
le séparer bien sévérement.» (Cours de 1828, 6% lecon, 29 mai 1828, 17¢ éd., p.11,2%4éd.,
p. 168).

Partant de 13 ol part Cousin mais le dépassant, Ferrier définit le probléme
cartésien de la philosophie de 1’esprit en pratiquant la distinction entre une clarté
cartésienne et une obscurité cartésienne. Pour ce qui concerne 1’expérience que
nous faisons de nous-mémes, Descartes parvient & une conception qui est claire et
indiscutable, avec le cogito, il met en lumiére une vérité qui est rationnelle et néces-
saire. Mais, par contraste, le deuxiéme point dont il est fait mention - la relation que
la connaissance que nous avons de nous-mémes entretient avec !’expérience que
nous faisons des choses ou des objets percus qui ne sont pas nous-mémes - n’est ja
mais tiré au clair par Descartes, parce qu’il ne parvient pas & découvrir une vérité né-
cessaire touchant la fagon de rendre compte du non-moi en tant qu’il nous est donné
dans ’expérience que nous en avons et il contourne le probléme uniquement en em-
pruntant la voie insatisfaisante autant que détournée qui consiste a en appeler & une
foi rationnelle en Dieu. Comme les autres philosophes, ceux qui ’ont précédé
comme ceux qui 1’ont suivi, la premiére idée qui vient & ’esprit de Ferrier, c’est de
résoudre le probléme en reformulant la conception de la matiére soutenue par Des-
cartes dans l’optique de 1’évéque Berkeley. Le principe que Berkeley fait sien
- P’esse d’un corps est percipi, c’est d’€tre pergu - fournira la vérité nécessaire tou-
chant la relation existant entre notre connaissance de nous-mémes et la connais-
sance du non-moi qui dissipera la confusion laissée par Descartes en introduisant,
ici, la raison*. Ici, toutefois, Hamilton, avec le soutien de Cousin, avangait I’objec-
tion, qui avait une certaine force, selon laquelle la position de Berkeley n’était pas
satisfaisante, au plan philosophique, car elle ne laissait plus de place pour I’idée de
sens commun des corps en tant que réalités qui nous sont données comme existant
indépendamment du fait que nous les percevons.

Ferrier aborde ce probléme dans deux articles qu’il fit parvenir & Cousin, en
lui indiquant qu’ils proposaient, en rapport avec le probléme cartésiano-berkeleyen
de la relation que le sujet entretient avec I’objet, une clarification nécessaire, effec-
tuée dans un esprit authentiquement hégelien mais qui, néanmoins, était propre a
Ferrier. A premiére vue, la maniére que Ferrier a de présenter ses articles est dé-
concertante, car il n’y a quasiment rien de comparable chez Hegel. Mais le coté
déconcertant de la chose s’éclaircit quand on comprend que le Hegel de Ferrier
n'est pas le Hegel allemand, mais plutdt la version frangaise que Cousin donne de
Hegel. Interprétant la doctrine hégelienne du monde comme une sorte d’unité orga-
nique formée par 1’'identité dans la variété, Cousin avait fait usage de I’idée de deux
lois opposées mais complémentaires'®. La premiére de ces deux lois, dit-il, celle qui
incline vers une divisibilité 4 1’infini, & une réduction des choses 4 1’état d’atomes,
elle opére indéniablement dans le monde, mais de quelle fagon ?

«A la condition d’une autre loi, celle de I’attraction universelle. L’attraction est le retour

de la variété 4 'unité, comme P'expansion est le mouvement de 'unité a la variété. Et
c’est parce que ces deux lois universelles sont en rapport I'une avec lautre (...) que le

185



monde subsiste (...)» (Cours de 1828, 5° legon, 21 mai 1828, Paris, Pichon et Didier,
1828, 1 éd. (par fascicules), p. 32, Paris, Didier, 1841, 2° éd. revue et corrigée, p. 150).

Dans 1’article envoyé a Cousin, la «Crise de la spéculation moderne», Ferrier
cherche & corriger ce que Berkeley a de subjectiviste en montrant que notre percep-
tion de la matiére est gouvernée par deux lois qui forment contraste et qui sont
complémentaires, semblables aux lois avancées par Cousin. L’idéalisme de Berkeley
peut étre développé avec conséquence de fagon a éviter son unilatéralité. D’un coté,
il peut et doit accepter, comme 1’une des lois, la conception propre au sens commun
de la matiére comme d’une réalité existant indépendamment du fait que nous la
percevons.

«Si nous n’opérions pas quelque discrimination entre nos perceptions et les objets du

monde extérieur, aucune conscience, aucun savoir ne seraient possibles. Ce principe cons-

titue 'une des lois de la pensée, une des conditions premiéres de l'intelligence. Mais nous

ne lui accordons qu’une validité relative, il ne nous donne que la moitié de la vérité, et il

nous faut montrer que si par 1’effet de 1’'une des lois de l'intelligence, nous séparons

constamment le sujet de 1’objet, par I’effet d’une autre loi, nous les envisageons, tout
aussi constamment, comme ne formant qu'un» (J.F. Ferrier, Cours et textes inédits,

2¢ vol., p. 270).

Jusqu’ici, ce n’est qu’une pure et simple application de Cousin, mais 1’origina-
lité et le talent de Ferrier comme philosophe se manifeste en ceci que, en reformu-
lant la position berkeleyenne selon le mode de pensée qui renvoie aux deux lois de
Cousin, il nous transporte, tout d’'un coup, du monde de Cousin a celui de Merleau-
Ponty et de M. Sartre. La loi qui énonce l’intrication du sujet et de 1’objet, qui
énonce qu’on ne peut les distinguer, dit Ferrier, consiste en ceci que si nous isolons
un des canaux de la sensorialité des autres canaux, la vue, par ex., comme tente de
le faire Berkeley dans sa nouvelle théorie de la vision, les objets des sens isolés de
cette fagon, c’est-a-dire les formes colorées, perdent, 4 ’instant, la qualité que leur
attribue le sens commun : d’étre donnés & notre conscience perceptive comme exté-
rieurs par rapport aux organes corporels - les yeux grice auxquels ils sont pergus.
Nos yeux, d’ordinaire, nous demeurent invisibles, et quand nous séparons 1’expé-
rience visuelle de celle du toucher - comme le fait Berkeley - de ce fait méme nous
cessons de faire I’expérience des formes visibles des choses comme de réalités exté-
rieures par rapport 4 nos yeux (4 ce moment - 13 invisibles), au sens ou il s’agirait
de réalités qui se tiennent & une certaine distance de ces derniers, distance que ’on
peut mesurer. Nous pouvons, certes, voir ces formes visibles comme solides, en quel-
que mesure, comme se détachant en relief - Bailey, qui critique Ferrier, connaissait
déja la fonction de la binocularité telle qu’elle est rendue manifeste par le stéréos-
cope - mais ceci n’empéche pas que la profondeur des choses visibles demeure invi-
sible pour nous en ce sens que nous ne sommes pas capables de les voir par rapport
4 nos yeux qui sont invisibles. Merleau-Ponty s’est apergu de cela quand il disait de
I’expérience de la profondeur, dans la perception, qu’elle était la plus existentielle
de toutes les expériences («plus directement que les autres dimensions de 1’espace,
la profondeur nous oblige  rejeter le préjugé du monde et a retrouver I’expérience
primordiale ou il jaillit; elle est, pour ainsi dire, de toutes les dimensions, la plus
“existentielle”, parce que - c’est ce qu’il y a de vrai dans ’argument de Berkeley -
elle ne se marque pas sur 1’objet lui-méme, elle appartient de toute évidence a la
perspective et non aux choses; elle ne peut donc ni en étre tirée, ni méme y €tre
posée par la conscience; elle annonce un certain lien indissoluble entre les choses

186



et moi par lequel je suis situé devant ellesy, M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de
la perception, Paris, Gallimard, 1945, p. 296)*.

La seconde loi, qui est & 1’opposé de la premiére, n’entre en action, selon Fer-
rier, que lorsque - comme Berkeley le suggére-nous examinons, dans une expérience
du toucher, la relation existant entre nos yeux en tant qu’objets accessibles au sens
du toucher et les aspects tactiles des objets que nos yeux voient et lorsque nous dé-
couvrons, par ce moyen, la preuve qui est requise de 1’objectivité et de 1’indépen-
dance des objets pergus par rapport aux organes de la vue qui rendent possible leur
perception. Otez le toucher, et disparait la preuve de 1’objectivité des impressions
visuelles, au sens que nous avons expliqué.

Berkeley, dit Ferrier, avait compris ce genre de faits en rapport avec la vision,
sans, toutefois, étre capable de I’analyser. Mais ce que Berkeley ne parvint pas a
comprendre, ce fut que les deux lois s’appliquent également dans un autre domaine
de la sensorialité. Séparez notre expérience tactile de la compacité d’un corps qui
n’est pas le notre de notre connaissance, d’ordre visuel, de la relation existant entre
I’organe du toucher (par I'intermédiaire duquel nous éprouvons des sensations
concernant ce corps) et les aspects, relevant du visible, du corps dont nous avons la
sensation, et, sur-le-champ, nous détruisons la conception qui est notre, participant
du sens commun, du corps solide, compact, éprouvé comme étant extérieur a - et
en contact avec - I’organe du toucher grace auquel nous en avons ’expérience sen-
sible. «Nous pensons», dit Ferrier, «a la dureté, & la compacité et & la résistance
dans un seul et méme mouvement de pensée avec le toucher et quelque effort sub-
jectif», celui-ci nous étant donné comme indissociable de celui-la. Ferrier se saisis-
sait ainsi de la méme idée que celle que Sartre devait avancer quand il disait que
«ma main me révéle la résistance des objets, leur dureté ou leur mollesse et non elle-
mémey (J.-P. Sartre, L’étre et le néant, Paris, Gallimard, 1957, 49° éd., p. 366).
Mais pour Ferrier, a la différence de Sartre, ceci, qui est le produit de I’action de la
premiére loi, est corrigé par ’action de la seconde loi, qui est que cette vue nous in-
forme d’aspects importants - qui ne sont pas donnés dans une expérience tactile
elle-méme - de la relation existant entre I’organe du toucher et le solide qui est 1’ob-
jet d’une expérience sensible. Par exemple, c’est la vue qui nous permet de connai-
tre que les corps dont nous avons eu ’expérience sensible de la forme et de la compa-
cité, continuent d’exister hors de notre portée, quand nous n’en avons pas d’expé-
rience sensible. Ferrier termine en donnant a ses deux lois une forme plus générale.
Il n’est aucun sens qui nous informe de 1’existence de I’organe qui y correspond, il
n’est aucun sens qui nous instruise sur la relation entre cet organe et ses objets sinon
par Uintervention d’un autre sens auquel le sens dont nous parlions en premier lieu
fournit le méme service. «La vue paie en retour la totalité de sa dette au sens qui lui
est apparenté» (J.F. Ferrier, Cours et textes inédits, 2° vol., p. 367). Que cela puisse
constituer un cercle vicieux, cela semble exclu du fait de 1a mutuelle complémenta-
rité des deux sens. Et, ainsi, par I’application des deux lois cousiniennes 4 la percep-
tion, et en faisant usage d’elles pour généraliser la théorie de la vision de Berkeley
en une théorie générale de l’expérience, Ferrier commence a laver 1’'idéalisme de
I’accusation de subjectivisme et commence de le réconcilier avec le sens commun.

Ce qui est remarquable, touchant 1’usage que Ferrier fait des deux lois, c’est que,
en menant & son terme sa spéculation, il applique a la lettre la méthode cartésienne

187



des idées claires et des idées confuses, comme il I’a lui-méme expliqué. Tout d’abord
il prend comme point de départ le fait, relativement confus et complexe, de la cons-
cience que nous prenons, grice 2 la vue et au toucher, des corps que nous perce-
vons. En second lieu, par 1’exercice d’une introspection rigoureuse, ce fait, confus
et complexe, de 'expérience sensible est tiré au clair par une analyse qui montre
que certains faits contingents qui la composent peuvent étre rangés sous une commune
téte de chapitre : 4 savoir que nous ne voyons pas nos organes de la vue de la méme
fagon que nous voyons les formes qu’ils nous révélent et que nous n’avons pas une
expérience sensible des organes qui nous procurent cette expérience de la méme
fagon que nous avons 1’expérience sensible de la compacité et de 1a forme des choses
qu’ils nous révélent. Finalement, nous poussons la clarification jusqu’a un nouveau
niveau d’idées distinctes et rationnelles, en découvrant que, dans le systéme des faits
en apparence contingents que nous livre I’introspection, certains peuvent étre conver-
tis en vérités nécessaires - ou vérités de raison - tandis que d’autres ne peuvent étre
pareillement convertis. Un exemple de la premiére classe (celle des faits que I’on
peut convertir en vérités nécessaires) serait, selon toute apparence, le fait que nos
organes de la vision ne peuvent se donner eux-mémes & notre conscience comme
1’un des objets qu’ils nous révélent, tandis qu’un exemple de la seconde classe (celle
des faits contingents), ce serait que 1’action de notre organe de la vue, sa capacité a
nous montrer des choses diverses et variées - ou rien du tout - dépend de certaine
activité qui se passe au niveau des sourcils, et non pas de la fagon qu’aurait de réagir
la lampe qui est sur la table'”.

Puisant son inspiration dans !’idée cousinienne selon laquelle 1’introspection
cartésienne fait fond sur une ontologie rationnelle semblable & celle des Allemands,
Ferrier en vient finalement & étre favorablement impressionné par la conception de
Descartes selon laquelle les faits a priori, aussi bien pour ce qui concerne 1’esprit
que pour ce qui concerne la matiére, «sont bien plus nombreux que ne le pensent
nombre de personnes.»!® Faisant usage d’un langage hyperbolique, tout a fait diffé-
rent de celui de Descartes lui-méme, pour symboliser le réve cartésien, Ferrier
énonce la prédiction suivante : un jour, les vérités nécessaires retrouveront la place
d’honneur qu’elles avaient perdue. «En fin de compte, elles étincelleront aussi res-
plendissantes que les étoiles; et, tout comme les étoiles, il se pourra bien que I’on
s’apergoive qu’elles sont innombrables» (Principes de métaphysique, p. 24).

Ferrier ne va pas trés loin dans 1’accomplissement de ce programme, mais il
parvient effectivement & baliser le chemin. S’avangant par-dela les limites de 1’ana-
lyse qui tenait d’élargir et d’élucider, en relation avec les deux lois cousiniennes, la
coopération qui s’établit entre la vue et le toucher dans la connaissance des corps
qui ne sont pas le notre, Ferrier, dans un ensemble de deux legons qui font partie
du cours de 1849-50'%, souléve la question suivante, plus compliquée et d’un or-
dre différent : jusqu’d quel point notre connaissance de nous-mémes peut-elle étre
décomposée en deux parties, la premiére que nous connaissons par 1’observation
directe de nous-mémes et la seconde que nous ne pouvons connaitre que de fagon
indirecte par ’expérience que nous avons du commerce avec d’autres personnes,
c'est-a-dire par 1’ohservation que nous pratiquons des réactions qu’ils ont a notre
égard. Dans une généralisation lumineuse qui n’est formulée que dans une série de
questions qui se trouve dans un texte d’examen proposé a St Andrews en 1862,

188



Ferrier met I’accent sur ceci que la théorie de la sympathie propre & Adam Smith
s’appuie sur un principe qui est analogue 2 celui qui inspire la théorie de la vision de
Berkeley. Tout comme Berkeley se demandait quel serait le nombre des qualités ap-
partenant aux choses que le sens commun considére comme immédiatement don-
nées dans la vision qui serajent entiérement dtées aux choses sensibles - combien de
ces qualités s’évanouiraient-elles? - si les informations, qui relévent du toucher,
foumnies concemant le rapport entre nos organes de la vision et leurs objets étaient
supprimées, de méme Adam Smith se demandait quel serait le nombre des qualités
nous appartenant, que le sens commun tient pour données dans [’introspection, qui
se perdraient si nous voyions interrompu notre commerce avec les autres personnes,
c’est-a-dire avec les spectateurs (il s’agit de la définition de la sympathie) et si, par
voie de conséquence, nous cessions d’étre informés de faits nous concernant, faits
qui, en 1’espéce, ne peuvent étre observés directement et ne peuvent étre portés
notre connaissance que parce que d’autres (que nous) attirent notre attention sur
ces faits. La sympathie, dit Ferrier, «semble jouer le méme role dans le monde mo-
ral que le toucher dans le monde physique» (28 mars 1850, Université d’Edim-
bourg, manuscrit). Pour illustrer cette thése, Ferrier cite un passage intéressant
d’Adam Smith?® ot est mis en relief ceci que, dans la connaissance indirecte que
nous avons de nous-mémes (pour ainsi dire : de seconde main), les maniéres de réa-
gir des spectateurs 4 notre égard, au niveau du comportement et des gestes, en tant
que nous les observons, fonctionnent comme des miroirs au sens ou elles attirent
notre attention sur des aspects de nous-mémes - rien moins que visibles - qui ne sont
pas directement observables par nous-mémes et qui, en ’absence d’autres person-
nes, nous demeureraient tout a fait étrangers. Par exemple, nous ne pouvons pas
découvrir directement la qualité, accessible au sens du toucher, de notre réaction
aux salutations que nous adressent d’autres personnes - & savoir : est-ce que notre
réaction est froide et réservée ou empreinte de chaleur et amicale ? - en nous serrant
nous-mémes la main ou en nous touchant nous-mémes. Il ne nous est possible de dé-
couvrir I’effet que nous produisons sur les autres qu’en observant les réactions des
autres personnes quand elles nous serrent la main.

Ferrier ne développe pas de maniére systématique ses idées sur ce sujet mais
une ou deux phrases ou est décrit, dans un style phénoménologique, le role joué
par notre observation de la réaction des autres & notre égard dans la connaissance
que nous avons de nous-mémes ne montre pas seulement vers ou il se dirige, mais
rend également manifeste le sens dans lequel la loi - et l1a loi qui lui est opposée -
exposées par Cousin ont un champ d’application dans le domaine social. Parlant
d’une expérience immédiate que nous aurions de nous-mémes une fois fait abstrac-
tion de I’expérience indirecte que nous faisons de nous-mémes par 1’entremise de
I’image en miroir que les autres donnent de nous, Ferrier dit :

«Le fait d’éprouver des sensations constitue chaque individu en centre d’un systéme,

autour duquel tous les autres hommes gravitent comme des planétes. Sous son influence,

’homme considére ses intéréts et ses actions comme de la plus haute importance et les

intéréts des autres personnes comme quelque chose de négligeable. Mais la sympathie

(c’est-a-dire la connaissance indirecte que nous avons de nous-mémes de par notre expé-

rience du commerce entretenu avec d’autres personnes) combat la présomption que pro-

duit un tel sentiment. La sympathie rend tout homme capable de se considérer comme se
situant & la périphérie des choses avec les autres hommes et non pas au centre de la cir-

conférence» (27 mars 1850).

189



La distinction qu’opére Ferrier coincide pratiquement avec celle qui est for-
mulée par M. Maxime Chastaing dans un article auquel je dois beaucoup. «A la
conscience directe de mes expériences intimes, joppose donc la connaissance indi-
recte et quasi artisanale de soi ol je me connais comme un autre, que j’ai apprise
«en partie» au moyen des autres et qui me renvoie a la connaissance d’autrui. Au
sentiment dont parlent les cartésiens, |’observation sociale de soi qu’étudie Adam
Smith.» («Reid, la philosophie du sens commun et le probléme de la connaissance
d’autrui», Revue philosophique de la France et de l'Etranger, juil.-sept. 1954,
pp. 361-2, M. Chastaing donne la référence suivante, & propos d’A. Smith : Théorie
des Sentiments moraux, trad. Grouchy, Barrois, 1830, I, p. 201-207). M. Chastaing
oppose 1’une & ’autre des choses que Ferrier, en tant quadmirateur de ’éclectisme
cousinien, cherche a réconcilier.

Jusqu’a présent une comparaison de la maniére qu’a Ferrier de traiter d’Adam
Smith avec celle que pratique Cousin montre, d’'une fagon frappante, comment
I’éclectisme du dernier nommé se différencie du présentationnisme absolu ou par-
fait (absolute or thorough-going presentationism) du premier - tel est le nom que
Ferrier (2° vol., p. 404) veut donner 2 sa philosophie - afin d’attirer ’attention sur
le fait qu’il est un auto-présentationnisme au sens ou il envisage le probléme de !’ob-
servation du corps comme inséparable du probléme - négligé par tant d’empiristes -
de I"observation de soi ou de I’observation de ’observation (2¢ vol., p. 404). Cousin
convient qu’il y a du vrai dans le point de vue soutenu par Adam Smith, dans la me-
sure ol il y a certaines situations, dans la vie morale, dans lesquelles nous nous déta-
chons, en quelque sorte, de nous-mémes et, en adoptant 1’attitude d’un spectateur
impartial, nous nous voyons de ’extérieur du point de vue d’autrui (La Philosophie
morale, 2° vol., 1840, p. 150). Mais, ensuite, Cousin écarte la position adoptée par
Adam Smith sous prétexte qu’elle s’applique a une part de la connaissance que nous
avons de nous-mémes et de notre auto-observation morale, et non au tout de cette
expérience. Ferrier, par comparaison, est bien plus philosophe en ce sens qu’il cher-
che & généraliser le point de vue adopté par Adam Smith en montrant qu’il consti-
tue une application différente du principe sur lequel repose, également, la théorie
de la vision de Berkeley, & savoir la difficulté de principe voire I'impossibilité ot
nous nous trouvons d’observer certains aspects essentiels de nous-mémes et de notre
comportement corporel.

Néanmoins, la pénétration de 1’analyse conduite par Ferrier et son originalité
ne sauraient nous permettre de nous dissimuler ’étendue et I’importance de la dette
contractée & 1’égard de Victor Cousin. C’était de Cousin lui-méme que Ferrier a appris
& appliquer les deux lois au probléme de la connaissance. Analysant avecune grande
intelligence les conditions du probléme, Cousin avait écrit, «en un moment solennel»,
dans son «Essai d’une classification des questions et des écoles philosophiques» :

«nous ne connaissons rien que dans nous et par nous; c’est bien plutt le monde exté-

rieur qui tourne autour de nous; ou si ces deux sphéres ont chacune des mouvements

propres et individuels, et seulement corrélatifs, nous ne le savons que parce que 'une
nous 'apprend : c’est toujours de celle-la qu’il nous faut tout apprendre, méme ’exis-

tence de l'autre, et son existence indépendante» (Fragments philosophiques, 1838,

tome I, p. 327).

Ferrier fait écho 4 ces mots cousiniens quand, dans la citation au sujet d’Adam
Smith donnée plus haut, il parle de nous-mémes comme situés, au point de vue de

190



notre expérience immédiate, au centre d’'un systéme planétaire, mais, en méme
temps, comme situés, du point de vue de notre sens commun, & la circonférence du
systéme. S’opposant a 1’unilatéralité d’'une métaphysique simpliste, Cousin voulut
restaurer la difficulté en philosophie. Ferrier en sera le bénéficiaire. Le vrai pro-
bléme philosophique serait de concilier deux opinions qui sont, en apparence,
contradictoires mais qui, néanmoins, sont, en quelque fagon, conciliables.

Mais la dette & 1’égard de Cousin ressort, de la fagon la plus frappante, de la
maniére qu’a Ferrier, dans sa remarquable série d’articles sur la Philosophie de la
conscience (dans le deuxiéme volume), de prendre comme point de départ du co-
gito cartésien la discussion conduite par Cousin dans les Premiers Essais (3° édition,
Paris, 1855, pp. 27-34). Ici Ferrier ne fait pas que puiser son inspiration, de maniére
trés générale, dans ceci que Cousin discerne, avec clarté, que 1’ergo qui relie le co-
gito au sum ne participe pas d’un syllogisme mais renvoie & !’ordre de ’intuition,
mais, de fagon bien plus précise, il semble formuler la maniére qu’il a d’envisager le
probléme & la lumiére de trois observations que Cousin présente dans ce passage. La
premiére remarque porte sur le point suivant : le dessein de Descartes n’était pas de
prouver sa propre existence. En second lieu - ce qui est d’une importance égale pour
Ferrier - il y a I’affirmation selon laquelle Descartes, quand il discute du cogito, ne
poursuit pas un raisonnement mais procéde & une description (c’est moi qui souli-
gne) de «la procédure intellectuelle qui nous révéle & nous-mémes le fait de notre
existence personnelley. En troisiéme lieu - le plus important pour ce que Ferrier est
en train de faire - il ¥ a la suggestion stimulante émise par Cousin selon laquelle Ia
procédure intellectuelle ici impliquée est, en quelque sorte, comparable a la distinc-
tion entre des réalités inséparables, par suite de quoi nous découvrons que le fait
d’étre coloré implique, évidemment, le fait d’étre étendu.

«La certitude de la pensée ne précéde par la certitude de ’existence. Elle la renferme,

elle ’embrasse en elle. Ce que nous avons, ce sont deux certitudes simultanées, mélées

inséparablement en une unité, et la deuxiéme de ces certitudes est la certitude fonda-

mentale et le principe de 1a philosophie cartésienne tout entiére.» (p. 32).

«La procédure intellectuelle qui nous révéle le fait de notre existence personnelle»
(p. 29), telle qu’elle est exposée par Cousin et telle que Ferrier 1’a scrutée plus avant,
requiert que 1’on se confronte 4 un probléme que Cousin lui-méme a résolu en dis-
tinguant [’abstraction immédiate de 1’abstraction médiate. La distinction entre les
deux faits simultanés et inséparables qui constituent le cogito - ma pensée et mon
existence - n’est saisie que par une abstraction immédiate ot I’on préte attention
tour a tour aux divers aspects de la méme expérience, non par une abstraction mé-
diate qui, & force de comparer plusieurs expériences de la méme chose, peut diffé-
rencier la couleur de la forme d’une sphére en marbre, pour citer I’exemple dont se
sert Hume (Traité..., livre I, 17° partie, 7° section) ou la rectitude de la longueur
d’une ligne, pour citer un des exemples dont se sert Cousin («Du beau réel et du
beau idéal», Fragments philosophiques, 1838, tome I, pp. 347-8. Cours de philoso-
phie de 1818, éd. A. Garnier, 1836, pp. 169-170). Cette distinction entre 1’abstrac-
tion médiate ou comparative et 1’abstraction immédiate, Ferrier, dans son dge mir,
la pousse jusqu’a ses limites avec des conséquences qui sont funestes pour sa philo-
sophie. Cette philosophie devient, au grand dam de Cousin, une recherche de vérités
nécessaires isolées des vérités expérimentales. Au contraire, selon la théorie soute-
nue par Ferrier, dans son jeune dge, pour rendre compte de notre développement

191



intellectuel, la distinction empirique que nous faisons, grace 4 la comparaison, entre
les divers aspects inséparables des perceptions que nous avons des corps - distinction
entre les organes de la vue et du toucher, d’un c6té, et, de ’autre c6té, le corps sen-
sible qu’ils ont tous deux comme objet de leur perception - est préalable non seule-
ment chronologiquement mais encore logiquement & la découverte intuitive de nous-
mémes, signalée dans le cogito de Descartes, comme propriétaires d'une part de bon
sens qui est égale a celle que posséde autrui. Selon Ferrier, la comparaison de la vue
et du toucher qui nous avertit de 1’extériorité et de la transcendance du corps pergu
par rapport & 1’expérience que nous en avons, rend possible la transformation que
nous connaissons d’une existence pour autrui, existence ol nos opinions sont regues
toutes faites des autres, en une existence pour soi, existence ol nous avons fait va-
loir nos titres & étre pris au sérieux par autrui pour ce qui touche a nos opinions.
Descartes, en se livrant & I’examen détaillé du fait de conscience, ne se propose pas,
selon Ferrier, de prouver sa propre existence mais d’attirer 1’attention sur deux faits
touchant Dexistence qu’il a en propre, deux faits qui la caractérisent comme d’un
type tout & fait spécifique par comparaison des autres sortes de choses. Tout d’abord,
Descartes attire 1’attention sur le fait que, & ce qui lui semble, tandis que 1a cons-
cience, perceptive ou d’une autre nature, que nous avons des montagnes, des arbres,
etc., n’entraine pas, sans risque d’erreur aucun, I’existence des montagnes et des ar-
bres dont nous sommes conscients, 1a conscience que nous avons de notre propre
existence, par différence, ne peut abuser et entraine sans conteste 1’existence de son
objet, & savoir de nous-mémes.
«Notre activité de penséer, dit Ferrier, quand il interpréte Descartes, «ne transforme pas
des objets tels des montagnes en des choses existant réellement. $'il s’agit de choses qui
sont réelles, il n’en va pas ainsi de par ’effet de ceci que nous les pensons. Mais détour-
nons-nous de 'univers et dirigeons notre regard vers nous-mémes, envisageons ce a quoi

I’on se référe quand on fait usage du mot «je» et nous avons, ici, Uexemple ou il n’est
plus de distinction entre la notion et la réalité.»

Le second fait qui nous constitue, nous-mémes ou une autre personne, en quelque
chose de si spécifique ou de si «anomaly par comparaison avec les autres choses,
dans la fagon dont nous sommes conscients des deux types de choses, c’est que, se-
lon Descartes (Descartes interprété par Ferrier), la conscience engendre le moi - ou
quelque autre soi - d’une maniére telle qu’elle n’engendre pas les montagnes, les ar-
bres et, pour ce qui les concerne, nos propres corps dont nous sommes également
conscients. Descartes, Ferrier 1’admet, n’a pas dit grand-chose sur cette deuxiéme
particularité, mais si on 1’avait interrogé sur ce point, il aurait répondu - ou il aurait
di répondre - quelque chose de comparable & ceci. «La conscience me transforme
de chose en moi ; cela veut dire qu’elle m’éléve au-dessus du simple fait d’exister pu-
rement et simplement pour les autres et qu’elle m’apprend & exister également pour
moi-méme.» Le secret qui est contenu dans la discussion que conduit Descartes au-
tour du cogito, c’est que ce dernier implique une dimension sociale de notre expé-
rience, dimension qui n’est pas rendue explicite.

Pris en lui-méme, I’exposé que Ferrier présente des deux faits de conscience
«anomaux» n’est peut-étre pas des plus compréhensibles mais sa signification de-
vient & peu prés claire quand il parvient & le reformuler & ’aide d’idées provenant
d’Adam Smith (Considérations sur la premiére formation des langues) et, peut-étre,
aussi des Allemands. Ferrier se confronte a la question posée par le premier (Smith) :
savoir ce qui se passe quand un petit enfant commence & parler de lui-méme non

192



pas & la troisiéme personne «Billy s’assied, Billy marche», mais a la premiére per-
sonne «Je m’assieds, je marche». Ce qui fait la différence, dit Ferrier, c’est que,
dans la premiére hypothése, I’enfant apprend a se rapporter & lui-méme par ’entre-
mise du mot «Billy» de la méme fagon qu’il apprend a faire usage, de maniére ap-
propriée, du mot «table» pour se rapporter a 1’objet ainsi signifié - c’est-a-dire en
imitant la fagon dont il observe que les autres personnes font usage de ces deux
mots. En revanche, lorsque ’on passe a 1’usage du pronom de la premiére personne
en tant que moyen de se rapporter a soi-méme, I’enfant ne peut pas apprendre ce &
quoi se rapporte le mot «je», pris dans son acception correcte, en tant qu’il appli-
que ce mot A lui-méme, par I’imitation de la maniére dont les autres font usage du
mot «je». Les autres personnes ne peuvent apprendre a I’enfant & faire application
a lui-méme du pronom de la premiére personne du singulier de la fagon dont d’au-
tres personnes peuvent lui apprendre 2 faire usage du mot «Billy» pour se rapporter
a lui-méme, ou du mot «table» pour se rapporter aux sortes de choses auxquelles le
mot se rapporte. L’enfant a & découvrir pour son propre compte - et d’autres ne
peuvent le lui enseigner - les régles qui gouvernent 1’usage correct des pronoms de
la premiére personne et, selon toute probabilité, des pronoms de la seconde per-
sonne, tous deux quand on en fait application 2 soi-méme et quand on les applique
aux autres. Selon Ferrier, la découverte de ceci par ’enfant constitue un événement
d’importance en ce qu’il se pose, par 13, lui-méme A ses propres yeux et aux yeux
des autres comme 1’égal de ces autres personnes et, ainsi, comme un étre humain
dans la plénitude de ses attributs. Dans 1’exemple de Descartes, aussi, la discussion
que ce dernier méne touchant Ia conscience que nous avons de notre propre exis-
tence a, aux yeux de Ferrier, une signification comparable d’un point de vue moral
et le résultat des discussions que Descartes conduit dans les Méditations, c’est de
mettre en évidence ce qu’il y a de dissimulé sous la conscience que nous avons du
principe proclamé dans les phrases qui ouvrent le Discours de la méthode - a savoir
que le bon sens ou raison est, par nature, également partagé par tous les hommes.
Ferrier, comme Chomsky dans sa Linguistique cartésienne, attire ’attention sur la
dimension sociale de Descartes (Cours et textes inédits, 2°vol., p. 105-114 et
p. 252-254).

Ferrier, dans I’exposé qu’il donne de la discussion conduite par Descartes tou-
chant le cogito, étaye celle-ci sur diverses idées sociales qu’il tire des Allemands
aussi bien que d’Adam Smith. Initialement, quand on est un enfant, on existe pour
les autres, et on ne commence a exister pour soi-méme qu’aprés avoir saisi la significa-
tion du mot «je». Ici, Ferrier fait, de maniere explicite, usage du mot «exister» en
son acception quasi heideggerienne, au sens ol ce mot dériverait du mot latin
«extarey, se détacher & partir de (to stand out from). L’idée de base, ici, c’est que,
comme les discussions de Berkeley et d’Adam Smith par Ferrier le montrent avec
clarté, on ne peut, quand on s’observe soi-méme, s'observer, dans son propre
comportement corporel, comme distinct et séparé des choses que 1’on observe et
que !’on manipule de la méme fagon que ’on peut observer d’autres personnes
comme distinctes et séparées des choses dont nous observons le commerce que ces
personnes entretiennent avec elles (op. cit., p. 150-161, pour ce qui concerne plus
spécialement Heidegger, p. 159). Ferrier, de maniére intéressante, lorsqu’il explique
la difficulté que nous rencontrons a distinguer, par I’observation, nous-mémes des
corps avec lesquels nous entretenons un commerce, a recours a ce qu’on pourrait

193



appeler une étymologie heideggerienne dont il était fait mention dans la Philosophie
de la conscience telle qu’elle fut primitivement publiée dans le Blackwood’s Maga-
zine mais qui fut supprimée par ses éditeurs victoriens des Cours et textes inédits.
«La syllabe ¢no» dans le mot grec noeo (je pergois), je suis tout disposé, dit Ferrier, a la
considérer comme la méme chose que notre particule négative No en langue anglaise. Car
noeo et tous ces mots qui impliquent connaissance, impliquent une discrimination entre
P'étre percevant et ’objet qu’il pergoity,
au sens ol ’étre percevant se distingue de 1’objet et se refuse, au plan intellectuel, &
ce que 1’objet pergu soit lui-méme, 1’étre qui pergoit. Comme Ferrier I’écrivit avec
audace, dans le Blackwood’s Magazine, le fait de connaitre revient & une négation
{to know is to no) (11°legon, 27 novembre 1849, manuscrits de 1’Université
d’Edimbourg). Pourtant, Ferrier n’est pas heideggerien. Restant fidéle a Descartes,
il affirme que le cartésianisme est déja un existentialisme. La signification du cogito,
¢’est que Billy existe pour soi quand il distingue nettement entre son expérience des
objets, d’un coté, et les objets de son expérience, de 1’autre. Ce qui apporte un élé-
ment heideggerien dans ce cartésianisme, c’est qu’il y a, pour Ferrier, deux espéces
d’existence pour soi. Il y a une forme quotidienne de la surveillance de soi, marquée
d’un certain manque de systématicité, c’est celle propre au sens commun. Etily a
une forme systématique de surveillance de soi qui est celle de la philosophie.
«Qu’est-ce que la philosophie, sinon la volonté pure et indomptable ?» (Works,
3% vol.,, p. 202). Le type supréme de l’existence authentique, c’est Descartes lui-
méme.

A ce moment-1a, Ferrier a été bien au-dela de Cousin et, pourtant, 1’admira-
tion qu’il porte & Cousin ne manque pas de fondement, puisque ’inspiration qui
anime sa remarquable Philosophie de la conscience doit beaucoup non seulement a
la discussion de Descartes par Cousin dans le Programme de 1816 des Premiers Es-
sais, mais aussi a la limpidité et a la délicatesse avec laquelle, dans le cours de 1828,
Cousin donne vie aux idées allemandes touchant I’importance du moment ot com-
mence la conscience de soi.

«Nous ne commengons pas par nous chercher, car ce serait supposer que nous savons
déja que nous sommes; mais un jour, une heure, un instant, instant solennel dans 1’exis-
tence, sans nous étre cherchés nous nous trouvons ; (...) Nous nous apercevons» (op. cit.,
éd. de 1828, 6% legon, 29 mai 1828, p. 10, éd. de 1841, pp. 167-8).

Dans tous ces travaux - les quinze articles, les lecons de 1850 et le livre Les
principes de la métaphysique - que Ferrier avait portés, par lettre, & la connaissance
de Cousin, il n’y a, assurément, rien de dit ni rien d’entrepris touchant les problémes
qui préoccupaient tant aussi bien Cousin que Hamilton au commencement, savoir la
relation que le fini entretient avec 1’infini, exception faite, il est vrai, de maniére in-
directe, d’'un chapitre intéressant sur la nature de la volonté dans la Philosophie de
la conscience, chapitre dans lequel Ferrier, faisant usage de la conception propre &
Cousin d’une loi 4 laquelle s’oppose une autre loi, émet la suggestion que ce qui fait
aller le monde, c’est un antagonisme existant entre une loi du consensus, par la-
quelle nous sommes pris dans la causalité des pressions sociales, d*un coté, et une loi
du dissensus, par laquelle, d’un autre coté, nous affirmons notre liberté en disant
non aux pressions sociales (Cours et textes inédits, 2° vol., pp. 106-114). Toutefois,
la colére provoquée par le fait que Cousin avait refusé de le soutenir en 1856 semble
avoir poussé Ferrier & aborder le probléme de I’infini dans ses rapports avec le fini

194



de fagon plus précise et plus limitée, de fagon plus technique, pourrait-on dire (au
sens moderne du terme). Abordant pour la premiére fois, en 1856, dans son pamphlet
La philosophie écossaise, l'ancien et le nouveau, la question méme de savoir si
Hamilton est fondé a prendre la défense des antinomies kantiennes, Ferrier affirme,
tout & trac, que, en un certain sens (ce qu’il n’explique pas, a proprement parler),
la thése de P’infinité de I’espace et du temps est préférable, & tout le moins, elle ne
contrevient pas aux exigences de la raison, tandis que la thése affirmant leur limita-
tion ne peut pas, en un certain sens, étre soutenue rationnellement. Dans un examen
entiérement renouvelé de la question qui se trouve dans le chapitre consacré a Héra-
clite dans ses legons, publiées a titre posthume, consacrées & la philosophie grecque
(dans le premier volume des Cours et textes inédits), Ferrier procéde a un examen
entiérement renouvelé de ia question (sic). Au lieu de débattre, comme il le faisait
en 1856, dans les termes kantiens de la possibilité de soutenir rationnellement les
deux branches de I’alternative, il concentre son attention sur les diverses maniéres
possibles de décrire le mouvement en tant qu’il est pergu. Ici Ferrier élabore, avec
minutie, une position qui, sans étre bergsonienne au sens exact du terme, peut étre
décrite comme une version rationelle du bergsonisme. La thése infinitiste s’applique
au mouvement tel que nous le découvrons dans I’expérience premiére que nous fai-
sons de sa continuité ou il posséde les qualités, incompatibles en apparence mais
non en réalité - qualités relevées dans 1’argument zénonien de la fléche qui vole -
selon lesquelles la chose en mouvement n’occupe jamais la méme position a un ins-
tant donné, mais toujours, pour ainsi dire, deux positions a la fois. La position fini-
tiste, en revanche, est illustrée par la fagon dont un mouvement qui est observé - tel
celui d’un corps qui tombe - doit étre décrit par les savants avant de pouvoir étre
mesuré & I’aide du calcul ou de quelque autre procédé. Le corps, dans I’hypothése
finitiste, est considéré, artificiellement, comme occupant des positions successives &
des moments successifs. Le principe qui maintient 1’Univers dans 1’étre est encore
mieux illustré, pour Ferrier, par le trait qu’il considére comme fondamental pour la
position infinitiste, & savoir le fait qu’il requiert, & titre de condition nécessaire,
I’antagonisme qui se manifeste entre le mode d’action des deux lois cousiniennes :
celui-ci, en tant qu’il s’applique & I'univers physique, fait aller le mouvement des
choses conformément & |’attraction et la répulsion de la gravité ; et, dans le domaine
du monde de Ia vie humaine, il fait aller les choses par I’entremise d’une forme dif-
férente de I’antagonisme qui est causé par la tension entre la loi du dissensus (ou de
la volonté) et la loi du consensus (ou de la causalité) (consulter également : manus-
crits de ’Université d’Edimbourg, 8° legon, 21 novembre 1849).

La décision, digne d’étre notée, prise par Cousin - décision qui a été comprise
uniquement par rapport aux régles de conduite en usage dans la philosophie profes-
sionnelle - d’aller contre Ferrier et d’accorder ses suffrages 4 Fraser?* dansla compé-
tition académique de 1856 peut, jusqu’a un certain point, s’expliquer par la mise en
évidence d’un fait concernant Ferrier qui n’a pas été discuté ici : un aspect quelque
peu déroutant qui se rencontre dans son livre Les principes de la métaphysique, pu-
blié en 1854 et republié en 1856. Ouvrage par bien des cOtés remarquable auquel la
philosophie mondiale est redevable de 1’introduction du terme d’ «épistémologie» et
qui contient quelques chapitres irremplagables®, les Principes donnent une vision
plus unilatérale de la philosophie de Ferrier prise dans son ensemble que n’en don-
nent les cours inédits professés & I’'Université en 1849-50 que j’ai, ici, suivis. Donnant,

195



de maniére provocante, les faits a priori et d’ordre métaphysique pour n’ayant rien
a voir avec les faits contingents que dévoile la psychologie réflexive, au lieu d’ex-
traire les premiers des seconds comme cela a été fait dans le cours de 1849-50 et, au
passage, en dissimulant 1’impulsion qui joue un rdle déterminant dans sa philoso-
phie par le fait de laisser 4 1’arriére-plan voire presque de dissimuler la droite raison
cartésienne qui constituait sa source d’inspiration véritable, cette nouvelle philoso-
phie écossaise, comme Ferrier 1’appelait dans un pamphlet polémique?, fut, cela est
aisément compréhensible, écartée par Cousin comme «une certaine importation de
la mauvaise métaphysique d’une Allemagne dégénérée», dans La Philosophie Ecos-
saise de 1857. Cousin qui, par une sorte de revanche prise sur un Ferrier qui omet-
tait méme de mentionner le nom de Descartes dans son livre, passe sous silence le
nom de St Andrews, 13 ol enseignait Ferrier, de la liste des Universités écossaises.
Ce qui justifie, jusqu’a un certain point, [’attitude de Cousin, c’est que, dans les
Principes, Ferrier présente les résultats de quelques unes de ses premiéres recherches
sous une forme qui tend presque a suggérer qu’il n’avait pas pleinement compris
jusqu'a quel point ses efforts avaient été couronnés de succés. En particulier, la pro-
position 13 (p. 310-320) ne parvient absolument pas & rendre justice aux idées tou-
chant la connaissance que nous avons les uns des autres, idées qu’il avait dévelop-
pées dans ses legons sur Adam Smith et la sympathie pendant que, d’'une semblable
maniére, la proposition 22 (pp. 384401) laisse de c6té quasiment tout ce qui est de
I’importance la plus vitale dans son analyse de la perception telle qu’on la trouve
dans les cinq articles consacrés au probléme posé par Berkeley (il avait fait parvenir
deux de ces articles & Cousin). De surcroit, ce qui choqua tout particuliérement les
philosophes frangais, ce fut le ton qui manquait de modération et de sens de la res-
ponsabilité - tellement différent de la circonspection traditionnellement associée, en
France, avec la pensée écossaise - avec lequel Ferrier parlait de Reid comme d’un
homme «hors de son élément en philosophie et qui, si on le compare & Hume, res-
semble & une baleine dans un champ de tréfles.»?* «Lorsque les philosophes se trai-
tent entre eux de la fagon dont M. Ferrier parle de Reid, c’est un jour de divertisse-
ment pour le public. Ces démentis absolus dont ils s’accablent réciproquement sont
une des causes qui ont le plus nui au crédit de la science.» (Charles de Rémusat,
«L’Ecosse depuis le 17° siécle et la philosophie de Hamilton», Revue des Deux
Mondes, avril 1856, p. 505). Sans nul doute, comprise pour ainsi dire & la fagon
écossaise et provinciale, la description par Ferrier de Reid comme d’une «baleine
dans un champ de tréfles» n’était pas dénuée de pertinence au sens ou Ferrier ne
déniait pas & Reid de grandes capacités sur le plan intellectuel, mais o il disait que
le génie de Reid, comme d’autres 1’avaient dit en Ecosse, comme cela peut encore
étre dit, s'était illustré bien plus & son avantage dans ses spéculations mathémati-
ques touchant la géométrie non-euclidienne de la 9° section du cinquiéme chapitre
des Principes de I’esprit humain® aussi bien que dans son Essai (tout 2 fait magis-
tral) sur I’histoire de 1'Université de Glasgow?® que dans ses ceuvres philosophiques.
Toutefois, quelle que soit 1a part de vérité contenue dans une semblable «réévalua-
tion» de Reid - et elle comporte certainement une part de vérité - un tel jugement
envisage Reid et ce qu’il a réussi & mener & bien (comme 1’a vu Cousin) sans nulle-
ment avoir le sens des proportions en ceci que, d’une fagon toute provinciale, il ne
parvient nullement & envisager la philosophie de Reid par comparaison avec le type
de philosophies qui était, en moyenne, «fabriqué» par les manuels en usage dans les

196



Universités dans les autres pays de 1’Occident. Toisé a cette aune, Reid fait bonne
figure.

Pour évaluer comme il convient ce qui fait 1’objet de la controverse entre Fer-
rier et Cousin, il nous faut toujours nous souvenir de ce que ce dont nous discutons
n’est pas une dispute, sur des critéres en usage dans la profession, dans les départe-
ments de philosophie de 1’Occident, mais une crise culturelle et politique qui a une
dimension relevant de la politique internationale : savoir si les Ecossais pourront gar-
der en vie, au XIX® siécle, le compromis, inauguré par 1’Union, consistant a se join-
dre aux Anglais au plan politique jusqu’a ne plus faire qu’un, tout en maintenant
une identité nationale spécifique aux yeux du monde, ou bien si, comme, selon
toute apparence, cela s’est produit par la suite dans la pratique, les Ecossais devaient
consentir & une situation (qui était nouvelle), situation qui n’avait pas été prévue
par ’Union, situation dans laquelle ils allaient former une région de la Grande-Bre-
tagne comme les autres et ne plus continuer a parler au monde d’une voix qui les
caractérisait en propre en exergant des droits qui, sans nul doute, leur étaient garan-
tis par les clauses de réserve de 1’Acte d’Union mais qui commengaient & ne plus
guére avoir de signification. Ministre de I'Instruction publique en France, quelques
années auparavant, lui qui était, lui-méme, «un grand ami de ’Ecosse aussi bien que
de William Hamilton», Victor Cousin ne nourrissait aucun doute sur le fait qu’il
était important de garder en vie la présence intellectuelle écossaise en tant qu’entité
indépendante en Occident. «Ma dette de reconnaissance envers 1’Ecosse», écrivait-il
dans 1’attestation qu’il donnait & Hamilton en 1836, «m’a inspiré le vif désir de voir
a nouveau I’Ecosse représentée dans le concert des philosophes d’Europe.» Hamil-
ton, lui aussi, quoique généralement plus prudent, ne faisait pas mystére qu’il ap-
prouvait le dessein de Cousin de maintenir vivante I’intelligence écossaise sur le plan
international, quand, dans sa dédicace de 1’édition qu’il avait procurée de Reid 2 la
fin des années quarante, il parle de Cousin «comme de I’homme d’Etat par I’inter-
médiaire duquel I’Ecosse est & nouveau unie, sur le plan intellectuel, avec son vieil
allié» du fait que les «meilleurs produits de la philosophie écossaise» ont été adop-
tés & titre de «base fondamentale de 1’instruction scolaire de par la principale na-
tion d’Europe». Ferrier, lui aussi, ce qui va avec une personne que I’on disait porter
une petite barette de chardon dans son bonnet, était, 4 sa maniére, tout aussi dési-
reux que Hamilton et Cousin de maintenir I’identité écossaise et dans son article,
qui mérite attention, sur la crise entre I’Etat et ’Eglise?’ en Ecosse, il cherchait,
avec un mélange de profondeur dans ’analyse et de patriotisme fervent, a définir
une voie moyenne qui puisse apporter une solution au dilemme posé par la «consti-
tution pleine de complexité» du pays, de telle sorte que puisse étre reformulé et
doué d’une vie nouvelle le vieil équilibre entre les intéréts attachant les Ecossais au
siécle et leurs intéréts pour les choses d’ordre spirituel d’une fagon qui s’accorde
avec un age de réformes et de démocratie. Au méme moment, toutefois, se distin-
guant tout autant de Hamilton que de Cousin, Ferrier ne manifestait pas un grand
enthousiasme & [’égard d’un mouvement structuré pour maintenir en vie la tradition
de la philosophie écossaise. «Ma philosophie», disait-il, pour se défendre de certains
de ses critiques, «est écossaise jusqu’en son tréfonds», au sens ou elle a trouvé sa source
dans un travail de critique effectué sur les idées de Hume, Reid, Dugald Stewart,
Thomas Brown, William Hamilton, Adam Smith en les comparant avec 1’évéque
Berkeley, Descartes, Victor Cousin, Malebranche et les philosophes allemands®.

197



Mais, poursuivait Ferrier, «la philosophie ne s’enferme pas dans une tradition (is not
«traditionary»)» ; la vie qui I’anime fait confiance au génie personnel et 2 la créati-
vité et ’organisation de la philosophie écossaise en accord avec une sorte d’orien-
tation partisane qui refuse de compter dans ses rangs quiconque sinon ceux qui ju-
rent fidélité aux positions de Sir William Hamilton et du Dr Reid, est sujette a en-
gendrer, 2 long terme, des effets nocifs. Cousin, en revanche, en 1856 et en 1857,
dans sa préface & La Philosophie Ecossaise, mettait 1’accent sur ceci qu’il était im-
portant, non seulement pour 1’Ecosse elle-méme, mais pour la droite raison en Occi-
dent de faire bloc et de prolonger la philosophie écossaise sous la forme que lui
avait donnée Reid. Il n'y a rien d’étonnant & ce que la tension entre lui et Ferrier en
vint & se transformer en un antagonisme?’.

La «guerre de trente ans» entre les philosophes écossais qui fut provoquée par
Iintervention de Cousin a conduit le vingtiéme siécle non pas seulement a rejeter
dans 1’oubili la qualité de ce qui a été fait sous 1’inspiration de Cousin, mais aussi (ce
qui est d’une égale gravité) & sous-estimer 1’originalité et la puissance de Cousin lui-
méme en tant que penseur. Par exemple, ce que Ferrier a puisé chez Cousin, ce ne
fut pas simplement sa source d’inspiration, mais également des idées claires, auda-
cieuses et fécondes touchant le probléme de la philosophie et 1a méthode en philo-
sophie. Quand nous prenons en considération les aspects de la pensée de Ferrier qui
anticipent les discussions roulant autour de l’intersensorialité ou de ’intersubjec-
tivité chez Sartre et chez Merleau-Ponty, nous découvrons que les idées les plus heu-
reuses qui aient germé dans 1’esprit de Ferrier se font jour en réponse 4 la remar-
quable formulation par Cousin, sous la forme de ses «deux lois», du grand probléme
que 1’on peut exposer dans ces termes : comment rendre manifeste que deux faits
propres A notre expérience, faits qui ne semblent pas conciliables, sont corrélatifs
I’'un de "autre dans le méme moment qu’ils sont indépendants [’un par rapport a
I’autre ? Que, en un sens,

«c'est (...) le monde extérieur qui tourne autour de nous», pendant que, en un autre

sens, «nous tournons autour du monde extérieur» et sommes comme ses satellites

(V. Cousin, «Essai de classification des questions et des écoles philosophiquesy, Frag-

ments philosophiques, Paris, Ladrange, 3¢ éd. 1838, tome I, p. 327)?

De méme, 'autre élément que ’on trouve chez Ferrier, et qui est d’un intérét tout
particulier pour nous, encore de nos jours, I’orientation (quelque peu) théatrale
vers 1’idée de la philosophie congue comme la recherche rigoureuse des vérités né-
cessaires, ce qui fut la cause de la rupture de Cousin avec Ferrier, cette idée fut dé-
veloppée par Ferrier en poussant a la limite - et peut-€tre en excédant quelque peu
ces limites - un principe d’ordre méthodologique propre & Cousin que Ferrier avait,
lui-méme, formellement reconnu comme ce qui avait constitué sa source d’inspira-
tion, et ce, dans le livre qui devait soulever le courroux de Cousin, les Principes de
métaphysique (Philosophical Works in 3 volumes, Edinburgh, 1875, vol. I, pp. 479,
480 et 508). Ce principe devait, plus tard, recevoir 1’approbation dans I’entourage
de Husserl (Jahrbuch fiir Phanomenologie und Philosophisches Forschung, 1929,
pp. 310-315, dans ’article de C.V. Salmon consacré & Hume).

Selon ce principe, «une méthode sévére n’hésitera point & placer ’actuel
avant le primitif; car, en commengant par le primitif, on pourrait bien n’obtenir
qu’un faux primitify (Fragments de philosophie, op. cit., p. 328) et, comme Cousin
le tire au clair dans ses legons sur Locke (16° et 17¢ legons, Cours de ! ’histoire de la

198



philosophie, Histoire de la philosophie du XVIII® siécle (cours de 1828-29), Paris,
Didier, nouvelle éd., 1841, tome II, pp. 79-148), la philosophie doit débuter par
une analyse des relations logiques (postériorité, etc.) existant entre les idées dont
nous faisons usage dans le langage courant et il faut repousser 4 plus tard 1’analyse
des relations qui s’établissent, au plan chronologique, entre les idées telles celle de
postériorité quant a leur venue a I’existence. Ainsi, il se peut bien que Cousin ait
échoué dans le fait de mener & bien le projet qui était le sien de reformuler la droite
raison cartésienne de telle fagon que la philosophie occidentale soit capable d’assi-
miler la révolution philosophique du dix-neuviéme siécle, mais la philosophie qu'’il
développa a ce dessein, lue de conserve avec celle de ses alliés écossais, a peut-étre,
encore, quelque chose & offrir & une époque qui est, encore, préoccupée par les
mémes problémes.

George Elder DAVIE

Université d’Edimbourg

Traduit par J.-P. Cotten

NOTES

1. La conscience de la liberté, Paris, Flammarion, 1950.
2. Synonyme, chez Cousin, de psychologie (cf., Fragmens philosophiques, Paris, 1826, p. 298).

3. «<On the Philosophy of the Unconditioned; in reference to Cousin’s infinito-absolutey,
1™ pub., Edinburgh Review, oct. 1829, vol. L, n® XCIX, pp. 194-221, repub. in Discus-
sions on Philosophy and Literature, Education and University Reform, chiefly from the
«Edinburgh Reviewy, London, Longman, Brown, Green and Longmans, Edinburgh, Maclachlan
and Stewart, 17® éd., 1852, pp. 1-37, Bib. V. Cousin, 1721 (trad. fr. de Louis Peisse : Frag-
ments de philosophie, Paris, Lib. de Ladrange, 1840, pp. 1-55, Bib. V. Cousin, 1692).

4. «The Crisis in Modern Speculation», Blackwood’s Magazine (1841), et «Berkeley and Idea-
lismy, Blackwood’s Magazine (1842).

5. Les lettres de Ferrier se trouvent a la Bibliothéque Victor Cousin (lettres du 15 juin 1842,
du 9 novembre 1846, du 11 mai 1852 et du 25 mai 1852), Correspondance de Victor
Cousin, Ms. 228, lettres 1945-48.

6. La lettre de Cousin se trouve dans: J. Veitch, Memoir of Sir W. Hamilton, Edinburgh,
Blackwood, 8° éd., 1869, pp. 276-7.

7. Lettre d’Hamilton & Victor Cousin, 25 mai 1852, Correspondance..., Ms. 232, lettre 2432.

8. V. Cousin, La Philosophie Ecossaise, 3¢ éd., 1857, X1, XII. L’attestation se trouve dans la
collection des attestations reques par Fraser en 1856, collection qui a été publiée.

9. Pdition des (Euvres de Reid par Sir William Hamilton (The Works of Thomas Reid, D.D.,
now fully collected with selections from his unpublished letters, Edinburgh, Maclachian,
Stewart and co, 17€ éd., 1846, 914 p.), p. 417.

10. «Philosophy of Perceptiony, 1€ pub., Edinburgh Review, oct. 1830, vol. LI, n° CIII,
pp. 158-207, repub., Discussions..., pp. 39-99 (trad. L. Peisse, pp. 57-157). Cit. tirée de la
p. 84.

11, Cf.,notg 3.
12. Cf., note 10.

199



13,

14.

16,

17.
18.
19.
20.

21.

22.

23.
24.
25.
26.

27.
28.

200

Manuscrit des legons professées par Ferrier durant I’année universitaire 1849-1850 (legcon du
12 décembre 1849). Ce manuscrit se trouve a la bibliothéque de 1’Université d’Edimbourg.
On trouve les ceuvres de Ferrier dans I’édition suivante : Philosophical Works, Edinburgh
and London, William Blackwell and sons, 1875, 3 vol. Le premier volume est la réimpres-
sion de la deuxiéme édition des Institutes of Metaphysics (1856), tandis que les volumes 2
et 3 constituent une réimpression des Lectures and Remains (1867), le deuxiéme volume re-
prenant le premier volume de cette derniére publication, et le troisiéme le second de cette
méme publication.

Maxime Chastaing adopte une position comparable a celle de Ferrier pour ce qui concerne
les relations qui existent entre Descartes et Berkeley : en ce sens, «Descartes, Fauste de Riez
et le probléme de la connaissance d’autrui», Rencontres, 30, Paris, Ed. du Cerf, 1949, pp.194-6.
Se reporter également au manuscrit des legons de Ferrier (1849-50) : legons du 12 décembre,
du 3 janvier et du 4 janvier.

. Cousin fait application des deux lois au probléme de la perception dans I'«Essai d’une clas-

sification des questions ...», Fragments philosophiques, 1838, tome 1, p. 327.

Il faut lire les quatre articles que Ferrier a consacrés a la perception dans I’édition de ses
Euvres (Philosophical Works..., 3% vol., pp. 261-404). Parmi ces quatre articles, on trouvera
les deux qu’il avait envoyés a Cousin. Dans le cinquiéme article, «Reid and the philosophy
of common sense» (qui est également important), article que I’'on trouve aux pages 406459,
Ferrier laisse la question touchant la perception d’un corps en tant qu’objet accessible a2 ma
vue en méme temps qu’a mon toucher et se consacre a 'étude du probléme de la percep-
tion d’un corps en tant qu’objet accessible en méme temps 4 ma perception ainsi qu’a celle
des autres personnes.

Philosophical Works, 3° vol., pp. 400401. Ferrier ne parle pas d’une lampe, mais d’un livre.
Descartes, Regulae ad directionem ingenii, Regula III.
Legons des 27 et 28 mars 1850.

Lecgon du 26 mars 1850. - Adam Smith, Theory of Moral Sentiments, ed. Raphael et MacFie,
pp- 110-111.

Les lettres que Fraser a adressées a Cousin, avant et aprés 1’élection 4 la chaire, se trouvent
a la Bibliothéque Victor Cousin (dans la Correspondance..., on trouve 8 lettres, du 29 avril
1857 au 12 décembre 1864, Correspondance..., Ms. 222, lettres 2074-2081). On y trouve
également des lettres adressées & Cousin par Mme R. Blaze de Bury qui joua, en la circons-
tance, le role d’intermédiaire entre Cousin et Fraser au cours des tractations relatives & la-
dite élection (on trouve 43 lettres dans le Ms. 220, lettres 1015-1057).

«[le livre de M. Ferrier] nous apparait comme un de ces glaciers des Alpes, par eux-mémes
stériles et prés desquels ’homme ne saurait habiter, mais d’ol s’écoulent les ondes qui vont
fertiliser au loin les vallées et les plaines cultivéesy, A. Penjon, Revue philosophique, 1876,
2% vol., p. 167.

Le pamphlet de Ferrier, Scottish Philosophy, The Old and The New, fut publié, pour le pre-
miére fois, & Edimbourg en 1856 et republié, sous forme abrégée, en appendice au premier
volume des (Euvres (Philosophical Works..., 18T vol., pp. $53-581).

Philosophical Works, 1°T vol., p. 495.

Norman Daniels, Thomas Reid’s «Inquiryy, The Geometry of Visibles..., avec un avant-
propos d’Hilary Putnam, New York, Burt Franklin and co, 1974.

Fdition des (Fuvres de Reid par Hamilton : «Statistical Account of Glasgow University»,
op. cit., pp. 722-739.

«Observations on Church and Statey, Edinburgh, 1847 (pub. dans le Blackwood 's Magazine).

Pour ce qui est de la critique adressée par Ferrier au traditionalisme en philosophie et aux
traditionalistes, il convient de se reporter a la version publiée en 1856 de Scottish Philoso-
phy, The Old and the New.

. G. Davie, The Democratic Intellect, Edinburgh, 2° éd., 1964, pp. 252-313 (réimpr., en

paperback, Edinburgh University Press, 1982).



RAVAISSON ET COUSIN

Au cours de cette bréve communication, je souhaiterais attirer I’attention sur
la portée historique et politique, philosophique et pour finir psychanalytique des
profils paralléles de Victor Cousin et de Ravaisson tracés par Henri Bergson dans sa
«Notice sur la vie et les ceuvres de M. Ravaisson-Mollien» (1904). Cette Notice est
reproduite comme dernier chapitre de La Pensée et le Mouvant. Cest donc sur elle
que se conclut symboliquement I’ «ceuvre» (et concrétement le volume des Euvres')
de Bergson :

«Chez M. Cousin, la pensée était tendue tout entiére vers la parole, et la parole vers
I’action. Il avait besoin de dominer, de conquérir, d’organiser. De sa philosophie il
disait volontiers «mon drapeau», des professeurs de philosophie «mon régiment»;
et il marchait en téte, ne négligeant pas de faire donner, 4 1’occasion, un coup de
clairon sonore. Il n’était d’ailleurs poussé ni par la vanité, ni par I’ambition, mais
par un sincére amour de la philosophie. Seulement, il 1’aimait & sa maniére, en
homme d’action. Il estimait que le moment était venu pour elle de faire quelque
bruit dans le monde. Il la voulait puissante, s’emparant de ’enfant au collége, diri-
geant ’homme & travers la vie, lui assurant dans les difficultés morales, sociales, po-
litiques, une régle de conduite marquée exclusivement au sceau de la raison. A ce
réve, il donna un commencement de réalisation en installant solidement dans notre
Université une philosophie disciplinée : organisateur habile, politique avisé, causeur
incomparable, professeur entrainant, auquel il n’a manqué peut-étre, pour mériter
plus pleinement le nom de philosophe, que de savoir supporter quelquefois le téte-
a-téte avec sa propre pensée.

C’est aux pures idées que M. Ravaisson s’attachait. Il vivait pour elles, avec
elles, dans un temple invisible ou il les entourait d’une adoration silencieuse. On le
sentait détaché du reste, et comme distrait des réalités de la vie.

Toute sa personne respirait cette discrétion extréme qui est la supréme dis-
tinction. Sobre de gestes, peu prodigue de mots, glissant sur ’expression de l'idée,
n’appuyant jamais, parlant bas, comme s’il eit craint d’effaroucher par trop de
bruit les pensées ailées qui venaient se poser autour de lui, il estimait sans doute
que, pour se faire entendre loin, il n’est pas nécessaire d’enfler beaucoup la voix

201



quand on ne donne que des sons trés purs. Jamais homme ne chercha moins que
celui-ld & agir sur d’autres hommes. Mais jamais esprit ne fut plus naturellement,
plus tranquillement, plus invinciblement rebelle & 1’autorité d’autrui. Il ne donnait
pas de prise. Il échappait par son immatérialité. Il était de ceux qui n’offrent méme
pas assez de résistance pour qu’on puisse se flatter de les voir jamais céder. M. Cou-
sin, il fit quelque tentative de ce cOté, s’apergut bien vite qu’il perdait son temps
et sa peine.

Aussi ces deux esprits, aprés un contact o se révélaleurincompatibilité, s’écar-
térent-ils naturellement 1’un de 1’autre. Quarante ans plus tard, agé et gravement
malade, sur le point de partir pour Cannes, ou il allait mourir, M. Cousin manifesta
le désir d’un rapprochement : 4 la gare de Lyon, devant le train prét & s’ébranler, il
tendit la main a M. Ravaisson ; on échangea des paroles émues. Il n’en est pas moins
vrai que ce fut 1’attitude de M. Cousin 2 son égard qui découragea M. Ravaisson de
devenir, si 1’on peut parler ainsi, un philosophe de profession, et qui le détermina &
suivre une autre carriére.»?

La symétrie des deux portraits est apparemment parfaite. La clef nous en est
fournie par la déclaration de Bergson en 1937, au Congrés Descartes : «Il faut agir
en homme de pensée et penser en homme d’action.» Cousin pensait en homme
d’action, mais n’agissait pas en homme de pensée, ce que montre justement son
comportement & 1’égard de Ravaisson. Ravaisson agissait en homme de pensée, ce
que montre sa carriére paradoxale comme administrateur (chef de cabinet de M. de
Salvandy, Inspecteur des Bibliothéques, Inspecteur de 1’Enseignement supérieur),
mais il ne pensait pas assez en homme d’action, ce qui veut dire en 1’occurrence que
sa pensée manquait de précision. Autrement dit, le chiasme est raté et le comble,
c’est que chacun des protagonistes se retrouve dans sa carriére exactement & l’en-
droit ou il ne devrait pas étre : Cousin, dans I’enseignement supérieur, Ravaisson,
dans I’administration. Le contraire etit été plus logique. Il y a ici plusieurs choses a
penser.

1. Dans I’ordre historique et politique

Cet échec du chiasme qui produit 1’inversion des positions, c’est 1a version
bergsonienne de 1’aporie des rapports entre théorie et pratique. «Il faut» ne veut
pas dire «on peut». Bergson n’est pas kantien. A travers ces profils paralléles, Bergson
juge 1’université frangaise du XIX® siécle. Son diagnostic n’est pas tendre, comme
on peut le voir. L'université frangaise a formé des hommes efficaces dans 1’ordre de
1’idéologie, dans 1’ensemble d’orientation libérale (pas de conflits d’opinion stricto
sensu entre Cousin et Ravaisson), mais stériles dans 1’ordre de la science et de la phi-
losophie. Nous sommes en 1904 et 1’Allemagne n’est pas loin (cf., la fagon dont
Bergson minimise 1’influence de Schelling). Je ne pense pas solliciter le texte de
Bergson en suggérant qu’il portait le diagnostic inverse sur |’université allemande. Ii
y a un lien historique entre «1’apolitisme» des universitaires allemands et leur myo-
pie politique, pour ne pas dire plus, en face de 1a montée du nazisme. Je ne puis que
renvoyer ici au beau livre de Fritz Ringer (The Decline of the German Mandarins,
The German Academic Community, 1890-1933, Cambridge, Harvard University
Press, 1969).

202



Les universitaires frangais jusqu’a 1’avénement de la V® République (et de
nouveau aujourd’hui?) ont toujours été engagés dans le fonctionnement de la ma-
chine étatique, ce qui ne veut pas dire engagés en tant qu’«intellectuels» (au sens de
l’intellectuel pétitionnaire). Il existe des institutions spécialisées dans cette inser-
tion: les différentes Académies regroupées dans ’Institut de France. De fait, ce
texte de Bergson est une communication & I’ Académie des Sciences morales et poli-
tiques. En faisant 1’éloge de Ravaisson, Bergson fait aussi 1’éloge de cette institu-
tion. C’est la loi du genre.

En outre, a la limite de ’ordre politique et de 1’épistémologie, se place un dé-
bat toujours permanent en France : I’enseignement de la philosophie. En effet, dans
un article de 1895, sur «L’enseignement en France et 1’agrégation de philosophie»,
Durkheim revendiquait pour la discipline qu’il venait d’inventer ou de réinventer, la
sociologie, I’héritage de Victor Cousin. Voici ce que 1’on peut lire dans cet article :

«Tout au contraire, par une véritable révolution dont on ne peut méconnaitre la
hardiesse, Cousin entreprit de recourir a elle (la philosophie) pour faire ou refaire
cette unité morale (du pays). Partant de ce fait en quelque sorte 1égal, que la France
comprenait des cultes différents, et peut-étre aussi cet autre moins officiel, que la
diversité des doctrines particuliéres dépassait encore, et de beaucoup celle des cul-
tes reconnus, Cousin conclut qu’il n’était plus possible de compter sur aucune reli-
gion établie pour assurer la perpétuité de ’esprit national (...) Cette Eglise, c’est
principalement par 1’enseignement de la philosophie qu’il projeta de la fonder.»
(Revue Philosophique, n° 39, pp. 124-125).

L4 ou Ia philosophie éclectique a échoué, la sociologie, pense Durkheim, peut
réussir. Par un singulier retour des choses, Bergson préférera Evellin 3 Durkheim au
moment de la candidature de Durkheim & I’Académie des Sciences morales et poli-
tiques®.

2. Dans ’ordre philosophique

Bien qu’il y ait un échec du chiasme, les deux parties n’ont pas également

tort. De fait, 13 ol Durkheim choisit Cousin, Bergson choisit Ravaisson. Comment
ce choix est-il possible? - c’est qu’il faut bien distinguer 1’ordre du rhétorique et
P’ordre du philosophique. Dans I’ordre du rhétorique, on cherche un philosophe-roi.
Nous ne nous livrons & aucune interprétation. Parlant devant le Comité France-
Amérique, et précisément & propos des universités, Bergson établit un lien entre sa
problématique et celle de Platon:
«Qu’a D’esprit philosophique puisse s’allier ainsi ’esprit d’organisation, cela n’a rien
qui doive nous surprendre, car si c’est un philosophe qui a réorganisé 1 université de
Columbia, le réorganisateur de nos universités frangaises est aussi un philosophe ; lui
aussi a été professeur de philosophie.

Et vraiment quand on les a vus & ’ceuvre 1’un et 1’autre on comprend mieux
et ’on se sent tout prét & accepter - pour ma part, je I’acceptais depuis longtemps,
mais je n’osais pas le dire, par modestie - oui 1’on se sent prét & accepter le mot de
Platon, que «tout irait bien dans le monde si les philosophes étaient rois, ou si les
rois faisaient de la philosophie»®.

203



On peut d’ailleurs relever au passage la perspicacité du jugement historique de
Bergson, puisque c’est un Président d’université qui va devenir Président des Etats-
Unis et intervenir dans le triangle France-Allemagne - Etats-Unis de la maniére que
nous connaissons. Mais nous sommes encore ici dans 1’ordre de 1’allusion culturelle ;
c’est-2-dire du rhétorique. Le vrai probléme philosophique c’est que les profils pa-
raliéles de Ravaisson et de Cousin ressortent a la problématique de la division qui,
elle, est authentiquement platonicienne et authentiquement liée, du point de vue
philosophique, au philosophe-roi. En effet, comme souvent dans Platon, la méthode
de division reprise par Bergson dans le cadre de la problématique de la différencia-
tion aboutit & une aporie. Dans ['ordre du virtuel, et sur ce point je fais mienne la
lecture deleuzienne de Bergson®, le philosophe et le roi ne font qu’un. Dans 1’ordre
de I’effectivité, c’est-a-dire de la différenciation du virtuel, ils font deux.

Les deux parts sont-elles aussi mauvaises 1’'une que 1’autre? Non, car dans
’une des deux branches de la division, la différence se manifeste. Allons plus loin :
Ravaisson est la différence méme. La preuve en est qu’il ne «s’oppose» pas (cf., «il
était de ceux qui n’offrent méme pas assez de résistance pour qu’on puisse se flatter
de les voir jamais céder»). Puisque nous sommes devant un probléme de miroir et de
double, disons que c’est Cousin qui est le double de Ravaisson et non pas 1’inverse.
Autrement dit, la différence de Ravaisson et de Victor Cousin, c’est la différence du
philosophe et «I’homo loquax» (cf., «causeur incomparable).

Tous les chiasmes ne sont pas pour autant des échecs. Ravaisson est le modéle
d’un chiasme réussi: celui du philosophe et de I’artiste. Deux sources viennent
confluer en lui dont 1’une vient manifestement du coté maternel. Sa mére 1’avait
confié dans son enfance au peintre Broc et probablement aussi au dessinateur Chas-
sériau. Ces deux sources convergent dans le chiasme de I’esthétique de Léonard de
Vinci qu’étudie Ravaisson et de la métaphysique d’Aristote, telle qu’il 1a congoit :
«Toute la philosophie de M. Ravaisson dérive de cette idée que I’art est une méta-
physique figurée, que la métaphysique est une réflexion sur 1’art, et que c’est la
méme intuition, diversement utilisée, qui fait le philosophe profond et le grand ar-
tiste. M. Ravaisson prit possession de lui-méme, il devint maitre de sa pensée et de
sa plume le jour ol cette identité se révéla clairement & son esprit. L’identification
se fit au moment o se rejoignirent en lui les deux courants distincts qui le portaient
vers la philosophie et vers 1’art. Et la jonction s’opéra quand lui parurent se pénétrer
réciproquement et s’animer d’une vie commune les deux génies qui représentaient a
ses yeux la philosophie dans ce qu’elle a de plus profond et 1’art dans ce qu’il a de
plus élevé, Aristote et Léonard de Vinci.»®

Bref, il est plus facile d’étre philosophe en tant qu’artiste et artiste en tant

que philosophe, que d’étre penseur en tant qu’homme d’action et homme d’action
en tant que penseur.

Ce que nous venons de dire du miroir et de la mére induit déja la possibilité
d’une lecture freudienne. Lisons 1’état civil de Ravaisson :
«Jean-Gaspard-Félix Laché Ravaisson est né le 23 octobre 1813 & Namur, alors ville
frangaise, cheflieu du département de Sambre-et-Meuse. Son pére, trésorier-payeur

204



dans cette ville, était originaire du Midi; Ravaisson est le nom d’une petite terre si-
tuée aux environs de Caylus, non loin de Montauban. L’enfant avait un an & peine
quand les événements de 1814 forcérent sa famille & quitter Namur. Peu de temps
apres, il perdait son pére. Sa premiére éducation fut surveillée par sa mére, et aussi
par son oncle maternel, Gaspard-Théodore Mollien, dont il prit plus tard le nom.»’

Le lecteur a le sentiment d’un double (Edipe chez Ravaisson avec pour
point fixe la mére. On pourrait méme risquer 1’expression d’ «(Edipe matrilinéaire».
En effet, & 1a mort du pére, le frére de la mére prend la place du pére dans 1’éduca-
tion d’un fils qui porte déja le prénom de son oncle maternel (Gaspard). De surcroit,
4 la mort de I’oncle maternel, le fils reprend le nom de celui-ci. Il devient «Ravais-
son-Mollieny. Il semble bien que Ravaisson ait revécu dans ses rapports 2 I’institu-
tion la singularité de son (Edipe. Dans un premier temps, tout va bien avec «Cousiny.
Puis il y a une brutale interruption. Mais tout ne s’arréte pas 14, Ravaisson prend
une autre voie ou l’influence maternelle parait prépondérante (art et archéologie).
Ravaisson est double, ce que montre toute sa carriére et pour finir le double éloge
dont il fait 1’objet dans les deux académies dont il faisait partie. Rien n’est plus ins-
tructif de ce point de vue que de comparer 1’éloge de Ravaisson par Louis Léger,
son successeur & 1’Académie des Inscriptions et Belles Lettres, et celui de Ravaisson
par Bergson, son successeur & 1’Académie des Sciences morales et politiques. Louis
Léger ne comprend rien & la carriére sinueuse de Ravaisson; il fallait un philosophe
singuliérement préoccupé lui-méme par le double pour comprendre 1’unité de Ra-
vaisson. C’est d’ailleurs sur la question du dédoublement que Bergson rencontrera
Freud quelques années plus tard

Philippe SOULEZ

Université de Paris VIII -
Vincennes & St Denis

NOTES

1. Euvres, Edition du centenaire, Paris, P.U.F., 17 éd., 1963, pp. 1450-1481.
2. Ibid., pp. 1463-64.

3. 1l faut préciser cependant qu’Evellin touchait au terme de sa vie et de sa carriére, alors que
rien ne permettait de prévoir la fin de Durkheim en 1917. Cf., Georges Davy, L’homme, le
fait social et le fait politique, Mouton, 1973 (Ecole pratique des Hautes Etudes, VI® Section),
lettre de Durkheim & Lévy-Bruhl (année 1903 ou 1904).

4. H. Bergson, Mélanges, Paris, P.U.F., 1972, p. 988.

5. «La conception de la différence chez Bergsony, Les Etudes bergsoniennes, vol. IV, P.U.F.,
1956 ; Le bergsonisme, Paris, P.U.F., 1966.

6. (Euvres, p. 1461,
7. Euvres, pp. 1450-51.

8. Ph. Soulez, «Lorsque Bergson parle de Freud», Psychanalyse & 1'Université, Revue du labora-
toire de psychanalyse et de psychopathologie de I’ Université de Paris VI, t. 2, n°5,déc.1976.

205






LES VACANCES DE COUSIN EN ALLEMAGNE

M. Patrice Vermeren a présenté une communication «La Béte noire de Pierre
Leroux» qui a paru dans les numéros 63 et 64 de Raison présente, en 1982:

«Les vacances de Cousin en Allemagne. La raison du philosophe et la raison d'Etat»
(n° 63, pp. 77-97, n° 64, pp. 101-119, avec un appendice : Victor Cousin vu par
Heine, pp. 115-119).






BIBLIOGRAPHIE ETABLIE
PAR LA BIBLIOTHEQUE VICTOR COUSIN

Sur la philosophie écossaise, voir :
- Article d’Espinas dans la Revue philosophique de 1881, vol. 1 (11), p. 113-132, vol. 2
(12), p. 18-31 et 119-150. [17800-17801].

- Boutroux. — Histoire de la philosophie : De l'influence de la philosophie écossaise sur la
philosophie francaise, p. 413 et suivantes. [17745].

Sur les Idéologues, voir :
- Picavet. — Les idéologues. (cote V. Cousin 17909). Les idéologues en Angleterre, p. 494
et suivantes, et p. 551-552, influence sur Cousin.

- Royer-Collard. — Fragments philosophiques. Notamment note p. CXV : «L’Idéologie se
recrutait principalement parmi les membres de la Société d’Auteuil. C’étaient, sous la prési-
dence de Cabanis, Volney, Garat, Destutt de Tracy, Chénier, Guinguené, Daunou. Thurot et
Maine de Biran, qui en avaient fait partie, ne tardérent pas a s’en séparery. (Cote 23022). Cette
citation est tirée de l'introduction sur la philosophie écossaise et spiritualiste au XIX® siécle par
A. Schimberg, qui présente Royer-Collard comme lintroducteur de la philosophie écossaise en
France.

Quvrages personnels de V. Cousin sur le sujet du Colloque :

# 1210. THUROT (Frangois). — (Euvres posthumes : Lecons de grammaire et de logique [sui-
vies de] Notice sur la Vie et les écrits de Thomas Reid par Dugald-Stewart [trad. par Thurot]. -
Paris : Hachette, 1837. - 8°.

® 1689. — Recueil factice de piéces sur la philosophie anglaise et écossaise, dont plusieurs sont
dédicacées a Victor Cousin par leurs auteurs. - [ca 1830-1850] - 8°. (Pieces 5, 6, 10, de Hamiiton).

® 1669. - BEATTIE (James). — Eléments de science morale; trad. par M.C. Mallet. - Paris : Mme
Maire-Nyon, 1840. - 8°.

- 17® trad. frangaise. - Dédicace impr. du trad. 3 Royer-Collard :... «N’est-ce pas vous qui, le pre-
mier, avez révélé a la France les doctrines de cette école...» - 17 1. de C. Mallet 4 V. Cousin,
1837-1847, dans Ms. 238.

® 1675. - STEWART (Dugald). — Eléments de la philosophie de I’esprit humain; trad. par L.
Peisse. - Paris : Ladrange; L. Hachette, 1843. - 8°.

- Dédicace ms. du trad. a V. Cousin : A M. Cousin, membre de I'institut, hommage du traduc-
teur. L. Peisse. - 27 1. de Peisse a V. Cousin, 1831-1844 et s.d. dans Ms. 243.

® 1686. - STEWART. — Elémens de la philosophie de Pesprit humain...; trad... par Pierre Pre-
vost,... - A Genéve : chez J.J. Paschoud, 1808. - 8°.

209



* 1684. - STEWART (Dugald). — Esquisses de philosophie morale; trad. par Th. Jouffroy.
- Paris : A. Johanneau, 1826. - 8°.

- Préf. du trad.: «La philosophie de Condillac fut mise en question... soumise a une discussion
publique par M. Royer-Collard... M. Cousin acheva ce que M. Royer-Collard avait commencé...
1a nécessité d’appliquer la méthode expérimentale 2 la science des faits internes... fut démontrée
par le raisonnement, confirmée par I'histoire de la philosophie... rien ne nous semble plus utile
que de mettre sous les yeux du public les travaux de P’école écossaise qui a proclamé la méme
méthode...» - 1€ trad. francaise. - 14 1. de Jouffroy & V. Cousin, 1820-1838, Ms. 234, voir
f. 2722 sur Ferguson.

® 1693-1694. - STEWART (Dugald). — Philosophie des facultés actives et morales de 'homme;
trad. par Léon Simon. - Paris : Johanneau, 1834. - 8°.

- 17® trad. frangaise. - Préf. de l'auteur, p. VI1: «Je ne puis terminer cette préface sans exprimer
la satisfaction que j’ai ressentie de voir renaitre le goGt de la philosophie de 'esprit humain
parmi les écrivains les plus libéraux de France. Personne n’y a plus contribué que M. Victor Cou-
sin...»

- Dédicace ms. du trad. a Pavant-titre du t. 2 : «A Monsieur V. Cousin, hommage du traducteus.
Léon Simon.»

® 1861. - STEWART (Dugald). — The Collected works ; ed. by William Hamilton. Vol. X : Me-
moir of Dugald Stewart with selections from his correspondence by John Veitch. - Edinburgh :
T. Constable, 1858. - 8°.

- Rel. d’éditeur toile noire. - Portr. de Stewart. - La correspondance de Stewart a été détruite,
par son fils, d’ou l'intérét des copies de lettres publiées ici. - Dédicace ms. de J. Veitch a V. Cou-
sin. - 4 1. de Veitch a Cousin, 1857-1860, Ms. 251. F. 7-8 sur les relations Hamilton - Cousin.

® 2433-2435. - STEWART (Dugald). — Histoire abrégée des sciences métaphysiques, morales et
politiques ; trad. [et préf.] par J.A. Buchon. - Paris : F.G. Levrault, 1820. - 8°.

- 1¥€ trad. frangaise. - Le trad. parle dans la préf., p. LXXV, des rapports de Victor Cousin avec
I’école écossaise. - 3 1. du trad. a V. Cousin dans Ms. 220.

@ 2547. - CONDORCET. — Esquisse d’un tableau historique des progrés de 1'esprit humain :
[ouvrage posthume] ; | publ. par P.C.F. Daunou et Mme M.L.S. de Condorcet].

- Paris : Agasse, an III [1794-1795]. - 8° ; portr. grav. rel. maroq. vert, tranches dorées.

- Mention ms. de V. Cousin 2 la garde : Legs de M. Fauriel, 1844. - Condorcet, en téte de la pre-
miére génération d’idéologues, d’aprés Picavet. - L’Esquisse est son testament philosophique
d’aprés le méme. - Mme de Condorcet publie en 1798 une trad. de la Théorie des sentiments
moraux et des Considérations sur 'origine et la formation des langues de Smith, et trace la ligne
qui sépare les écoles francaises et écossaise. Elle devint I’amie de Fauriel.

e 1641, - FERGUSON (Adam). — An Essay on the history of civil society. - Edinburgh, 1767.
- 4° ; rel. veau blond, dos orné.
- Ed. originale. - Mention ms. de V. Cousin 2 la garde : il y en a une réimpression de 1793.

® 4665-4666. - FERGUSON. — Essai sur histoire de la société civile ; trad. par M. Bergier.
- Paris : Veuve Desaint, 1783. - 2 vol. 12° ; rel. veau blond de Heming & Miiller.

- Commentaire plus éloquent qu’original de UEsprit des lois, d’aprés V. Cousin : Philosophie
écossaise. 3¢ éd. p. 500.

® 5715. - FERGUSON. — Institutions de philosophie morale ; trad. [par E.S.F. Reverdil.] - A
Geneve : chez C. Philibert & B. Chirol, 1775. - 12° ; rel. veau raciné.

- 17€ (et seule ?) trad. franqaise.

® 5717. - FERGUSON. — Institutes of moral philosophy. - Edinburgh, 1769. - 12° ; rel. veau
raciné de C. Kalthoeber, London.

- Ed. originale.

® 5557. - SMITH (Adam). — Théorie des sentiments moraux. - Paris, 1774.-2 t.en 1 vol. 12°;
Rel. maroq. rouge aux armes de la comtesse de Boufflers, dos orné.

210



® 5862-5863. - SMITH. — Théorie des sentiments moraux ; trad. par S. Grouchy Vve Condorcet;
elle y a joint huit Lettres sur la sympathie. - Paris : F. Buisson, An VI (1798). - 2 vol. 8°; rel.
veau marbré.

- dans la préf. : Ces lettres ont paru propres & tracer la ligne qui sépare les deux Ecoles de philo-
sophie francaise et écossaise.

® 5801. - SMITH. — The Works; with an account of his life and writings by Dugald Stewart.
- London: 1812. - § vol. 8° ; portr. grav., rel. maroq. estamp. a froid.

- 1% éd.

® 5874-5875. - SMITH. — Essais philosophiques; précédés d’un précis de sa vie et de ses écrits
par Dugald Stewart; trad. par Plierre] Prévost. - A Paris: chez H. Agasse, An V (1797). - 2 vol.
8° ; portr. grav.

- Prévost, professeur 4 Genéve, a contribué a Pintroduction de la philosophie écossaise.

® 5412-5413. - SMITH. — Recherches sur la nature et les causes de la richesse des nations; trad.
du comte Germain Garnier ; notice par M. Blanqui... - Paris : 1843.
- 2 vol. 8° ; portr. grav.

® 5876-5878. - SMITH. — Méme ouvrage en 3 vol. 12°. - Nouv. éd. rev. par Joseph Garnier.
- Paris : 1859.
-1 1 de J. Garnier a V. Cousin concernant cette éd. dans Ms. 230, f. 2194.

® 1600. - BROWN (Thomas). — Lectures on the philosophy of the human mind. - 6th ed.

- Edinbuzgh, 1833. - 8° ; rel. d’éd., portr. grav.

- «Brown portait en Ecosse la philosophie francaise et s'en servait pour combattre Reid et
Dugald Stewart» : Picavet, les Idéologues, note 2, p.494. - L’éd. de 1820, cote 16362, du
fonds Barthélémy St-Hilaire, provient peut-étre de Victor Cousin.

©1601-1606. — REID (Thomas). — (Euvres complétes de Thomas Reid, chef de I'école écos-
saise ; publ. par Th. Jouffroy avec des fragments de M. Royer-Collard et une introd. de I’éd. -
Paris : 1828-1836, - 8°.

- Jouffroy fut éléve de Cousin a I’Ecole normale en 1814. - Voir ses lettres & Cousin, Ms. 234,
141, 1820 et s.d., et notamment f. 2722 sur les philosophes écossais.

® 5873, piéce 6. - GARNIER (Adolphe). — Critique de la philosophie de Thomas Reid [par
Adolphe Garnier]. - Paris : en Sorbonne, 1840. - 8°.

- Thése dédiée & Victor Cousin. - 91 d’A. Garnier 3 V. Cousin, Ms. 230, particuliérement
f. 2185 sur la Critique de la philosophie de Reid.

® 1626. - REID. — An Inquiry into the human mind. - 4th ed. - London : 1785. - 8° ; rel. veau
marbré, dos orné mosaiqué.
- Erreur de grav. sur la piéce de titre. - Timbre humide a la garde : W. Titford.

® 1656. - REID. — Essays on the intellectual powers of man. - Edinburgh : 1785. - 4°.
- 179 ¢d.
® 1623, - PRIESTLEY (Joseph). — An Examination of Dr Reid’s inquiry irto the human mind...

Dr. Beattie’s Essay on the nature and immutability of truth, and Dr Oswald’s Appeal to common
sense. - 2nd ed. - London : 1775. - 8° ; rel. veau blond.

- Critique de la philosophie écossaise. - Titre grav. au dos : Priestley against Beattie.

¢ 1655. - FORBES (William). — An Account of the life and writings of James Beattie... including
many of his original letters. - Edinburgh : 1806. - 4° ; portr. grav. rel. veau brun.

- Ex-libris grav. au contre-plat : J.R. Bell. - T. 3 de Beatties’s Works, cote 1653-1655.

¢ 613. - BEATTIE. — Essai sur la poésie et sur la musique considérées dans les affections de
I’dme; trad. de I'anglais. - A Pariset & Milan, an VI [1797-1798]. - 8°; rel. par Ottmann-Duplanil.
- 17€ trad. franqaise.

211



e 1645. - HUTCHESON (Francis). — A system of moral philosophy... ; pub. by his son... - Lon-
don:1755.-2 t.en 1 vol. 4° ;rel. veau bl., dos orné.

- 1T 4. posthume. - Ex-libris grav. au contreplat : Alexander Anderson.

® 5551-5552. - HUTCHESON. - Recherches sur 'origine des idées; trad. sur la 4® éd. anglaise
[par Guillaume Laget ?]. - Amsterdam [Paris] : 1749. - 2 vol. 8° ; vignettes grav. par Fessard, rel.
maroq. rouge de Derdme le jeune.

- 17® trad. franqaise de cet ouvrage anonyme de 1725. - La trad. de 'ouvrage, éd. i Paris, chez
Durand, d’aprés Barbier, a également été attribuée A Eidous et 2 Condillac. - Hutcheson est le
fondateur de la philosophie écossaise. - «Premier monument de la philosophie écossaise» : V.
Cousin, Philosophie écossaise, 3% éd., p. 30. - D’aprés T.E. Jessop, A Bibliography of David
Hume and of scottish philosophy, p. 144, V. Cousin aurait dit du méme ouvrage : «au-dessous
du médiocrey.

- Ex-libr. grav. au contreplat du vol. 1 : Comte H. de 1a Bédoyére.

® 5716. - HUTCHESON. — Synopsis metaphysicae. - Ed. altera auctior. - S.1. : 1744. - 12°.

- 2e éd., en latin.

® 5833. - HUTCHESON. — An Essay on the nature and conduct of the passions. - London : 1728.
- 8°.

-1 éd.

® 5834, piéce 1. - HUTCHESON. — An Inquiry into the original of our ideas of beauty and vir-
tue. - 3rd ed. corr. - London, 1729, - 8°.

Piéce 2. - HUTCHESON. — An Essay on the nature and conduct of the passions. - London,
1730. - 8° ; rel. veau mosaiqué estamp. 2 froid.

- Ex-libris grav. au contreplat, et ms. 2 la garde : Richard Davenport.

® 5840. - HUTCHESON. — A Short introduction to moral philosophy ; translated from the latin.
- Glasgow : 1747. - 12° ; rel. veau fauve.

- 17 éd.

® 5841. - Logicae compendium... - Argentorati, 1781.

® 5842. - Philosophiae moralis institutio compendiaria. - Rotterodami, 1745.
® 5845. - Le méme. - Ed. 3a. - Glasguae, 1755.

® 5716. - Synopsis metaphysicae. - S.1., 1744.

® 5847. - HUTCHESON. — Thoughts on Laughter... - Glasgow, 1758, - 12°.

® 5806-5807. - CAMPBELL (George). — The Philosophy of rhetoric. - London : 1776. 8° ;rel.
veau raciné, dos orné.

- 17 éd. - ex-libris grav.
e 1768. - BUFFIER (Le P. Claude) S.J. — First truths, and the origin of our opinions... ; trans-

lated from the french; to which is pref. a Detection of the plagiarism, concealment, and ingra-
titude of the Doctors Reid, Beattie, and Oswald. - London, 1780.

Trad. de 'ouvrage de Buffier éd. a Paris en 1724. - Préf. accusant Reid, Beattie et Oswald de
plagiat. - Cote de I'éd. de 1724 : 7169.

© 15069. - COUSIN. — Fragmens philosophiques. - Paris, 1826, - 8°.

Articles de 1816 a 1819. - Commentaire des Esquisses de philosophie morale de Dugald Stewart :
p. 73-131.

©15078. - COUSIN. — Fragmens philosophiques. - 2nde éd. - Paris: 1833. - 8°. Dans la préf.,
p. XXXIII-XXXV, Cousin cite ses maitres : Laromiguiére, Royer-Collard, qui I'initia a la philo-
sophie écossaise, et Maine de Biran. Il cite Hamilton p. XLIL

212



® 8037. - COUSIN. — Cours de histoire de la philosophie moderne, - Paris, 1846. - 12°.
Les Legons X-XII, qui reproduisent ses cours de 1815-1816, sont sur la philosophie écossaise.

© 8007. - COUSIN. — Philosophie écossaise. - 3¢ éd. - Paris: 1857. - 12°.

Ce vol. représente les legons du dernier semestre de 1819.

® 7461. COUSIN. — Lecgons de philosophie de M. Laromiguiére jugées par M. Victor Cousin et
M. Maine de Biran. - Paris, 1829.

Extr. des Fragmens philosophiques de V. Cousin pour les p. 1-60. - Publ. en 1817 pour 'Examen
par Maine de Biran, p. 61 2 ia fin.

Ouvrages sur I’enseignement de la philosophie, et Victor Cousin :

® 15595, piéce 1. - VALETTE (A.J.H.). — De I'Enseignement de la philosophie 2 1a faculté des
lettres... et en particulier Des principes et de la méthode de M. Cousin. - Paris, 1828, - 8°.

Les autres pi€ ces de cet ouvrage sont sur le méme théme.

® 15085 - MARRAST (Armand). — Examen critique du cours de philosophie de M. Cousin,
legon par lecon. - S.1,, (1828-1829]. - 8°.

¢ 14773. - LEROUX (Pierre). — Réfutation de I'éclectisme. - Paris, 1839, - 12°.

La 2° partie traite de I'Eclectisme systématique de MM. Cousin et Jouffroy.

® 14807. - Recueil factice d’articles sur Victor Cousin. - [Ca 1854]. - 8°.
Renseignements intéressants sur sa biographie.

® 1085, piéce 12. - RAVAISSON (Félix). — Philosophie contemporaine. - Paris, 1840. - 8°.

Victor Cousin et Ravaisson, sujet d'une des communications du Colloque. - Ce recueil comporte
de nombreux mémoires philosophiques, notamment par Bouiilier, Vacherot, Garnier, etc.

(Euvres de philosophes en relation avec I'Idéologie, ou Victor Cousin.

® 6992, - CONDILLAC (Etienne Bonnot de). — (Euvres: Essai sur 'origine des connaissances
humaines. - Paris, An VI, 1798. - 87 ; portr. grav.

T. 1. - Etiquette au contreplat : Bibliothéque de M. A.R. Courbonne.

® 7634. - CABANIS (Pierre Jean Georges). — (Euvres complétes... T.1. - Paris, 1823. - 8°; rel.
veau bl. par Koehler.

e 1174. - DAMIRON (Jean Philibert). — Cours de philosophie. - 2nde éd. - Paris, 1837, - 8°.

Dédicace ms. a P’avant-titre : A mon maitre et 3 mon ami V. Cousin. - 9 L. & V. Cousin, Ms 224,
1833-1842. - «Cousin et Damiron se sont proposé d’étre impartiaux, mais le plus souvent ils se
sont bornés & énumérer les passages qui leur semblaient les plus répréhensibles, pour enlever 4
leurs lecteurs toute envie de devenir idéologuesy : Picavet, op. cit., p. VIIL.

® 2394, - GERANDO (Joseph Marie Baron de). — Histoire comparée des systémes de philoso-
phie. - 2° éd. rev., corr. et augm. - Paris, 1822. - 8°.

Dédicace ms. : 2 Monsieur le professeur Cousin, en témoignage d’une profonde estime. - 20 1. de
Gérando a Cousin dans Ms 230. - 1 1. de Cousin dans Ms. 262.

- 17 ¢d. de 1804, sous la cote 2390.

® 7466. - DESTUTT de TRACY (Antoine Louis Claude). — Projet d’éléments d’idéologie par le
cit. Destutt-Tracy. - Paris, An IX [1801]. - 8°.

2 1. de Mme de Tracy, belle-fille du philosophe, dans le Ms. 350.

® 7503. - LAMENNAIS (Hugues Félicité Robert de). — Esquisse d’une philosophie. - Paris,
1840. - 8°.

8 1., 1825-1826 de Lamennais a2 Cousin, amicales et philosophiques, Ms. 235.

213



® 7456. - MAINE de BIRAN (Marie Frangois Pierre Gonthier). — (Euvres philosophiques pub.
par Victor Cousin. - Paris, 1841. - 8°.

Ms. 9 : Papiers Maine de Biran, comprenant des lettres & Cousin, f. 46-51.

® 7442. - 7442. - AMPERE (André-Marie). — Essai sur la philosophie des sciences. - Paris, 1834.
- 8°.
21 1. @’ Ampére dans Ms. 214.

® 1089. - (piéce 2) - ROYER-COLLARD (Pierre Paul). — Cours de lhistoire de la philosophie
moderne [par Royer-Collard]. - Paris, 1813. - 8°.

Victor Cousin fut son suppléant a la Faculté. - 33 1., 1823 - 1841, Ms. 246. - Dans le méme re-
cueil, piéce 4, Examen des lecons de philosophie de M. Laromiguiére [par Maine de Biran].

® 7462-7463. - LAROMIGUIERE (Pierre). — Legons de philosophie... - Paris, 1815-1818. -
2 vol. 8°.

Note ms. de Cousin a la p. de titre : Présent de I'auteur, 1815. - 3 1. et un curriculum vitae dans
Ms. 236. F. 2961 : Je vous embrasse en Platon, en Socrate, et vos autres devanciers. 23.7.1823.

® 1208. - THUROT. — Introduction & 1’étude de la philosophie. - Paris, 1833, - 8° ; rel. veau
olive, estamp. 2 froid, de Bigot.
Avec une notice sur sa vie et ses écrits (par Daunou].

© 1102, piéce 7. - VALETTE. — Cours de philosophie : Discours d’ouverture. - Paris, 1835. - 8°.
Disciple de Laromiguiére, s’opposa 4 Cousin.

MANUSCRITS DE LA BIBLIOTHEQUE VICTOR COUSIN

Sur la philosophie écossaise :
Ms. 4, f. 63-64 autographe de Dugald Stewart.
MS. 59. - Notes diverses et matériaux pour les cours de Victor Cousin, 1817-1829 : Cours ms.

d’un éléve de Cousin, lecon du 20 mars 1817, concerne Dugald Stewart, f. 10 et svts, Partie mo-
rale des arts, Beattie, f. 39 et svts, Campbell, f. 41, Ecole écossaise, f. 42 et suivants.

De la main de Cousin, Ferguson, f. 49-56, Beattie, f. 60, liste des professeurs d’Edimbourg, f. 62,
Stewart, f. 66.

Ms. 79. - Notes sur 'histoire de la philosophie :

De la main de Cousin : Philosophie écossaise, f. 52-70.

Les Idéologues ou leurs proches (d’apres Picavet) :

Roederer, 1 1., 1832, Ms. 246, f. 4334, cite Daunou et de Tracy. (B.S.H., I, p. 512).
Lakanal, 1 1., et 1 piéce dédicacée, Ms. 235. (B.S.H. 2, p. 348).

Benjamin Constant, 8 1., 1823-1830, Ms. 223.

Andrieux, 4 1. 1831, Ms. 214 (B.S.H. 1, p. 504).

Saint-Simon, 1 1. Ms. 247.

Joseph Droz, 3 L. 1834, Ms. 225.

Thurot, Ampere, Biran, Ms déja cités.

Villemain, 19 1., Ms. 251. (B.S.H. 3, p. 30 et svtes).

Eugéne Lerminier, 1 1., Ms. 237.

Fauriel, 12 1. dans Ms. 228, et 6 1. de Cousin & Fauriel dans Ms. 262. Fauriel a 1égué sa biblio-
théque, ou une partie de celle-ci & Cousin (B.S.H. 3, p. 9 et svtes).

Sainte-Beuve, 41 1. dans Ms 247.
Augustin Thierry, 3 1. Ms. 250.
Mérimée, 60 1. Ms. 211.

214




Mill (John Stuart), 3 1., 1833-1842, Ms. 239. «Brown, et méme Mill, Bain, Spencer et Lewes,
dans une certaine mesure, relévent de nos idéologues ?» : Picavet, op. cit., p. 497 (B.S.H. 1,
p. 394).

Portalis, 4 1. Ms. 244. (B.S.H. 3, p. 433).
Etienne Dumont, 1 1., 1829, Ms. 226.

De Gérando et Laromigui€re, Mss. déja cités.
J. de Cardaillac, 2 1., Ms 221.

A.J. Valette, 1 1., 1829, Ms. 251, pub. par B.S.H,, t. 3, p. 392. F. 5060 : Permettez-moi de vous
adresser un exemplaire de mes observations critiques sur quelques unes de vos lecons...

F. de Chabrier, 2 1. Ms. 221. .

J. Tissot, 6 1. Ms. 250. : ex. dédic. de : Appréciations des legons de philosophie de M. Laromi-
guire. (15650] (6).

E. Renan, 5 1. Ms. 245.

Sir William Hamilton, 24 1. Ms. 232, et 29 |. de Cousin 2 Hamilton, Ms. 262.

Philosophe écossais, et critique de la philosophie de Cousin, entretint une correspondance sui-
vie avec lui. C’est lui qui a procuré a Cousin le buste et le portrait de Dugald Stewart. (f. 2423,
et B.S.H. t. 1, p. 297-301, t. 2, p. 452, t. 3, p. 217-296, sur les relations des deux philosophes).
Cousin le cite dans la préf. de la 2° éd. des fragments, dans I'avertissement de la 3® éd. (p. LXIV-
LXV, LXXXII-LXXXVIII de 1a 5¢ éd. de 1866, cote 7985), dans I'Histoire générale de la phi-
losophie, 7€ éd. de 1867, Ms. 102, p. 560-561.

Cousin et Hamilton entrérent en relations a la suite de la publication par Hamilton d’une criti-
que du cours de Philosophie de Cousin de 1828, publ. par I'Edinburgh Review de 1829.

Hamilton, philosophe écossais, et critique de Cousin :

® 1692. - HAMILTON (William). — Fragments de philosophie; trad. par Louis Peisse. - Paris,
1840. - 8°.

Dédicace ms. du trad. 4 Cousin: & Mr V. Cousin, hommage de son trés dévoué L. Peisse. - Comprend
notamment, et en premier lieu, la trad. de larticle de la Revue d’Edimbourg de 1829 sur le
cours de philosophie de Cousin. - Correspondance de Peisse et Hamilton avec Cousin déja citée.

e 1721. - HAMILTON. — Discussions on philosophy... - London, 1852. - 8°.
Extr. d’Edinburgh Review. - Dédicace ms de 'auteur a 'avant-titre.

® 1841. - Testimonials in support of Sir William Hamilton application for the chair of logic and
metaphysics vacant in the University of Edinburgh. 1836. - Edinburgh, [1836]. - 8°.

En téte des témoignages invoqués a I'appui de la candidature ¢’Hamilton & la chaire de logique
et métaphysique de I'Université d’Edinburgh, divers extr. de lettres ou d’ouvrages de Cousin.

Taine, idéologue, qui unit de nouveau 1'idéologie aux sciences (Picavet).
¢ 18054. - TAINE (Hippolyte). — Les philosophes classiques du XIX® si¢cle en France; - 7° éd.-
Paris, 1895.

Cette éd. ne fait pas partie de la bibliothéque personnelle de Cousin, mais une trés grande partie
de ’ouvrage lui est consacrée. - Voir p. 21-22 de quelle facon Royer-Collard aurait découvert la
philosophie écossaise.

215






SOMMAIRE

Avant-Propos . . . .. ...

PREMIERE PARTIE
LA PHILOSOPHIE «ECOSSAISE» DANS LE XVIII® SIECLE

Geneviéve Brykman
Berkeley et 'Bcosse . . . .. .. i

Timothy Sutton
Thomas Reid et les fondements de la philosophie du sens commun. . .

DEUXIEME PARTIE
LES IDEOLOGUES, MAINE DE BIRAN ET LA PENSEE «ECOSSAISE»

Michel Malherbe
De I’idée au jugement chez Reid et Destutt de Tracy . ... ........

F.C.T. Moore
Une copie mal déguisée. . . .. ............ ... .. ... ... ...

John Llewelyn

L’idéologie de l’action et de la passion chez Maine de Biran, avec un
post-scriptum suivi d’'une note de Nelly Déme. . . .. ............

J.-C. Stewart-Robertson

Un cheval de Troie dans la citadelle écossaise : I'Idéologie et la préten-
due conspiration de Thomas Brown et Destutt de Tracy . . . . . ... ..

13

19

29

37

49

63

217



TROISIEME PARTIE

COMMENT LA PENSEE «ECOSSAISE»
A-T-ELLE PENETRE DANS LA VIE CULTURELLE FRANCAISE ?

Jean-Pierre Cotten
La philosophie écossaise en France avant Victor Cousin ; Victor Cousin
avant sa rencontre avec les Ecossais. . .. .. ........ ... .. .....

André Tuilier
La Bibliothéque Victor Cousin de la Sorbonne et I'influence de la phi-
losophie écossaise en France au début du XIX®siécle. . ..........

George Elder Davie
Victor Cousin et les philosophes écossais . . . ... ..............

Philippe Soulez
RavaissonetCousin. . . ... ........ ... . ... ..

Patrice Vermeren
Les vacances de Cousinen Allemagne .. ... .................

Bibliographie établie par la Bibliothéque Victor Cousin. . . . ... ........

218

99



	Sommaire
	Avant-propos
	La philosophie « écossaise » dans le XVIIIe siècle 
	Berkeley et l'Écosse, par Geneviève BRYKMAN
	Thomas Reid et les fondements de la philosophie du sens commun, par Timothy SUTTON

	Les idéologues, Maine de Biran et la pensée « écossaise »
	De l'idée au jugement chez Reid et Destutt de Tracy, par Michel MALHERBE
	Une copie mal déguisée, par F.C.T. MOORE
	L'idéologie de l'action et de 1a passion chez Maine de Biran, avec un post-scriptum suivi d'une note de Nelly Dème, par John LLEWELYN
	Un cheval de Troie dans la citadelle écossaise : l'Idéologie et la prétendue conspiration de Thomas Brown et Destutt de Tracy, par J.-C. STEWART-ROBERTSON

	Comment la pensée « écossaise » a-t-elle pénétré dans la vie culturelle française ?
	 La philosophie écossaise en France avant Victor Cousin ; Victor Cousin avant sa rencontre avec les Écossais, par Jean-Pierre COTTEN
	La Bibliothèque Victor-Cousin de la Sorbonne et l'influence de la philosophie écossaise en France au début du XIXe siècle, par André TUILIER 
	Victor Cousin et les philosophes écossais, par George ELDER DAVIE - Ravaisson et Cousin, par Philippe SOULEZ
	Ravaisson et Cousin, par Philippe SOULEZ
	 Les vacances de Cousin en Allemagne, par Patrice VERMEREN 

	Bibliographie établie par la Bibliothèque Victor-Cousin
	Sommaire



