
L‘EXPÉRIENCE ANTÉ-PRÉDICATIVE 241 

S’il est impossible de discuter les glissements de sens que Gadamer fait 
ici subir à ce que Husserl désigne par originaire, par fondement 
(Fundierung), il n’apparaît pas moins que ce commentaire témoigne plutôt 
d’un malentendu ou d’une incompréhension herméneutique, mais aisément 
explicable, dès lors que l’on ne prend pas tout à fait en compte la tâche de 
Husserl dans cet ouvrage, et les limites qu’il assigne explicitement à son 
analyse de l’expérience. Car si, dans Expérience et Jugement, le jugement 
est à prendre au sens le plus large, tel n’est pas le cas pour l’expérience. La 
considération de celle-ci dans la première Section de l’ouvrage est limitée, 
comme nous le soulignions ci-dessus, à l’expérience perceptive, dans ce 
qu’elle a de plus simple, de plus élémentaire et qui n’en est pas moins 
décisif, si l’on ne veut pas faire de la perception une trivialité. Husserl 
prend même la précaution d’ajouter qu’il ne considérera que la perception 
de l’objet en repos]. Ce n’est donc que dans les deuxième et troisième 
Sections qu’expérience signifiera aussi expérience de ce qui va au delà de 
la perception, comme saisie intuitive des généralités et des essences. 

Or ce qui n’est pas vu par l’ontologie herméneutique de Heidegger, qui 
en fait régit la critique de Gadamer à Husserl, c’est bien la priorité logico- 
génétique de l’expérience sensible. Comme le souligne Husserl : 

Pour que quelque chose puisse être donné comme utilisable, beau, 
effrayant, terrifiant, attirant, ou ayant quelque propriété que ce soit, il 
faut qu’il soit présent de quelque manière et saisissable par les sens, 
donné dans une expérience sensible immédiate, même si nous ne péné- 
trons pas plus avant dans sa perception, même si nous ne cherchons pas 
à l’expliciter, à le saisir dans une pure contemplation, à détailler ses 
caractéristiques sensibles et perceptibles (nous avons là, du reste, une 
bonne description générale de ce que c’est la considération explicitante 
ou ex-plicative), mais s’il éveille aussitôt, sur le fondement de cette 
présence sensible, notre intérêt pratique ou notre intérêt affectif, se 
donnant alors immédiatement à nous comme utile, attirant ou repous- 
sant, - tout cela se fonde précisément en ceci qu’il est un substrat 
pourvu de propriétés simplement saisissables au plan du sensible, et 
toujours explicitables z. 

Voilà la réponse husserlienne à l’analyse que propose Être et Temps de 
la Zuhandenheit, où pour soustraire l’outil à l’analyse perceptive et le faire 
saisir ontologiquement à partir de la préoccupation, Heidegger affirmait la 
nécessité de refouler les tendances explicitantes (Auslegunstendenzen) qui 

1. Cf. EU, p, 70 ; tr. p. 78. 
2. EU, p. 53,54 ; tr. p. 62. 
3. Aux analyses husserliennes de l’expérience anté-prédicative, il serait intéressant 

de confronter celles portant sur la << mondanéité du monde B (die Weltlichkeit der Welt) 
dans Erre et Temps. On retiendra en particulier cette affirmation du 0 15 qui témoigne 
bien du différend opposant HEIDEGGER à la phénoménologie husserlienne : << Die 



248 MARIA VILLELA-PEIIT 

accompagnent la préoccupation, mais ne cessent pas de la recouvrir, de 
l’occulter. Ce faisant, il se dispense de considérer plus avant ce << mode de 
vision >> (Sichtart), que lui-même doit reconnaître comme propre à l’usage, 
au maniement des ustensiles, des outils, des choses (rrp&ypaTa), puisque, 
dit-il répondant par là à une possible objection, << l’usage (Urngang) n’est 
pas aveugle (blind) I .  

La question serait ici précisément de savoir si, avec ce mode de voir 
propre à l’usage, on n’est pas en train de faire subrepticement appel à la 
perception. Car si l’ustensile peut devenir presqu’inaperçu dans la familia- 
rité de son usage quotidien, cette << imperceptibilité >> est très relative. 
Impossible de pas compter sur la perception (qu’elle soit visuelle, tactile, 
auditive ou olfactive) pour distinguer une chose d’une autre, d’autant plus 
que la chose dont on se sert n’est jamais seule mais appartient à un 
complexe d’ustensiles ou d’outils. En résumé : ce que la recherche onto- 
logico-existentiale du sens de l’étant intra-mondain oublie est que tout 
étant apparaissant sur le sol du monde nous est d’abord donné par les sens, 
par l’expérience sensible, même s’il est d’emblée vu «comme servant 
à... >>. Faisant l’impasse sur l’expérience sensible (aux apparences si 
modestes), l’analyse heideggérienne ne rencontre pas véritablement l’origi- 
naire phénoménologique, tout au plus rencontre-t-elle, au moins aux yeux 
de Husserl, un << originaire >> anthropologique déjà constitué. 

Fermons cette longue parenthèse pour revenir à la saisie explicitante. 
Nous avions déjà avancé que Husserl voit dans la synthèse explicitante 
l’origine des catégories de substrat et de détermination. Dans cette sorte de 

Gewinnung des phanomenologischen Zugangs zu dem so begegnenden Seienden 
besteht vielmeher in der Abdrangung der sich andrangenden und mitlaufenden Aus- 
legungstendenzen, die das Phanomen eines solchen “Besorgens” überhaupt verdecken 
und in eins damit erst recht das Seiende, wie es von ihm selbst her im Besorgen für es 
begegnet. >> M’appuyant à la fois sur la traduction d’E. Martineau (Paris, Authentica, 
1!>85) et sur celle, partielle, de R. Boehm - A. de Waelhens (Paris, Gallimard, 1964), je 
propose de traduire ainsi : <<la conquête d’un accès phénoménologique à l’étant ainsi 
rencontré (dans la préoccupation) consiste plutôt dans le refoulement des tendances 
explicitatives qui accompagnant la préoccupation et s’imposant à elle, ne cessent de 
recouvrir ce phénomène (de la préoccupation), et du même coup, l’étant tel que, de lui- 
même il est rencontré dans et en vue de la préoccupation ». Si la construction de la 
phrase est difficile, il est néanmoins tout à fait net que Heidegger s’oppose ici à la 
démarche husserlienne qui privilégie la perception, voire l’expérience sensible. Pour lui 
la saisie ontologique de l’étant qui sert de fil conducteur au dévoilement de la monda- 
néité du monde a comme préalable le refoulement des tendances à la considération 
explicitante ( expliezierenden Betrachtung). 

1. Nous faisons référence aux affirmations suivantes du 5 15: << Der nur 
“theoretisch” hinsehende Blick auf Dinge entbehrt des Verstehens von Zuhandenheit. 
Der gebrauchend-hantierende Umgang ist aber nicht blind, er hat seine eigene Sichtart, 
die dans Hantieren führt und ihm seine spezifische Dinghaftigkeit verleiht. P 



L‘FXPÉRIENCE ANTÉ-PRÉDICATIW 249 

bifurcation du regard, de dédoublement du rayon’ de l’attention, qui 
appréhende à la fois un objet-substrat et les déterminations a, b, etc. 
comme étant ses déterminations, réside bien pour Husserl l’origine des 
premières catégories dites << catégories logiques ». Et même s’il ajoute qu’ 

au sens propre, on ne peut assurément commencer à parler de catégories 
logiques que dans la sphère du jugement prédicatif comme d’éléments 
de détermination qui appartiennent nécessairement à la forme de juge- 
ments prédicatifs possibles, 

c’est pour ensuite introduire la remarque : 

Mais toutes les catégories et les formes catégoriales qui interviennent là 
s’édifient sur les synthèses anté-prédicatives et ont en elles leur origine z. 

Par rapport à la Critique de la Ruison Pure (cf. B 162), où la synthèse est 
toujours déjà soumise aux catégories, et partant au jugement, on constatera 
que l’effort de Husserl est de situer l’opération synthétique au niveau déjà 
de la saisie perceptive, pré-langagière. 

Cette problématique des catégories - même si Husserl fait surtout 
allusion ici aux catégories logiques de sujet et prédicat - nous fait à 
nouveau penser à Aristote. Cela dit, quelle que soit la portée d’un rappro- 
chement ou d’une confrontation avec le Stagirite, il y aurait à souligner 
qu’à la différence de ce dernier, où les catégories sont dégagées, compte 
tenu de l’usage des termes du langage, mais surtout du point de vue d’une 
ontologie que d’aucuns qualifient d’empirique, et que Husserl n’hésiterait 
pas à caractériser comme objectiviste, tout l’effort de Husserl consistera à 
tracer l’origine transcendantale, donc dépendante de l’activité subjective de 
connaissance, des catégories logiques. Comment en serait-il autrement si, 
pour la phénoménologie, la donation même de l’objet, et par conséquent sa 
constitution comme tel ou tel, est fonction d’une activité du sujet, de son 
expérience, elle-même corrélative d’un certain mode de donation de 
l’objet ? C’est toujours le sujet, son regard, qui 

est orienté sur des qualités particulièrement prégnantes, à travers 
lesquelles l’objet se distingue 3. 

C’est du reste à travers cette activité d’expérience que l’objet me devient 
familier, et qu’une typique se dégage, permettant de reconnaître des objets 
du même type 4. 

1. EU, 0 24, en particulier p. 128; tr. p. 135. 
2. Zbid., p. 127; tr. p. 134. 
3. Zbid., p. 139; tr. p. 145. 
4. Cf. là-dessus notre article “Réceptivité anté-prédicative et familiarité typique”, in 

Archives de Philosophie, wt.-déc. 1995. 



250 MARIA VILLELA-PFXiT 

Par ailleurs, il est à noter que Husserl ne s’est aucunement soucié de 
dresser (fût-ce en corrigeant celle(s) d’Aristote) une table des catégories. 
Ce que lui importe de considérer est d’une part le double rayon, voire la 
diérèse  qui permet de distinguer, dans toute leur généralité, entre 
<<substrat D et << détermination », et, d’autre part, les différentes légalités 
concernant les modes divers de détermination, c’est-à-dire de synthèse 
entre un substrat et une détermination. Et nous voyons s’opérer encore ici 
un autre clivage : celui relevant de la distinction clef entre horizon interne 
et horizon externe. 

Jusqu’à présent tout ce que nous avions dit avait à faire à la saisie 
explicitante (ex-plicative), en tant que pénétration dans l’horizon interne de 
l’objet. Mais l’objet a nécessairement un horizon externe, qui est celui de 
son rapport à d’autres objets dans le champ d’expérience. C’est pourquoi 
Husserl parle ici d’une saisie des relations, ou, comme il le dit aussi d’une 
considération (Betruchtung) relationnnelle I .  L’accent est à présent mis sur 
cette saisie des relations. Ce qui amène aussi à voir que la relation réside 
moins dans l’étant que dans l’effectuation d’une saisie le concernant et 
concernant ce qui est co-donné avec lui dans un chump d’expérience. 

En fait, la co-donation des objets demande à être comprise d’après 
deux axes. D’une part, nous avons le fait qu’un objet ne se donne jamais 
isolément. I1 a une insertion locale. I1 y a toujours d’autres objets 
co-présents avec lui dans champ perceptif ( Wahrnehmungsfeld). Lorsqu’un 
objet capte l’intérêt du Je, il se détache d’un entourage, d’un alentour qui 
lui est co-présent. D’autre part, nous avons la co-donation relative au 
champ d’expérience du sujet entendu selon sa temporalité immanente. Ici 
nous devons tenir compte de ce que le sujet qui a l’expérience d’un objet 
l’a toujours à partir d’un enchaînement d’expériences, autrement dit à partir 
d’un horizon d’expérience, le sien propre, précédant la rencontre de l’objet 
en question, qu’il peut reconnaître alors selon les types d’objets qui lui sont 
déjà familiers. C’est à cette connaissance typique, constitutive de l’horizon 
de familiarité qu’est le monde, que renvoie, en un second << moment B 
(puiqu’elle présuppose la communication intersubjective), la nomination, la 
signification générale des noms, chaque objet individuel pouvant être vu 
comme le représentant ou l’intanciation d’une généralité typique z. 

Mais, creusons davantage ce qu’il faut entendre par considération 
explicitante, afin de comprendre le sens de la différence entre les détermi- 
nations pouvant affecter un substrat. Nous avions laissé entendre qu’expli- 
citer, c’est déployer les richesses d’un tout, en saisir les déterminations et 
par là-même le rendre plus distinct. Nous retrouvons ainsi renouvellée la 
problématique du tout et des parties qui avait déjà été celle de la IIIe 

1. EU, p. 171 ; tr. p. 177. 
2. Cf. La IIIe Section d’EU, § 80. 



L’EXPfiRlENCE ANTÉ-PRÉDICATIVE 25 1 

Recherche logique. Nous y renvoie explicitement une note au 5 30, intitulé 
<<Déterminations Indépendantes et Dépendantes ; Le concept de tout ». 
Comme c’était déjà le cas dans la me Recherche, il convient de distinguer 
deux sortes de parties d’un tout, ou, comme le dit plus généralement 
Husserl dans Expérience et Jugement, deux sortes de déterminations : les 
déterminations indépendantes et les déterminations dépendantes. 

Afin de rendre plus claire cette distinction, suivons l’exemple proposé 
par Husserl au 0 31. Considérons donc ce tout qu’est une allée d’arbres I ,  

l’allée que je perçois dans une saisie simple. Comme objet perçu, l’allée est 
donc le substrat, tandis qu’au cours d’une saisie explicitante les arbres se 
donnent comme ses parties, ses déterminations indépendantes. En d’autres 
termes : chaque arbre de l’allée, comme chaque fleur d’un parterre, peut 
être considéré comme une partie indépendante du substrat : respectivement 
allée et parterre. Ces exemples sont importants, car ils permettent de voir 
que le substrat d’une détermination ne doit pas nécessairement être identifié 
à l’objet individuel (à 1’ ofioia nphtr)), même si Husserl d’abord laissait 
entendre que les substrats les plus simples et les plus originaires étaient les 
objets individuels, qui sont pour ainsi dire en un sens plus immédiat des 
substrats absolus. 

Toutefois, cette dualité du substrat et de la détermination (S a) va aussi 
apparaître comme relative, car toute détermination peut être substratifée », 
et cela est vrai même d’une détermination dépendante comme l’est une 
qualité, telle que la couleur. Dépendante en ce sens qu’elle ne peut pas se 
donner immédiatement comme substrat, mais seulement comme la déter- 
mination d’un substrat. Cependant, dans une opération seconde, le rouge de 
la boule rouge, par exemple, où rouge était une détermination du substrat 
boule, peut devenir à son tour, substrat, si je le prends comme substrat 
d’une détermination telle que mat, foncé ou éclatant (a se déterminant 
comme substrat de rr), etc. Ainsi, est substrat, au moins en puissance, tout 
ce qui est susceptible de recevoir des déterminations. Autrement dit, tout ce 
qui, au niveau de la prédication, pourra devenir sujet. 

Nous savons aussi que faisant intervenir la problématique du tout et des 
parties, Husserl fera apparaître le monde en tant qu’Allheit *, c’est-à-dire, en 

1.  Notons que cet exemple était déjà présent dans le ch. Xi de la Philosophie de 
1 ’Arithmétique, mais il apparaissait alors en rapport avec les tentatives faites par Husserl 
pour expliquer l’appréhension d’une multiplicité. L’exemple de l’allée est repris au 0 62 
de Chose et Espace, où ce qui importe est la succession d’images dans le champ visuel 
en fonction de la situation kinesthésique. Constatons enfin l’intérêt qu’il y aurait à 
suivre le traitement varié d’un même stock d’exemples à travers les différents écrits de 
Husserl. Cela semble parfaitement illustrer ce qu’il dit lui-même des différences 
d‘ N intention B dans la saisie d’une même objectité. 

2. Cf. EU. Dans l’Introduction déjà, p. 35 ; tr. p. 44, le monde comme horizon, à 
l’intérieur duquel quelque chose se donne et peut être explicité, est considéré comme 



252 MARIA WLLELA-PEïïï 

dernière instance, comme le seul substrat absolu, dont tous les autres objets 
(et par conséquent aussi les substances premières, dont Aristote disaient 
qu’elles ne pouvaient être prédiquées) ne sont que des parties, voire des 
déterminations indépendantes. Ces parties, ces déterminations 
indépendantes, sont à l’origine des jugements en << a D (du verbe avoir) de la 
forme << S a p ». 

Pour éclaircir ce qui est en jeu, prenons l’exemple, donné par Husserl, 
auquel j’ai déjà fait allusion, celui du parterre. Je perçois un parterre. I1 est 
le substrat originaire, l’objet que j’ai saisi perceptivement. Je m’approche, 
mon intérêt est alors capté par une fleur du parterre, dont je commence à 
remarquer les propriétés. Soit que le parterre glisse en arrière-plan dans une 
sorte de passivité, soit qu’il reste maintenu-en-prise, pendant que je consi- 
dère la fleur avec les caractéristiques qui lui sont propres, le fait est que le 
fleur m’apparaît comme une partie de ce tout qu’est le parterre, mais une 
partie indépendante. 

Prenons à présent un autre exemple, celui d’un objet individuel : une 
coupe de cuivre rouge à pied et à anses. Je peux détacher par mon regard ce 
pied et ces anses comme des parties indépendantes de l’objet, comme ses 
fragments, dit aussi Husserl. Par rapport à chacun de ces fragments que 
j’isole, le reste de la coupe peut être tenu pour extérieur. Autre est, en 
revanche, le cas de la détermination dépendante, ici le rouge cuivré de la 
coupe. Ce moment dépendant ne peut se donner comme isolable, séparable 
du substrat. Cela ne veut pas dire qu’il ne puisse à lui tout seul capter mon 
intérêt, de telle sorte que, comme nous avons vu, je ne puisse maintenant le 
transformer lui-même en substrat - le rouge auquel j’ajoute la détermina- 
tion brillant, etc. Quoi qu’il en soit, le moment rouge n’en demeure pas 
moins dépendant, car il ne peut être intuitionné sans ce dont il est la 
couleur. Ne pouvant pas se donner indépendamment d’une étendue, la 
couleur apparaît ainsi comme une détermination absolue. 

Rappelons que des analyses semblables, portant sur un a priori 
matériel, s’étaient déjà présentées dans la IIIe Recherche logique. À la suite 
des travaux de Carl Stumpf, Husserl, pour faire comprendre un contenu 
dépendant, ou encore une partie dépendante d’un tout intuitif, écrivait ceci : 

La coloration de ce papier est un moment dépendant de celui-ci ; elle 
n’est pas seulement partie en fait, mais par son essence, en vertu de son 
espèce pure, elle est prédestinée à être une partie ; car une coloration 

- 

totalité de l’étant (Alllheit des Seienden). Au ch. II, p. 157 ; tr. p. 163, on lit : N I1 est 
l’étant total (dus Allseiende), non “en quelque chose” (in etwas), mais le quelque chose 
total (All-etwas) ». En ce sens N seul le monde est indépendant, seul il est substrat absolu 
au sens strict de l’indépendance absolue ». Il n’y a pas lieu ici de considérer ces déclara- 
tions, qui, en fait, pour être interprétées sans contresens, demandent à être replacées 
dans le contexte de la réduction transcendantale. 



L‘EXF’ÉRIENCE ANTÉ-PRÉDICATIVE 253 

prise en général et purement comme telle ne peut exister que comme 
moment dans une chose colorée I .  

Plus loin, toujours dans la IIIe Recherche, il revient sur la question de la 
coloration pour affirmer son rapport de fondation réciproque avec 
l’étendue : 

la couleur et l’étendue, écrit-il, se fondent réciproquement, étant donné 
qu’aucune couleur n’est concevable sans une certaine étendue, ni aucune 
étendue sans une certaine couleur *. 

De même dans Ideen II, il faisait remarquer : 

Fiirbung ohne Ausdehnung und Ausdehnung ohne Farbung undenkbar 
ist 3. 

Autrement dit, telle ou telle nuance de couleur peut bien être contingente 
par rapport à tel ou tel objet susceptible d’être perçu, mais rien de percep- 
tible en tant qu’étendu ne peut être dépourvu de coloration, de couleur pour 
se donner comme perçu. Voilà, me semble-t-il, la réponse phénoméno- 
logique à la distinction de Locke entre qualités primaires (comme qualités 
physiques) et qualités secondes (comme qualités subjectives), laquelle 
ignorait la fondation intuitive réciproque de l’étendue et de la couleur. 

Pour Husserl, le mérite de la reconnaissance de cette réciprocité revient 
en fait à Berkeley, au sujet de qui, dans le premier volume de Philosophie 
Première, on lit : 

I1 [Berkeley] a irréfutablement m i s  au jour une partie de l’absurdité de 
cette doctrine [celle de Locke], à savoir lorsqu’il signale ce qu’a 
d’inconcevable une étendue sans quelque qualification sensible spéci- 
fique, donc l’impossibilité de concevoir de façon générale des qualités 
primaires sans qualités secondaires. Mais, poursuit Husserl, lui aussi, en 
bon disciple du naturalisme immanent de Locke, fut incapable d’appor- 
ter une clarification ultime 4. 

Cette clarification, on le sait, consisterait à établir le statut intentionnel 
de l’expérience en partant de ce que Berkeley, contre Locke, avait déjà 
compris, à savoir que 

1. Cf. Logischen Untersuchurzgen, II/l, Tübingen, Niemeyer, 1968, p. 241 ; 
Recherches Logiques, T. ü/2, tr. H. Elie, avec la coll. de L. Kelkel et R. Schérer, Park, 
PUF, 1962, p. 23. 

Idées II, tr. É. Escoubas, PUF, 1982, p. 189. 

2. Ibid., p. 265 ; tr. p. 49. 
3. Cf. Ideen II, hrsg. von Marly Biemel, La Haye, Nijhoff, 1952, Hua IV, p. 131; 

4. Philosophie Première I, p. 113 ; tr. p. 161. 



254 MARIA ViLLELA-PETIT 

prise de façon purement immanente, comme vécu de l’ego, l’expérience 
externe se donne comme expérience du monde extérieur lui-même I .  

Mais aussi à ne pas confondre, comme le fait Berkeley et de façon rédhi- 
bitoire, 

la chose perçue considérée dans son évidence d’être perçu avec le 
complexe correspondant des données sensorielles ... sans se rendre 
compte que la chose identique donnée avec évidence dans la continuité 
du percevoir ne peut justement pas être et en aucun cas, en tant qu’elle 
est évidemment identique, la variation constante des données sensibles *. 

En d’autres termes : à travers les variations sensibles et l’hétérogénéité 
des champs sensoriels, ce que je saisis est la chose elle-même, comme pôle 
identique de la conscience intentionnelle, de la conscience de ... À la 
phénoménologie transcendantale, il revenait ainsi de restaurer l’unité et 
l’identité de l’objet4 que l’empirisme d’un Berkeley avait laissé se 
dissoudre en une multiplicité de variations sensibles non susceptibles d’un 
recouvrement identifiant. De là, Hume qui, à cet égard, avait pu se réclamer 
de Berkeley, sera conduit à dissoudre l’identité du selflui-même, d’après la 
problématique post-cartésienne instaurée par Locke, dans le sens d’un 
naturalisme empiriste. S’inaugurait ainsi avec le scepticisme de Hume et la 
<< fictionnalisation >> du Je, le soupçon exercé à l’encontre de l’identité 
personnelle. Hume étant bien l’ancêtre reconnu de Nietzsche et de son 
<(homme multiple >P, lequel témoignerait surtout de << la mort du Je ». 

Par rapport à l’expérience de l’objet, quelle est donc la portée du refus 
de diviser les déterminations du monde sensible en qualités primaires et 
qualités secondes, outre celle de refuser la subjectivation psychologiste des 
qualités secondes ? Ou encore, quelle est la portée de la reconnaissance de 
la fondation réciproque de l’étendue et de la coloration, étant donné 

1. Ibid., p. 150; tr. p. 216. 
2.  Ibid.. 
3 .  Encore une fois c’est à Berkeley que, au 5 16 intitulé “Le champ de pré-donation 

passive et sa structure associative”, HUSSERL reprend les notions d’ homogénéité >> et 
d’ <<hétérogénéité >> pour désigner soit des données appartenant à un même champ soit à 
des champs sensoriels différents. Cf., pour BERKELEY, An Essay towards a New Theory 
of Vision, Section 137. 

4. Sans cette constitution de l’identité de l’objet, c’est la connaissance vraie et 
partant l’activité logique elle-même qui sont rendues impossibles. Par là se réitère déjà 
chez Husserl un certain << platonisme », ici opposé au scepticisme de Hume. 

5. Cf., pour ce qui est de <<l’homme multiple >> chez NIEESCHE, les Fragments 
Posthumes (automne1 887-mars1 888) in ûhvres Philosophiques Complètes, vol. Xm. 
Sur cette problématique, on se rapportera aussi à l’Introduction que fait Paul Ricœur à 
son ouvrage Soi-même comme un autre. Quant à Husserl il a été tout à fait conscient du 
risque que faisait peser sur l’unité du Je, la dissolution de l’unité de l’objet. Nous 
reprendrons cette question dans une autre étude. 



L‘EXPÉRIENCE ANTÉ-PRÉDICATIVE 255 

l’impossibilité pour l’étendue de se donner dans l’intuition sensible 
(visuelle) sans coloration et de l’impossibilité pour la couleur de se donner 
sans étendue ? (I1 va de soi que, grâce à une opération d’idéalisation, il est 
tout à fait possible de penser l’étendue indépendamment de toute colora- 
tion, alors que la coloration est impensable autrement que comme moment 
dépendant de l’étendue. Ce qui néanmoins est en jeu ici c’est uniquement 
la couche sensible de l’expérience visuelle). Ne serait-ce pas d’établir pour 
la connaissance outre des légalités formelles, une sphère de légalités maté- 
rielles, au sens des ontologies matérielles régionales, tout en nous introdui- 
sant en même temps à une phénoménologie du visible ? Ne voyons-nous 
pas que forme (ou figure) et couleur - comme moments dépendants du 
substrat perçu - sont l’épiphanie du monde visible ? 

Si j’ose employer ici le mot d’épiphanie, si peu husserlien, c’est en me 
rappelant que surface Ubefluche (que, dans le 9 32, Husserl prend comme 
exemple d’un moment dépendant autre que la qualité) se dit en grec 
EnicphvEia, et qu’Aristote à la fin de Métaphysique H - livre où il est ques- 
tion des étants sensibles (oUoiai aioeqral) - avance l’exemple de l’étant 
blanc ( ~ b  A~uxov) comme d’une composition (oUvûEotç) de surface 
(EnicpQvEiaç) et de blancheur (A~ux6rr)roç) I .  Sans doute, Aristote tenait-il 
compte ici de la phénoménalité, même si son analyse demeure celle d’une 
ontologie substantialiste. Cependant il ne pouvait pas se soucier des degrés 
de la constitution comme le fait Husserl. Dans la perspective d’une genèse 
constitutive, on doit tenir << blancheur >> pour une substratification de blanc, 
en tant que moment dépendant de la chose blanche, de la chose ainsi 
perçue. Ainsi, tout en se donnant pour tâche une généalogie de la logique 
soucieuse des moments constitutifs de l’objectivation, Husserl nous donne 
en même temps une phénoménologie de l’expérience sensible, de l’expé- 
rience anté- prédicative. 

Si l’on admet la pertinence d’une phénoménologie transcendantale 
constitutive, c’est sur ce terrain que les analyses d’Expérience et Jugement 
peuvent être interrogées, voire critiquées ou poussées plus loin, fût-ce avec 
des infléchissements. 

Mais venons-en aux exemples. À ce même 0 30, auquel nous avions 
déjà fait allusion, Husserl, après avoir déclaré que 

par tout, on entend tout objet un qui admet des saisies partielles, c’est-à- 
dire une considération qui pénètre en lui et ex-plique ; et par partie tout 
ex-plicat qui en résulte, 

ajoute la remarque suivante : 

1. ARISTOTE, Mét. H, I045 b 



256 MARIA VILLELA-PETiï 

le rapport du papier et de la couleur blanche du papier peut également 
être considéré comme un rapport de tout à partie I .  

Jusqu’ici on a pour ainsi dire une élucidation définitionnelle. Mais voilà 
qu’aussitôt après Husserl ajoute une description de l’expérience, en 
écrivant : 

si je passe du blanc, immédiatement frappant dont je fais d’abord mon 
objet, au papier, celui-ci est bien un “tout’’ relativement au blanc. 

Arrêtons-nous sur ce qui est dit dans cette description. Du point de vue 
de l’expérience sensible, ce qui a été ici premier, ce fut le moment dépen- 
dant, le blanc, (l’ex-plicat), et non le substrat, la feuille de papier. Ce qui 
m’a d’abord frappé, affecté, fut le blanc. C’est donc la couleur (cela aurait 
pu aussi bien être la forme) qui attire à soi l’attention du je. C’est elle qui 
est l’objet, le pôle vers lequel s’est orienté son intérêt *. Cette analyse n’est 
pas nouvelle. Husserl y reprend celle proposée dans la IIIe Recherche, où 
nous lisons : 

Parfois une couleur ou une forme “frappante” (auffaallende) paraît, il est 
vrai, s’imposer seule ; pourtant quand on se rend présent à l’esprit ce qui 
se passe, il apparaît clairement qu’ici également, c’est l’objet tout entier 
qui se détache en tant que phénomène (dass es auch hier dus ganze 
Objekt ist, dus zu phünomenaler Abhebung kommt), mais précisément en 
vertu de cette particularité qui nous frappe et qui seule est objective au 
sens propre de ce mot (die allein im eigentlichen Sinne gegenstündlich 
ist) . 

Notons ici l’emploi général du mot << objectif >> (gegenstündlich). I1 est dit 
de la couleur et de la forme comme pôle de ma conscience de ... 

Certes, dans ces deux passages, celui d’Expérience et Jugement étant 
en quelque sorte la reprise de celui de la IIIe Recherche logique, Husserl 
cherche à souligner la dépendance de la partie (de la détermination dépen- 
dante) au tout, c’est-à-dire, d’après la terminologie d’Expérience et 
Jugement, de l’ex-plicat au substrat. 

Sur la base de l’objectif qui domine ici la réflexion de Husserl, je 
m’étais permis il y a de nombreuses années de mettre en doute la perti- 
nence de l’analyse husserlienne de l’expérience sensible pour notre 

1. EU, p. 162; tr. p. 167. 
2. Cf., en particulier, le 0 19, intitulé : “Die erfahrende Ichtendenz als u interesse B 

am Erfahrenen und ihre Auswirkung im «Tun» des Ichs” (“La tendance du Je dans 
l’expérience comme << intérêt pris D à l’objet d’expérience, et son actualisation dans le 
<< faire B du Je”). 



L‘EXPÉRIENCE ANTÉ-PRÉDICATIVE 257 

compréhension de l’art l .  Aujourd’hui une lecture plus attentive me fait 
réviser la position alors adoptée. Car si dans les analyses que nous venons 
d’évoquer la préoccupation de Husserl était d’établir l’expérience 
anté-prédicative comme présupposée par l’activité prédicative, d’où la 
qualification de l’expérience sensible comme précisément anté-prédicative, 
le fait est qu’attentif et fidèle à l’expérience il a su remarquer que ce sont 
parfois les déterminations dépendantes qui les premières affectent, frappent 
le regard, (la même chose peut se dire aussi de l’écoute). Elles deviennent 
ainsi pour le je le pôle de son intérêt, avant de renvoyer aux substrats dont 
elles sont les déterminations. Aussi peut-il dire que la couleur s’annexe 
aussitôt l’intérêt thématique principal >> *. 

I1 s’avère, cependant, que cet ordre de l’expérience contrarie, en fait, 
l’ordre canonique du jugement: S est p . ,  ordre fondé du reste sur la 
structure de nos langues. Et cela nous met sur la voie d’une possible 
compréhension de l’expérience esthétique. Ou mieux, cela amène à 
comprendre comment l’expérience sensible peut naturellement devenir une 
expérience esthétique, dans la mesure où le je, persistant dans son intérêt 
pour les déterminations du substrat, faisant d’elles son objet thématique 
prioritaire, leur subordonne, en quelque sorte, le substrat dont elles sont les 
déterminations. Ce sont elles qui le manifestent. Et n’a-t-on pas là une 
expérience qui permet de comprendre comment le trajet qui, de la détermi- 
nation << frappante >> conduit à la perception << naturaliste », peut être 
<< suspendu >> de telle sorte que l’intérêt du je, son regard demeure auprès de 
la détermination, la prend en garde, et seulement à travers elle << voit >> la 
chose. Le dire des peintres, voire leur expérience, le confirme. 

Évoquons ici, en guise d’exemple, l’anecdote concernant Courbet, telle 
que Cézanne, enthousiaste et méditatif à la fois, se plaisait à la raconter : 

Rappelez-vous Courbet et son histoire de fagots. I1 posait son ton sans 
savoir que c’étaient des fagots. I1 demanda ce qu’il représentait, là. On 
alla voir. Et c’était des fagots. Ainsi du monde, du vaste monde. I1 faut, 
pour le peindre dans son essence, avoir des yeux de peintre qui, dans la 
seule couleur, voient l’objet, s’en emparent, le lient en soi aux autres 
objets 3. 

Une telle évocation du faire artistique n’en amène pas moins à 
questionner ce que dit Husserl du juger prédicatif comme seul susceptible 
de sauvegarder l’intuition sensible de son inéluctable disparition. L’activité 

1. Cf. “Does the Husserlian analysis of the pre-pedicative experience shed light on 
the emergence of nature on the work of art ?“, in Analecta Husserliana, vol. XII, A.- 
T. Tymieniecka éd., Dordrecht, Reidel, 1982, p. 301-311. 

2. EU, p. 155 ; tr. p. 160. 
3. Cf. Joachim GASQUET, Cézanne, (1926). Paris, Cynara, 1988, p. 146. Ce passage 

est souvent évoqué dans l’œuvre de Henri Maldiney, qui m’en a révélé l’existence. 



25 8 MARIA VILLELA-PEïTï 

artistique n’est-elle pas aussi une autre manière de <<conserver» en la 
métamorphosant l’intuition sensible comme une << possession durable », 
pour employer les termes dont se sert Husserl pour caractériser la prédi- 
cation, ou mieux le caractère réitérable des propositions, sauf qu’à la place 
de l’activité propositionnelle on a ici un processus de mise en œuvre ? 

Par delà ces questions, la convergence entre la description phénoméno- 
logique et le dire des peintres n’est pas rien, car, avec elle, s’ouvre à 
nouveau la possibilité d’une unification (comme ce fut déjà le cas, d’une 
manière non-phénoménologique, chez Kant) des deux volets d’une 
Esthétique transcendantale, l’un renvoyant à l’expérience sensible en 
général, l’autre à l’expérience esthétique. 

L’expérience esthétique se donnerait ainsi en creux, ou encore, aurait 
sa possibilité dans certaines modalités de l’expérience sensible allant au 
delà de la connaissance << usuelle >> de ce qui se donne sur le sol du monde. 
C’est justement cette unification kantienne du domaine de l’esthétique 
(comprenant l’expérience sensible et l’expérience esthétique) qui sera mise 
en cause par Hegel, du même mouvement de pensée qui le conduisait à 
exclure le beau naturel du domaine de l’Esthétique philosophique, 
l’amenant ainsi à une disjonction entre expérience esthétique et expérience 
sensible. Serait-ce pour avoir pensé trop pauvrement l’être de cette 
dernière, sans sa doublure d’invisible? Quoi qu’il en fût, chez Hegel 
l’expérience esthétique ne pouvait être considérée que comme supprimant 
1* expérience sensible, certes au sens de 1’ Aufhebung, c’est-à-dire du 
supprimer/ assumer, mais tout de même par l’introduction entre l’expé- 
rience sensible et l’expérience esthétique d’une sorte de négation 
«logique », dialectique. N’avons-nous pas là le sens de la problématique du 
Schein, qui, comme l’a fait ressortir Denise Souche-Dagues, est centrale à 
l’Esthétique hégélienne ? 

Bien entendu, de telles questions n’ont été aucunement thématisées par 
Husserl, de même qu’il n’a pas remarqué les virhdités de sa description du 
blanc de la feuille de papier pour une considération de l’expérience pictu- 
rale. I1 n’empêche. Ses analyses peuvent donner lieu à des prolongements 
de cette sorte, ou, du moins, en inscrivent-elles la possibilité. 

Et pourtant tout prolongement dans le sens ici esquissé exigerait que 
l’on ne se tienne pas à la compréhension des déterminations dépendantes, 
des qualia, en fonction seulement d’objets individuels ou même collectifs. 
I1 convient aussi de les penser à même le champ d’expérience compris 
comme un tout, c’est-à-dire comme la présence hic et nunc du monde lui- 
même. Car c’est bien d’une détermination globale du champ dont nous 
faisons expérience, quand nous l’éprouvons selon telle ou telle coloration, 
telle ou telle tonalité : le gris, le bleu, le clair, le <<jaune >> (songeons à la 
<<haute note jaune B de Van Gogh en Provence, ou au ableu >> d’Yves 



L‘EXPÉRENCE ANTÉ-PRÉDICATIVE 259 

Klein). Par là on rejoindrait la question de la Stimmung, mise en relief par 
Heidegger dans Être et Temps au sein de la problématique de la Befindlich- 
k i t ,  comme situation affective globale du Dasein au sein de l’étant. C’est 
le champ d’expérience saisi en fonction de sa Stimmung (de la << couleur >> 
que prend le monde) qui donne lieu à des expressions prédicatives du 
genre : << I1 fait sombre », << il fait beau ». Autrement dit, ce n’est pas seule- 
ment l’étendue à même l’objet qui a une coloration, c’est aussi 
l’atmosphère, c’est aussi le visage du monde à même le champ 
d’expérience. En rapport avec ces questions, comment ne pas signaler l’ab- 
sence dans l’analyse de l’expérience, que propose Expérience et Jugement, 
de toute référence à l’éclairage, à la lumière ? 

Cependant, ce n’est pas seulement de Stimmung qu’il doit s’agir dans 
une considération de l’expérience sensible envisagée sous le biais de sa 
dimension affective et surtout esthétique. Tout aussi bien s’imposerait une 
description des associations, j’ai envie de dire des inductions 
anté-catégoriales, qui, dans un champ d’expérience, ont lieu inévitablement 
entre couleurs identiques ou très semblables, ou au contraire, entre couleurs 
complémentaires. Le même pouvant être dit à propos des formes et de leurs 
tensions réciproques. Mais reconnaître la nécessité d’envisager la couleur 
comme quale à même le champ, c’est-à-dire au delà de la détermination de 
l’horizon interne de l’objet, revient à la penser non seulement comme 
moment dépendant d’une étendue qu’elle fait apparaître dans sa délimi- 
tation, mais aussi topologiquement, en tenant compte de ses rapports avec 
d’autres surfaces colorées appartenant au même champ, comme l’a bien 
reconnu Merleau-Ponty. En témoigne cette remarque du Visible et 
L’Invisible : 

La couleur est d’ailleurs variante dans une autre dimension de variation, 
celle de ses rapports avec l’entourage : ce rouge n’est ce qu’il est qu’en 
se reliant de sa place à d’autres rouges autour de lui, avec lequel il fait 
constellation, ou à d’autres couleurs qu’il domine ou qui le dominent, 
qu’il attire ou qui l’attirent, qu’il repousse, ou qui le repoussent I .  

Enfin, puisque le champ d’expérience (Er-uhrungsfeld),  tel que 
l’entend Husserl, n’est pas uniquement le champ perceptif (Wuhr- 
nehmungsfeld) présent hic et nunc, mais recouvre le champ entier de 
l’expérience spatio-temporelle du Je, il importerait non moins de 
comprendre que faire expérience de quelque chose sur fond de monde, 
c’est la << replonger H dans un << espace D riche d’expériences passées, ou, 
pour le dire avec Rilke, un << espace intérieur », où elle peut acquérir comme 

1. M. MERLEAU-POMY, Le Visible et l’Invisible, Park, Gallimard, 1964, p. 174. 



260 MARIA VILLELA-PETIT 

un surcroît d’existence pour le Je, et auprès de laquelle il peut ÊTRE 

(inter-esse). Dans un de ses poèmes tardifs R.M. Rilke écrit : 

L’espace gagne à partir de nous et transpose les choses : 
pour que tu réussises à faire exister un arbre, 
jette de l’espace intérieur autour de lui, de cet espace 
qui réside en toi : Encercle-le de réserve I .  

On sait comment Cézanne a fait exister l’olivier ou son pin, le Pin2. 
Mais le sait-on vraiment ? Le poète lui-même est le premier à dire que 
l’espace gagne à partir de nous, si on le transpose en nous. N’acquiesce-t-il 
pas ainsi inchoativement à la priorité << généalogique >> de la donation 
sensible des choses (ici l’arbre) et de leur espace, <<avant» même leur 
immersion dans cet espace intérieur personnel d’où elles sortent douées 
d’une vie nouvelle ? Qu’est-ce à dire sinon que l’espace << intérieur >> au lieu 
d’être l’antithèse de l’espace << extérieur >> n’est que le retentissement plus 
ou moins profond de l’expérience que nous faisons du monde, de la qualité 
de réceptivité avec laquelle nous accueillons ce qui se donne à nous dans 
l’expériennce sensible (sinnliche Erjùhrung) ? C’est sans doute jusques là, 
c’est-à-dire jusqu’à cette compréhension du sentir dans ses dimensions 
esthético-pathiques, qu’il faudra aller si nous ne voulons pas nous arrêter à 
mi-chemin dans la pensée de l’expérience sensible, qui << fonde >> (au sens 
de fundiert, de la Fundierung) aussi bien l’activité prédicative que l’activité 
artistique, lesquelles sont toutes deux, quoique différemment, des activités 
de connnaissance. 

Maria V LLELA -PETIT 
CNRS I Archives Husserl de Paris 

1. RILKE, in Poèmes Inédits, tr. Marc Petit. Celui-ci est daté du 16juin 1924. 
2. Étant donné la proximité de Rilke à l’œuvre de Cézanne, peut-être songeait-il ici 

au pin ou à l’olivier autour desquels Cézanne avait tant jeté << d’espace intérieur». A 
propos de l’olivier, cf. GASQUET, op. cil., p. 122. 



ENTRE LOGIQUE ET SÉMANTIQUE 

HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 

arante ans après sa thèse d’habilitation sur Duns Scot, intitulée La 
doctrine des catégories et de la signification chez Duns Scot, 

Heidegger a donné deux interprétations de ce travail, de son objectif et de 
son impact sur sa propre pensée. 

I) L’entretien intitulé << Entretien de la parole >> (dans Acheminement 
vers la parole, 1953) donne le ton. Le point de départ est une allusion au 
séminaire avec le comte Kuki (1921) sur N expression et phénomène ». 

Q 

- Le Japonais: vos questions tournaient autour du problème de la 
parole et de l’être. 
- Heidegger : déjà dans le titre de mon travail d’habilitation, en 1915, 
le Traité des catégories et de la signijkation selon Duns Scot, les deux 
perspectives ressortaient en évidence. - Doctrine des catégories, tel est 
le nom traditionnel pour l’examen de l’être de l’étant. - Doctrine de la 
signification, cela signifie la grammatica speculativa, c’est-à-dire la 
méditation de la métaphysique sur la parole, dans sa relation avec l’être. 

Il y avait donc là deux problèmes clairement articulés, et, du moins selon 
Heidegger, deux germes de la réflexion à venir. 

2) Dans l’hommage à Hermann Niemeyer, << Mon chemin de pensée 
vers la phénoménologie », publié dans Questions IV, Heidegger ne 
mentionne pas la dissertation sur Scot. I1 mentionne le choc des Zdeen I ,  en 
1913, puis l’étude de la We Recherche logique en 1919 : << la différence 
dégagée [...I entre intuition sensible et intuition catégoriale révéla à mes 
yeux toute sa portée pour la détermination de la signification multiple de 
l’étant », le problème qui l’occupait depuis la lecture de Brentano, décou- 
vert en 1907 : << Si l’étant est dit dans une signification multiple, quelle est 
alors la signification directrice et fondamentale ? Que veut dire être ? D 
(p. 162). Cette fois-ci, Heidegger va ou trop loin en avant, ou trop loin en 



262 OLMER BOULNOIS 

arrière, pour donner la moindre portée à son étude de Duns Scot. Celle-ci 
ne semble revêtir aucune originalité propre, qu’elle soit prise comme le 
déploiement de la question suscitée depuis longtemps par Brentano, ou 
comme l’élan donné par la lecture des Zdeen I. 

Ces deux reconstitutions du parcours de Heidegger semblent fragiles, 
voire douteuses. La première semble surdéterminée, exagérée : y a-t-il déjà 
une anticipation de la question de l’être dans la dissertation sur Scot ? Elle 
semble de surcroît contredite par la seconde, qui voit surgir la question du 
sens de l’être au fil de la Vie Recherche logique, c’est-à-dire quatre ans plus 
tard. N’y a-t-il pas un télescopage de concepts dans cette identification 
rapide : la doctrine des catégories étudiée en 1915 est-elle précisément la 
question de l’accès à l’être de l’étant ? celle de la << grammaire spéculative N 
est-elle bien une exploration de la langue ou de la parole (Sprache) ? 

Et si tel n’est pas le cas, en quoi l’habilitation de 1915 est-elle origi- 
nale ? Quelle étape nouvelle marque-t-elle sur le parcours heideggérien ? 
Enfin, en quoi cet objet neuf a-t-il permis la découverte d’une réflexion 
nouvelle ? Le texte étudié a-t-il enrichi celui qui l’a étudié ? Y a-t-il quelque 
originalité féconde dans les textes de Scot qui aurait déterminé une 
nouvelle orientation chez Heidegger, ou au moins permis une inflexion de 
son parcours ? 

I .  Logique e t  ontologie 

I1 importe d’abord de rappeler la situation historique de ce texte. 
Heidegger venait de soutenir sa dissertation doctorale en 1913, sur La 
doctrine du jugement dans le psychologisme. À la suite des Recherches 
Zogiques de Husserl, découvertes dès 1909, mais aussi, et peut-être surtout, 
dans l’optique du néo-kantisme de Rickert, il s’agissait de réfuter le 
psychologisme, qui ramène la validité des jugements à des associations 
d’idées subjectives. La doctrine des catégories et de la signification chez 
Duns Scot est donc une thèse d’habilitation, rédigée en 1915, qui entend 
fonder la doctrine des catégories, tâche primordiale de la philosophie de 
l’époque I .  

Heidegger entend réaliser ce projet systématique par le biais d’une 
enquête historique, et interpréter l’ouvrage attribué à Duns Scot, Tractatus 
de modis significandi, sive grammatica speculativa. Dans l’édition Vivès, 
que cite Heidegger, c’est le premier ouvrage qui ouvre la série des auvres  
complètes de Scot. I1 est suivi par les Commentaires de 1’Organon 
d’Aristote, du De Anima, de la Métaphysique, et par toutes les œuvres 

1. I1 en existe une traduction française par F. Gaboriau, sous ce titre, Paris, 
Gallimard, 1970. Elle est à peine utilisable. 



ENTRE LOGIQUE ET sÉMANTIQuE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 263 

théologiques. I1 se présente donc comme un prologue à la pensée, comme 
la clé des vingt-six volumes de l’œuvre de Scot. Ainsi, après une confron- 
tation avec le néo-kantisme, Heidegger se tourne vers un autre objet, la 
pensée médiévale dans sa forme scotiste. I1 se confronte donc au néo- 
thomisme, en arrachant la philosophie médiévale aux ornières de la 
«philosophiu perennis M et de la Weltanschauung chrétienne, soumettant le 
type de la pensée scolastique à l’interprétation phénoménologique I .  Pour 
cela, il s’attaque en premier lieu à la logique, fondement de la pensée 
scotiste, à l’œuvre dans tous ses ouvrages. 

Le choix de Scot contre Thomas n’est pas innocent, et il est consciem- 
ment assumé, fût-ce derrière le paravent d’une citation de H. Siebeck : << Ce 
n’est pas saint Thomas d’Aquin qui dans la philosophie médiévale fait 
véritablement époque, mais Duns Scot ». Scot est le principe d’un véritable 
renouveau, l’inspirateur d’une véritable critique métaphysique. Et 
Heidegger ajoute : C’est lui qui a,redécouvert le premier, pour en faire 
l’objet d’une étude autonome, le monde psychique de l’expérience inté- 
rieure I1 ne faut pas se tromper : a L’intuition claire qu’il a eue du monde 
de la validité logique permet d’augurer qu’il maintenait expressément 
séparés les chantiers de la logique et de la psychologie D 3 .  De prime abord, 
l’intérêt de Scot vient du fait qu’il permet une confirmation historique de la 
distinction nécessaire des domaines, à établir contre le psychologisme. Ce 
Scot entrevu coïncide exactement avec la découverte de Husserl et Rickert, 
telle que l’avait déjà confirmé déjà la première dissertation de Heidegger. 

Cette redécouverte de la pensée médiévale était sans doute dans l’air du 
temps : la thèse de Gilson sur les origines du cartésianisme date de 1913, et 
en Allemagne, Heidegger était en contact avec Clemens Baeumker et Josef 
Geyser4. Mais l’optique du jeune Heidegger est tout autre : il ne s’agit pas 
d’une étude historique, mais d’une interprétation spéculative. 

Le programme esquissé au début de l’habilitation concrétise un projet 
annoncé dès 1913, dans les dernières phrases de la dissertation sur Lu 
doctrine du jugement : 

C’est seulement quand la logique pure sera construite sur de tels fonde- 
ments qu’on pourra pénétrer avec une plus grande certitude dans les 

1.  I1 existe pour cela un motif extérieur : Heidegger voulait se porter candidat à la 
chaire concordataire de philosophie (chrétienne) à l’université de Fribourg (H. om, 
Martin Heidegger. Untewegs su seine Biographie, Francfort-New York, 2e éd. 1988 
p. 81-82, 92-1 1 1  ; tr. Martin Heidegger. Eléments pour une biographie Paris, 1990, 

2. Ga I ,  Frühe Schriften, Francfort, 1978, p. 284, qui correspond à l’édition du 

3. P. 284 (225) 
4. H. m, op. cit., p.72, 76, tr. p. 76, 81. 

p. 85-86,98-118). 

volume séparé Frühe Schriften, Francfort, 1972, p. 225. Cité désormais p. 284 (225). 



264 OLIVIER BOULNOIS 

problèmes de la théorie de la connaissance, et que l’on pourra articuler 
le domaine total de l’être (den Gesamtbereich des Seins gliedem) selon 
ses différents modes de réalité, mettre en évidence avec acuité leurs 
caractères propres, et déterminer la manière de les connaître, ainsi que 
leur portée. [...I Un tel travail veut être philosophique, car il a été 
entrepris au service de la totalité ultime I . 

C’est donc seulement après la fondation d’une logique pure que l’on pourra 
étudier << le domaine total de l’être », selon un projet de style très husserlien. 
L’étude de Scot permet de refonder l’ontologie. I1 s’agit, à partir d’une 
doctrine de la logique, d’interpréter le sens de la métaphysique chez celui 
qui l’a refondée comme science, Jean Duns Scot. La démarche exige la 
radicalité d’une philosophie première. I1 faudra passer d’une logique de la 
validité du jugement à une << pré-ontologie », non encore élaborée. Celle-ci 
s’articule alors en une pluralité par la doctrine des catégories, qu’il faudra 
explorer l’une après l’autre. La logique pure sera le fondement général d’un 
ensemble de disciplines dont l’ontologie ne sera qu’une partie. Ainsi, c’est 
la fondation logique qui tient lieu de philosophie première, l’ontologie 
étant seconde. 

La méthode mise en œuvre consiste à analyser la «nouveauté du 
passé ». Heidegger met en exergue une phrase de Hegel : << en regard de 
l’essence intime de la philosophie, il n’y a ni prédécesseurs, ni succes- 
seurs ». Scot n’est pas un auteur du passé, mais un penseur dont la vérité 
peut encore être réactualisée par une interprétation rigoureuse. Le texte 
étudié, la Grarnrnatica speculativa attribuée à Duns Scot, devra donc être 
expliqué à partir du sens total de sa pensée, à l’aide de tous les passages de 
son œuvre qui pourraient l’éclairer. Ceux-ci, à leur tour, sont éclairés par la 
problématique contemporaine des fondements de la logique. Les auteurs 
contemporains les plus souvent cités sont, dans l’ordre : Husserl (neuf réfé- 
rences, aux Zdeen I et aux Recherches logiques j, Rickert (huit références), 
Lotze (cinq), Heidegger lui-même (quatre références ’) ! Contrairement à ce 
qu’on pourrait croire, Brentano n’est pas une seule fois mentionné. La 
question des catégories chez Duns Scot n’est pas immédiatement ni 

1. Pp. 175-176 (127-128). 
2. I1 s’agit de sa dissertation doctorale, de son article sur << Le concept de temps 

dans les sciences de la nature» (1916), d’une discussion du néo-thomiste Geyser 
(1912), et d’un compte-rendu de C .  Sentroul, Kant et Aristote (1914). Sont cités aussi E. 
Lask (trois fois), et Bergson, Bolzano, Dilthey, Natorp, Simmel, Windelband, une fois 
chacun ... La note sur Geyser, qui clôt l’ouvrage, est à la fois un hommage et une récu- 
pération de la notion (centrale pour lui) de philosophiu perennis afin de la soumettre à 
une refondation logique. Elle a peut-être une fin tactique : Geyser fut son concurrent 
(plus heureux) à la chaire de Fribourg, en vue de laquelle HEIDEGGER avait rédigé son 
habilitation. 



ENTRE LOGIQUE ET SÉMANTIQUE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 265 

explicitement reconduite à la problématique de Brentano ... ce qui donne 
quelque crédit aux affirmations de Heidegger selon lesquelles l’unité de ces 
deux problématiques n’est apparue que plus tard, en 1919, à la lumière de 
la Vie Recherche logique. 

Cette méthode nous oblige à soulever un problème historique. En 1922, 
M. Grabmann a démontré que l’auteur de la Grammaire spéculative n’est 
pas Scot, comme le croyait Heidegger, mais Thomas d’Erfurt, qui vécut 
environ soixante-dix ans après Duns Scot I .  Or cette différence recouvre 
non seulement une distinction d’époques, mais une opposition d’écoles. 
Thomas appartient à l’école modiste, pour laquelle tout ce qui est signifié 
est signifié selon notre mode de concevoir >> (Quidquid significatur sign@- 
catur ad modum concipiendi). Par conséquent, on ne peut pas signifier 
quelque chose plus distinctement qu’on ne peut le concevoir : la significa- 
tion peut toujours être motivée. Le signifié premier est donc le concept, 
tandis que la chose est signifiée indirectement *. Scot, lui, appartient à une 
autre école (autour de Roger Bacon et de ses disciples) : << le signe signifie 
selon son imposition originelle ». L’accent est mis sur l’opacité de l’ordre 
des signes, l’autonomie de l’institution, l’arbitraire de la signification. 
Ainsi, je peux signifier plus distinctement que je ne conçois. La sémio- 
tique, et a fortiori la sémantique, est autonome, et ne se ramène pas au 
concept et à la logique. Ce qui importe, davantage que le concept, c’est le 
face-à-face direct du signifiant et du signifié 3. Le projet de Heidegger, dans 
la ligne d’une logique transcendantale, est de revitaliser la conception 
modiste de la Grammaire spéculative. Mais en recourant à la totalité de 
l’œuvre de Scot, il est obligé de faire le grand écart, puisque celle-ci ne s’y 
pliait pas facilement. C’est pourquoi, malgré son extrême intérêt spéculatif, 
le livre de Heidegger ne peut plus être utilisé pour une histoire rigoureuse 
de la pensée scotiste4. I1 faudra donc distinguer entre les deux parties de 

1. Archivum franciscanum historicum 15 (1922) 273-277. Thomas d’Erfurt est 

2.  Cf. I. ROSIER, La grammaire spéculative des modistes, Lille, 1983. 
3. Cf. I. ROSIER, La parole comme acte, Park, 1994; o. BOULNOIS, << Représentation 

et noms divins selon Duns Scot », à paraître dans Documenti e studi dulla tradizione 
jilosojica medievale. 

4. Les seules études, à ma connaissance, de la pertinence de l’habilitation de 
Heidegger d’un point de vue c scotiste », sont celles de J. UCATESCU, << Ecos de Duns 
Escoto en Heidegger y en el pensamiento contemporaneo », Studia scholastico- 
scotistica T. Vm , Homo et mundus, Acta Quinti Congressus Scotistici Internationalis, 
Salmanticae 21-27 septembris 1981, Rome, Ed. C. Bérubé, 1984, p. 543-549, et de L. 
HONNEFELDER, << Die Rezeption des scotischen Denkens im 20. Jahrhundert. », Theo- 
logische Realenqklopüdie, T. 9, pp. 232-240, art. << Duns Scotus ». Pour une étude de la 
première période de Heidegger, cf. Karl LEHMANN, << Metaphysik, Transendentalphilo- 
sophie und Phanomenologie in den ersten Schriften Martin Heideggers (1912-1916) », 
Philosophisches Jahrbuch der Gorresgesellschaft 71 (1963-64) 331-357. 

mort en 1379, Duns Scot en 1308. 



266 OLMER BOULNOIS 

l’habilitation : la première sur la question des catégories (qui s’appuie sur 
l’œuvre du vrai Scot) et la seconde sur celle de la signification et des 
modes (qui commente le pseudo-Scot). Toutes deux sont doublement 
intéressantes (pour le moyen-âge et pour Heidegger), mais leur unité est 
vraiment problématique ! 

II. Histoire et phénoménologie 

Heidegger fait précéder son travail d’une introduction, dans laquelle il 
justifie le recours à 1’ histoire de lu philosophie pour résoudre un problème 
spéculatif. Dans un style très hégélien, il rappelle que <<l’histoire de la 
philosophie a un rapport essentiel à la philosophie », si elle n’est pas utili- 
sée comme << science du fait », mais << dans l’approfondissement et dans la 
nouvelle amorce des problématiques ». Le tâtonnement et la répétition ne 
sont pas les indices de l’erreur, mais de <<la constance de la nature 
humaine », de << l’instinct qui philosophe ». D’où un caractère répétitif doté 
d’une valeur positive : << effort toujours prêt à recommencer autour d’un 
groupe de problèmes plus ou moins identiques >> I .  

La pensée médiévale est caractérisée par rapport à la question critique. 
D’une manière qui semble proche de Hegel, là encore, Heidegger note que 
la pensée médiévale n’a pas la conscience des méthodes propre à la philo- 
sophie moderne, pas davantage que celle de son auto-déploiement *. 
Enfouie dans l’universel, elle n’a pas atteint la libération du sujet D ~ .  

Heidegger va-t-il tomber dans tous les clichés ? En réalité, il préparait un 
renversement de perspective : on peut se demander << si le défaut (Fehlen) 
d’une conscience critique dûment formée doit réellement être un manque 
(Mangel) D 4. Ainsi, le moyen âge permet de revenir au fondement, par delà 
Hegel et Kant. I1 permet de faire l’économie du criticisme, et donc du 
problème de l’idéalisme et du réalisme. Cette position met entre paren- 
thèses le néo-kantisme : il est inutile d’avoir une théorie de la connaissance, 
c’est le problème lui-même qui est mal posé. I1 est vain de rechercher des 
principes de la connaissance hors de leur rapport à << ce dont ils sont les 
principes ». Heidegger cite la Métaphysique de Lotze : << Toujours aiguiser 
des couteaux, c’est ennuyeux lorsqu’on n’a rien à couper ». << La méthode 
est la forme d’unité du contenu de la sphère de la connaissance > > 5 .  

1. P. 196 (137-138) ; tr. p. 27-28. 
2. P. 198 (140) ; tr. p. 29. 
3. P. 199 (141). 
4. P. 200 (142) ; tr. p. 3 1 ,  incompréhensible. 
5. P. 201 (143). 



ENTRE LOGIQUE ET sÉMANTIQuE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 267 

I1 faut revenir au véritable concept de méthode, celui d’Aristote, pour 
qui la méthode est la science des principes, c’est-à-dire la métaphysique. 
Mais au seuil de la recherche, la prudence s’impose: seul cet essai lui- 
même permettra de décider s’il faut infléchir la démarche vers le criticisme 
ou la métaphysique, vers Kant ou vers la néoscolastique. I1 faut donc 
reprendre l’entreprise métaphysique et le réalisme aristotélicien dans une 
<< investigation moderne >> (consciente de soi) I .  La reprise de la pensée 
médiévale fait penser aux travaux contemporains de néoscolastiques 
comme Maréchal. Mais comme les néoscolastiques butent sur le faux 
problème critique, nous avons ici, affirme Heidegger en toute modestie : 
<<la première tentative d’une élaboration de la scolastique médiévale qui 
soit neuve dans son principe >> z. I1 faudra trier. I1 y a dans la scolastique des 
<< inclusions métaphysiques >> qui << rendent impossibles la réduction phéno- 
ménologique >> 3, mais aussi << des moments cachés de considération phéno- 
ménologique >> 4. La tâche de l’interprète sera donc de redécouvrir ce qui est 
caché : au moins, ce qui est positif, c’est que la pensée médiévale ne part en 
aucun cas << d’explications empirico-génétiques >> 5. Elle cherche << à saisir le 
contenu de signification objectif et n’écarte pas ce qu’elle trouve dans 
l’intention (Meinen) >>6. La pensée médiévale, si l’on sait la dégager de ses 
<< inclusions métaphysiques », est phénoménologique : une pensée non- 
empirique (à la différence du psychologisme), de l’objet (contre le néo- 
kantisme), et de l’intentionnalité (au sens de Husserl). 

Pourquoi se concentrer sur la question des catégories ? Tout simple- 
ment parce que c’est la question centrale de la logique moderne. Comme 
l’a dit Windelband, Kant s’y est cassé les dents, et depuis, la philosophie 
moderne essaie de la résoudre. Or cette question a déjà été posée par la 
logique scolastique. Elle a déjà << produit systématiquement l’ensemble des 
concepts fondamentaux qui structurent et qui forment l’expérimentable et 
le pensable >> ’. Les catégories sont envisagées comme des structures 
logiques, celles qui fondent l’expérience aussi bien que la pensée. En 
raison même du discrédit jeté sur le psychologisme, Heidegger distingue 
radicalement ce problème de celui du langage. 

Pourquoi avoir choisi le traité modiste du pseudo-Scot ? Parce que 
<< Scot >> articule cette doctrine des catégories à une << doctrine des formes de 
signification >> (expression husserlienne) *. Autrement dit, parce que la 

1. P. 202 (144). 

3. P. 201-202 (143-144). 
4. P. 202 (144). 
5. P. 201 (143). 
6. P. 201 (143). 
7. P. 202 (144). 
8. P. 203 (145). 

2. P. 204 (146). 



268 OLIVIER BOLJLNOIS 

Grammaire spéculative fonde toute étude de la logique du sens et de la 
valeur. Cette possibilité est ouverte par la psychologie radicalement non- 
empiriste de Duns Scot : << elle demeure initiée aux problèmes de façon 
objectivo-noématique B I .  Heidegger fait allusion à la théorie de 1’ intentio 
prima chez Duns Scot : la représentation de la chose dans mon esprit a pour 
nature de représenter directement l’objet : la pensée vise la chose même, et 
ne se réduit pas à des phénomènes subjectifs et arbitraires. L’intention 
première dans l’intellect est l’intention de la chose même, sa nature propre. 
<< Cette situation favorise profondément l’orientation du regard sur les 
phénomènes de l’intentionnalité D z. 

III. La doctrine des catégories 

Qu’est-ce qu’une doctrine des catégories ? 
Pour Heidegger, la doctrine des catégoires est la délimitation des dif- 

férents domaines de l’objectif comme tel >>3.  I1 faut d’emblée aller au delà 
de la tradition des catégories aristotéliciennes, et se donner pour tâche << une 
caractéristique catégoriale des domaines de réalité », et même, avant cela, 
<< un premier démêlage (Auseinanderhaltung) de ces domaines D ~ .  Dès lors, 
<< les catégories aristotéliciennes n’apparaissent que comme une classe 
déterminée d’un domaine particulier, et non comme les catégories pures et 
simples». Les catégories de l’être ne sont qu’un cas particulier d’une 
théorie générale des catégories. II ne s’agit pas de combler les lacunes dans 
l’énumération des catégories, ni de descendre dans leurs ramifications pour 
les réordonner, mais de remonter au principe pour effectuer une triple 
tâche : I )  Démêler les domaines de réalité, et les disciplines ou sciences 
primordiales correspondantes, ce qui implique une classification des 
sciences : logique, mathématique, physique, psychique et métaphysique S .  2) 
Donner la caractéristique catégoriale de chacun de ces domaines (car 
plusieurs classes les divisent). 3)  Analyser un cas particulier, celui des 
catégories d’Aristote. 

I1 faudra donc, dans un premier temps, dégager la couche du catégorial 
en tant que tel, c’est-à-dire << esquisser la totalité du pensable », et délimiter 
ses secteurs. On fera ainsi apparaître le lieu logique de tous les phéno- 
mènes. La réélaboration de la logique est préalable à tout le reste. C’est 
seulement alors que l’on pourra assigner une place à un secteur particulier, 

1. P. 205 (147). 
2. P. 205 (147) ; tr. p. 35. 
3. P. 416 (354). 
4. P. 211 (153) ; tr. incompréhensible. 
5. P. 416 (354) 



ENTRE LOGIQUE EX SÉMANTIQUE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 269 

celui des significations. C’est ainsi que se justifie le plan suivi par 
Heidegger: avant l’étude du traité De modis significundi, la première 
partie, ajoutée comme un préambule, traitera des catégories fondamentales. 
La méthode pour les faire apparaître sera de part en part phénoméno- 
logique : il s’agira de la monstration de l’évidence au seul regard. 

Les catégories les plus générales portent un nom dans la pensée 
médiévale, celui de transcendantaux. Le chapitre 1 traitera de 1’ Unum, le 
chapitre 2 du Verum I ,  le chapitre 3 du domaine de la signification. 

1. Mathématique, physique et métaphysique 

Le chapitre 1 s’intitule << L’unum, la réalité mathématique, physique et 
métaphysique ». C’est une exploration des principales sciences, telles 
qu’elles s’articulent depuis qu’Aristote les a distinguées (si l’on nomme 
métaphysique ce qu’il appelait science théologique). Dans cette démarche, 
les différences peuvent seulement être tirées de la chose même, et non 
déduites a priori. 

Heidegger part d’une thèse radicalement scotiste, la priorité de l’ens. 
«Le premier objet de l’intellect est l’étant >> en général, dans son unité 
pré-catégoriale, sans que nous sachions si c’est une substance ou un acci- 
dent, et donc avant toute détermination catégoriale ultérieure. Cette 
position est ce qui fonde la théorie scotiste de l’univocité de l’étant z. Or 
Heidegger y insiste : c’est une thèse moderne 3 .  L’étant, l’ens, est <<la 
catégorie des catégories » 4 ,  << la protocatégorie (Urkutegorie) de l’objectif 
c o m e  tel >> 5 .  C’est ce que Scot appelle un transcendantal 6 ,  et un transcen- 
dantal plus originaire que les autres transcendantaux (l’un, le vrai, le bon), 
qui sont postérieurs mais logiquement convertibles avec lui 7. Comme l’a 
bien vu Heidegger, la particularité de la théorie sc.otiste est précisément 
qu’il y a univocité parce que c’est le même concept qui se dit de l’aliquid, 

1 .  Une parenthèse dans la n. 1, p. 265 (207), signale que le bonum demeure dans cet 
essai-ci, hors de considération, puisqu’il s’agira uniquement de l’objectivité 
théorétique. 

2. Quaestiones subtilissimae in Metaphysicam IV, q. 1 ,  Paris, Vivès, 1891-1895, 
p. 148 a; cf. VI, q.3 p. 336 a, citée par KEIDEGGFX, p. 214 et 215, n. 1 : << Primum objec- 
tum est ens ut commune omnibus ». Sur cette doctrine, cf. O. B~ULNOIS,  Introduction à 
Jean Duns Scot, Sur la connaissance de Dieu et l’univocité de l’étant, Paris, PUF, 1988, 
p. 45-53 . 

3. P. 214 (156). 
4. P. 215 (157). 
5. P. 219 (161). 
6. Ordinatio I ,  d.8, $0 113-1 15 (tr. Sur la connaissance de Dieu ..., p. 241-243). 
7. Questions sur la métaphysique VI, q.3 (p.336 a) ; Ordinatio I, d.3, $ 151 (tr. Sur 

la connaissance de Dieu ...., p. 146-147). 



270 OLIVIER BOULNOIS 

c’est-à-dire de la res, de tout ce qui est non-nihil. C’est une catégorie reale, 
au sens que prendra ce terme chez Suarez, mais tel qu’il se détermine pour 
la première fois dans l’interprétation scotiste de l’être I .  Le précatégorial 
par excellence est plus vaste que l’ens, il inclut à la fois le réel, l’étant (ens 
reale) et le simple pensable, la pure représentation (l’ens rationis) *. I1 
correspond à ce que la scolastique tardive appellera un surtranscendantal 3 .  

I1 est identifié par Heidegger avec l’objet transcendantal, l’etwas 
überhaupt de Kant4. Ainsi, Heidegger boucle la boucle de la métaphysique 
moderne. I1 raboute directement son point de départ avec son 
aboutissement : la protocatégorie est celle de l’objectivité pure, Duns Scot 
communique directement avec Kant. La res est l’objet quelconque d’une 
simple représentation. Mais en même temps, Heidegger soustrait cette 
considération à la métaphysique, en évitant de la nommer comme discipline 
qui a pour objet l’étant, alors qu’il n’hésite pas à employer le terme de 
métaphysique pour désigner le rapport entre Dieu et le monde (méta- 
physique est alors clairement un synonyme de << théologie naturelle >>). Il 
entend bien la rendre à la phénoménologie. 

Comment passer de l’étant aux autres transcendantaux ? de la proto- 
catégorie aux autres catégories ? Heidegger refuse de penser la catégori- 
sation comme une << subsomption », à la manière de Hegel, ce qui est le 
<<malheur >> de la pensée. I1 faut penser la catégorie en se maintenant dans 
la sphère raréfiée du transcendantal : le catégorial n’est pas une chute dans 
la particularité. Heidegger reprend une suggestion d’Avicenne et de Scot : 
c’est par un mouvement circulaire de la pensée que l’on peut interpréter les 
transcendantaux les uns par rapport aux autres. Au niveau le plus 
fondamental, une herméneutique en cercle n’est pas forcément vicieuse. On 
passera aux autres transcendantaux par l’étude de la relation transcen- 
dantale de l’étant à lui-même. 

L’un et le multiple, d’une manière très platonicienne, sont, dans leur 
implication réciproque, convertibles avec l’étant. L’étant se scinde et se 
dédouble : << Tout ce qui est, en tant qu’il est, est un >>5 .  L’un est donc une 
condition de l’objet, << un moment qui conditionne l’objectivité en 
général ». Citant Rickert, Heidegger rappelle l’universalité de 

1. Cf. J.-F. COURTINE, Suarez et le système de la métaphysique, Paris, PUF, 1991, 

2. P. 220 (162); cf. Duns Scot, Quodlibet III, commenté par L. Honnefelder, 
Scientia transcendens, Hambourg, 1990, p. 6-8. 

3. J.-F. COURTINE, Suarez ..., p. 537, n. 22 ; T. KOBUSCH, «Das Seiende als trans- 
zendentaler Oder supertranszendentaler Begriff. Deutungen der Univozitat des Begriffs 
bei Scotus und den Scotisten », à paraître in John Duns Scotus, Metaphysics and Ethics 
(L. Honnefelder et R. Wood éds.). 

p. 376-379. 

4. P. 217 (159). 
5. Opus Oxoniense II, d.3, q. 4 (cité par Heidegger). 



ENTRE LOGIQUE ET sÉMANTIQuE: HEIDEGGER LECTEUR DE DLJNSSCOT 271 

1’ &tEpoehiq, qui pose à la fois le même et l’autre comme critères ultimes 
de l’appropriation de l’objet I .  I1 paraphrase un passage attribué à Scot : 
l’unité n’ajoute pas une chose absolue à l’étant, mais une autre notion, une 
détermination supplémentaire, une manière de le signifier : il est la négation 
de la négation, la première détermination, et ici Heidegger suit une 
tradition allant de Scot et Eckhart à Hegel. 

Mais l’un et le multiple peuvent aussi n’être pas considérés comme du 
transcendantal, et ils sont alors le principe du nombre. On peut ainsi 
déduire la catégorie de la quantité, qui constitue l’objet des mathématiques, 
délimite leur domaine et fonde leur intelligibilité. Le nombre pur n’est pas 
une figure réale2, celle des objets dénombrés, mais, comme l’a bien vu 
Scot, une forme non-sensible. C’est en cela que la pensée médiévale ouvre 
à la phénoménologie husserlienne : l’idéalité mathématique ne dépend pas 
de la physique ou de la psychologie empirique. 

Comment démêler le domaine de la nature, objet de la physique ? Ce 
qui est déterminé par le nombre, ce sont << les objets réaux (realen) de la 
réalité naturelle (Nutumirklichkeit) >> 3. Ils se définissent comme des êtres 
<<extra animam >>, qu’il faut traduire, en bonne phénoménologie, par << hors 
de la conscience >> 4. Heidegger rappelle alors l’importance de la théorie 
scotiste de l’individuation : le réel dans la nature constitue un ultime 
irréductible, un donné immédiat, ici et maintenant, un continu divers et 
hétérogène, une multiplicité incalculable (Rickert) 5 .  

C’est dans cette perspective que Heidegger reprend le problème de 
l’analogie et de l’univocité de l’être. Comme l’a dit Scot, le monde des res 
est régi par une analogie, tandis que le monde des signes et des concepts 
n’accepte que l’unité ou la pluralité des sens (l’univocité ou l’équivocité). 
Ainsi, l’ens est univoque dans son concept, et analogue dans les choses. 
C’est une toute autre problématique que celle de Saint Thomas, puisqu’elle 
ajoute à l’analogie réelle (connue de celui-ci) une strate d’univocité logique 
(propre à Scot) 6 .  Comme le signale Heidegger, il y a pour la pensée un 
principe d’ordre, l’unité du point de vue, qu’on peut appeler 

1. P. 218 (160), 230-231 (172-173). 
2. P. 247 (189). 
3. P.251 (193). Heidegger avait d’abord souhaité faire son habilitation sur la 

question du nombre (O. POGGELER, Der Denkweg Martin Heideggers, Pfullingen, 
Neske, 1983, p. 411, n. 2 ;  confirmé par H. Ott) 

4. P. 252 (194). 
5. P. 253 (195). Voir dans l’idée que I’ens commune est différencié en chaque cas 

(je) par la nature des domaines qui le divisent une anticipation de la Jemeinigkeit 
(comme le fait T. KISEL, The genesis of Heidegger’s Being und Time, Berkeleynos 
Angeleskondres, Univ. of California Press, 1993, p. 27), est un anachronisme, une 
illusion rétrospective. 

6. Cf. O. BOULNOIS, «La  destruction de l’analogie et l’instauration de la méta- 
physique », in Sur la connaissance de Dieu ...., p. 74-81. 



272 OLIMER BOULNOIS 

«l’homogène», mais du côté des choses, il y a une multiplicité 
<<irréductible ». I1 faut alors distinguer deux types d’unité : l’unité subsis- 
tante, qui est l’unité de Dieu, simple et sans altérité, et l’unité participée, 
qui est celle de l’objet de la métaphysique. Les degrés d’être sont déter- 
minés par la place des étants dans ce rapport général d’analogie. L’analogie 
désigne ainsi l’interface complexe entre l’homogénéité de la pensée et 
l’hétérogénéité du réel. La relation au réel est atteinte par le principe de la 
détermination matérielle de la forme, tandis que l’indication formelle surgit 
là où Heidegger discute de l’un transcendantal, là où la catégorie est reliée 
à la doctrine de l’homogène. Ainsi, il y a pour la pensée une mesure de la 
perfection : la mathématique, comme théorie de la mesure, est primordiale. 
Mais comme l’a vu Scot lui-même, les catégories d’Aristote ne valent que 
pour le domaine limité du monde sensible ; elles ne valent ni pour les 
mathématiques, ni pour la métaphysique en général. 

Ainsi sont délimités d’ avance les trois domaines, des mathématiques, 
théorie de l’unité mesurante ; de la physique, théorie du divers hétérogène, 
mesuré par l’unité ; et de la métaphysique, théorie de l’un pur, qui n’est ni 
mesure, ni mesuré. 

2. Le vrai et la logique 

Comment penser le verum et la vérité logique ? 
Le second chapitre de la première partie reprend la dissertation de 

1913, où l’on ne retenait qu’un sens de l’être, l’être comme être-vrai, c’est- 
à-dire comme validité du jugement, le d a s  gilt et non le dus ist I .  Le monde 
du sens exclut le monde physique. Mais ici, la problématique est renversée : 
le vemm est fondé sur I’ens. I1 doit l’être de manière- transcendantale, sur 
l’ens comme condition de l’objectivité, et non sur l’ens empirique. 
N Comme l’unum est une forme originelle de l’objet, le verum doit être saisi 
comme un rapport de forme D *. La vérité n’est pas une condition subjective 
de la connaissance, mais une condition transcendantale du rapport sujet/ 
objet. 

Heidegger suit ici Duns Scot 3 .  L’objet en général se situe devant la 
connaissance comme un pur déterminable. Chaque objet donné est connu 
en propre dans une simplex upprehensio, une détermination formelle 
pr6-judicative, qui a pour contraire l’ignorance, et non la fausseté. C’est 
unie simple représentation, ou plutôt une apprésentation (un Vor-stellen), 

1. Die Lehre vom Urteil im Psychologismus, Ga I, p. 170 (1 1 I). 
2. P. 265 (207). 
3. Quaestiones subtilissimae in Mefaphysicam VI, q.3 (337 a sv.), cité p. 266 (208) 

n. 2. 



ENTRE LOGIQUE ET sÉMANTIQuE: HEIDEGGER LECTEUR DE DUNSSCOT 273 

qui est toujours vraie I .  Ensuite, << la connaissance dont la vérité a pour 
contraire l’erreur est le jugement », qui détermine un esse verurn ayant une 
validité (es gilt) *. Par conséquent, la copule ne signifie ni l’existence réelle 
objective, ni la simple intention subjective. Heidegger loue Scot d’avoir 
donné à la copule le sens le plus large possible : l’esse signifie le vrai, la 
relation entre les extrêmes qui fonde le es gilt,  ou la validité du jugemen t3. 
La proposition a une validité distincte de l’être de la chose et d’un 
fondement psychologique. 

En passant, Heidegger a mentionné la découverte d’une couche 
anté-prédicative antérieure au jugement, mais cela reste très fugitif. I1 se 
consacre alors à la fondation ontologique de la représentation. Le jugement 
n’est pas une adéquation au sens du reflet, de la copie (Abbildung) ou d’une 
reproduction (Wiederholung) de ce qu’il y a dans les choses, qui se heurte- 
rait fatalement à l’argument du troisième homme4. Bien au contraire, c’est 
le contenu de signification de l’objet qui reçoit par le jugement une force et 
qui devient vrai. << C’est dans la connaissance que se constitue le vrai >9. 
Heidegger analyse alors la sémiotique de Duns Scot : le rappport judica- 
toire est contenu virtuellement dans l’objet, mais il n’est pas semblable à 
l’objet6. C’est en ce sens qu’il le représente : il en tient lieu, mais il est 
équivoque, comme le rapport du signe au signifié (selon un exemple 
médiéval classique, le cercle à la porte de l’auberge représente l’arrivée de 
vin nouveau : il lui est associé, mais il ne lui ressemble pas). Scot permet de 
rejeter dos à dos le réalisme empirique (le naturalisme), et l’idéalisme 
subjectif (un << fantôme »), de préférer une théorie de l’objectivité, qui fonde 
l’absolue valeur de vérité de la proposition. << Le sens du jugement [...] est 
la forme de réalité et la forme structurelle des implications que présente la 
teneur de la chose D ’. 

I1 faut alors reprendre le problème du rapport entre la logique et la 
psychologie. L’ens rationis [logique] est [...I un ens in anima ; mais << la 

1. P. 268 (210). 
2. P. 268 (210). 
3. P. 269 (21 1). 

5. P. 271 (213) et n. 9, avec référence à Scot : <<res non est praecisa causa veritatis in 
intellectu sed intellectus componens praedicatum cum subject0 N (In Metaphysicam VI, 
q.3, p. 344 a sv.). 

6. P. 27 1, n. 9. À l’époque, la seule autre étude importante de la sémiotique de Scot 
est l’œuvre (inédite alors) de C.S.  CE, Collected papers (Vols. I-Vi, C. Hartshorne 
and P. Weiss éds., Cambridge [Mass.], Harvard Univ. Press, 1931-1935 ; vols. ViI-VIII, 
A. W. Burks éd., Cambridge [Mass.], Harvard Univ. Press, 1958). Heidegger se garde 
bien de mentionner qu’être contenu virtuellement, c’est pour Scot être causé par l’objet, 
car ce serait donner des gages au naturalisme en logique. 

4. Pp. 270-272 (212-214). 

7. P. 273 (215). 
8. P. 275 (217). 



274 OLIVIER BOULNOIS 

réalité logique n’est pas une partie, un extrait de la réalité psychique D I .  

L’ens rutionis ne se réduit pas à la psychologie ; l’objet de la logique est 
pour Scot un para-étant, un étant en réduction (ens diminutum) : il n’a pas 
d’être réel, il n’est cause de rien, et ne peut donc appartenir au monde de la 
nature (définie par les relations de cause à effet). La réalité psychique, en 
revanche, a bien une réalité substantielle : elle est un accident de l’âme. 
Ainsi, Heidegger reprend la théorie scotiste de l’être objectif. Le thème de 
la pensée, c’est l’être objectif représenté, et non la chose réelle 
représentante, douée d’une réalité formelle dans l’intellect (subjective in 
intellectu) . I1 y a là une anticipation de l’intentionnalité husserlienne : l’être 
objectif, c’est le << sens noématique », << l’intentionnalité du corrélat de 
conscience ». Être << dans >> l’âme, selon Scot, c’est être l’irréel de Rickert, 
ou l’intentionnel de Husserl. L’ens rutionis est la visée, le sens des actes 
psychiques. I1 n’est pas une chose dans l’âme. 

Le logique pur, c’est ce que Bolzano appelle la vérité en soi, ce qu’il 
nomme également le A6yoç anocpavtdç z. La différence la plus cardinale 
du réel passe entre conscience et réalité, âme et être représenté. Mais, 
comme toute conscience d’objet (l’intentio prima) peut être à son tour 
l’objet d’une réflexion de la conscience sur ses propres actes (l’intentio 
secunda), tout objet peut devenir objet de la logique. Heidegger cite Scot : 
le secteur réel est analogue, mais il peut être saisi au second degré par la 
logique, et alors il est univoque. Cela correspond à ce qu’affirmait Husserl 
dans les Ideen I : alors que les objets se répartissent en diverses signifi- 
cations objectives, tous les noèmes relèvent d’un genre suprême unique. I1 
y a donc par essence une univocité de la logique. 

Mais l’homogénéité est aussi, nous l’avons vu, une caractéristique des 
mathématiques. Faut-il donc identifier logique et mathématique ? I1 semble 
que non : l’homogénéité des mathématiques repose sur la quantité, tandis 
que celle de la logique repose sur l’intentionnalité des termes simples, et 
sur la validité des propositions. Les dix catégories d’Aristote n’ont de 
valeur que pour la réalité concrète 3. La logique porte sur les intentions. Or 
le non-ens (l’irréel, la fiction, l’imaginaire) est aussi un objet de connais- 
sance, il est pensé, il entre dans les jugements, il est intégré aux signifi- 
cations. I1 y a, nous apprend Scot, un concept très général du non-ens, une 
catégorie qui échappe aux dix catégories du réel (entendons par là le 
<<réal », le chosique). La logique englobe à la fois les dix catégories du réel, 
et la surcatégorie du non-réel. Elle est donc plus générale que l’ontologie. 

1.  P. 276 (218). 
2. P. 278 (220). 
3. Heidegger ne donne pas de nom à la discipline correspondante : s’agit-il de la 

physique (mesure appliquée aux êtres naturels) ou de l’ontologie ? 



ENTRE LOGIQUE ET sÉMANTIQuE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 275 

3. Logique et grammaire 

La logique est-elle émancipée de la grammaire? La dissertation de 
1913 créditait Lask d’être parvenu à cette libération I .  Dans l’habilitation de 
1915, il y a lieu de reprendre la question : quel est le rapport entre ces deux 
dimensions ? 

Heidegger a bien vu l’un des points essentiels de la sémantique 
scotiste : << la séparation radicale de la structure linguistique et de la teneur 
logique n2. Le signe linguistique est séparé du concept. I1 renvoie à la chose 
même et non au concept3. Et réciproquement, l’identité du domaine 
logique, assurée par la signification noématique, demeure, malgré les 
structures linguistiques des différentes langues (ou paroles qui l’expriment : 
Sprachen) 4. 

Heidegger reprend toute la théorie scotiste du signe. Le signe est 
quelque chose de relatif, ayant un caractère d’indice. I1 entre dans toute une 
classification : naturel ou conventionnel, impliquant la présence de son 
signifié ou ne l’impliquant pas, signe du présent, du passé et du futur. Le 
langage est un cas particulier du signe sensible : << le son vocal est un signe, 
et le signe se présente au sens, en imprimant autre chose dans l’esprit >> 5 .  I1 
y faut donc << l’acte qui confère signification >> (Husserl). Ces actes sont des 
intentions suscitées par l’âme (Scot). Ils sont dans l’âme comme dans un 
sujet 6 .  Ce sont des visées noématiques, valables même si l’objet n’est plus 
présent, qui représentent ce qu ’est l’objet (vorstellt) mais non qu’il existe 7. 
Duns Scot libère la signification de l’existence et de la nature réelle. 
L’objet et la signification n’appartiennent pas au même domaine de réalité. 
La sémantique a le même type de priorité transcendantale que la logique, 
mais elle en est distincte. Elle a acquis une place autonome, mais qui reste 
flottante : elle ne peut être antérieure à la logique, ce qui retomberait dans 
le psychologisme, mais elle ne s’en laisse pas non plus déduire. 

1. P. 178 (119), n. 10. 
2. P. 291 (233). 
3. Ce que n’admet pas THOMAS D’ERFURT, auteur de la Grammaire spéculative. 

4. P. 293 (235). 
5 .  DUNS SCOT, Super Analytica Posteriora I, q.1 (p. 201 a) : N Vox enim est signum, 

et signum se offert sensui, aiiud derelinquens intellectui ». 
6. P. 300 (242), n. 13. << rationes significandi non inducuntur per motum, sed sunt 

intentiones inducate per animam [...I potest dici quod [...I sunt in signo ut in termino et 
in anima ut in subject0 B (Quaestiones super Elenchorum q.15, 0 [20]). 

D’où une contradiction entre le vrai Scot et le pseudo-Scot. 

7. P. 301 (243). 



276 OLIVIER BOULNOIS 

IV. La doctrine de la signification 

Dans la deuxième partie, consacrée à la doctrine de la signification, 
Heidegger examine deux problèmes : I) Y a-t-il un concept autonome de la 
théorie de la signification ? Comment s’articule-t-elle à la logique ? Dans 
quelle mesure la philosophie doit-elle s’occuper de la langue (ou parole : 
Sprache) I ? (Chapitre 1). 2) Comment produire une théorie des formes de la 
signification, suivant les modi significandi du pseudo-Scot (Thomas 
d’Erfurt) ? (Chapitre 2). 

En commençant son travail, Heidegger s’était donné pour tâche de 
relier la logique aux formes sémantiques. Il lui faut donc établir les prin- 
cipes d’une théorie de la signification. Selon Bergson, le mot enferme 
l’intuition du singulier dans un cadre abstrait 2. Mais précisément, cette 
proposition montre le contraire de ce que voulait dire son auteur: elle 
prouve justement que les significations comportent une teneur formelle 
synthétique, à laquelle l’objet ne se réduit pas, qu’elles lui donnent une 
dignité logique. I1 faut interpréter les significations (ou références : Bedeu- 
tungen) en vue de la vérité, c’est-à-dire de la validité du jugement, en 
posant donc la question du sens (Sinn) 3 .  C’est la compréhension, et non la 
référence, qui est décisive. 

I1 cite Scot. L’intellect confère au mot une double raison : - la signifi- 
cation, noyau essentiel qui en fait un signe : on la considère formellement 
comme une dictio (un élément sémantique), ce qui correspond à ce que 
Lotze appelait l’expression (Ausdruck) ; - les modes de signifier, qui font 
du mot une partie du discours, en l’articulant aux autres dans la séquence 
des propositions, ce qui correspond à ce que Lotze appele la langue (ou 
parole Sprache). Les parties du discours s’organisent selon des formes 
grammaticales étudiées par le pseudo-Scot (substantif, adjectif, etc.) 

On peut ainsi explorer un parallélisme onto-logico-grammatical. L’arti- 
culation grammaticale des parties du discours correspond à des modes de 
signification (les modi significandi), mais ceux-ci correspondent à leur tour 
ii un fondement dans la chose, des modes d’être (les modi essendi). C’est 
l’intellect, connaissant la chose, qui confère telle ou telle qualité concrète 
au langage par ses concepts, qui sont des modes de penser (les modi intelli- 
gendi) 4. Les trois modes (être, connaissance, signification) convergent 
noématiquement en étant uns par leur matière, mais différents dans leur 
forme, dans l’angle sous lequel cette matière est prise. Les modi essendi, 
intelligendi passivi et significandi passivi sont une seule et même chose, le 

1. P. 303 (245). 
2. P. 306 (140). 
3. P. 307 (249). 
4. P. 3 17 (259). 



ENTRE LOGIQUE ET sÉMANTIQuE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 277 

même noyau noématique, la même matière. I1 y a donc une compréhension 
rudimentaire de l’être, une coïncidence entre la donation (Gegebenheit) du 
vécu (Erlebbare), son intelligence et sa signification, en même temps qu’il 
y a une différence entre leurs modes : l’être-donné, la connaissance et la 
signification. Mais la signification active ne fait que reprendre ce qui a 
donné lieu à une intellection passive. Actif et passif s’entrecroisent dans 
une coïncidence intentionnelle, qui est atteinte dans l’expression objective 
de ces différents modes, dans un pôle d’identité qui est l’être objectif, la 
forme ou la ratio visée par la connaissance et la signification. L’être n’est 
pas un choc sensoriel brut, mais un nœud intentionnel: il a une 
<< déterminité formelle D I .  << La donation (Gegebenheit) établit déjà une 
détermination catégoriale >> Ainsi, chez le pseudo-Scot, c’est la logique qui 
est la clé de voûte du savoir : elle garantit, par le biais des modes de penser, 
l’adéquation entre les modes d’être et les modes de signifier. La 
sémantique n’a plus une place flottante, comme dans l’exégèse de Scot (au 
chapitre précédent) mais elle est clairement subordonnée à la logique. Nous 
avons quitté Scot, pour qui les signes renvoient directement aux choses 
mêmes, et nous sommes du côté des modistes : << La correspondance ainsi 
postulée définit une grammaire spéculative a priori, à laquelle devront se 
plier nécessairement toutes les grammaires existantes >> 3. Heidegger doit 
donc décider entre deux positions : celle de Scot, qui accorde une auto- 
nomie à la sémantique, et celle du pseudo-Scot, pour qui il y a une dépen- 
dance essentielle de la grammaire envers la logique (le modus concipiendi). 
I1 tranche du côté du pseudo-Scot, et de la domination de la logique : << la 
théorie de la signification n’est rien d’autre qu’une partie de la logique D 4. 

La logique est la théorie de la théorie, la doctrine du sens théorétique 
(Sinn). Elle inclut : - la doctrine des éléments de signification : dictio ou 
Ausdruck (théorie de la signification : Bedeutungslehre) ; - la doctrine de 
l’articulation du sens : modi signifcandi ou Sprache (théorie du jugement, 
Urteilslehre); - la doctrine de la différenciation des structures et de leurs 
formes systématiques (théorie de la science : Wissenschaftslehre). Mais 
cela ne signifie pas que la grammaire doive être déduite de la logique, ce 
qui serait une tâche impossible. Cela veut simplement dire que la philo- 
sophie procède par réduction devant les significations pour aller jusqu’aux 
<<éléments (Momente) catégoriaux ». L’esprit de la langue a précisément 

1 .  Pp. 318-319 (260-261). 
2. P. 138 (260). T. KISIEL, op. cit., p. 32, en conclut : << It is what Husserl calls a 

categorial intuition ». Interprétation légitime, mais encore anachronique. 
3. J. GREISCH, Ontologie e f  temporalité Park, PUF, 1994, p. 12. HEIDEGGER cite 

Husserl, disant dans les Recherches logiques que l’idée de grammaire a priori ressus- 
cite la vieille grammaire générale. 

4. P. 337 (279). 



278 OLIVIER BOULNOIS 

pour esprit une structure logique I .  Les conditions logiques de la langue se 
dessinent dans une doctrine des catégories. Le pseudo-Scot ne veut donc 
pas fusionner logique et grammaire sur la base d’une réduction au 
psychique, et la tâche que s’assigne Heidegger est seulement de 
comprendre la structure logique des significations, leur << couche expres- 
sive >>*. C’est la seule manière d’éviter que la << philosophie du langage >> 
(Spruche) ne sombre dans l’empirique. En la matière, il n’y a jamais de 
déduction, mais simplement une interprétation a posteriori. 

Le commentaire proprement dit de la Grammatica speculutiva occupe 
une place assez mince (le chapitre 2 de la deuxième partie). I1 s’agit d’une 
paraphrase philosophique de la déduction des catégories grammaticales, 
telle qu’elle est effectuée par le pseudo-Scot. Cette << doctrine des formes de 
la signification >> est assez pauvre, et suit le plan des sept parties du dis- 
cours : nom, pronom, participe, adverbe, conjonction, préposition, 
interjection. 

V. La fondation de la métaphysique 

Par méthode, l’exposé excluait délibérément les problèmes méta- 
physiques. I1 s’agissait d’une réduction à la sphère catégoriale. Mais pour 
toute doctrine des catégories, certains problèmes métaphysiques sont 
décisifs, comme celui de l’accès à la subjectivité. Paradoxalement, c’est la 
théorie de la signification qui pourra fournir en retour une théorie adéquate 
du sujet. Un autre ouvrage est donc promis par Heidegger : << c’est seule- 
ment à partir de là, en lien avec la métaphysique du problème de la vérité, 
que la mystique d’Eckhart est susceptible d’une explication philo- 
sophique>>3. L’étude de Scot aura pour pendant celle d’Eckhart. Car les 
acquis de Husserl sur la << conscience pure >>4 ne signifient pas le vide de la 
conscience, mais une plénitude métaphysique. Le retour au sujet est une 
composante fondamentale du projet phénoménologique. 

Heidegger promet donc une analytique du sujet, à la lumière de Maître 
Eckhart. La logique s’insère dans un contexte << translogique ». La philo- 
sophie a pour tâche une << interprétation métaphysico-téléologique de la 
conscience >> comme lieu du sens 5 .  L’attitude théorétique n’est qu’une des 

1. P. 339 (281). 
2. P. 340 (282). 
3. P. 402 (344), n. 2. Selon D. THOMA, Die &it des Selbst und die Zeit danach. Zur 

Textkititik Martin Heideggers 1910-1976, Francfort, Suhrkamp, 1990, p. 60, le chapitre 
final a été rajouté pour la publication, donc presque un an après. Cela explique en partie 
son caractère bouillonnant et programmatique, exaltant à la fois la M force D et le << but ». 

4. P. 405 (347), n. 4. 
5. P. 406 (348). 



ENTRE LOGIQUE ET sÉMANTIQuE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 279 

attitudes de l’esprit vivant. L’erreur de la philosophie comme vision du 
monde (N Weltanschauung >>) c’est de ne pas percer au delà des visions du 
monde pour saisir la << vraie réalité ». I1 faut faire << du sens logique à son 
tour un problème au regard de sa signification ontique»’. C’est le sens 
irréel, transcendant, qui garantit la vraie réalité. La théorie du sens permet 
une conception ontico-transcendantale du concept d’objet, et celui-ci repo- 
sera à son tour sur le concept d’esprit vivant. Car l’esprit est plus qu’un 
sujet noétique : un esprit historique. << L’histoire doit devenir un élément 
déterminant de signification pour le problème des catégories » 2  Il faut 
passer d’un domaine de validité idéal et théorique au domaine des signifi- 
cations préthéoriques provenant de la vie elle-même, mais sans sortir d’une 
considération transcendantale. L’histoire n’est pas un chaos d’événements 
dépourvus de signification, mais une réalité concrète, structurée intention- 
nellement. Et à son tour, la transcendance n’est pas une aliénation ou un 
éloignement du sujet 3. I1 faut donc réunifier la scolastique et la mystique : 
«la philosophie comme produit rationaliste et coupé de la vie est sans 
force, la mystique comme vécu irrationnel est sans but >>4. La première 
esquisse d’une analytique du Dasein se veut une exégèse d’Eckhart ! 

On sait que la réflexion de Heidegger a effectivement accompli ce 
programme d’une << philosophie de la mystique >> : Heidegger a lu soigneu- 
sement saint Bernard, et notamment pris des notes (en les traduisant dans 
sa propre conceptualité) sur les concepts de conscientia et d’ experientia 
dans le S e w n  III sur le Cantique des Cantiques *. I1 a aussi étudié de près 
Maître Eckhart, pour un séminaire d’hiver intitulé << Les fondements philo- 
sophiques de la mystique médiévale»6. I1 a également écrit le 5 janvier 
1917 au grand médiéviste Grabmann (et précisément découvreur de 
l’inauthenticité de la GrammariCa speculativa) pour lui proposer une sorte 
de collaboration intellectuelle, dans le champ de la scolastique médiévale et 
de la mystique, afin de parvenir à une confrontation critique, venue de 
l’intérieur, de la << philosophie de la valeur >> et de la << phénoménologie D ~ .  

Le tournant suivant semble constitué par le cours sur Augustin, où se 

1. P. 406 (348). 
2. P. 408 (350). 
3. P. 409 (351). 
4. P. 410 (352). 
5. Texte cité dans H. OTT, <<Martin Heidegger’s catholic origins », American 

6. Semestre d’hiver 1919120, mentionné par O. Poggeler, p. 41 1. Cf. O. POGGELER, 
Sein und Nichts, Mystische Elernente bei Heidegger und Celan », Zu dir hin. Uber 

mystische Lebenserfahrung von Meister Eckhart zu Paul Celan, W. Bohme éd., 
Francfort, 1987, p. 270 sv. 

7. Texte édité par H. Kostler, << Heidegger schreibt an Grabmann >> Phifosophisches 
Jahrbuch 87 (1980) 96-105. 

catholic philosophical quarterly 6912 (1995) p. 150. 



280 OLIVIER BOULNOIS 

dessinent déjà une herméneutique du souci et de la vérité. et dont on attend 
avec impatience la prochaine publication. 

VI. Un bilan 

Heidegger, malgré un flottement interprétatif dû à la confusion de Scot 
et de Thomas d’Erfurt, propose une remarquable interprétation de Duns 
Scot. I1 s’est livré à une lecture approfondie de passages dispersés, souvent 
difficiles à repérer. Sur les objets mathématiques, son analyse est restée 
sans rivale. Et il a fallu attendre près de cinquante ans pour que d’autres 
historiens s’attaquent à la question de la sémantique scotiste. Le choix de 
Duns Scot est pertinent pour le projet phénoménologique et historique qu’il 
revendiquait, en raison de sa théorie de l’objet pur, transcendantal ou 
surtranscendantal. Certes, Scot est husserlianisé. Mais il s’y prête évidem- 
ment mieux que Thomas d’Aquin (qui n’a pas d’ontologie neutre) ou 
Eckhart. 

Le projet philosophique annoncé en 1913 est accompli. Cette étude a 
articulé le domaine total de l’être selon ses différents modes de réalité. 
Heidegger a produit une logique pure, articulée en pluralité par la doctrine 
des catégories, et antérieure à l’ontologie. I1 a fait passer le sens de la vérité 
du jugement à la simple appréhension, non comme une perception empi- 
rique, mais comme une donation catégoriale. I1 se dirige vers une 
conscience intentionnelle non théorique, mais élaborée à partir de 
l’existence vivante et historique. 

Si l’on se reporte aux auto-interprétations fournies a posteriori par 
Heidegger, il est exact qu’il a articulé des catégories de l’expérience et de 
la pensée aux formes de la signification, qu’il a relié la logique et Z’onto- 
Zogie. Ces deux domaines sont pensés dans une subordination (même si la 
coordination a été un instant envisagée) : le catégorial est le lieu logique de 
tout phénomène (être et non-être) ; la signijication de l’être est un cas 
particulier soumis au cas général. Heidegger endosse donc la thématique 
(classique de Scot à Kant) du concept de l’aliquid logique englobant l’ens 
reale. I1 revient ainsi au fondement de la métaphysique moderne. Par 
rapport à la dissertation de 1913, il a réalisé le premier moment, l’articu- 
lation de la logique et de la signification. 

En revanche, on ne peut pas dire qu’il se soit beaucoup préoccupé de la 
question de l’être en elle-même, ou de l’être de l’étant. I1 a entrevu, avec sa 
théorie de la donation catégoriale, qu’il y a une compréhension 
pré-ontologique de l’être. I1 a certes mentionné le problème de l’unité des 
sens de l’être à propos de l’univocité scotiste, mais ceci a plutôt inhibé la 
question du sens directeur et fondamental de l’être, qui reviendra au jour 



ENTRE LOGIQUE ET SÉMANTIQUE: HEIDEGGER LECTEUR DE DUNSSCOT 281 

par le rapprochement de la VIe Recherche logique avec Brentano en 1919, 
- ce qui valide là encore l’auto-interprétation postérieure de Heidegger. Ce 
travail laisse pourtant deviner en négatif ce qu’il lui restait à découvrir pour 
refonder la logique et la sémantique. Comme le disait Heidegger lui-même 
dans son << Avant-propos >> à l’édition des Frühe Schriften 
<< l’interdépendance (Zusammengehorigkeit) des deux questions restait dans 
l’ombre >> I .  I1 lui restait à affranchir la parole de la logique, la langue du 
concept, la doctrine de la signification de celle des catégories. Et pour cela, 
il lui fallait encore penser le néant, non dans un concept, mais dans une 
expérience non-conceptuelle, par la description de l’angoisse. 

Olivier B OULNOIS 
Maître de Conférences, 

École Pratique des Hautes Études 

1. P. Ix. 





LA DOCTRINE DU JUGEMENT, 

LA MÉTAPHYSIQUE DU PRINCIPE DE RAISON 

ET LVDÉE DE LA LOGIQUE 

a question de la logique, ou plus exactement du logique, des L Logischen, selon l’expression de Husserl, est inséparable chez 
Heidegger de celle de l’être, plus précisément du sens de l’être, problème 
dont, comme il le rappelle dans Mein Weg in die Phünomenologie, il 
cherchait la solution dans les Recherches logiques de Husserl I .  On connait 
certes l’importance que Heidegger accordait à la VIe Recherche, que 
Husserl d’ailleurs accepta de rééditer à sa demande expresse en 1920, et à 
la première recherche, dont on a longtemps cru qu’elle formait le thème du 
cours du semestre d’été 1920 *, mais il faudrait peut-être rappeler que c’est 
la Ive Recherche qui a d’abord attiré l’attention du jeune Heidegger qui 
soulignait dans sa thèse d’habilitation de 1916 que 

c’est Husserl qui a remis en honneur l’idée d’une grammaire pure et 
montré qu’il y a des lois a priori de la signification qui font encore 
abstraction de la validité objective des significations 3. 

C’est parce que le jeune Heidegger s’occupe des problèmes de la logique 
contemporaine, comme l’atteste sa dissertation de 1914 traitant de La 
doctrine du jugement dans le psychologisme, travail directement inspiré 
des Prolégomènes ù la logique pure de Husserl, qu’il est amené à s’intéres- 
ser la logique scolastique, dans laquelle il découvre des éléments phéno- 

l .  Cf. Questions IV, Paris, Gallimard, 1976, p. 162. 
2. Cf. Acheminement vers la parole, Paris, Gallimard, 1976, p. 91. Ce cours 

aujourd’hui publié (Ga 59, paru en 1993) sous le titre de Phénoménologie de l’intuition 
et de 1 ’expression est fort décevant à cet égard. 

3. Traité des catégories et de la signification chez D. Scot, Paris, Gallimard, p. 157 
(tr. modifiée). 



284 FRANÇOISE DASTUR 

ménologiques, car loin d’être simplement une reprise de la syllogistique 
aristotélicienne, elle constitue, en particulier chez Duns Scot, ce que 
Husserl nommera plus tard une apophantique formelle, c’est-à-dire une 
logique du sens qui n’a pas affaire à la validité objective, mais seulement 
aux lois a priori qui établissent les conditions de l’unité du sens. L’objet 
privilégié d’une telle logique est donc l’assertion en elle-même, la propo- 
sition en tant que simple signification, ou comme le dira Husserl dans 
Logique formelle et logique transcendantale, la morphologie pure du 
jugement I .  C’est d’une telle << logique du sens », dont Heidegger découvre 
la matrice dans la << sémiotique D de Duns Scot, qu’il attend alors une clari- 
fication essentielle du problème de la signification directrice de l’être dont 
il souligne dans son autointerprétation qu’il constitue << la question qui (le) 
mit en chemin >> dès sa première lecture philosophique, celle de la disser- 
tation de Brentano en 1907 . 

C’est en fait le même projet, celui du développement d’une logique du 
sens orientée vers le jugement, qui se distingue de la logique au sens fort 
du terme, celle de la validité, orientée vers l’objet, qui guide encore 
Heidegger dans son entreprise de Destruktion ou plutôt de kritischer Abbau 
der überlieferten Logik, de << déconstruction critique de la logique tradi- 
tionnelle», expression qu’il emploie, entre autres, dans le cours du 
semestre d’été 1928 consacré aux Metaphysische Anfangsgründe der Logik 
im Ausgang von Leibniz, aux << Premiers principes métaphysiques de la 
logique à partir de Leibniz ». Ce que Heidegger cherche à faire apparaître 
dans ce cours, c’est justement le statut métaphysique des principes méta- 
physiques initiaux de la logique, c’est-à-dire le caractère proprement philo- 
sophique de celle-ci qui, une fois accomplie la Destruktion de la théorie 
leibnizienne du jugement 3, c’est-à-dire la reconduction de celle-ci à ses 
fondements métaphysiques, peut être définie comme une << métaphysique 
de la vérité B ~ .  Car il s’agit essentiellement encore, pendant toute la période 
de Marbourg, de << rendre plus originairement concevable D ce que nous 
nommons logique et de faire apparaître «l’idée d’une logique philo- 
sophique D ~ .  Or celle-ci ne peut pas être fondée par une mise en rapport 

1.  Le changement du vocabulaire husserlien de 1900 à 1929 s’explique par le fait 
que la perspective, qui était d’abord plus large et concernait le rapport de la logique 
pure au langage, est devenue plus strictement logique, le jugement étant le corrélat 
logique de la notion d’objet alors que la signification est celui de l’expression, comme 
l’indique bien le titre de la première Recherche logique. 

2. Questions N, op. cit., p. 162. 
3.  Titre de la première partie principale du cours. 
4. Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz, G a  26, 

5. ibid., p. 7. 
Francfort, Klostermann, 1978, pp. 126 et 132 (noté par la suite Ga 26). 



LA DOCTRWE DU JUGEMENT 285 

extérieure de la logique et de la philosophie, mais par une appropriation 
plus originaire de la logique traditionnelle, à travers la tentative de la 

rendre plus lâche, afin qu’apparaissent en elle des problèmes centraux, 
et de nous laisser reconduire par la teneur de ces problèmes eux-mêmes 
aux présupposés de celle-ci I .  

On voit bien ici que la tâche de la Destruktion qui est déterminée comme 
un Aujockern, comme le fait de desserrer, défaire, relâcher, rendre meuble, 
ce qui est trop noué, trop entrelacé, trop compact, consiste bien à 
de-struere, à démonter un assemblage, à dégager les diverses couches 
d’une construction, à faire apparaître l’ordre d’une disposition, plutôt qu’à 
renverser ou à détruire. C’est donc seulement par une telle dé-construction 
que l’on peut véritablement fonder une logique philosophique. C’est ce que 
Heidegger dit explicitement dans ce même cours : 

Nous ne possédons pas une métaphysique toute faite dans laquelle nous 
pourrions loger la logique, mais la Destruktion de la logique est elle- 
même une partie de la fondation en raison (Begründung) de la méta- 
physique 2. 

Comme Heidegger le souligne à plusieurs reprises dans ce cours et comme 
il le rappellera en 1929 dans l’introduction de Kant et 2e problème de lu 
métaphysique3: fonder la métaphysique ne consiste pas à remplacer un 
fondement déjà établi par un autre, comme si la métaphysique était déjà un 
édifice achevé et une discipline toute faite, mais la fondation 
(Grundlegung) est au contraire la projection d’un nouveau plan architec- 
tural en même temps que la détermination concrète de la métaphysique 4.  

Heidegger a consacré à ce travail de déconstruction et de fondation 
d’une logique philosophique une grande partie de ses cours de la période 
de Marburg et du commencement de la seconde période de Freiburg, à peu 
près donc du semestre d’hiver 1925-26, période du premier cours intitulé 
Logique, dont le sous-titre est : La question de la vérité, jusqu’au fameux 
cours du semestre d’été 1934, Über Logik als Frage nach der Sprache, 
<< Sur la logique en tant que question du langage », qui devrait constituer le 
tome 38 de la Gesamtausgabe 5 ,  cours dont Heidegger lui-même mentionne 
à deux reprises qu’il constitue un moment décisif, celui de la trans- 

1. Ibid., p. I. 
2. ibid., p. IO. 
3. Kant et le problème de la métaphysique, Paris, Gallimard, 1953, p. 37-38. 
4. Ga 26, p. 132. 
5. Sa publication, sous le no 38 dans la Gesarntausgabe, n’est pas encore annoncée 

et le texte fort incomplet publié par Farias en 1991 sur la base du cahier de cours 
d’Helene Weiss ne représente qu’une soixantaine de pages (Logica, Lecciones de M. 
Heidegger, Barcelone, Anthropos, 1991, Ed. Bilingue). 



286 FRANÇOISE DASTUR 

formation de la logique en la question du Wesen der Sprache, du 
déploiement de l’être de la parole I .  Cette précision permet de comprendre 
que la Destruktion de la logique est une tâche qui reste essentiellement 
axée sur une certaine conception du discours et de la parole, celle-là même 
que l’on trouve dans Sein und Zeit, à savoir une conception qui voit dans la 
Sprache, la parole, une Wortganzheit, un ensemble de mots et 1’Hinaus- 
gesprochenheit der Rede, l’extériorisation orale du discours z. À partir du 
moment où le langage n’est plus identifié à l’ensemble des mots et des 
sons, mais compris à partir de son Wesen, c’est-à-dire non pas à partir de 
son essentia, mais au sens verbal du vieux mot wesan, qui, signifiant 
<< déployer son être », ne s’oppose nullement à l’existentia, il ne peut plus 
être question de ramener le logique à l’existential, c’est-à-dire de suivre le 
programme tracé par Heidegger dans le 8 33 de Sein und Zeit, paragraphe 
consacré à l’énoncé (Aussage) comme mode dérivé de l’explicitation : 

I1 ne s’agissait provisoirement, en montrant le caractère dérivé de 
l’énoncé par rapport à l’explicitation et au comprendre, que de faire 
clairement voir que la “logique” du h6yos est enracinée dans l’ana- 
lytique existentiale du Dasein 3. 

I1 s’agira en effet non plus d’une déconstruction de la logique comprise 
comme retour à ses fondements initiaux, afin de faire apparaître le fonde- 
ment herméneutique-existential du A6yoç &no<pavrdç et l’origine méta- 
physique de la logique, mais bien de ne plus voir en elle que le résultat de 
l’interprétation technique de la pensée qui signe le déclin de celle-ci, 
désormais réduite à n’avoir plus qu’une valeur instrumentale, ce qui se voit 
en quelque sorte confirmé par les définitions traditionnelles de la logique 
comme organon ou canon4. On peut cependant considérer que la 
Destruktion de la logique à laquelle Heidegger procède entre 1925 et 1934 

1.  Cf. Qu ’appelle-t-on penser ? Paris, PUF, 1954, p. 157 et Acheminement vers la 
parole, op. cit., p. 93. 

2. Sein und Zeit, Tübingen, Niemeyer, 1963, p. 161. (Noté par la suite SuZ). Les 
traductions françaises récentes ne permettent plus de comprendre la distinction entre 
Re& (que Martineau traduit par << parler B et Vezin par << parole D) et Sprache (traduit par 
parole chez Martineau et par langue chez Vezin). HEIDEGGER indique pourtant lui-même 
que logos est traduit par Re& et distingue clairement celle-ci de l’ébruitement sonore 
du parler. Mais il est encore ici conduit par la distinction d’origine husserlienne entre 
signification et expression, comme l’atteste l’apostille de la p. 87 qui s’oppose par ces 
mots à la phrase dans laquelle se voit affirmé le caractère <<fondé D du mot et de la 
parole (Wort und Sprache) par rapport aux significations : <<Faux. La Sprache ne 
constitue pas un étage supérieur, mais elle est le Wesen originaire de la vérité en tant 
que là ». C’est dans la Lettre sur l’humanisme (1946) que Heidegger déclare que << La 
Sprache est la venue éclaircissante et célante de l’être >> (op. cit., p. 65). 

3. SuZ, p. 161. 
4. Lettre sur 1 ’humanisme, op. cit., p. 3 1 sv. 



LA DOCTRINE DU JUGEMENT 287 

est une tâche qui prépare le << tournant >> du milieu des années trente, 
puisqu’elle met clairement en lumière, à l’égard de la vérité, de l’être et du 
langage, le caractère dérivé de leur détermination traditionnelle. On 
pourrait en effet montrer que la domination de la logique sur la pensée 
occidentale et le primat qui lui est reconnu traditionnellement en tant 
qu’organon sur la philosophie elle-même reposent sur trois thèses fonda- 
mentales auxquelles la déconstruction critique heideggérienne s’attaque 
systématiquement dans les cours de Marburg et Freiburg : une thèse qui 
concerne la vérité: le lieu de la vérité est le jugement; une thèse qui 
concerne l’être : l’être n’a pas d’autre sens que la copule ; une thèse qui 
concerne le statut du langage : l’énoncé propositionnel prédicatif constitue 
l’essence du langage. De ces trois thèses, c’est la première qui est évidem- 
ment la plus importante et c’est à sa critique que Heidegger s’emploie le 
plus longuement, en particulier dans le cours de 1925-26 et dans celui de 
1928. Je me propose de revenir brièvement sur le premier de ces cours, 
avant de me consacrer, après cette longue introduction, à l’analyse et à la 
lecture du cours de 1928. 

En 1925-26, période où Heidegger achève la rédaction de Sein und 
Zeit, la critique de la thèse traditionnelle de la vérité se déploie sous la 
forme d’une discussion critique de la théorie husserlienne de la vérité à 
laquelle est consacrée toute la longue << Considération préliminaire >> (près 
de cent pages) du cours intitulé Logik. Heidegger voit en Husserl, déjà à 
cette époque, celui dont il dira dans son dernier séminaire en 1973 que, 
<< avec ses analyses de l’intuition catégoriale, (il) a libéré l’être de sa fixa- 
tion dans le jugement >>’. Car déjà, dans le cours du semestre d’été 1925, 
Prolégomènes à 1 ’histoire du concept de temps, dont une énorme << partie 
préparatoire>> de 170 pages est consacrée au «Sens et (à la) tâche de la 
recherche phénoménologique », Heidegger déclarait que la phénoméno- 
logie rompt avec la limitation du concept de vérité aux actes de mise en 
relation, aux jugements >> et qu’ 

elle revient, sans qu’elle en ait une conscience expresse, à l’ampleur du 
concept de vérité qui permettait aux Grecs, à Aristote, de nommer vrais 
aussi la perception en tant que telle et le simple fait de percevoir quelque 
chose 2. 

1. Questions IV, op. cit., p. 315. 
2. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, Ga 20, 1979, p. 73. Comme 

HEIDEGGER le soulignait déjà dans sa thèse d’habilitation, Duns Scot reconnaît lui aussi 
à la simplex apprehensio une vérité qui s’oppose non à la fausseté mais à la non- 
connaissance. Bien que le jugement soit déterminé comme ce qui est proprement vrai 
ou faux, est cependant reconnue ici une vérité antérieure au jugement (Cf. Traité des 
catégories et de la signijïcation chez Duns Scot, op. cit., p.97). 



288 FRANÇOISE DASTUR 

C’est ce concept plus ample de la vérité que l’on peut trouver dans la VIe 
Recherche logique à travers la notion d’intuition catégoriale, qui atteste que 
l’être n’est pas un simple concept, une pure abstraction, mais qu’il est 
donné dans une intuition d’une nature spéciale, analogue à la perception du 
monde phénoménal. Pourtant dans les Prolégomènes Ù lu logique pure, 
Husserl se réfère à un autre concept de vérité, celui de la vérité au sens de 
validité ou Geltung. Heidegger montre dans le cours de 1925-26 que 
l’origine de ce concept de vérité au sens de validité, qui chez Rickert et 
dans l’école de Bade prendra même le sens de valeur (Wert), est à chercher 
dans la Logique de Hermann Lotze qui identifie l’énoncé propositionnel, 
dans la mesure où il << vaut », où il est valable, avec la vérité elle-même I .  La 
conception lotzienne de la validité représente donc la culmination de la 
thèse traditionnelle selon laquelle le jugement est le lieu de la vérité. 
Husserl adopte cette définition de la vérité, vérité comprise comme Sutz- ou 
Logoswuhrheit, vérité propositionnelle ou logique, afin de lutter contre le 
psychologisme qui ne distingue pas entre acte et contenu du jugement, 
c’est-à-dire entre réalité et idéalité, et qui ruine ainsi le fondement même de 
l’idée de vérité. Pour Lotze lui-même, la proposition n’est pas le résultat 
d’un acte psychique, mais une forme d’effectivité, de Wirklichkeit, qui ne 
peut pas être produite par la conscience, mais seulement reconnue, affirmée 
(bejaht) par elle. C’est la raison pour laquelle il identifie la proposition 
avec 1’ iôÉa platonicienne. Husserl aurait donc adopté la théorie lotzienne 
de la validité afin de préserver l’intemporalité de la vérité du relativisme 
psychologiste. 

Pourtant le véritable problème de Husserl n’est pas tant celui de la 
distinction entre réalité et idéalité que celui de leur corrélation : c’est la 
notion d’intentionnalité elle-même qui en constitue la solution : elle signifie 
que chaque acte psychique réal est en lui-même relié à son contenu idéal, à 
ce que Lotze nommerait une << effectivité ». Plus encore : il est toujours 
possible de faire l’expérience de l’identité de l’intention et de son objet. 
Husserl a nonimé évidence D cet acte d’identification. C’est en effet au 
niveau de la VIe Recherche que nous trouvons le véritable concept phéno- 
ménologique de vérité : non pas la vérité au sens de validité, mais la vérité 
au sens de l’identité de l’intention et de l’intuition, vérité que Heidegger 
nomme dans le cours de 1925-26 Anschuuungswuhrheit ou Nouswuhrheit, 
vérité d’intuition ou vérité du voûç, puisque le terme grec de voûç est apte 
à rendre compte du sens élargi de l’intuition husserlienne qui comprend à 
côté de l’intuition sensible l’intuition dite catégoriale. I1 reste néanmoins à 
comprendre pourquoi on trouve dans les Recherches logiques deux 
concepts de vérité et comment ils sont articulés l’un par rapport à l’autre. 

1.  Logik, Die Frage nach der Wahrheit, Ga 21, 1978, p. 82 sv. 



LA DOCiWNE DU JUGEMENT 289 

L’argumentation de Heidegger consiste à faire apparaître que chez Husserl, 
c’est la vérité d’intuition qui sert de fondement à la vérité propositionnelle, 
contrairement à ce qui se passe chez Lotze qui fonde la vérité d’intuition 
sur la validité propositionnelle. Chez Husserl en effet la proposition ne peut 
être dite valable qu’en tant qu’expression de l’intuition, qu’en tant que 
représentation vide de l’objet visé qui peut être à tout moment légitimée 
par la présence effective de l’objet. La proposition n’est dite vraie que 
parce qu’elle s’identifie à l’un des membres de la relation d’identification 
qui constitue la vérité au sens phénoménologique, ce qui atteste que la 
vérité propositionnelle repose en fin de compte sur la vérité intuitive. Le 
mérite de Husserl dans les Recherches logiques consiste à avoir reconduit 
la vérité du h6yoç à celle du voCç et à être parvenu ainsi, par I’inter- 
médiaire de son concept élargi d’intuition, à ébranler le fondement de la 
logique traditionnelle, c’est-à-dire la localisation de la vérité dans le seul 
énoncé propositionnel. C’est pourquoi, selon Heidegger, il rejoint en 
quelque sorte Aristote qui, considérant dans le chapitre 10 du livre O de la 
Métaphysique la vérité et la fausseté au niveau des êtres non composés, 
définit la vérité à ce niveau comme le simple acte de toucher et d’exprimer 
(€hy&iv xal cphvat). Ici Aristote prend en compte ce que Heidegger nomme 
le niveau antéprédicatif de la vérité et de la fausseté, ce qui implique que 
l’être n’est plus considéré comme l’objet d’une détermination logique et 
donc que le hoyoç, en tant que jugement, ne constitue plus le guide de 
l’enquête ontologique. Pour Heidegger, Aristote va dans ce passage plus 
loin encore que Husserl avec l’intuition catégoriale, car à l’encontre de 
toute la tradition occidentale, il détermine la vérité non plus comme un 
caractère du hoyoç, mais comme un caractère de l’être lui-même. 

Heidegger rompait donc ainsi de manière décisive avec l’interprétation 
habituelle de la pensée d’Aristote qui voyait en celui-ci l’auteur de deux 
thèses bien connues : premièrement, la proposition est le lieu de la vérité, et 
deuxièmement la vérité est adéquation de la pensée et de l’être. Pour 
réfuter la première de ces thèses, Heidegger met l’accent sur le véritable 
sens de 1’ &nocpavotç qui veut dire laisser les étants se montrer par eux- 
mêmes, ce qui implique que la proposition en tant que A6yoç 
&nocpavrix6ç doit être comprise à partir de la dimension originaire d’un 
découvrement de l’étant qui seul peut lui donner sa vérité. Si la proposition 
est ainsi seulement l’expression de ce qui a déjà été découvert au niveau 
plus originel de l’ouverture au monde du Dasein, elle ne peut plus être 
comprise comme la condition de possibilité de la vérité, mais au contraire 
comme rendue elle-même possible sur la base d’une vérité plus originaire. 
On en arrive ainsi à un véritablement renversement de priorité que 
Heidegger exprime par cette formule lapidaire : 



290 FRANÇOISE DASTUR 

La proposition n’est pas le lieu de la vérité, mais au contraire la vérité 
est le lieu de la proposition I .  

Si le cours de 1925-26 est ainsi consacré à la critique de la vérité 
propositionnelle, celui de 1928 part au contraire de ce qui constitue la thèse 
de fond de la logique traditionnelle, à savoir la conviction, déjà présente 
chez un Aristote qui est ici considéré de manière beaucoup plus conven- 
tionnelle, que le jugement représente le phénomène fondamental de la 
logique 2. Dans ce cours, il s’agit pour Heidegger de retrouver, à partir de la 
logique traditionnelle elle-même, qui est le contenu pétrifié et mort d’une 
philosophie autrefois vivante, l’accès à celle-ci 3, ce qui exige le choix d’un 
point de départ déterminé à l’intérieur de l’histoire de la logique. Ce choix 
d’un moment historique approprié conduit Heidegger à Leibniz, qui non 
seulement concentre en lui-même la tradition antique et médiévale de la 
logique, mais est aussi l’origine des nouvelles problématiques qui animent 
encore celle-ci aujourd’hui 4. Ce que Heidegger se propose véritablement de 
faire, ce n’est pas de donner de la logique de Leibniz un exposé historique, 
ce qui d’ailleurs serait rendu difficile par le fait que celui-ci ne donne nulle 
part un exposé systématique de sa logique, dont les éléments essentiels sont 
dispersés dans une multitude de textes, mais simplement de se concentrer 
sur la théorie leibnizienne du jugement pour tenter à partir de là de 
déployer la dimension philosophique des problèmes posés par celle-ci S. Je 
me propose pour ma part de retracer schématiquement le chemin ainsi 
parcouru par Heidegger dans la première partie de ce cours dont les 
quelques cent pages sont consacrées à 

La Destruktion de la théorie leibnizienne du jugement en vue du 
dégagement des problèmes métaphysiques fondamentaux 6 .  

La conception que se fait Leibniz du Aoyoç Olrcocpavrtxoç va dans le 
sens, déjà indiqué par Aristote, qui le définit comme une oupnAoxfi, une 
ohvûmiq, un AÉYELV TL xara rivoç, un dire quelque chose de quelque 
chose, d’une théorie de l’inclusion du prédicat dans le sujet. Ce qui carac- 
térise cette théorie, c’est qu’elle concerne autant l’inclusion logique du 
prédicat dans le sujet que l’inclusion ontique de l’être signifié par le 
prédicat dans l’étant nommé par le sujet : il s’agit donc d’une inclusion à la 
fois logique et ontique. À l’opposé de Descartes qui oriente sa théorie du 
jugement par rapport à la prise de position du sujet connaissant à l’égard de 

1. Gu 21, p. 135. 
2. Ga 26, p. 31. 
3. Ibid., p. 8 
4. Ibid., p. 28. 
5. Ibid., p. 31. 
6. Titre de cette première partie. 



LA DOCïRiNE DU JUGEMENT 29 1 

ses propres représentations, l’acte du judicare étant défini par celui-ci 
comme assensionem praebere, donner son assentiment à un rapport entre 
différentes représentations, la théorie leibnizienne du jugement demeure 
strictement orientée par rapport à la teneur de l’énoncé en lui-même. Dans 
la tradition, le jugement est considéré comme le support premier et 
véritable de la vérité et inversement celle-ci est définie comme un caractère 
de l’énoncé lui-même, comme être vrai. Tous les jugements étant pour 
Leibniz analytiques, le verum esse se voit ainsi défini comme inesse du 
prédicat dans le sujet et la forme fondamentale de cette inclusion est 
l’identité, ce qui implique que les vérités premières sont des identités, 
c’est-à-dire des énoncés dans lequels quelque chose se voit explicitement 
déterminé comme identique avec soi-même. Leibniz distingue en effet les 
vérités originaires qui, en tant qu’identités manifestes, ne sont pas démon- 
trables, et les vérités dérivées. Parmi ces dernières, les vérités nécessaires 
sont des identités virtuelles, réductibles aux identités originaires, les vérités 
contingentes sont également des identités, mais elles ne sont pas suscep- 
tibles d’être ramenées aux identités originaires par une analyse finie. 

On peut, à partir de là, dire à la fois de Leibniz qu’il est un rationaliste, 
au sens où il vise à concevoir l’être, et même l’être de fait, à partir de la 
ratio, mais aussi qu’il appartient à la tradition scolastique, qui place l’idéal 
de la connaissance dans la scientia Dei, qui joue le rôle d’une construction 
de la connaissance absolue à partir de laquelle la connaissance humaine et 
finie peut être mesurée I .  Cette connaissance divine, dont on trouve l’ana- 
lyse dans la Somme théologique de Thomas d’Aquin, englobe le réel 
comme le possible, et la connaissance du réel prend la forme d’une scientia 
visionis, d’un intuitus qui prend en vue la totalité présente du temps, ce qui 
a pour conséquence que le contingent considéré en lui-même peut être 
soumis à une connaissance infailliblement certaine, tandis que considéré du 
point de vue de sa cause, c’est-à-dire comme futur, il ne peut être l’objet 
d’une connaissance certaine. Le motif décisif qui pousse Leibniz à assi- 
miler les vérités de faits aux vérités de raisons provient donc clairement du 
fait qu’il prend comme idéal de connaissance pour l’homme l’esprit absolu 
de Dieu z. Une double intention détermine ainsi la conception leibnizienne 
de la vérité : d’une part la reconduction de toutes les sortes de vérités aux 
identités originaires et d’autre part le maintien du caractère particulier des 
vérités de fait. C’est la raison pour laquelle les principes de la connaissance 
doivent être déterminés de manière correspondante : les vérités de raison 
obéissent au principe de contradiction, les vérités de fait au principe de 
raison, comme il est dit au 0 31 de la Monadologie. Les vérités originaires, 
elles, obéissent au principe d’identité, puisqu’elles sont des vérités dont on 

1. Ibid., p. 53 sv. 
2. Ibid., p. 59. 



292 FRANÇOISE DASTUR 

ne peut rendre raison, ce qui ne veut pas dire qu’elles sont sans raison, mais 
qu’elles sont elles-mêmes des raisons, des fondements, tandis que les 
autres vérités ont besoin d’être fondées en raison, et qu’elles obéissent donc 
ainsi au principe de raison, au principium reddendae rationis, le principe 
qui exige que soit fournie la raison. Pourtant le principe qui régit les vérités 
dérivées nécessaires est le principe de contradiction, puisque ces vérités 
doivent être reconduites aux identités originaires et ne peuvent l’être que 
par la monstration de leur accord avec celles-ci. Mais dans la mesure où on 
rend ainsi raison d’elles, on peut dire qu’il y a un primat du principe de 
raison sur le principe de contradiction, bien que cela ne soit nullement clair 
chez Leibniz lui-même. Ce qui apparaît en tout cas ainsi c’est une 
connexion entre la raison (Grund), la vérité et l’être, dans la mesure où 
l’identité constitue le caractère fondamental de la vérité et donc aussi celui 
de l’être de l’étant I .  

Heidegger, par l’analyse minutieuse - dont il n’est pas possible de 
suivre le détail ici - de la théorie leibnizienne des idées par opposition à 
celle de Descartes, montre par la suite que l’identité leibnizienne n’est pas 
seulement le concept négatif du défaut de toute disparité, mais au contraire 
l’idée de l’accord et de la Co-appartenance de ce qui diffère, ce qui 
implique que le logique au sens le plus large, c’est-à-dire le concept de la 
connaissance et de la vérité, en tant qu’ils possèdent comme caractères 
essentiels l’intuition et l’identité, sont tirés de la simplicitas Dei en tant 
qu’idéal directeur de l’étant véritable. Si la théorie logique de l’identité et 
en particulier le concept logique de sujet apparaissent ainsi dans la lumière 
de leur fondement ontico-métaphysique, le concept métaphysique de sujet, 
celui de la substance individuelle, doit de même faire apparaître une 
connexion entre l’interprétation de l’être et la théorie du jugement. Et à cet 
égard, déjà le terme de << monade >> que Leibniz choisit pour caractériser la 
substantialité de la substance est significatif, puisque pov&ç signifie à la 
fois ce qui est simple et un, mais aussi ce qui est isolé et solitaire *. Ce qui 
distingue en effet la conception leibnizienne de la substance de celle que 
l’on trouve chez Descartes et Spinoza, lesquels la définissent négativement 
comme ce qui n’a besoin de rien d’autre pour exister, c’est la détermination 
positive de son unité. Ce que cherche Leibniz, c’est un principe d’unité qui 
soit en lui-même un principe unificateur actif et c’est ainsi qu’il se voit 
forcé de recourir aux formes substantielles alors si décriées et de les 
remettre pour ainsi dire en honneur sous la forme de ce qu’il nomme 
<< atomes formels ». D’un point de vue extérieur, il semble que la monado- 
logie de Leibniz ne consiste qu’en la substitution à un modèle mécaniste et 
causal d’un modèle dynamique et téléologique et qu’elle témoigne de ce 

1. Ibid., p. 68. 
2. Ibid., p. 89. 



LA DOCTRINE DU JUGEMENT 293 

que Leibniz professe à la place du matérialisme un spiritualisme. Mais 
Heidegger insiste sur la nécessité d’admettre que l’interprétation monado- 
logique de l’étant a été entreprise dans une intention authentiquement 
philosophique I .  

Car Leibniz nomme aussi << points métaphysiques >> ces atomes formels 
qui ne sont nullement les éléments derniers de la matière, mais au contraire 
des principes originaires de la forme, de 1’ Elôos, et qui possèdent comme 
tels une vis prirnitiva, une force primitive. De la compréhension adéquate 
de celle-ci dépend le sens que nous donnons à la monadologie, un sens 
ontologique ou la signification d’une superficielle philosophie populaire. 
C’est en s’opposant à la théorie scolastique de la potentia passiva et de la 
potentia activa que Leibniz éclaire ce qu’il entend lui-même par force. Il 
semble en effet tout d’abord que potentia activa et vis activa soient la 
même chose. En fait il n’en est rien, comme le souligne Leibniz, puisque si 
la potentia activa scolastique est la simple capacité ou possibilité d’agir, la 
vis activa leibnizienne contient déjà en elle un certain agir déjà effectif, une 
entéléchie, elle se place entre une aptitude à agir et l’action elle-même et 
comporte en elle un conatus, une tendance, une pulsion (Drang). Tout étant 
possède ce caractère de pulsion, lequel constitue le caractère métaphysique 
fondamental de la monade. En cela Heidegger voit un énoncé méta- 
physique de grande portée, car il doit permettre d’élucider l’ensemble de 
l’étant. Le concept de pulsion permet en effet de comprendre que l’unité de 
la substance n’est pas quelque chose qui s’ajoute à celle-ci mais au 
contraire quelque chose qui la détermine par avance, qui en est le primurn 
constitutivurn. Or c’est le rapport constant à sa propre existence, la concep- 
tion d’être et la manière d’être du moi propre qui donne à Leibniz le 
modèle de cette << unité >> qu’il attribue à tout étant : la monade est en ce 
sens comparable à notre moi. C’est là l’unique présupposé et le contenu 
propre de la projection métaphysique de l’idée de l’être qui sont ainsi tirés 
de l’expérience propre du soi. Heidegger cite à ce propos la phrase célèbre 
des Nouveaux essais (I, 1, § 23) : 

Et je voudrois bien savoir, comment nous poumons avoir l’idée de 
l’estre, si nous n’estions des Estres nous mêmes, et ne trouvions ainsi 
l’estre en nous *. 

Heidegger voit dans cette phrase non seulement l’expression de l’idée 
selon laquelle nous trouvons en nous-mêmes l’idée de l’être, mais aussi de 
celle selon laquelle nous ne pouvons pas être ce que nous sommes sans 
avoir cette idée de l’être, ce qui implique pour lui que la compréhension de 
l’être est constitutive du Dasein lui-même. On peut certes entendre ce 

1. Ibid., p. 94. 
2. Ibid., p. 109. 



294 FRANÇOISE DASTUR 

discours comme l’exposé d’un pur et simple anthropomorphisme fondé sur 
la reconnaissance d’une analogie entre nous et l’ensemble de l’étant ; pour 
Heidegger pourtant, ce discours analogisant doit plutôt conduire à la ques- 
tion de savoir quelles sont finalement les structures de l’existence qui nous 
est propre qui peuvent permettre une telle interprétation de l’être de la 
substance. Et c’est bien évidemment à partir de l’analyse du Drang, de la 
pulsion, qu’on peut répondre à cette question. Car si la monade est carac- 
térisée par une vis activa qui est unifiante, cela implique nécessairement 
qu’elle contient en elle, bien que simple, une multiplicité. Mais cette 
multiplicité ne peut être elle-même qu’en devenir, elle doit elle-même avoir 
un caractère << pulsif », ce qui implique que la pulsion est en elle-même 
quelque chose de mouvant, de changeant, tout en étant quelque chose 
d’unifiant. Or, si cette unité n’est pas surajoutée à la multiplicité, cela veut 
dire qu’elle est << donnée D par anticipation et que ce qui unifie est une 
structure d’anticipation et de dépassement. Dans cette structure, Heidegger 
voit le véritable motif métaphysique du caractère de représentation de la 
monade, motif, précise-t-il, qui demeure caché à Leibniz lui-même. Dire 
que la pulsion est vor-stellend signifie au sens strict qu’elle a la capacité de 
poser (quelque chose) devant (elle) et donc de sortir d’elle-même. I1 s’agit 
là d’une structure fondamentale de la monade et non pas d’un pouvoir 
particulier de l’âme. C’est pourquoi il ne faut pas dire que la monade est 
l’âme en son être métaphysique, mais au contraire que l’âme est une 
modification possible de la monade. Un tel pouvoir de représentation n’est 
donc pas accidentel, mais c’est la structure même de l’événement pulsif qui 
est ekstatique I .  C’est à partir de cette structure ekstatique que Heidegger 
entreprend de rendre compte en détail de l’ensemble du discours monado- 
logique de Leibniz. 

Ce que Heidegger veut montrer par là, c’est que la monadologie est une 
détermination de la substantialité de la substance et de l’unité de l’étant en 
tant qu’étant et que cette unité est comprise comme pulsion, c’est-à-dire 
comme représentation et tendance au dépassement. L’interprétation de la 
monadologie lui sert ainsi à trouver le fondement proprement métaphysique 
de la logique leibnizienne en tant que celle-ci est fondée sur une théorie de 
l’identité. 

Car si le jugement est depuis Aristote considéré comme le porteur et le 
lieu de la vérité, cela implique qu’il faille élucider l’essence - l’être - du 
jugement. Or juger est un comportement de l’homme par lequel celui-ci se 
rapporte à l’étant. Ce rapport est nommé intentionnalité par Husserl. En 
tant que rapport prédicatif, énonciatif, il est doublement reliant, puisqu’il 

1. Zbid., p. 113. 



LA DûCîRDiE DU JUGEMENT 295 

relie l’acte de juger à la chose et que, en tant que déterminant, il relie le 
prédicat au sujet. C’est dans le << est >> que s’expriment ces deux relations. 

La théorie leibnizienne du jugement exige que tous les énoncés pos- 
sibles puissent être reconduits aux identités originaires. Leibniz trouve dans 
la conception monadique de la substance cette unité préalable qui joue le 
rôle d’étalon pour toute unification possible. Tel est le résultat de la 
<< destruction >> de la théorie leibnizienne du jugement par lequel il s’avère 
bien que la logique n’est ici rien d’autre que la métaphysique de la vérité. 

Ce que Heidegger voulait montrer est donc par là atteint : la logique 
n’est nullement un simple organon qui précéderait tout exercice de la 
pensée et toute science, mais au contraire c’est elle qui présuppose la méta- 
physique. Telle s’énonce donc la thèse de Heidegger, contre le présupposé 
séculaire selon lequel la logique aurait un primat sur la métaphysique : 

La logique est fondée sur la métaphysique et n’est rien d’autre que la 
métaphysique de la vérité I .  

Pour conclure sans pourtant achever ce que je me proposais de montrer 
dans cet exposé, je voudrais souligner ce que Heidegger a découvert de 
plus important au cours dg son examen de la logique leibnizienne : 

Ici [écrit-il en parlant du principe de raison], se montre quelque chose de 
nouveau et d’essentiel : la connexion étroite (Verklammerung) de l’idée 
de l’être en général et de celle de raison-fondement (Grund) en général. 
A L’être appartient Le fondement ou raison2. 

On sait que Heidegger poursuivra le dialogue avec Leibniz au sujet du 
fondement dans l’opuscule De l’essence du fondement paru en 1929, dans 
le Nietzsche, et bien plus tard dans le cours intitulé Le Principe de raison. 
Car ce principe du fondement (Problem des Grundes) se révèle justement 
être le problème fondamental (Grundproblem) de la métaphysique et son 
obscurité propre vient de ce que précisément le caractère de principe de ce 
principe renvoie lui-même au principium, à 1’ dpd c’est-à-dire au Grund. 
Le caractère principiel de ce principe ne peut donc être lui-même compris 
que par l’élucidation de son contenu, de l’essence du Grund. 

La conclusion du cours de 1926, dont il me faut laisser sans commen- 
taire toute la seconde partie, consacrée à la métaphysique du principe de 
raison, revient sur le rôle central attribué à la théorie du jugement en 
logique. L’accent m i s  traditionnellement et aujourd’hui encore sur la forme 
du jugement en tant que centre de la logique n’est exacte, dit Heidegger, 
que dans la mesure où ainsi la vérité se trouve amenée au centre : 

1. Ibid., p. 128. 
2. Ibid., p. 138. 



296 FRANÇOISE DASTUR 

Mais il faut alors questionner radicalement l’essence de la vérité, ce qui 
ne veut pas dire que la métaphysique doive être reconduite à la logique 
ou le contraire, car ce qui est en question, ce n’est nullement la distri- 
bution des disciples, mais ce sont plutôt les disciplines elles-mêmes qui 
sont le problème I .  

La thèse qui traverse ce cours et que Heidegger énonce à nouveau à la 
dernière page est celle-ci : le premier principe de la logique est le principe 
de raison. Ce qui ne signifie pas seulement un renversement de l’ordre 
traditionnel mais une radicalisation de la logique en métaphysique. Le 
principe de raison n’est pas une règle ou une norme de l’énoncé : il est bien 
plutôt le premier principe de la logique en tant que celle-ci est aussi une 
métaphysique. 

Françoise DASTüR 
Professeur à I ’Université de Paris-XII 

1. Ibid., p. 28 1.  



A6yOç ET TAUTOLOGIE : 

LA LECTURE HEIDEGGÉRIENNE D’HÉRACLJTE ET DE PARMÉNIDE 

ous indiquerons d’abord les textes et les cours de Heidegger sur N Héraclite et sur Parménide - connus à ce jour. On pourrait distinguer, 
nous semble-t-il, trois périodes : 

I )  Un cours de Marburg du semestre d’été 1926 : Die Grundbegrifle 
der untiken Philosophie (Gu 22, édité par Fr. K. Blust en 1993). Ce cours 
est évidemment consacré avant tout à Platon et à Aristote ; mais il comporte 
une partie intitulée: Die Philosophie bis Pluto, avec un chapitre sur 
Héraclite et un chapitre sur Parménide. I1 nous paraît intéressant de noter, 
dans le chapitre sur Héraclite, trois accents thématiques qu’on va retrouver 
dans la période suivante, mais avec de tout autres développements: le 
premier accent est mis sur le thème de la contrariété et de l’unité chez 
Héraclite (Gegensatzlichkeit und Einheit), le deuxième accent porte sur le 
A6yoç comme << principe de l’étant >> (uls Prinzip des Seienden), le troi- 
sième sur l’âme (Entdeckung und Bestimmung der Seele). Quant à 
Parménide, il s’agit du << Poème >> et de l’indication des deux chemins : le 
chemin de la vérité et le chemin de l’apparence (Weg der Wuhrheit, Weg 
des Scheins) - alors que, plus tard, il sera question de trois chemins. Sans 
doute est-il important de remarquer que ce cours, dont les derniers 
chapitres portent sur Aristote, se termine par un chapitre intitulé Ontologie 
des Duseins : expression qui, un an avant Sein und Zeit, donne sans aucun 
doute le fil directeur, dans cette période, de la lecture heideggérienne de la 
philosophie ancienne, de Platon et d’Aristote, mais aussi d’Héraclite et de 
Parménide. 

- Un cours sur Parménide, du semestre d’hiver 1942-43 à Freiburg : Gu 54, 
édité par M. Frings en 1982. 

2) La seconde période est celle des années quarante : 



298 ÉLIANE ESCOUBAS 

- Un cours sur Héraclite : Der Anfung des Abendlündischen Denkens - 
Logik - Heraklits Lehre vorn Lagos, du semestre d’été 1943 et du semestre 
d’été 1944 à Freiburg : Gu 55, édité par M. Frings en 1979 I .  

On pourrait caractériser cette période comme celle de l’appellation 
d’Héraclite et de Parménide comme << les penseurs initiaux >> (die unfüng- 
liche Denker), en amont de ce que Heidegger nomme le commencement 
ultérieur de la métaphysique >> (der spütere Beginn der Metuphysik) 
(Heruklit - Gu 55,  p. 72). Or, dans le cours sur Parménide, il est dit : 
<<L’être est l’initial D (Dus Sein ist der Anfang) (Pumenides - Ga 54). Dès 
lors, les << penseurs initiaux D sont les penseurs de l’être. 

3) La troisième période est celle des années cinquante : 
Elle comporte les trois textes réunis dans Vortrüge und Aufsütze * : 

- La conférence de Brême de 1951 sur Héraclite, intitulée Logos (qu’on a 
coutume de présenter comme une reprise du cours de 1944). 
- Le texte sur Héraclite intitulé ’Ah#kia (contribution à un volume 
commémoratif pour le Lycée de Constance ; présentée aussi comme une 
reprise du cours de 1943). 
- Le texte sur Parménide : Moiga (partie non prononcée du cours Was 
heisst Denken ?) 

Elle comporte aussi Was heisst Denken ? (1951-52) : où le cours du 
semestre d’été 1952 est consacré à Parménide. 

4) Enfin - mais on ne peut sans doute pas dire qu’il s’agit d’une 
quatrième période - le séminaire sur Héraclite tenu avec Fink pendant le 
semestre d’hiver 1966-67. 

Nous nous attacherons ici aux textes et cours que nous avons classés en 
deuxième et troisième périodes. 

Avant de passer à l’analyse détaillée de ces textes et cours, nous 
voudrions formuler quelques remarques et quelques hypothèses. 

1) Heidegger part (notamment dans le cours de 1943-44 sur Héraclite) 
du @ov h6yov EXOV d’Aristote et du ACyEiv TL x a d  rivoç, pour revenir 

1. Nous renvoyons aux deux volumes de la Gesamtausgabe : Parmenides (Ga 54, 
Kiostermann, Francfort, 1982) et Heraklit - Der Anfang des abendlündischen Denkens 
- Logik. Heraklits Lehre vom Logos (Ga 55, Francfort, Klostermann, 1979). C’est nous 
qui traduisons. La pagination indiquée entre parenthèses après les citations renvoie 
respectivement à ces deux volumes. 

2. Nous renvoyons à Vortrüge unddufsütze, Pfullingen, Neske, 1978 ; tr. fr. : Essais 
et conférences, Paris, Gallimard, 1958. La pagination des citations renvoie au texte 
allemand. Nous modifions la traduction. 

3. Nous renvoyons à Was heisst Denken ?, Tübingen, Niemeyer, 1971 ; tr. fr.: 
Qu’appelle-t-on penser ?, Paris, Gallimard, 1959. La pagination des citations renvoie à 
une double référence : la le est celle de la pagination allemande, la 2e celle de la traduc- 
tion française, que nous avons parfois légèrement modifiée. 



LA LECIZTRE HEIDEGGÉRIENNE DIIÉRACLITE ET DE PARMÉNIDE 299 

en deçà du Aoyoç aristotélicien vers le hoyoç des «penseurs initiaux ». I1 
s’agit d’ <<un pas en amère >> en deçà de l’énoncé, de la prédication et du 
concept. I1 s’agit de lire le Aoyoç en amont des trois termes constitués en 
un seul bloc : Aussage- Urteil-BegrifJ: 

2) Les textes des années cinquante sont une reprise des cours des 
années quarante (Gu  54 et Ga 55). La reprise semble quasiment littérale ; 
cependant il y a des ajouts et des suppressions : des éléments qui apparais- 
sent, d’autres qui disparaissent. C’est dire que ces textes et ces cours 
doivent être compris dans le contexte heideggérien de ces deux périodes et 
que ce contexte est très différent. 

LE CONTEXTE DES ANNÉES QUARANTE tient dans le thème de la vérité 
(ahfi0Eia - Wuhrheit) en référence explicite au 0 44 de Sein und Zeit. C’est 
d’ailleurs l’époque de Plutons Lehre von der Wahrheit et de Von Wesen 
der Wuhrheit . À cette époque, 9iAf i0Eta  est entendue comme non-retrait 
(ünverborgenheit) et comme apparaître (Erscheinen) - à quoi s’associe le 
thème de la Lichtung et du Offene. À la même époque, un autre rapport 
thématique central est celui de la traduction (übersetzung) par le biais, 
d’abord, de la question - apparemment naïvement posée - de la traduction 
d‘ &AfieEta et de Aoyoç eux-mêmes. 

Encore deux remarques incidentes concernant le contexte des années 
quarante : 

a) Une remarque terminologique : trois termes sont constamment 
employés, comme faisant bloc : Redd Sage/ Wort. 

b) Une remarque concernant les œuvres grecques d’où Heidegger tire 
ses citations : il ne s’agit plus beaucoup des tragiques, contrairement à la 
seconde moitié des années trente. Sophocle est parfois encore nommé, mais 
les citations sont surtout tirées d’Homère, Hésiode et Pindare - aussi 
trouve-t-on dans le cours sur Parménide une formule à cet égard signifi- 
cative exprimant l’identité du Aoyoç, du pO00ç et de 1’ Enoç: << MO0oç, 
Enoç, Aoyoç sont le mot N (MCûoc, ”Enoc, AOyoc Sind dus Wort). 

LE CONTEXTE DES &ES CINQUANTE nous semble avoir beaucoup changé. 
Même s’il est encore question d’ &Afi0Eia, même s’il est encore question de 
traduction, il y a un déplacement vers le Denken (pensée-impensé) et vers 
la Sprache. C’est l’époque où commence Untemegs zur Sprache (le 
premier texte Die Sprache fut prononcé en conférence en 1950 et en 1951) 
- et on peut noter que les termes Sage-Wort restant fortement liés, Rede 
passe au second plan. 

La question est alors, selon nous, de savoir si c’est toujours et 
seulement par rapport à Aristote que s’effectue le << pas en arrière D - ou 
bien s’il n’y a pas autre chose qui entre en jeu. Ce qui entrerait en jeu serait 
- c’est notre hypothèse - un rapport polémique, mais inavoué, à Husserl ; 
puisque pratiquement chaque fois que Heidegger nomme Wort und Sage, il 



300 ÉLIANE ESCOUBAS 

prévient qu’il ne s’agit ni de Ausdruck, ni de Bedeutung. Ce n’est là qu’un 
indice, mais la question se pose : la Ie Recherche logique de Husserl serait- 
elle désormais ce en deçà de quoi il faut rétrocéder, vers les «penseurs 
initiaux N ? Le hoyoç archaïque ne serait-il pas à lire non seulement en 
antithèse à Aristote, mais également en antithèse à Husserl ? Le support de 
ce rapport polémique tiendrait évidemment dans la lecture des poètes. 

Notre hypothèse serait donc que, à chaque période, A6yoç et tautologie 
s’articulent en ce sens que la détermination du Aoyos libère, chaque fois, 
ce que nous appellerions une << fonction D du tautologique - laquelle n’est 
pas la même dans les deux périodes. 

- Dans les années quarante, la fonction du tautologique s’inscrit dans la 
thématique de la << vérité de l’être D (Wahrheit des Seins) ; dans cette 
thématique, le rapport A6yoç/ 6pohoy~iv  (rapport tautologique, où la 
tautologie se distingue de l’identité) situe la << vérité de l’être D dans le cadre 
d’une phénoménologie de l’apparaître (Erscheinen). 

- Dans les années cinquante, la fonction du tautologique s’inscrit dans 
la thématique de la << topologie de l’être >> (Topologie des Seins), libérée par 
la lecture des poètes ; dans cette thématique, le tautologique accentue le 
Bergen-Verbergen (comme retrait) et ouvre la porte, plus lointainement, à 
une phénoménologie de l’inapparent qui ne s’exprimera, d’aileurs de façon 
allusive, que beaucoup plus tard (Séminaire de Zahringen). Nous 
renvoyons à ce sujet à l’étude de J.-F. Courtine : Phénoménologie et/ ou 
tautologie ’ . 

C’est en cela que consiste, nous semble-t-il, le déplacement entre des 
cours et des textes qui, littéralement, sont assez semblables. 

Notre analyse, ici, suivra deux chemins inverses. S’agissant 
d’Héraclite, nous irons à rebours : nous nous attacherons d’abord au texte 
des années cinquante sur le A6yoq héraclitéen, pour, à pa.rtir de lui, rétro- 
céder vers les cours des années quarante. S’agissant de Parménide, nous 
suivrons l’ordre chronologique : nous partirons du cours des années 
quarante pour parvenir ensuite à Was heisst denken ? 

HÉRACLJTE : LE LOGOS 

Ln conférence de Brême sur le Ad yos - 1951 

I1 s’agit d’abord de la lecture du fragment 50 d’Héraclite : 

06, EpoO &Ma TOO A6you hxouoavraç  
6poAoy~iv oocpOv bortv “Ev riIavra. 

1. Jean-François COURTINE, Heidegger et la phénoménologie, Park, Vnn, 1990. 



LA LEcTLlRE HEIDEGCÉRIENNE DHhACLITE ET DE P W E  301 

dont Heidegger donne la traduction allemande alors existante (celle de 
Snell) : 

- Habt ihr nicht mich, sondem den Sinn vemommen, 
so ist es weise, im gleichen Sinn zu sagen : Eins ist Alles. 

- Si ce n’est pas moi, mais le h6yoç que vous avez entendu, 
il est sage de dire dans le même sens : Tout est Un. 

Après avoir rassemblé les principaux termes : 
- & x o h v  : horen - entendre, 
- ~ ~ o A o ~ E ~ v  : dus Gleiche sagen - dire le même, 
- A6yoç : Spruch und Sage : parole et dite, 
- Cy; (Époij) : der Denker selbst, als der Redenden - le penseur lui-même, 
en tant que celui qui discourt, 
Heidegger fait l’analyse bien connue du AÉysiv grec. 

Au AÉystv grec il rapporte le legen allemand (poser) comme un Zum 
liegen bringen (mettre en position allongée). En tant que tel, le legen est un 
lesen - qui, non seulement est un <<lire », mais aussi un Zusarnrnen-ins- 
Vorliegen-bringen (rassembler et étendre devant ensemble). I1 donne 
l’exemple de la moisson (Ahrenlese) et de la vendange (Traubenlese). 

Et lesen (récolter), c’est sarnrneln (recueillir) en vue de conserver/ 
garder (verwahren). 

Verwahren (conserver/ garder), c’est rassembler (Zusarnrnenbringen) et 
ramener et mettre à l’abri (Einbringen und Unterbringen). C’est donc un 
Bergen (une mise à l’abri). Comme on ne met pas à l’abri n’importe quoi, 
cette mise à l’abri suppose une sélection (Auslesen) et une élection/ choix 
(Erlesen). On voit que Heidegger exploite toute la famille de mots autour 
de lesen. 

On est donc passé du AÉy~tv grec au lesen allemand (à die Lese, qui est 
un Bergen : une mise à l’abri), par la médiation du Zegen allemand qui est 
un << poser >> : << Le A6yoç est la pose recueillante >> ( ‘O A6yoc ist die lesende 
LW). 

Remarquons donc tout de suite que, au contraire, dans les cours de 
1943-44, le legen n’intervient pas du tout : on passe directement du ACystv 
grec au lesen allemand. 

Dans les deux cas, en 1951 comme en 1943-44, cela aboutit à : 

das Anwesen des Vorliegenden in die Unverborgenheit 
la présence de ce qui est étendu devant dans le non-retrait, 

ou à: 

die Geborgenheit in d a s  Unverborgenen 
la mise en retrait dans le non-retrait. 



302 ÉLIANE ESCOUBAS 

Ainsi rencontre-t-on le thème de 1’ Unverborgenheit qui est aussi, selon 
Heidegger, le sens d’ &Af$kta,  chez Héraclite comme chez Parménide. 

Mais nous voudrions insister sur le fait qu’en 1951 l’analyse du AÉysiv 
grec passe par le legen allemand - ce qui n’est pas le cas dans le cours de 
1944. 

I1 est demandé (V.A., p. 203) : << Comment le sens propre de AÉysiv, das 
legen, parvient-il à la signification de sugen und reden ? ». 

La réponse est : qu’il ne s’agit nullement du fait que le ACyciv est passé 
de la signification de legen à la signification de sugen : 

il ne s’agit pas du changement de signification des mots (Wir haben uns 
nicht mit dem Bedeutungswandel von Wortem beschafigt) ; 

nous avons plutôt rencontré un événement dont l’énormité se cache 
encore dans sa singularité encore non remarqué (Wir sind vielmehr auf 
ein Ereignis gestossen, dessen Ungeheures sich in seiner bislang 
unbeachteten Einfachheit noch verbirgt). 

Or, cet événement (Ereignis) concerne l’essence de la langue (dus  
Wesen der Spruche) (p. 204). L’essence de la langue, c’est << la présence 
même du présent >> (dus Anwesen selbst des Anwesenden) : << l’être de 
l’étant >> (dus Sein des Seienden). Heidegger insiste : la Spruche ne se 
détermine ni comme cpwvij (Verluutburung), ni comme O-qpaivEiv 
(Bedeuten) ; Ausdruck und Bedeutung ne nous conduisent pas dans le 
<< domaine de l’initiale frappe essentielle de la langue >> (in den Bereich der 
unfünglichen Wesensprügung der Spruche). Ainsi ce dont il s’agit avec le 
ACy&iv/ legen, c’est la Spruche - dont l’essence n’est ni Ausdruck ni 
Bedeutung. 

Continuons : il faudrait que << la pensée apprenne à pressentir ce 
qu’Aristote peut encore délimiter comme A6yoç en tant qu’&no- 
cpaivcoeai >> ; et la réponse est : le A6yoç << apporte l’apparaissant, ... le se- 
montrer dans la clarté >> (bring? dus Erscheinende, ... dus gelichtete 
Sichzeigen) (p. 205). Ne semble-t-il pas alors qu’il pourrait y avoir un &no- 
cpaLvcof3at soustrait à la prédication ? Un &noyaLvco€Iai anté-prédicatif. Et 
si on peut pressentir qu’Aristote a pu supposer encore cet &nocpalvcoQai 
anté-prédicatif, l’opposition n’est-elle pas plutôt dirigée maintenant vers 
celui pour qui A6yoç s’entend comme Ausdruck und Bedeutung : Husserl ? 

Si Heidegger passe à &xoUeiv (dus H6ren - entendre), c’est pour dire 
que &xoUsiv est, comme ACyciv (legen-lesen), un sich-summeln. Ceci lui 
permet d’analyser la dernière partie du fragment 50 : 

Opohoy~iv aocp6v Cow ““Ev l-idivra”. 

Il part de la fin : “Ev nhvra.  Qu’est-ce que “Ev l-ihvra ? 



LA LECTURE HEIDEGG~RIENNE DHÉRACLITE ET DE PARMÉNIDE 303 

C’est l’Un et le Même en Un ; c’est l’Un en tant que le Même 
(Es legt Eines und das Selbe in Eins - Es legt Eines als das Selbe) et 
cela, c’est : das ‘OpOv (p. 207). 

Un tel hÉy~iv est un O p o h o y ~ i v  et Opohoy~iv  est « l e  véritable 
entendre >> (dus eigentliche HGren). 

‘OpoAoysiv n’est donc pas le A6yos lui-même (pp. 208-209) ; c’est le 
hoyoç des mortels (p. 213). Quand OpoAoy~iv se produit, alors oocpOv se 
produit. Qu’est-ce alors Opohoy~iv? C’est un Verhulten, kein blosses 
Erfassen : c’est un << se comporter/ se rapporter >> et non << un simple appré- 
hender/ saisir ». Ici encore, on peut se demander si cela ne s’adresse pas à 
Husserl. 

Ce qu’il est sage d’entendre, c’est donc : “Ev n a v t a  - Eins Alles. 
Dès lors, parvenu à la fin du fragment, Heidegger se demande si on ne 

doit pas remonter de cette conclusion (Schluss) vers le début du fragment et 
rebondir vers le hoyoç: ce qu’est le hoyoç, c’est 1”‘Ev II&vra - dus 
Einende, l’unissant ; or, c’est précisément en tant que << pose recueillante >> 
(lesende Lege) que le hoyoç est l’unissant. C’est alors qu’on parvient à la 
tautologie : 

‘O A6yOç hÉYEL. 

Ajoutons que le hoyoç, qui est à la fois Entbergen et Verbergen, est le 
même qu’ &Ar@Eia : ~ A o y o ç  und ’AhfiOEta Sind das Selbe >> : N das Myrw 
lgst  &hqBÉa >> (p. 212). 

Si nous rassemblons les divers fils de l’analyse, nous dirons qu’il y a 

- celle du hoyoç : << b Aoyoç hÉy~ i  », 
- celle de 1’ bpohoy~iv : qui est un entendre - lequel est un <<se 

Nous pouvons maintenant aller vite en ce qui concerne le fragment 32 

deux modes de la tautologie : 

comporter/ se rapporter >> et non un << appréhender/ saisir ». 

d’Héraclite que Heidegger analyse ensuite (p. 214) : 

‘ Z v  rb CocpOv yoîhov hÉy~o0a~ OUX & É ~ E L  
xai b 0 C h ~ ~  (qv6ç Ovopa, 

Eins, das allein Weise, will nicht 
und will doch mit dem Namen Zeus benannt werden 

(tr. Diels-Kranz). 

Remarquons seulement qu’il est question du nom (6vopa - der Name, 
das  Nennen), qui n’est pas << l’expression d’une signification de mot >> ( k i n  
Ausdrücken einer Wortbedeutung) mais un << appeler >> (hervor-rufen). Ne 
peut-on pas dire alors que, au moment où reden passe au second plan, 



304 ÉLIANE ESCOUBAS 

Ruf-rufen vient au premier plan? Ruf-rufen qui est un thème central des 
textes de Heidegger sur la poésie. 

Ainsi parvenons-nous à la nouvelle traduction du fragment 50 - 
déployée en pas moins de 8 lignes - que Heidegger substitue à la traduction 
courante (celle de Snell) qu’il avait rapportée au début : 

Nicht mich, den sterblichen Sprecher, hort an ; aber seid horchsam der 
lesenden Lege ... (pp. 217-218) : 
Ce n’est pas moi, le parlant mortel que vous entendez ; mais soyez à 
l’écoute de la pose recueillante ... 

Ainsi le A6yoç héraclitéen est-il, selon Heidegger : 
- le nom grec pour l’être de l’étant (dus Sein des Seiendes) (p. 219), 
- le mot grec pour << le parler en tant que dire >>, pour la langue (fur dus 

C’est dans cette << différence >> que réside la tautologie : 6 A6yoç Acysi 
Mais les Grecs (y compris Héraclite) n’ont jamais explicitement pensé 

le A6yoç comme Sprache. Ils ont pensé la Sprache comme ‘povfi q p a v -  
tix-i) (cf. Aristote) - comme c Verlautbarung, die etwas bezeichnet»: 
comme Ausdruck. 

Sprechen als Sagen, fur die Sprache) (p. 220). 

Nous ferons ici l’économie du texte sur ’AA-i)Bsia (Vortrüge und 
Aufsütze, pp. 249-274), où Heidegger explicite, autour des fragments 16 et 
123 d’Héraclite, le thème de 1’ ahfi8sia comme Unverborgenheit. 

Remontons maintenant de la conférence de Brême de 1951 au cours 
de 1943-44 sur Héraclite : Der Anfang des abendlandischen Denkens. 
Logik. Heraklits Lehre vom Logos. (Ga 55). 

I1 comporte trois chapitres. 

LE PREMIER CHAPITRE est tout entier consacré à << Logik >> : << le nom et la 
chose de la logique ». Alors que cette partie disparaîtra dans la conférence 
de Brême. 

- celle de la logique de la pensée et de la logique des choses (Logik des 
Denkens und Logik der Sachen) ; 
- celle de LogiW ’Ernor@r)/ T k p q  ; 
- les trois branches de 1’ Crri04pq : Erricr4pq Aoyix-i), ‘puo~x-i), Ef3ix-i). 
- la logique est conçue comme doctrine de l’énoncé (Aussage), c’est-à-dire 
du concept/ jugement/ conclusion (Begria Urteil, Schluss). Dans ce cadre, 

Plusieurs distinctions y sont exposées : 



LA LECTURE HEIDEGG~RIENNE D ’ H ~ C L I T E  ET DE PARMÉNIDE 305 

le A6yoç est ratio/ Vernunft: il a << une signification universelle dans la 
détermination de l’essence de l’homme ». 

D’où la fin de ce chapitre sur Logik et AOyog : où la logique est déter- 
minée comme << un obstacle/ un frein pour le déploiement de l’essence du 
A6yoç >> (die Logik als Hemmung der Wesensbestimmung des Aoyoç.). 

Le terrain semble donc bien déblayé pour LE SECOND CHAPITRE, consacré 
au << A6yoç originaire >> (ursprüngliches AOyos), le A6yoç de la << pensée 
initiale >> des Grecs (dus anfüngliche Denken) : le h6yoç héraclitéen. 

I1 s’agit du fragment 50 - qui sera donc repris dans la conférence de 
Brême. Mais il faut remarquer qu’ici Heidegger met très vite le fragment 
50 en rapport avec le fragment 45 où il est question de la Qud. La mise en 
rapport de ces deux fragments disparaîtra de la conférence de Brême. 

Explorons avec Heidegger les voies vers la question : << qu’est-ce que le 
A6yoç B (die Wege zum Aoyoç.). Elles sont au nombre de trois : 

PREMIÈRE VOIE .- le A6yoç en tant qu’Un et Tout (Eins und Alles) - 
l’accès au A6yoç en tant qu’être (Sein) par le “Ev nolvra dvai.  C’est dire 
qu’ici Heidegger commence par la fin du fragment, alors que dans la 
conférence de Brême il y aboutira. 

DEUXIÈME VOIE .- L’accès au A6yoç par le sens originaire du mot AÉyElv. 
Ce par quoi il commencera dans la conférence de Brême. 

Ici, le A6yoç est : Lese und Sammlung (récolte et recueil) ; on a là la 
même analyse que dans la conférence de Brême, avec pourtant cette impor- 
tante différence qu’il manque ici la médiation par le legen allemand, die 
Lege - que Heidegger ajoutera huit ans plus tard : 
ici, h6yoç est explicité comme die Lese (le recueil), 
plus tard, A6yoç sera explicité comme die lesende Lege (la pose recueil- 
lante). 

Or, il nous semble important de souligner que la différence entre les 
deux versions de cette voie d’accès au A6yoç (la version de 1943-44 et 
celle de 1951) ne tient pas seulement en ce que Heidegger parviendrait à 
une plus complète élucidation du terme Aoyoç, par l’ajout, en 1951, d’une 
signification qu’on pourrait dire supplémentaire, celle du legen allemand. 
Mais surtout, et bien plutôt, que le concept de Spruche qui est en jeu dans 
les deux cas est totalement différent. En 1943-44, lorsque die Lese vient 
expliciter ce qu’est le Aoyoç, il s’agit d’élucider la signification de A6yoç 
et de produire le terme allemand dont la signification serait, selon 
Heidegger, la plus proche du h6yoç originaire. En 195 1, il s’agit de trouver 
dans la langue allemande le mot qui, quasi mimétiquement, est le plus 
proche de A6yoç : le mot le plus proche du AÉy~iv grec est en allemand 
legen. Entre les deux versions, on a donc assisté, sans que rien en soit dit, à 
une véritable transformation du concept de Spruche, à une tout autre 



306 ÉLIANE ESCOUBAS 

entente et une tout autre pratique de la Sprache : en 1943-44, la Sprache est 
signifiante ; en 1951, la Sprache est appelante - l’appel, et non plus la 
signification, est devenu l’essence de la Sprache heideggérienne. C’est sans 
aucun doute en cela que consiste l’événement >> dans la lecture heideggé- 
rienne elle-même : dans l’avènement d’un tout autre statut de la Sprache. 

TROISIÈME VOIE:  L’accès au h6yoç par ce que Heidegger appelle le 
A6yoç de la ~ U X ; ,  - d’où l’intervention du fragment 45, qui permet de 
passer à 1’ bpohoy~iv (p. 279 sq) : 

Yuxijç mlga.ra iBv o h  &Y C[Cugoto, rcôioav 
E T W T O Q E U ~ ~ E V O S  6 6 6 ~ .  o i h  Pa06v h6yov EXEL. 

Heidegger en donne la traduction suivante : 

Der Seele ausserste Ausgange auf deinem Gang nicht wohl kansst du sie 
ausfinden, auch wenn du jeden Weg abwanderst ; so weitweisende Lese 
(Sammlung) hat sie. 

Nous donnerons ici la traduction française de J.-P. Dumont dans le volume 
sur Les Pré-socratiques : 

Limites de l’âme, tu ne saurais les trouver 
en poursuivant ton chemin, 
si longue que soit toute la route, 
tant est profond le h6yog qu’elle renferme. 

Nous relèverons les termes : 
- Seele = +uX;, 
- Lese (Sammlung) = A6yoç. 

Heidegger analyse lesen, sammeln , sans qu’intervienne jamais legen. 
I1 conclut (p. 295) sur la consonance des fragments 50 et 45 et sur le 

rapport homologique (homologische Bezug) du A&yoç de l’âme au Aoyoç. 
Ce rapport est 1’ bpohoy~iv, << en tant que le “se-rassembler” vers le recueil 
originaire du A6yoç de l’être >> (als dus Sichsammeln a u .  die ursprüngliche 
Versammlung des Adroc des Seins). L’ 6pohoy~iv est l’écart entre AOyoc 
der Seek et Adyog des Seins . 

Mais il faut, dit Heidegger en s’appuyant sur le fragment 72, repousser 
l’interprétation psychologique-anthropologique et chercher plutôt la QUX;, 
du côté du ôtacpalvo, du ôtacpavfiç (du <<transparaître >>) et du GtacpCpEtv 
(que Heidegger explicite par hindurchtragen, austragen : porter la 
différence). Cette troisième voie conclut à << la discordante duplicité en tant 
que rapport de l’homme à l’être et à l’étant >> (Die zwiespültige Zwiefalt als 
Bezug des Menschen zum Sein und zum Seienden). 

1. Les Présocratiques, Paris, Gallimard, 1988, “La Pléiade”, p. 156. 



LA LECIURE HEIDEGGÉRIENNE DHÉRACLITE ET DE PARMÉNIDE 307 

LE TROISIÈME CHAPITRE revient à la contrée (Gegend) originaire de la 

Relevons-en quelques traits principaux : 
- Le << recueil originaire >> (die ursprüngliche Versammlung) est désigné 

comme Fug ou Fügung (hppov‘ia chez Héraclite). I1 y aurait là une conso- 
nance évidente entre les textes des années quarante et les Beitrüge (1936). 

- 6pohoy~iv est constamment désigné comme dpoAoy~2v der $vxrj. 
Notons que le thème de la +UXI$ se trouve aussi dans le cours sur 
Parménide de la même époque, où il est dit que la +uxfi est << le fondement 
du rapport à l’étant D (der Grund des Bezugs zum Seienden). Dans le cours 
de 1943-44, ~ ~ O ~ O Y E ~ V  ne s’explicite donc que dans le registre de la +uxfi. 
Cela ne sera plus le cas dans la conférence de Brême, où non seulement 
l’expression die Seele der Menschen disparaît au profit de die Sterblichen, 
les mortels, mais encore - et c’est notre hypothèse - +.X;i est remplacé par 
die Sprache. Dans la conférence de Brême, 6pohoyEiv s’explicite, on l’a 
vu, dans le registre de la Sprache, du Horen et du Rufen . 

Le hoyoç, ici, n’est pas la Sprache : il n’est pas dus Wort ; mais, plus 
originaire que le mot, il est dus Vonvort de toute langue (Der Aoyoç ist 
nicht dus Wort. Er ist ursprünglicher denn dieses, dus Vonvort jeder 
Sprache - p. 383) : c’est pourquoi le h6yoç est caractérisé comme Unver- 
borgenheit (c’est-à-dire le même qu’ &Afi&ia) ce qui est également le cas 
dans le cours sur Parménide de la même époque. À cette époque, donc, le 
A6yoç est situé dans le cadre de la << vérité de l’être >> (Wahrheit des Seins) ; 
le h6yoç héraclitéen est alors déterminé par rapport au h6yoç aristoté- 
licien : alors que ce dernier réside dans la prédication (c’est-à-dire dans le 
<<discours >> ou dans << la possession du mot >> - Heidegger écrit en effet : 
<< Adyov Exou, dus heisst : die Rede und dus heisst : dus Wort zu haben >> 
(p. 82) - le A6yoç héraclitéen est antérieur au << mot >> (Wort) en tant que le 
<<mot >> est identique au discours (Rede) - le h6yoç héraclitéen est donc 
Vonvort. Ainsi peut-on affirmer que Sprache, Rede et Wort sont indisso- 
ciés dans le cours de 1943-44, et que << l’événement >> de la Sprache comme 
HOred Rufen ne s’est pas encore produit dans la lecture heideggérienne. 

logique : la logique de l’être et non plus la logique de l’énoncé. 

PARMÉNIDE : LA TAUTOLOGIE 

Comme nous l’avons dit ci dessus, nous suivrons ici l’ordre chrono- 
logique : nous partirons du cours de 1942-43 pour parvenir à Was heisst 
Denken ? de 1951-52. 



308 ÉLIANE ESCOUBAS 

Le cours sur Parménide - 1942-43 (Ga 54) 

Nous voudrions d’abord repérer les principaux thèmes et les principales 
articulations qu’on trouve dans l’lntroduction de ce cours, s’agissant du 
<< Poème >> (Lehrgedicht) de Parménide et de la déesse ’AA@Eia (die Gottin 
Wuhrheit) qui est ce dont parle le Poème. 

- Nous trouvons d’abord la distinction entre Anfung (l’Initial) et 
Beginn (le commencement). Alors que le commencement est commence- 
ment <<dans un temps déterminé», avec l’Initial nous pensons quelque 
chose d’autre (Mit N Anfung >> meinen wir emus underes). << l’Initial est, 
dans cette première pensée, ce qui est à penser et ce qui est pensé ... L’être 
est l’Initia1 >> (Der <( Anfung >> ist dus in diesemfrühen Denken su Denkende 
und Geduchte ... Dus Sein ist der << Anfung >>). 

- La différence Anfung/Beginn pose d’emblée la question de la traduc- 
tion (Übersetzen) des premiers penseurs grecs. Remarquons donc que le 
thème de la traduction apparaît massivement lorsqu’il s’agit de Parménide, 
alors que, à la même époque (les années quarante) il n’apparaît quasiment 
pas lorsqu’il s’agit d’Héraclite. 

- Heidegger traduit alors les vers 22-32 du premier fragment du 
<<Poème >> de Parménide (p13-14). 

Dans la traduction que Heidegger donne de ces vers, &Aqûf)ç/ &hfiBEia 
sont traduits par unverbogene/ Unverborgenheit. Mais, demande 
Heidegger, est-ce là une traduction ? I1 répond : << Quand nous remplaçons 
(ersetzen) &hfi&ia par Unverborgenheit, nous ne traduisons pas encore D 
(p. 16). Qu’est-ce donc que traduire» (Übersetzen), si ce n’est pas 
<< remplacer >> (ersetzen) un mot par un autre ? 

Ainsi s’ouvre l’élucidation heidegerienne du << traduire », qui n’est pas 
un << remplacer >> et cette élucidation va constamment de pair avec l’éluci- 
dation d’ &bjBEia. Les deux questions sont intriquées et les deux éluci- 
dations marchent du même pas. 

Ainsi est-il dit que la << traduction >> n’est pas seulement le << passage >> 
(Übergung) et la transposition (Übertrugung) d’une langue dans une autre 
langue ; mais que, déjà dans notre propre langue, nous << traduisons ». C’est 
pourquoi << parler et dire sont en soi un traduire D (Sprechen und Sugen Sind 
in sich ein Übersetzen - p. 17) : un traduire originaire D (ein ursprüng- 
liches Übersetzen). 

Dès lors, nous devons remarquer que l’abord du <<Poème» de 
Parménide est très différent de l’abord du fragment d’Héraclite sur le 
hoyoç. Car, si le travail effectué par Heidegger sur ce dernier vise bien une 
nouvelle traduction - une traduction <<pensante» - du fragment, la 
recherche de ce qu’est << traduire >> n’y est pas abordée ni thématisée. 



LA LECTURE HEIDEGG~RIENNE DHÉRACLITE ET DE PARMÉNIDE 309 

Nous n’entrerons pas ici dans le détail du travail que Heidegger fait, 
dans ce cours sur Parménide, sur übersetzen et sur &h4ûEia - puisque nous 
l’avons fait ailleurs I. Nous rappellerons seulement : 

I) les trois formes de 1’ Übersetzung : Übertrugung (transposition), 
Umschreibung (reformulation), Umdeutung (réinterprétation). Ces trois 
formes sont celles du übersetzen au sens du << passage >>, mais nullement des 
formes du << traduire originaire >> (ursprüngliches übersetzen) . 

2)  le << passage >> du 13Ar)Mjç grec au verum latin est une réinterprétation 
(Umdeutung) - Heidegger explicite ce passage à partir du changement qui 
s’est produit dans les concepts opposés (Gegenbegriflee) : c’est-à-dire du 
passage du GEUGOÇ grec aufulsum latin. Ce passage a son lieu dans le 
<<domaine de l’lmperium romunum ». Ce passage est désigné comme 
<<l’événement proprement dit >> (dus eigentliche Ereignis) : il ouvre 
l’histoire - et << l’histoire est la transformation de l’essence de la vérité >> 
(die Geschichte ist der Wundel des Wesens der Wuhrheit - p. 81). 

C’est ainsi que la question de ce qu’est le h6yoç se pose : puisque c’est 
<< par la réinterprétation (Umdeutung) romaine de l’essence grecque de 
l’homme que, à partir du hoyoç, c’est-à-dire du mot (Wort), la ratio est 
advenue >> (p. 101). Faut-il y voir un déplacement de la coupure entre les 
<<penseurs initiaux >> et ceux qui pensent l’homme comme << @ov A6yov 
fxov >> ? La coupure ne se place-t-elle pas ici entre grecs et romains ? Mais 
quel que soit le lieu de la coupure, son sens toutefois n’a pas changé, 
puisqu’il s’agit de la coupure entre le << A6yoç de l’être >> et le A6yoç de 
l’énoncé et de la prédication (ratio). 

Aussi trouve-t-on dans le cours sur Parménide de 1942-43 la même 
élucidation du A6yoç des penseurs initiaux que dans le cours sur Héraclite 
de 1943-44. Le h6yoç est << le nom pour l’être même >> (der Name f i r  dus 
Sein selbst) et le hCy~iv grec veut dire : lesedsummeln (recueillir) (p. 125). 

Toutefois trois éléments interviennent ici qui n’interviennent pas dans 
les deux cours sur Héraclite de l’année suivante : 

a)  l’identité de MUûoç, h o ç ,  A6yoç et l’identité des trois termes avec 
le << mot >> (Wort) - comme nous l’avons déjà signalé : << MGûoç, frroç, 
A6yoç sont dans le Dichten et le Denken des grecs le même (dus Selbe) ». 
En ce sens, ils s’opposent à la moderne Kultur et au moderne Genie - 
lesquels sont unmythisch et ungriechich (pp. 102- 103). 

b) l’élucidation de << lesen-sammeln >> se fait remarquablement ici sous 
l’égide de l’écriture (Schrift) ,  de la main (Hand) et du manuscrit 
(Hundschrij?), en tant que Schrij?, Hand und Hundschrift sont le mode du 
<<recueil ». Ainsi lit-on : << Être, mot, recueil, écriture nomment une 

I .  Éiiane ESCOUBAS, «De la traduction comme “origine” des langues : Heidegger et 
Benjamin », in Les Temps Modernes, Paris, Gallimard, mai-juin 1989, no 514-515. 



3 10 ÉLIANE ESCOUBAS 

connexion essentielle originaire, à laquelle appartient la main qui écrit et 
montre >> (<< Sein, Wort, Lese, Schrijl nennen einen ursprünglichen Wesens- 
zusammenhang, in denen die zeigend-schreibende Hand gehort >)) (p. 125). 

c) l’élucidation du hcy~iv se fait également sous l’égide du regarder >> 
(blicken). Par une double opposition : 

- entre regard de la présence >> et << regard de la saisie >> (Blick der 
Anwesung / Blick des Erjizssens) (p. 159) ; 

- entre les <<regardants >> (die Blickende) que sont les dieux et les 
<< regardés >> (die Erblickte) que sont les hommes. 

Cette double différence est sans doute celle qu’on trouvera l’année 
suivante dans le cours sur Héraclite comme différence du Aoyog des Seins 
et du AOyog der Seele. C’est en effet cette double différence qui conduit à 
l’homologie (Homologie). 

Qu’est-ce donc que l’homologie au cœur du A6yoç parménidien ? 
L’homologie est << correspondance >> (Entsprechung) : << Ce n’est que 

lorsque nous reconnaissons le rapport originaire entre l’essence de l’être 
(Wesen des Seins) et le mot (Wort) que nous sommes capables de saisir 
pourquoi en Grèce et seulement là le dicible (dus Sugenhufe) (6 pG0oç) 
cor-respond (entspricht) au divin (dem Gotthufen) ( ~ b  0 ~ i o v ) ~  (p. 169). 

L’homologie est donc cette << tautologie >> - qui est pourtant un 
<<dialogue >> (Zwiespruche) (p. 172) et c’est pourquoi aussi le poète est dit 
«l’herméneute, l’interprète du mot >> (der Hermeneus, der Ausleger des 
Wortes). 

En résumé, si l’on veut comparer les cours de la même époque: le 
cours sur Parménide (1942-43) et le cours sur Héraclite (1943-44)’ on 
remarque une thématique commune : l’élucidation du AÉyEiv grec par le 
lesen allemand - sans qu’il soit aucunement fait appel au legen allemand - 
ainsi que le rapport Aoyoçl 6poAoy~;iv ou A6yoçl Homologie dans lequel 
s’inscrit le tautologique >> dans les années quarante. Toutefois, l’élabo- 
ration de cette thématique comporte déjà, nous l’avons vu, des différences 
notables. 

Was heisst denken ? (1  951 -52) 

Le cours du semestre d’été est consacré à Parménide. 
Nous devons nous limiter ici à l’explicitation du rapport du A6yoç 

parménidien à la tautologie. 
Nous voudrions tout d’abord remarquer une plus grande continuité 

entre le cours sur Parménide de 1942-43 et celui de 1952 - alors que nous 



LA LWTIZTRE HEIDEGGÉRIENNE D ’ H ~ C L I T E  ET DE PARMÉNIDE 31 1 

avons noté une plus grande discontinuité entre les cours de 1943-44 sur 
Héraclite et le texte de 195 1 sur le h6yoç héraclitéen. 

Was heisst Denken ? nous semble confirmer assez vite notre hypothèse 
suivant laquelle entre les textes des années quarante et ceux des années 
cinquante, c’est une tout autre entente de la Sprache qui est en jeu. 
Heidegger écrit en effet : << Ceux qui aujourd’hui assistent à ce cours ne 
peuvent pas savoir, il est vrai, que depuis le cours “Logique”, tenu dans 
l’été de 1934, sous ce titre de “Logique” se cache la transformation de la 
Logique en question de l’essence (Wesen) de la langue, laquelle question 
est autre chose que de la philosophie linguistique >> (W.h.D., p. 100, p. 157). 
Or, cette << transformation D que Heidegger reporte au cours de 1934 semble 
bien ne se formuler explicitement comme telle que dans les années 
cinquante. Pourtant, à cet égard précisément, la continuité est manifeste 
entre le cours sur Parménide et Was heisst Denken ?. Ne serait-ce que parce 
que le thème de la traduction constitue dans les deux cas un thème central. 

Mais venons-en au h6yoç. 
Au premier abord, l’élucidation de ce qu’est le h6yoç parménidien 

s’effectue ici encore par rapport à la prédication. Ici, ce n’est plus avec le 
Poème que s’engage la question, mais avec le fragment VI : 

Xph t b  ~ C Y E L V  TE vosiv T‘ b6v %p+vai 

Notig ist zu sugen und zu denken, dass dus Seiende ist (p. 105) ; 
I1 est nécessaire de dire et de penser que l’étant est (p. 165). 

Nous résumerons les étapes de l’élucidation heideggérienne du h6yoç 
parménidien en tant qu’élucidation de la tautologie : 

- Le ACYELV grec est ici immédiatement rapporté au legen (poser) 
allemand, par la médiation du latin legere : << Le verbe h c y ~ t v  est le même 
mot que le latin legere et que notre mot allemand legen >> (p120, p. 186). 
Heidegger rapporte ainsi le A6yoç à la 0Coiç des Grecs (p. 122, p. 188). 

- Ce n’est que dans une seconde étape qu’intervient le lesen : <<car 
A6y~1.v e n  tant que legen signifie également legere, c’est-à-dire lesen >> 
(p. 125,,p. 192). Ici, donc, comme dans la conférence de Brême sur le h6yoç 
héraclitéen, la détermination du hCy~tv grec comme un lesen passe par la 
médiation du legen allemand (à quoi s’ajoute ici celle du legere latin). La 
continuité avec le cours sur Parménide de 1942-43 est cependant manifeste 
en ce que, explicitant lesen comme versammeln (recueillir), Heidegger 
prend encore pour exemple l’écriture et l’écrit (Schrift und Geschriebenes), 
où << nous recueillons les lettres H (dam wir die Buchstaben versammeln). 



312 ÉLIANE ESCOUBAS 

- Nous ne pouvons pas insister ici sur l’élucidation de l’articulation du 
Acy~tv et du v o ~ i v  (laisser-être-posé-devant/ prendre en garde). Nous 
voulons plutôt insister sur ce qui est concerné par : 

ce qui est concerné, c’est : 
Ebv Eppvat  
’ E h  dit: Seiendes, étant (p. 130, p. 198). 
”Eppmat est une forme ancienne pour Eivat et signifie : Sein, être (p. 131, 
p. 200). 

To hCyEtv TE VOEiV TE 

Ainsi, la traduction du fragment VI donne-t-elle ceci : 

Es brauchet : dus Vorliegenlassen und so (dus) In-die-Acht-nehmen 
auch : Seiendes : sein (p. 131) ; 
I1 est d’usage : ainsi le laisser être-posé-devant, (le) prendre en garde 
aussi : étant : être (p. 200). 

Le fragment VI devient ainsi (p. 132, p. 202) : 

xph T b  h c y E l V  TE VOEiV T‘ i%V b 6 V  

Le fragment VI parle donc d’un seul tenant de la duplicité (Zwiefalt) de 

- C’est alors que s’explicite la nouvelle entente de la S’ruche : 
l’être et de l’étant et de la tautologie. 

Le b6v désigne cela qui parle en tout mot de la langue, et non seulement 
dans les mots, mais avant tout dans chacune de leurs articulations, et 
ainsi en ce qui constitue précisément les joints de la langue, dont il n’y a 
pas proprement énonciation. Le b6v parle à travers toute la langue et la 
tient dans la possibilité du dire (p. 214) - Dus b6v nennt Jenes, was in 
jedem Wort der Sprache spricht ... Dus k6v durchspricht die Sprache 
und halt sie in der Moglichkeit des Sagens (p. 141). 

Cette entente de la langue est explicitée dans une constellation 
identique à celle du cours de 1942-43 : la traduction (Überse t zung) ,  le 
regard ( B l i M  Erblicken). 

- Heidegger fait ensuite intervenir le fragment V : 

rb yàp a h 0  V O E ~ V  Eorlv TE xai &at 

Denn dasselbe ist Denken und Sein (p. 146) ; 
Le même, en effet, est penser et être (p. 222). 

T b  a h 0  - dus Selbe - est la mise en œuvre du tautologique. Mais TO 
a h 0  n’est pas t b  8potov : <<le même >> n’est pas << le pareil ». 



LA LECTZTRE HEIDEGGÉRIENNE DHÉRACLITE ET DE PARMÉNIDE 313 

C’est pourquoi la duplicité (Zwiefult) être/ étant s’articule dans le tauto- 
logique. Et, s’articulant dans le tautologique, la duplicité être/ étant se tient 
hors de toute commune mesure avec le xwpioy6ç platonicien. 

* 

Après ce rapide parcours de la deuxième partie de Was heisst Denken ?, 
que conclure ? 
- Le cours sur Parménide de 1942-43 et le cours de 1952 sont plus proches 
l’un de l’autre que ne le sont le cours sur Héraclite de 1943-44 et la 
conférence de Brême de 195 1. 
- L’analyse du h6yoç des << penseurs initiaux >> manifeste une duplicité 
(Zwiefult) qui n’est pas une faille, mais un pli (Fulte) : le pli de l’être et de 
l’étant. Le A6yoc tient dans ce pli : 

h6yoç/ 6pohoy~iv (Héraclite), 
h6yoç/ Homologie (Entsprechung) (Parménide). 
Ce pli est le pli de la tautologie : 

- dans les années quarante, elle part de la critique de l’énoncé et ouvre sur 
la Spruche et la poésie, 
- dans les années cinquante, elle part de la Spruche et ouvre sur l’impensé 
- et, plus lointainement, sur l’inapparent. 

Ce qui s’explicite dans le Séminaire de Zahringen : 
S’agissant précisément du fragment VI de Parménide 
nous lisons : 

Heidegger poursuit : la pensée qui est ici demandée, je l’appelle la 
pensée tautologique. C’est le sens originaire de la phénoménologie. ... 
Cette phénoménologie est une phénoménologie de l’inapparent. ... D’un 
point de vue simplement historique, Héraclite est le premier pas en 
direction de la dialectique. De ce point de vue, donc, Parménide est plus 
profond et plus essentiel. ... En ce sens, il faut reconnaître en effet que la 
tautologie est le seul moyen de penser ce que la dialectique ne peut que 
voiler. Mais si l’on est capable de lire Héraclite à partir de la tautologie 
parménidienne, alors il apparaît lui-même au plus près de la même tauto- 
logie, lui-même dans le mouvement d’approche unique qu’est l’accès à 
l’être I .  

Nous pensons dès lors que ces analyses fondent un privilège de 
Parménide : la lecture de Parménide est la lecture rectrice, celle d’Héraclite 
doit s’effectuer sous le jour de celle-ci. 

Éiiane ESCOUBAS 
Professeur à L’Université de Paris-XII 

1. Questions IV, Paris, Gallimard, 1976, pp. 338-339. 





LA FONDATION HERMÉNEUTIQUE 

DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 

LE CHEMIN HERMÉNEUTIQUE DE LA LOGIQUE À PARTIR 

DE LA PHILOSOPHIE DE LA VIE M SELON GEORG MISCH 

e titre de cette communication implique un décentrement, moins L thématique que géographique, de la recherche entreprise par notre 
séminaire cette année autour du phénomène du h6yoç: de Marbourg, 
citadelle historique de la logique néo-kantienne, et de Freiburg, citadelle 
historique de la logique phénoménologique, nous passons à Gottingen, 
citadelle historique de la << logique herméneutique », illustrée par trois 
n o m :  Georg Misch (1878-1965), Hans Lipps (1889-1941) et Josef Konig 
(1893-1974). Pour être complet, il faudrait y ajouter encore le nom de Otto- 
Friedrich Bollnow qui, sans enseigner lui même à Gottingen, se réclamait 
explicitement du même courant et qui fut un de ses avocats les plus zélés. 
La concurrence entre ces trois lieux universitaires trouve une illustration 
significative, qui dépasse la simple anecdote, dans le fait que c’est l’avis 
négatif de Georg Misch qui écartait Heidegger de la candidature de 
professeur << Extraordinarius >> à Gottingen, alors que l’avis favorable du 
néokantien Natorp lui valut de devenir Extraordinarius à Marbourg en 
1922 I .  La publication récente des cours de logique de Misch 2, ainsi qu’un 
article suggestif de Gudrun Kühne-Bertram publié dans 1’Archiv für 

1. Sur les circonstances de cette nomination, cf. H.U. LESSING, “Postface de I’édi- 
teur” in : Martin Heidegger, Interprétations phénom‘mlogiques d’Aristote, tr. J.-Fr. 
Courtine, Mauvezin, TER, 1992, pp. 54-59. 

2. Georg MISCH, Der AuJbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens. 
Gottinger Vorlesungen über Logik und Einleitung in die Theone des Wissens. Gudmn 
Kühne-Bertram et Frithjof Rodi éds., Fribourg, K. Alber, 1994. 



316 JEAN GREISCH 

Begriffsgeschichte sous le titre << Logik als Philosophie des Logos » I ,  

offrent une excellente occasion d’examiner cette école de pensée encore 
pratiquement inconnue en France, comme le montre le fait, qui ne 
surprendra personne, que les quatre auteurs mentionnés figurent aux 
abonnés absents dans le Dictionnaire des auteurs philosophiques. 

Ce n’est pas seulement pour des raisons d’ordre historique, mais pour 
des raisons d’actualité que le moment semble bien venu de s’interroger sur 
les rapports entre logique et herméneutique et plus précisément, sur le 
statut d’une logique herméneutique. En effet, si longtemps, les histoires de 
l’herméneutique philosophique ont privilégié l’axe Dilthey-Heidegger- 
Gadamer, faisant l’impasse sur la postérité philosophique de Dilthey, 
notamment les contributions de Misch, de Lipps et de Bollnow, cela n’est 
plus guère le cas aujourd’hui, comme le montrent les travaux récents de 
Jean Grondin et de Hans Ineichen. L’heure semble donc être venue d’exa- 
miner de manière critique le coup de génie heideggérien, qui fut aussi un 
coup de force, consistant à vouloir mettre fin à la conception de l’hermé- 
neutique professée par Schleiermacher et Dilthey, c’est-à-dire une 
conception qui établissait un lien fort entre l’herméneutique, l’épistémo- 
logie et la logique. La nouvelle parution l’année dernière de l’histoire de 
l’herméneutique de Gustav Spet, le premier à s’être servi de l’expression 
<<logique herméneutique D 2, ainsi que la publication de la partie systéma- 
tique des Leçons de logique et d’épistémologie que Misch, élève et gendre 
de Dilthey, avait données à Gottingen dans les années 1927 à 1934 
contribuent à lever le voile sur un aspect encore relativement méconnu de 
l’herméneutique philosophique de notre siècle, en même temps qu’elles 
éclairent sous un jour nouveau certains aspects de la réception de la pensée 
husserlienne et heideggérienne à la fin des années vingt. 

Avant d’aborder le projet de Misch, je commencerai par définir le sens 
de l’expression << logique herméneutique ». Elle peut être entendue en deux 
sens, un sens faible et un sens fort. 

1) Entendue au sens faible, elle désigne le fait, qui lui aussi a fait 
récemment l’objet d’analyses historiques précises, que c’est dans le sillage 
de Christian Wolff que les classiques traités de logique se sont enrichis 
d’une annexe herméneutique 3 .  Contrairement à une opinion répandue, ce 
n’est pas Schleiermacher qui a inventé l’herméneutique générale ; c’est le 
X W I e  siècle qui est le véritable âge d’or de l’herméneutique générale, du 

1.  Gudrun KÜHNE-BERTRAM, “Logik als Philosophie des Logos. Zu Geschichte und 
Begriff der hermeneutischen Logik” in : Archiv für Begriffsgeschichte, 36 (1993), 

2. Gustav G. sm, Die Hermeneutik und ihre Probleme (Moskau, 1918), Fribourg, 

3. Cf. Unzeitgemage Hermeneutik. Verstehen und Interpretation im Denken der 

pp. 260-293. 

K. Alber, 1994, “Orbis Phaenomenologicus”, 1993, p. 154. 

Aufklaning, Axel Bühler éd., Francfort, Klostermann, 1994. 



LA FONDATION HERh&NEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 317 

fait du lien fort que la métaphysique wollfienne établit entre les questions 
d’herméneutique, de logique et d’épistémologie générale. Mais en même 
temps, l’herméneutique reste une simple province de la logique wolffienne, 
dont elle ne forme que la quatrième partie. En d’autres termes, dans cette 
acception, elle ne saurait exercer une fonction fondationnelle à l’égard de la 
logique elle-même. 

2) Entendue au sens fort, le seul qui nous intéressera ici, il s’agit au 
contraire de la fondation herméneutique de la logique elle-même, fondation 
qui peut d’ailleurs emprunter des styles assez différents, selon qu’on se 
situe sur le terrain de l’herméneutique du Dasein de Heidegger, d’une 
philosophie de l’existence au sens de Lipps ou enfin d’une philosophie de 
la vie d’inspiration diltheyenne, comme cela est le cas avec Misch I .  

C’est dans cette optique fondationnelle que je me propose de présenter 
ici les grandes lignes de la logique de Misch. Ce qui frappe le lecteur de 
l’ouvrage, c’est d’abord l’énormité de l’entreprise, correspondant aux cours 
tenus à quatre reprises pendant les dernières années d’enseignement de 
Misch à Gottingen, avant sa mise à la retraite forcée (19271 28, 19291 30 : 
Logik und Einleitung in die Wissenschafslehre ; 19311 32, Logik und Ein- 
leitung in die Theorie des Wissens ; 19331 34, Logik und Einfuhrung in die 
Grundlugen des Wissens). On comprend que les éditeurs aient décidé de ne 
publier que la partie systématique du cours, en écartant la longue présen- 
tation de l’histoire de la logique. La reconstruction de cette partie systéma- 
tique a pris pour fil conducteur un Précis en 16 pages, rédigé par Misch lui- 
même en 1931/ 32 à l’intention de ses auditeurs. Le titre retenu pour 
l’édition de cette partie est d’ailleurs directement inspiré par une formule 
de ce GrundriJ : Grundlinienfür den Aufbau der Logik auf dem Boden der 
Philosophie des Lebens. 

La lecture de ce texte est passionnante de bout en bout. I1 est évidem- 
ment impossible de donner ici une présentation intégrale d’un ouvrage 
extrêmement dense de presque 600 pages. I1 ne pourra s’agir que d’une 
première approche qui essaiera simplement de dégager les aspects les plus 
originaux et les plus pertinents pour la problématique de notre séminaire. 
L’intention directrice de la logique de Misch me semble se condenser dans 
la formule << Der hermeneutische Weg der Logik von der Lebensphilo- 
sophie aus >>, << Le chemin herméneutique de la logique à partir de la philo- 
sophie de la vie >> (p. 567). C’est cette << allure herméneutique dans la 
logique philosophique >> (Der  hermeneutische Zug in der philosophischen 
Logik, p.565) que je  voudrais analyser. L’analyse se limitera aux six 
premiers chapitres, correspondant à l’introduction (pp. 5 1-84) et à la 
première Section, la plus longue de l’ouvrage, intitulée <<Le sens et la 

1. Cf. Gudrun KÜHNE-BERTRAM, art.& p. 154. 



318 JEAN GREiSCH 

signification de l’expression et le problème de l’objectivité >> (pp. 85-420). 
La seconde Section, traitant du problème spécifique du problème de la 
discursivité, ne sera pas analysée. J’indique simplement qu’elle s’achève au 
chapitre VI11 avec la distinction de deux types fondamentaux de discursi- 
vité : le constat discursif pur et les expression évocatrices (evokative 
Ausdrücke) qui jouent un rôle central dans la conception mischienne d’une 
logique herméneutique, comme l’a montré Fritjhof Rodi I .  

1. La question directrice : le lieu systématique du logique 

La première question, fondamentale, parce qu’elle détermine tout ce 
qui suivra, peut s’énoncer dans les termes suivants : la logique est-elle une 
science régionale, ou une science universelle et si oui, sur quoi peut-on 
fonder son universalité? La réponse classique consiste à en faire une 
science régionale, étant donné qu’elle est exclusivement ordonnée aux inté- 
rêts de la connaissance et de la science. Or, le pari liminaire de Misch 
consiste à décloisonner le domaine du logique, en le libérant du lien trop 
exclusif avec la théorie du jugement et les intérêts épistémologiques. Le 
terme <<logique» doit d’abord être pris dans un sens aussi vaste que 
possible, incluant l’ensemble des relations à l’être, la pensée et la vie 
(p. 63). La tâche est 

de chercher une base de départ qui est située avant la théorie scienti- 
fique, un point de départ non-problématique (unbefangen) à partir 
duquel le logique est accessible de manière universelle et à partir duquel 
peuvent être détachés les lieux et les couches dans lesquelles elle se 
solidifie en configurations de formes purement logiques : ce point de 
départ universel, nous le trouverons dans la connexion entre expression 
et signification, expression et Signification comme appartenant au savoir 
qui appartient à la vie (pp. 53-54). 

De fait, un regard attentif sur l’histoire de la logique montre que celle- 
ci a rarement réussi à se contenir dans la sphère logique. C’est ce que 
Misch montre dans la partie historique de son cours. Mais même en 
incluant dans l’interrogation d’autres phénomènes, comme la nomination et 
la perception, tout se passe comme si le primat du logique avait entraîné 
une interprétation erronée de ceux-ci. C’est pourquoi Misch se propose de 
suivre une tout autre stratégie: partir des phénomènes originaires eux- 
mêmes pour comprendre le logique, au lieu d’élargir artificiellement le 

1. Cf. F. RODI, Erkenntnis des Erkannten. Zur Hermeneutik des 19. und 20. 
Jahrhunderts, Francfort, Suhrkamp, 1990, pp. 123-167. 



LA FONDATION HERMÉNEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 319 

domaine classique de la logique pour réserver une place à des phénomènes 
considérés malgré tout comme périphériques (p. 59). 

Kant, mieux que Hegel, a compris l’universalité du problème philo- 
sophique de la logique, à travers son idée d’une logique transcendantale 
(p. 67). Or, à côté de l’ancien pacte ontologique entre l’énoncé et l’étant et 
du pacte transcendantal moderne entre la pensée et l’objectivité 
(Gegenstündlichkeit), Misch plaide pour un nouveau pacte inédit, encore 
plus universel : la prise en compte des rapports entre la logique et la vie et 
ses expressions. C’est en partant de l’expression comme objectivation de la 
vie qu’on fera droit à l’exigence d’un élargissement des fondements 
logiques (p. 72) et qu’on réussira à <<dissoudre de l’intérieur le logisme 
figé D (p. 73). Misch pense pouvoir se réclamer aussi bien de Platon que de 
1’ OIrdcpavoiç aristotélicienne et enfin de la première Recherche logique de 
Husserl, en explorant cette voie. D’entrée de jeu, il accuse Husserl d’avoir 
restreint le problème de l’expression à l’expression linguistique, alors que 
lui-même rencontre la difficulté opposée, déjà entrevue par Platon : com- 
ment faire droit à la vie tout en évitant de sombrer dans une << philosophie 
de la vie irrationaliste extrême D (p. 74) ? C’est l’herméneutique diltheyenne 
qui montre la voie de la solution: <<le comprendre est la manière dont 
quelque chose qui est donné dans l’expression devient accessible D (p. 75). 
Pour autant que la philosophie de la vie s’intéresse à la logique, elle y 
accède à partir d’une << doctrine englobante de l’expression ». Les compa- 
gnons de route - et en partie les adversaires - de Misch sur ce chemin sont, 
outre Dilthey, Ludwig Klages (Ausdruckskunde) et Helmut Plessner, ainsi 
que des emprunts à von Uexküll. 

C’est le phénomène de l’expression qui représente le bon candidat à 
l’universalité cherchée : 

Le phénomène que nous désignons par le mot expression, est si vaste et 
profond qu’il doit être possible de découvrir le logique et de le délimiter 
en partant de l’expression (p. 75). 

En termes plus ontologiques: Le monde de la vie se présente à nous 
comme << monde expressif D (Ausdruckswelt). Plus précisément : 

Nous nous mouvons non dans un monde de vécus (Erlebniswelt), mais 
dans un monde d’expressions (p. 78). 

Nous aurons bien sûr à nous interroger sur la fonction de cette distinction 
entre Ausdruckswelt et Erlebniswelt. Pour l’instant, il suffit de noter le 
postulat d’universalité qui l’accompagne : 

Si donc nous prenons ce qu’on nomme expression candidement dans 
toute son ampleur, nous sommes obligés de voir que le monde spirituel 
tout entier dans lequel nous vivons est un monde expressif; et dans ce 



320 JEAN GRElSCH 

cas il est manifeste que la sphère de l’expression est universelle, elle est 
illimitée, infinie comme la vie spirituelle elle-même ; car la vie spiri- 
tuelle devient consciente de son propre sens, réfléchie (Besinnung), par 
le fait qu’elle s’objective d’une manière ou d’une autre, que ce soit sous 
forme de mots ou de symboles ou de musique ou tout autre art, ou de la 
religion, avec le langage de formes qui leur est propre (p. 79). 

Les lecteurs de I’Aufbau de Dilthey reconnaîtront ici le concept central de 
la Selbstbesinnung . 

Un projet aussi ambitieux se heurte à un premier obstacle, formé par le 
concept romantique, irrationaliste de la vie. En cette matière, Misch entend 
donner raison à Hegel (et dans sa suite à Dilthey) contre les romantiques et 
contre Nietzsche : 

De la vie en tant que phénomène spirituel fait essentiellement partie le 
lien entre le faire et le savoir, du sens et du faire qui se produit sans 
réflexion consciente, mais qui implique la possibilité de la Besinnung 
consciente (p. 79). 

C’est en partant de l’universalité de l’expressibilité (p. 80) qu’il s’agira de 
trouver un chemin d’accès à l’universalité du logique. Si le concept irratio- 
naliste de la vie forme pour ainsi dire la limite inférieure du logique, la 
logique philosophique aura également à affronter le problème de l’ineffable 
ou de 1’ &QQT)TOV, illustrée de manière récurrente par la formule bergso- 
nienne du <<moi mobile et fluide intraduisible en mots ». La riposte de 
Misch consiste à distinguer l’ineffable et l’indicible (p. 81). L’ineffable 
n’est pas indicible c’est-à-dire incompréhensible à tout égard, 

l’indicible indique seulement la limite extrême du proférable, mais non 
son contraire (p. 82). 

Nous entrevoyons ainsi un premier critère fondamental décidant du 
caractère herméneutique de cette logique: elle sera avant tout une 
Ausdruckslogik (p. 83). 

2. Le phénomène originaire du AOyoc 

Encore faut-il préciser le statut de celle-ci. Dans la première Section de 
l’ouvrage, Misch s’attache à dégager les relations entre l’expression et la 
signification, ou, pour être encore plus précis, le signifier, et sur cette base, 
il entend renouveler le problème de la Gegenstündlichkeit qui est au cœur 
de la logique transcendantale kantienne. 

Concernant le sens originel du mot Bedeutung, deux points sont déci- 
sifs : I) ce qui est originaire, c’est le sens verbal. La signification doit être 
comprise à partir du signifier (Bedeuten), et non l’inverse (p. 87) ! 2) Dans 



LA FONDATION HEIUdNEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 321 

Bedeuten, comme Husserl lui-même l’a parfois remarqué, il faut entendre 
le Deuten, au sens gothique du << clarifier >>, c’est-à-dire rendre compréhen- 
sible (p. 88). C’est précisément pour cette raison que la dimension 
herméneutique ne vient pas se greffer du dehors sur la théorie de la signifi- 
cation, mais y est inscrite dès le départ. Entendus ainsi, 

sens et signification, ensemble avec l’expression, sont un phénomène 
originaire de la vie, de la vie communautaire dans le monde expressif en 
général (p. 89). 

Se pose aussitôt la question de savoir si la signification/expression, 
assimilée à la << signification de la vie >> (Lebensbedeutung), se laisse 
enfermer dans la sphère purement humaine. Évidemment non, car aux yeux 
de Misch, il n’y a aucun doute que 

ces phénomènes originaires de la vie en communauté s’étendent en 
arrière vers le comportement infrahumain des animaux dans leur 
environnement (p. 89). 

Cette thèse sera périodiquement réaffirmée tout au long du cours : même si 
le phénomène de l’expression permet de tracer une frontière entre le monde 
animal et le monde humain, cette frontière n’est pas absolument étanche, 
puisque le phénomène de l’expression se rencontre également dans la 
sphère non-humaine. À plus forte raison, le royaume de la signification est 
plus vaste que celui de langage et tout, loin de là, n’est pas langage ! 

Le philosophe logicien sera évidemment tenté d’objecter à Misch que 
cette sphère de signification prélinguistique n’intéresse pas la logique qui 
elle n’a affaire qu’au discours, et plus précisément encore, au discours apo- 
phantique et propositionnel. C’est précisément cette conviction que Misch 
cherchera à battre en brèche. Sans doute faut-il reconnaître la spécificité de 
la double articulation, << horizontale >> et << verticale >> du discours humain. 
Horizontalement, le discours se compose de mots et de phrases ; verticale- 
ment, il comporte les trois niveaux du Wortlaut, du sens et de l’objectivité 
(pp. 93,95). Mais toute la question est de savoir si le sens originaire du mot 
h6yog <<qui forme le point d’insertion naturel de la logique >> (p. 99) - 
Misch le rapproche du mot allemand Meined rninnen -, implique aussitôt 
l’identification de la pensée à la discursivité (p. 101). La vraie question 
fondamentale serait plutôt celle-ci : 

Sur quoi repose la possibilité manifeste d’exprimer nos souhaits, nos 
sentiments, nos volitions de manière propositionnelle (sutzmh~ig) ? 

Au lieu de fonder cette possibilité par en haut, c’est-à-dire en référence au 
fonctionnement de la pensée judicative, il faut tenter de la comprendre par 
en bas, c’est-à-dire en référence à la capacité qu’ont les expressions de 

(P. 104). 



322 JEAN GREISCH 

s’objectiver. << Von unten >>, << par en bas >> est une expression récurrente du 
cours. 

Entrent alors en concurrence deux types différents d’objectivité : 
l’objectivité que produit le jugement (l’état de chose) et celle que produit 
l’expression. 

À l’objectivité purement intellectuelle réalisée par le jugement doit 
s’opposer, ou la précéder, l’objectivité de la vie par son expression 
(p. 105). 

À ce premier souci de rapatrier le A6yoç apophantique aristotélicien dans 
l’expression, s’ajoute un second souci : réconcilier Aristote et Héraclite, la 
raison discursive et la raison métaphysique. 

Ce n’est qu’ensemble que les deux choses, la raison dans sa signification 
objective et la raison comme quelque chose qui dépasse la simple ratio 
et qui est pourtant intelligible (Vernehmbares) forment le sens méta- 
physique du hoyoç (p. 107). 

Dans le feu héraclitéen, Misch découvre la dialectique du sens et de la 
force, de l’intelligibilité et de l’abyssalité (Unergründlichkeit) qui est la 
crux de toute philosophie de la vie et dont l’écho affaibli retentit encore 
dans la distinction kantienne du Verstand et de la Vemunfr, de l’entende- 
ment et de la raison (pp. 110-1 11). 

On voit quel sera le problème central de la logique de Misch : comment 
éviter que cette tension féconde, qu’il retrouve à tous les stades de son ana- 
lyse, ne se transforme en aporie mortelle ? L’ombre d’une aporie possible 
s’annonce très tôt : Aristote, le père de la logique occidentale, choisit déjà 
la transparence rationnelle et la raison analytique contre les aspects abys- 
saux du Aoyoç de Héraclite l’Obscur. Misch par contre, essaie de jouer sur 
les deux tableaux à la fois. À ses yeux, toute la question est de savoir si la 
restriction au h6yoq &novauTix6q, entendu ali sens de la logique, rend 
compte du phénomène intégral du h6yoc. C’est là une question << d’une 
importance principielle pour la fondation de la logique dans la perspective 
d’une philosophie de la vie >> (p. 115)’ comme le montre un long débat avec 
l’interprétation heideggérienne du A6yoç &noqavtix6ç aristotélicien 
(pp. 115-1 19). Tout en s’appropriant la compréhension heideggérienne de 
la vérité comme être-découvert (Entdecktheit) (p. 118), Misch reproche à 
Heidegger d’être trop aristotélicien et pas assez héraclitéen. La percée au 
delà de la sphère du A6yoç &rroyavrixoç entraîne ainsi également au delà 
de Heidegger. Ici intervient pour la première fois la distinction entre 



LA FONDATION HERMÉNEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 323 

énoncés apophantiques et évocateurs ( =herméneutiques) (p. 1 19), la fonc- 
tion de ces derniers étant d’ouvrir sur la dimension de l’Abyssal I .  

C’est encore le sens héraclitéen du A6yoç qui justifie la relation étroite 
entre le phénomène du A6yoç et le phénomène de la compréhension. Dire 
que le monde a un Aoyoç, revient à dire que là où il y a du Sens (Sinn : 
c’est ainsi que Bruno Snell traduit le A6yoç héraclitéen), il y a aussi de la 
compréhension, ou au moins de la compréhensibilité (Verstündlichkeit). Le 
monde expressif (Ausdruckswelt) dans lequel nous vivons est ipso facto un 
monde compréhensible, même si les mots pour dire cette compréhensibilité 
nous font plus d’une fois défaut (p. 123). En effet, comme nous l’avons vu 
déjà, l’ineffabilité n’est pas synonyme d’indicibilité. Prenons l’expression 
dont Heidegger se sert pour décrire l’expérience de l’angoisse : << Es ver- 
schlagt einem das Wort », << Cela vous coupe la parole ». Certes, dirait 
Misch, mais cela, au moins vous pouvez le dire! Le même exemple 
pourrait encore illustrer un autre aspect du Adyoç, qui tient très à cœur à 
Misch : l’aspect dynamique du processus de la compréhension, la tâche, 
difficile, étant de trouver les mots justes pour le dire (p. 136). 

3. L’Ausdruckswelt et ses signijications 

Après cette première tentative d’appréhender le phénomène du h6yoç 
dans sa globalité, aussi bien dans son côté apophantique-rationnel 
(Aristote) et son côté métaphysique-abyssal (Héraclite), Misch revient au 
troisième chapitre à la question de l’intérêt logique des significations pré- 
linguistiques sous le titre : << Expression et signification dans le commerce 
de la vie prélangagière (humaine et infrahumaine) >> (pp. 138-208). 

Les expressions se présentent d’abord à nous comme mouvements cor- 
porels expressifs (leibliche Ausdrucksbewegungen), exprimant un affect à 
travers un mouvement corporel. I1 ne s’agit pas encore des << gestes» 
proprement dits (p. 138). S’intéresser à ces mouvements involontaires, 
n’est-ce pas régresser du logique vers le biologique ? De fait, Misch exige 
que la philosophie accepte de se laisser instruire par la biologie, plus que ne 
l’a fait Dilthey. En revanche, cela ne veut nullement dire que l’univers du 
langage ( Wortwelt) puisse être déduit directement des mouvements ex- 
pressifs (p. 140). Entre les deux plans, il existe un écart, ou plus exactement 
un abîme, dont le statut sera précisé plus loin. Inversement, le lien entre le 
langage et les mouvements expressifs corporels ne saurait être méconnu : 

1. On retrouve le même thème dans la longue introduction à la philosophie du 
même auteur : Der Weg in die Philosophie. Eine philosophische Fibel, Munich, L. 
Lehnen, 1996, pp. 329-389. 



324 JEAN GREISCH 

même s’il est vrai que << le langage est plus et autre chose qu’expression », 
cela ne veut pas dire qu’il n’y ait aucune espèce de lien entre eux. 

Sur l’exemple de Darwin et de Wundt, Misch montre que le recours 
aux modèles biologiques ne devient ambigu que dans l’attitude naturaliste- 
explicative ; tant qu’on s’en tient à une attitude << phénoménologique >> ce 
danger est inexistant : << La tâche n’est pas l’explication causale, mais la 
clarification du phénomène lui-même >> (p. 141). D’un point de vue métho- 
dologique, la différence entre l’approche des significations discursives et 
des expressions prélinguistiques peut être marquée de la manière suivante : 
la meilleure façon de comprendre le discours est de l’aborder dans 
l’optique de sa production, donc du locuteur ; par contre, la meilleure façon 
de comprendre le sens d’une expression est de se placer dans l’optique de 
celui qui cherche à la comprendre. Puisque le producteur de l’expression ne 
sait pas ce qu’il fait, l’expression se produisant inconsciemment, le sens 
des expressions n’apparaît qu’à celui qui a les  comprend en les inter- 
prétant >> (p. 143). C’est précisément cette possibilité de la compréhension 
interprétante des expressions (<< Da aber ist das Verstehen mit dem Deuten 
vereint »), valable pour l’homme comme pour l’animal, qui intéresse 
Misch. Par exemple: que se passe-t-il quand, rentrant à la maison, son 
teckel, la queue frétillante, lui manifeste sa joie? La façon la plus 
<<naturelle >> de décrire ce phénomène consiste à dire que s’y produit une 
compréhension élémentaire, ne faisant pas encore intervenir la médiation 
des signes linguistiques qui caractérisent les formes supérieures de la com- 
préhension. 

La distinction entre formes élémentaires et supérieures (ou 
<< techniques >> - kunsmiipig) de la compréhension est empruntée à l’Aufbau 
de Dilthey. Mais Misch soupçonne Dilthey de s’être trop exclusivement 
intéressé aux formes supérieures de la compréhension qui requièrent une 
technique herméneutique élaborée. Ici au contraire, sans intervention de 
paroles, se produit une manifestation de soi et une compréhension corré- 
lative (p. 143). 

Comment déterminer le statut de cette couche expressive ? La langue 
allemande parle à ce sujet de << Lebensaukrung ». Aux yeux de Misch, 
cette expression est ambiguë, pour autant qu’elle suggère une division 
assez problématique de l’intérieur et de l’extérieur (p. 145). Sans doute 
peut-on dire avec Dilthey que la notion même de compréhension nous 
impose ce type de distinction (p. 146)’ mais le philosophe est irrésistible- 
ment tenté de l’interpréter en termes quasi-spatiaux. I1 y a alors une sorte 
de mer intérieure psychique (seelisches Binnenleben), bordée par une 
surface corporelle périphérique (p. 149). Or, ce type de schéma ne corres- 
pond pas au vécu lui-même : le corporel n’est pas une banlieue lointaine 
d’une centrale psychique. I1 n’y a pas d’abord l’expérience de la douleur 



LA FONDATION HERMÉNEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 325 

psychique interne et ensuite son extériorisation-expression sous forme des 
larmes. En réalité, les attitudes corporelles ont déjà un sens expressif: 
<< Une attitude corporelle est comprise comme manifestation externe 
(AuJerung) du comportement d’un vivant ». 

Ici intervient une nouvelle distinction, très importante, qui soulève de 
délicats problèmes de traduction : Verhalten et Benehmen (p. 151). Au lieu 
de traduire par << Comportement >> et << Conduite », je suggère de traduire par 
<<Attitude B et << Comportement ». En effet, Misch dit que la première 
expression correspond à la face intérieure, la seconde à la face extérieure 
du phénomène. I1 suggère même - ce qui est évidemment assez problé- 
matique - un rapprochement avec la distinction heideggérienne Existend 
Vorhandenheit. De fait, le Verhalten (pour l’élaboration de ce concept, 
Misch renvoie aux travaux de Dilthey, Uexküll, Scheler, Plessner, 
Buytendijk) implique un rapport au monde ambiant (p. 152) qui peut être 
envisagé dans une double perspective : comme action (faire) ou comme 
mouvement expressif. La notion de comportement quant à elle doit être 
protégée contre toute réduction behavioriste. Ce qui est décisif aux yeux de 
Misch, à savoir la relation fondamentale entre l’expression et la compré- 
hension, est précisément ce que prétendent évacuer les behavioristes 
(p. 153), mais sans y réussir réellement, car sans s’en rendre compte, ils se 
servent encore du concept du comprendre. 

Se dégage ainsi un schéma binaire qui se laisse figurer ainsi : 

Intuitivité de l’extérieur (mouvements corporels) = Benehmen 
Compréhensibilité de l’intérieur (vécus psychiques) = Verhalten 

Le problème que soulève cette distinction, celui de la << signification de 
la vie », n’est pas un problème métaphysique (Intériorité et Extériorité 
conçues comme grandeurs métaphysiques), mais simplement un problème 
<<herméneutique D (p. 156) : << rendre compréhensible l’unité originaire de 
l’intuitivité et de l’expressivité N (p. 160). Que ce problème de l’unité origi- 
nellement non articulée de l’expression et de la signification, de l’intuitivité 
et de la compréhensibilité est, à ce niveau d’analyse, le problème décisif, 
apparaît clairement dans le grand nombre de pages que lui consacre Misch. 
C’est le problème de savoir comment la compréhensibilité et la percepti- 
bilité peuvent aller ensemble (p. 159). Qu’est-ce qui se passe, quand nous 
disons : << Je vois que tu es triste >> ? Ce type d’exemple montre clairement 
que 

la saisie de la signification d’une expression du visage ou d’un faire qui 
se déroule au moyen d’attitudes corporelles ne peut pas être détaché de 
la manifestation intuitive qui, dans le processus de la compréhension, 
tombe dans la perception (p. 159). 



326 JEAN GREISCH 

La théorie de la compréhension doit ici combattre le préjugé (Vomzeinung) 
consistant à penser que ne tombent sous la perception externe que des 
donnés purement sensibles, des sense-data >> (p. 161). C’est le préjugé 
cartésien d’un saut immédiat des données sensibles à l’acte de juger 
(p. 163). La stratégie argumentative de Misch est ici double : pour pouvoir 
refuser la réduction de l’attitude vécue (Lebensverhalten, qui a toujours 
déjà un sens : chercher, se défendre, etc.) à un pur processus biologique 
susceptible de recevoir une explication mécanique, il se réclame de 1’Aus- 
druckslehre de Ludwig Klages (pp. 166-171), tout en dénonçant 
l’hypothèque romantique-idéaliste qui dénature les analyses de cet auteur. 
Le reproche qu’il adresse à Klages est double: d’abord Klages, qui 
s’intéresse au phénomène de l’expression dans l’optique de la graphologie, 
cherche à établir une sorte d’alphabet mimétique primitif qui permettrait de 
décoder l’ensemble des expressions. Par le fait même se trouve méconnu le 
caractère essentiellement dynamique et créateur, la variabilité foncière du 
processus de la compréhension (p. 169). Ensuite, et plus gravement, toute la 
théorie de Klages est commandée par le << dogme polémique >> 
(Kampfdogma) de l’Esprit comme adversaire de l’Âme (on se rappellera le 
célèbre titre : Der Geist als Widersacher der Seek).  (p. 167). C’est pourquoi 
Misch se réclame de préférence de 1’Ausdruckstheorie du linguiste Karl 
Bühler et surtout des travaux de Helmut Plessner sur l’interprétation des 
expressions mimétiques. Klages est trop platonicien, archétypal, pour 
pouvoir admettre que la compréhension élémentaire implique nécessaire- 
ment une situation et un horizon variables, donc un rapport au monde 
ambiant (p. 170). 

Mais 

l’attitude devant la vie n’est pas seulement indifférente par rapport à 
l’opposition psychique-physique, elie l’est également par rapport à l’op- 
position du sensé, signifiant (sinnhuj?, bedeutsurn) et du purement 
sensible, intuitif ( p. 171). 

Comment surmonter cette seconde opposition ? Ici encore, Klages ouvre 
une voie prometteuse qui permet de dépasser la réduction sensualiste de la 
perception à l’aspect purement optique des sense-data : ce que nous perce- 
vons, ce ne sont pas des données sensibles, ce sont des << figures >> (Gestalt). 
Tout mouvement expressif dessine une << figure de sens >> qui est comprise 
comme telle. Von Uexküll parle dans un sens analogue d’une << mélodie de 
mouvement >> (p. 175). Mais quelque prometteuse qu’apparaisse la notion 
de << figure », remontant jusqu’à Goethe et qui est entre-temps devenu un 
slogan de la biologie et de la psychologie moderne, prétendant résoudre 
tous les problèmes (p. 172)’ elle ne réussit pas à << cerner ce que les mouve- 
ments expressifs ont de plus propre >> (p. 176). La notion de figure tend à 



LA FONDATION HElUdNEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 327 

isoler les mouvements, au lieu de prendre en compte les relations 
complexes avec un monde ambiant. Par ailleurs, elle est aussi trop 
générale, puisqu’elle s’applique également aux figures géométriques 
(p. 177). D’où la conclusion de Misch : 

Les mouvements expressifs, ou plus généralement : les mouvement dans 
lesquels se manifeste une attitude (Verhaltensweise), chercher et trouver, 
menacer et fuir, etc., sont plus qu’une quintessence de figures (p. 177). 

La dynamique de l’expression et de la compréhension est 
<< trans-figurative >> (übergestulthuft) (p. 179). De nouveau, l’approche 
herméneutique de l’expression entre en concurrence avec une approche 
statique, comme celle de Klages, incapable de prendre en compte leur 
plurivocité essentielle. Le sens d’une expression peut varier, même si la 
figure est la même. Klages, pourrions-nous dire, est incapable de 
comprendre les quarante significations possibles du sourire chinois ! 

Faut-il alors mobiliser, comme lé fait Plessner, la notion de << symbole >> 
(Sinnbild en allemand) pour résoudre le problème? Les limites de ce 
concept sont liées à son caractère formel : <<Je peux voir la colère de celui 
qui est en colère, mais non voir ce qui l’a mis en colère, je vois la colère 
tout court >> (p. 184). Or, la compréhension élémentaire d’une expression 
affective veut également comprendre la raison D de la colère visible. 
(p. 185). Toutes les approches examinées jusqu’à présent relèvent aux yeux 
de Misch d’une << approche esthétique >> de l’attitude devant la vie. Elles ne 
renoncent pas véritablement au primat de l’intuition dans la théorie du 
savoir. Un pas plus radical est requis : << de soi, la perception, là où elle se 
manifeste dans la couche de l’attitude devant la vie, n’est rien d’autonome 
du tout >> (p. 190). 

La perception elle-même a des fondements dans une attitude préalable et 
dans un savoir lié à des actions qui fournit l’horizon de la compré- 
hension qui échafaude ce qui surgit dans la perception et qui produit, au 
sein de cet horizon, une unité de conscience elle-même liée à une action 
(p. 191). 

Pour l’attitude esthétique, tout part de l’intuition et y ramène. Ce 
préjugé, profondément ancré dans la tradition grecque, doit être démoli, 
pour laisser place à un savoir préthéorique, qui surgit au sein même de 
l’attitude devant la vie. Misch caractérise le statut de ce savoir préthéorique 
au moyen de trois traits. 

I) I1 y a d’abord le phénomène de l’accompagnement (Mitgehen) ou de 
l’être entraîné lié aux actions (Tutgebundenheit). Les deux phénomènes 
sont inséparables ; ils représentent l’aspect actif et passif du travail élémen- 
taire de compréhension. Pour comprendre ce double aspect, il faut de 



328 JEAN GREISCH 

nouveau revenir à l’énoncé << Je vois que tu es en colère >> (en allemand : 
<< Ich sehe Dir deine Wut an >> ; en anglais : << I realize your anger >>). I1 faut 
résister à la tentation cartésienne d’associer étroitement la perception 
visuelle et l’acte de juger (p. 194). Ce que je comprends, c’est un mouve- 
ment corporel impliquant un Verhalten. Je le comprends, en l’accompa- 
gnant, c’est-à-dire, comme l’a vu Dilthey, en me laissant << entraîner >> 
(Fortgezogenwerden) dans une situation (p. 195). Je pourrais tout aussi bien 
dire : << J’ai l’impression que tu es en colère », mais dans ce cas, il importe 
de ne pas réduire la notion d’impression à un simple enregistrement de 
données sensonelles : 

Dans l’impression m’apparaît la significativité de ce qui n’est pas 
seulement visualisé (gesichrer) dans l’impression, mais qui agit sur moi 
comme conscience d’une force et qui me communique sa force (p. 197). 

Tous ces phénomènes ont déjà été analysés par Dilthey, mais au plan des 
formes supérieures de la compréhension. Misch cherche simplement à 
montrer qu’ils valent également, et même en premier lieu, pour la compré- 
hension élémentaire. 

2) C’est encore à Dilthey qu’il emprunte le second trait du savoir 
préthéorique. Comprendre, au plan le plus élémentaire, est synonyme de 
<< s’intéresser à ». << En règle générale, avait dit Dilthey, je ne constate que 
ce qui m’intéresse >> (p. 199). Cet intéressement >> (Znteressiertheit) ne vaut 
pas seulement pour les processus spirituels, mais pour le comportement 
corporel, humain et animal. Scheler avait traité le même problème en 
référence à la question augustinienne de savoir si la connaissance précède 
l’amour ou l’inverse. Au plan de la compréhension élémentaire, cette 
question est indécidable, parce que le savoir est inséparable de l’attitude 
devant la vie intéressée, liée à des affects. Impossible de dire si c’est la 
faim qui ouvre les yeux pour voir les pommes ou si la vision des pommes 
déclenche la sécrétion des glandes. << S’intéressa à quelque chose et s’y 
comprendre à quelque chose : qui osera dire ce qui précéde, puisque toute 
l’unité chamelle concrète y est en jeu ?» Pour dire cette relation étroite, 
Misch reprend le concept du << werktatiges Wissen >> de Schelling (p. 200). 

3) I1 reste à introduire un troisième trait, directement emprunté à 
Heidegger : La tonalité affective (Stirnrnung) comme mode originel du se- 
trouver-au-monde (p. 201). Le seul reproche que Misch adresse à l’analyse 
heideggérienne de la Befindlichkeit, c’est d’avoir négligé le phénomène de 
la chair (p. 202). Misch voit également clairement que le statut existential 
que Heidegger donne au comprendre correspond dans une large mesure à 
ce que lui-même appelle << compréhension élémentaire >> (p. 204), de sorte 
qu’ils partagent la rupture avec le primat de l’intuition, rupture qu’il illustre 
avec une belle citation de Gœthe : << Es ist ein Glück für die Welt, daB die 



LA FONDATION HERMÉNEUTIQUE DE LA LCGIQUE PHILOSOPHIQUE 329 

wenigsten Menschen zu Beobachtern geboren Sind >> (<< Le fait que très peu 
d’hommes soient nés pour être des observateurs, est un bonheur pour le 
monde >> (p. 205)). Sur ce point, Dilthey lui-même reste simplement fidèle à 
cette intuition gœthéenne. Mais l’éloge de la percée heideggérienne se 
double ici encore d’un double reproche : d’une part, Heidegger, dans son 
analyse des affects, centrée sur la peur et l’angoisse, privilégie indûment le 
caractère menaçant et pesant de l’existence, de sorte que la neutralité de 
l’intérêt se perd de nouveau (geht ... die Unbefungenheit des Interesses 
wiederfloten : la formule, assez grossière, devrait être traduite plus littéra- 
lement par: << la candeur de l’intérêt fout de nouveau le camp B). Sur ce 
point Heidegger reste aux yeux de Misch une victime consentante de 
l’interprétation chrétienne, kierkegaardienne de l’existence. D’autre part, 
Heidegger ne réussit pas à faire droit à la puissance de l’attitude théorique 
de l’esprit (p. 207), en d’autres termes, il ne réussit pas à faire déboucher 
l’analyse des formes élémentaires de la compréhension sur le logique. Or 
c’est précisément cela le problème central de Misch. 

4. Des expressions de la vie à la sphère logique 

C’est de ce passage qu’il est question au quatrième chapitre de 
l’ouvrage, placé sous le titre << La direction de la progression de l’expres- 
sion de la vie à la sphère logique D (pp. 209-271). À supposer que ce 
passage puisse être accompli, Misch aurait gagné son difficile pari : au lieu 
d’opposer le sens vécu et la signification logico-discursive, Lebens- 
bedeutung et Zogische Bedeutung, articuler la seconde sur la première. 
Misch commence par rappeler à ses auditeurs l’immensité de la différence 
entre les deux plans. I1 parle même d’un << gouffre qui saute aux yeux >> 
(augenfüllige Kluft) : << Entre la signification comme catégorie de la vie et la 
signification au sens logique il y a un gouffre béant >> (p. 210). La logique 
au sens technique habituel n’est pas capable d’enjamber ce gouffre, pour la 
bonne raison qu’elle ne l’aperçoit même pas, ayant définitivement établi 
son camp de l’autre côté du gouffre. Seule une logique ontologique au sens 
ancien, ou une logique transcendantale au sens moderne, kantien, est 
capable d’affronter le gouffre lui-même. 

Comment construire un pont au dessus du gouffre? Cela requiert 
d’abord une idée déterminée du langage. L’exemple des interjections 
(<< Brr », << holà », etc.), montre que tout dans le langage n’est pas subsu- 
mable sous les concept général de la communication, même si, d’autre part, 
il faut s’interdire de faire de ces expressions l’origine même du langage, 
tout le reste pouvant en être déduit par voie de complexité croissante 
(p. 214). Ce qui doit être refusé, c’est l’opposition dichotomique entre le 



330 JEAN GREiSCH 

simple ReJlexluut (<<-BIT >> ne serait que le reflet sonore du frisson corporel, 
autrement dit, une sorte de << chair de poule >> linguistique) et la zweck- 
bewuJte Mitteilung, la communication délibérée (donc entièrement 
détachée du vécu corporel. Dans cette hypothèse, il n’y aurait rien de 
commun entre l’interjection << Brr >> et l’énoncé : << I1 fait un froid de canard 
aujourd’hui B). 

La seconde décision consiste à accepter la thèse - que nous pourrions 
appeler humboldtienne - que tout langage véhicule déjà une interprétation 
du monde. C’est précisément à ce sujet que Misch parler du caractère 
explicitant (herméneutique) du langage humain (p. 219). De nouveau, c’est 
la plasticité des possibilités d’expression qui atteste le mieux ce caractère 
herméneutique : le même état de chose (exemple : << I1 fait froid >>) peut être 
exprimé de multiples manières. En cette matière, le logicien est toujours 
tenté de mettre la charrue avant les bœufs, autrement dit, tenté de penser 
qu’il y a concept, dans la mesure où il y a proposition, c’est-à-dire juge- 
ment, alors qu’en réalité, ce sont les concepts déjà fournis par le langage 
qui rendent possible la proposition (p. 220). On sait que le même argument 
est repris par Gadamer dans Vérité et Méthode. La thèse de Misch est 
explicitement dirigée contre Lotze, à qui il emprunte d’ailleurs l’exemple 
de l’interjection << Brr ». Aux yeux de Lotze, l’interjection en question est 
un simple << son naturel », assimilable à un cri, alors que l’énoncé << I1 fait 
froid >> est un jugement. Pareille explication, dit Misch, est e standpunktlich 
belastet ;> (p. 22 1), c’est-à-dire hypothéquée par un point de vue théorique. 
Elle masque le fait qu’il y a une différence entre l’estomac qui grommelle 
et l’intention de communication véhiculée par l’interjection : << Avec un 
simple son naturel je ne peux pas m’adresser en frissonnant à mon voisin, 
pour lui dire “brr” >> - << ... mit einem bloBen Naturlaut kann ich mich nicht 
“brr” sagend gegen meinen Nachbarn schütteln »). 

Cela veut dire que la différence entre les deux performances, la simple 
interjection et l’énoncé, doit être déterminée différemment. Le discours 
réalise l’union de deux choses originellement séparées, de deux manières 
distinctes du Verhulten : le mouvement expressif d’un côté, le faire de 
l’autre (p. 225). De leur conjonction résulte la vraie nouveauté, correspon- 
dant à un véritable saut qualitatif : << l’appréhension objective >> (gegen- 
stündliche Auffassung) (p. 225). Par le fait même, nous revenons au 
problème transcendantal de l’origine de l’objectivité, qui est, chez Kant, la 
question centrale de la logique transcendantale (p. 226). Lotze ne fait 
qu’entériner la décision kantienne consistant à définir la pensée logique 
comme faculté de juger. Mais peut-on se contenter de cette réduction tradi- 
tionnelle de la prestation objectivante au jugement ? Aux yeux de Misch, 
un énoncé impersonnel du type «I1 fait froid», n’est pas encore un 
jugement stricto sensu, mais << un simple énoncé antéprédicatif qui 



LA FONDATION HERMlhUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 33 1 

n’implique pas encore l’articulation essentielle du jugement, à savoir 
subjecturn-pruedicutum ; ~ ~ o x & i ~ & v o v - H a n ) y o p ~ ~ a > >  (p. 229). Ou encore, 
dans une formulation très jolie : << L’impersonnel, cet enfant terrible de la 
famille bourgeoise des formes traditionnelles du jugement D doit être rétabli 
dans ses droits: sa capacité, reconnue par Heidegger, d’articuler le 
<< comme herméneutique ». 

De nouveau, on doit se demander si cette performance herméneutique 
tombe du ciel, par la grâce du langage, ou si elle est déjà préfigurée dans la 
compréhension élémentaire, prélinguistique. La réponse de Misch est 
qu’elle est en effet préfigurée dans le geste - proprement humain - de 
l’ostension (Hinzeigeri). Avant d’être [qov hoyov EXOV, l’homme est 
l’animal capable d’ostension (p. 233). De nouveau il faut trouver le juste 
milieu entre une explication naturaliste (comme celle de Wundt : 
l’ostension est un mouvement de préhension atténué à l’état de simple 
suggestion. Si cela est vrai, toute compréhension est le fantôme d’une 
préhension (p. 234). C’est Klages qui a compris l’impossibilité de déduire 
l’ostension de la préhension ; mais au lieu d’hypothéquer cette thèse par des 
distinctions métaphysiques, il suffit de dire, comme l’a fait Dilthey, que la 
condition de possibilité de l’ostension suppose de la part du sujet la 
conscience de l’écart entre celui qui montre et la chose montrée, écart que 
Dilthey caractérise par l’expression << Besinnung D (p. 236). 

I1 reste à effectuer la transition du Hinzeigen (ostension) à la dési- 
gnation proprement dite, en évitant de décrire la fonction de désignation en 
référence trop exclusive à l’attitude théorique. Ce qui est vrai du geste de 
l’ostension reste en partie vrai de la désignation : appeler une chose par son 
nom, ce n’est pas seulement l’affubler d’une étiquette linguistique, c’est 
exprimer une << requête D (<< Heischung >>) à son égard : Hegen (Appeler) et 
Heischen (Requérir) vont ensemble, proximité dont nous aurons à reparler 
plus loin (p. 237). Une question préalable est celle de savoir en quel sens le 
geste de l’ostension s’apparente à l’acte spirituel du Meinen, de sorte qu’il 
occupe une place intermédiaire entre les mouvements expressifs involon- 
taires (exemple : la grimace qui exprime la douleur) et le mot désignant une 
chose (p. 238). C’est ici que Misch commente assez longuement la notion 
de << première objectivation >> du diltheyen Hans Freyer (pp. 239-246). 
Freyer partage avec Misch le souci d’édifier la théorie de l’esprit objectif 
par en bas (p.240), c’est-à-dire en partant des objectivations les plus 
élémentaires de la vie, au lieu de l’édifier par en haut, comme le font Hegel 
et en partie encore Dilthey, qui s’intéressent aussitôt aux formes les plus 
hautes de l’esprit objectif. À ce niveau élémentaire, il s’agit de la différence 
entre expressions mimiques (involontaires) et expressions pantomimiques, 
qui exercent déjà une fonction de présentation (Durstellung) (p. 241). Mais 
Freyer assimile trop rapidement la pensée au jugement, à tel point que le 



332 JEAN GREISCH 

geste ostensif est déjà ordonné au jugement (p.243). Le poing brandi, 
exprimant la colère, est-il l’expression d’un jugement ? Oui répond Freyer, 
non répond Misch. << Dans cette interprétation du geste présentatif on nous 
offre aussitôt le logique pour ainsi dire tout prêt sous forme d’un état de 
chose et à nos yeux, on va trop vite en besogne D (p. 245). 

Le <<tournant objectif >> dont parle Freyer, a donc besoin d’une autre 
interprétation. L’acte spirituel fondamental n’est pas l’acte de jugement, 
mais l’acte de réflexion, de retour sur soi-même qu’on doit décrire d’abord 
<<par en bas >> (p. 246). Misch s’y achemine progressivement à travers une 
discussion assez longue du problème de l’intelligence animale et des 
formes de savoir dont il est capable, discussion impliquant un débat des 
thèses de Scheler (le savoir << ekstatique »), Uexküll, Hans Volkelt, Kohler 
et Plessner. Le monde animal pour citer une formule de Uexküll, est déjà 
une Merkwelt (p.259), un «monde remarqué», mais la question est de 
savoir comment l’homme accède à une autre forme, plus haute, d’objecti- 
vité, appelée Gegenstündlichkeit. C’est ici que surgit la question de la 
spécificité humaine du hoyos. Refusant la solution kantienne du problème 
de l’objectivité, Misch parle d’une << articulation productive-objectivante >> 
(p. 260). Pour lui, cela veut dire que 

L’objectivité est pro-duite (hervorgebracht), produite au sens littéral du 
mot ; elle n’est pas fabriquée (hergestellf), c o m e  le pensait Kant, par la 
mise en forme spirituelle de sensations chaotiques, de données sensibles, 
mais elle jaillit à partir du soubassement d’un mode de manifestation 
pré-objectif, mais déjà solide (stundfest), durable et praticable de ce que 
nous percevons c o m e  choses (p. 261). 

C’est ce concept qui << apporte son sceau définitif à l’événement caractérisé 
comme surgissement du Aoyos >> (p. 261). Freyer a raison de parler d’une 
césure définitive ; mais la nature de cette césure doit être correctement 
comprise. Là où il y a de la Besinnung, il y a aussi de << l’articulation pro- 
ductive objectivante >> (p. 263). 

C’est là tout l’écart entre l’ostension et la désignation : un écart, ou un 
<< saut qualitatif », mais non un << miracle », comme le suggère inévitable- 
ment l’interprétation platonicienne et / ou kantienne du rapport du Logique 
au prélogique. En passant, Misch suggère que la phénoménologie elle- 
même, en faisant de l’intentionnalité la propriété essentielle du psychique, 
risque de succomber au même piège (p. 264). La tâche à ses yeux est donc 
double: rejeter l’empirisme humien, en évitant de succomber au piège 
platonicien-kantien-husserlien, ce qui l’oblige à montrer qu’il est possible 
de << tenir ensemble les deux points : le surgissement brusque (sprunghuf) 
de la tendance objective et sa connexion avec l’attitude devant la vie» 
(p. 265). Une autre manière d’exprimer la différence consiste à dire que le 
platonisme logique transforme la prise de position nécessaire pour qu’il y 



LA FONDATION HERMÉNEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 333 

ait distancement en position de survol (Darüberstehen) (p. 267). Le 
phénomène de la réflexion, analysé toujours au sens de la Besinnung 
diltheyenne, envisagé par en bas, apparaît certes comme une nouveauté, 
mais non comme un miracle absolu. I1 s’agit de la capacité de transposer la 
signification de la vie dans ce qui vient à notre rencontre, ce qui veut dire 
que 

Quelque chose est produit par la vie, par le fait que l’homme donne une 
signification propre à ce qui vient à sa rencontre. Le savoir concernant la 
signification des choses coïncide avec la faculté humaine de conférer 
aux choses une signification propre, ce qui est donc en même temps un 
pouvoir de donner des signifcations et un savoir concernant la 
signification. C’est une articulation productive-objectivante qui naît ici 
(p. 267). 

5. Spécijkité de la sphère logique 

Le cinquième chapitre intitulé << Délimitation de la sphère logique du 
point de vue de la cohérence du sens et de l’articulation de la signification 
du discours >> n’apporte pas, à proprement parler, des éléments nouveaux à 
la détermination de la sphère logique donnée jusqu’à présent. I1 rassemble 
plutôt dans << un regard par en haut >> (p. 272) le résultat des analyses qui 
précèdent. I1 s’agit de quatre points principaux : I )  l’autonomie relative du 
sens et de la signification par rapport aux expressions linguistiques qui les 
véhiculent. 2) Analyse de la performance spécifique de l’énoncé apophan- 
tique à la différence de la manifestation (Kundgabe) de ce qui nous anime 
dans l’attitude vécue. 3 )  La tension entre intention de signification et 
remplissement de signification comme mouvement caractéristique du 
discours. 4 )  Nature de la relation objective posée par l’énoncé apophan- 
tique. Comme nous allons le voir, chacun de ces points - qui, dans la mise 
en œuvre effective se trouvent ramenés à trois développements majeurs - 
implique un débat avec Husserl. 

1) Comme il l’a déjà fait précédemment, Misch refuse d’interpréter la 
relation structurelle entre l’expression et la signification qui caractérise le 
discours au sens d’une séparation complète qui mettrait d’une part les mots 
comme pures données acoustiques et de l’autre l’acte de la pensée pure 
produisant la signification (p. 273). Sans doute le fait qu’au cours de 
l’histoire, le même mot puisse changer de signification atteste-t-il l’auto- 
nomie de la signification (p. 274). Par ailleurs, le même mot est exprimé 
autrement dans les différentes langues, de sorte qu’il faut distinguer entre le 
sens intenté (Meinen, Sinn) et la signification (Bedeutung), occasion de 



334 JEAN GREISCH 

rappeler une fois encore le << caractère herméneutique de la langue », lié au 
fait que chaque langue implique déjà une compréhension déterminée du 
monde (p. 275). Sur ce point le linguiste (et la logique herméneutique) se 
sépare de la logique au sens technique, en affirmant que le signifié 
(Wortbedeutung) ne se laisse pas nettement détacher du signifiant 
(Worthut) .  Dire que le premier ne sert que de support au second est un 
leurre. Dans ce cas on projette sur la relation signifiant/ signifié le schème 
de la catégorie de la substance : le signifiant est au signifié ce que la chose 
est à la propriété. Est alors oublié le fait que << le mot, par le fait de rendre la 
pensée expresse, lui imprime sa marque et interprète l’objet >> (p. 276). 

La conscience de l’intimité de ce lien impose des limites à 
<<l’abstraction logique >> (p. 277). Le mot ne donne pas seulement un sens 
aux choses et aux événements, il les fait << résonner >> (zitm Erklingen 
gebrucht), comme certains expressionnistes, par exemple Kandinsky, l’ont 
bien compris (p. 277). Évidemment, pour Misch il n’est pas question de 
nier le caractère conventiorinel du signe linguistique. Mais tout se passe 
comme s’il cherchait à atténuer ce conventionnalisme par l’idée d’une 
résonance des choses, d’une saisie trans-objective de l’intenté, où la 
chose même se met à frémir sous la puissance de la parole et se rend 
perceptible >> (p. 279). La seconde partie du cours donne un grand relief à 
cette possibilité fondamentale qui correspond à << l’expression évocatrice >>, 
lieu où s’effectue la véritable cognitio rei à la différence de l’habituelle 
cognitio circa rem (p. 524). Comme l’a montré Fritjhof Rodi, cette théorie 
des expressions évocatrices est la clef de voûte de la logique herméneu- 
tique de Misch. C’est elle qui apporte la réponse définitive au problème de 
la différence entre l’ineffable et l’indicible. Les expressions évocatrices 
nous apportent les mots pour dire l’ineffable. 

La nouveauté qualitative des expressions et des significatives discur- 
sives se caractérise par la << libre disponibilité >> (freie Vegügburkeit), à la 
différence des expressions prélinguistiques, toujours liées à une situation 
déterminée. Quelle forme logique correspond à cette liberté plus grande ? 
Le logicien répondra : l’arbitraire du signe, c’est-à-dire la faculté de 
produire artificiellement le terme technique dont nous avons besoin. Or, 
aux yeux de Misch, cette réponse juste est prématurée. Avant de pouvoir 
dire << ÉDF », je dois d’abord dire << Électricité de France ». C’est pourquoi 
Misch parle de Reprüsentution (la << représentation >> entendue au sens de la 

lieu-tenance >> - Vertretung) avant de parler de la Bezeichnung. Entre la 
couche << symbolique », expressive des significations prélangagières, il y a 
la couche de la << représentation >> qui constitue une forme supérieure 
d’intellectualité (p. 289)’ sans pour autant se confondre avec la désignation 
proprement dite. Si le logicien a du mal à admettre que < ’  1 es mots ne sont 
pas de simples signes », c’est, dit Misch dans une boutade, qu’ils << se 



LA FONDATION IIERMÉNELTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 335 

tiennent du côté des actionnaires de 1’AEG [équivalent allemand de l’ÉDF] 
quand ils prennent les mots comme simples signes de concepts >> (p. 284). 
Et à ses yeux, il n’y a aucun doute que le Husserl de la première Recherche 
logique appartient au même camp de la << logique platonisante >>, puisqu’il 
prend son départ avec le concept englobant de signe, ultérieurement sub- 
divisé en indice et en signes dotés d’une signification. 

La contre-proposition de Misch est de remplacer cette classification 
<< artificielle >> par une classification plus << naturelle >>, c’est-à-dire plus 
conforme à la vie, où tout part des notions jumelles d’Expression et de 
Compréhension (p. 284). Une telle logique herméneutique devra contester 
l’intellectualisme phénoménologique (p. 285) qui commande toutes les 
analyses de Husserl et qui a pour conséquence que les mouvements 
expressifs sont réduits à l’état de simples signes indiciaires (p. 286). Là où 
Husserl ouvre un gouffre entre Kundgabe et AuJerung einer Meinung, la 
logique herméneutique de Misch cherche simplement à identifier des 
«virages >> (Wendung) et des césures qui, dans un mouvement en spirale, 
élèvent progressivement au plan du sens discursif. Tout l’art du philosophe 
réside dans la manière dont il réussit à négocier chacun de ces virages. 
Cette élévation progressive est possible, parce que << la signification est une 
catégorie primordiale et non purement logique-apophantique, elle est une 
catégorie de la vie >> (p. 288). C’est donc la signification de la vie elle- 
même qui contient le passage possible d’un plan à un autre, reconnaissant 
chacun dans sa spécificité, alors qu’aux yeux de Misch, toute approche du 
logique par << en haut », risque de les méconnaître. C’est pourquoi le nœud 
gordien de la << compréhension idéaliste de la logique platonisante doit être 
tranché >> (p. 290). 

2) En second lieu, Misch donne sa propre version de la séparation du 
logique et du psychologique. Contre Husserl, il commence par affirmer que 
les gestes et les expressions du visage ne sont pas de simples indices, mais 
des expressions au sens propre du terme. Dans ce cas il faut distinguer 
entre la Kundgabe (encore inconsciente) et la Darstellung (consciente). La 
première correspond aux mouvements expressifs et aux interjections, la 
seconde aux contextes cognitifs, le discours exerçant l’une et l’autre 
fonction (p. 290). Que les premières expressions aient une fonction de 
Kundgabe apparaît clairement quand nous disons : << Voyez son rire : il nous 
prend pour des imbéciles >> (interprétation du sens d’une expression) ou 
inversement, quand nous disons : «I1 est agacé, il va se fâcher, regardez ce 
froncement de sourcils >> (p. 291). Ici Misch introduit l’axiome douteux que 
les expressions involontaires sont plus fiables que les discours. Le discours 
peut mentir, les larmes non, ce qui suppose évidemment qu’on fasse 
l’impasse sur les larmes de Crocodile ! 



336 JEAN GREISCH 

Plus sérieusement, Misch ordonne le commerce langagier interhumain 
à trois fonctions : Kundgabe, Darsteliung et la Heischung, dont nous avions 
déjà parlé (p. 293). Selon la fonction qui se trouve isolée, on aboutit à une 
méconnaissance plus ou moins grave du logique. Le psychologisme par 
exemple, n’est rien d’autre que l’isolement de la fonction de la Kundgabe. 
C’est dans ce contexte que Misch soumet à discussion la théorie husser- 
lienne de l’intentionnalité. I1 commence par dire comment se présente le 
phénomène logique originel dans la perspective psychologiste : la merveille 
des merveilles est ici la capacité d’identifier une pensée comme «le 
même », comme un << invariant logique >> (p. 301). C’est une merveille sans 
doute, dit Misch, mais, ajoute-t-il cyniquement, une merveille << fabriquée 
pour les besoins de la cause >> (ein selbstgemachtes Wunder) (p. 302) ! À y 
regarder de plus près, le << miracle >> s’explique par le fait qu’on se repré- 
sente la conscience comme une chambre imperméable, dans les parois de 
laquelle il faudrait pratiquer des ouvertures correspondant à des fenêtres et 
des portes. Mais le concept même de vécu >> (Erlebnis) nous interdit 
pareille représentation : 

Avant même les fenêtres par lesquelles on pourrait regarder, il y a les 
portes par lesquelles on sort ou plutôt on est toujours déjà sorti, avant de 
se verouiller pour former une intériorité isolée (p. 303). 

Nous voyons que ce qui chez Husserl et Heidegger est la performance 
fondamentale de l’intentionnalité, est chez Misch réalisé par le concept de 
vécu, contre-distingué de l’occurrence psychique (psychisches Vorkomm- 
nis) qui se produit en moi : le vécu est la prise de conscience de, << l’être 
saisi par quelque chose que je ne suis pas moi-même D (p. 303). Parler de 
<< vécu de la conscience >> est un non sens, car << Le vécu n’est pas égal à la 
conscience de quelque chose comme objet, mais est le fondement de celle- 
ci >> (p. 304). Tout comme Lipps, Misch affirme qu’il n’y a pas de << vécus >> 
de la conscience. S’il y a ici une énigme - et non un miracle - il faut le 
chercher ailleurs : 

La place de l’énigme est la possibilité de transposer ce qui me remplit 
comme vécu en conscience articulée, objective, claire de ce que je suis 
en train de vivre ou de ce qui fut mon vécu (p. 305). 

L’énigme, dit-il encore, est résolue par la vie elle-même, dans laquelle 
tranche le hoyoç dont l’homme dispose (pp. 305-306). Si donc le mythe de 
l’intériorité psychique, de l’espace interne subjectif-psychique du flux de la 
vie >> (p. 306) devient caduc, il convient de se demander ce: que représente 
véritablement la théorie brentanienne-husserlienne de l’intentionnalité. En 
affirmant que toute conscience est essentiellement conscience de quelque 
chose, << Brentano et Husserl ont tendu l’arc trop fort >> (p. 309), parce que 



LA FONDATION HERMÉNEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 337 

cette thèse aboutit nécessairement à << assimiler la vie humaine et le savoir 
que véhicule la vie (lebensrniifliges Wissen)  au comportement spécifique- 
ment théorique >> (pp. 309-3 10). La doctrine de l’intentionnalité marque 
ainsi le retour du primat de l’ancienne BEwpia et 

supprime la possibilité de dégager le soubassement de la logique et 
d’effectuer la transition en partant de l’attitude vécue et du vécu, ce qui 
nous importe ici (p. 310). 

Face à la surestimation de la portée de l’intentionnalité, il faut donc rendre 
avec Nietzsche et Dilîhey au vécu ce qui lui revient. 

I1 ne s’agit pas de nier le phénomène lui-même, le fait qu’il y a quelque 
chose tel que des actes spirituels intentionnels. Mais la portée de cette 
intentionnalité, son essence et son caractère originaire nous est problé- 
matique, et elle l’est en venant de Nietzsche et de Dilthey. En l’occur- 
rence, la question fondamentale est celle de savoir si l’essence du 
psychique se trouve réellement dans la conscience, la conscience étant 
toujours prise au sens indiqué de la conscience de quelque chose qui est 
l’objet d’un événement du vouloir-dire (eines meinenden Geschehens), 
donc au sens où celui-ci est présent dans la bonne vieille perception et 
représentation. Et nous posons alors la question de savoir si on a raison 
d’étendre l’intentionnalité de la conscience, au delà des actes intellec- 
tuels, aux autres classes d’actes spirituels, pour former l’essence 
commune du psychique (p. 310). 

Cette question, qui est aussi une prise de position, ouvre un long débat 
avec Husserl et Brentano, ayant pour but de renvoyer la doctrine de l’inten- 
tionnalité à l’intérieur de limites nettement définies. Que cette discussion 
accorde une place prépondérante au statut des vécus affectifs (p. 318), n’est 
pas un hasard. En effet, il s’avère que la notion de vécu >> est plus 
universelle que la notion d’intentionnalité, ce que confirme l’extension du 
mot allemand << Meinen >> (incluant, comme nous l’avons déjà indiqué, le 
sens affectif de la Minne). 

Ne prenons [pas] le terme latin intentio comme un terminus technicus 
théoriquement arrêté, mais comme un mot plurivoque du langage, 
revenons donc en deçà de l’équation : intentio égale opinion au sens de 
ô6Sa pour retrouver l’origine du champ de signification entier (p. 324). 

De manière analogue, il s’agira de penser la transcendance de l’objet 
intentionnel à partir du << transcender originaire >> (p. 325) qui caractérise les 
attitudes devant la vie. 

3) I1 reste un troisième problème : celui de l’opposition entre pensée et 
intuition, ou encore, celui de l’objectivation des vécus. La pensée objective 
est une saisie des objets au moyen de significations (p. 331). Sans doute, 
même au niveau des formes élémentaires de compréhension, on devait 



338 JEAN GREiSCH 

parler de signification ou de significativité, en refusant d’assimiler cette 
compréhension élémentaire à une simple empathie (p. 332). Mais s’excla- 
mer << Ah ! >> et dire << Que c’est beau ! », ce n’est pas la même chose, toute la 
question étant celle de la nature exacte de cette transition. Sur ce point, 
Misch emprunte à Husserl la distinction entre la pensée purement signitive 
et le remplissement intuitif. Mais il souligne que la logique traditionnelle a 
tort de prendre ce cas-limite pour la situation normale (p. 337). Au lieu de 
se placer dans une optique statique (qui oppose pensée signitive et intui- 
tive), il faut se placer dans une optique dynamique. Dans ce cas, il faut dire 
que 

l’intuition ne nous donne la chose que pour autant que nous l’avons déjà 
gagnée, interprétée d’une manière ou d’une autre, que nous étions dirigé 
vers elle en la visant, en l’intentant (pp. 338-339). 

Plus généralement : 

I1 faut déjà avoir gagné quelque chose, pour pouvoir se le laisser donner 
(Man rnuJ etwas schon gewonnen haben, urn es gegehen bekornrnen zu 
konnen) (p. 339). 

La thèse est illustrée par l’interprétation heideggérienne de Kant dans 
le Kuntbuch, mais aux yeux de Misch, il n’y a pas de doute qu’elle reçoit la 
solution la plus élégante dans la philosophie diltheyenne de la vie. Derrière 
Dilthey il y a Humboldt qui, dans son célèbre article sur la tâche de 
l’historien a trouvé la formule décisive pour ce rapport dialectique du 
prendre et du recevoir : << pour se comprendre . .. on doit déjà s’être 
compris >> (p. 346). 

6. De la << conception >> au << concept >> : 
le problème de l’universel 

I1 reste à effectuer le passage au plan conceptuel proprement dit. De 
quel genre de concepts avons-nous besoin pour poser une objectivité? 
Qu’est-ce qu’un concept ? Telles sont les questions que Misch discute au 
sixième chapitre qui achève la première partie. C’est la question de savoir 
en quel sens on peut encore homologuer la définition platonicienne du 
A6yoç (Sophiste 262 e) comme h6yoç riv6ç. À partir du moment où on ne 
peut plus ratifier l’ancienne ontologie, mais qu’on aborde le problème de 
l’objectivité dans l’optique de la philosophie transcendantale kantienne 
(p. 349), on ne peut plus partir du A6yoç rivoç, il faut montrer comment 
s’effectue le passage de l’expression de la vie à la sphère propositionnelle. 
Autant cette transition est continue en ce qui concerne le rapport entre 



LA FONDATION HERMÉNEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 339 

l’expression (mimique) et la signification (des mots), autant elle est 
indirecte en ce qui concerne la relation objective : la désignation n’a plus 
rien en commun avec l’interjection (p. 350). Contrairement à l’opinion 
reçue, Misch cherche à montrer que ce divorce entre l’expression et la 
désignation n’est pas insurmontable, parce que le discours humain, préci- 
sément en tant que A6yoç riv6ç, réussit à réunifier ces deux éléments 
hétérogènes. 

Mais pour cela, il faut commencer par rejeter la théorie que les noms ne 
sont que des étiquettes de la chose désignée (p. 351). Que cette théorie soit 
fondée sur des considérations psychologiques ou linguistiques, elle est 
également néfaste, car elle passe sous silence le fait que << le langage parti- 
cipe essentiellement à l’édification des objets >> (p. 358). Mais qu’en est-il 
alors du statut des noms propres? La tentation est grande de n’y voir 
qu’une sorte de prolongement linguistique des gestes ostenstifs, analogue 
au prolongement linguistique des expressions mimiques opéré par les inter- 
jections (p. 361). Misch rejette cette assimilation du nom propre à un 
simple démonstratif, et il s’adosse pour cela à des travaux récents de 
linguistes (Miklosich, Noréen) qui suggèrent de distinguer deux classes 
fondamentales d’expressions linguistiques : les expressions expressives 
(qualitatives) et démonstratives (pronominales) (pp. 368-369). 

Cette assimilation repose sur l’idée fausse que le nom propre, tout 
comme le démonstratif, vise une occurrence singulière, spatiale ou tempo- 
relle. Or, << la démonstration (Hinweis) est incapable de nommer l’objet, et 
inversement, le nom propre est incapable d’accomplir la même prestation 
que la démonstration >> (pp. 363 ; 373)). Comment peut-on alors distinguer 
la fonction de démonstration et de nomination ? I1 suffit de se rappeler la 
distinction entre le simple << cela >> (dies du) et le t 6 ô ~  ti (so emus). Le 
premier est purement occasionnel, le second le détermine d’une manière ou 
d’une autre (<< Celui-là, c’est Gœthe B). Le nom propre implique la visée 
d’un Quoi ou d’un Qui, dépassant la pure occasionnalité (p. 365). Contrai- 
rement aux apparences, le t 6 ô ~  TL n’est pas un terme composé, juxtaposant 
deux formes logiques universelles permettant de désigner l’objectif. Les 
deux termes dieses et emus, &E et ti, vont ensemble, et << leur coapparte- 
nance est l’expression adéquate du phénomène logique originaire qui nous 
importe ici >> (p. 370). 

À plus forte raison, la même remarque vaut pour les noms communs, 
qui caractérisent quelque chose en tant que quelque chose. Or, une telle 
caractérisation présuppose le << werktatiges Wissen >> de Schelling, déjà 
mentionné plus haut. Aux yeux de Misch, ce <<prendre quelque chose 
comme quelque chose» (l’en tant que herméneutique au sens de 
Heidegger) antéprédicatif est << le schème de toute nomination originelle >> 
(p. 365). Or, ce << prendre >> est déjà un << concevoir ». C’est donc dès ce 



340 JEAN GREISCH 

niveau antéprédicatif que se pose la question de l’universel. << Voces signi- 
ficant res mediantibus conceptibus >> (p. 367) : la logique herméneutique 
doit réhabiliter ce vieil adage scolastique qui veut dire en l’occurrence 
qu’avant les concepts au sens strict, il y a déjà la <<conception» 
(Konzeption), << c’est-à-dire une anticipation qui ne doit toutefois pas être 
interprétée unilatéralement à partir de l’esprit pensant, mais en même 
temps à partir du soubassement de la vie >> (p. 367). Pourquoi éviter d’intro- 
duire d’emblée la notion du << concept >> ? I1 s’agit, dit Misch, << d’éviter le 
malentendu que l’entendement lui-même est ici l’instance médiatrice, 
l’entendement auquel appartient le concept au sens plus étroitm. À 
l’encontre de cela, le mot << conception >> devrait souligner qu’il s’agit préci- 
sément du prendre, que le sens du vouloir-dire (Meinen) est médiatisé par 
la désignation nominale, qui anticipe ce qu’est cette chose-ci. << Dies du et 
so etwus vont primairement ensemble, parce qu’on ne rencontre pas un dies 
du isolé, si ce n’est comme remplissement de possibilités anticipées >> 
(p. 380). 

IV. Le trait herméneutique dans la logique philosophique 
[traduction des pp. 565-5671. 

<Cela a maintenant besoin d’un exposé plus détaillé, et en le donnant, 
nous faisons en même temps un pas en avant, qui rend fécond nos 
acquis, en nos demandant quelles en sont les conséquences pour la doc- 
trine de la science. 
Jusqu’alors, je m’en suis tenu à l’exemple de la poésie, pour dégager 
pour la première fois la différence logique essentielle. A présent. nous 
pouvons élargir la sphère des exemples, pour voir jusqu’où s’étend 
l’expression évocatrice et l’objectivité que nous avons appelée hermé- 
neutique. 
Par le fait même, les déterminations que j’avais données au point 3 ad B, 
s’expliciteront de manière encore plus précise et en même temps la 
connexion contenue dans les fondements logiques s’ouvrira librement et 
largement. I1 s’agit, saisi principiellement du trait herméneutique dans la 
logique et la doctrine du savoir. > 

Herméneutique: j’ai utilisé ce terme dans un sens très large, en le 
revendiquant pour la fondation logique. Mais cet élargissement correspond 
simplement au concept du << Comprendre >> qui fut jadis utilisé simplement 
comme désignation d’une méthode des sciences de l’esprit, alors que nous 
le rapportons aujourd’hui à un type de savoir élémentaire. 

De même le terme grec &ppqv&hiv (exégèse) a été introduit dans 
l’usage scientifique de la langue dans un emploi spécifiquement 
scientifique : 



LA FONDATION HERMÉNEUTIQUE DE LA LoCIQUE PHILOSOPHIQUE 34 1 

<On parle d’habitude d’exégèse (Ausiegung) en rapport aux œuvres 
humaines et notamment les documents et œuvres d’art religieux ou des 
œuvres écrites particulières : Exégèse de 1’Ecriture Sainte, de la Bible, 
exégèse de Homère, de Platon, etc., Ancien Testament, Rig Veda. 
Cette exégèse est une forme supérieure du comprendre que nous avons 
rencontrée dès le départ, en décomposant l’expression dans le discours 
et que nous avons fixé terminologiquement, le comprendre au sens le 
plus général du mot, comme la saisie de ce qui est intenté par une 
expression. C’est le corrélat d’un “être donné dans une expression”. Le 
comprendre commence dès la forme la plus inférieure, l’unité du 
discours, l’énoncé isolé. 
L’exégèse est une forme supérieure de la compréhension, à savoir la 
compréhension exercée selon les règles de l’art, ayant pris la forme 
d’une procédure scientifique, qui vise la totalité d’une connexion de 
propositions et qui veut apprendre à comprendre objectivement, c’est-à- 
dire fidèlement et de manière correcte, le sens de cette totalité ainsi que 
de chaque énoncé isolé. > 

Pour saisir un énoncé purement discursif comme par exemple << Deux 
multiplié par deux égale quatre >> ou << Liège est tombé D on n’a pas besoin 
d’une interprétation. 

Mais pour comprendre correctement un énoncé comme celui du Christ : 
<<Je suis le Fils de l’homme », nous avons besoin d’une interprétation. 

<Les philologues, historiens et théologiens parmi vous savent par leurs 
propres études en quoi consiste la tâche scientifique d’interpréter correc- 
tement un texte, et que c’est quelque chose qu’il faut savoir faire. De 
fait, l’interprétation a été développée en art du comprendre par les philo- 
logues d’abord à propos d’Homère, par les théologiens d’abord à propos 
de la Bible, et de manière analogue par exemple en Chine par la classe 
dirigeante des Lettrés, les fonctionnaires qui avaient la charge de la litté- 
rature nationale transmise par Confucius. Et de l’exercice de cet art, de 
cette technique de l’interprétation fait partie une doctrine de l’art, une 
théorie de l’art d’interpréter. C’est elle qu’on nomme herméneutique, 
donc théorie de l’interprétation. > 

Prise en ce sens spécial, l’herméneutique ne concerne que la méthodo- 
logie des sciences de l’esprit et y joue un rôle fondamental dans la méthode 
qu’ont développée la philologie, la recherche littéraire, esthétique et histo- 
rique. Elle ne concerner la logique que comme organon (et elle ne fait 
partie que d’une partie tardive de la doctrine du savoir, où le rapport de 
l’organon aux sciences de la nature doit être complété par la méthodologie 
des sciences de l’esprit. 

Or l’herméneutique n’a pas seulement ce sens spécial, mais un sens 
englobant, dans lequel nous la rencontrons pour ainsi dans cette partie 
fondamentale de la logique, où elle fait partie de la théorie de la 
signification. 



342 JEAN GREISCH 

A. La position fondamentale de l’herméneutique dans la philosophie de 
la vie 

La position fondamentale, et donc la portée englobante de l’hermé- 
neutique, résulte en effet de tous nos développements ; nous n’en faisons 
qu’établir d’un point de vue méthodique ce qui, du point de vue thématique 
(sachlich) était la perspective directrice de cette partie : l’universalité des 
catégories Expression et Signification. 

En effet, on ne parle pas seulement d’explicitation (Auslegung) en 
référence à des œuvres créées par les hommes, œuvres écrites, œuvre d’art 
en général (enfin aussi des actions), mais la vie humaine elle-même, cette 
vie énigmatique que nous n’avons pas fabriquée, mais qui nous enveloppe, 
et le monde lui-même dans lequel nous vivons est objet d’explicitation, qui 
interroge le multiple-singulier qui nous y aborde, les expressions de vie 
(LebensÜuJerungen) de l’homme, les événements du cours du monde, 
quant à leur sens dans la totalité du monde et de la vie, tout comme on peut 
comprendre et explorer (durchforschen) à partir d’elle-même une œuvre 
d’art, parce qu’elle est une totalité qui porte son sens en elle-même. 

Ici aussi, l’explicitation est une forme supérieure de la compréhension. 
Et c’est là que se manifeste ce qui nous importe à présent : le chemin 
herméneutique de la logique, prenant son départ avec la philosophie de la 
vie. Nous ne parlons [568] d’un comprendre pas seulement en référence 
aux énoncés du discours parlé ou écrit, mais aussi en référence à la 
compréhension de la vie, des hommes, du monde, que possède le praticien, 
par exemple l’homme politique de terrain (der Realpoliiiker) qui compte 
avec les hommes et le cours des choses pour arriver à ses fins, alors que 
dans la compréhension il s’agit de pénétrer un sens dans lequel les actions 
d’un homme se rattachent les unes aux autres dans l’unité de sa personne et 
les événements dans la totalité de la vie, et où tout le facticiel a sa signifi- 
cativité comme partie d’un tout. 

Ce que nous avons découvert concernant la signification du 
comprendre en général n’est possible que comme signification de 
l’expression, il n’y a pas d’autre espèce qu’à travers la signification. Ce 
principe vaut également ici. 

Jean GREISCH 
Professeur à 1 ’Institut Catholique de Paris 



IDENTITÉ ET LOGIQUE TEMPORELLE 

’expression << logique temporelle >> peut surprendre et paraître L énigmatique. Son sens devrait s’éclairer peu à peu grâce à une 
méditation de la question de l’identité dont on va montrer phénoméno- 
logiquement-minimalement qu’elle se pose dans le temps et en liaison 
profonde avec l’intelligence de la temporalité. 

Poser l’identité dans le temps n’est pas un acte indifférent ; nous n’y 
attachons guère d’importance, parce que nous y sommes habitués. Nous 
sommes toujours déjà dans le temps quand nous prenons conscience du 
temps; et cette prise de conscience vient couronner toute une série 
d’identifications, tout un jeu avec notre propre identité. 

À partir des difficultés que rencontre la logique de l’identité lorsqu’elle 
affronte le temps, nous nous demanderons si la dialectique spéculative est 
assez souple et pénétrante pour résoudre ce type de difficulté; nous 
suivrons à cet effet le fil conducteur du jugement heideggérien sur Hegel, 
puis - en un deuxième temps - nous irons aussi loin que possible, toujours 
avec Heidegger, pour dégager le temps comme horizon ultime de la ques- 
tion de l’être et peut-être de la << mêmeté ». Jusqu’à quel point ? Laissons 
quelque suspens quant aux difficultés qui nous attendent au bout de ce 
chemin. 

L’identité dans le temps 

En 1957, Heidegger a consacré à l’identité, plus exactement au principe 
d’identité, une conférence qui peut paraître étrange, dans la mesure où, 
partant de l’équation A=A,  puis de la proposition A est A, elle semble 
d’abord rappeler une évidence, en la formulant ainsi : 



344 DOMINIQUE JANiCAUD 

l’unité de l’identité constitue un trait fondamental de l’être de l’étant I ; 

cette unité a donc une importance fondatrice décisive pour toute la pensée 
occidentale-européenne. Dans la suite du texte, par le biais d’une réflexion 
sur la nature de la relation originaire que suppose l’identité comprise 
comme co-appartenance entre l’être et l’homme, Heidegger en vient à la 
situation actuelle de l’humanité livrée à la Technique planétaire et cepen- 
dant disponible pour une co -appartenance plus originaire, l’Er- eignis. 

«Qu’est-ce que 1’Ereignis a affaire avec l’identité ?» demande 
Heidegger lui-même, comme pour prévenir une protestation de l’auditeur 
devant son exercice de haute voltige. Nous devons peut-être inverser la 
question et en profiter pour la traduire en des termes plus accessibles, en 
prenant garde au fait que nous la trahissons en la déplaçant : 

Qu’est-ce que l’identité a à voir avec l’Événement comme singularité 
temporelie ? 

Quoi de commun entre l’identité et le temps lui-même ?. 
ou : 

Deux remarques de Heidegger aident à répondre : 

I )  La formule A = A  fait état d’une équivalence. Elle ne nomme pas A 
en tant que même. La formulation courante du principe d’identité 
masque ainsi justement ce que la proposition voudrait dire : A est A, 
c’est-à-dire chaque A est pour lui-même le même *. 

Ce que le principe veut dire, c’est la mêmeté d’une chose à elle-même ; il 
n’est peut-être pas interdit d’ajouter : c’est une mêmeté qui s’impose au 
temps, qui traverse le flux temporel. 

2) Sans la reconnaissance de l’unité de l’identité, 

l’étant n’apparaîtrait pas dans son être. En conséquence, il n’y aurait pas 
de science du tout 3.  

Sans la tenue de l’identité dans le temps, face au temps, et sans la mise 
en œuvre du principe d’identité, il n’y aurait pas de savoir unifié de l’étant, 
parce qu’il n’y aurait ni identification du temps comme tel (saisie de son 
unité abstraite par delà le foisonnement des instants), ni histoire au sens de 
l’unité destinale de l’histoire de l’être. 

1. Die Einheit der Identitat bildet einen Grundzug im Sein des Seienden (. Der Satz 
der Identitat », in identitat und Diferenz, Pfullingen, Neske, 1957, p. 17). 

2. << Die Formel A = A  spricht von Gleichheit. Sie nennt A nicht als dasselbe. Die 
gelaüfige Formel für den Satz der Identitat verdeck somit gerade das, was der Satz 
sagen mochte : A ist A, d. h. jedes A ist selber dasselbe D (ibid., p. 14). 

3. << Sprache dieser Anspruch nicht, dann vermochete es das Seiende niemals, in 
seinem Sein zu erscheinen. Demzufolge gabe es auch keine Wissenschaft >> (ibid., p. 17). 



IDENTITÉ ET LOGIQUE TEMPORELLE 345 

Mais nous avons sans doute déjà avancé trop vite. Avant de prendre en 
compte le principe d’identité et les effets de sa mise en œuvre, il semble 
souhaitable de revenir à la position même de l’identité, dans le devenir et 
malgré lui. 

Dans les termes de l’analytique du Dasein, celui-ci n’est-il pas d’abord 
<<jeté >> dans le temps, livré à son caractère ek-statique ? Si fondamentale 
soit-elle pour l’articulation de l’être-au-monde et de ses entours, l’identité 
n’est pas livrée toute prête à l’Existant. La question mérite un examen 
attentif, car en elle se joue déjà la différence entre une approche tradition- 
nelle de la genèse de l’identité (pour autant qu’elle soit reconstituable) et 
celle de la phénoménologie existentiale. Le mot << identité >> n’est pas facile 
à dénicher dans Sein und Zeit, et pour cause. Étant donné que la question 
initiale du livre est << la nécessité d’une répétition expresse de la question de 
l’être », on peut en déduire que l’identité de référence est celle de l’être et 
de sa question >>. Mais qu’en est-il au niveau du Dasein lui-même, cet 
Existant dont l’analytique va se déployer comme la plus urgente des 
tâches ? C’est l’émergence de la Selbigkeit, de la Selbsterkenntnis, du 
Selbst lui-même qu’il faut alors suivre à la trace. Pour nous en tenir à 
l’essentiel, retenons cette phrase significative du 0 31 : 

Ce “savoir“ n’est pas d’abord né d’une auto-perception immanente, mais 
il appartient à l’être du Là, qui est essentiellement comprendre I .  

Le savoir dont il s’agit, c’est bien le savoir de soi du Dasein. Mais il faut 
être ici très attentif: en ce point en quelque sorte micrologique l’analytique 
heideggérienne entend se séparer radicalement de l’autocompréhension 
logique << vulgaire », telle qu’elle se retrouve jusque dans la première 
séquence de la Phénoménologie de 1 ’esprit. L’identité du moi (ou du Soi) 
ne se détache pas du monde, en sa pureté, comme identité logique s’impo- 
sant et s’opposant à l’identité adverse du temps. En fait, le Dasein n’est pas 
originairement identité, n’a pas d’identité, il est initialement pouvoir-être 
auprès du monde et de l’être-avec ; il est déjà pro-jeté auprès de ... : 

Le Dusein se trouve lui-même d’emblée dans ce qu’ il exerce, utilise, 
attend, empêche - dans l’utilisable dont d’emblée il se préoccupe au 
sein du monde ambiant *. 

1. a Dieses “Wissen” ist nicht erst einer immanenten Selbstwahrnehrnung 
envachsen, sondem gehort zum Sein des Da, das wesenhaft Verstehen ist >> (Sein und 
Zeit, Tübingen, Niemeyer, 1967, p. 144). Nous retenons ici la tr. Martineau (Paris, 
Authentica, 1985, p. 119). 

2. HEIDEGGER, suz, op. cit., p. 119. Nous retenons pour cette phrase la tr. Vezin, 
Paris, Gallimard, 1986, p. 161. 



346 DOMINIQUE JANICAUD 

Le jeu de l’identification (puisqu’il y en a quand même une : il faut bien 
que se constitue un noyau de présence à soi) ne s’opère en quelque sorte 
que par le détour des << entours > > I .  L’ek-stase originaire de l’être-jeté le livre 
d’abord à des renvois mondains et << inter-existentiels D : il est hors d’un soi 
qui n’est pas d’abord comme Soi ; il est essentiellement << hors de », du fait 
de l’unité ek-statique du temps qui est le Soi le plus profond. Heidegger 
nous contraint ainsi à supposer une unité originaire qui est Temps en nous 
et qui nous constitue bien plus primitivement que toute égologie. Mais 
cette unité ek-statique est-elle pensable, si elle n’est pas à la lettre 
identifiable? Ce qui fait difficulté, ce n’est pas que nous soyons êtres 
temporels avant de nous identifier (ce serait une banalité ; et, au demeurant, 
il est impossible de remonter à une origine du temps - ou même de la 
conscience du temps - dans le temps) ; c’est que, pour Heidegger, ce soit le 
Temps lui-même qui soit le ressort de l’identification. Cette difficulté n’est, 
pour l’instant, que signalée. Gardons-la en mémoire et revenons à une 
vision plus << classique >> du problème de l’identification dans le temps. Si 
nous avions une sensibilité plus fine, hyperréceptive et hallucinée, peut-être 
serions-nous incapables de stabiliser une identité quelconque dans le 
temps: ce livre devant moi ne serait jamais le même livre que je peux 
reprendre à volonté pour y retrouver une référence identique à la même 
page. Et l’est-il effectivement ? La lumière n’a-t-elle pas changé d’un 
instant à l’autre ? Des micro-événements ne se sont-ils pas produits dans 
mon corps ? Suis-je un moi =moi pur ? La tradition rationaliste n’est pas 
embarrassée par de telles observations: si la perception réserve des 
surprises et, dans les expériences pathologiques ou a à risques », des pro- 
fondeurs parfois vertigineuses, la conception des objets abstraits, noèmes, 
concepts, relations logiques nous offre l’identité hors du temps (ou le 
traversant sous la forme de la constance), variation sur le thème fonda- 
mental de l’identité pure, A = A. 

En effet, A = A  est vrai à l’instant t, mais aussi t’, t”, t”’, etc., et ainsi 
de suite indéfiniment. Cette conception de la constance logique me permet- 
elle d’échapper à la fuite incessante et éperdue des grains du temps ? Pas 
exactement. Elle me permet du moins de comprendre que tout dans la 
réalité n’est pas emporté par le temps; elle permet sans doute plus: 
concevoir que le temps lui-même n’est pas emporté par le temps, c’est-à- 
dire qu’il y a une chrono-logique qui permet à Chronos de s’identifier. 

1. Heidegger précise que la M connaissance de soi B ne s’opère pas en fonction d’un 
Soi central un Selbstpunkt, mais à partir d’une «saisie compréhensive de l’ouverture 
pleine de l’être-au-monde Ù travers ses moments constitutifs essentiels B (SuZ, op. cit., 
p. 146; tr. Martineau, p. 120). C’est pourquoi, 1’ «identification B du monde en générai 
passe par le Dasein : pour connaître le plus propre en l’existant, il faut aborder et 
pénétrer son monde (Cf. SuZ, ibid., p. 118). 



IDENTITÉ ET LOGIQUE ” O R E L L E  347 

La conception de l’identité représente déjà une considérable victoire de 
l’abstraction. Hegel le montre, aussi bien au niveau logique (l’identité, qui 
qualifie déjà l’être en tant qu’être, se redouble et devient opératoire comme 
catégorie de la réflexion, c’est-à-dire de la logique de l’essence) qu’à celui 
de l’histoire de la philosophie (l’instauration parménidienne), sans oublier 
le point de vue phénoménologique (car la première dialectique de la 
conscience sensible est l’unification du << maintenant >> comme identité 
opératoire). 

Or, dès ce niveau, Hegel articule la dialectique du temps et de 
l’identité, de manière à montrer que l’identité est déjà un résultat et se 
trouve prise, à son tour, dans une dialectique où le devenir vient la contre- 
dire et la transformer. Cette dialectisation de l’identité peut être effectuée à 
chacun des trois niveaux que nous venons de signaler: logique, phéno- 
ménologie, philosophie de l’histoire. 

Pour s’en tenir au niveau logique, la position de A = A  ne peut se faire 
ni se concevoir sans la possibilité que A soit non-A, puisque la position de 
l’égalité suppose la possibilité de la non-égalité. De l’être comme 
<< immédiat indéterminé », Hegel écrit : << Cet être dénué de réflexion est 
l’être tel qu’il est immédiatement seulement en lui-même >> ce N seulement 
en lui-même >> se révèle être presque aussitôt << en fait rien >> I .  La formula- 
tion même de l’identité la plus indéterminée l’expulse en quelque sorte 
d’elle-même. 

Hegel médite sur cette dialectique de l’identité dans une remarque de la 
Logique de l’essence, en se moquant de ceux qui prétendent se contenter de 
l’évidence de l’identité et se fondent pour cela sur l’expérience (on pourrait 
les appeler les << tautologistes ») : en répétant que A est  A ou qu’un arbre est 
un arbre, << ils ne voient pas qu’ils admettent déjà eux-mêmes que l’identité 
est quelque chose de différent; car ils disent que l’identité diffère du 
différent >> *. Pour sortir de cette dialectique négative, il faudra que l’identité 
se re-pose à travers la différence qui connaîtra, à son tour, un moment 
d’identification au sein de la logique de l’essence. 

Le devenir a donc pénétré (dans) la sphère logique. Celle-ci connaît 
déjà le devenir. Même si celui-ci n’est pas notre temporalité, il représente 
une sortie hors de l’identité pure.  En ce sens, Hegel a mis en place une 
<< logique temporelle », c’est-à-dire une intelligence dialectique du temps 
qui est aussi une temporalisation du logique. C’est la solution dialectique 

1.  << Dies reflexionslose Sein ist das Sein, wie es unmittelbar nur an ihm selbst ist D 
(HEGEL, Wissenschafr der Logik, Hoffmeister éd., I ,  p. 66). Et à la page suivante : << Das 
Sein, das unbestimmte Sein, ist in der Tat Nichts, und nicht mehr noch weniger als 
Nichts ». 

2. << Sie sehen nicht, dass sie schon hierin selbst sagen, dass die Identitat ein Ver- 
schiedenes ist ; denn sie sagen, die Identitat sei verschieden von der Verschiedenheit D 
(ibid. ., n, p. 28). 



348 DOhlINiQLJE JANICAUD 

du problème apparemment insoluble que soulève la confrontation directe, 
frontale et primaire du flux affolant du temps face à la position également 
têtue de l’identité absolue. Inversement, l’identité absolue peut être 
représentée comme désespérant de maîtriser la dérive universelle due à la 
corrosion du temps. 

Par cette position du problème << identité et temps >>, Hegel a discerné 
quelque chose d’essentiel : il a vu que la position de l’identité retourne le 
temps contre lui-même, mais que ce retournement produit un nouveau 
départ qui approfondit l’expérience : la dialectique est logique de la tempo- 
ralité. Sous un regard hégélien (pour qui les principes d’identité et de non- 
contradiction sont déjà de << nature synthétique >>’), la méditation 
heideggérienne semble hypothéquée par l’abstraction, qu’elle retienne 
l’identité sous sa forme de principe métaphysique ou qu’elle se livre à une 
analytique du Dasein. Dans le premier cas, rien n’est dit sur l’immense 
cheminement qu’il a fallu à l’humanité pour atteindre le niveau parméni- 
dien, c’est-à-dire la fondation de la pensée métaphysique. Dans le second 
cas, le concept << vulgaire >> de temps (impliquant une identification unifica- 
trice des << maintenant >>) est reçu comme un bloc livré par l’expérience 
quotidienne ; il est censé avoir une évidence quasiment naturelle et aller de 
soi, alors qu’il s’avère phénoménologiquement plus complexe et recueille 
déjà en lui les résultats d’une phylogenèse comme d’une ontogenèse. 

Ce point important mérite qu’on s’y arrête: comment le concept 
<< vulgaire >> de temps se livre-t-il à nous et s’identifie-t-il ? Revenons aux 
textes heideggériens des années 1927-28 et tout particulièrement au 0 81 de 
Sein und Zeit qui est précisément consacré à la <<genèse du concept 
vulgaire de temps ». Dès le début de ce paragraphe, Heidegger ne résiste 
pas à un jeu de mots très significatif entre le sich-zeigen du temps vulgaire 
et le Zeiger (l’aiguille). Le temps vulgaire se montre dans << la présentifi- 
cation de l’aiguille qui avance». C’est un temps nivelé que Heidegger 
nomme Jetzt-Zeit, temps au présent. 

Plutôt que d’insister sur cette phénoménologie très connue de cette 
temporalité, ou plutôt de << l’intratemporalité >> du << on >>, je crois utile de 
présenter deux remarques critiques : 

I) Heidegger insiste à tel point sur le nivellement, que sa phénoméno- 
logie perd en vraisemblance ce qu’elle gagne en prégnance impression- 
nante. Sans méconnaître que le temps quotidien se vive surtout au présent, 
peut-on admettre sans nuances que la <<pure succession >> recouvre et 
masque aussi bien la databilité (Datierbarkeit)  que la significativité 
(Bedeutsamkeit), c’est-à-dire que le nivellement étouffe même la dimen- 
sion existentiale de la présence du présent ? En fait, la << pure succession >> 

1. HEGEL, ibid., II, p. 32. 



ID- ET LOGIQUE TEMPORELLE 349 

est la forme abstraite, déjà élaborée, de la primauté du présent : elle a 
justement présupposé tout un travail d’identification qui a sa logique et qui 
ne recouvre sans doute pas totalement la complexité relative de la 
temporalité quotidienne. 

2) L’insistance sur la computation à partir du << temps des horloges >> 
fait également difficulté. Là aussi, il faudrait introduire des distinctions 
psychologiques, historiques, ethnologiques : la dictature du temps des 
horloges est loin d’être indépendante des individus et des groupes, de leurs 
caractères et de leurs situations ; elles s’est élaborée et profondément 
modifiée au cours de l’histoire. Comme le remarque David S. Landes, 
auteur d’une remarquable histoire de la mesure du temps : << il n’est pas 
“naturel” de vouloir connaître le temps avec précision » I  (ce qui fait diffi- 
culté à cet égard chez Heidegger, c’est qu’il assigne la conception vulgaire 
du temps à une évidence <<naturelle>>2); enfin, autre objection 
<<empirique >> : le << maintenant >> du paysan africain, par exemple l’éleveur 
Nuer étudié par l’anthropologue anglais Evans-Pritchard (peu de temps 
après la publication de Sein und Zeit !), n’a pas la ponctualité nivelée du 
citadin qui vit en regardant sa montre : << les Nuer n’ont aucune expression 
équivalente au “temps” dans nos langues à nous, et se trouvent donc 
incapables de parler du temps comme quelque chose de réel, qui passe, que 
l’on peut perdre, que l’on peut gagner, et ainsi de suite >>3. I1 n’y a pas un 
mot dans Sein und Zeit pour signaler cette relativitéde l’analytique de 
l’intratemporalité, cette nécessité de différencier et de nuancer la phéno- 
ménologie du temps quotidien. À défaut de ces différenciations et de ces 
nuances, on n’évitera pas le schématisme, sous couvert d’une << neutralité >> 
dont tous les présupposés n’auront pas été explicités 4. 

Que le temps quotidien soit, en fait, un temps relativement complexe 
élaboré par tout un jeu d’identifications, et surtout comment il l’a été, cela 
reste non thématisé par Heidegger 5 .  Ce dernier, en effet, a isolé, avec la 

1. David S. LANDES, L’heure qu’il est. Les horloges, la mesure du temps et la 
formation du monde moderne, tr. P.-E. Dauzat et L. Evrard, Paris, Gallimard, 1987, 
p. 60. 

2. Qu’il impute, il est vrai, à Aristote (SuZ, op. cit., p. 421). Mais il n’est pas aussi 
prudent en Ga 26, p. 274 où il écrit que << la métaphysique appartient à la nature de 
l’homme >> (die Metaphysik gehort zur Natur desMenschen). 

3 .  E.E. EVANS-PRITCHARD, Les Nuer, tr. L. Evrard, Paris, Gallimard, 1994, p. 127. 
Nous lisons aussi à la même page : << Embarrasés par les pures unités de temps, ils 
pensent tout à leur aise en termes d’activités et de successions d’activités, en termes de 
structures sociales et de différences de structure ». 

4. cf. HEIDEGGER, 26, p. 171 SV. 
5. Bien qu’une lecture attentive révèle des pistes qui vont dans le sens que nous 

indiquons ; par exemple, en G a  26, p. 251, HEIDEGGER signale que nous apprenons la 
façon de mesurer le temps (<<Was w u  lemen ist die Art der Zeitmessung, die faktisch 
konkreten Weisen, in denen wir mit der Zeit praktisch am besten umgehen .). 



350 DOMINIQUE JANICAUD 

conception << vulgaire >> du temps, une épure, un cas de figure aux limites de 
l’expérience effective. 

Une deuxième degré de logique temporelle est atteint, quand la 
conscience ne se contente pas d’articuler identité et différence dans le 
devenir et dans l’unité de l’expérience, mais s’élève et se retourne vers le 
concept même de temps. I1 ne s’agit plus alors de ce temps qui vient 
<<contredire >> A =A, mais de la détermination de l’essence même du temps 
en général. Cette détermination s’effectue au niveau de la philosophie de la 
nature, comme chez Aristote. Heidegger a noté cette proximité entre Hegel 
et Aristote dans une célèbre note de Sein und Zeit I .  Pour notre part, nous ne 
pouvons qu’être étonné par la brièveté qui caractérise le traitement de la 
question du temps dans l’Encyclopédie (au chapitre Die Mechanik », juste 
après qu’il ait été question de l’espace). 

Qu’est-ce que le temps ? Réponse lapidaire au $ 2 5 7  : il est la 
<<négativité posée pour elle-même >> (Die Negativitüt ... jîir sich gesetzt) ou 
encore << l’unité négative de l’être-hors-de-soi >> (9  258) (die negative 
Einheit des Aussersichseins) z. I1 paraît donc tout à fait légitime, de la part 
de Heidegger, de suivre le fil conducteur de la négativité (surtout dans le 
vol. 68 de la Gesarntausgube, paru en 1993) pour déterminer la portée et les 
limites de l’approche hégélienne du temps. Mais, avant d’aller plus avant, 
relisons la définition complète du temps, qui se trouve au début du 8 258 : 

En tant qu’il est l’unité négative de l’être-hors-de-soi, le  temps est 
également et tout bonnement un abstrait, un idéel 3 .  

Puisque l’être-hors-de-soi caractérise la nature, le temps est l’une des 
déterminations fondamentales de la nature. Considéré du point de vue de 
l’esprit, le temps est donc proche de la pure extériorité. N’oublions pas qu’ 

il est conforme au concept de l’esprit que le développement de l’histoire 
tombe dans le temps 4. 

L’esprit émerge et revient à soi (dans l’histoire) à partir de son aliénation 
dans le temps. 

Quand Heidegger, toujours dans Sein und &it, caractérise la tempora- 
lité originaire comme << purement et simplement ek-statique >> (ekstatikon 
schlechthin), il n’est pas impossible que - entre autres intentions-, il ait 

~~ 

1. HEIDEGGER, SuZ, up. cir., p.432, n. 1.  
2. Retenons égaiement cette formulation de la remarque du $258 : ... die abstrakt 

sich auf sich beziehende Negativitat ». 
3. <<Die Zeit, als die negative Einheit des Aussersichseins, ist gleichfalls ein 

schlechthin Abstraktes, Ideeiies ». 
4. HEGEL, Die Vernunfr in der Geschichte, Hoffmeister éd., p. 153. C’est par cette 

citation que Heidegger entame son exposé critique de la conception hégélienne du 
temps (SuZ, up. cil., p. 428). 



IDENTITÉ ET LOGIQUE TEMPORELLE 35 1 

celle de viser la définition hégélienne pour la << détruire >> : au delà de toute 
formulation encore logique (la négativité), on envisage l’être-hors-de-soi, 
directement en son élan déstabilisateur ; ce qui est ainsi envisagé schlech- 
thin, c’est-à-dire purement et simplement, c’est l’ek- statique comme tel, 
comme dimension, non cet abstrait ou cet idéel qu’est le temps conçu 
comme négativité (nous n’avons plus affaire à une intuition, remarque 
Heidegger, alors que Hegel précise que le temps est le «devenir 
intuitionné >> (dus angeschaute Werden). 

I1 y a, dans la Remarque du $ 258, une phrase extraordinairement 
significative où Hegel, soulignant que le fini est passager et temporel, se 
tourne vers le concept et la puissance de ce concept : 

... le temps n’est pas sa puissance [du concept], et le concept n’est pas 
dans le temps ni quelque chose de temporel, mais il est plutôt la 
puissance du temps ... I .  

Le temps règne en effet sur la nature (et sur le naturel en nous), mais le vrai 
(le concept) est éternel - et c’est de ce côté-là qu’est la puissance infinie. 

On ne peut certainement pas reprocher à Heidegger de ne pas avoir pris 
au sérieux l’interprétation hégélienne du temps : il lui consacre des pages 
denses à la fin de Sein und Zeit ($82 a) et il lui a réservé un cours qui fait 
un volume entier de la Gesurntausgabe (le vol. 68). En outre, il la range 
parmi les interprétations << classiques >> du temps 2. 

Heidegger reconnaît que la détermination fondamentale qui traverse le 
système hégélien est la négativité 3 ,  une négativité qui n’est pas << seulement 
formelle >> 4, mais qui entretient une relation interne avec la différenciation 
(Unterschiedenheit). Et, comme la substance est sujet, << l’être (pris au sens 
essentiel) est devenir >> S.  Ne reconnaissons-nous pas ici cette logique 
temporelle dont nous avons parlé ? Et Heidegger ne doit-il pas admettre que 
cette logique s’ouvre à la négativité du temps, ne se réduit plus à une 
simple logique de l’identité, mais qu’elle est une logique spéculative de la 
mêmeté, riche de différenciations, une logique qui soutient la conscience de 
l’historicité et qui permet l’émergence du 

système d’une vision historique du monde le plus puissant, en richesse 
de vécu comme en élaboration conceptuelle, 

1. << ... die Zeit daher nicht seine Macht, noch ist er in der Zeit u. ein Zeitliches, 

2. Cf. Ga 26, p. 256. 
3. Ga 68, p. 6. 
4. Ibid., p. 26. 
5. Ibid., p. 12. 

sondem er ist vielmehr die Macht der Zeit ... B 



352 D O m Q U E  JANICAUD 

selon l’expression même du jeune Heidegger ? I 

Cependant, cette grande attention aux textes et, en particulier dans Sein 
und Zeit, cette qualité de lecture qui permet de saisir le passage de la 
ponctualité spatiale à la négation de cette négation (<< le point “se raidit” 
vis-à-vis de tous les autres points >>) * n’empêche pas Heidegger de critiquer 
l’extrême nivellement hégélien du temps en fonction du << maintenant », et 
surtout d’affirmer - ce qui est plus surprenant - que Hegel « se  meut 
résolument dans la direction de la compréhension vulgaire du temps m3. 
Même si l’on ne confond pas la compréhension «vulgaire» (au sens où 
l’entend Heidegger) avec celle du sens commun, on peut objecter que la 
négativité absolue est dissolution de la présence du présent et que le 
nivellement en question n’installe nullement le sujet dans la sécurité du 
<<maintenant ». En outre, vu qu’il s’agit ici du concept de temps en lui- 
même et non de l’expérience de la temporalité, la question (à réexaminer) 
sera de savoir si l’extrême abstraction est évitable à ce niveau-là et si 
Heidegger lui-même parviendra, en dépit de ses intentions, à l’éviter. 

Dans les notes un peu dispersées et cryptées du vol. 68 de la Gesamt- 
ausgabe, Heidegger pousse l’accusation sous la forme d’une critique 
interne, également contestable (car, refusant de prendre en considération la 
différenciation entre les niveaux de déploiement de la dialectique spécu- 
lative, elle revient à récuser celle-ci en son principe même) : 

La négativité de Hegel n’en est pas une, parce qu’elle ne prend jamais 
au sérieux le “ne pas” et le nier, - le “ne pas” est déj2 surmonté dans le 
‘‘ou?, 4 

Ce jugement, qui ne peut que scandaliser tout hégélien << sincère », se 
comprend mieux lorsqu’il est resitué au sein de la perspective de l’histoire 
de l’être, en l’occurrence l’accomplissement du principe moderne, la 
certitude inconditionnée de la conscience de soi : 

1.  Cet hommage à Hegel est la conclusion de la thèse d’habilitation de HEIDEGGER, 
Traité des catégories et de la signification chez Duns Scot, tr. Gaboriau, Paris, 
Gallimard, 1970, p. 231. 

2. HEIDEGGER, Être et temps, tr. Martineau, op. cit., p. 292 (SuZ, op. cit., p. 430: 
<< Der Punkt “speizt sich auf’ gegenüber allen anderen Punkten .). 

3. Id., tr.cit., p. 293 (SuZ, op. cit., p. 43 1 : << ... Hegel mit seiner Zeitinterpretation 
sich ganz in der Richtung des vulgiiren Zeitvertbdnisses bewegt B). 

4. HEIDEGGER, Ga 68, p. 47 : << Hegels Negativitat ist keine, Weil sie mit dem Nicht 
und Nichten nie emst macht, - das nicht schon in das “Ja” aufgehoben hat ». 



IDENIlTfl ET LOGIQUE TEMPORELLE 353 

La négativité en tant que négation de la négation se fonde dans le Oui à 
la conscience de soi inconditionnée - la certitude absolue en tant que 
“vérité” (Le. étantité de l’étant) I .  

Cette interprétation tire sa force de sa clarté, de sa cohérence, ainsi que 
de la constance avec laquelle Heidegger soutient que la négativité n’est 
qu’un détour pour verrouiller une mise en sûreté de l’étant déjà incondi- 
tionnellement acquise par les présupposés hégéliens z. Ce qui nous intéresse 
particulièrement ici est d’en établir la conséquence principale en ce qui 
concerne notre problème. 

Heidegger prend, en quelque sorte, fait et cause pour dégager le temps 
comme tel de toute hypothèque ou de toute présupposition issues de la 
métaphysique de la subjectivité. I1 est évident que Hegel ne s’est jamais 
fixé un tel but et l’aurait récusé (cette remarque vaut également mutatis 
mutandis pour Husserl). Heidegger a littéralement tort: Hegel n’a pas 
subordonné toute vérité à la certitude de la conscience de soi ; il n’emploie 
pas le mot de Selbstbewusstsein pour qualifier Dieu ou l’esprit ; il a tout fait 
pour préserver la force du négatif et de la contradiction ; et Heidegger rabat 
la dialectique spéculative vers la représentation qu’elle s’efforce justement 
de dépasser. Ayant littéralement tort, Heidegger est-il cependant justifiable 
d’un autre point de vue, qui, en se détournant de l’onto-théologie, refuse de 
trouver la vérité du temps dans un essentiel qui serait constant et éternel ? 

Sous cette question et au cœur du différend entre la pensée de 
Heidegger et celle de Hegel, nous retrouvons le temps : est-il pensable et 
doit-il être pensé comme l’horizon ultime de notre finitude et celle-ci 
comme l’ultime horizon du sens? La question de la logique temporelle 
nous a permis d’amorcer ce questionnement, non d’aller jusqu’à ses 
dernières conséquences. En dégageant le temps hors des prises, non 
seulement d’une pensée de l’identité, mais de toute logique dialectique, 
Heidegger va tenter de penser le temps pour lui-même. Est-ce vraiment 
possible ? Pourra-t-il éviter toute logique temporelle ? C’est ce dont il faut 
faire l’épreuve avec lui maintenant. 

La N percée >> temporelle 

Notons d’abord qu’en se retournant vers le temps, Heidegger se situe - 
du point de vue hégélien - dans une stricte logique de la finité, mais une 
logique intenable, en ce sens qu’elle ne peut se soutenir par elle-même, 

1. Id., ibid., p. 14 : << Die Negativitat ais die Vemeinung der Verneinung gründet im 
Ja zum unbedingten Selbstbewusstsein - der absoluten Gewissheit als der Wahrheit 
(d.h. Seiendheit des Seinden) ». 

2. Cf. id., ibid., p. 24 : << Alles ist schon unbedingt gesichert und untergebracht ». 



354 DOMINIQUE JANICAUD 

trouver la vérité à partir du fini. Une pensée qui refuse de résorber le fini 
dans l’infini doit << sauver >> le fini, le temporel, entreprise autocontradic- 
toire du point de vue hégélien. Un hégélien ne peut que critiquer ce retour 
comme une régression vers l’abstraction (et même vers l’abstraction 
suprême de l’être !), une régression vers les déchirements de l’autocontra- 
diction ; mais c’est une autocontradiction qui a sa logique propre, celle d’un 
refus de I’Aufhebung, celle d’une surprenante s réévaluation >> de la 
tautologie. 

Est-ce qu’en dégageant le temps comme vérité de l’être (car tel est bien 
l’élan interne de toute l’ontologie fondamentale), Heidegger réussit à 
libérer le temps pour lui-même, hors des prises de toute logique dialectique 
ou de toute conceptualité réductrice ? I1 faut du même coup se demander, 
en mesurant toute sa nouveauté, si ce projet, explicite dès la conférence de 
1924 sur << Le concept de temps >> I ,  est tenable ou s’il aboutit à une impasse. 

Retenons la formulation qu’en donne Heidegger un an après la publi- 
cation de Sein und Zeit, en 1928, dans les Metaphysische Anfangsgründe 
der Logik. Sans revenir sur la critique de la conception «vulgaire >> du 
temps, deux points se détachent : le dégagement par rapport à tout essentia- 
lisme et même toute ontologie pour penser le temps (<< Le temps n’est pas, 
mais se temporalise >>) * ; le renvoi du temps à sa propre temporalisation 
implique qu’il ne soit pas la synthèse des trois ek-stases, mais soit lui- 
même ek-statique : 

La temporalité est elle-même l’unité ekstatique s’unifiant dans la tempo- 
ralisation ekstatique 3 .  

Ce qui est difficile à comprendre (et, par conséquent, à admettre) n’est 
pas le sens littéral du mot << ekstase >> - déstabilisation, déplacement, 
déviation, sortie hors de soi (Heidegger dit aussi raptus, transport, ou 
Schwung, élan) : c’est ce qu’implique la radicalité ou la nudité de ce pur 
renvoi à soi que devient le temps. Comment penser la temporalisation du 
temps à partir de lui-même ? Ne serait-ce qu’une formule-limite ? 

Le déplacement d’accent du présent vers l’avenir donne une indication 
phénoménologique précieuse et permet même de laisser de côté le mot 
<< ekstase >> (si on le juge encombrant !) : 

1.  Où il précise que le philosophe doit comprendre << le temps à partir du temps D 

2. << &it ist nicht, sondern zeitigt sich >> (Ga 26, p. 263). 
3 << Die Zeitlichkeit ist selbst die in der ekstatischen Zeitigung sich einigende 

4. Cf. ibid., pp.265,268. 

(Martin HEIDEGGER, Der Begriflder &if, Tübingen, Niemeyer, 1989, p. 6). 

ekstatische Einheit D (ibid., p. 266 ; cf. aussi pp. 264,268). 



IDENTIT6 ET LOGIQUE TEMPORELLE 355 

Notre thèse : cet être-devenu (Gewesenheit) ne se temporalise qu’à partir 
de l’avenir et en lui I .  

L’attente est donc la forme fondamentale de 1’ «être à soi-même ». Cepen- 
dant, il faut arriver (sans se le représenter) à penser un Soi en projet, qui ne 
soit pas la projection d’une conscience centrale personnelle, noyau égo- 
logique que Heidegger nomme Zchkern *. L’à-venir se fait d’emblée horizon 
comme entour (Umschluss) d’un monde. 

Avant de prétendre la critiquer, il faut reconnaître l’unité et - dans une 
large mesure - l’originalité de cette interprétation heideggérienne du temps. 

Unité : d’une conférence à l’autre, de celle de 1924 (<< Le concept de 
temps >>) à celle de 1962 (a Temps et être M), Heidegger affirme qu’il faut 
penser le temps à partir de lui-même et, pour cela, non plus comme présen- 
tification de << maintenant >> successifs, mais à partir de son possible propre, 
de sa dimension spécifique. 

Originalité : dès la conférence de 1924, même si le mot << ekstase >> n’est 
pas formulé, on lit que « l e  phénomène fondamental du temps est 
l’avenir >> 3 .  Cet avenir n’est pas à comprendre comme un maintenant non 
encore advenu, mais comme Vorlaufen, anticipation originaire, possibili- 
sation. Heidegger en conclut, dès 1924, que le Dasein est << le temps lui- 
même >> 4. I1 en sera de même dans Sein und Zeit : le Soi du Dasein sera le 
temps lui-même, non la présence à soi de l’ego. Et dans << Zeit und Sein », 
la priorité de l’avenir le cède apparemment à une quatrième dimension, la 
donation même du temps ; mais n’est-ce pas une façon de thématiser une 
pensée que nous avons déjà trouvée dans le vol. 26 de la Gesarntausgabe : 
l’unité des ekstases est elle-même ekstatique ? 

En dépit de tous ses tournants, la pensée heideggérienne révèle bien 
une unité quant à la pensée du temps. Celle-ci peut se laisser résumer en 
trois points : il faut penser le temps à partir de lui-même ; le Soi du temps 
n’est pas la présentification du présent ni la succession des << maintenant B ; 
ce Soi est déstabilisation originaire, unité ekstatique. 

Pour déterminer ce que cette unité suppose, il est bon d’obtenir quelque 
distance, en s’interrogeant sur le degré d’originalité de ces trois thèses. 
Cela permettra de prendre en vue ce que l’interprétation heideggérienne du 
temps suppose et de préparer une appréciation critique. 

Ne cherchons l’originalité en question ni dans le recours au mot 
ekstatikon (qui se trouve déjà dans la Physique d’Aristote ’) ni même dans 

1.  Ibid., p. 266. 
2. Ibid., p. 268. 
3. HEIDEGGER, Der Begnffder Zeit, op. cit., p. 19. 
4. Id., ibid. 
5 .  En Physique, IV, 222 b, 1orsqu’Aristote qualifie le changement, il est vrai en un 

sens essentiellement physique. Ce qui est original chez Heidegger n’est pas la recon- 



356 DOMnvIQUE JANiCAiJD 

la caractérisation du temps comme changement essentiellement déstabili- 
sant (Augustin perçoit déjà ce trait avec une merveilleuse acuité). Le point 
3 n’est donc pas absolument neuf. 

Le point 2 non plus, car ni Aristote, Augustin, ni Bergson, ni Husserl 
ne réduisent stricto sensu le temps à une succession de «maintenant»: 
l’horizon de la présence transcende cette ponctualité; en outre, les 
dimensions du << ne plus >> et du a pas encore H ne sont pas ignorées. Il n’est 
pas sûr qu’elles soient minorées autant que le prétend Heidegger (qui, 
d’ailleurs, a dû concéder que le dynamisme de la durée bergsonienne se 
constitue surtout à partir du passé, comme l’exprime la métaphore de la 
boule de neige). En outre, et ce n’est pas négligeable, la priorité de l’avenir 
a déjà été aperçue et affirmée par Schelling : << La première dimension dans 
le temps est l’avenir» lit-on littéralement dans le System der gesamten 
Philosophie de 1804 I .  

Le point le plus original, noyau de tout le reste, c’est bien le premier : 
penser le temps à partir de lui-même et comme horizon ultime. Qui, avant 
Heidegger, parmi les grands philosophes qui ont médité sur le temps, a 
pensé que cette méditation pût être une fin en soi, que l’homme pût envisa- 
ger d’être le temps et de se porter à la pointe de la temporalisation elle- 
même? Seul sans doute Bergson s’en est approché. Est-il possible, selon 
lui, d’être durée, si l’on peut oser cette expression ? Oui, mais à condition 
que cette durée soit durée de la vie créatrice, non pure et simple tempora- 
lisation résolument limitée à l’horizon de la finitude. 

Là est donc l’originalité irréductible de Heidegger. C’est un constat 
indispensable pour clarifier le débat qui va suivre et qui ressaisira le fil de 
l’interrogation sur la logique temporelle. 

Ce noyau que nous venons d’isoler, c’est ce Selbst que l’on retrouve 
d’un bout à l’autre de l’œuvre de Heidegger en sa méditation sur le temps. 

En 1924, Heidegger écrit : 

Le Dasein, compris en sa possibilité ontologique la plus extrême, est le 
temps lui-même 2. 

En 1927 : 

naissance du caractère ek-statique du temps : c’est la a déphysicalisation n et la radicaii- 
sation ontologique de ce caractère, son assignation au cœur même de l’Existant. 

1. u Die erste Dimension in der Zeit ist die Zukunft n (Schellings Werke, Schroter 
éd:, Munich, 1956, 2. Ergaz. Bd., p. 205). Schelling écrit aussi à la même page que 
l’avenir est u le temps dans le temps ». 

2. «Das Dasein, begriffen in seiner aüsserten Seinsmoglichkeit, ist die Zeit 
selbsî ... B (Der Begrifder Bit, op. ci?. , p. 19). 



IDFHTlT6 ET LOGIQUE TEMPORELLE 357 

La temporalité est le “hors-de-soi” originaire en et pour soi-même I .  

En 1928 : 

La temporalité est elle-même l’unité ek- statique s’unifiant dans la 
temporalisation ek-statique z. 

En 1962 dans la conférence << Zeit und Sein », la terminologie du Selbst est 
reportée sur 1’Ereignis : il s’agit de penser le temps en ce qu’il a de plus 
propre (in ihr Eigenes), ce qui permettra de dire 1’Ereignis à partir de lui- 
même : 

Ainsi, à partir du Même et en direction du Même, nous disons le 
Même 3 .  

Penser le temps à partir de lui-même suppose un Soi du temps. On 
objectera que dans la conférence << Temps et être », ce soi est subordonné à 
un << il y a ... », une facticité qui empêche toute autodonation au sens 
idéaliste absolu. Cependant, l’horizon ultime (ou ultimement originaire) est 
l’unité du temps lui-même, unité comme telle, unité d’un nom, d’un mot, 
d’une dimension, unité qui rend possible et appelle une appropriation 
(comme en témoigne le fait que le mot Eigens revienne souvent dans << &it 
und Sein n). 

Penser le temps à partir de lui-même conduit à ce Soi, ultime dimen- 
sion de la finité : << il y a le temps », la temporalité comme donation - dont 
un autre nom est Ereignis. 

La pensée qui se << temporalise >> se met en arrêt devant cette unité 
originaire, cette donation sans donateur, cette tautologie essentielle du 
temps qui se donne, mais ne donne rien d’autre que (le don de) lui-même. 
Un mot, un seul mot, Zeit, pour une appropriation finie, mais indéfiniment 
reproposée. 

Ce point décisif atteint, il devient possible de proposer une approche à 
la fois plus critique et renouvelée de notre problème. 

1. << Zeitlichkeit ist das ursprüngliche “Ausser-sich” an und für sich selbst D (SuZ, 
op. cit., p. 329). 

2. {c Die Zeitlichkeit ist selbst die in der ek-statischen Zeitigung sich einigenden ek- 
statische Einheit >> (Ga 26, p. 266). 

3. c< Damit sagen wir vom Selben her auf das Selbe zu das Selbe D (u Zeit und 
Sein », Zur Sache des Denkens, Tübingen, Niemeyer, 1969, p. 24 ; tr. J. Beaufret et F. 
Fédier, Questions IV, Paris, Gallimard, 1976, p. 47). 



358 DOMINIQUE JANICAUD 

Quelques jalons pour une intelligence chrono-logique 

L’autoréférence du temps comme horizon ultime ne constitue nulle- 
ment une perspective dénuée de toute logique. D’un point de vue 
strictement hégélien, rappelons que c’est un retour aux conditions abstraites 
de l’expérience naturelle. 

Cette appréciation suffit-elle pour jauger l’entreprise de Heidegger ? 
Nullement. Il faut aussi tenir compte du wie, c’est-à-dire de la manière qui 
permet à Heidegger de poursuivre son but. 

Heidegger, en effet, ne vise pas un was du temps, une essence, mais 
bien plutôt un wie. I1 l’expliquait déjà, de manière frappante, à la fin de la 
conférence de 1924: après avoir remarqué que le temps est le vrai 
principium individuationis et qu’il s’agit d’atteindre un wie << dans lequel 
tout was tombe en poussière », il écrit : 

Nous voulons répéter temporellement la question portant sur l’essence 
du temps. Le temps est le comment ... ’. 

La répétion déplace donc la question de l’essence du temps vers son 
comment ou même son << qui >>: c’est le Dasein qui devient le temps, 
s’identifie avec lui ! 

Cette formulation de 1924 était très existentielle, mais risquée, car elle 
opérait un court-circuit entre le temps en lui-même et le temps-époque. Elle 
avait du moins le mérite d’échapper à un danger que ne paraît pas conjurer 
complètement la recherche heideggérienne du Selbst du temps : ce danger, 
c’est paradoxalement 2 ’universalisation. 

Michael Theunissen remarque qu’en abandonnant la subordination du 
temps à l’éternité, Heidegger ne se débarrrasse pas pour autant de deux 
acquis de la philosophie moderne (kantienne) du temps : la subjectivisation 
et l’universalisation. Theunissen croit même que le temps est, chez 
Heidegger, << un a priori universel, plus universel que la forme a priori, 
kantienne, du monde de l’expérience D 2. 

Faut-il aller aussi loin ? Heidegger opère-t-il, en fait, une hypostase du 
temps, restaurant ainsi subrepticement une subjectivité décidément incon- 
jurable, oscillant entre la restauration d’un cadre universellement a priori et 
la singularité absolue, existentielle et/ ou historiale du déploiement de 
1’ Ereignis ? 

Quoi qu’il en soit, Heidegger ne paraît pas échapper aux deux 
objections suivantes : 

1. HEIDEGGER, Der Begnrder a i t ,  op. cit., p. 27. 
2. Michael THEUNISSEN, Negative Theologie der &it, Francfort, Suhrkamp, 1992, 

p. 39. 



IDENTITÉ ET LOGIQUE TEMPORELLE 359 

I) On a déjà suggéré le caractère conjectural d’une conception 
<<vulgaire >> du temps se réduisant à une << pure suite de maintenant > > I .  Si 
l’expérience quotidienne se réduisait à cela, elle n’aurait aucune consis- 
tance, aucune tenue existentielle ! La tendance à privilégier le moment 
présent et la mesure du temps n’implique pas l’absence de toute structure 
d’horizon ni de dégradés au sein de cette structure ; de plus, Heidegger 
rejette la mesure du côté des sciences de la nature. Mais la mesure ne se 
réduit nullement à la fixation abstraite et/ ou technique d’étalons : elle est 
surtout appréciation, récurrence, intégration de différences au sein d’un 
continuum et de séquences rythmiques. Paul Ricœur, en sa critique très 
complète de ce qu’il nomme le << danger >> et << l’échec >> de la polémique 
heideggérienne contre le concept << vulgaire >> de temps, a su marquer la 
portée philosophique de << l’extension fabuleuse >> de l’échelle chrono- 
logique, mais surtout la << diversification des significations >> opérée par les 
sciences de la nature depuis deux siècles 3 .  

2) Du côté du temps originaire: Heidegger n’a cessé d’approfondir le 
recours à l’autodonation du temps lui-même. Le paradoxe de cette 
approche archi-originaire, c’est que le temps s’immobilise à nouveau, perd 
sa vie, fait oublier ses déphirements. Le déploiement du temps se replie sur 
l’unité nominale (et plus abstraite qu’on ne le voudrait) d’un Geben : «il y 
a le temps >> ; il ne cesse d’y avoir le temps. Mais la temporalité s’épuise-t- 
elle dans la constance de ce constat originaire, dans la béance de cette 
ekstase ? L’expérience temporelle n’est-elle pas toujours en deçà, mais 
aussi au delà, de toute donation pure ? 

I1 faut tirer les conséquences de cette double critique. Penser le temps 
<< pour lui-même >> aboutit à dissocier complètement le temps originaire du 
temps dérivé ou vulgaire (dont on a vu qu’il est devenu, à force de sché- 
matisation, une sorte de repoussoir). Cela aboutit aussi à une dichotomie 
entre la pensée méditante et la pensée calculante, la donation du temps et sa 
mesure (ou, en termes plus convenus, entre le qualitatif et le quantitatif). 

Devons-nous accepter ce << résultat >> ? Nous offre-t-il une intelligence 
véritablement chrono-logique ? Ne faut-il pas rechercher des articulations 
plus souples et plus conformes à la richesse de l’expérience temporelle ? 

Si la mesure n’est plus entendue au sens restreint et historiquement 
délimité du <<temps des horloges >>, si elle apparaît au contraire comme 
appréciation incessante de laps de temps ou de durées dont les marques et 

1. << blosse Abfolge der Jetzt B (Gu 26, p. 262). 
2. Certes Heidegger ne va pas jusqu’à identifier formellement le temps quotidien et 

le temps << vulgaire », même s’il tend à faire se recouvrir (au 0 80 de SuZ) l’usage vul- 
gaire du <<temporel >> et I’intratemporalité. A la fin du § 71, il se borne à envisager 

d’élever le sens ontologique de la quotidienneté comme telle au rang de problème ». 
Mais il ne semble pas avoir mené cette souhaitable explicitation à son terme. 

3. Cf. Paul RIC(EUR, Temps et récit, Paris, op. cit., 3, p. 167 et p. 158-188. 



360 DOMIMQUE JANICAUD 

les délimitations sont d’abord suggérées ou imposées par les rythmes et 
palpitations de la nature, sans oublier les exigences et pulsations de notre 
corps, l’expérience temporelle doit être comprise comme l’enveloppement 
progressif et complexe d’innombrables boucles d’anticipation et de récur- 
rence constituant l’horizon sui generis dont la conscience identificatrice 
n’est que la fixation explicite, mais partielle. 

À quel titre sommes-nous autorisé, dans la perspective de la 
=-constitution de l’expérience temporelle, à parler d’une logique tempo- 
relle ou d’une chrono-logique ? Dans la mesure où l’identité joue un rôle 
décisif, grâce à des assimilations successives, d’abord analogiques, puis de 
plus en plus abstraites. La définition aristotélicienne du temps comme 
<< nombre du mouvement ... >> est déjà une forme élaborée de cette logique, 
puisqu’elle suppose à la fois la conception de l’identité abstraite d’un 
<< maintenant >> répétable indéfiniment à l’identique et la conscience d’une 
différence spécifique au temps : l’impossibilité pour ce << maintenant >> de 
rendre compte intégralement du temps, puisqu’il est sans cesse cerné par 
les deux abimes de l’antérieur et du postérieur. 

Dans sa sévérité à l’égard de cette manière de penser le temps à partir 
du présent (1’ << interprétation vulgaire et traditionnelle B), Heidegger a des 
moments d’ironie caustique, par exemple quand il dit que ce pauvre 
<< maintenant N y est comparable à un personnage qui a les deux bras pendus 
dans le vide ! Mais, quelle que soit la validité de cette métaphore surtout 
polémique, elle doit bien concéder volens nolens que la conception tradi- 
tionnelle du temps n’est pas obnubilée par le présent au point d’oublier sa 
fragilité z. On peut, en outre, retourner l’objection : comment y aurait-il 
temporalisation ekstatique sans présentification minimale ? L’interprétation 
ekstatique, Heidegger ne l’atteint justement qu’au terme d’une critique de 
la conception << vulgaire >> et surtout de ses racines métaphysiques. I1 a dû 
passer par ces immenses détours. Lui était-il permis d’en faire l’économie ? 
Si je ne temporulise pas en montrant du temps, tn l’identifiant, je n’atteins 
qu’une ombre abstraite. Qu’il s’agisse du VGV, d’unités plus théoriquement 
élaborées ou - au contraire - d’estimations encore grossières, de toute 

1. HFJDFGGFX, Gu 26, p. 267. 
2. I1 faudrait, en outre, introduire et affiner des distinctions, d’une part entre le 

traditionnel et le << vulgaire », d’autre part au sein des interprétations traditionnelles (qui 
ne privilégient pas toutes au même degré la suite des << maintenant B : ainsi, chez les 
Stoïciens où s’affme la précellence du présent, il faut distinguer entre le présent effec- 
tif, qui seul existe, et le présent comme incorporel ou << être de raison B soumis à la 
divisibilité des continus : cf. Victor C~OLDSCHMIDT, Le système stoïcien et l’idée de 
temps, Paris, Vrin, 1989, p. 37 et passim). Entre la limite schématique du << temps vul- 
gaire D et celle du temps N propre », il y a l’ambiguïté du temps quotidien (que 
Heidegger ne reconnaît qu’en partie). 



IDWTITÉ ET LOGIQUE TEMPORELLE 361 

façon la pure conscience de la durée est évanescente ou, si elle veut se fixer 
en elle-même, se rabat sur l’identité. 

En voulant penser le temps << pour lui-même », en détachant donc le 
temps comme tel de ses conditions d’émergence et de ses boucles identifi- 
catrices, Heidegger met certes en relief une logique, mais ce n’est pas celle 
qu’il cherchait : n’est-ce pas le concept abstrait du temps qu’il expose et 
auquel il s’expose ? Ce faisant, est-il aussi éloigné de Hegel qu’il le croit ? 

Ce rapprochement inattendu jette peut-être un peu de lumière sur un 
curieux malentendu (ou chassé-croisé), chez Heidegger, entre le temps et le 
Même. Nous avons vu que, de 1924 à 1962, Heidegger, cherchant à penser 
le temps pour lui-même, parvient à ceci : le temps est le temps (mais la 
tautologie doit laisser s’effacer la copule) ; il est ce qu’ il est parce qu’il est 
comme il est (formulation voisine des termes de 1924) ; et finalement en 
1962 : << le temps se donne », << ça donne le temps ». Dans les deux cas, 
Heidegger pense aller au cœur du temps et, au bout du compte, s’en rap- 
procher en se dégageant de l’ontologie ; mais ce qu’il trouve ou retrouve, 
n’est-ce pas le Même, l’identité repensée? L’identité renvoie à celle du 
«don» (qui ne caractérise pas seulement le temps, mais tout envoi 
originaire). 

Inversement, quand Heidegger veut méditer sur le principe d’identité, il 
est renvoyé à l’autre absolu du Même, la singularité temporelle ultime de 
l’événement, ce singulare tantum : 1’Ereignis. 

Si Heidegger est ainsi repris au jeu d’une logique identitaire qu’il 
voulait conjurer, c’est en un sens infiniment plus complexe que celui du 
repli sur une pure et simple tautologie formelle. Faut-il lui opposer le seul 
recours à une logique dialectique ? Non, car celle-ci est adossée à une 
logique identitaire-éternitaire qui coupe la constance et l’identité de leurs 
conditions d’apparition et de déploiement. Concevoir l’unité du temps 
comme concept ou référent << autonome D est un moment d’abstraction 
formelle inévitable et nécessaire, mais ce moment est prélevé sur 
l’expérience temporelle et il n’est pas sûr qu’il en exprime le dernier mot. 

Puisque nous parlons de mot, il est certain que, pour Heidegger, les 
mots, Zeit, Ereignis, scellent l’horizon de notre finité. I1 écrit ainsi : 

Dans la mesure où notre être est recueilli dans la langue, nous habitons 
au sein de 1’Ereignis I .  

Faut-il faire à ce point confiance à la langue? Nous offre-t-elle une 
demeure, si tant est qu’il y en ait une ? Est-il possible de s’accointer au 
temps comme don et d’habiter au cœur de 1’Ereignis ? Le temps offre-t-il 
une demeure, ou l’exil d’un mot et de sa monnaie quotidienne ? 

1. << Insofem unser Wesen in die Sprache vereignet ist, wohnen wir im Ereignis» 
(Identitüt und Differenz, op. cit., p. 30). 



362 DOMINIQUE JANICAUD 

Heidegger ne transgesse-t-il pas l’horizon fini par son accentuation 
même ? 

Comment surprendre la pointe de la finité, son acuité ? Souligner la 
finité comme une fin en soi ou assumer ses signes multiples et singuliers, 
fussent-ils trop humains, au fil de l’écume des jours ? 

L’expérience temporelle finie est enveloppement d’événements, des 
micro-événements aux grands déchirements de l’histoire. Faut-il se détour- 
ner de l’homme et de ses faiblesses au point où Heidegger le fait? 
L’homme ne peut pas rejoindre le cœur du temps. Être le temps : suprême 
aliénation, mirage de l’identification avec Chronos, l’abstraction absolue 
du temps comme tel, et même peut-être avec Cronos, le monstre dévorant. 

Cette monstruosité, Hegel entend la vaincre et la dépasser au sein de 
l’éternité du Dieu trinitaire fait Homme, recueillie dans le savoir absolu. 
Heidegger, lui aussi, entend dépasser la dimension purement chrono- 
logique, mais pour dégager le temps lui-même en une expérience absolu- 
ment neuve d’un << salut D qui n’eut pas d’analogue, même en Grèce (et 
c’est sans doute pourquoi il forge un mot nouveau et ne prétend pas revenir 
au sens de 1’ Aich contre la << chrono-logique D). 

Avec Hegel et Heidegger, nous avons affaire à deux pensées encore 
sotériologiques. Salut dans la réconciliation avec la constance de l’éternel 
ou avec la mêmeté du temps lui-même. Dans les deux cas, une logique 
identitaire tend à se couper de l’intelligence temporalisatrice. 

S’il n’y a plus de recours étemitaire ni le recueil de l’Événement par 
excellence, si le temps comme tel n’offre qu’une unité nominale, la 
temporalité n’en demeure pas moins dimension polymorphe, ouverture 
d’horizons. Temporaliser, c’est faire fuser des rythmes et des styles qui 
permettent de réinventer une intelligence chrono -logique. La conscience du 
temps en soi n’est que l’unité référentielle de cette intelligence. 

Vouloir être le temps lui-même ou vouloir s’approcher de son authen- 
ticité originaire, c’est justement transgresser les limites incarnées et fragiles 
qui nous obligent à assumer un horizon, ses présences et ses pointillés. 

La logique temporelle, au sens où l’on n’a fait que l’ébaucher ici, n’est 
livrée ni par l’être ni par le temps lui-même, mais dans im chassé-croisé 
entre identité et différence. Ce chassé-croisé a commencé avec notre 
émergence au monde et ses enveloppements ne se stabiliseront qu’à notre 
dernier souffle. 

Dominique JANICAUD 
Professeur à 1 ’Université de Nice 



HEIDEGGEI~ ET LA GÉNÉALOGIE NIETZSCHÉENNE 

DE LA LOGIQUE 

éjà éloigné de la méthode de réappropriation phénoménologique qu’il D avait suivie dans le cours de 1936/ 37 sur << La volonté de puissance en 
tant qu’art », Heidegger entreprend principalement de démontrer dans le 
cours du Semestre d’été 1939 - << La doctrine nietzschéenne de la volonté 
de puissance comme connaissance >> [devenu le troisième chapitre du 
Nietzsche I (1961)l - l’enfermement complet de Nietzsche à l’intérieur de 
la tradition métaphysique. Cette tradition exige en particulier que la vérité 
soit définie et essentiellement conçue comme rectitude, ou exactitude 
(Richtigkeit), et comme adéquation, ou correspondance (Einstimmigkeit), 
ou si l’on préfère concordance. L’argument ou le thème majeur du 
Nietzsche ïi, à savoir que Nietzsche est le << dernier métaphysicien >> dont la 
pensée fondamentale de la Volonté de puissance << achève l’histoire de la 
métaphysique occidentale, l’époque de la prépondérance de l’étant 9, cet 
argument se trouve maintenant posé dès le départ. «Nietzsche pense à 
l’avance (denkt voraus) l’achèvement des Temps modernes >>3. 

L‘ << achèvement >> proprement dit, la technique planétaire comme << méta- 
physique achevée », ne fait, on le sait, que commencer, et demeure quant à 
son contenu déterminé, imprévisible. Quant à sa durée elle sera 

soit courte et catastrophique, soit très longue dans le sens d’un équipe- 
ment (Einrichtung) toujours plus capable de durer de tout ce qui aura été 
acquis 4. 

1.  Ga 47, Nietzsches Lehre vom Willen sur Macht als Erkenntnis, Francfort, 

2. Ibid., p. 11 .  
3. Nietzsche I, p.479 ; tr. p. 313. 
4. Ibid., p. 471 ; tr. p. 472. 

Klostermann, 1989. 



364 MICHEL H A A R  

L’enjeu ultime de l’achèvement nietzschéen de la métaphysique, << la 
décision suprême >> (die hochste Entscheidung), décision qui tranche non 
seulement sur la définition de l’étant en totalité, mais sur le partage entre 
l’homme et le dieu, c’est plus largement encore, << celle qui intervient entre 
(mischen) la prépondérance de l’étant et la souveraineté de l’être D I .  Cette 
décision se trouve présentée de façon encore plus nette dans une parenthèse 
du cours initialement prononcé, parenthèse laissée de côté dans le texte 
publié en 1961, et qui comporte une étrange formule de prétérition : 

(Ce qui ici ne peut pas être dit - la décision est suspendue entre la 
prépondérance de la Fabrication [Muchenschuft] et la souveraineté de 
1‘ Ereignis) 

Étrange seulement en apparence - cela ne peut pas être dit parce que cela 
ne peut pas être élucidé dans ce contexte. Cela appartient au contexte inédit 
des Beitrüge (1936-38) qui ne sera exposé que dans les publications des 
années cinquante, notamment les Holzwege (1950) puis << La question de la 
technique >> (1954) et Identité et difSérence (1957) sur 1’Ereignis. Ce n’est 
pas nous, c’est l’Histoire elle-même qui doit choisir entre le prolongement 
indéfini de la Technique et une nouvelle donne de l’être, qui serait une 
nouvelle époque ou un glissement hors de l’Histoire universelle qui signi- 
fierait la fin de la totalisation des principes métaphysiques. Des siècles de 
Technique, ou une tout autre co-appartenance de l’homme et de l’être. 

Un enjeu de lecture aussi colossal peut-il seulement prêter l’oreille à ce 
qu’énonce et à ce que propose la généalogie nietzschéenne de la << volonté 
de vérité >> ? Sans doute y a-t-il une relation entre l’achèvement potentiel- 
lement catastrophique de la volonté occidentale de vérité, sous la forme de 
son installation indéfinie dans l’oubli aveugle de sa destination comme de 
sa provenance et finalement dans << l’absurde », et une certaine fin apo- 
calyptique de l’occident. Mais ce pressentiment de catastrophe, qui conduit 
Heidegger à une régression vers 1’ &h@sia, conduit Nietzsche qui en est 
l’analyste et le premier porte-parole, à un retour au corps et à sa << grande 
santé >> extra-historique. Tandis que le premier déchiffre avec effroi dans 
l’analyse nietzschéenne les prémices de l’effondrement de la vérité de 
l’étant en totalité, le second ne peut diagnostiquer la volonté de mort 
cachée dans la volonté de vérité, ou dans l’optimisme logico-scientifique, 
«le désastre qui sommeille au sein de la civilisation de l’homme 
théorique B~-, que sur le fond, non pas d’un deuil, mais de l’allégresse qui 
salue une nouvelle aurore. I1 y a assurément un pressentiment commun - 
celui d’une cassure tragique de l’Histoire, mais alors qu’elle effraie le 

1. Ibid., p. 476. 
2. Ga 47,p. 11. 
3. Cf. Naissance de la Tragédie, eh. XV 



HEIDEGGER ET LA GÉNÉALOGIE NIEIZSCIIÉENNE DE LA LOGIQUE 365 

penseur de l’être, elle est d’avance accueillie par le philosophe-artiste 
dionysiaque comme la joie de la pluralité retrouvée - pluralité de mondes, 
d’interprétations, de choix, de perspectives, de dieux, d’yeux ... En rabat- 
tant sur son passé métaphysique le diagnostic nietzschéen concernant 
l’essence de la vérité et le sens du << logique D comme tel, Heidegger occulte 
volontairement, ou perd de vue, la dimension à la fois aurorale et future, la 
dimension hors-histoire, ou appartenant à une histoire secrète, de la 
destruction généalogique des plus vénérables axiomes, schèmes et caté- 
gories logiques. 

La lecture heideggérienne suit certes pas à pas la généalogie 
nietzschéenne du << connaître >> et de la volonté de vérité, en s’appuyant sur 
des fragments posthumes soigneusement choisis et élucidés, mais c’est à 
chaque fois afin de montrer que Nietzsche reste bel et bien enfermé dans la 
tradition qu’il pense ébranler, détruire et dépasser. Le cœur de l’argumen- 
tation constitue à démontrer en effet que 

Nietzsche ne cherche aucunement à révoquer en doute le contenu essen- 
tiel du traditionnel concept métaphysique de vérité - 

à savoir, dit le texte du Nietzsche I I quelques lignes plus haut, la corres- 
pondance, l’adéquation des représentations - non point tant aux objets », 
mais au donné, au fond(s) pulsionnel appelé <<chaos ». La question que 
pose Nietzsche sur la valeur de la vérité et des catégories logiques dépasse 
de loin toute << théorie de la connaissance >> et davantage encore - bien qu’il 
s’agisse de rapporter la vérité à sa condition, la vie >> à laquelle elle rend 
service - toute sorte de <<biologie ». C’est une question métaphysique où se 
montrerait l’intime fidélité de la doctrine nietzschéenne à une longue tradi- 
tion qui assigne à la vérité une double essence - d’une part elle est ration- 
nelle, même si la raison qui la pose ou la constitue est << poïèmatiquen 
(dichtende) - d’autre part elle est représentation de l’étant comme tel * -, 
c’est-à-dire position d’une constance, ou d’un invariant dans la variabilité 
des flux du vivant. La clef de voûte de cette lecture est l’analyse de 
l’essence de la vérité comme <<justice », qui sera reprise et puissamment 
étayée au chapitre VI, du Nietzsche II -. Elle doit confirmer l’inscription 
de Nietzsche dans la métaphysique de l’adéquation située elle-même dans 
la droite ligne de 1’ i>poi~oiç platonicienne. C’est ne faire aucun cas, c’est 
passer sous silence la critique nietzschéenne extrêmement claire et argu- 
mentée de la possibilité même d’une concordance, ou d’une << expression 
adéquate », puisque pour lui il ne saurait y avoir de correspondance autre 

1. Nietache I ,  p.416. 
2. Cf. ibid. 
3. Nietache II, pp. 251 à 266. 



366 MICHEL HAAR 

que fictive entre le connaissant et le connu - << L’exigence d’une expression 
adéquate est absurde ... >> I 

Dans les deux premiers points de son argumentation - la déduction 
phénoménologique de la doctrine du schème comme auto-stabilisation de 
la pulsion, associée à la définition de la raison poétisante (dichtende) d’une 
part - l’origine des principes de la raison origine qui se trouve placée dans 
la libre position d’un impératif, d’un auto-commandement de la volonté 
d’autre part - dans cette double élucidation du rationnel, comme 
auto-consistance et composition de soi de la vie d’un côté, comme liberté 
légiférante (à la façon de l’idéalisme allemand) de l’autre, Heidegger s’ef- 
force de contourner, de minimiser, voire d’écarter le motif principal qui 
pour Nietzsche conduit la connaissance à inventer des schèmes, à produire 
des principes, des règles et des lois - à savoir la fiction, une inventivité 
d’essence artistique qui partout s’efforce de réduire arbitrairement le 
dissemblable au semblable, l’incommensurable et le divers à la mesure et 
au nombre, le différent au << cas identique ». Tout se passe comme si l’arbi- 
traire pourtant affiché de la nomothétie nietzschéenne, c’est-à-dire du 
pouvoir de la volonté d’édicter des lois, devait se trouver soit phénoméno- 
logiquement soit métaphysiquement justifié et déduit, comme si négligeant 
la mention continuellement répétée de la Willkür, (ici non pas << libre 
arbitre >>, comme chez Kant, mais fantaisie despotique, caprice tyrannique 
par lequel un ordre est imposé, arbitrairement posé sur un désordre foncier 
infini), il s’agissait d’assagir, de domestiquer, ou de rapatrier finalement 
une raison-fiction dans le cadre rassurant, traditionnel d’une raison d’être. 

Interprétation partiellement phénoméno logique 
du N schématisme >> nietzschéen 

Nous limiterons d’abord notre lecture à la reprise phénoménologique 
de la doctrine de la connaissance en tant que << schématisation d’un chaos ». 
C’est la dernière fois que Heidegger fait encore brièvement et partiellement 
usage de cette méthode qu’il avait si largement déployée dans le premier 
chapitre du Nietzsche I quand il montrait comment la Volonté de hissance 
en tant qu’affectivité se caractérisait à la fois par l’auto-affection et la trans- 
cendance. Ici, tout en réinscrivant d’emblée aussi nettement que possible 
les positions nietzschéennes dans le cadre de la tradition (puisque ces 
positions font partie intégrante du << renversement du platonisme >> par 
lequel le monde-vrai se trouve interprété comme une << apparence D c’est-à- 
dire comme une croyance utile à la conservation de soi de la vie), l’inter- 

1. K. S.A. 13, 14 (122), Printemps 1888. 



HEIDEGGER ET LA GÉNÉALOGIE N I E l Z S C m  DE LA LOGIQUE 367 

prétation s’attache à faire apparaître les catégories logiques ou les 
<<schèmes >> comme des moments de fixation, des moments illusoires de 
fixité à l’intérieur du flux vital incessant du devenir. Dans la vie qui 
s’écoule sans cesse, sans autre << structure >> que celle du flux et du reflux, 
<<le vrai est ce qui est fermement établi >> I -, c’est un étant stable, identique 
donc << faux >>, puisque seul l’instable << est >> véritablement au sens de << vit ». 
La << vérité >> aux yeux de Nietzsche (qui, fait remarquer Heidegger, écrit 
toujours le mot entre guillemets) est une falsification ou encore 

cette sorte d’erreur sans laquelle un certain type d’êtres vivants ne 
pourrait pas vivre, 

selon une formule caractéristique du platonisme inversé z. Le vivant a 
besoin d’un monde-vrai, d’un monde de signes repérables ou de codes 
fixes. Mais cela ne signifie pas la validité en soi d’un tel monde. Que << les 
fictions de la logique >> nous soient indispensables comme << conditions de 
vie >> ne veut pas dire qu’elles aient la moindre << vérité >> intrinsèque, 
<< essentielle ». Une telle << vérité >> idéale, platonique, << absolue », Nietzsche, 
en la déclarant fausse, ou non existante, ne s’y trouve-t-il pas inextricable- 
ment empêtré comme le suggère le commentaire heideggérien - tel est en 
fait l’horizon ultime du débat, en ce qu’il concerne à la fois la question de 
l’essence de la vérité et la question de l’entière appartenance de la réponse 
nietzschéenne à la tradition. 

Pourtant le commentaire heideggérien ne se contente pas encore exclu- 
sivement de cet enfermement dans le passé et de ce renvoi à la tradition. I1 
tente une dernière fois - l’on pourrait se demander sur le fond de quel 
scrupule ou de quel désir de << sauver >> Nietzsche de la métaphysique - de 
donner une justification phénoménologique, descriptive, de la formation du 
schème comme nécessité interne à la poussée vitale comme telle. 

Heidegger prend pour base de son commentaire un fragment posthume : 

Non pas “connaître”, mais schématiser, - imposer au Chaos autant de 
régularité et de formes qu’il en faut pour satisfaire à notre besoin 
pratique 3. 

L’interprétation s’efforce d’élucider les trois termes fondamentaux de ce 
texte, les trois notions à partir desquelles se définit le connaître pour 
Nietzsche : 1)  un processus de schématisation, de projection de schèmes, 
c’est-à-dire de formes régulièrement articulées ; 2) le << chaos », qui désigne 
l’afflux inépuisable et immaîtrisable des forces ou des pulsions (Triebe), la 
diversité et la richesse cachée, surabondante, du devenir en sa totalité, 

1. Nietzsche I ,  tr. p. 302, selon une formule qui pourrait être signée Nietzsche. 
2. Ibid., p. 395. 
3. W. zj M. (éd. Kroner), $515. Cf. N. I,p.431 sv. 



368 MICHEL HAAR 

pluralité infinie qui comme elle le fait dans chaque corps vivant, dans 
chaque œuvre d’art, a besoin de se donner une règle de synergie, une 
<<loi », de se soumettre à une quelconque unité ; 3) le << besoin pratique », 
qui commande la formation de schèmes, processus qui coïncide avec la for- 
mation d‘horizons et de perspectives et qui appartient à l’essence de la vie. 

C’est le troisième terme qui constitue la clef de voûte de toute l’inter- 
prétation qui en dernier ressort retrouve le style phénoménoloqique. Car le 
<<besoin pratique B ou besoin de schèmes ou ce comportement que le com- 
mentaire appelle tout simplement la praxis, est le besoin pour le vivant de 
poser devant lui ce qui le délimite lui-même, c’est-à-dire son <<horizon », le 
<< cercle >> (Umkreis) de ce qui est << constant >> I .  Or une telle auto-position 
de stabilité, de limite, de mesure, de consistance, dans le flux des pulsions 
fait partie de l’essence du vivant, comme l’ont montré les descriptions de 
l’animalité faites dans le Cours de 1929-30, Les concepts fondamentaux de 
lu métaphysique z. L’horizon du vivant n’est pas une extériorité neutre, 
étrangère, indifférente à son activité qu’il s’agisse de << voir », toucher, 
sentir, explorer. Le comportement animal ne se rapporte jamais à des étants 
simplement subsistants. Toute vie s’enroule dans le << cercle >> des 
incitations à admettre 1’ «autre D ou à le refuser, à s’ouvrir non pas au 
déchaînement des pulsions, mais à ce qui lève toujours localement leur 
inhibition. Ainsi l’abeille ne se préocuppe nullement du soleil comme tel 
mais reçoit de lui les signaux lui permettant d’aller et de venir de la ruche à 
son cham’p de butinage. Tout animal a son territoire, se repère par rapport à 
un certain périmètre. Son << milieu ambiant >> n’est pas pour lui un cadre 
extérieur, mais, comme le dit Buytendijk, il lui est lié d’un lien << presque 
aussi intime que l’unité du corps >> 3 .  L‘animal a un mode d’ouverture d‘une 
richesse que nous ignorons, mais son rapport à son milieu n’a pas 
l’éloignement de notre rapport au monde : il est d’ordre fusionnel. 

Ce qui est important à remarquer pour notre propos, c’est la similitude 
des analyses faites dans le Cours de 1929-30 et celles du chapitre III du 
Nietzsche I : dans les deux cas, les schèmes de conduite (de savoir / pouvoir) 
constituent un cercle dont le vivant s’entoure et qui fait partie intégrante de 
l’essence même de l’organisme : 

s’entourer d’un cercle est l’aptitude fondamentale de l’animal 4. 

1.  Nietzsche I, p. 445. Nous traduisons ainsi plutôt que par << ambiance D : Umkreis 
désigne ici en effet l’environnement en tant qu’il entoure l’animal ou le vivant d’un 
<<cercle », cercle pourtant posé et déterminé par ses instincts donc par lui-même c i  la fois 
selon Nietzsche et selon Heidegger. 

2. Les concepts fondamentaux de la métaphysique, Paris, Gallimard, 1992. 
3. Op. cit., p. 376. 
4. Op. cit., p. 375 . 



HEIDEGGER ET LA GÉNÉALOGJE NIEESCH&ENNE DE LA LOGIQUE 369 

Dans les deux cas l’essence du schème dérive de l’essence de la pulsion : le 
stable cercle horizontal est ce que produit la poussée pour ne pas se dépas- 
ser elle-même constamment, pour tenir debout sur soi, pour avoir à quoi se 
retenir et sur quoi s’appuyer, pour ne pas s’emporter elle-même et ne pas 
finalement se détruire ou être détruite par son propre élan en lui-même 
démesuré. - S’agit-il véritablement d’une phénoménologie, ou n’est-ce pas 
plutôt une métaphysique du vivant ? Heidegger adhère-t-il à la généalogie 
nietzschéenne de la logique à partir de la vie? Sur le second point, du 
moins, la réponse est clairement non, et pour deux motifs. D’abord il est 
exclu d’identifier la << vie humaine >> qui est Dasein, être au monde, et << la 
vie en général », - cela parce que l’homme se rapporte à son monde comme 
à une possibilité, ce que ne fait pas l’animal qui est comme emmuré, 
<< accaparé », obnubilé (benornmen) par son milieu. Ensuite la généalogie - 
si elle ne relève pas d’un << biologisme », c’est-à-dire d’un point de vue 
réducteur, qui rabaisse les schèmes, catégories ou idées à des sous-produc- 
tions dérivées du vital, ou de l’animalité élémentaire - relève d’une méta- 
physique de la Volonté de puissance, qui fait dériver les structures de la 
«logique» du perspectivisme propre à cette Volonté (elle a besoin de 
réduire la pluralité chaotique de ses forces à des «points de vue 
dominants », ce qui est un besoin métaphysique). 

Quant à la première question (question critique que nous soulevons vis- 
à-vis du commentaire heideggérien), elle nous interpelle à notre tour : 
qu’entendons-nous par une métaphysique de la vie ? Dans la mesure où 
toute la pensée de Heidegger s’est constituée en se détachant des concepts 
bergsonien et surtout diltheyen de << vie D (puisque le concept de Dasein 
s’est détaché du concept primitif de vie facticielle), il semble paradoxal 
d’introduire un tel soupçon ! Pourtant par << métaphysique >> nous enten- 
drions toute pensée qui se donne le sens absolu, intuitif (à savoir comme 
«intuition intellectuelle »), et ultime d e s  phénomènes. L’ambiguïté du 
commentaire heideggérien tient à ce qu’il épouse totalement (de façon ap- 
paremment non-critique à certains moments) la thématique nietzschéenne : 

a) le concept de Chaos est décrit dans les mêmes termes que le concept 
de cphois, dans l’Introduction à la métaphysique par exemple 
(<< l’insurmontable qui nous surmonte DI) ; 

b) l’auto-stabilisation, la constance ou consistance en soi de la vie, 
davantage déduite de son essence que décrite, semble une affirmation 
touchant l’absolu : 

1. Nietzsche I ,  p.443. 



370 MICHEL HAAR 

il faut que le vivant, par amour de soi-même, aspire à la constance, pour 
vivre I .  

D’où vient cet << il faut >> ? Comme l’indique clairement l’analyse qui 
précède, le << il faut », la << nécessité >> à l’œuvre dans le besoin pratique 
formateur de schème, répond à une double exigence: d’une part une 
exigence de l’Être où sens de la métaphysique (pour autant que << Vie », dit- 
il, est pour Nietzsche le nom de l’Être et que << être >> signifie : assurer une 
présence constante, subsister) ; d’autre part  u n e  exigence phénoméno- 
-logique : le phénomène de la pulsion ou  de la poussée vitale (Drang) a 
besoin de se consolider en lui-même, de s’adosser pour ainsi dire à soi, si 
cette poussée ne doit pas succomber à son propre surcroît (Überdrang) : 

ce qui ne saurait se produire, parce qu’autrement la pulsion se refoulerait 
elle-même et ainsi ne pourrait jamais être une pulsion *. 

Ici le mot être est pris dans un second sens, phénoménologique celui-ci, 
c’est-à-dire où sens de Wesen : ce qui semble contredire le Lebensdrang, la 
poussée vitale, en lui permettant de tenir debout (stehen) en dépit du 
surcroît de poussée et de soutenir (überstehen) l’afflux incessant, sans 
qu’elle soit noyée ou tout simplement emportée dans son propre courant 
irrésistible à savoir, le stable, le constant, ne constitue pas un élément 
étranger (Fremdes) et contradictoire (Widersprechendes), vis-à-vis de la 
pulsion, mais l’un et l’autre le constant (dus Bestündige) et la pulsion 
(Drang) << correspondent à l’essence de la vie corporante >> (entsprechen 
dem Wesen des leibenden Lebens) 3. 

Par la suite, l’analyse heideggérienne referme et renferme pour ainsi 
dire de plus en plus implacablement la généalogie de le logique dans le 
corset de la métaphysique : d’abord par l’élucidation de l’essence de la 
raison, puis par celle des axiomes logiques. La raison est définie par 
Nietzsche dans le même fragment sur la schématisation comme Ausdichten 
(ce qui veut dire << élaboration poétifiante >>) sum Ahnlichen, c’est-à-dire 
visant à réduire << au semblable, au même ». Cette élaboration poét$ante 
fait partie d’un travail de l’imagination qui de façon transcendantale 
applique à telle ou telle série de données sensibles tel ou tel caractère de 
<< inêmeté ». Comme le montre le commentaire la représentation se forme 
un modèle, une image (bildet sich einen Vor-bild, einen Bild ein) qui ne se 
trouve pas emprunté à quelque ciel des Idées, mais fabriqué pour les 
besoins de la cause (ou de la chose), c’est-à-dire produit pour des motifs 
d’utilité, à seule fin de s’y reconnaître, ou de s’orienter dans le sensible, et 

1. Ibid. 
2. Ibid. 
3. Ibid. 



HEIDEGGER ET LA GÉNÉALOGIE NIFIZSC- DE LA LOGIQUE 37 1 

à partir du sensible. Ce processus de 1’Ausdichtung n’est pas du poétique 
où sens de ce qui céderait passivement à une impression (soit la pure 
réceptivité sensible). Heidegger distingue nettement : dichterisch, 
<<poétique », et dichtend que Klossowski traduit par poétisant, mais parfois 
aussi mieux encore par poétifunt I .  La raison est Dichtung au sens où elle 
dicte impérieusement les normes, les traits essentiels à appliquer à l’expé- 
rience en général. La raison <<poét i f ie~:  elle fabrique à partir de la vie 
pratique elle-même des schèmes et des cidées» qui lui permettent de 
maîtriser, saisir, organiser, manipuler, ordonner cette vie même. En tant 
que Dichtung, elle est un SchufSen, un produire de schèmes dont la 
<< finalité », forcément interne, est de poser la vie dans sa consistance, c’est- 
à-dire, traduit Heidegger, de l’objectiver, de la poser devant soi, alors que 
si l’on s’en tient aux termes de Nietzsche il s’agit exclusivement dans la 
logique d’une auto-affirmation de la vie qui s’assure sa propre conservation 
(et de son possible accroissement) par l’introduction imaginaire de régula- 
rités, de similitudes, d’identités. Pour lui tout ce qui est identique est 
purement $fictif: le << vrai >> étant le contraire du vivant dont l’essence est 
d’être contradictoire, multiple, indéfiniment irréductible à l’unité. Cette 
position se trouve reconduite une fois de plus par le commentaire au 
schéma de l’inversion du platonisme. Ne mériterait-elle pas une autre 
forme d’examen ? 

Le principe de contradiction 
en tant que N commandement >> (Befehl) 

C’est la même essence purement impérative et 1égiférante;ultra-volon- 
tariste, de la raison qui se trouve soulignée dans le commentaire de la 
doctrine de l’origine des axiomes et des principes, à commencer par le 
principe de contradiction. Pourtant les textes des fragments 515 et surtout 
516 qui sont invoqués au début ne semblent guère pouvoir se prêter à une 
telle lecture, puisque Nietzsche parle de la << contrainte subjective qui veut 
qu’on ne puisse contredire >> et écrit : 

Affirmer et nier une même chose, nous ne saurions y parvenir : c’est là 
un principe expérimental subjectif, dans quoi ne s’exprime aucune 
nécessité, m i s  rien qu ’une incapacité 2. 

Par deux fois il s’agit non pas d’un axiome ou d’une loi, ou d’un ordre 
auquel la volonté obéirait ou que la volonté se donnerait à elle-même, mais 
d’une impossibilité pratique : nous contredire, c’est une incapacité de notre 

1. Ibid., pp. 454-455 (tr. fr.). 
2. Ibid., pp. 459 et 462 respectivement. 



372 MICHEL HAAR 

pensée, une incapacité << subjective >> : alors que pour Aristote il est impos- 
sible comme le rappelle Heidegger que 

la même chose se rende présente et à la fois (dans le même temps) soit 
absente (Métaphysique, 1005 b), 

c’est donc une impossibilité << objective ». Mais la suite du 5 5 16 explique à 
la fois le rapprochement avec Aristote et l’infléchissement, par le biais de 
la notion d’impératij d’exigence ou de devoir (sollen) de la pensée, vers la 
notion d’une règle que la pensée se donne afin de pouvoir aboutir à quelque 
chose comme un monde-vrai. Nietzsche en effet s’y réfère à Aristote, 
comme à celui qui énonce << le plus certain de tous les principes >> (pourtant 
la certitude, objecte Heidegger, est une notion qui n’a aucun sens pour les 
Grecs), mais qui laisse peser une ambiguïté sur ce principe, faute d’avoir 
éclairci sa présupposition. Celle-ci peut être en effet : ou bien que << des 
prédicats contradictoires ne peuvent pas (nicht ... konnen) être attribués à 
l’étant », ou bien le principe signifie << que l’on ne doit pas lui attribuer de 
prédicats opposés >> (da$’ ihm nicht entgegengesetzte Prüdikate zugespro- 
chen werden sollen). 

En se prononçant clairement pour le second volet de l’alternative, c’est- 
à-dire pour le choix en faveur du principe de contradiction non point 
comme principe du réel, mais comme impératif: 

dans ce cas, la logique serait un impératif non pour nous imposer la 
connaissance du vrai, mais pour nous amener à poser et accommoder un 
monde censé se nommer pour nous le monde vrai, 

Nietzsche cède-t-il comme essaie de le montrer Heidegger, à un idéalisme 
quant au fondement du fameux principe, en bref affirme-t-il l’idéalité du 
principe suprême de la raison, accomplissant ainsi l’inversion de fait du 
réalisme aristotélicien, et donc une fois de plus une << pure inversion de la 
pensée grecque >> ? I I1 s’agit pour le commentaire heideggérien de situer 
Nietzsche dans le prolongement d’une philosophie de la liberté, au sens de 
la liberté de la volonté, philosophie tout a fait semblable, sinon identique à 
celle de Fichte, Schelling et Hegel, c’est-à-dire dans une métaphysique de 
la représentation absolue. En faveur de cette interprétation, massivement 
réductrice, l’argument essentiel est celui-ci : le principe de contradiction 
n’est nullement fondé sur une quelconque adéquation au réel, mais sur une 
pure position (le terme de Setzung se trouve en effet au cœur du 5 516), 
donc sur une décision. Le principe repose dit Nietzsche sur << une croyance 
à ... », c’est-à-dire sur un tenir-pour-vrai (ein fur- Wahr halten). Sans une 
telle décision préalable, à savoir qu’il y ait en général un monde non- 
contradictoire, il n’y aurait pas de logique. 

1. Ibid., p. 470. 



HEIDEGGER ET LA GÉNÉALOGIE NIEIZSCHI~NNE DE LA LOGIQUE 373 

La logique, affirme la fin du fragment 5 16, est la tentative de concevoir 
le monde effect3 de façon plus exacte (richtiger}, à partir d’un schéma 
d’être (Seins-Schema} posé par nous ... 

En effet ! Mais ce que Heidegger feint de ne pas voir, c’est que cette déci- 
sion ou l’usage délibéré de cet impératif, croire à 1’ <<être », c’est-à-dire à la 
fiction des cas identiques, n’est pas un acte de pure liberté ! Le choix en 
faveur de 1’ «être D est un choixforcé. L’interdiction conceptuelle de ne pas 
nous contredire nous est imposée, nous en avons besoin, pour continuer de 
vivre. Nietzsche répète constamment le mot notig. 

L’hypothèse de l’étant est nécessaire (die Annahme des Seienden ist 
notig}, pour pouvoir penser et conclure ... Le monde fictif du sujet, de la 
substance, de la “raison”, etc., est nécessaire (notig} I .  

Heidegger qui a attaché tant d’importance à la notion de Not, à la fois 
comme contrainte (non logique) de situation et comme détresse (besoin, 
urgence), ne prête pas attention à ce terme central de Not (notig, Notigung) 
dans les textes nietzschéens sur la logique qu’il commente. La << vérité >> au 
sens de A = A  (et de A non égal à non-A), cette définition de la vérité, il 
remarque qu’elle révèle une faiblesse, une indigence, une << incapacité », un 
ne pas pouvoir s’en sortir autrement, mais insiste sur le fait que cela reste 
une contrainte << subjective », donc << volontaire >> au sens de << libre ». Tout 
en montrant finement que Nietzsche identifie en fait vérité et incapacité - 
et cela au moment même où il oppose les deux mots, transformant ainsi 
l’incapacité en capacité. Étant constitutivement incapables de nous passer 
de cette vérité >> qui obéit aux principes d’identité et de contradiction, 
nous faisons du respect de la non-contradiction et de l’identité << une capa- 
cité impérative nécessaire », selon le procédé de l’auto-commandement ! 
Beau renversement de la part de Nietzsche! Nous faisons de nécessité 
vertu, ou plutot de nécessité << vérité ». Nous nous imposons la contrainte 
que primordialement nous subissons. 

Cette autodétermination est-elle pour autant << libre >> ? Peut-on dire que 
pour Nietzsche nous témoignons par là de notre liberté absolue, ou même 
que nous participons de la sorte à la liberté de << l’absolue subjectivité P de 
la Volonté de puissance ? N’est-ce pas oublier le << besoin B ( B e d f i e i s )  
d’où résultent les catégories ? 

Tout dépend en effet du sens que l’on accorde à la notion de comman- 
dement (Befehl). Nietzsche écrit, dans un paragraphe qui précède celui 
commenté par Heidegger et que ce dernier ne cite pas : 

1.  W. z M., $517. 



374 MICHEL HAAR 

I1 vint un point où l’on fit des catégories de la raison un commandement 
(wo man sie befahl), c’est-à-dire où elles agirent comme impératives 
(befehlend) I .  

Les catégories s’imposent à partir d’un << point », c’est-à-dire d’un moment 
historique - généalogique, qui clairement est double : c’est d’un côté le 
moment où la Volonté de puissance reconnaît sa situation de détresse, et 
s’y soumet, de l’autre c’est le moment où elle se commande à elle-même 
d’obéir à cette contrainte. 

La mise en sécurité du stable [...I s’accomplit par une décision qui en 
effet impose la croyance en l’être ? 

Fiction poétifiante certes et position d’un ensemble de règles, ordre arbi- 
trairement établi (par rapport au fond chaotique) : le commandement 
logique, la connaissance comme commander (befehlen) appartient à une 
institution de sens. Et il appartient à cette institution de sens qu’elle-même 
oublie que le sens ait été un jour, à un << point », instauré : le sens logique 
revient toujours pour Nietzsche à l’effacement des conditions de son 
instauration, à savoir l’occultation des conditions de contrainte où il 
s’énonce. La généalogie est la démarche régressive qui démasque le carac- 
tère non-libre de l’institution du logique. I1 ne saurait consister en une 
hypothèse librement posée en vue d’une conséquence. L’origine du logique 
n’est ni du genre du << libre >> ni du genre de l’hypothético-déductif. Mais le 
regard généalogique consiste plutôt à admettre ceci : si nous voulons un 
monde simple, identique, prévisible, répétitif, réglé, non-contradictoire, 
nous sommes obligés de le créer à partir d’une fiction qui occulte le carac- 
tère même du << monde >> ou du fond : multiple, divers, imprévisible ... En 
quel sens une telle invention forcée, devenue ensuite anhistoriquement 
nécessaire, l’invention des catégories, peut-elle être dite libre ? << Le fait 
primitif de commander ... ne procède toujours que d’une liberté [...I », écrit 
Heidegger. En quel sens entend-il << liberté D ? 

La liberté - au sens simple et profond où Kant avait compris son essence 
- est poétifier : fonder sans fondement un fond de telle manière qu’elle 
(la liberté) se donne à elle-même la loi de son essence *. 

La philosophie nietzschéenne appartient-elle à ce schéma post-kantien de la 
liberté comme instauratrice de son propre fond et fondement ? S’agit-il 
d’une liberté qui inconditionnellement se donne sa propre condition 
d’existence ? C’est occulter d’une part l’après-coup généalogique et d’autre 
part sauter un peu vite par dessus la distinction très nette que Nietzsche 

1. W . z  M., $514. 
2. Nietorche I, p.472 (trad., je souligne). 



HEIDEGGER ET LA GÉNÉALOGIE NIEIZSCHhNNE DE LA LOGIQUE 375 

établit entre liberté et volonté. << La liberté du choix est absente des petites 
comme des grandes choses », écrit-il. S’il y a pour lui << liberté », c’est une 
liberté suns choix, c’est-à-dire une liberté totalement inscrite dans la 
<<nécessité », c’est-à-dire dans le fatum qui englobe tous les événements. La 
<< volonté >> qui est Volonté de puissance n’est nullement une << liberté », 
surtout pas au sens kantien : elle est à la fois nécessaire et fatale. Elle est 
reprise ou redoublement affirmatif de la fondamentale nécessité. 

Mais, selon la perspective la plus générale du commentaire heideg- 
gérien, la << Nécessité B au sens le plus strict ne peut se comprendre que 
comme un autre nom de la Volonté de puissance, et donc comme une 
nouvelle figure d’un Absolu qui se veut lui-même, Cette interprétation de 
la philosophie nietzschéenne comme métaphysique de la Volonté, qui se 
range dans la succession des grands idéalismes, celui de la volonté 
hégélienne de Savoir et de la volonté schellingienne de l’Amour, semble 
perdre de vue toute lufacticité du vivre, c’est-à-dire la vie comme << ultime 
état de fait B (letztes Faktum), aussi impénétrable qu’indéductible : c’est elle 
qui non seulement s’impose à la connaissance, la forçant à légiférer ou à 
édicter des << lois », mais impose la connaissance comme <<logique de la 
vérité ». La connaissance n’est elle-même commandement que parce 
qu’elle est commandée, c’est-à-dire << au service >> (im Nutzen) de la vie. La 
<<vie », quant à elle, même si elle est comprise << métaphysiquement >> 
comme Volonté de puissance, n’est pas auto-commandement transparent à 
soi. En effet même si sa << loi D est l’auto-surmontement incessant, cette 
<< loi >> garde sa finalité obscure et sa formule secrète ou plutôt inénonçable. 

Michel HAAR 
Professeur à l’Université de Paris-I 





TABLE DES MATIÈRES 

Jean-François COURTINE 

Jocelyn BENOIST 

L’objet de la logique ................................................................................ 9 

Les Recherches logiques de Husserl 
Le catégorial, entre grammaire et intuition .......................................... 33 

Philippe DUCAT 
Que veut la << grammaire purement logique >> de Husserl ? ..................... 65 

Husserl et Hilbert 
La phénoménologie est-elle axiomatisable ? ......................................... 83 

Sur la phénoménologie de la connaissance mathématique ................. 109 

De la fondation phénoménologique de la logique ............................... 123 

La dissociation husserlienne du Sinn et de la Bedeutung 
Partie I :  le fondement de la dissociation ............................................. 149 

Frege et le mythe de la signification .................................................... 171 

La logique génétique husserlienne, quelle «logo-phanie >> ? ................ 195 

La genèse du jugement antéprédicatif 
dans les Recherches logiques et dans Expérience et jugement ............ 217 

L’expérience anté-prédicative .............................................................. 239 

Jacques ENGLISH 

Frédéric PATRAS 

Élisabeth RiGAL 

Jean-Michel ROY 

Sandra LAUGIER 

Natalie D E P W  

Dieter LOHMAR 

Maria VILLELA-PETU 



378 TABLE DES MATIÈRES 

Olivier B OULNOIS 
Entre logique et sémantique 
Heidegger lecteur de Duns Scot .......................................................... 26 1 

%a doctrine du jugement, la méta hysique 
Fran Oise DASTüR 

du principe de raison et l’idée de P a logique ........................................ 283 

La 7 ecture heideggérienne d’Héraclite et de Parménide ..................... 297 

Élime ESCOUBAS 
A 6ç et tautologie 

Jean GREISCH 
La fondation herméneutique de la logique philosophique 
Le << chemin herméneutique de la logique 
à partir de la philosophie de la vie N selon Georg Misch .................... 3 15 

Dominique JANICAUD 

Michel HAAR 

Identité et logique temporelle .............................................................. 343 

Heidegger et la généalogie nietzschéenne de la logique ...................... 363 





impression et façonnage par 

No d’impression : 61679 FF - Dépôt légal : novembre 1996 


	Entre logique et sémantique : Heidegger lecteur de Duns Scot, par Olivier BOULNOIS
	La doctrine du jugement, la métaphysique du principe de raison et l'idée de la logique, par Françoise DASTUR
	Logos et tautologie : la lecture heideggérienne d'Héraclite et de Parménide, par Éliane ESCOUBAS
	La fondation herméneutique de la logique philosophique : le « chemin herméneutique de la logique à partir de la philosophie de la vie » selon Georg Misch, par Jean GREISCH
	Identité et logique temporelle, par Dominique JANICAUD
	Heidegger et la généalogie nietzschéenne de la logique, par Michel HAAR

