L’EXPERIENCE ANTE-PREDICATIVE 247

S’il est impossible de discuter les glissements de sens que Gadamer fait
ici subir a ce que Husserl désigne par originaire, par fondement
(Fundierung), il n’apparait pas moins que ce commentaire témoigne plutdt
d’un malentendu ou d’une incompréhension herméneutique, mais aisément
explicable, des lors que I’on ne prend pas tout a fait en compte la tiche de
Husserl dans cet ouvrage, et les limites qu’il assigne explicitement a son
analyse de I’expérience. Car si, dans Expérience et Jugement, le jugement
est a prendre au sens le plus large, tel n’est pas le cas pour I’expérience. La
considération de celle-ci dans la premiere Section de 1’ouvrage est limitée,
comme nous le soulignions ci-dessus, a 1’expérience perceptive, dans ce
qu’elle a de plus simple, de plus élémentaire et qui n’en est pas moins
décisif, si I’on ne veut pas faire de la perception une trivialité. Husserl
prend méme la précaution d’ajouter qu’il ne considérera que la perception
de I’objet en repos’. Ce n’est donc que dans les deuxieme et troisieme
Sections qu’expérience signifiera aussi expérience de ce qui va au dela de
la perception, comme saisie intuitive des généralités et des essences.

Or ce qui n’est pas vu par I’ontologie herméneutique de Heidegger, qui
en fait régit la critique de Gadamer a Husserl, c’est bien la priorité logico-
génétique de I’expérience sensible. Comme le souligne Husserl :

Pour que quelque chose puisse étre donné comme utilisable, beau,
effrayant, terrifiant, attirant, ou ayant quelque propriété que ce soit, il
faut qu’il soit présent de quelque maniére et saisissable par les sens,
donné dans une expérience sensible immédiate, méme si nous ne péné-
trons pas plus avant dans sa perception, méme si nous ne cherchons pas
a Pexpliciter, a le saisir dans une pure contemplation, a détailler ses
caractéristiques sensibles et perceptibles (nous avons la, du reste, une
bonne description générale de ce que c’est la considération explicitante
ou ex-plicative), mais s’il éveille aussitot, sur le fondement de cette
présence sensible, notre intérét pratique ou notre intérét affectif, se
donnant alors immédiatement & nous comme utile, attirant ou repous-
sant, — tout cela se fonde précisément en ceci qu’il est un substrat
pourvu de propriétés simplement saisissables au plan du sensible, et
toujours explicitables 2.

Voila la réponse husserlienne a I’analyse que propose Etre et Temps de
la Zuhandenheit, ou pour soustraire 1’outil a I’analyse perceptive et le faire
saisir ontologiquement a partir de la préoccupation, Heidegger affirmait la
nécessité de refouler les tendances explicitantes (Auslegunstendenzen)? qui

1.Cf. EU, p.70; tr. p. 78.

2.EU, p.53,54 ; tr. p. 62.

3. Aux analyses husserliennes de 1’expérience anté-prédicative, il serait intéressant
de confronter celles portant sur la « mondanéité du monde » (die Weltlichkeit der Welt)
dans Etre et Temps. On retiendra en particulier cette affirmation du § 15 qui témoigne
bien du différend opposant HEIDEGGER & la phénoménologie husserlienne : « Die



248 MARIA VILLELA-PETIT

accompagnent la préoccupation, mais ne cessent pas de la recouvrir, de
I’occulter. Ce faisant, il se dispense de considérer plus avant ce « mode de
vision » (Sichtart), que lui-méme doit reconnaitre comme propre a 1’usage,
au maniement des ustensiles, des outils, des choses (mpdypata), puisque,
dit-il répondant par 1a a une possible objection, «’usage (Umgang) n’est
pas aveugle (blind)'.

La question serait ici précisément de savoir si, avec ce mode de voir
propre a ’usage, on n’est pas en train de faire subrepticement appel a la
perception. Car si 1’ustensile peut devenir presqu’inapercu dans la familia-
rité de son usage quotidien, cette «imperceptibilité» est tres relative.
Impossible de pas compter sur la perception (qu’elle soit visuelle, tactile,
auditive ou olfactive) pour distinguer une chose d’une autre, d’autant plus
que la chose dont on se sert n’est jamais seule mais appartient a un
complexe d’ustensiles ou d’outils. En résumé : ce que la recherche onto-
logico-existentiale du sens de 1’étant intra-mondain oublie est que tout
étant apparaissant sur le sol du monde nous est d’abord donné par les sens,
par I’expérience sensible, méme s’il est d’emblée vu « comme servant
a..». Faisant I'impasse sur 1’expérience sensible (aux apparences si
modestes), ’analyse heideggérienne ne rencontre pas véritablement 1’origi-
naire phénoménologique, tout au plus rencontre-t-elle, au moins aux yeux
de Husserl, un « originaire » anthropologique déja constitué.

Fermons cette longue parenthese pour revenir a la saisie explicitante.
Nous avions déja avancé que Husserl voit dans la synthése explicitante
I’origine des catégories de substrat et de détermination. Dans cette sorte de

Gewinnung des phinomenologischen Zugangs zu dem so begegnenden Seienden
besteht vielmeher in der Abdringung der sich andringenden und mitlaufenden Aus-
legungstendenzen, die das Phianomen eines solchen “Besorgens” iiberhaupt verdecken
und in eins damit erst recht das Seiende, wie es von ihm selbst her im Besorgen fiir es
begegnet. » M’appuyant a la fois sur la traduction d’E. Martineau (Paris, Authentica,
1985) et sur celle, particlle, de R. Boehm — A. de Waelhens (Paris, Gallimard, 1964), je
propose de traduire ainsi : «la conquéte d’un acces phénoménologique a I’étant ainsi
rencontré (dans la préoccupation) consiste plutdt dans le refoulement des tendances
explicitatives qui accompagnant la préoccupation et s’imposant 2 elle, ne cessent de
recouvrir ce phénomene (de la préoccupation), et du méme coup, I’étant tel que, de lui-
méme il est rencontré dans et en vue de la préoccupation ». Si la construction de la
phrase est difficile, il est néanmoins tout 2 fait net que Heidegger s’oppose ici a la
démarche husserlienne qui privilégie la perception, voire I’expérience sensible. Pour lui
la saisie ontologique de I’étant qui sert de fil conducteur au dévoilement de la monda-
néité du monde a comme préalable le refoulement des tendances a la considération
explicitante (expliezierenden Betrachtung).

1. Nous faisons référence aux affirmations suivantes du §15: « Der nur
“theoretisch” hinsehende Blick auf Dinge entbehrt des Verstehens von Zuhandenheit.
Der gebrauchend-hantierende Umgang ist aber nicht blind, er hat seine eigene Sichtart,
die dans Hantieren fiihrt und ihm seine spezifische Dinghaftigkeit verleiht. »



L’EXPERIENCE ANTE-PREDICATIVE 249

bifurcation du regard, de dédoublement du rayon' de ’attention, qui
appréhende a la fois un objet-substrat et les déterminations a, b, etc.
comme étant ses déterminations, réside bien pour Husserl «1’origine des
premieres catégories dites « catégories logiques ». Et méme s’il ajoute qu’

au sens propre, on ne peut assurément commencer a parler de catégories
logiques que dans la sphére du jugement prédicatif comme d’éléments
de détermination qui appartiennent nécessairement a la forme de juge-
ments prédicatifs possibles,

c’est pour ensuite introduire la remarque :

Mais toutes les catégories et les formes catégoriales qui interviennent 1a
s’édifient sur les syntheses anté-prédicatives et ont en elles leur origine 2.

Par rapport a la Critique de la Raison Pure (cf. B 162), ol la synthese est
toujours déja soumise aux catégories, et partant au jugement, on constatera
que I’effort de Husserl est de situer 1’opération synthétique au niveau déja
de la saisie perceptive, pré-langagiére.

Cette problématique des catégories — méme si Husserl fait surtout
allusion ici aux catégories logiques de sujet et prédicat — nous fait a
nouveau penser a Aristote. Cela dit, quelle que soit la portée d’un rappro-
chement ou d’une confrontation avec le Stagirite, il y aurait a souligner
qu’a la différence de ce dernier, ou les catégories sont dégagées, compte
tenu de I'usage des termes du langage, mais surtout du point de vue d’une
ontologie que d’aucuns qualifient d’empirique, et que Husser]l n’hésiterait
pas a caractériser comme objectiviste, tout 1’effort de Husserl consistera a
tracer 1’origine transcendantale, donc dépendante de ’activité subjective de
connaissance, des catégories logiques. Comment en serait-il autrement si,
pour la phénoménologie, la donation méme de I’objet, et par conséquent sa
constitution comme tel ou tel, est fonction d’une activité du sujet, de son
expérience, elle-méme corrélative d’un certain mode de donation de
I’objet ? C’est toujours le sujet, son regard, qui

est orienté sur des qualités particulierement prégnantes, a travers
lesquelles 1’ objet se distingue *.

C’est du reste a travers cette activité d’expérience que 1’objet me devient
familier, et qu’une typique se dégage, permettant de reconnaitre des objets
du méme type *.

1. EU, §24, en particulier p. 128; tr. p. 135.

2. Ibid., p. 127 ; tr. p. 134.

3. Ibid., p. 139; tr. p. 145.

4. Cf. la-dessus notre article “Réceptivité anté-prédicative et familiarité typique”, in
Archives de Philosophie, oct.-déc. 1995.



250 MARIA VILLELA-PETIT

Par ailleurs, il est a noter que Husserl ne s’est aucunement soucié de
dresser (fiit-ce en corrigeant celle(s) d’ Aristote) une table des catégories.
Ce que lui importe de considérer est d’une part le double rayon, voire la
diérése qui permet de distinguer, dans toute leur généralité, entre
«substrat » et « détermination », et, d’autre part, les différentes 1égalités
concernant les modes divers de détermination, c’est-a-dire de synthése
entre un substrat et une détermination. Et nous voyons s’opérer encore ici
un autre clivage : celui relevant de la distinction clef entre horizon interne
et horizon externe.

Jusqu’a présent tout ce que nous avions dit avait a faire a la saisie
explicitante (ex-plicative), en tant que pénétration dans I’horizon interne de
I’objet. Mais 1’objet a nécessairement un horizon externe, qui est celui de
son rapport a d’autres objets dans le champ d’expérience. C’est pourquoi
Husserl parle ici d’une saisie des relations, ou, comme il le dit aussi d’une
considération (Betrachtung) relationnnelle !. L’accent est a présent mis sur
cette saisie des relations. Ce qui ameéne aussi a voir que la relation réside
moins dans 1’étant que dans !’effectuation d’une saisie le concernant et
concernant ce qui est co-donné avec lui dans un champ d’expérience.

En fait, la co-donation des objets demande a étre comprise d’apres
deux axes. D’une part, nous avons le fait qu’un objet ne se donne jamais
isolément. Il a une insertion locale. Il y a toujours d’autres objets
co-présents avec lui dans champ perceptif (Wahrnehmungsfeld). Lorsqu’un
objet capte ’intérét du Je, il se détache d’un entourage, d’un alentour qui
lui est co-présent. D’autre part, nous avons la co-donation relative au
champ d’expérience du sujet entendu selon sa temporalité immanente. Ici
nous devons tenir compte de ce que le sujet qui a I’expérience d’un objet
I’a toujours a partir d’un enchainement d’expériences, autrement dit & partir
d’un horizon d’expérience, le sien propre, précédant la rencontre de I’objet
en question, qu’il peut reconnaitre alors selon les types d’objets qui lui sont
déja familiers. C’est a cette connaissance typique, constitutive de ’horizon
de familiarité qu’est le monde, que renvoie, en un second « moment »
(puiqu’elle présuppose la communication intersubjective), la nomination, la
signification générale des noms, chaque objet individuel pouvant étre vu
comme le représentant ou I’intanciation d’une généralité typique .

Mais, creusons davantage ce qu’il faut entendre par considération
explicitante, afin de comprendre le sens de la différence entre les détermi-
nations pouvant affecter un substrat. Nous avions laissé entendre qu’expli-
citer, c’est déployer les richesses d’un tout, en saisir les déterminations et
par la-méme le rendre plus distinct. Nous retrouvons ainsi renouvellée la
problématique du tout et des parties qui avait déja été celle de la II®

1.EU, p.171; tr. p. 177.
2. Cf. La II¢ Section d’ EU, § 80.



L’EXPERIENCE ANTE-PREDICATIVE 251

Recherche logique. Nous y renvoie explicitement une note au § 30, intitulé
«Déterminations Indépendantes et Dépendantes ; Le concept de tout ».
Comme c’était déja le cas dans la II¢ Recherche, il convient de distinguer
deux sortes de parties d’un tout, ou, comme le dit plus généralement
Husserl dans Expérience et Jugement, deux sortes de déterminations : les
déterminations indépendantes et les déterminations dépendantes.

Afin de rendre plus claire cette distinction, suivons I’exemple proposé
par Husserl au § 31. Considérons donc ce tout qu’est une allée d’arbres ',
I’allée que je pergois dans une saisie simple. Comme objet pergu, I’allée est
donc le substrat, tandis qu’au cours d’une saisie explicitante les arbres se
donnent comme ses parties, ses déterminations indépendantes. En d’autres
termes : chaque arbre de I’allée, comme chaque fleur d’un parterre, peut
étre considéré comme une partie indépendante du substrat : respectivement
allée et parterre. Ces exemples sont importants, car ils permettent de voir
que le substrat d’une détermination ne doit pas nécessairement étre identifié
a I’objet individuel (2 I’ odoia mp®dTn), méme si Husserl d’abord laissait
entendre que les substrats les plus simples et les plus originaires étaient les
objets individuels, qui sont pour ainsi dire en un sens plus immédiat des
substrats absolus.

Toutefois, cette dualité du substrat et de la détermination (S a) va aussi
apparaitre comme relative, car toute détermination peut étre « substratifée »,
et cela est vrai méme d’une détermination dépendante comme I’est une
qualité, telle que la couleur. Dépendante en ce sens qu’elle ne peut pas se
donner immédiatement comme substrat, mais seulement comme la déter-
mination d’un substrat. Cependant, dans une opération seconde, le rouge de
la boule rouge, par exemple, ol rouge était une détermination du substrat
boule, peut devenir a son tour, substrat, si je le prends comme substrat
d’une détermination telle que mat, foncé ou éclatant (a se déterminant
comme substrat de ), etc. Ainsi, est substrat, au moins en puissance, tout
ce qui est susceptible de recevoir des déterminations. Autrement dit, tout ce
qui, au niveau de la prédication, pourra devenir sujet.

Nous savons aussi que faisant intervenir la problématique du tout et des
parties, Husserl fera apparaitre le monde en tant qu’Allheit?, ¢’est-a-dire, en

1. Notons que cet exemple était déja présent dans le ch. XI de la Philosophie de
I’Arithmétique,, mais il apparaissait alors en rapport avec les tentatives faites par Husserl
pour expliquer ’appréhension d’une multiplicité. L’exemple de I’allée est repris au § 62
de Chose et Espace, ou ce qui importe est la succession d’images dans le champ visuel
en fonction de la situation kinesthésique. Constatons enfin I’intérét qu’il y aurait a
suivre le traitement varié d’un méme stock d’exemples a travers les différents écrits de
Husserl. Cela semble parfaitement illustrer ce qu’il dit lui-méme des différences
d «intention » dans la saisie d’une méme objectité.

2. Cf. EU. Dans I'Introduction déja, p.35; tr. p. 44, le monde comme horizon, a
I’intérieur duquel quelque chose se donne et peut étre explicité, est considéré comme



252 MARIA VILLELA-PETIT

derniére instance, comme le seul substrat absolu, dont tous les autres objets
(et par conséquent aussi les substances premiéres, dont Aristote disaient
qu’elles ne pouvaient étre prédiquées) ne sont que des parties, voire des
déterminations indépendantes. Ces parties, ces déterminations
indépendantes, sont a 1’origine des jugements en «a» (du verbe avoir) de la
forme « S a P ».

Pour éclaircir ce qui est en jeu, prenons I’exemple, donné par Husserl],
auquel j’ai déja fait allusion, celui du parterre. Je pergois un parterre. Il est
le substrat originaire, 1’objet que j’ai saisi perceptivement. Je m’approche,
mon intérét est alors capté par une fleur du parterre, dont je commence a
remarquer les propriétés. Soit que le parterre glisse en arriere-plan dans une
sorte de passivité, soit qu’il reste maintenu-en-prise, pendant que je consi-
dere la fleur avec les caractéristiques qui lui sont propres, le fait est que le
fleur m’apparait comme une partie de ce tout qu’est le parterre, mais une
partie indépendante.

Prenons a présent un autre exemple, celui d’un objet individuel : une
coupe de cuivre rouge a pied et a anses. Je peux détacher par mon regard ce
pied et ces anses comme des parties indépendantes de 1’objet, comme ses
fragments, dit aussi Husserl. Par rapport a chacun de ces fragments que
j’isole, le reste de la coupe peut &tre tenu pour extérieur. Autre est, en
revanche, le cas de la détermination dépendante, ici le rouge cuivré de la
coupe. Ce moment dépendant ne peut se donner comme isolable, séparable
du substrat. Cela ne veut pas dire qu’il ne puisse a lui tout seul capter mon
intérét, de telle sorte que, comme nous avons vu, je ne puisse maintenant le
transformer lui-méme en substrat — le rouge auquel j’ajoute la détermina-
tion brillant, etc. Quoi qu’il en soit, le moment rouge n’en demeure pas
moins dépendant, car il ne peut étre intuitionné sans ce dont il est la
couleur. Ne pouvant pas se donner indépendamment d’une étendue, la
couleur apparait ainsi comme une détermination absolue.

Rappelons que des analyses semblables, portant sur un a priori
matériel, s’ étaient déja présentées dans la III® Recherche logique. A la suite
des travaux de Carl Stumpf, Husserl, pour faire comprendre un contenu
dépendant, ou encore une partie dépendante d’un tout intuitif, écrivait ceci:

La coloration de ce papier est un moment dépendant de celui-ci ; elle
n’est pas seulement partie en fait, mais par son essence, en vertu de son
espéce pure, elle est prédestinée a &tre une partie ; car une coloration

totalité de 1’étant (Alllheit des Seienden). Au ch. I, p.157 ; tr. p. 163, on lit: « Il est
I’étant total (das Allseiende), non “en quelque chose” (in etwas), mais le quelque chose
total (All-etwas) ». En ce sens « seul le monde est indépendant, seul il est substrat absolu
au sens strict de I’indépendance absolue ». Il n’y a pas lieu ici de considérer ces déclara-
tions, qui, en fait, pour étre interprétées sans contresens, demandent a étre replacées
dans le contexte de la réduction transcendantale.



L’EXPERIENCE ANTE-PREDICATIVE 253

prise en général et purement comme telle ne peut exister que comme
moment dans une chose colorée !.

Plus loin, toujours dans la 1II® Recherche, il revient sur la question de la
coloration pour affirmer son rapport de fondation réciproque avec
I’étendue :

la couleur et I’étendue, écrit-il, se fondent réciproquement, étant donné
qu’aucune couleur n’est concevable sans une certaine étendue, ni aucune
étendue sans une certaine couleur?.

De méme dans Ideen 11, il faisait remarquer :

Firbung ohne Ausdehnung und Ausdehnung ohne Féarbung undenkbar
ist?,

Autrement dit, telle ou telle nuance de couleur peut bien €tre contingente
par rapport a tel ou tel objet susceptible d’étre percu, mais rien de percep-
tible en tant qu’étendu ne peut étre dépourvu de coloration, de couleur pour
se donner comme pergu. Voila, me semble-t-il, la réponse phénoméno-
logique a la distinction de Locke entre qualités primaires (comme qualités
physiques) et qualités secondes (comme qualités subjectives), laquelle
ignorait la fondation intuitive réciproque de 1’étendue et de 1a couleur.

Pour Husserl, le mérite de la reconnaissance de cette réciprocité revient
en fait a Berkeley, au sujet de qui, dans le premier volume de Philosophie
Premiere, on lit

11 [Berkeley] a irréfutablement mis au jour une partie de 1’absurdité de
cette doctrine [celle de Locke], 4 savoir lorsqu’il signale ce qu’a
d’inconcevable une étendue sans quelque qualification sensible spéci-
fique, donc I'impossibilité de concevoir de fagon générale des qualités
primaires sans qualités secondaires. Mais, poursuit Husserl, lui aussi, en
bon disciple du naturalisme immanent de Locke, fut incapable d’appor-
ter une clarification ultime .

Cette clarification, on le sait, consisterait & établir le statut intentionnel
de I’expérience en partant de ce que Berkeley, contre Locke, avait déja
compris, a savoir que

1. Cf. Logischen Untersuchungen, 11/1, Tiibingen, Niemeyer, 1968, p.241;
Recherches Logiques, T.11/2, tr. H. Elie, avec la coll. de L. Kelkel et R. Schérer, Paris,
PUF, 1962, p. 23.

2. Ibid., p. 265 ; tr. p. 49.

3. Cf. Ideen 11, hrsg. von Marly Biemel, La Haye, Nijhoff, 1952, Hua IV, p. 131;
Idées 11, tr. E. Escoubas, PUF, 1982, p. 189.

4. Philosophie Premiére 1,p.113 ; tr. p. 161.



254 MARIA VILLELA-PETIT

prise de facon purement immanente, comme vécu de I’ego, I’expérience
externe se donne comme expérience du monde extérieur lui-méme !.

Mais aussi a ne pas confondre, comme le fait Berkeley et de fagon rédhi-
bitoire,

la chose pergue considérée dans son évidence d’étre percu avec le
complexe correspondant des données sensorielles ... sans se rendre
compte que la chose identique donnée avec évidence dans la continuité
du percevoir ne peut justement pas étre et en aucun cas, en tant qu’elle
est évidemment identique, la variation constante des données sensibles 2.

En d’autres termes : a travers les variations sensibles et 1’hétérogénéité *
des champs sensoriels, ce que je saisis est la chose elle-m&me, comme pdle
identique de la conscience intentionnelle, de la conscience de... A la
phénoménologie transcendantale, il revenait ainsi de restaurer I’unité et
I’identité de 1’objet* que I’empirisme d’un Berkeley avait laissé se
dissoudre en une multiplicité de variations sensibles non susceptibles d’un
recouvrement identifiant. De 1a, Hume qui, a cet égard, avait pu se réclamer
de Berkeley, sera conduit a dissoudre I’identité du self lui-méme, d’apres la
problématique post-cartésienne instaurée par Locke, dans le sens d’un
naturalisme empiriste. S’inaugurait ainsi avec le scepticisme de Hume et la
«fictionnalisation » du Je, le soupgon exercé a I’encontre de 1’identité
personnelle. Hume étant bien 1’ancétre reconnu de Nietzsche et de son
«homme multiple »*, lequel t€émoignerait surtout de «la mort du Je ».

Par rapport a I’expérience de 1’objet, quelle est donc la portée du refus
de diviser les déterminations du monde sensible en qualités primaires et
qualités secondes, outre celle de refuser la subjectivation psychologiste des
qualités secondes ? Ou encore, quelle est la portée de la reconnaissance de
la fondation réciproque de 1’étendue et de la coloration, étant donné

1. Ibid., p. 150; tr. p. 216.

2. Ibid..

3. Encore une fois c’est a Berkeley que, au § 16 intitulé “Le champ de pré-donation
passive et sa structure associative”, HUSSERL reprend les notions d’ «homogénéité » et
d’ «hétérogénéité » pour désigner soit des données appartenant 2 un méme champ soit a
des champs sensoriels différents. Cf., pour BERKELEY, An Essay towards a New Theory
of Vision, Section 137.

4. Sans cette constitution de I’identité de I’objet, c’est la connaissance vraie et
partant I’activité logique elle-mé&me qui sont rendues impossibles. Par 1a se réitere déja
chez Husserl un certain « platonisme », ici opposé au scepticisme de Hume.

5. Cf., pour ce qui est de «1’homme multiple » chez NIETZSCHE, les Fragments
Posthumes (automne1887-mars1888) in (Euvres Philosophiques Complétes, vol. X1
Sur cette problématique, on se rapportera aussi a I’Introduction que fait Paul Ricceur a
son ouvrage Soi-méme comme un autre. Quant & Husserl il a été tout a fait conscient du
risque que faisait peser sur Iunité du Je, la dissolution de I’unité de 1’objet. Nous
reprendrons cette question dans une autre étude.



L’EXPERIENCE ANTE-PREDICATIVE 255

I’'impossibilité pour I’étendue de se donner dans I’intuition sensible
(visuelle) sans coloration et de I’impossibilité pour la couleur de se donner
sans étendue ? (Il va de soi que, grice a une opération d’idéalisation, il est
tout a fait possible de penser I’étendue indépendamment de toute colora-
tion, alors que la coloration est impensable autrement que comme moment
dépendant de I’étendue. Ce qui néanmoins est en jeu ici c’est uniquement
la couche sensible de I’expérience visuelle). Ne serait-ce pas d’établir pour
la connaissance outre des légalités formelles, une sphere de 1égalités maté-
rielles, au sens des ontologies matérielles régionales, tout en nous introdui-
sant en méme temps & une phénoménologie du visible ? Ne voyons-nous
pas que forme (ou figure) et couleur — comme moments dépendants du
substrat percu — sont I’épiphanie du monde visible ?

Si j’ose employer ici le mot d’épiphanie, si peu husserlien, c’est en me
rappelant que surface Oberfldche (que, dans le § 32, Husserl prend comme
exemple d’un moment dépendant autre que la qualité) se dit en grec
EmpaveLa, et qu’ Aristote a la fin de Métaphysique H — livre ol il est ques-
tion des étants sensibles (oOoiat aicOntal) — avance I’exemple de 1’étant
blanc (t0 Aguxdév) comme d’une composition (cOvBeoig) de surface
(¢medvetag) et de blancheur (Aeuxdttog) '. Sans doute, Aristote tenait-il
compte ici de la phénoménalité, méme si son analyse demeure celle d’une
ontologie substantialiste. Cependant il ne pouvait pas se soucier des degrés
de la constitution comme le fait Husserl. Dans la perspective d’une genese
constitutive, on doit tenir « blancheur » pour une substratification de blanc,
en tant que moment dépendant de la chose blanche, de la chose ainsi
percue. Ainsi, tout en se donnant pour tache une généalogie de la logique
soucieuse des moments constitutifs de 1’objectivation, Husserl nous donne
en méme temps une phénoménologie de I’expérience sensible, de 1’expé-
rience anté-prédicative.

Si I’on admet la pertinence d’une phénoménologie transcendantale
constitutive, c’est sur ce terrain que les analyses d’ Expérience et Jugement
peuvent étre interrogées, voire critiquées ou poussées plus loin, flit-ce avec
des infléchissements. '

Mais venons-en aux exemples. A ce méme § 30, auquel nous avions
déja fait allusion, Husserl, aprés avoir déclaré que

par tout, on entend tout objet un qui admet des saisies partielles, c’est-a-
dire une considération qui pénétre en lui et ex-plique ; et par partie tout
ex-plicat qui en résulte,

ajoute la remarque suivante :

1. ARISTOTE, Mét. H, 1045 b



256 MARIA VILLELA-PETIT

le rapport du papier et de la couleur blanche du papier peut également
étre considéré comme un rapport de tout a partie '.

Jusqu’ici on a pour ainsi dire une €lucidation définitionnelle. Mais voila
qu’aussitot aprés Husserl ajoute une description de I’expérience, en
écrivant :

si je passe du blanc, immédiatement frappant dont je fais d’abord mon
objet, au papier, celui-ci est bien un “tout” relativement au blanc.

Arrétons-nous sur ce qui est dit dans cette description. Du point de vue
de I’expérience sensible, ce qui a été ici premier, ce fut le moment dépen-
dant, le blanc, (I’ex-plicat), et non le substrat, la feuille de papier. Ce qui
m’a d’abord frappé, affecté, fut le blanc. C’est donc la couleur (cela aurait
pu aussi bien étre la forme) qui attire a soi I’attention du je. C’est elle qui
est I’objet, le pole vers lequel s’est orienté son intérét 2. Cette analyse n’est
pas nouvelle. Husserl y reprend celle proposée dans la Il1I¢ Recherche, ou
nous lisons :

Parfois une couleur ou une forme “frappante” (auffallende) parait, il est
vrai, s’imposer seule ; pourtant quand on se rend présent a I’esprit ce qui
se passe, il apparait clairement qu’ici également, c’est 1’objet tout entier
qui se détache en tant que phénomeéne (dass es auch hier das ganze
Objekt ist, das zu phdnomenaler Abhebung kommt), mais précisément en
vertu de cette particularité qui nous frappe et qui seule est objective au
sens propre de ce mot (die allein im eigentlichen Sinne gegenstdndlich
ist).

Notons ici I’emploi général du mot « objectif » (gegenstandlich). 11 est dit
de la couleur et de la forme comme pdle de ma conscience de ...

Certes, dans ces deux passages, celui d’Expérience et Jugement étant
en quelque sorte la reprise de celui de la III¢ Recherche logique, Husserl
cherche a souligner la dépendance de la partie (de la détermination dépen-
dante) au tout, c’est-a-dire, d’aprés la terminologie d’Expérience et
Jugement, de 1’ex-plicat au substrat.

Sur la base de I’objectif qui domine ici la réflexion de Husserl, je
m’étais permis il y a de nombreuses années de mettre en doute la perti-
nence de ’analyse husserlienne de I’expérience sensible pour notre

1. EU, p.162 ; tr. p. 167.

2. Cf., en particulier, le § 19, intitulé : “Die erfahrende Ichtendenz als « Interesse »
am Erfahrenen und ihre Auswirkung im « Tun» des Ichs” (“La tendance du Je dans
I’expérience comme « intérét pris » & 1’objet d’expérience, et son actualisation dans le
« faire » du Je”).



L’EXPERIENCE ANTE-PREDICATIVE 257

compréhension de 1’art'. Aujourd’hui une lecture plus attentive me fait
réviser la position alors adoptée. Car si dans les analyses que nous venons
d’évoquer la préoccupation de Husserl était d’établir 1’expérience
anté-prédicative comme présupposée par 1’activité prédicative, d’ou la
qualification de I’expérience sensible comme précisément anté-prédicative,
le fait est qu’attentif et fidele a I’expérience il a su remarquer que ce sont
parfois les déterminations dépendantes qui les premiéres affectent, frappent
le regard, (Ia méme chose peut se dire aussi de 1’écoute). Elles deviennent
ainsi pour le je le pdle de son intérét, avant de renvoyer aux substrats dont
elles sont les déterminations. Aussi peut-il dire que la couleur « s’annexe
aussitot 1’intérét thématique principal »2.

Il s’avere, cependant, que cet ordre de I’expérience contrarie, en fait,
I’ordre canonique du jugement: S est p., ordre fondé du reste sur la
structure de nos langues. Et cela nous met sur la voie d’une possible
compréhension de I’expérience esthétique. Ou mieux, cela améne a
comprendre comment I’expérience sensible peut naturellement devenir une
expérience esthétique, dans la mesure ou le je, persistant dans son intérét
pour les déterminations du substrat, faisant d’elles son objet thématique
prioritaire, leur subordonne, en quelque sorte, le substrat dont elles sont les
déterminations. Ce sont elles qui le manifestent. Et n’a-t-on pas 1a une
expérience qui permet de comprendre comment le trajet qui, de la détermi-
nation « frappante » conduit a la perception « naturaliste», peut é&tre
«suspendu » de telle sorte que I’intérét du je, son regard demeure aupres de
la détermination, la prend en garde, et seulement a travers elle « voit » la
chose. Le dire des peintres, voire leur expérience, le confirme.

Evoquons ici, en guise d’exemple, 1’anecdote concernant Courbet, telle
que Cézanne, enthousiaste et méditatif a la fois, se plaisait a la raconter :

Rappelez-vous Courbet et son histoire de fagots. Il posait son ton sans
savoir que c’étaient des fagots. Il demanda ce qu’il représentait, 13. On
alla voir. Et ¢’était des fagots. Ainsi du monde, du vaste monde. Il faut,
pour le peindre dans son essence, avoir des yeux de peintre qui, dans la
seule couleur, voient I’objet, s’en emparent, le lient en soi aux autres
objets 3,

Une telle évocation du faire artistique n’en ameéne pas moins a
questionner ce que dit Husserl du juger prédicatif comme seul susceptible
de sauvegarder I'intuition sensible de son inéluctable disparition. L’activité

1. Cf. “Does the Husserlian analysis of the pre-pedicative experience shed light on
the emergence of nature on the work of art 7, in Analecta Husserliana, vol. XII, A.-
T. Tymieniecka éd., Dordrecht, Reidel, 1982, p. 301-311.

2. EU, p.155; tr. p. 160.

3. Cf. Joachim GASQUET, Cézanne, (1926). Paris, Cynara, 1988, p. 146. Ce passage
est souvent évoqué dans I’ceuvre de Henri Maldiney, qui m’en a révélé I’existence.



258 MARIA VILLELA-PETIT

artistique n’est-elle pas aussi une autre maniére de « conserver» en la
métamorphosant I’intuition sensible comme une « possession durable »,
pour employer les termes dont se sert Husserl pour caractériser la prédi-
cation, ou mieux le caractere réitérable des propositions, sauf qu’a la place
de I’activité propositionnelle on a ici un processus de mise en ceuvre ?

Par dela ces questions, la convergence entre la description phénoméno-
logique et le dire des peintres n’est pas rien, car, avec elle, s’ouvre a
nouveau la possibilité d’une unification (comme ce fut déja le cas, d’une
maniére non-phénoménologique, chez Kant) des deux volets d’une
Esthétique transcendantale, I’un renvoyant a ’expérience sensible en
général, I’autre a I’expérience esthétique.

L’expérience esthétique se donnerait ainsi en creux, ou encore, aurait
sa possibilité dans certaines modalités de 1’expérience sensible allant au
dela de la connaissance « usuelle » de ce qui se donne sur le sol du monde.
C’est justement cette unification kantienne du domaine de 1’ esthétique
(comprenant 1’expérience sensible et I’expérience esthétique) qui sera mise
en cause par Hegel, du méme mouvement de pensée qui le conduisait a
exclure le beau naturel du domaine de I’Esthétique philosophique,
I’amenant ainsi a une disjonction entre expérience esthétique et expérience
sensible. Serait-ce pour avoir pensé trop pauvrement 1’étre de cette
derniére, sans sa doublure d’invisible ? Quoi qu’il en fiit, chez Hegel
I’expérience esthétique ne pouvait étre considérée que comme supprimant
I’expérience sensible, certes au sens de 1’Aufhebung, c’est-a-dire du
supprimer/ assumer, mais tout de méme par ’introduction entre 1’expé-
rience sensible et I’expérience esthétique d’une sorte de négation
«logique », dialectique. N’avons-nous pas la le sens de la problématique du
Schein, qui, comme 1’a fait ressortir Denise Souche-Dagues, est centrale a
I’Esthétique hégélienne ?

Bien entendu, de telles questions n’ont été aucunement thématisées par
Husserl, de méme qu’il n’a pas remarqué les virtualités de sa description du
blanc de la feuille de papier pour une considération de 1’expérience pictu-
rale. Il n’empéche. Ses analyses peuvent donner lieu a des prolongements
de cette sorte, ou, du moins, en inscrivent-elles la possibilité.

Et pourtant tout prolongement dans le sens ici esquissé exigerait que
I’on ne se tienne pas a la compréhension des déterminations dépendantes,
des qualia, en fonction seulement d’objets individuels ou méme collectifs.
Il convient aussi de les penser a méme le champ d’expérience compris
comme un tout, c’est-a-dire comme la présence hic et nunc du monde lui-
méme. Car c’est bien d’une détermination globale du champ dont nous
faisons expérience, quand nous 1’éprouvons selon telle ou telle coloration,
telle ou telle tonalité : le gris, le bleu, le clair, le «jaune » (songeons a la
«haute note jaune » de Van Gogh en Provence, ou au «bleu» d’Yves



L’EXPERIENCE ANTE-PREDICATIVE 259

Klein). Par la on rejoindrait la question de la Stimmung, mise en relief par
Heidegger dans Etre et Temps au sein de la problématique de la Befindlich-
keit, comme situation affective globale du Dasein au sein de I’étant. C’est
le champ d’expérience saisi en fonction de sa Stimmung (de la « couleur »
que prend le monde) qui donne lieu a des expressions prédicatives du
genre : « Il fait sombre », «il fait beau ». Autrement dit, ce n’est pas seule-
ment I’étendue a méme 1’objet qui a une coloration, c’est aussi
I’atmosphere, c’est aussi le visage du monde a méme le champ
d’expérience. En rapport avec ces questions, comment ne pas signaler 1’ab-
sence dans 1’analyse de I’expérience, que propose Expérience et Jugement,
de toute référence a I’éclairage, a la lumiere ?

Cependant, ce n’est pas seulement de Stimmung qu’il doit s’agir dans
une considération de I’expérience sensible envisagée sous le biais de sa
dimension affective et surtout esthétique. Tout aussi bien s’ imposerait une
description des associations, j’ai envie de dire des inductions
anté-catégoriales, qui, dans un champ d’expérience, ont lieu inévitablement
entre couleurs identiques ou trés semblables, ou au contraire, entre couleurs
complémentaires. Le méme pouvant étre dit & propos des formes et de leurs
tensions réciproques. Mais reconnaitre la nécessité d’envisager la couleur
comme quale a méme le champ, c’est-a-dire au dela de la détermination de
I’horizon interne de 1’objet, revient a la penser non seulement comme
moment dépendant d’une étendue qu’elle fait apparaitre dans sa délimi-
tation, mais aussi topologiquement, en tenant compte de ses rapports avec
d’autres surfaces colorées appartenant au méme champ, comme 1’a bien
reconnu Merleau-Ponty. En témoigne cette remarque du Visible et
I’Invisible :

La couleur est d’ailleurs variante dans une autre dimension de variation,
celle de ses rapports avec I’entourage : ce rouge n’est ce qu’il est qu’en
se reliant de sa place a d’autres rouges autour de lui, avec lequel il fait
constellation, ou a d’autres couleurs qu’il domine ou qui le dominent,
qu’il attire ou qui I’attirent, qu’il repousse, ou qui le repoussent '.

Enfin, puisque le champ d’expérience (Erfahrungsfeld), tel que
I’entend Husserl, n’est pas uniquement le champ perceptif (Wahr-
nehmungsfeld) présent hic et nunc, mais recouvre le champ entier de
I’expérience spatio-temporelle du Je, il importerait non moins de
comprendre que faire expérience de quelque chose sur fond de monde,
c’est la « replonger » dans un « espace » riche d’expériences passées, ou,
pour le dire avec Rilke, un « espace intérieur », ol elle peut acquérir comme

1. M. MERLEAU-PONTY, Le Visible et I’Invisible, Paris, Gallimard, 1964, p. 174.



260 MARIA VILLELA-PETIT

un surcroit d’existence pour le Je, et auprés de laquelle il peut ETRE
(inter-esse). Dans un de ses poémes tardifs R.M. Rilke écrit :

L’espace gagne & partir de nous et transpose les choses :
pour que tu réussises 2 faire exister un arbre,

jette de I’espace intérieur autour de lui, de cet espace
qui réside en toi : Encercle-le de réserve .

On sait comment Cézanne a fait exister I’olivier ou son pin, /e Pin2.
Mais le sait-on vraiment ? Le poe¢te lui-méme est le premier a dire que
I’espace gagne 2 partir de nous, si on le transpose en nous. N’acquiesce-t-il
pas ainsi inchoativement a la priorité « généalogique » de la donation
sensible des choses (ici 1’arbre) et de leur espace, «avant» méme leur
immersion dans cet espace intérieur personnel d’ou elles sortent douées
d’une vie nouvelle ? Qu’est-ce a dire sinon que I’espace « intérieur » au lieu
d’étre I’antithése de ’espace « extérieur » n’est que le retentissement plus
ou moins profond de I’expérience que nous faisons du monde, de la qualité
de réceptivité avec laquelle nous accueillons ce qui se donne a nous dans
I’expériennce sensible (sinnliche Erfahrung) ? C’est sans doute jusques la,
c’est-a-dire jusqu’a cette compréhension du sentir dans ses dimensions
esthético-pathiques, qu’il faudra aller si nous ne voulons pas nous arréter a
mi-chemin dans la pensée de I’expérience sensible, qui « fonde » (au sens
de fundiert, de la Fundierung) aussi bien I’activité prédicative que I’activité
artistique, lesquelles sont toutes deux, quoique différemment, des activités
de connnaissance.

Maria VILLELA -PETIT
CNRS / Archives Husserl de Paris

1. RILKE, in Poémes Inédits, tr. Marc Petit. Celui-ci est daté du 16 juin 1924.

2. Etant donné Ia proximité de Rilke a I’ceuvre de Cézanne, peut-étre songeait-il ici
au pin ou 2 P’olivier autour desquels Cézanne avait tant jeté « d’espace intérieur». A
propos de I’olivier, cf. GASQUET, op. cit., p.122.



ENTRE LOGIQUE ET SEMANTIQUE

HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT

arante ans aprés sa thése d’habilitation sur Duns Scot, intitulée La
doctrine des catégories et de la signification chez Duns Scot,
Heidegger a donné deux interprétations de ce travail, de son objectif et de
son impact sur sa propre pensée.
I) L’entretien intitulé « Entretien de la parole » (dans Acheminement
vers la parole, 1953) donne le ton. Le point de départ est une allusion au
séminaire avec le comte Kuki (1921) sur « expression et phénomene ».

— Le Japonais : vos questions tournaient autour du probléeme de la
parole et de I’étre.

— Heidegger : déja dans le titre de mon travail d’habilitation, en 1915,
le Traité des catégories et de la signification selon Duns Scot, les deux
perspectives ressortaient en évidence. — Doctrine des catégories, tel est
le nom traditionnel pour I’examen de I’étre de I’étant. — Doctrine de la
signification, cela signifie la grammatica speculativa, c’est-a-dire la
méditation de la métaphysique sur la parole, dans sa relation avec I’étre.

Il y avait donc 1a deux problémes clairement articulés, et, du moins selon
Heidegger, deux germes de la réflexion a venir.

2) Dans I’hommage a Hermann Niemeyer, « Mon chemin de pensée
vers la phénoménologie », publié dans Questions 1V, Heidegger ne
mentionne pas la dissertation sur Scot. Il mentionne le choc des Ideen 1, en
1913, puis I’étude de la VI° Recherche logique en 1919 : «la différence
dégagée [...] entre intuition sensible et intuition catégoriale révéla a mes
yeux toute sa portée pour la détermination de la signification multiple de
I’étant », le probleme qui I’occupait depuis la lecture de Brentano, décou-
vert en 1907 : « Si I’étant est dit dans une signification multiple, quelle est
alors la signification directrice et fondamentale ? Que veut dire &tre 7»
(p. 162). Cette fois-ci, Heidegger va ou trop loin en avant, ou trop loin en



262 OLIVIER BOULNOIS

arriére, pour donner la moindre portée a son étude de Duns Scot. Celle-ci
ne semble revétir aucune originalité propre, qu’elle soit prise comme le
déploiement de la question suscitée depuis longtemps par Brentano, ou
comme I’élan donné par la lecture des Ideen 1.

Ces deux reconstitutions du parcours de Heidegger semblent fragiles,
voire douteuses. La premiere semble surdéterminée, exagérée : y a-t-il déja
une anticipation de la question de I’étre dans la dissertation sur Scot ? Elle
semble de surcroit contredite par la seconde, qui voit surgir la question du
sens de I’étre au fil de la VI® Recherche logique, c’est-a-dire quatre ans plus
tard. N’y a-t-il pas un télescopage de concepts dans cette identification
rapide : la doctrine des catégories étudiée en 1915 est-elle précisément la
question de I’acces a I’étre de 1’étant ? celle de la « grammaire spéculative »
est-elle bien une exploration de la langue ou de la parole (Sprache) ?

Et si tel n’est pas le cas, en quoi I’habilitation de 1915 est-elle origi-
nale 7 Quelle étape nouvelle marque-t-elle sur le parcours heideggérien ?
Enfin, en quoi cet objet neuf a-t-il permis la découverte d’une réflexion
nouvelle ? Le texte étudi€ a-t-il enrichi celui qui I’a étudié ? Y a-t-il quelque
originalité féconde dans les textes de Scot qui aurait déterminé une
nouvelle orientation chez Heidegger, ou au moins permis une inflexion de
son parcours ?

I. Logique et ontologie

Il importe d’abord de rappeler la situation historique de ce texte.
Heidegger venait de soutenir sa dissertation doctorale en 1913, sur La
doctrine du jugement dans le psychologisme. A la suite des Recherches
logiques de Husserl, découvertes deés 1909, mais aussi, et peut-€tre surtout,
dans I’optique du néo-kantisme de Rickert, il s’agissait de réfuter le
psychologisme, qui raméne la validité des jugements a des associations
d’idées subjectives. La doctrine des catégories et de la signification chez
Duns Scot est donc une thése d’habilitation, rédigée en 1915, qui entend
fonder la doctrine des catégories, tiche primordiale de la philosophie de
I’époque *.

Heidegger entend réaliser ce projet systématique par le biais d’une
enquéte historique, et interpréter I’ouvrage attribué a Duns Scot, Tractatus
de modis significandi, sive grammatica speculativa. Dans 1’édition Vives,
que cite Heidegger, c’est le premier ouvrage qui ouvre la série des Fuvres
complétes de Scot. 11 est suivi par les Commentaires de 1’ Organon
d’ Aristote, du De Anima, de la Métaphysique, et par toutes les ceuvres

1. 11 en existe une traduction frangaise par F. Gaboriau, sous ce titre, Paris,
Gallimard, 1970. Elle est 4 peine utilisable.



ENTRE LOGIQUE ET SEMANTIQUE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 263

théologiques. Il se présente donc comme un prologue a la pensée, comme
la clé des vingt-six volumes de I’ceuvre de Scot. Ainsi, aprés une confron-
tation avec le néo-kantisme, Heidegger se tourne vers un autre objet, la
pensée médiévale dans sa forme scotiste. Il se confronte donc au néo-
thomisme, en arrachant la philosophie médiévale aux ornieres de la
« philosophia perennis » et de la Weltanschauung chrétienne, soumettant le
type de la pensée scolastique a I’interprétation phénoménologique'. Pour
cela, il s’attaque en premier lieu a la logique, fondement de la pensée
scotiste, a I’ceuvre dans tous ses ouvrages.

Le choix de Scot contre Thomas n’est pas innocent, et il est consciem-
ment assumé, fiit-ce derriére le paravent d’une citation de H. Siebeck : « Ce
n’est pas saint Thomas d’Aquin qui dans la philosophie médiévale fait
véritablement époque, mais Duns Scot ». Scot est le principe d’un véritable
renouveau, l’inspirateur d’une véritable critique métaphysique. Et
Heidegger ajoute : « C’est lui qui a redécouvert le premier, pour en faire
I’objet d’une étude autonome, le monde psychique de I’expérience inté-
rieure » 2. Il ne faut pas se tromper : « L’intuition claire qu’il a eue du monde
de la validité logique permet d’augurer qu’il maintenait expressément
séparés les chantiers de la logique et de la psychologie »*. De prime abord,
I’intérét de Scot vient du fait qu’il permet une confirmation historique de la
distinction nécessaire des domaines, a établir contre le psychologisme. Ce
Scot entrevu coincide exactement avec la découverte de Husserl et Rickert,
telle que I’avait déja confirmé déja la premiére dissertation de Heidegger.

Cette redécouverte de la pensée médiévale était sans doute dans I’air du
temps : la these de Gilson sur les origines du cartésianisme date de 1913, et
en Allemagne, Heidegger était en contact avec Clemens Baeumker et Josef
Geyser *. Mais I’optique du jeune Heidegger est tout autre : il ne s’agit pas
d’une étude historique, mais d’une interprétation spéculative.

Le programme esquissé au début de I’habilitation concrétise un projet
annoncé des 1913, dans les derniéres phrases de la dissertation sur La
doctrine du jugement :

C’est seulement quand la logique pure sera construite sur de tels fonde-
ments qu’on pourra pénétrer avec une plus grande certitude dans les

1. Il existe pour cela un motif extérieur : Heidegger voulait se porter candidat a la
chaire concordataire de philosophie (chrétienne) a I’université de Fribourg (H. OTT,
Martin Heidegger. Unterwegs zu seine Biographie, Francfort-New York, 2¢ éd. 1988
p. 81-82, 92-111; tr. Martin Heidegger. Eléments pour une biographie Paris, 1990,
p. 85-86, 98-118).

2. Ga 1, Friihe Schriften, Francfort, 1978, p. 284, qui correspond a I’édition du
volume séparé Friihe Schriften, Francfort, 1972, p. 225. Cité désormais p. 284 (225).

3. P. 284 (225)

4. H. orr, op. cit., p.72, 76, tr. p. 76, 81.



264 OLIVIER BOULNOIS

problémes de la théorie de la connaissance, et que I’on pourra articuler
le domaine total de I’8tre (den Gesamtbereich des Seins gliedern) selon
ses différents modes de réalité, mettre en évidence avec acuité leurs
caractéres propres, et déterminer la maniere de les connaitre, ainsi que
leur portée. [...] Un tel travail veut étre philosophique, car il a été
entrepris au service de la totalité ultime ! .

C’est donc seulement aprés la fondation d’une logique pure que I’on pourra
étudier « le domaine total de 1’étre », selon un projet de style tres husserlien.
L’étude de Scot permet de refonder I’ontologie. Il s’agit, a partir d’une
doctrine de la logique, d’interpréter le sens de la métaphysique chez celui
qui 1’a refondée comme science, Jean Duns Scot. La démarche exige la
radicalité d’une philosophie premiere. 11 faudra passer d’une logique de la
validité du jugement a une « pré-ontologie », non encore élaborée. Celle-ci
s’articule alors en une pluralité par la doctrine des catégories, qu’il faudra
explorer I’une apres I’autre. La logique pure sera le fondement général d’un
ensemble de disciplines dont I’ontologie ne sera qu’une partie. Ainsi, c’est
la fondation logique qui tient lieu de philosophie premiere, 1’ontologie
étant seconde.

La méthode mise en ceuvre consiste a analyser la «nouveauté du
passé ». Heidegger met en exergue une phrase de Hegel: «en regard de
I’essence intime de la philosophie, il n’y a ni prédécesseurs, ni succes-
seurs ». Scot n’est pas un auteur du passé€, mais un penseur dont la vérité
peut encore étre réactualisée par une interprétation rigoureuse. Le texte
étudié, la Grammatica speculativa attribuée a Duns Scot, devra donc étre
expliqué a partir du sens total de sa pensée, a I’aide de tous les passages de
son ceuvre qui pourraient 1’éclairer. Ceux-ci, a leur tour, sont éclairés par la
problématique contemporaine des fondements de la logique. Les auteurs
contemporains les plus souvent cités sont, dans I’ordre : Husserl (neuf réfé-
rences, aux Ideen 1 et aux Recherches logiques), Rickert (huit références),
Lotze (cinq), Heidegger lui-méme (quatre références 2) ! Contrairement a ce
gu’on pourrait croire, Brentano n’est pas une seule fois mentionné. La
question des catégories chez Duns Scot n’est pas immédiatement ni

1. Pp. 175-176 (127-128).

2. Il s’agit de sa dissertation doctorale, de son article sur « Le concept de temps
dans les sciences de la nature » (1916), d’une discussion du néo-thomiste Geyser
(1912), et d’un compte-rendu de C. Sentroul, Kant et Aristote (1914). Sont cités aussi E.
Lask (trois fois), et Bergson, Bolzano, Dilthey, Natorp, Simmel, Windelband, une fois
chacun... La note sur Geyser, qui clt I’ouvrage, est i la fois un hommage et une récu-
pération de la notion (centrale pour lut) de philosophia perennis afin de la soumettre a
une refondation logique. Elle a peut-&tre une fin tactique : Geyser fut son concurrent
(plus heureux) a la chaire de Fribourg, en vue de laquelle HEIDEGGER avait rédigé son
habilitation.



ENTRE LOGIQUE ET SEMANTIQUE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 265

explicitement reconduite a la problématique de Brentano ... ce qui donne
quelque crédit aux affirmations de Heidegger selon lesquelles 1’unité de ces
deux problématiques n’est apparue que plus tard, en 1919, a la lumiére de
la VI* Recherche logique.

Cette méthode nous oblige a soulever un probléme historique. En 1922,
M. Grabmann a démontré que ’auteur de la Grammaire spéculative n’est
pas Scot, comme le croyait Heidegger, mais Thomas d’Erfurt, qui vécut
environ soixante-dix ans aprés Duns Scot!. Or cette différence recouvre
non seulement une distinction d’époques, mais une opposition d’écoles.
Thomas appartient a I’école modiste, pour laquelle « tout ce qui est signifié
est signifié selon notre mode de concevoir » (Quidquid significatur signifi-
catur ad modum concipiendi). Par conséquent, on ne peut pas signifier
quelque chose plus distinctement qu’on ne peut le concevoir : la significa-
tion peut toujours étre motivée. Le signifié premier est donc le concept,
tandis que la chose est signifiée indirectement 2. Scot, lui, appartient a une
autre école (autour de Roger Bacon et de ses disciples) : « le signe signifie
selon son imposition originelle ». L’accent est mis sur I’opacité de 1’ordre
des signes, 1’autonomie de !’institution, 1’arbitraire de la signification.
Ainsi, je peux signifier plus distinctement que je ne congois. La sémio-
tique, et a fortiori la sémantique, est autonome, et ne se rameéne pas au
concept et a la logique. Ce qui importe, davantage que le concept, c’est le
face-a-face direct du signifiant et du signifié . Le projet de Heidegger, dans
la ligne d’une logique transcendantale, est de revitaliser la conception
modiste de la Grammaire spéculative. Mais en recourant a la totalité de
I’ceuvre de Scot, il est obligé de faire le grand écart, puisque celle-ci ne s’y
pliait pas facilement. C’est pourquoi, malgré son extréme intérét spéculatif,
le livre de Heidegger ne peut plus étre utilisé pour une histoire rigoureuse
de la pensée scotiste *. I faudra donc distinguer entre les deux parties de

1. Archivum franciscanum historicum 15 (1922) 273-277. Thomas d’Erfurt est
mort en 1379, Duns Scot en 1308.

2. Cf. 1. ROSIER, La grammaire spéculative des modistes, Lille, 1983.

3. Cf. L. ROSIER, La parole comme acte, Paris, 1994 ; O. BOULNOIS, « Représentation
et noms divins selon Duns Scot », a paraitre dans Documenti e studi dulla tradizione
filosofica medievale.

4. Les seules études, & ma connaissance, de la pertinence de I’habilitation de
Heidegger d’un point de vue « scotiste », sont celles de J. UCATESCU, « Ecos de Duns
Escoto en Heidegger y en el pensamiento contemporaneo », Studia scholastico-
scotistica T.VIII, Homo et mundus, Acta Quipti Congressus Scotistici Internationalis,
Salmanticae 21-27 septembris 1981, Rome, Ed. C. Bérubé, 1984, p. 543-549, et de L.
HONNEFELDER, « Die Rezeption des scotischen Denkens im 20. Jahrhundert. », Theo-
logische Realenzyklopddie, T. 9, pp. 232-240, art. « Duns Scotus ». Pour une étude de la
premigre période de Heidegger, cf. Karl LEHMANN, « Metaphysik, Transendentalphilo-
sophie und Phanomenologie in den ersten Schriften Martin Heideggers (1912-1916) »,
Philosophisches Jahrbuch der Gorresgesellschaft 71 (1963-64) 331-357.



266 OLIVIER BOULNOIS

I’habilitation : la premiere sur la question des catégories (qui s’appuie sur
I’ceuvre du vrai Scot) et la seconde sur celle de la signification et des
modes (qui commente le pseudo-Scot). Toutes deux sont doublement
intéressantes (pour le moyen-age et pour Heidegger), mais leur unité est
vraiment problématique !

I1. Histoire et phénoménologie

Heidegger fait précéder son travail d’une introduction, dans laquelle il
justifie le recours a I’ histoire de la philosophie pour résoudre un probleme
spéculatif. Dans un style tres hégélien, il rappelle que «1’histoire de la
philosophie a un rapport essentiel a la philosophie », si elle n’est pas utili-
sée comme « science du fait », mais « dans I’approfondissement et dans la
nouvelle amorce des problématiques ». Le titonnement et la répétition ne
sont pas les indices de I’erreur, mais de «la constance de la nature
humaine », de «I’instinct qui philosophe ». D’ol un caractére répétitif doté
d’une valeur positive : « effort toujours prét a recommencer autour d’un
groupe de problemes plus ou moins identiques » '.

La pensée médiévale est caractérisée par rapport a la question critique.
D’une maniére qui semble proche de Hegel, 1a encore, Heidegger note que
la pensée médiévale n’a pas la conscience des méthodes propre a la philo-
sophie moderne, pas davantage que celle de son auto-déploiement 2.
Enfouie dans 1’universel, elle «n’a pas atteint la libération du sujet »>.
Heidegger va-t-il tomber dans tous les clichés ? En réalité, il préparait un
renversement de perspective : on peut se demander « si le défaut (Fehlen)
d’une conscience critique diiment formée doit réellement €tre un manque
(Mangel) » . Ainsi, le moyen age permet de revenir au fondement, par dela
Hegel et Kant. Il permet de faire I’économie du criticisme, et donc du
probléme de I’idéalisme et du réalisme. Cette position met entre paren-
théses le néo-kantisme : il est inutile d”avoir une théorie de la connaissance,
c’est le probléme lui-méme qui est mal posé. 11 est vain de rechercher des
principes de la connaissance hors de leur rapport a « ce dont ils sont les
principes ». Heidegger cite la Métaphysique de Lotze : « Toujours aiguiser
des couteaux, c’est ennuyeux lorsqu’on n’a rien a couper ». « La méthode
est la forme d’unité du contenu de la sphére de la connaissance » .

1. P. 196 (137-138) ; tr. p. 27-28.

2.P. 198 (140) ; tr. p. 29.

3.P. 199 (141).

4. P.200 (142) ; tr. p. 31, incompréhensible.
5.P.201 (143).



ENTRE LOGIQUE ET SEMANTIQUE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 267

Il faut revenir au véritable concept de méthode, celui d’ Aristote, pour
qui la méthode est la science des principes, c’est-a-dire la métaphysique.
Mais au seuil de la recherche, la prudence s’impose : seul cet essai lui-
méme permettra de décider s’il faut infléchir la démarche vers le criticisme
ou la métaphysique, vers Kant ou vers la néoscolastique. Il faut donc
reprendre I’entreprise métaphysique et le réalisme aristotélicien dans une
«investigation moderne » (consciente de soi)'. La reprise de la pensée
médiévale fait penser aux travaux contemporains de néoscolastiques
comme Maréchal. Mais comme les néoscolastiques butent sur le faux
- probléme critique, nous avons ici, affirme Heidegger en toute modestie :
«la premiere tentative d’une élaboration de la scolastique médiévale qui
soit neuve dans son principe » 2. Il faudra trier. I1 y a dans la scolastique des
«inclusions métaphysiques » qui « rendent impossibles la réduction phéno-
ménologique » %, mais aussi « des moments cachés de considération phéno-
ménologique »*. La tiche de I’interpréte sera donc de redécouvrir ce qui est
caché : au moins, ce qui est positif, c’est que la pensée médiévale ne part en
aucun cas « d’explications empirico-génétiques » . Elle cherche « a saisir le
contenu de signification objectif et n’écarte pas ce qu’elle trouve dans
I’intention (Meinen) »°. La pensée médiévale, si I’on sait la dégager de ses
«inclusions métaphysiques », est phénoménologique : une pensée non-
empirique (2 la différence du psychologisme), de 1’objet (contre le néo-
kantisme), et de I’intentionnalité (au sens de Husserl).

Pourquoi se concentrer sur la question des catégories ? Tout simple-
ment parce que c’est la question centrale de la logique moderne. Comme
I’a dit Windelband, Kant s’y est cassé les dents, et depuis, la philosophie
moderne essaie de la résoudre. Or cette question a déja été posée par la
logique scolastique. Elle a déja « produit systématiquement I’ensemble des
concepts fondamentaux qui structurent et qui forment I’expérimentable et
le pensable »”. Les catégories sont envisagées comme des structures
logiques, celles qui fondent 1’expérience aussi bien que la pensée. En
raison méme du discrédit jeté sur le psychologisme, Heidegger distingue
radicalement ce probleme de celui du langage.

Pourquoi avoir choisi le traité modiste du pseudo-Scot ? Parce que
«Scot » articule cette doctrine des catégories a une « doctrine des formes de
signification » (expression husserlienne)®. Autrement dit, parce que la

1.P

2.P

3. P.201-202 (143-144).
4.P.202 (144).
5.P.201 (143).
6. P. 201 (143).
7.P
8.P



268 OLIVIER BOULNOIS

Grammaire spéculative fonde toute étude de la logique du sens et de la
valeur. Cette possibilité est ouverte par la psychologie radicalement non-
empiriste de Duns Scot: «elle demeure initiée aux problemes de fagon
objectivo-noématique » . Heidegger fait allusion a la théorie de 1’ intentio
prima chez Duns Scot : la représentation de la chose dans mon esprit a pour
nature de représenter directement 1’objet : 1a pensée vise la chose méme, et
ne se réduit pas a des phénomenes subjectifs et arbitraires. L’intention
premiére dans ’intellect est I’intention de la chose méme, sa nature propre.
«Cette situation favorise profondément 1’orientation du regard sur les
phénomenes de 1’intentionnalité » 2.

III. La doctrine des catégories

Qu’est-ce qu’une doctrine des catégories ?

Pour Heidegger, la doctrine des catégoires est « la délimitation des dif-
férents domaines de 1’objectif comme tel »>. Il faut d’emblée aller au dela
de la tradition des catégories aristotéliciennes, et se donner pour tiche «une
caractéristique catégoriale des domaines de réalité », et méme, avant cela,
«un premier démélage (Auseinanderhaltung) de ces domaines »*. Des lors,
«les catégories aristotéliciennes n’apparaissent que comme une classe
déterminée d’un domaine particulier, et non comme les catégories pures et
simples ». Les catégories de I’étre ne sont qu’un cas particulier d’une
théorie générale des catégories. Il ne s’agit pas de combler les lacunes dans
I’énumération des catégories, ni de descendre dans leurs ramifications pour
les réordonner, mais de remonter au principe pour effectuer une triple
tache : 7) Déméler les domaines de réalité, et les disciplines ou sciences
primordiales correspondantes, ce qui implique une classification des
sciences : logique, mathématique, physique, psychique et métaphysique®. 2)
Donner la caractéristique catégoriale de chacun de ces domaines (car
plusieurs classes les divisent). 3) Analyser un cas particulier, celui des
catégories d’ Aristote.

11 faudra donc, dans un premier temps, dégager la couche du catégorial
en tant que tel, c’est-a-dire « esquisser la totalité du pensable », et délimiter
ses secteurs. On fera ainsi apparaitre le lieu logique de tous les phéno-
menes. La réélaboration de la logique est préalable a tout le reste. C’est
seulement alors que I’on pourra assigner une place a un secteur particulier,

1. P. 205 (147).

2. P. 205 (147) ; tr. p. 35.

3.P. 416 (354).

4. P.211 (153) ; tr. incompréhensible.
5.P.416 (354)



ENTRE LOGIQUE ET SEMANTIQUE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 269

celui des significations. C’est ainsi que se justifie le plan suivi par
Heidegger : avant 1’étude du trait€é De modis significandi, la premiere
partie, ajoutée comme un préambule, traitera des catégories fondamentales.
La méthode pour les faire apparaitre sera de part en part phénoméno-
logique : il s’agira de la monstration de 1’évidence au seul regard.

Les catégories les plus générales portent un nom dans la pensée
médiévale, celui de transcendantaux. Le chapitre 1 traitera de 1’ Unum, le
chapitre 2 du Verum ', le chapitre 3 du domaine de la signification.

1. Mathématique, physique et métaphysique

Le chapitre 1 s’intitule « L’unum, la réalité mathématique, physique et
métaphysique ». C’est une exploration des principales sciences, telles
qu’elles s’articulent depuis qu’ Aristote les a distinguées (si I’on nomme
métaphysique ce qu’il appelait science théologique). Dans cette démarche,
les différences peuvent seulement &tre tirées de la chose méme, et non
déduites a priori.

Heidegger part d’une theése radicalement scotiste, la priorité de ’ens.
«Le premier objet de I’intellect est 1’étant » en général, dans son unité
pré-catégoriale, sans que nous sachions si c’est une substance ou un acci-
dent, et donc avant toute détermination catégoriale ultérieure. Cette
position est ce qui fonde la théorie scotiste de I’univocité de I’étant2. Or
Heidegger y insiste: c’est une thése moderne?®. L’étant, ’ens, est «la
catégorie des catégories »*, « la protocatégorie (Urkategorie) de I’ objectif
comme tel » 5. C’est ce que Scot appelle un transcendantal ¢, et un transcen-
dantal plus originaire que les autres transcendantaux (1’un, le vrai, le bon),
qui sont postérieurs mais logiquement convertibles avec lui’. Comme 1’a
bien vu Heidegger, la particularité de la théorie scotiste est précisément
qu’il y a univocité parce que c’est le méme concept qui se dit de I’aliquid,

1. Une parenthese dans la n. 1, p. 265 (207), signale que le bonum demeure dans cet
essai-ci, hors de considération, puisqu’il s’agira uniquement de 1’objectivité
théorétique.

2. Quaestiones subtilissimae in Metaphysicam 1V, q.1, Paris, Vives, 1891-1895,
p. 148 a; cf. VI, q.3 p. 336 a, citée par HEIDEGGER, p. 214 et 215, ni. 1: « Primum objec-
tum est ens ut commune omnibus ». Sur cette doctrine, cf. O. BoULNoIS, Introduction a
Jean Duns Scot, Sur la connaissance de Dieu et I’univocité de I’étant, Paris, PUF, 1988,
p.45-53.

3. P. 214 (156).

4. P. 215 (157).

5.P.219 (161).

6. Ordinatio 1, d.8, §§ 113-115 (tr. Sur la connaissance de Dieu ..., p. 241-243).

7. Questions sur la métaphysique V1, q.3 (p.336 a) ; Ordinatio 1, d.3, § 151 (tr. Sur
la connaissance de Dieu...., p. 146-147).



270 OLIVIER BOULNOIS

c’est-a-dire de la res, de tout ce qui est non-nihil. C’est une catégorie reale,
au sens que prendra ce terme chez Suarez, mais tel qu’il se détermine pour
la premiere fois dans I’interprétation scotiste de I’étre !. Le précatégorial
par excellence est plus vaste que ’ens, il inclut 2 la fois le réel, 1’étant (ens
reale) et le simple pensable, la pure représentation (I’ens rationis)?. 1l
correspond a ce que la scolastique tardive appellera un surtranscendantal *.

Il est identifié par Heidegger avec I’objet transcendantal, I’etwas
iiberhaupt de Kant*. Ainsi, Heidegger boucle la boucle de la métaphysique
moderne. Il raboute directement son point de départ avec son
aboutissement : la protocatégorie est celle de 1’objectivité pure, Duns Scot
communique directement avec Kant. La res est I’objet quelconque d’une
simple représentation. Mais en méme temps, Heidegger soustrait cette
considération a la métaphysique, en évitant de la nommer comme discipline
qui a pour objet I’étant, alors qu’il n’hésite pas a employer le terme de
métaphysique pour désigner le rapport entre Dieu et le monde (méta-
physique est alors clairement un synonyme de « théologie naturelle »). 1l
entend bien la rendre a la phénoménologie.

Comment passer de I’étant aux autres transcendantaux ? de la proto-
catégorie aux autres catégories ? Heidegger refuse de penser la catégori-
sation comme une « subsomption », a la maniére de Hegel, ce qui est le
«malheur » de la pensée. Il faut penser la catégorie en se maintenant dans
la sphére raréfiée du transcendantal : le catégorial n’est pas une chute dans
la particularité. Heidegger reprend une suggestion d’ Avicenne et de Scot :
c’est par un mouvement circulaire de la pensée que I’on peut interpréter les
transcendantaux les uns par rapport aux autres. Au niveau le plus
fondamental, une herméneutique en cercle n’est pas forcément vicieuse. On
passera aux autres transcendantaux par I’étude de la relation transcen-
dantale de I’étant a lui-méme.

L’un et le multiple, d’une maniére tres platonicienne, sont, dans leur
implication réciproque, convertibles avec 1’étant. L’étant se scinde et se
dédouble : « Tout ce qui est, en tant qu’il est, est un »*. L’un est donc une
condition de l’objet, «un moment qui conditionne !’objectivité en
général ». Citant Rickert, Heidegger rappelle l'universalité de

1. Cf. J.-F. COURTINE, Suarez et le systéeme de la métaphysique, Paris, PUF, 1991,
p- 376-379.

2. P.220 (162); cf. Duns Scot, Quodlibet 111, commenté par L. Honnefelder,
Scientia transcendens, Hambourg, 1990, p. 6-8.

3. J.-F. COURTINE, Suarez ..., p. 537, n.22 ; T. KOBUSCH, «Das Seiende als trans-
zendentaler oder supertranszendentaler Begriff. Deutungen der Univozitit des Begriffs
bei Scotus und den Scotisten », a paraitre in John Duns Scotus, Metaphysics and Ethics
(L. Honnefelder et R. Wood éds.).

4.P.217 (159).

S. Opus Oxoniense 11, d.3, q. 4 (cité par Heidegger).



ENTRE LOGIQUE ET SEMANTIQUE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 271

I’ étepobéotc, qui pose a la fois le méme et I’autre comme criteres ultimes
de I’appropriation de I’objet'. Il paraphrase un passage attribué a Scot:
’unité n’ajoute pas une chose absolue a I’étant, mais une autre notion, une
détermination supplémentaire, une maniere de le signifier : il est la négation
de la négation, la premiére détermination, et ici Heidegger suit une
tradition allant de Scot et Eckhart a Hegel.

Mais 1’un et le multiple peuvent aussi n’€tre pas considérés comme du
transcendantal, et ils sont alors le principe du nombre. On peut ainsi
déduire la catégorie de la quantité, qui constitue I’objet des mathématiques,
délimite leur domaine et fonde leur intelligibilité. Le nombre pur n’est pas
une figure réale?, celle des objets dénombrés, mais, comme I’a bien vu
Scot, une forme non-sensible. C’est en cela que la pensée médiévale ouvre
a la phénoménologie husserlienne : I’idéalité mathématique ne dépend pas
de la physique ou de la psychologie empirique.

Comment déméler le domaine de la nature, objet de la physique ? Ce
qui est déterminé par le nombre, ce sont «les objets réaux (realen) de la
réalité naturelle (Naturwirklichkeit) »*. Ils se définissent comme des €tres
«extra animam », qu’il faut traduire, en bonne phénoménologie, par « hors
de la conscience »*. Heidegger rappelle alors I'importance de la théorie
scotiste de I’individuation : le réel dans la nature constitue un ultime
irréductible, un donné immédiat, ici et maintenant, un continu divers et
hétérogéne, une multiplicité incalculable (Rickert) °.

C’est dans cette perspective que Heidegger reprend le probleme de
I’analogie et de I’univocité de 1’étre. Comme 1’a dit Scot, le monde des res
est régi par une analogie, tandis que le monde des signes et des concepts
n’accepte que 1’unité ou la pluralité des sens (I’univocité ou I’équivocité).
Ainsi, I’ ens est univoque dans son concept, et analogue dans les choses.
C’est une toute autre problématique que celle de Saint Thomas, puisqu’elle
ajoute 2 I’analogie réelle (connue de celui-ci) une strate d’univocité logique
(propre a Scot) ®. Comme le signale Heidegger, il y a pour la pensée un
principe d’ordre, 1'unité du point de vue, qu'on peut appeler

1. P. 218 (160), 230-231 (172-173).

2. P. 247 (189).

3. P.251 (193). Heidegger avait d’abord souhaité faire son habilitation sur la
question du nombre (O. POGGELER, Der Denkweg Martin Heideggers, Pfullingen,
Neske, 1983, p. 411, n. 2; confirmé par H. Ott)

4.P.252(194).

5. P. 253 (195). Voir dans I'idée que I’ens commune est différencié en chaque cas
(je) par la nature des domaines qui le divisent une anticipation de la Jemeinigkeit
(comme le fait T. KiSIEL, The genesis of Heidegger’'s Being and Time, Berkeley/Los
Angeles/Londres, Univ. of California Press, 1993, p. 27), est un anachronisme, une
illusion rétrospective.

6. Cf. O. BOULNOIS, « La destruction de I’analogie et I’instauration de la méta-
physique », in Sur la connaissance de Dieu...., p. 74-81.



272 OLIVIER BOULNOIS

«I’homogene », majs du coté des choses, il y a une multiplicité
«irréductible ». Il faut alors distinguer deux types d’unité : 1’unité subsis-
tante, qui est ’unité de Dieu, simple et sans altérité, et I’unité participée,
qui est celle de I’objet de la métaphysique. Les degrés d’étre sont déter-
minés par la place des étants dans ce rapport général d’analogie. L’analogie
désigne ainsi ’interface complexe entre I’homogénéité de la pensée et
I’hétérogénéité du réel. La relation au réel est atteinte par le principe de la
détermination matérielle de la forme, tandis que 1’indication formelle surgit
l1a ou Heidegger discute de I’un transcendantal, 1a ot 1a catégorie est reliée
a la doctrine de I’homogeéne. Ainsi, il y a pour la pensée une mesure de la
perfection : la mathématique, comme théorie de la mesure, est primordiale.
Mais comme 1’a vu Scot lui-méme, les catégories d’ Aristote ne valent que
pour le domaine limité du monde sensible ; elles ne valent ni pour les
mathématiques, ni pour la métaphysique en général.

Ainsi sont délimités d’avance les trois domaines, des mathématiques,
théorie de I’unité mesurante ; de la physique, théorie du divers hétérogene,
mesuré par I’unité ; et de la métaphysique, théorie de I’un pur, qui n’est ni
mesure, ni mesuré.

2. Le vrai et la logique

Comment penser le verum et la vérité logique ?

Le second chapitre de la premiére partie reprend la dissertation de
1913, ol I’on ne retenait qu’un sens de 1’étre, 1’€tre comme étre-vrai, c’est-
a-dire comme validité du jugement, le das gilt et non le das ist'. Le monde
du sens exclut le monde physique. Mais ici, 1a problématique est renversée :
le verum est fondé€ sur I’ens. 11 doit I’étre de maniere transcendantale, sur
I'ens comme condition de !’objectivité, et non sur I’ens empirique.
«Comme I’unum est une forme originelle de I’ objet, le verum doit étre saisi
comme un rapport de forme » 2. La vérité n’est pas une condition subjective
de la connaissance, mais une condition transcendantale du rapport sujet/
objet.

Heidegger suit ici Duns Scot?®. L’objet en général se situe devant la
connaissance comme un pur déterminable. Chaque objet donné est connu
en propre dans une simplex apprehensio, une détermination formelle
pré-judicative, qui a pour contraire I’ignorance, et non la fausseté. C’est
une simple représentation, ou plutot une apprésentation (un Vor-stellen),

1. Die Lehre vom Urteil im Psychologismus, Ga 1,p. 170 (111).

2. P. 265 (207).

3. Quaestiones subtilissimae in Metaphysicam V1, q.3 (337 a sv.), cité p. 266 (208)
n.2.



ENTRE LOGIQUE ET SEMANTIQUE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 273

qui est foujours vraie'. Ensuite, «la connaissance dont la vérité a pour
contraire I’erreur est le jugement », qui détermine un esse verum ayant une
validité (es gilt)*. Par conséquent, la copule ne signifie ni 1’existence réelle
objective, ni la simple intention subjective. Heidegger loue Scot d’avoir
donné a la copule le sens le plus large possible : I'esse signifie le vrai, la
relation entre les extrémes qui fonde le es gilt, ou la validité du jugemen ¢.
La proposition a une validité distincte de 1’étre de la chose et d’un
fondement psychologique.

En passant, Heidegger a mentionné la découverte d’une couche
anté-prédicative antérieure au jugement, mais cela reste trés fugitif. Il se
consacre alors a la fondation ontologique de la représentation. Le jugement
n’est pas une adéquation au sens du reflet, de la copie (Abbildung) ou d’une
reproduction (Wiederholung) de ce qu’il y a dans les choses, qui se heurte-
rait fatalement a I’argument du troisicme homme ‘. Bien au contraire, c’est
le contenu de signification de I’objet qui recoit par le jugement une force et
qui devient vrai. « C’est dans la connaissance que se constitue le vrai »°.
Heidegger analyse alors la sémiotique de Duns Scot : le rappport judica-
toire est contenu virtuellement dans 1’objet, mais il n’est pas semblable a
I’objett. C’est en ce sens qu’il le représente : il en tient lieu, mais il est
équivoque, comme le rapport du signe au signifié (selon un exemple
médiéval classique, le cercle a la porte de I’auberge représente 1’arrivée de
vin nouveau : il lui est associé, mais il ne lui ressemble pas). Scot permet de
rejeter dos a dos le réalisme empirique (le naturalisme), et 1’idéalisme
subjectif (un « fantdme »), de préférer une théorie de 1’objectivité, qui fonde
I’absolue valeur de vérité de la proposition. « Le sens du jugement [...] est
la forme de réalité et la forme structurelle des implications que présente la
teneur de la chose »”.

Il faut alors reprendre le probléme du rapport entre la logique et la
psychologie. « L’ ens rationis {logique] est [...] un ens in anima »*® ; mais «la

1. P. 268 (210).

2. P.268 (210).

3.P. 269 (211).

4. Pp. 270-272 (212-214).

5.P.271 (213) et n. 9, avec référence a Scot : « res non est praecisa causa veritatis in
intellectu sed intellectus componens pracdicatum cum subjecto » (In Metaphysicam VI,
q.3,p-344asv).

6.P.271, n.9. A I’époque, la scule autre étude importante de la sémiotique de Scot
est ’ceuvre (inédite alors) de C.S. PERCE, Collected papers (Vols. I-VI, C. Hartshorne
and P. Weiss éds., Cambridge [Mass.], Harvard Univ. Press, 1931-1935 ; vols. VII-VIII,
A. W. Burks éd., Cambridge {Mass.], Harvard Univ. Press, 1958). Heidegger se garde
bien de mentionner qu’étre contenu virtuellement, c’est pour Scot étre causé par I’objet,
car ce serait donner des gages au naturalisme en logique.

7.P.273 (215).

8. P. 275 (217).



274 OLIVIER BOULNOIS

réalité logique n’est pas une partie, un extrait de la réalité psychique »'.
L’ens rationis ne se réduit pas a la psychologie ; I’objet de la logique est
pour Scot un para-étant, un étant en réduction (ens diminutum) : il n’a pas
d’étre réel, il n’est cause de rien, et ne peut donc appartenir au monde de la
nature (définie par les relations de cause a effet). La réalité psychique, en
revanche, a bien une réalité substantielle : elle est un accident de 1’ame.
Ainsi, Heidegger reprend la théorie scotiste de 1’étre objectif. Le théme de
la pensée, c’est 1’étre objectif représenté, et non la chose réelle
représentante, douée d’une réalité formelle dans I’intellect (subjective in
intellectu). 11 y a 1a une anticipation de I’intentionnalité husserlienne : I’étre
objectif, c’est le «sens noématique », «1’intentionnalité du corrélat de
conscience ». Etre « dans » I’ame, selon Scot, ¢’est étre ’irréel de Rickert,
ou 'intentionnel de Husserl. L’ens rationis est la visée, le sens des actes
psychiques. Il n’est pas une chose dans 1’dme.

Le logique pur, c’est ce que Bolzano appelle la vérité en soi, ce qu’il
nomme également le Adyo¢ drmogavtixdc?. La différence la plus cardinale
du réel passe entre conscience et réalité, ame et &tre représenté. Mais,
comme toute conscience d’objet (1’intentio prima) peut étre a son tour
I’objet d’une réflexion de la conscience sur ses propres actes (I’ intentio
secunda), tout objet peut devenir objet de la logique. Heidegger cite Scot :
le secteur réel est analogue, mais il peut Etre saisi au second degré par la
logique, et alors il est univoque. Cela correspond a ce qu’affirmait Husserl
dans les Ideen I: alors que les objets se répartissent en diverses signifi-
cations objectives, tous les noe¢mes relévent d’un genre supréme unique. Il
y a donc par essence une univocité de la logique.

Mais ’homogénéité est aussi, nous 1’avons vu, une caractéristique des
mathématiques. Faut-il donc identifier logique et mathématique ? Il semble
que non : I’homogénéité des mathématiques repose sur la quantité, tandis
que celle de la logique repose sur I’intentionnalité des termes simples, et
sur la validité des propositions. Les dix catégories d’Aristote n’ont de
valeur que pour la réalité concrete ®. La logique porte sur les intentions. Or
le non-ens (I’irréel, la fiction, I’imaginaire) est aussi un objet de connais-
sance, il est pensé, il entre dans les jugements, il est intégré aux signifi-
cations. Il y a, nous apprend Scot, un concept trés général du non-ens, une
catégorie qui échappe aux dix catégories du réel (entendons par la le
«réal », le chosique). La logique englobe a la fois les dix catégories du réel,
et la surcatégorie du non-réel. Elle est donc plus générale que I’ ontologie.

1. P. 276 (218).

2. P. 278 (220).

3. Heidegger ne donne pas de nom a la discipline correspondante : s’agit-il de la
physique (mesure appliquée aux étres naturels) ou de ’ontologie ?



ENTRE LOGIQUE ET SEMANTIQUE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 275

3. Logique et grammaire

La logique est-elle émancipée de la grammaire ? La dissertation de
1913 créditait Lask d’étre parvenu a cette libération . Dans 1’habilitation de
1915, il y a lieu de reprendre la question : quel est le rapport entre ces deux
dimensions ?

Heidegger a bien vu I'un des points essentiels de la sémantique
scotiste : « la séparation radicale de la structure linguistique et de la teneur
logique »2. Le signe linguistique est séparé du concept. Il renvoie a la chose
méme et non au concept?®. Et réciproquement, 1’identité du domaine
logique, assurée par la signification noématique, demeure, malgré les
structures linguistiques des différentes langues (ou paroles qui I’expriment :
Sprachen)*.

Heidegger reprend toute la théorie scotiste du signe. Le signe est
quelque chose de relatif, ayant un caractere d’indice. Il entre dans toute une
classification : naturel ou conventionnel, impliquant la présence de son
signifié ou ne I’impliquant pas, signe du présent, du passé et du futur. Le
langage est un cas particulier du signe sensible : «le son vocal est un signe,
et le signe se présente au sens, en imprimant autre chose dans ’esprit » 5. Il
y faut donc «I’acte qui confere signification » (Husserl). Ces actes sont des
intentions suscitées par 1’ame (Scot). Ils sont dans I’Ame comme dans un
sujet 6. Ce sont des visées noématiques, valables méme si 1’objet n’est plus
présent, qui représentent ce qu’est 1’objet (vorstellt) mais non qu’il existe’.
Duns Scot libeére la signification de ’existence et de la nature réelle.
L’ objet et la signification n’appartiennent pas au méme domaine de réalité.
La sémantique a le méme type de priorité transcendantale que la logique,
mais elle en est distincte. Elle a acquis une place autonome, mais qui reste
flottante : elle ne peut étre antérieure a la logique, ce qui retomberait dans
le psychologisme, mais elle ne s’en laisse pas non plus déduire.

1.P. 178 (119), n. 10.

2. P. 291 (233).

3. Ce que n’admet pas THOMAS D’ERFURT, auteur de la Grammaire spéculative.
D’ou une contradiction entre le vrai Scot et le pseudo-Scot.

4. P. 293 (235).

5. DUNS ScoT, Super Analytica Posteriora 1, q.1 (p. 201 a) : « Vox enim est signum,
et signum se offert sensui, aliud derelinquens intellectui ».

6. P. 300 (242), n. 13. « rationes significandi non inducuntur per motum, sed sunt
intentiones inducate per animam [...] potest dici quod [...} sunt in signo ut in termino et
in anima ut in subjecto » (Quaestiones super Elenchorum q.15, § [20]).

7.P.301 (243).



276 OLIVIER BOULNOIS

IV. La doctrine de la signification

Dans la deuxiéme partie, consacrée a la doctrine de la signification,
Heidegger examine deux problemes: 1) Y a-t-il un concept autonome de la
théorie de la signification ? Comment s’articule-t-elle a la logique ? Dans
quelle mesure la philosophie doit-elle s’occuper de la langue (ou parole :
Sprache)'? (Chapitre 1). 2) Comment produire une théorie des formes de la
signification, suivant les modi significandi du pseudo-Scot (Thomas
d’Erfurt) 7 (Chapitre 2).

En commencant son travail, Heidegger s’était donné pour tache de
relier la logique aux formes sémantiques. 11 lui faut donc établir les prin-
cipes d’une théorie de la signification. Selon Bergson, le mot enferme
Pintuition du singulier dans un cadre abstrait?. Mais précisément, cette
proposition montre le contraire de ce que voulait dire son auteur: elle
prouve justement que les significations comportent une teneur formelle
synthétique, a laquelle 1’objet ne se réduit pas, qu’elles lui donnent une
dignité logique. Il faut interpréter les significations (ou références : Bedeu-
tungen) en vue de la vérité, c’est-a-dire de la validité du jugement, en
posant donc la question du sens (Sinn) 3. C’est la compréhension, et non la
référence, qui est décisive.

Il cite Scot. L’intellect confére au mot une double raison : — la signifi-
cation, noyau essentiel qui en fait un signe : on la consideére formellement
comme une dictio (un élément sémantique), ce qui correspond a ce que
Lotze appelait I’expression (Ausdruck) ; — les modes de signifier, qui font
du mot une partie du discours, en I’articulant aux autres dans la séquence
des propositions, ce qui correspond a ce que Lotze appele la langue (ou
parole Sprache). Les parties du discours s’organisent selon des formes
grammaticales étudiées par le pseudo-Scot (substantif, adjectif, etc.)

On peut ainsi explorer un parallélisme onto-logico-grammatical. L’ arti-
culation grammaticale des parties du discours correspond a des modes de
signification (les modi significandi), mais ceux-ci correspondent a leur tour
a un fondement dans la chose, des modes d’étre (les modi essendi). C’est
I’intellect, connaissant la chose, qui confere telle ou telle qualité concrete
au langage par ses concepts, qui sont des modes de penser (les modi intelli-
gendi)*. Les trois modes (étre, connaissance, signification) convergent
noématiquement en étant uns par leur matiere, mais différents dans leur
forme, dans I’angle sous lequel cette matiere est prise. Les modi essendi,
intelligendi passivi et significandi passivi sont une seule et méme chose, le

1. P. 303 (245).
2. P. 306 (140).
3. P. 307 (249).
4.P. 317 (259).



ENTRE LOGIQUE ET SEMANTIQUE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 277

méme noyau noématique, la méme matiere. Il y a donc une compréhension
rudimentaire de I’étre, une coincidence entre la donation (Gegebenheit) du
vécu (Erlebbare), son intelligence et sa signification, en méme temps qu’il
y a une différence entre leurs modes : 1’étre-donné, la connaissance et la
signification. Mais la signification active ne fait que reprendre ce qui a
donné lieu a une intellection passive. Actif et passif s’entrecroisent dans
une coincidence intentionnelle, qui est atteinte dans I’expression objective
de ces différents modes, dans un pdle d’identité qui est I’étre objectif, la
forme ou la ratio visée par la connaissance et la signification. L’étre n’est
pas un choc sensoriel brut, mais un nceud intentionnel: il a une
«déterminité formelle »'. « La donation (Gegebenheit) établit déja une
détermination catégoriale » 2 Ainsi, chez le pseudo-Scot, c’est la logique qui
est la clé de volite du savoir : elle garantit, par le biais des modes de penser,
I’adéquation entre les modes d’étre et les modes de signifier. La
sémantique n’a plus une place flottante, comme dans I’exégése de Scot (au
chapitre précédent) mais elle est clairement subordonnée a la logique. Nous
avons quitté Scot, pour qui les signes renvoient directement aux choses
mémes, et nous sommes du c6té des modistes : « La correspondance ainsi
postulée définit une grammaire spéculative a priori, a laquelle devront se
plier nécessairement toutes les grammaires existantes »*. Heidegger doit
donc décider entre deux positions : celle de Scot, qui accorde une auto-
nomie a la sémantique, et celle du pseudo-Scot, pour qui il y a une dépen-
dance essentielle de la grammaire envers la logique (le modus concipiend;).
Il tranche du c6té du pseudo-Scot, et de la domination de la logique : «la
théorie de la signification n’est rien d’autre qu’une partie de la logique » *.
La logique est la théorie de la théorie, la doctrine du sens théorétique
(Sinn). Elle inclut : — la doctrine des éléments de signification : dictio ou
Ausdruck (théorie de la signification : Bedeutungslehre) ; — la doctrine de
Iarticulation du sens : modi significandi ou Sprache (théorie du jugement,
Urteilslehre); — la doctrine de la différenciation des structures et de leurs
formes systématiques (théorie de la science : Wissenschaftslehre). Mais
cela ne signifie pas que la grammaire doive €tre déduite de la logique, ce
qui serait une tdche impossible. Cela veut simplement dire que la philo-
sophie procede par réduction devant les significations pour aller jusqu’aux
«€éléments (Momente) catégoriaux ». L’esprit de la langue a précisément

1. Pp. 318-319 (260-261).

2. P. 138 (260). T. KiSIEL, op. cit., p. 32, en conclut : « It is what Husserl calls a
categorial intuition ». Interprétation légitime, mais encore anachronique.

3. ]. GREISCH, Ontologie et temporalité Paris, PUF, 1994, p. 12. HEIDEGGER cite
Husserl, disant dans les Recherches logiques que I'idée de grammaire a priori ressus-
cite la vieille grammaire générale.

4.P.337(279).



278 OLIVIER BOULNOIS

pour esprit une structure logique '. Les conditions logiques de la langue se
dessinent dans une doctrine des catégories. Le pseudo-Scot ne veut donc
pas fusionner logique et grammaire sur la base d’une réduction au
psychique, et la tAche que s’assigne Heidegger est seulement de
comprendre la structure logique des significations, leur « couche expres-
sive »2. C’est la seule maniére d’éviter que la « philosophie du langage »
(Sprache) ne sombre dans 1’empirique. En la matiére, il n’y a jamais de
déduction, mais simplement une interprétation a posteriori.

Le commentaire proprement dit de la Grammatica speculativa occupe
une place assez mince (le chapitre 2 de la deuxieme partie). Il s’agit d’une
paraphrase philosophique de la déduction des catégories grammaticales,
telle qu’elle est effectuée par le pseudo-Scot. Cette « doctrine des formes de
la signification » est assez pauvre, et suit le plan des sept parties du dis-
cours: nom, pronom, participe, adverbe, conjonction, préposition,
interjection.

V. La fondation de la métaphysique

Par méthode, 1’exposé excluait délibérément les problémes méta-
physiques. Il s’agissait d’'une réduction a la sphere catégoriale. Mais pour
toute doctrine des catégories, certains problémes métaphysiques sont
décisifs, comme celui de ’acces a la subjectivité. Paradoxalement, c’est la
théorie de la signification qui pourra fournir en retour une théorie adéquate
du sujet. Un autre ouvrage est donc promis par Heidegger : « c’est seule-
ment a partir de 13, en lien avec la métaphysique du probleme de la vérité,
que la mystique d’Eckhart est susceptible d’une explication philo-
sophique »3. L’étude de Scot aura pour pendant celle d’Eckhart. Car les
acquis de Husserl sur la « conscience pure »* ne signifient pas le vide de la
conscience, mais une plénitude métaphysique. Le retour au sujet est une
composante fondamentale du projet phénoménologique.

Heidegger promet donc une analytique du sujet, a la lumiere de Maitre
Eckhart. La logique s’insére dans un contexte « translogique ». La philo-
sophie a pour tiche une « interprétation métaphysico-téléologique de la
conscience » comme lieu du sens *. L’attitude théorétique n’est qu’une des

1. P. 339 (281).

2. P. 340 (282).

3. P.402 (344), n.2. Selon D. THOMA, Die Zeit des Selbst und die Zeit danach. Zur
Textkititik Martin Heideggers 1910-1976, Francfort, Suhrkamp, 1990, p. 60, le chapitre
final a été rajouté pour la publication, donc presque un an aprés. Cela explique en partie
son caractére bouillonnant et programmatique, exaltant a la fois la « force » et le « but».

4. P. 405 (347), n. 4.

5. P. 406 (348).



ENTRE LOGIQUE ET SEMANTIQUE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 279

attitudes de ’esprit vivant. L’erreur de la philosophie comme vision du
monde (« Weltanschauung ») c’est de ne pas percer au dela des visions du
monde pour saisir la « vraie réalité ». Il faut faire « du sens logique a son
tour un probleme au regard de sa signification ontique »'. C’est le sens
irréel, transcendant, qui garantit la vraie réalité. La théorie du sens permet
une conception ontico-transcendantale du concept d’objet, et celui-ci repo-
sera a son tour sur le concept d’esprit vivant. Car I’esprit est plus qu’un
sujet noétique : un esprit historique. « L’histoire doit devenir un élément
déterminant de signification pour le probléme des catégories»? Il faut
passer d’un domaine de validité idéal et théorique au domaine des signifi-
cations préthéoriques provenant de la vie elle-mé&me, mais sans sortir d’une
considération transcendantale. L’histoire n’est pas un chaos d’événements
dépourvus de signification, mais une réalité concréte, structurée intention-
nellement. Et a son tour, la transcendance n’est pas une aliénation ou un
éloignement du sujet?. Il faut donc réunifier la scolastique et la mystique :
«la philosophie comme produit rationaliste et coupé de la vie est sans
force, la mystique comme vécu irrationnel est sans but»*. La premiere
esquisse d’une analytique du Dasein se veut une exégese d’Eckhart !

On sait que la réflexion de Heidegger a effectivement accompli ce
programme d’une « philosophie de la mystique » : Heidegger a lu soigneu-
sement saint Bernard, et notamment pris des notes (en les traduisant dans
sa propre conceptualité) sur les concepts de conscientia et d’ experientia
dans le Sermon 1 sur le Cantique des Cantiques>. 11 a aussi étudi€ de pres
Maitre Eckhart, pour un séminaire d’hiver intitulé « Les fondements philo-
sophiques de la mystique médiévale »¢. Il a également écrit le 5 janvier
1917 au grand médiéviste Grabmann (et précisément découvreur de
I’inauthenticité de la Grammatica speculativa) pour lui proposer une sorte
de collaboration intellectuelle, dans le champ de la scolastique médiévale et
de la mystique, afin de parvenir a une confrontation critique, venue de
I’intérieur, de la « philosophie de la valeur » et de la « phénoménologie »".
Le tournant suivant semble constitué par le cours sur Augustin, ol se

1. P. 406 (348).

2. P. 408 (350).

3. P.409 (351).

4.P.410(352).

5. Texte cité dans H. OTT, « Martin Heidegger’s catholic origins », American
catholic philosophical quarterly 69/2 (1995) p.150.

6. Semestre d’hiver 1919/20, mentionné par O. Poggeler, p. 411. Cf. O. POGGELER,
«Sein und Nichts, Mystische Elemente bei Heidegger und Celan », Zu dir hin. Uber
mystische Lebenserfahrung von Meister Eckhart zu Paul Celan, W. Bohme éd.,
Francfort, 1987, p. 270 sv.

7. Texte édité par H. Kostler, « Heidegger schreibt an Grabmann » Philo sophisches
Jahrbuch 87 (1980) 96-105.



280 OLIVIER BOULNOIS

dessinent déja une herméneutique du souci et de la vérité, et dont on attend
avec impatience la prochaine publication.

VI. Un bilan

Heidegger, malgré un flottement interprétatif da a la confusion de Scot
et de Thomas d’Erfurt, propose une remarquable interprétation de Duns
Scot. 11 s’est livré a une lecture approfondie de passages dispersés, souvent
difficiles a repérer. Sur les objets mathématiques, son analyse est restée
sans rivale. Et il a fallu attendre prés de cinquante ans pour que d’autres
historiens s’attaquent a la question de la sémantique scotiste. Le choix de
Duns Scot est pertinent pour le projet phénoménologique et historique qu’il
revendiquait, en raison de sa théorie de I’objet pur, transcendantal ou
surtranscendantal. Certes, Scot est husserlianisé. Mais il s’y préte évidem-
ment mieux que Thomas d’Aquin (qui n’a pas d’ontologie neutre) ou
Eckhart.

Le projet philosophique annoncé en 1913 est accompli. Cette étude a
articulé le domaine total de 1’étre selon ses différents modes de réalité.
Heidegger a produit une logique pure, articulée en pluralité par la doctrine
des catégories, et antérieure a I’ontologie. 1l a fait passer le sens de la vérité
du jugement a la simple appréhension, non comme une perception empi-
rique, mais comme une donation catégoriale. Il se dirige vers une
conscience intentionnelle non théorique, mais élaborée a partir de
I’existence vivante et historique.

Si I’on se reporte aux auto-interprétations fournies a posteriori par
Heidegger, il est exact qu’il a articulé des catégories de 1’expérience et de
la pensée aux formes de la signification, qu’il a relié la logique et I’onto-
logie. Ces deux domaines sont pensés dans une subordination (méme si la
coordination a été un instant envisagée) : le catégorial est le lieu logique de
tout phénomene (Etre et non-&tre) ; la signification de 1’étre est un cas
particulier soumis au cas général. Heidegger endosse donc la thématique
(classique de Scot a Kant) du concept de 1’aliquid logique englobant I’ ens
reale. Il revient ainsi au fondement de la métaphysique moderne. Par
rapport a la dissertation de 1913, il a réalisé le premier moment, I’articu-
lation de la logique et de la signification.

En revanche, on ne peut pas dire qu’il se soit beaucoup préoccupé de la
question de I’étre en elle-méme, ou de 1’étre de 1’étant. Il a entrevu, avec sa
théorie de la donation catégoriale, qu’il y a une compréhension
pré-ontologique de I’€tre. Il a certes mentionné le probléme de I’unité des
sens de I’étre a propos de 1'univocité scotiste, mais ceci a plutét inhibé la
question du sens directeur et fondamental de 1’étre, qui reviendra au jour



ENTRE LOGIQUE ET SEMANTIQUE : HEIDEGGER LECTEUR DE DUNS SCOT 281

par le rapprochement de la VI® Recherche logique avec Brentano en 1919,
— ce qui valide la encore 1’auto-interprétation postérieure de Heidegger. Ce
travail laisse pourtant deviner en négatif ce qu’il lui restait & découvrir pour
refonder la logique et la sémantique. Comme le disait Heidegger lui-méme
dans son « Avant-propos» a 1’édition des Friihe Schriften
«!interdépendance (Zusammengehorigkeit) des deux questions restait dans
I’ombre »'. 11 lui restait a affranchir la parole de la logique, la langue du
concept, la doctrine de la signification de celle des catégories. Et pour cela,
il lui fallait encore penser le néant, non dans un concept, mais dans une
expérience non-conceptuelle, par la description de I’angoisse.

Olivier BOULNOIS
Maitre de Conférences,
Ecole Pratique des Hautes Etudes

1.P.IX.






LA DOCTRINE DU JUGEMENT,
LA METAPHYSIQUE DU PRINCIPE DE RAISON

ET L’IDEE DE LA LOGIQUE

a question de la logique, ou plus exactement du logique, des

Logischen, selon I’expression de Husserl, est inséparable chez
Heidegger de celle de 1’étre, plus précisément du sens de 1’étre, probléme
dont, comme il le rappelle dans Mein Weg in die Phinomenologie, il
cherchait la solution dans les Recherches logiques de Husserl '. On connait
certes I’importance que Heidegger accordait a la VI¢ Recherche, que
Husserl d’ailleurs accepta de rééditer a sa demande expresse en 1920, et a
la premiére recherche, dont on a longtemps cru qu’elle formait le theéme du
cours du semestre d’ét€ 1920 2, mais il faudrait peut-étre rappeler que c’est
la IVe Recherche qui a d’abord attiré ’attention du jeune Heidegger qui
soulignait dans sa thése d’habilitation de 1916 que

c’est Husserl qui a remis en honneur I’idée d’une grammaire pure et
montré qu’il y a des lois a priori de la signification qui font encore
abstraction de la validité objective des significations 3.

C’est parce que le jeune Heidegger s’occupe des problemes de la logique
contemporaine, comme 1’atteste sa dissertation de 1914 traitant de La
doctrine du jugement dans le psychologisme, travail directement inspiré
des Prolégoménes a la logique pure de Husserl, qu’il est amené a s’intéres-
ser la logique scolastique, dans laquelle il découvre des éléments phéno-

1. Cf. Questions IV, Paris, Gallimard, 1976, p. 162.

2. Cf. Acheminement vers la parole, Paris, Gallimard, 1976, p.91. Ce cours
aujourd’hui publié (Ga 59, paru en 1993) sous le titre de Phénoménologie de ’intuition
et de lexpression est fort décevant a cet égard.

3. Traité des catégories et de la signification chez D. Scot, Paris, Gallimard, p. 157
(tr. modifiée).



284 FRANCOISE DASTUR

ménologiques, car loin d’étre simplement une reprise de la syllogistique
aristotélicienne, elle constitue, en particulier chez Duns Scot, ce que
Husserl nommera plus tard une apophantique formelle, c’est-a-dire une
logique du sens qui n’a pas affaire a la validité objective, mais seulement
aux lois a priori qui établissent les conditions de 1’unité du sens. L’objet
privilégié d’une telle logique est donc 1’assertion en elle-méme, la propo-
sition en tant que simple signification, ou comme le dira Husserl dans
Logique formelle et logique transcendantale, la morphologie pure du
jugement '. C’est d’une telle « logique du sens », dont Heidegger découvre
la matrice dans la « sémiotique » de Duns Scot, qu’il attend alors une clari-
fication essentielle du probléme de la signification directrice de I’€tre dont
il souligne dans son autointerprétation qu’il constitue « la question qui (le)
mit en chemin » dés sa premiere lecture philosophique, celle de la disser-
tation de Brentano en 19072.

C’est en fait le méme projet, celui du développement d’une logique du
sens orientée vers le jugement, qui se distingue de la logique au sens fort
du terme, celle de la validité, orientée vers 1’objet, qui guide encore
Heidegger dans son entreprise de Destruktion ou plutot de kritischer Abbau
der iiberlieferten Logik, de « déconstruction critique de la logique tradi-
tionnelle », expression qu’il emploie, entre autres, dans le cours du
semestre d’été 1928 consacré aux Metaphysische Anfangsgriinde der Logik
im Ausgang von Leibniz, aux « Premiers principes métaphysiques de la
logique a partir de Leibniz ». Ce que Heidegger cherche a faire apparaitre
dans ce cours, c’est justement le statut métaphysique des principes méta-
physiques initiaux de la logique, c’est-a-dire le caractere proprement philo-
sophique de celle-ci qui, une fois accomplie la Destruktion de la théorie
leibnizienne du jugement?, c’est-a-dire la reconduction de celle-ci a ses
fondements métaphysiques, peut étre définie comme une « métaphysique
de la vérité »*. Car il s’agit essentiellement encore, pendant toute la période
de Marbourg, de «rendre plus originairement concevable » ce que nous
nommons logique et de faire apparaitre «1’idée d’une logique philo-
sophique »3. Or celle-ci ne peut pas étre fondée par une mise en rapport

1. Le changement du vocabulaire husserlien de 1900 a 1929 s’explique par le fait
que la perspective, qui était d’abord plus large et concernait le rapport de la logique
pure au langage, est devenue plus strictement logique, le jugement étant le corrélat
logique de la notion d’objet alors que la signification est celui de I’expression, comme
I’indique bien le titre de la premiére Recherche logique.

2. Questions IV, op. cit., p.162.

3. Titre de la premiére partie principale du cours.

4. Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von Leibniz, Ga 26,
Francfort, Klostermann, 1978, pp. 126 et 132 (noté par la suite Ga 26).

S.Ibid., p. 7.



LA DOCTRINE DU JUGEMENT 285

extérieure de la logique et de la philosophie, mais par une appropriation
plus originaire de la logique traditionnelle, a travers la tentative de la

rendre plus liche, afin qu’apparaissent en elle des problémes centraux,
et de nous laisser reconduire par la teneur de ces problémes eux-mémes
aux présupposés de celle-ci '.

On voit bien ici que la tiche de la Destruktion qui est déterminée comme
un Auflockern, comme le fait de desserrer, défaire, relicher, rendre meuble,
ce qui est trop noué, trop entrelacé, trop compact, consiste bien a
de-struere, a démonter un assemblage, a dégager les diverses couches
d’une construction, a faire apparaitre I’ordre d’une disposition, plutt qu’a
renverser ou a détruire. C’est donc seulement par une telle dé-construction
que I’on peut véritablement fonder une logique philosophique. C’est ce que
Heidegger dit explicitement dans ce méme cours :

Nous ne possédons pas une métaphysique toute faite dans laquelle nous
pourrions loger la logique, mais la Destruktion de la logique est elle-
méme une partie de la fondation en raison (Begriindung) de la méta-
physique 2.

Comme Heidegger le souligne a plusieurs reprises dans ce cours et comme
il le rappellera en 1929 dans 1I'introduction de Kant et le probléme de la
métaphysique * : fonder la métaphysique ne consiste pas a remplacer un
fondement déja établi par un autre, comme si la métaphysique était déja un
édifice achevé et une discipline toute faite, mais la fondation
(Grundlegung) est au contraire la projection d’un nouveau plan architec-
tural en méme temps que la détermination concréte de la métaphysique *.
Heidegger a consacré a ce travail de déconstruction et de fondation
d’une logique philosophique une grande partie de ses cours de la période
de Marburg et du commencement de la seconde période de Freiburg, a peu
pres donc du semestre d’hiver 1925-26, période du premier cours intitulé
Logique, dont le sous-titre est: La question de la vérité, jusqu’au fameux
cours du semestre d’été 1934, Uber Logik als Frage nach der Sprache,
«Sur la logique en tant que question du langage », qui devrait constituer le
tome 38 de la Gesamtausgabe s, cours dont Heidegger lui-méme mentionne
a deux reprises qu’il constitue un moment décisif, celui de la trans-

1. Ibid., p. 1.

2. Ibid., p. 70.

3. Kant et le probléme de la métaphysique, Paris, Gallimard, 1953, p. 37-38.

4. Ga 26, p.132.

5. Sa publication, sous le n° 38 dans la Gesamtausgabe, n’est pas encore annoncée
et le texte fort incomplet publié par Farias en 1991 sur la base du cahier de cours
d’Helene Weiss ne représente qu’une soixantaine de pages (Logica, Lecciones de M.
Heidegger, Barcelone, Anthropos, 1991, Ed. Bilingue).



286 FRANCOISE DASTUR

formation de la logique en la question du Wesen der Sprache, du
déploiement de I’étre de la parole'. Cette précision permet de comprendre
que la Destruktion de la logique est une tiche qui reste essentiellement
axée sur une certaine conception du discours et de la parole, celle-la méme
que ’on trouve dans Sein und Zeit, a savoir une conception qui voit dans la
Sprache, la parole, une Wortganzheit, un ensemble de mots et 1’ Hinaus-
gesprochenheit der Rede, I’extériorisation orale du discours?. A partir du
moment ol le langage n’est plus identifié a I’ensemble des mots et des
sons, mais compris a partir de son Wesen, c’est-a-dire non pas a partir de
son essentia, mais au sens verbal du vieux mot wesan, qui, signifiant
«déployer son étre », ne s’oppose nullement a 1’existentia, il ne peut plus
étre question de ramener le logique a I’existential, c’est-a-dire de suivre le
programme tracé par Heidegger dans le § 33 de Sein und Zeit, paragraphe
consacré a I’énoncé (Aussage) comme mode dérivé de I’explicitation :

1l ne s’agissait provisoirement, en montrant le caractére dérivé de
I’énoncé par rapport a 1’explicitation et au comprendre, que de faire
clairement voir que la “logique” du Adyoc est enracinée dans I’ana-
lytique existentiale du Dasein 3.

Il s’agira en effet non plus d’une déconstruction de la logique comprise
comme retour a ses fondements initiaux, afin de faire apparaitre le fonde-
ment herméneutique-existential du Adyo¢ amogavtixde et 1’origine méta-
physique de la logique, mais bien de ne plus voir en elle que le résultat de
I"interprétation technique de la pensée qui signe le déclin de celle-ci,
désormais réduite a n’avoir plus qu'une valeur instrumentale, ce qui se voit
en quelque sorte confirmé par les définitions traditionnelles de la logique
comme organon ou canon‘. On peut cependant considérer que la
Destruktion de la logique a laquelle Heidegger procede entre 1925 et 1934

1. Cf. Qu’appelle-t-on penser ? Paris, PUF, 1954, p. 157 et Acheminement vers la
parole, op. cit., p. 93.

2. Sein und Zeit, Tiibingen, Niemeyer, 1963, p. 161. (Noté par la suite SuZ). Les
traductions francgaises récentes ne permettent plus de comprendre la distinction entre
Rede (que Martineau traduit par « parler » et Vezin par « parole ») et Sprache (traduit par
parole chez Martineau et par langue chez Vezin). HEIDEGGER indique pourtant lui-méme
que logos est traduit par Rede et distingue clairement celle-ci de I’ébruitement sonore
du parler. Mais il est encore ici conduit par la distinction d’origine husserlienne entre
signification et expression, comme |’atteste I’apostille de la p. 87 qui s’oppose par ces
mots a la phrase dans laquelle se voit affirmé le caractére « fondé » du mot et de la
parole (Wort und Sprache) par rapport aux significations : « Faux. La Sprache ne
constitue pas un étage supérieur, mais elle est le Wesen originaire de la vérité en tant
que 1a ». C’est dans la Lettre sur I’humanisme (1946) que Heidegger déclare que « La
Sprache est la venue éclaircissante et célante de 1’étre » (op. cit., p. 65).

3. SuZ, p.161.

4. Lettre sur I’humanisme, op. cit., p.31 sv.



LA DOCTRINE DU JUGEMENT 287

est une tiche qui prépare le «tournant» du milieu des années trente,
puisqu’elle met clairement en lumiere, a I’égard de la vérité, de I’étre et du
langage, le caractere dérivé de leur détermination traditionnelle. On
pourrait en effet montrer que la domination de la logique sur la pensée
occidentale et le primat qui lui est reconnu traditionnellement en tant
qu’organon sur la philosophie elle-mé&me reposent sur trois theses fonda-
mentales auxquelles la déconstruction critique heideggérienne s’attaque
systématiquement dans les cours de Marburg et Freiburg : une thése qui
concerne la vérité : le lieu de la vérité est le jugement; une theése qui
concerne 1’étre : I’étre n’a pas d’autre sens que la copule ; une these qui
concerne le statut du langage : 1’énoncé propositionnel prédicatif constitue
I’essence du langage. De ces trois théses, c’est la premiere qui est évidem-
ment la plus importante et c’est a sa critique que Heidegger s’emploie le
plus longuement, en particulier dans le cours de 1925-26 et dans celui de
1928. Je me propose de revenir brievement sur le premier de ces cours,
avant de me consacrer, aprés cette longue introduction, a I’analyse et a la
lecture du cours de 1928.

En 1925-26, période o Heidegger acheve la rédaction de Sein und
Zeit, la critique de la theése traditionnelle de la vérité se déploie sous la
forme d’une discussion critique de la théorie husserlienne de la vérité a
laquelle est consacrée toute la longue « Considération préliminaire » (prés
de cent pages) du cours intitulé Logik. Heidegger voit en Husserl, déja a
cette époque, celui dont il dira dans son dernier séminaire en 1973 que,
«avec ses analyses de ’intuition catégoriale, (il) a libéré I’étre de sa fixa-
tion dans le jugement »'. Car déja, dans le cours du semestre d’été 1925,
Prolégoménes a I’histoire du concept de temps, dont une énorme « partie
préparatoire » de 170 pages est consacrée au « Sens et (a la) tiche de la
recherche phénoménologique », Heidegger déclarait que la phénoméno-
logie rompt avec la limitation du concept de vérité aux actes de mise en
relation, aux jugements » et qu’

elle revient, sans qu’elle en ait une conscience expresse, & I’ampleur du
concept de vérité qui permettait aux Grecs, 2 Aristote, de nommer vrais
aussi la perception en tant que telle et le simple fait de percevoir quelque
chose 2.

1. Questions IV, op. cit., p.315.

2. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, Ga 20, 1979, p.73. Comme
HEIDEGGER le soulignait déja dans sa thése d’habilitation, Duns Scot reconnait lui aussi
a la simplex apprehensio une vérité qui s’oppose non a la fausseté mais a la non-
connaissance. Bien que le jugement soit déterminé comme ce qui est proprement vrai
ou faux, est cependant reconnue ici une vérité antérieure au jugement (Cf. Traité des
catégories et de la signification chez Duns Scot, op. cit., p.97).



288 FRANCOISE DASTUR

C’est ce concept plus ample de la vérité que 1’on peut trouver dans la VI®
Recherche logique a travers la notion d’intuition catégoriale, qui atteste que
I’€tre n’est pas un simple concept, une pure abstraction, mais qu’il est
donné dans une intuition d’une nature spéciale, analogue a la perception du
monde phénoménal. Pourtant dans les Prolégoménes a la logique pure,
Husserl se référe a un autre concept de vérité, celui de la vérité au sens de
validité ou Geltung. Heidegger montre dans le cours de 1925-26 que
I’origine de ce concept de vérité au sens de validité, qui chez Rickert et
dans I’école de Bade prendra méme le sens de valeur (Wert), est a chercher
dans la Logique de Hermann Lotze qui identifie I’énoncé propositionnel,
dans la mesure ou il « vaut », ou il est valable, avec la vérité elle-méme '. La
conception lotzienne de la validité représente donc la culmination de la
these traditionnelle selon laquelle le jugement est le lieu de la vérité.
Husserl adopte cette définition de la vérité, vérité comprise comme Satz- ou
Logoswahrheit, vérité propositionnelle ou logique, afin de lutter contre le
psychologisme qui ne distingue pas entre acte et contenu du jugement,
c’est-a-dire entre réalité et idéalité, et qui ruine ainsi le fondement méme de
I’idée de vérité. Pour Lotze lui-mé&me, la proposition n’est pas le résultat
d’un acte psychique, mais une forme d’effectivité, de Wirklichkeit, qui ne
peut pas étre produite par la conscience, mais seulement reconnue, affirmée
(bejaht) par elle. C’est la raison pour laquelle il identifie la proposition
avec |’ idéa platonicienne. Husserl aurait donc adopté la théorie lotzienne
de la validité afin de préserver I’intemporalité de la vérité du relativisme
psychologiste.

Pourtant le véritable probléme de Husserl n’est pas tant celui de la
distinction entre réalité et idéalité que celui de leur corrélation : c’est la
notion d’intentionnalité elle-mé&me qui en constitue la solution : elle signifie
que chaque acte psychique réal est en lui-méme relié a son contenu idéal, a
ce que Lotze nommerait une « effectivité ». Plus encore : il est toujours
possible de faire I’expérience de I’identité de ’intention et de son objet.
Husserl a nommé « évidence » cet acte d’identification. C’est en effet au
niveau de la VI® Recherche que nous trouvons le véritable concept phéno-
ménologique de vérité : non pas la vérité au sens de validité, mais la vérité
au sens de I’identité de I’intention et de I’intuition, vérité que Heidegger
nomme dans le cours de 1925-26 Anschauungswahrheit ou Nouswahrheit,
vérité d’intuition ou vérité du volic, puisque le terme grec de voiig est apte
a rendre compte du sens élargi de 1’intuition husserlienne qui comprend a
c6té de I’intuition sensible 1’intuition dite catégoriale. Il reste néanmoins 2
comprendre pourquoi on trouve dans les Recherches logiques deux
concepts de vérité et comment ils sont articulés 1’'un par rapport a 1’autre.

1. Logik, Die Frage nach der Wahrheit, Ga 21, 1978, p. 82 sv.



LA DOCTRINE DU JUGEMENT 289

L’argumentation de Heidegger consiste a faire apparaitre que chez Husserl,
c’est la vérité d’intuition qui sert de fondement a la vérité propositionnelle,
contrairement a ce qui se passe chez Lotze qui fonde la vérité d’intuition
sur la validité propositionnelle. Chez Husserl en effet la proposition ne peut
étre dite valable qu’en tant qu’expression de ’intuition, qu’en tant que
représentation vide de I’objet visé qui peut étre a tout moment légitimée
par la présence effective de 1’objet. La proposition n’est dite vraie que
parce qu’elle s’identifie a ’'un des membres de la relation d’identification
qui constitue la vérité au sens phénoménologique, ce qui atteste que la
vérité propositionnelle repose en fin de compte sur la vérité intuitive. Le
mérite de Husserl dans les Recherches logiques consiste a avoir reconduit
la vérité du Adyoc a celle du voic et & étre parvenu ainsi, par I’inter-
médiaire de son concept élargi d’intuition, & ébranler le fondement de la
logique traditionnelle, c’est-a-dire la localisation de la vérité dans le seul
énoncé propositionnel. C’est pourquoi, selon Heidegger, il rejoint en
quelque sorte Aristote qui, considérant dans le chapitre 10 du livre © de la
Métaphysique 1a vérité et la fausseté au niveau des étres non composés,
définit la vérité a ce niveau comme le simple acte de toucher et d’exprimer
(Oryeiv xal @dvar). Ici Aristote prend en compte ce que Heidegger nomme
le niveau antéprédicatif de la vérité et de la fausseté, ce qui implique que
I’étre n’est plus considéré comme 1’objet d’une détermination logique et
donc que le Adyog, en tant que jugement, ne constitue plus le guide de
I’enquéte ontologique. Pour Heidegger, Aristote va dans ce passage plus
loin encore que Husserl avec I’intuition catégoriale, car a I’encontre de
toute la tradition occidentale, il détermine la vérité non plus comme un
caractére du Adyoc, mais comme un-caractere de 1’étre lui-méme.

Heidegger rompait donc ainsi de maniére décisive avec 1’interprétation
habituelle de la pensée d’ Aristote qui voyait en celui-ci 1’auteur de deux
théses bien connues : premieérement, la proposition est le lieu de la vérité, et
deuxiémement la vérité est adéquation de la pensée et de I’étre. Pour
réfuter la premiere de ces theses, Heidegger met I’accent sur le véritable
sens de I’ &négavolc qui veut dire laisser les étants se montrer par eux-
mémes, ce qui implique que la proposition en tant que Adyoc
amogavtixdg doit &tre comprise a partir de la dimension originaire d’un
découvrement de I’étant qui seul peut lui donner sa vérité. Si la proposition
est ainsi seulement 1’expression de ce qui a déja ét€ découvert au niveau
plus originel de I’ouverture au monde du Dasein, elle ne peut plus étre
comprise comme la condition de possibilité de la vérité, mais au contraire
comme rendue elle-méme possible sur la base d’une vérité plus originaire.
On en arrive ainsi a un véritablement renversement de priorit€ que
Heidegger exprime par cette formule lapidaire :



290 FRANGOISE DASTUR

La proposition n’est pas le lieu de la vérité, mais au contraire la vérité
est le lieu de la proposition .

Si le cours de 1925-26 est ainsi consacré a la critique de la vérité
propositionnelle, celui de 1928 part au contraire de ce qui constitue la these
de fond de la logique traditionnelle, a savoir la conviction, déja présente
chez un Aristote qui est ici considéré de maniere beaucoup plus conven-
tionnelle, que le jugement représente le phénomeéne fondamental de la
logique 2. Dans ce cours, il s’agit pour Heidegger de retrouver, a partir de la
logique traditionnelle elle-mé&me, qui est le contenu pétrifié et mort d’une
philosophie autrefois vivante, I’acces a celle-ci 3, ce qui exige le choix d’un
point de départ déterminé a I’intérieur de I’histoire de la logique. Ce choix
d’un moment historique approprié conduit Heidegger a Leibniz, qui non
seulement concentre en lui-méme la tradition antique et médiévale de la
logique, mais est aussi I’origine des nouvelles problématiques qui animent
encore celle-ci aujourd’hui *. Ce que Heidegger se propose véritablement de
faire, ce n’est pas de donner de la logique de Leibniz un exposé historique,
ce qui d’ailleurs serait rendu difficile par le fait que celui-ci ne donne nulle
part un exposé systématique de sa logique, dont les éléments essentiels sont
dispersés dans une multitude de textes, mais simplement de se concentrer
sur la théorie leibnizienne du jugement pour tenter a partir de la de
déployer la dimension philosophique des problémes posés par celle-ci®. Je
me propose pour ma part de retracer schématiquement le chemin ainsi
parcouru par Heidegger dans la premiere partie de ce cours dont les
quelques cent pages sont consacrées a

La Destruktion de la théorie leibnizienne du jugement en vue du
dégagement des problémes métaphysiques fondamentaux °.

La conception que se fait Leibniz du Aéyog dmogavtixdc va dans le
sens, déja indiqué par Aristote, qui le définit comme une ocupnAoxn, une
oVvBeotg, un AEyetv TL xata Tvog, un dire quelque chose de quelque
chose, d’une théorie de I’inclusion du prédicat dans le sujet. Ce qui carac-
térise cette théorie, c’est qu’elle concerne autant ’inclusion logique du
prédicat dans le sujet que l’inclusion ontique de 1’€tre signifié par le
prédicat dans 1’étant nommé par le sujet : il s’agit donc d’une inclusion a la
fois logique et ontique. A 1’opposé de Descartes qui oriente sa théorie du
jugement par rapport a la prise de position du sujet connaissant a 1’égard de




LA DOCTRINE DU JUGEMENT 291

ses propres représentations, I’acte du judicare étant défini par celui-ci
comme assensionem praebere, donner son assentiment a un rapport entre
différentes représentations, la théorie leibnizienne du jugement demeure
strictement orientée par rapport a la teneur de 1’énoncé en lui-méme. Dans
la tradition, le jugement est considéré comme le support premier et
véritable de la vérité et inversement celle-ci est définie comme un caractere
de I’énoncé lui-mé€me, comme é€tre vrai. Tous les jugements étant pour
Leibniz analytiques, le verum esse se voit ainsi défini comme inesse du
prédicat dans le sujet et la forme fondamentale de cette inclusion est
I’identité, ce qui implique que les vérités premiéres sont des identités,
c’est-a-dire des énoncés dans lequels quelque chose se voit explicitement
déterminé comme identique avec soi-mé€me. Leibniz distingue en effet les
vérités originaires qui, en tant qu’identités manifestes, ne sont pas démon-
trables, et les vérités dérivées. Parmi ces derniéres, les vérités nécessaires
sont des identités virtuelles, réductibles aux identités originaires, les vérités
contingentes sont €galement des identités, mais elles ne sont pas suscep-
tibles d’étre ramenées aux identités originaires par une analyse finie.

On peut, a partir de 1a, dire a la fois de Leibniz qu’il est un rationaliste,
au sens ou il vise a concevoir I’étre, et méme 1’étre de fait, a partir de la
ratio, mais aussi qu’il appartient a la tradition scolastique, qui place I’idéal
de la connaissance dans la scientia Dei, qui joue le réle d’une construction
de la connaissance absolue a partir de laquelle la connaissance humaine et
finie peut étre mesurée '. Cette connaissance divine, dont on trouve 1’ana-
lyse dans la Somme théologique de Thomas d’Aquin, englobe le réel
comme le possible, et 1a connaissance du réel prend la forme d’une scientia
visionis, d’un intuitus qui prend en vue la totalité présente du temps, ce qui
a pour conséquence que le contingent considéré en lui-méme peut étre
soumis a une connaissance infailliblement certaine, tandis que considéré du
point de vue de sa cause, ¢’est-a-dire comme futur, il ne peut étre I’objet
d’une connaissance certaine. Le motif décisif qui pousse Leibniz a assi-
miler les vérités de faits aux vérités de raisons provient donc clairement du
fait qu’il prend comme idéal de connaissance pour I’homme 1’esprit absolu
de Dieu 2. Une double intention détermine ainsi la conception leibnizienne
de la vérité : d’une part la reconduction de toutes les sortes de vérités aux
identités originaires et d’autre part le maintien du caractére particulier des
vérités de fait. C’est la raison pour laquelle les principes de la connaissance
doivent étre déterminés de maniére correspondante : les vérités de raison
obéissent au principe de contradiction, les vérités de fait au principe de
raison, comme il est dit au § 31 de la Monadologie. Les vérités originaires,
elles, obéissent au principe d’identité, puisqu’elles sont des vérités dont on

1. Ibid., p. 53 sv.
2. Ibid., p. 59.



292 FRANGOISE DASTUR

ne peut rendre raison, ce qui ne veut pas dire qu’elles sont sans raison, mais
qu’elles sont elles-mémes des raisons, des fondements, tandis que les
autres vérités ont besoin d’étre fondées en raison, et qu’elles obéissent donc
ainsi au principe de raison, au principium reddendae rationis, le principe
qui exige que soit fournie la raison. Pourtant le principe qui régit les vérités
dérivées nécessaires est le principe de contradiction, puisque ces vérités
doivent étre reconduites aux identités originaires et ne peuvent I’étre que
par la monstration de leur accord avec celles-ci. Mais dans la mesure ot on
rend ainsi raison d’elles, on peut dire qu’il y a un primat du principe de
raison sur le principe de contradiction, bien que cela ne soit nullement clair
chez Leibniz lui-méme. Ce qui apparait en tout cas ainsi c’est une
connexion entre la raison (Grund), la vérité et 1’étre, dans la mesure ol
I’identité constitue le caractere fondamental de la vérité et donc aussi celui
de I’étre de 1’étant !

Heidegger, par I’analyse minutieuse — dont il n’est pas possible de
suivre le détail ici — de la théorie leibnizienne des idées par opposition a
celle de Descartes, montre par la suite que 1’identité leibnizienne n’est pas
seulement le concept négatif du défaut de toute disparité, mais au contraire
I’idée de 1’accord et de la co-appartenance de ce qui differe, ce qui
implique que le logique au sens le plus large, c’est-a-dire le concept de la
connaissance et de la vérité, en tant qu’ils possédent comme caracteres
essentiels I’intuition et 1’identité, sont tirés de la simplicitas Dei en tant
qu’idéal directeur de 1’étant véritable. Si la théorie logique de I’identité et
en particulier le concept logique de sujet apparaissent ainsi dans la lumiere
de leur fondement ontico-métaphysique, le concept métaphysique de sujet,
celui de la substance individuelle, doit de mé&€me faire apparaitre une
connexion entre 1’interprétation de 1’€étre et la théorie du jugement. Et a cet
égard, déja le terme de « monade » que Leibniz choisit pour caractériser la
substantialité de la substance est significatif, puisque povdg signifie a la
fois ce qui est simple et un, mais aussi ce qui est isolé et solitaire 2. Ce qui
distingue en effet la conception leibnizienne de la substance de celle que
I’on trouve chez Descartes et Spinoza, lesquels la définissent négativement
comme ce qui n’a besoin de rien d’autre pour exister, c’est la détermination
positive de son unité. Ce que cherche Leibniz, c’est un principe d’unité qui
soit en lui-méme un principe unificateur actif et c’est ainsi qu’il se voit
forcé de recourir aux formes substantielles alors si décriées et de les
remettre pour ainsi dire en honneur sous la forme de ce qu’il nomme
«atomes formels ». D’un point de vue extérieur, il semble que la monado-
logie de Leibniz ne consiste qu’en la substitution a un modele mécaniste et
causal d’un modele dynamique et téléologique et qu’elle témoigne de ce

1. Ibid., p. 68.
2. Ibid., p. 89.



LA DOCTRINE DU JUGEMENT 293

que Leibniz professe a la place du matérialisme un spiritualisme. Mais
Heidegger insiste sur la nécessité d’admettre que I’interprétation monado-
logique de I’étant a été entreprise dans une intention authentiquement
philosophique '.

Car Leibniz nomme aussi « points métaphysiques » ces atomes formels
qui ne sont nullement les éléments derniers de la mati¢re, mais au contraire
des principes originaires de la forme, de 1’ €idog, et qui possedent comme
tels une vis primitiva, une force primitive. De la compréhension adéquate
de celle-ci dépend le sens que nous donnons a la monadologie, un sens
ontologique ou la signification d’une superficielle philosophie populaire.
C’est en s’opposant a la théorie scolastique de la potentia passiva et de la
potentia activa que Leibniz éclaire ce qu’il entend Iui-méme par force. Il
semble en effet tout d’abord que potentia activa et vis activa soient la
méme chose. En fait il n’en est rien, comme le souligne Leibniz, puisque si
la potentia activa scolastique est la simple capacité ou possibilité d’agir, la
vis activa leibnizienne contient déja en elle un certain agir déja effectif, une
entéléchie, elle se place entre une aptitude a agir et I’action elle-méme et
comporte en elle un conatus, une tendance, une pulsion (Drang). Tout étant
possede ce caractere de pulsion, lequel constitue le caractere métaphysique
fondamental de la monade. En cela Heidegger voit un énoncé méta-
physique de grande portée, car il doit permettre d’élucider I’ensemble de
I’étant. Le concept de pulsion permet en effet de comprendre que ’unité de
la substance n’est pas quelque chose qui s’ajoute a celle-ci mais au
contraire quelque chose qui la détermine par avance, qui en est le primum
constitutivum. Or c’est le rapport constant a sa propre existence, la concep-
tion d’étre et la maniére d’&tre du moi propre qui donne & Leibniz le
modele de cette « unité » qu’il attribue a tout étant : la monade est en ce
sens comparable a notre moi. C’est 1a I’unique présupposé et le contenu
propre de la projection métaphysique de 1’idée de 1’étre qui sont ainsi tirés
de I’expérience propre du soi. Heidegger cite a ce propos la phrase célebre
des Nouveaux essais (1, 1, §23) :

Et je voudrois bien savoir, comment nous pourrions avoir 1’idée de
I’estre, si nous n’estions des Estres nous mémes, et ne trouvions ainsi
I’estre en nous 2.

Heidegger voit dans cette phrase non seulement 1’expression de 1’idée
selon laquelle nous trouvons en nous-mémes 1’idée de 1’étre, mais aussi de
celle selon laquelle nous ne pouvons pas étre ce que nous sommes sans
avoir cette idée de I’€tre, ce qui implique pour lui que la compréhension de
I’&tre est constitutive du Dasein lui-méme. On peut certes entendre ce

1. Ibid,, p. 94.
2. Ibid., p. 109.



294 FRANCOISE DASTUR

discours comme 1’exposé d’un pur et simple anthropomorphisme fondé sur
la reconnaissance d’une analogie entre nous et I’ensemble de 1’étant ; pour
Heidegger pourtant, ce discours analogisant doit plutot conduire a la ques-
tion de savoir quelles sont finalement les structures de 1’existence qui nous
est propre qui peuvent permettre une telle interprétation de I’étre de la
substance. Et ¢’est bien évidemment a partir de I’analyse du Drang, de la
pulsion, qu’on peut répondre a cette question. Car si la monade est carac-
térisée par une vis activa qui est unifiante, cela implique nécessairement
qu’elle contient en elle, bien que simple, une multiplicité. Mais cette
multiplicité ne peut étre elle-méme qu’en devenir, elle doit elle-méme avoir
un caractere « pulsif », ce qui implique que la pulsion est en elle-méme
quelque chose de mouvant, de changeant, tout en étant quelque chose
d’unifiant. Or, si cette unité n’est pas surajoutée a la multiplicité, cela veut
dire qu’elle est « donnée » par anticipation et que ce qui unifie est une
structure d’anticipation et de dépassement. Dans cette structure, Heidegger
voit le véritable motif métaphysique du caractére de représentation de la
monade, motif, précise-t-il, qui demeure caché & Leibniz lui-méme. Dire
que la pulsion est vor-stellend signifie au sens strict qu’elle a la capacité de
poser (quelque chose) devant (elle) et donc de sortir d’elle-méme. 11 s’agit
l1a d’une structure fondamentale de la monade et non pas d’un pouvoir
particulier de I’ame. C’est pourquoi il ne faut pas dire que la monade est
I’ame en son étre métaphysique, mais au contraire que 1’ame est une
modification possible de la monade. Un tel pouvoir de représentation n’est
donc pas accidentel, mais c’est la structure méme de I’événement pulsif qui
est ekstatique '. C’est a partir de cette structure ekstatique que Heidegger
entreprend de rendre compte en détail de I’ensemble du discours monado-
logique de Leibniz.

Ce que Heidegger veut montrer par 13, c’est que la monadologie est une
détermination de la substantialité de la substance et de ’unité de I’étant en
tant qu’étant et que cette unité est comprise comme pulsion, c’est-a-dire
comme représentation et tendance au dépassement. L’interprétation de la
monadologie lui sert ainsi a trouver le fondement proprement métaphysique
de la logique leibnizienne en tant que celle-ci est fondée sur une théorie de
I’identité.

Car si le jugement est depuis Aristote considéré comme le porteur et le
lieu de la vérité, cela implique qu’il faille élucider 1’essence — I’étre — du
jugement. Or juger est un comportement de I’homme par lequel celui-ci se
rapporte a 1’étant. Ce rapport est nommé intentionnalité par Husserl. En
tant que rapport prédicatif, énonciatif, il est doublement reliant, puisqu’il

1. Ibid,, p. 113.



LA DOCTRINE DU JUGEMENT 295

relie I’acte de juger a la chose et que, en tant que déterminant, il relie le
prédicat au sujet. C’est dans le «est » que s’expriment ces deux relations.
La théorie leibnizienne du jugement exige que tous les énoncés pos-
sibles puissent étre reconduits aux identités originaires. Leibniz trouve dans
la conception monadique de la substance cette unité préalable qui joue le
role d’étalon pour toute unification possible. Tel est le résultat de la
«destruction » de la théorie leibnizienne du jugement par lequel il s’avére
bien que la logique n’est ici rien d’autre que la métaphysique de la vérité.
Ce que Heidegger voulait montrer est donc par la atteint : la logique
n’est nullement un simple organon qui précéderait tout exercice de la
pensée et toute science, mais au contraire c’est elle qui présuppose la méta-
physique. Telle s’énonce donc la thése de Heidegger, contre le présupposé
séculaire selon lequel la logique aurait un primat sur la métaphysique :

La logique est fondée sur la métaphysique et n’est rien d’autre que la
métaphysique de la vérité '.

Pour conclure sans pourtant achever ce que je me proposais de montrer
dans cet exposé, je voudrais souligner ce que Heidegger a découvert de
plus important au cours dg¢ son examen de Ia logique leibnizienne :

Ici [écrit-il en parlant du principe de raison], se montre quelque chose de
nouveau et d’essentiel : 1a connexion étroite (Verklammerung) de 1’idée
de I’étre en général et de celle de raison-fondement (Grund) en général.
A Iétre appartient le fondement ou raison™.

On sait que Heidegger poursuivra le dialogue avec Leibniz au sujet du
fondement dans 1’opuscule De [’essence du fondement paru en 1929, dans
le Nietzsche, et bien plus tard dans le cours intitulé Le Principe de raison.
Car ce principe du fondement (Problem des Grundes) se révéle justement
étre le probléme fondamental (Grundproblem) de la métaphysique et son
obscurité propre vient de ce que précisément le caractére de principe de ce
principe renvoie lui-méme au principium, a1’ dpym c’est-a-dire au Grund.
Le caractere principiel de ce principe ne peut donc étre lui-méme compris
que par I’élucidation de son contenu, de I’essence du Grund.

La conclusion du cours de 1926, dont il me faut laisser sans commen-
taire toute la seconde partie, consacrée a la métaphysique du principe de
raison, revient sur le rdle central attribué a la théorie du jugement en
logique. L’accent mis traditionnellement et aujourd’hui encore sur la forme
du jugement en tant que centre de la logique n’est exacte, dit Heidegger,
que dans la mesure ol ainsi la vérité se trouve amenée au centre :

1. Ibid., p. 128.
2. Ibid., p. 138.



296 FRANGOISE DASTUR

Mais il faut alors questionner radicalement ’essence de la vérité, ce qui
ne veut pas dire que la métaphysique doive étre reconduite a la logique
ou le contraire, car ce qui est en question, ce n’est nullement la distri-
bution des disciples, mais ce sont plut6t les disciplines elles-mémes qui
sont le probléme !.

La these qui traverse ce cours et que Heidegger énonce a nouveau a la
dernicre page est celle-ci : le premier principe de la logique est le principe
de raison. Ce qui ne signifie pas seulement un renversement de 1’ordre
traditionnel mais une radicalisation de la logique en métaphysique. Le
principe de raison n’est pas une regle ou une norme de 1’énoncé : il est bien
plut6t le premier principe de la logique en tant que celle-ci est aussi une
métaphysique.

Francoise DASTUR
Professeur a I’Université de Paris-XII

1. Ibid,, p. 281.



AbYOC ET TAUTOLOGIE :

LA LECTURE HEIDEGGERIENNE D’HERACLITE ET DE PARMENIDE

ous indiquerons d’abord les textes et les cours de Heidegger sur
Héraclite et sur Parménide — connus a ce jour. On pourrait distinguer,
nous semble-t-il, trois périodes :

1) Un cours de Marburg du semestre d’été 1926 : Die Grundbegriffe
der antiken Philosophie (Ga 22, édité par Fr. K. Blust en 1993). Ce cours
est évidemment consacré avant tout a Platon et a Aristote ; mais il comporte
une partie intitulée: Die Philosophie bis Plato, avec un chapitre sur
Héraclite et un chapitre sur Parménide. Il nous parait intéressant de noter,
dans le chapitre sur Héraclite, trois accents thématiques qu’on va retrouver
dans la période suivante, mais avec de tout autres développements : le
premier accent est mis sur le theme de la contrariété et de I’unité chez
Héraclite (Gegensdtzlichkeit und Einheit), le deuxieéme accent porte sur le
Adyog comme « principe de 1’étant » (als Prinzip des Seienden), le troi-
sieme sur I’ame (Entdeckung und Bestimmung der Seele). Quant 2
Parménide, il s’agit du « Poéme » et de I’indication des deux chemins : le
chemin de la vérité et le chemin de 1’apparence (Weg der Wahrheit, Weg
des Scheins) — alors que, plus tard, il sera question de trois chemins. Sans
doute est-il important de remarquer que ce cours, dont les derniers
chapitres portent sur Aristote, se termine par un chapitre intitulé Ontologie
des Daseins : expression qui, un an avant Sein und Zeit, donne sans aucun
doute le fil directeur, dans cette période, de la lecture heideggérienne de la
philosophie ancienne, de Platon et d’ Aristote, mais aussi d’Héraclite et de
Parménide.

2) La seconde période est celle des années quarante :

— Un cours sur Parménide, du semestre d’hiver 1942-43 a Freiburg : Ga 54,
édité par M. Frings en 1982.



208 ELIANE ESCOUBAS

— Un cours sur Héraclite : Der Anfang des Abendlindischen Denkens —
Logik — Heraklits Lehre vom Logos, du semestre d’été 1943 et du semestre
d’été 1944 a Freiburg : Ga 55, édité par M. Frings en 1979 .

On pourrait caractériser cette période comme celle de 1’appellation
d’Héraclite et de Parménide comme « les penseurs initiaux » (die anfing-
liche Denker), en amont de ce que Heidegger nomme « le commencement
ultérieur de la métaphysique » (der spdtere Beginn der Metaphysik)
(Heraklit — Ga 55, p.72). Or, dans le cours sur Parménide, il est dit:
«L’étre est I'initial » (Das Sein ist der Anfang) (Parmenides — Ga 54). Dés
lors, les « penseurs initiaux » sont les penseurs de I’étre.

3) La troisieme période est celle des années cinquante :

Elle comporte les trois textes réunis dans Vortrige und Aufsdtze? :
~ La conférence de Bréme de 1951 sur Héraclite, intitulée Logos (qu’on a
coutume de présenter comme une reprise du cours de 1944).

- Le texte sur Héraclite intitulé ’AAAOeia (contribution a un volume
commémoratif pour le Lycée de Constance ; présentée aussi comme une
reprise du cours de 1943).

— Le texte sur Parménide : Moipa (partie non prononcée du cours Was
heisst Denken ?)

Elle comporte aussi Was heisst Denken ? (1951-52)3: ou le cours du
semestre d’été 1952 est consacré a Parménide.

4) Enfin — mais on ne peut sans doute pas dire qu’il s’agit d’une
quatrieme période — le séminaire sur Héraclite tenu avec Fink pendant le
semestre d’hiver 1966-67.

Nous nous attacherons ici aux textes et cours que nous avons classés en
deuxiéme et troisieme périodes.

Avant de passer a 1’analyse détaillée de ces textes et cours, nous
voudrions formuler quelques remarques et quelques hypothéses.

1) Heidegger part (notamment dans le cours de 1943-44 sur Héraclite)
du {@ov Adyov Eyov d’Aristote et du AEyetv TL xaT& TIVOE, pour revenir

1. Nous renvoyons aux deux volumes de la Gesamtausgabe : Parmenides (Ga 54,
Klostermann, Francfort, 1982) et Heraklit — Der Anfang des abendldndischen Denkens
— Logik. Heraklits Lehre vom Logos (Ga 55, Francfort, Klostermann, 1979). C’est nous
qui traduisons. La pagination indiquée entre parenthéses apres les citations renvoie
respectivement a ces deux volumes.

2. Nous renvoyons a Vortrige und Aufsiitze, Pfullingen, Neske, 1978 ; tr. fr. : Essais
et conférences, Paris, Gallimard, 1958. La pagination des citations renvoie au texte
allemand. Nous modifions la traduction.

3. Nous renvoyons & Was heisst Denken ?, Tiibingen, Niemeyer, 1971 ; tr. fr.:
Qu’appelle-t-on penser ?, Paris, Gallimard, 1959. La pagination des citations renvoie a
une double référence : la 1¢ est celle de la pagination allemande, la 2¢ celle de la traduc-
tion frangaise, que nous avons parfois légérement modifiée.



LA LECTURE HEIDEGGERIENNE D'HERACLITE ET DE PARMENIDE 299

en dega du Adyog aristotélicien vers le Adyog¢ des «penseurs initiaux ». Il
s’agit d’ «un pas en arritre » en deca de I’énoncé, de la prédication et du
concept. I s’agit de lire le Ad0yo¢ en amont des trois termes constitués en
un seul bloc : Aussage-Urteil-Begriff.

2) Les textes des années cinquante sont une reprise des cours des
années quarante (Ga 54 et Ga 55). La reprise semble quasiment littérale ;
cependant il y a des ajouts et des suppressions : des éléments qui apparais-
sent, d’autres qui disparaissent. C’est dire que ces textes et ces cours
doivent étre compris dans le contexte heideggérien de ces deux périodes et
que ce contexte est tres différent.

LE CONTEXTE DES ANNEES QUARANTE tient dans le théme de la vérité
(dANOeia — Wahrheit) en référence explicite au § 44 de Sein und Zeit. C’est
d’ailleurs I’époque de Platons Lehre von der Wahrheit et de Von Wesen
der Wahrheit. A cette époque, GABeta est entendue comme non-retrait
(Unverborgenheit) et comme apparaitre (Erscheinen) — a quoi s’associe le
theme de la Lichtung et du Offene. A 1la méme époque, un autre rapport
thématique central est celui de la traduction (Ubersetzung) par le biais,
d’abord, de la question — apparemment naivement posée — de la traduction
d’ dBera et de Adyog eux-mémes.

Encore deux remarques incidentes concernant le contexte des années
quarante :

a) Une remarque terminologique : trois termes sont constamment
employés, comme faisant bloc : Rede/ Sage/ Wort.

b) Une remarque concernant les ceuvres grecques d’ou Heidegger tire
ses citations : il ne s’agit plus beaucoup des tragiques, contrairement a la
seconde moitié des années trente. Sophocle est parfois encore nommé, mais
les citations sont surtout tirées d’Homere, Hésiode et Pindare — aussi
trouve-t-on dans le cours sur Parménide une formule a cet égard signifi-
cative exprimant I’identité du Adyoc, du udBoc et de 1’ Enog: « Miboc,
&nog, Adyoc sont le mot » (M6@o¢, “Enog, Adyog sind das Wort).

LE CONTEXTE DES ANNEES CINQUANTE nous semble avoir beaucoup changé.
Méme s’il est encore question d’ dAvj0eta, méme s’il est encore question de
traduction, il y a un déplacement vers le Denken (pensée-impensé) et vers
la Sprache. C’est 1’époque ou commence Unterwegs zur Sprache (le
premier texte Die Sprache fut prononcé en conférence en 1950 et en 1951)
— et on peut noter que les termes Sage-Wort restant fortement liés, Rede
passe au second plan.

La question est alors, selon nous, de savoir si c’est toujours et
seulement par rapport a Aristote que s’effectue le « pas en arriére » — ou
bien s’il n’y a pas autre chose qui entre en jeu. Ce qui entrerait en jeu serait
— c’est notre hypothése — un rapport polémique, mais inavoué, a Husserl ;
puisque pratiquement chaque fois que Heidegger nomme Wort und Sage, il



300 ELIANE ESCOUBAS

prévient qu’il ne s’agit ni de Ausdruck, ni de Bedeutung. Ce n’est la qu'un
indice, mais la question se pose : la I*¢ Recherche logique de Husserl serait-
elle désormais ce en dega de quoi il faut rétrocéder, vers les « penseurs
initiaux » ? Le Adyoc archaique ne serait-il pas a lire non seulement en
antithése a Aristote, mais également en antithese a2 Husserl ? Le support de
ce rapport polémique tiendrait évidemment dans la lecture des poétes.

Notre hypothese serait donc que, a chaque période, Adyoc et tautologie
s’articulent en ce sens que la détermination du Adyoc libére, chaque fois,
ce que nous appellerions une « fonction » du tautologique - laquelle n’est
pas la méme dans les deux périodes.

— Dans les années quarante, la fonction du tautologique s’inscrit dans la
thématique de la « vérité de ’étre » (Wahrheit des Seins); dans cette
thématique, le rapport Adyog/ Oporoyeiv (rapport tautologique, o la
tautologie se distingue de I’identité) situe la « vérité de I’étre » dans le cadre
d’une phénoménologie de I’apparaitre (Erscheinen).

— Dans les années cinquante, la fonction du tautologique s’inscrit dans
la thématique de la « topologie de I’étre » (Topologie des Seins), libérée par
la lecture des poétes ; dans cette thématique, le tautologique accentue le
Bergen-Verbergen (comme retrait) et ouvre la porte, plus lointainement, a
une phénoménologie de I’inapparent qui ne s’exprimera, d’aileurs de fagon
allusive, que beaucoup plus tard (Séminaire de Zihringen). Nous
renvoyons a ce sujet a I’étude de J.-F. Courtine : Phénoménologie et/ ou
tautologie *.

C’est en cela que consiste, nous semble-t-il, le déplacement entre des
cours et des textes qui, littéralement, sont assez semblables.

Notre analyse, ici, suivra deux chemins inverses. S’agissant
d’Héraclite, nous irons a rebours : nous nous attacherons d’abord au texte
des années cinquante sur le Aéyoc héraclitéen, pour, a partir de lui, rétro-
céder vers les cours des années quarante. S’agissant de Parménide, nous
suivrons 1’ordre chronologique : nous partirons du cours des années
quarante pour parvenir ensuite a Was heisst denken ?

HERACLITE : LE LOGOS
La conférence de Bréme sur le Adyo¢ — 1951
Il s’agit d’abord de la lecture du fragment 50 d’Héraclite :

o0 ol ARG ToT Adyou dxovoavTag
Oporoyeiv copév oty “Ev IMavra.

1. Jean-Frangois COURTINE, Heidegger et la phénoménologie, Paris, Vrin, 1990.



LA LECTURE HEIDEGGERIENNE D’HERACLITE ET DE PARMENIDE 301

dont Heidegger donne la traduction allemande alors existante (celle de
Snell) :

— Habt ihr nicht mich, sondern den Sinn vernommen,
s0 ist es weise, im gleichen Sinn zu sagen : Eins ist Alles.

— Si ce n’est pas moi, mais le Adyo¢ que vous avez entendu,
il est sage de dire dans le méme sens : Tout est Un.

Apres avoir rassemblé les principaux termes :
— docovewv : horen —~ entendre, ,
— OpoAoyeiv: das Gleiche sagen — dire le méme,
— Aoyog : Spruch und Sage : parole et dite,
— &y (8p0U): der Denker selbst, als der Redenden — le penseur lui-méme,
en tant que celui qui discourt,
Heidegger fait ’analyse bien connue du Aéyewv grec.

Au Agyewv grec il rapporte le legen allemand (poser) comme un Zum
liegen bringen (mettre en position allongée). En tant que tel, le legen est un
lesen — qui, non seulement est un «lire », mais aussi un Zusammen-ins-
Vorliegen-bringen (rassembler et étendre devant ensemble). Il donne
’exemple de la moisson (Ahrenlese) et de la vendange (Traubenlese).

Et lesen (récolter), c’est sammeln (recueillir) en vue de conserver/
garder (verwahren).

Verwahren (conserver/ garder), c’est rassembler (Zusammenbringen) et
ramener et mettre a 1’abri (Einbringen und Unterbringen). C’est donc un
Bergen (une mise a I’abri). Comme on ne met pas a I’abri n’importe quoi,
cette mise a 1’abri suppose une sélection (Auslesen) et une €lection/ choix
(Erlesen). On voit que Heidegger exploite toute la famille de mots autour
de lesen.

On est donc passé du Aéyetv grec au lesen allemand (2 die Lese, qui est
un Bergen : une mise a 1’abri), par la médiation du legen allemand qui est
un « poser » : « Le Adyoc est la pose recueillante » ( ‘O Adyog ist die lesende
Lege).

Remarquons donc tout de suite que, au contraire, dans les cours de
1943-44, le legen n’intervient pas du tout : on passe directement du Aéyetv
grec au lesen allemand.

Dans les deux cas, en 1951 comme en 1943-44, cela aboutit a :

das Anwesen des Vorliegenden in die Unverborgenheit
la présence de ce qui est étendu devant dans le non-retrait,

oua:

die Geborgenheit in das Unverborgenen
la mise en retrait dans le non-retrait.



302 ELIANE ESCOUBAS

Ainsi rencontre-t-on le theme de 1’ Unverborgenheit qui est aussi, selon
Heidegger, le sens d’ dAnOewa, chez Héraclite comme chez Parménide.

Mais nous voudrions insister sur le fait qu’en 1951 I’analyse du Aéyetv
grec passe par le legen aliemand — ce qui n’est pas le cas dans le cours de
1944.

Il est demandé (V.A., p. 203) : « Comment le sens propre de Aéyetv, das
legen, parvient-il a la signification de sagen und reden 7 ».

La réponse est: qu’il ne s’agit nullement du fait que le A¢yetv est passé
de la signification de legen a la signification de sagen :

il ne s’agit pas du changement de signification des mots (Wir haben uns
nicht mit dem Bedeutungswandel von Wortern beschiiftigt) ;

nous avons plutdt rencontré un événement dont 1I’énormité se cache
encore dans sa singularité encore non remarqué (Wir sind vielmehr auf
ein Ereignis gestossen, dessen Ungeheures sich in seiner bislang
unbeachteten Einfachheit noch verbirgt).

Or, cet événement (Ereignis) concerne 1’essence de la langue (das
Wesen der Sprache) (p. 204). L’essence de la langue, c’est «la présence
méme du présent » (das Anwesen selbst des Anwesenden) . «1’étre de
I’étant » (das Sein des Seienden). Heidegger insiste : la Sprache ne se
détermine ni comme ¢@wvn (Verlautbarung), ni comme onpaivetv
(Bedeuten) ; Ausdruck und Bedeutung ne nous conduisent pas dans le
«domaine de I'initiale frappe essentielle de la langue » (in den Bereich der
anfinglichen Wesensprdgung der Sprache). Ainsi ce dont il s’agit avec le
Aéyewv/ legen, c’est la Sprache — dont ’essence n’est ni Ausdruck ni
Bedeutung.

Continuons : il faudrait que «la pensée apprenne a pressentir ce
qu’Aristote peut encore délimiter comme Adyo¢ en tant qu’ &mo-
@aiveoBat » ; et la réponse est : le Adyo¢ « apporte 1’apparaissant, ... le se-
montrer dans la clarté » (bringt das Erscheinende, ... das gelichtete
Sichzeigen) (p.205). Ne semble-t-il pas alors qu’il pourrait y avoir un d&rmo-
paivecOar soustrait a la prédication ? Un dmogaivecBat anté-prédicatif. Et
si on peut pressentir qu’Aristote a pu supposer encore cet drmogaivecOat
anté-prédicatif, I’opposition n’est-elle pas plutdt dirigée maintenant vers
celui pour qui Adyo¢ s’entend comme Ausdruck und Bedeutung : Husserl ?

Si Heidegger passe a dxolewv (das Héren — entendre), ¢’est pour dire
que axoVeLv est, comme Aéyewv (legen-lesen), un sich-sammeln. Ceci lui
permet d’analyser la derniére partie du fragment 50 :

PTis)

‘Oporoyeiv 0ogdv Eotv ““Ev [Tavta”.

11 part de la fin : “Ev ndvrta. Qu’est-ce que “Ev IMTdvta ?



LA LECTURE HEIDEGGERIENNE D'HERACLITE ET DE PARMENIDE 303

C’est1’Un et le M&me en Un ; c’est I’Un en tant que le Méme
(Es legt Eines und das Selbe in Eins — Es legt Eines als das Selbe) et
cela, c’est : das ‘Oudv (p. 207).

Un tel Aéyewv est un oporoyeiv et opoloyeiv est «le véritable
entendre » (das eigentliche Hiren).

‘Oporoyeiv n’est donc pas le Adyoc lui-méme (pp. 208-209) ; c’est le
Adyoc des mortels (p. 213). Quand 6poroyeiv se produit, alors copdv se
produit. Qu’est-ce alors oporoyeiv? C’est un Verhalten, kein blosses
Erfassen : c’est un « se comporter/ se rapporter » et non « un simple appré-
hender/ saisir ». Ici encore, on peut se demander si cela ne s’adresse pas a
Husserl.

Ce qu’il est sage d’entendre, c’est donc : “Ev Ilavta — Eins Alles.

Des lors, parvenu a la fin du fragment, Heidegger se demande si on ne
doit pas remonter de cette conclusion (Schluss) vers le début du fragment et
rebondir vers le Adyog: ce qu’est le Adyog, c’est I’ “Ev Ildvta — das
Einende, I’Unissant ; or, c’est précisément en tant que « pose recueillante »
(lesende Lege) que le Adyog est I’Unissant. C’est alors qu’on parvient a la
tautologie :

‘O Adyog AéyeL.

Ajoutons que le Adyog, qui est a la fois Entbergen et Verbergen, est le
méme qu’ dAh0eta : « Adyoc und *AnOeta sind das Selbe »: « das Aéyewv
lasst dAnO<a » (p. 212).

Si nous rassemblons les divers fils de 1’analyse, nous dirons qu’il y a
deux modes de la tautologie :

- celle du Adyog : «0 AGyo¢ AEYEL»,

~ celle de I’ dporoyelv : qui est un entendre — lequel est un «se
comporter/ se rapporter » et non un « appréhender/ saisir ».

Nous pouvons maintenant aller vite en ce qui concerne le fragment 32

d’Héraclite que Heidegger analyse ensuite (p. 214) :

“Ev T0 Zo@ov potivov AéyeoBon ovx £0€AEL
xal E0€AeL nvéc Bvopa,

Eins, das allein Weise, will nicht
und will doch mit dem Namen Zeus benannt werden
(tr. Diels-Kranz).

Remarquons seulement qu’il est question du nom (6vopa — der Name,
das Nennen), qui n’est pas « I’expression d’une signification de mot » (kein
Ausdriicken einer Wortbedeutung) mais un « appeler » (hervor-rufen). Ne
peut-on pas dire alors que, au moment oll reden passe au second plan,



304 ELIANE ESCOUBAS

Ruf-rufen vient au premier plan? Ruf-rufen qui est un théme central des
textes de Heidegger sur la poésie.

Ainsi parvenons-nous a la nouvelle traduction du fragment 50 —
déployée en pas moins de 8 lignes — que Heidegger substitue a la traduction
courante (celle de Snell) qu’il avait rapportée au début :

Nicht mich, den sterblichen Sprecher, hort an ; aber seid horchsam der
lesenden Lege ... (pp. 217-218) :

Ce n’est pas moi, le parlant mortel que vous entendez ; mais soyez a
I’écoute de la pose recueillante ...

Ainsi le Aéyog héraclitéen est-il, selon Heidegger :

— le nom grec pour I’étre de I’étant (das Sein des Seiendes) (p. 219),

— le mot grec pour «le parler en tant que dire », pour la langue (fiir das
Sprechen als Sagen, fiir die Sprache) (p. 220).

C’est dans cette « différence » que réside la tautologie : 6 Adyog Aéyel

Mais les Grecs (y compris Héraclite) n’ont jamais explicitement pensé
le A6yoc comme Sprache. 1ls ont pensé la Sprache comme @wvi) onpLov-
toh (cf. Aristote) — comme « Verlautbarung, die etwas bezeichnet »
comme Ausdruck.

Nous ferons ici ’économie du texte sur ’AAOcia (Vortrige und
Aufsdtze, pp. 249-274), ou Heidegger explicite, autour des fragments 16 et
123 d’Héraclite, le theme de I’ GAn0ero comme Unverborgenheit.

Remontons maintenant de la conférence de Bréme de 1951 au cours
de 1943-44 sur Héraclite : Der Anfang des abendlindischen Denkens.
Logik. Heraklits Lehre vom Logos. (Ga 55). '

Il comporte trois chapitres.

LE PREMIER CHAPITRE est tout entier consacré i « Logik »: «le nom et la
chose de la logique ». Alors que cette partie disparaitra dans la conférence
de Bréme. '

Plusieurs distinctions y sont exposées :

— celle de la logique de la pensée et de la logique des choses (Logik des
Denkens und Logik der Sachen) ;

— celle de Logik/ Emotiun/ Téxyvn ;

— les trois branches de I’ émiotun : Emomun Aoyua, puona, 0uda.

— la logique est congue comme doctrine de 1’énoncé (Aussage), ¢’est-a-dire
du concept/ jugement/ conclusion (Begriff, Urteil, Schluss). Dans ce cadre,



LA LECTURE HEIDEGGERIENNE D’HERACLITE ET DE PARMENIDE 305

le Aéyoc est ratio/ Vernunft: il a «une signification universelle dans la
détermination de 1’essence de I’homme ».

D’ou la fin de ce chapitre sur Logik et A0yoc : ol la logique est déter-
minée comme « un obstacle/ un frein pour le déploiement de I’essence du
A6yoc » (die Logik als Hemmung der Wesensbestimmung des Adyoc).

Le terrain semble donc bien déblayé pour LE SECOND CHAPITRE, consacré
au « A6yoc originaire » (urspriingliches Adyo¢), le Aéyoc de la « pensée
initiale » des Grecs (das anféingliche Denken) : le Adyo¢ héraclitéen.

I1 s’agit du fragment 50 — qui sera donc repris dans la conférence de
Bréme. Mais il faut remarquer qu’ici Heidegger met tres vite le fragment
50 en rapport avec le fragment 45 ot il est question de la Yuyn. La mise en
rapport de ces deux fragments disparaitra de la conférence de Bréme.

Explorons avec Heidegger les voies vers la question : « qu’est-ce que le
AGyo¢ » (die Wege zum Adyoc). Elles sont au nombre de trois :

PREMIERE VOIE : le Adyoc en tant qu’Un et Tout (Eins und Alles) —
I’acces au AGyog en tant qu’étre (Sein) par le “Ev Tlavta givat. C’est dire
qu’ici Heidegger commence par la fin du fragment, alors que dans la
conférence de Bréme il y aboutira.

DEUXIEME VOIE : L.’ accés au Adyog par le sens originaire du mot AéyeLv.
Ce par quoi il commencera dans la conférence de Bréme.

Ici, le Adyog est: Lese und Sammlung (récolte et recueil) ; on a 12 la
méme analyse que dans la conférence de Bréme, avec pourtant cette impor-
tante différence qu’il manque ici la médiation par le legen allemand, die
Lege — que Heidegger ajoutera huit ans plus tard :
ici, A0yoc est explicité comme die Lese (le recueil),
plus tard, A0yog sera explicité comme die lesende Lege (la pose recueil-
lante).

Or, il nous semble important de souligner que la différence entre les
deux versions de cette voie d’accés au Adyog (la version de 1943-44 et
celle de 1951) ne tient pas seulement en ce que Heidegger parviendrait a
une plus compléte élucidation du terme Adyoc, par I’ajout, en 1951, d’une
signification qu’on pourrait dire supplémentaire, celle du legen allemand.
Mais surtout, et bien plutdt, que le concept de Sprache qui est en jeu dans
les deux cas est totalement différent. En 1943-44, lorsque die Lese vient
expliciter ce qu’est le Adyog, il s’agit d’élucider la signification de Adyog
et de produire le terme allemand dont la signification serait, selon
Heidegger, la plus proche du Adyog originaire. En 1951, il s’agit de trouver
dans la langue allemande le mot qui, quasi mimétiquement, est le plus
proche de Adyoc : le mot le plus proche du Aéyewv grec est en allemand
legen. Entre les deux versions, on a donc assisté, sans que rien en soit dit, a
une véritable transformation du concept de Sprache, a une tout autre



306 ELIANE ESCOUBAS

entente et une tout autre pratique de la Sprache : en 1943-44, la Sprache est
signifiante ; en 1951, la Sprache est appelante — I'appel, et non plus la
signification, est devenu 1’essence de la Sprache heideggérienne. C’est sans
aucun doute en cela que consiste « I’événement » dans la lecture heideggé-
rienne elle-méme : dans 1’avénement d’un tout autre statut de la Sprache.

TROISIEME VOIE : L’accés au Adyog par ce que Heidegger appelle le
AOyoc de la guyr) — d’oir I'intervention du fragment 45, qui permet de
passer a I’ oporoyeiv (p. 279 sq) :

Puyfic nefpata ibv odx &v EEéupoto, ndoav
gmunopeudpevog 686v° olitw Babbv Adyov Eyet.

Heidegger en donne la traduction suivante :

Der Seele dusserste Ausgdnge auf deinem Gang nicht wohl kansst du sie
ausfinden, auch wenn du jeden Weg abwanderst ; so weitweisende Lese
(Sammlung) hat sie.

Nous donnerons ici la traduction francgaise de J.-P. Dumont dans le volume
sur Les Pré-socratiques':

Limites de 1’ame, tu ne saurais les trouver
en poursuivant ton chemin,

si longue que soit toute la route,

tant est profond le Adyo¢ qu’elle renferme.

Nous releverons les termes :
— Seele = puyn
— Lese (Sammlung) = Ab6yog.

Heidegger analyse lesen, sammeln, sans qu’intervienne jamais legen.

Il conclut (p. 295) sur la consonance des fragments 50 et 45 et sur le
rapport homologique (homologische Bezug) du Adyo¢ de I’ame au Adyoc.
Ce rapport est I’ 6proroyeiv, « en tant que le “se-rassembler” vers le recueil
originaire du Adyoc de I’étre » (als das Sichsammeln auf die urspriingliche
Versammlung des Adyoc¢ des Seins). L’ Oporoyeiv est I’écart entre Adyog
der Seele et Abéyoc des Seins .

Mais il faut, dit Heidegger en s’appuyant sur le fragment 72, repousser
I’interprétation psychologique-anthropologique et chercher plutdt la {uym
du c6té du dragaivw, du Stapavic (du « transparaitre ») et du Stapépetv
(que Heidegger explicite par hindurchtragen, austragen: porter la
différence). Cette troisiéme voie conclut a « la discordante duplicité en tant
que rapport de I’homme a I’€tre et a I’étant » (Die zwiespdltige Zwiefalt als
Bezug des Menschen zum Sein und zum Seienden).

1. Les Présocratiques, Paris, Gallimard, 1988, “La Pléiade”, p. 156.



LA LECTURE HEIDEGGERIENNE D’HERACLITE ET DE PARMENIDE 307

LE TROISIEME CHAPITRE revient a la contrée (Gegend) originaire de la
logique : 1a logique de 1’étre et non plus la logique de 1’énoncé.

Relevons-en quelques traits principaux :

— Le «recueil originaire » (die urspriingliche Versammlung) est désigné
comme Fug ou Fiigung (dppovia chez Héraclite). Il y aurait 1a une conso-
nance évidente entre les textes des années quarante et les Beitrige (1936).

~ Opoloyeiv est constamment désigné comme oporoyeiv der Quyr.
Notons que le theme de la Quyn se trouve aussi dans le cours sur
Parménide de la méme époque, ol il est dit que la uyn est « le fondement
du rapport a I’étant » (der Grund des Bezugs zum Seienden). Dans le cours
de 1943-44, 6poroyeiv ne s’explicite donc que dans le registre de la Quyn.
Cela ne sera plus le cas dans la conférence de Bréme, ol non seulement
I’expression die Seele der Menschen disparait au profit de die Sterblichen,
les mortels, mais encore — et ¢’est notre hypotheése — Quyr) est remplacé par
die Sprache. Dans la conférence de Bréme, opoAoyeiv s’explicite, on I’a
vu, dans le registre de la Sprache, du Horen et du Rufen .

Le Adyog, ici, n’est pas la Sprache : il n’est pas das Wort ; mais, plus
originaire que le mot, il est das Vorwort de toute langue (Der Adyog ist
nicht das Wort. Er ist urspriinglicher denn dieses, das Vorwort jeder
Sprache — p. 383) : ¢’est pourquoi le Adyog est caractérisé comme Unver-
borgenheit (c’est-a-dire le méme qu’ dAn0eta) ce qui est également le cas
dans le cours sur Parménide de la méme époque. A cette époque, donc, le
Adyog est situé dans le cadre de la « vérité de 1’étre » (Wahrheit des Seins) ;
le A6yoc¢ héraclitéen est alors déterminé par rapport au Adyog aristoté-
licien : alors que ce dernier réside dans la prédication (c’est-a-dire dans le
«discours » ou dans «la possession du mot » — Heidegger écrit en effet :
« A6yov &yov, das heisst : die Rede und das heisst : das Wort zu haben »
(p. 82) — le Adyoc héraclitéen est antérieur au « mot» (Wort) en tant que le
«mot » est identique au discours (Rede) — le Adyoc héraclitéen est donc
Vorwort. Ainsi peut-on affirmer que Sprache, Rede et Wort sont indisso-
ciés dans le cours de 1943-44, et que « I’événement » de la Sprache comme
Hdoren/ Rufen ne s’est pas encore produit dans la lecture heideggérienne.

PARMENIDE : LA TAUTOLOGIE

Comme nous I’avons dit ci dessus, nous suivrons ici 1’ordre chrono-
logique : nous partirons du cours de 1942-43 pour parvenir a Was heisst
Denken ? de 1951-52.



308 ELIANE ESCOUBAS

Le cours sur Parménide — 1942-43 (Ga 54)

Nous voudrions d’abord repérer les principaux thémes et les principales
articulations qu’on trouve dans I'Introduction de ce cours, s’agissant du
«Poeme » (Lehrgedicht) de Parménide et de la déesse "AANOea (die Géttin
Wahrheit) qui est ce dont parle le Poeme.

— Nous trouvons d’abord la distinction entre Anfang (1’'Initial) et
Beginn (le commencement). Alors que le commencement est commence-
ment « dans un temps déterminé », avec 1’Initial nous pensons quelque
chose d’autre (Mit « Anfang » meinen wir etwas anderes). «I’Initial est,
dans cette premiére pensée, ce qui est a penser et ce qui est pensé ... L’étre
est I'Initial » (Der « Anfang » ist das in diesem friihen Denken zu Denkende
und Gedachte ... Das Sein ist der « Anfang »).

— La différence Anfang/ Beginn pose d’emblée la question de la traduc-
tion (Ubersetzen) des premiers penseurs grecs. Remarquons donc que le
theme de la traduction apparait massivement lorsqu’il s’agit de Parménide,
alors que, a la méme époque (les années quarante) il n’apparait quasiment
pas lorsqu’il s’agit d’Héraclite.

— Heidegger traduit alors les vers 22-32 du premier fragment du
«Poeme » de Parménide (p13-14).

Dans la traduction que Heidegger donne de ces vers, dAndv¢/ dAn0eia
sont traduits par unverbogene/ Unverborgenheit. Mais, demande
Heidegger, est-ce 12 une traduction ? Il répond : « Quand nous remplagons
(ersetzen) dAM0eta. par Unverborgenheit, nous ne traduisons pas encore »
(p-16). Qu’est-ce donc que «traduire » (iibersetzen), si ce n’est pas
«remplacer » (ersetzen) un mot par un autre ?

Ainsi s’ouvre 1’élucidation heidegerienne du « traduire », qui n’est pas
un « remplacer » et cette élucidation va constamment de pair avec I’éluci-
dation d’ dBeta. Les deux questions sont intriquées et les deux éluci-
dations marchent du méme pas.

Ainsi est-il dit que la « traduction » n’est pas seulement le « passage »
(Ubergang) et la transposition (Ubertragung) d’une langue dans une autre
langue ; mais que, déja dans notre propre langue, nous « traduisons ». C’est
pourquoi « parler et dire sont en soi un traduire » (Sprechen und Sagen sind
in sich ein Ubersetzen — p.17) : «un traduire originaire » (ein urspriing-
liches Ubersetzen).

Des lors, nous devons remarquer que 1’abord du «Poéme» de
Parménide est trés différent de I’abord du fragment d’Héraclite sur le
A0Yo0g. Car, si le travail effectué par Heidegger sur ce dernier vise bien une
nouvelle traduction — une traduction « pensante » ~ du fragment, la
recherche de ce qu’est « traduire » n’y est pas abordée ni thématisée.



LA LECTURE HEIDEGGERIENNE D’HERACLITE ET DE PARMENIDE 309

Nous n’entrerons pas ici dans le détail du travail que Heidegger fait,
dans ce cours sur Parménide, sur iibersetzen et sur dQAH0eta — puisque nous
I’avons fait ailleurs '. Nous rappellerons seulement :

1) les trois formes de 1'Ubersetzung : Ubertragung (transposition),
Umschreibung (reformulation), Umdeutung (réinterprétation). Ces trois
formes sont celles du iibersetzen au sens du « passage », mais nullement des
formes du « traduire originaire » (urspriingliches iibersetzen).

2) le « passage » du dAnBn¢ grec au verum latin est une réinterprétation
(Umdeutung) — Heidegger explicite ce passage a partir du changement qui
s’est produit dans les concepts opposés (Gegenbegriffe) : c’est-a-dire du
passage du {eBdoc grec au falsum latin. Ce passage a son lieu dans le
«domaine de I’Imperium romanum ». Ce passage est désigné comme
«I’événement proprement dit » (das eigentliche Ereignis): il ouvre
I’histoire — et « I’histoire est la transformation de ’essence de la vérité »
(die Geschichte ist der Wandel des Wesens der Wahrheit — p. 81).

C’est ainsi que la question de ce qu’est le Adyog se pose : puisque c’est
«par la réinterprétation (Umdeutung) romaine de 1’essence grecque de
I’homme que, a partir du Adyoc, c’est-a-dire du mot (Wort), la ratio est
advenue » (p. 101). Faut-il y voir un déplacement de la coupure entre les
«penseurs initiaux » et ceux qui pensent ’homme comme « {@ov Adyov
£yov » ? La coupure ne se place-t-elle pas ici entre grecs et romains ? Mais
quel que soit le lieu de la coupure, son sens toutefois n’a pas changé,
puisqu’il s’agit de la coupure entre le « Adyoc de I’étre » et le Adyog de
I’énoncé et de la prédication (ratio).

Aussi trouve-t-on dans le cours sur Parménide de 1942-43 la méme
élucidation du Adyoc des penseurs initiaux que dans le cours sur Héraclite
de 1943-44. Le Adyoc est « le nom pour I’étre méme » (der Name fiir das
Sein selbst) et le Aéyewv grec veut dire : lesen/ sammeln (recueillir) (p. 125).

Toutefois trois éléments interviennent ici qui n’interviennent pas dans
les deux cours sur Héraclite de I’année suivante :

a) I’identité de MtBoc, €mog, Adyoc et I’identité des trois termes avec
le «mot» (Wort) — comme nous 1’avons déja signalé : « MiBog, €noc,
Adyoc sont dans le Dichten et le Denken des grecs le méme (das Selbe) ».
En ce sens, ils s’opposent & la moderne Kultur et au moderne Genie —
lesquels sont unmythisch et ungriechich (pp. 102-103).

b) I’élucidation de «lesen-sammeln » se fait remarquablement ici sous
I’égide de 1’écriture (Schrift), de la main (Hand) et du manuscrit
(Handschrift), en tant que Schrift, Hand und Handschrift sont le mode du
«recueil ». Ainsi lit-on: « Etre, mot, recueil, écriture nomment une

1. Eliane EscouBas, «De la traduction comme “origine” des langues : Heidegger et
Benjamin », in Les Temps Modernes, Paris, Gallimard, mai-juin 1989, n® 514-515.



310 ELIANE ESCOUBAS

connexion essentielle originaire, a laquelle appartient la main qui écrit et
montre » (« Sein, Wort, Lese, Schrift nennen einen urspriinglichen Wesens-
zusammenhang, in denen die zeigend-schreibende Hand gehort ») (p. 125).

¢) I’élucidation du Aéyewv se fait également sous 1’égide du « regarder »
(blicken). Par une double opposition :

— entre «regard de la présence » et «regard de la saisie » (Blick der
Anwesung / Blick des Erfassens) (p. 159) ;

— entre les «regardants » (die Blickende) que sont les dieux et les
«regardés » (die Erblickte) que sont les hommes.

Cette double différence est sans doute celle qu’on trouvera 1’année
suivante dans le cours sur Héraclite comme différence du Adyoc des Seins
et du Adyog der Seele. C’est en effet cette double différence qui conduit a
I’homologie (Homologie).

Qu’est-ce donc que 1’homologie au cceur du Adyog¢ parménidien ?

L’homologie est « correspondance » (Entsprechung): « Ce n’est que
lorsque nous reconnaissons le rapport originaire entre 1’essence de 1’étre
(Wesen des Seins) et le mot (Wort) que nous sommes capables de saisir
pourquoi en Gréce et seulement la le dicible (das Sagenhafte) (6 pt6o¢)
cor-respond (entspricht) au divin (dem Gotthaften) (t0 Bgiov)» (p. 169).

L’homologie est donc cette «tautologie» — qui est pourtant un
«dialogue » (Zwiesprache) (p. 172) et c’est pourquoi aussi le poete est dit
«I’herméneute, I’interpréte du mot » (der Hermeneus, der Ausleger des
Wortes).

En résumé, si I’on veut comparer les cours de la méme époque : le
cours sur Parménide (1942-43) et le cours sur Héraclite (1943-44), on
remarque une thématique commune : 1’élucidation du Aéyewv grec par le
lesen allemand — sans qu’il soit aucunement fait appel au legen allemand —
ainsi que le rapport Adyoc/ dporoyeiv ou Adyoc/ Homologie dans lequel
s’inscrit le « tautologique » dans les années quarante. Toutefois, 1’élabo-
ration de cette thématique comporte déja, nous 1’avons vu, des différences
notables.

Was heisst denken ? (1951-52)

Le cours du semestre d’été est consacré a Parménide.

Nous devons nous limiter ici a 1’explicitation du rapport du Abéyoc¢
parménidien a la tautologie.

Nous voudrions tout d’abord remarquer une plus grande continuité
entre le cours sur Parménide de 1942-43 et celui de 1952 — alors que nous



LA LECTURE HEIDEGGERIENNE D’HERACLITE ET DE PARMENIDE 311

avons noté une plus grande discontinuité entre les cours de 1943-44 sur
Héraclite et le texte de 1951 sur le Adyoc héraclitéen.

Was heisst Denken ? nous semble confirmer assez vite notre hypothese
suivant laquelle entre les textes des années quarante et ceux des années
cinquante, c’est une tout autre entente de la Sprache qui est en jeu.
Heidegger écrit en effet : « Ceux qui aujourd’hui assistent a ce cours ne
peuvent pas savoir, il est vrai, que depuis le cours “Logique”, tenu dans
I’été de 1934, sous ce titre de “Logique” se cache la transformation de la
Logique en question de ’essence (Wesen) de la langue, laquelle question
est autre chose que de la philosophie linguistique » (W.h.D., p. 100, p. 157).
Or, cette « transformation » que Heidegger reporte au cours de 1934 semble
bien ne se formuler explicitement comme telle que dans les années
cinquante. Pourtant, a cet égard précisément, la continuité est manifeste
entre le cours sur Parménide et Was heisst Denken ?. Ne serait-ce que parce
que le théme de la traduction constitue dans les deux cas un théme central.

Mais venons-en au AGYoc.

Au premier abord, 1’élucidation de ce qu’est le Adyoc¢ parménidien
s’effectue ici encore par rapport a la prédication. Ici, ce n’est plus avec le
Poeme que s’engage la question, mais avec le fragment VI:

Xpn 10 Aéyetv Te VoIV T £6v Eppevat

Notig ist zu sagen und zu denken, dass das Seiende ist (p. 105);
I1 est nécessaire de dire et de penser que 1’étant est (p. 165).

Nous résumerons les étapes de 1’élucidation heideggérienne du Adyoc
parménidien en tant qu’élucidation de la tautologie :

— Le Aéyewv grec est ici immédiatement rapporté au legen (poser)
allemand, par la médiation du latin legere : « Le verbe Aéyetv est le méme
mot que le latin legere et que notre mot allemand legen » (p120, p. 186).
Heidegger rapporte ainsi le Adyoc a la 0éoi¢ des Grecs (p. 122, p. 188).

— Cen’est que dans une seconde étape qu’intervient le lesen: «car
Aéyewv en tant que legen signifie également legere, c’est-a-dire lesen »
(p. 125, p. 192). Ici, donc, comme dans la conférence de Bréme sur le Adyog
héraclitéen, la détermination du Aéyelv grec comme un lesen passe par la
médiation du legen allemand (2 quoi s’ajoute ici celle du legere latin). La
continuité avec le cours sur Parménide de 1942-43 est cependant manifeste
en ce que, explicitant lesen comme versammeln (recueillir), Heidegger
prend encore pour exemple 1’écriture et 1’écrit (Schrift und Geschriebenes),
ol « nous recueillons les lettres » (dass wir die Buchstaben versammeln).



312

ELIANE ESCOUBAS

— Nous ne pouvons pas insister ici sur I’élucidation de I’articulation du

Afyewy

et du voeiv (laisser-étre-posé-devant/ prendre en garde). Nous

voulons plutdt insister sur ce qui est concerné par :

TO AEYELV TE VOEIV TE

ce qui est concerné, c’est

gov Eupevat

"Edv dit: Seiendes, étant (p. 130, p. 198).

”Eppevar est une forme ancienne pour elvau et signifie : Sein, étre (p. 131,

p. 200).

Ainsi, la traduction du fragment VI donne-t-elle ceci :

Es brauchet : das Vorliegenlassen und so (das) In-die-Acht-nehmen
auch : Seiendes : sein (p. 131) ;

Il est d’usage : ainsi le laisser étre-posé-devant, (le) prendre en garde
aussi : étant : étre (p. 200).

Le fragment VI devient ainsi (p. 132, p. 202) :

Xpn 10 Aéyetv Te voeiv T’ £0v E6v

Le fragment VI pa.rlé donc d’un seul tenant de la duplicité (Zwiefalt) de
I’étre et de I’étant et de la tautologie.
— C’est alors que s’explicite la nouvelle entente de la Sprache :

Le £6v désigne cela qui parle en tout mot de la langue, et non seulement
dans les mots, mais avant tout dans chacune de leurs articulations, et
ainsi en ce qui constitue précisément les joints de la langue, dont il n’y a
pas proprement énonciation. Le £v parle a travers toute la langue et la
tient dans la possibilité du dire (p. 214) — Das £6v nennt Jenes, was in
Jjedem Wort der Sprache spricht ... Das £6v durchspricht die Sprache
und hdlt sie in der Moglichkeit des Sagens (p. 141).

Cette entente de la langue est explicitée dans une constellation
identique a celle du cours de 1942-43: la traduction (Ubersetzung), le
regard (Blick/ Erblicken).

— Heidegger fait ensuite intervenir le fragment V :

10 YOp adtd voeiv otiv te xal elvar

Denn dasselbe ist Denken und Sein (p. 146) ;
Le méme, en effet, est penser et étre (p. 222).

TO adtd — das Selbe — est la mise en ceuvre du tautologique. Mais T

€ 4 ’
auTo n

est pas TO SpLotov : «le méme » n’est pas « le pareil ».



LA LECTURE HEIDEGGERIENNE D'HERACLITE ET DE PARMENIDE 313

C’est pourquoi la duplicité (Zwiefalt) étre/ étant s’ articule dans le tauto-
logique. Et, s’articulant dans le tautologique, la duplicité étre/ étant se tient
hors de toute commune mesure avec le ywptopdg platonicien.

*

Apres ce rapide parcours de la deuxieme partie de Was heisst Denken ?,
que conclure ?
— Le cours sur Parménide de 1942-43 et le cours de 1952 sont plus proches
I’un de ’autre que ne le sont le cours sur Héraclite de 1943-44 et la
conférence de Bréme de 1951.
— L’analyse du Adyoc des « penseurs initiaux » manifeste une duplicité
(Zwiefalt) qui n’est pas une faille, mais un pli (Falte) : le pli de 1’étre et de
I’étant. Le Adyoc tient dans ce pli :

Abyog/ oporoyeiv (Héraclite),

AOyo¢/ Homologie (Entsprechung) (Parménide).

Ce pli est le pli de la tautologie :
— dans les années quarante, elle part de la critique de 1’énoncé et ouvre sur
la Sprache et la poésie,
— dans les années cinquante, elle part de la Sprache et ouvre sur I’'impensé
— et, plus lointainement, sur I’inapparent.

Ce qui s’explicite dans le Séminaire de Zihringen :
S’agissant précis€ément du fragment VI de Parménide
nous lisons :

Heidegger poursuit: la pensée qui est ici demandée, je 1’appelle la
pensée tautologique. C’est le sens originaire de la phénoménologie. ...
Cette phénoménologie est une phénoménologie de I'inapparent. ... D’un
point de vue simplement historique, Héraclite est le premier pas en
direction de la dialectique. De ce point de vue, donc, Parménide est plus
profond et plus essentiel. ... En ce sens, il faut reconnaitre en effet que la
tautologie est le seul moyen de penser ce que la dialectique ne peut que
voiler. Mais si I’on est capable de lire Héraclite a partir de la tautologie
parménidienne, alors il apparait lui-méme au plus prés de la méme tauto-
logie, lui-méme dans le mouvement d’approche unique qu’est ’acces &
Iétre !

Nous pensons dés lors que ces analyses fondent un privilege de
Parménide : 1a lecture de Parménide est la lecture rectrice, celle d’Héraclite
doit s’effectuer sous le jour de celle-ci.

Eliane ESCOUBAS
Professeur a I’ Université de Paris-XII

1. Questions IV, Paris, Gallimard, 1976, pp. 338-339.






LA FONDATION HERMENEUTIQUE
DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE
LE « CHEMIN HERMENEUTIQUE DE LA LOGIQUE A PARTIR

DE LA PHILOSOPHIE DE LA VIE » SELON GEORG MISCH

L e titre de cette communication implique un décentrement, moins
thématique que géographique, de la recherche entreprise par notre
séminaire cette année autour du phénomeéne du Adyoc: de Marbourg,
citadelle historique de la logique néo-kantienne, et de Freiburg, citadelle
historique de la logique phénoménologique, nous passons a Gottingen,
citadelle historique de la «logique herméneutique », illustrée par trois
noms : Georg Misch (1878-1965), Hans Lipps (1889-1941) et Josef Konig
(1893-1974). Pour étre complet, il faudrait y ajouter encore le nom de Otto-
Friedrich Bollnow qui, sans enseigner lui méme & Gottingen, se réclamait
explicitement du méme courant et qui fut un de ses avocats les plus zélés.
La concurrence entre ces trois lieux universitaires trouve une illustration
significative, qui dépasse la simple anecdote, dans le fait que c’est I’avis
négatif de Georg Misch qui écartait Heidegger de la candidature de
professeur « Extraordinarius » a Gottingen, alors que 1’avis favorable du
néokantien Natorp lui valut de devenir Extraordinarius 2 Marbourg en
1922 . La publication récente des cours de logique de Misch?, ainsi qu’un
article suggestif de Gudrun Kiihne-Bertram publié¢ dans I’Archiv fiir

1. Sur les circonstances de cette nomination, cf. H.U. LESSING, “Postface de 1’édi-
teur” in : Martin Heidegger, Interprétations phénoménologiques d’Aristote, tr. J.-Fr.
Courtine, Mauvezin, TER, 1992, pp. 54-59.

2. Georg MISCH, Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Lebens.
Gottinger Vorlesungen iiber Logik und Einleitung in die Theorie des Wissens. Gudrun
Kiihne-Bertram et Frithjof Rodi éds., Fribourg, K. Alber, 1994.



316 JEAN GREISCH

Begriffsgeschichte sous le titre «Logik als Philosophie des Logos »!,
offrent une excellente occasion d’examiner cette école de pensée encore
pratiquement inconnue en France, comme le montre le fait, qui ne
surprendra personne, que les quatre auteurs mentionnés figurent aux
abonnés absents dans le Dictionnaire des auteurs philosophiques.

Ce n’est pas seulement pour des raisons d’ordre historique, mais pour
des raisons d’actualité que le moment semble bien venu de s’interroger sur
les rapports entre logique et herméneutique et plus précisément, sur le
statut d’une logique herméneutique. En effet, si longtemps, les histoires de
I’herméneutique philosophique ont privilégié I’axe Dilthey-Heidegger-
Gadamer, faisant I’impasse sur la postérité philosophique de Dilthey,
notamment les contributions de Misch, de Lipps et de Bollnow, cela n’est
plus guere le cas aujourd’hui, comme le montrent les travaux récents de
Jean Grondin et de Hans Ineichen. L’heure semble donc étre venue d’exa-
miner de maniere critique le coup de génie heideggérien, qui fut aussi un
coup de force, consistant a vouloir mettre fin a la conception de I’hermé-
neutique professée par Schleiermacher et Dilthey, c’est-a-dire une
conception qui établissait un lien fort entre 1’herméneutique, 1’épistémo-
logie et la logique. La nouvelle parution I’année derniere de 1’histoire de
I’herméneutique de Gustav Spet, le premier a s’étre servi de 1’expression
«logique herméneutique » 2, ainsi que la publication de la partie systéma-
tique des Lecgons de logique et d’épistémologie que Misch, éleve et gendre
de Dilthey, avait données a Gottingen dans les années 1927 a 1934
contribuent a lever le voile sur un aspect encore relativement méconnu de
I’herméneutique philosophique de notre siécle, en méme temps qu’elles
éclairent sous un jour nouveau certains aspects de la réception de la pensée
husserlienne et heideggérienne 2 la fin des années vingt.

Avant d’aborder le projet de Misch, je commencerai par définir le sens
de I’expression « logique herméneutique ». Elle peut étre entendue en deux
sens, un sens faible et un sens fort.

1) Entendue au sens faible, elle désigne le fait, qui lui aussi a fait
récemment 1’objet d’analyses historiques précises, que c’est dans le sillage
de Christian Wolff que les classiques traités de logique se sont enrichis
d’une annexe herméneutique *. Contrairement a une opinion répandue, ce
n’est pas Schleiermacher qui a inventé I’herméneutique générale ; c’est le
XVIII® siécle qui est le véritable dge d’or de I’herméneutique générale, du

1. Gudrun KUHNE-BERTRAM, “Logik als Philosophie des Logos. Zu Geschichte und
Begriff der hermeneutischen Logik™ in: Archiv fiir Begriffsgeschichte, 36 (1993),
pp. 260-293.

2. Gustav G. Sper, Die Hermeneutik und ihre Probleme (Moskau, 1918), Fribourg,
K. Alber, 1994, “Orbis Phaenomenologicus”, 1993, p. 154.

3. Cf. Unzeitgemdfe Hermeneutik. Verstehen und Interpretation im Denken der
Aufkliarung, Axel Biihler éd., Francfort, Klostermann, 1994.



LA FONDATION HERMENEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 317

fait du lien fort que la métaphysique wollfienne établit entre les questions
d’herméneutique, de logique et d’épistémologie générale. Mais en méme
temps, I’herméneutique reste une simple province de la logique wolffienne,
dont elle ne forme que la quatriéme partie. En d’autres termes, dans cette
acception, elle ne saurait exercer une fonction fondationnelle a ’égard de la
logique elle-méme.

2) Entendue au sens fort, le seul qui nous intéressera ici, il s’agit au
contraire de la fondation herméneutique de la logique elle-méme, fondation
qui peut d’ailleurs emprunter des styles assez différents, selon qu’on se
situe sur le terrain de I’herméneutique du Dasein de Heidegger, d’une
philosophie de I’existence au sens de Lipps ou enfin d’une philosophie de
la vie d’inspiration diltheyenne, comme cela est le cas avec Misch .

C’est dans cette optique fondationnelle que je me propose de présenter
ici les grandes lignes de la logique de Misch. Ce qui frappe le lecteur de
I’ouvrage, c’est d’abord I’énormité de 1’entreprise, correspondant aux cours
tenus a quatre reprises pendant les derniéres années d’enseignement de
Misch a Gottingen, avant sa mise 2 la retraite forcée (1927/ 28, 1929/ 30 :
Logik und Einleitung in die Wissenschaftslehre ; 1931/ 32, Logik und Ein-
leitung in die Theorie des Wissens ; 1933/ 34, Logik und Einfiihrung in die
Grundlagen des Wissens). On comprend que les éditeurs aient décidé de ne
publier que la partie systématique du cours, en écartant la longue présen-
tation de 1’histoire de la logique. La reconstruction de cette partie systéma-
tique a pris pour fil conducteur un Précis en 16 pages, rédigé par Misch lui-
méme en 1931/ 32 a I’intention de ses auditeurs. Le titre retenu pour
I’édition de cette partie est d’ailleurs directement inspiré par une formule
de ce Grundrif3 : Grundlinien fiir den Aufbau der Logik auf dem Boden der
Philosophie des Lebens.

La lecture de ce texte est passionnante de bout en bout. Il est évidem-
ment impossible de donner ici une présentation intégrale d’un ouvrage
extrémement dense de presque 600 pages. Il ne pourra s’agir que d’une
premiére approche qui essaiera simplement de dégager les aspects les plus
originaux et les plus pertinents pour la problématique de notre séminaire.
L’intention directrice de la logique de Misch me semble se condenser dans
la formule « Der hermeneutische Weg der Logik von der Lebensphilo-
sophie aus », « Le chemin herméneutique de la logique a partir de la philo-
sophie de la vie» (p.567). C’est cette «allure herméneutique dans la
logique philosophique » (Der hermeneutische Zug in der philosophischen
Logik, p.565) que je voudrais analyser. L’analyse se limitera aux six
premiers chapitres, correspondant a ’introduction (pp.51-84) et a la
premiere Section, la plus longue de 1’ouvrage, intitulée « Le sens et la

1. Cf. Gudrun KUHNE-BERTRAM, art.cit., p. 154.



318 JEAN GREISCH

signification de I’expression et le probleme de 1’objectivité » (pp. 85-420).
La seconde Section, traitant du probléme spécifique du probleme de la
discursivité, ne sera pas analysée. J'indique simplement qu’elle s’acheve au
chapitre VIII avec la distinction de deux types fondamentaux de discursi-
vité : le constat discursif pur et les expression évocatrices (evokative
Ausdriicke) qui jouent un rdle central dans la conception mischienne d’une
logique herméneutique, comme 1’a montré Fritjhof Rodi !.

1. La question directrice : le lieu systématique du logique

La premiére question, fondamentale, parce qu’elle détermine tout ce
qui suivra, peut s’énoncer dans les termes suivants : la logique est-elle une
science régionale, ou une science universelle et si oui, sur quoi peut-on
fonder son universalité ? La réponse classique consiste a en faire une
science régionale, étant donné qu’elle est exclusivement ordonnée aux inté-
réts de la connaissance et de la science. Or, le pari liminaire de Misch
consiste a décloisonner le domaine du logique, en le libérant du lien trop
exclusif avec la théorie du jugement et les intéréts épistémologiques. Le
terme «logique » doit d’abord &tre pris dans un sens aussi vaste que
possible, incluant I’ensemble des relations a I’étre, la pensée et la vie
(p- 63). La tache est

de chercher une base de départ qui est située avant la théorie scienti-
fique, un point de départ non-problématique (unbefangen) a partir
duquel le logique est accessible de maniére universelle et 4 partir duquel
peuvent €tre détachés les lieux et les couches dans lesquelles elle se
solidifie en configurations de formes purement logiques : ce point de
départ universel, nous le trouverons dans la connexion entre expression
et signification, expression et signification comme appartenant au savoir
qui appartient a la vie (pp. 53-54).

De fait, un regard attentif sur I’histoire de la logique montre que celle-
ci a rarement réussi a se contenir dans la sphére logique. C’est ce que
Misch montre dans la partie historique de son cours. Mais méme en
incluant dans I’interrogation d’autres phénomenes, comme la nomination et
la perception, tout se passe comme si le primat du logique avait entrainé
une interprétation erronée de ceux-ci. C’est pourquoi Misch se propose de
suivre une tout autre stratégie : partir des phénomenes originaires eux-
mémes pour comprendre le logique, au lieu d’élargir artificiellement le

1. Cf. F. Robp1, Erkenntnis des Erkannten. Zur Hermeneutik des 19. und 20.
Jahrhunderts, Francfort, Suhrkamp, 1990, pp. 123-167.



LA FONDATION HERMENEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 319

domaine classique de la logique pour réserver une place a des phénomenes
considérés malgré tout comme périphériques (p. 59).

Kant, mieux que Hegel, a compris I'universalité du probleme philo-
sophique de la logique, a travers son idée d’une logique transcendantale
(p.67). Or, a coté de I’ancien pacte ontologique entre 1’énoncé et I’étant et
du pacte transcendantal moderne entre la pensée et 1’objectivité
(Gegenstindlichkeit), Misch plaide pour un nouveau pacte inédit, encore
plus universel : la prise en compte des rapports entre la logique et la vie et
ses expressions. C’est en partant de I’expression comme objectivation de la
vie qu’on fera droit a ’exigence d’un élargissement des fondements
logiques (p. 72) et qu’on réussira a «dissoudre de I’intérieur le logisme
figé » (p.73). Misch pense pouvoir se réclamer aussi bien de Platon que de
I’ dndgavorg aristotélicienne et enfin de la premiére Recherche logique de
Husserl, en explorant cette voie. D’entrée de jeu, il accuse Husserl d’avoir
restreint le probleme de ’expression a I’expression linguistique, alors que
lui-méme rencontre la difficulté opposée, déja entrevue par Platon : com-
ment faire droit a la vie tout en évitant de sombrer dans une « philosophie
de la vie irrationaliste extréme » (p. 74) 7 C’est I’herméneutique diltheyenne
qui montre la voie de la solution : «le comprendre est la maniére dont
quelque chose qui est donné dans 1’expression devient accessible » (p. 75).
Pour autant que la philosophie de la vie s’intéresse a la logique, elle y
acceéde a partir d’une « doctrine englobante de 1’expression ». Les compa-
gnons de route — et en partie les adversaires — de Misch sur ce chemin sont,
outre Dilthey, Ludwig Klages (Ausdruckskunde) et Helmut Plessner, ainsi
que des emprunts a von Uexkiill.

C’est le phénomeéne de I’expression qui représente le bon candidat a
I’universalité cherchée :

Le phénomene que nous désignons par le mot expression, est si vaste et
profond qu’il doit &tre possible de découvrir le logique et de le délimiter
en partant de I’expression (p. 75).

~

En termes plus ontologiques : Le monde de la vie se présente a nous
comme « monde expressif » (Ausdruckswelt). Plus précisément :

Nous nous mouvons non dans un monde de vécus (Erlebniswelt), mais
dans un monde d’expressions (p. 78).

Nous aurons bien sfir 2 nous interroger sur la fonction de cette distinction
entre Ausdruckswelt et Erlebniswelt. Pour Vinstant, il suffit de noter le
postulat d’universalité qui I’accompagne :

Si donc nous prenons ce qu’on nomme expression candidement dans
toute son ampleur, nous sommes obligés de voir que le monde spirituel
tout entier dans lequel nous vivons est un monde expressif ; et dans ce



320 JEAN GREISCH

cas il est manifeste que la sphere de I’expression est universelle, elle est
illimitée, infinie comme la vie spirituelle elle-méme ; car la vie spiri-
tuelle devient consciente de son propre sens, réfléchie (Besinnung), par
le fait qu’elle s’objective d’une maniere ou d’une autre, que ce soit sous
forme de mots ou de symboles ou de musique ou tout autre art, ou de la
religion, avec le langage de formes qui leur est propre (p. 79).

Les lecteurs de I’ Aufbau de Dilthey reconnaitront ici le concept central de
la Selbstbesinnung.

Un projet aussi ambitieux se heurte a un premier obstacle, formé par le
concept romantique, irrationaliste de la vie. En cette matiére, Misch entend
donner raison a Hegel (et dans sa suite a Dilthey) contre les romantiques et
contre Nietzsche :

De la vie en tant que phénomene spirituel fait essentiellement partie le
lien entre le faire et le savoir, du sens et du faire qui se produit sans
réflexion consciente, mais qui implique la possibilité de la Besinnung
consciente (p. 79).

C’est en partant de I’universalité de 1’expressibilité (p. 80) qu’il s’agira de
trouver un chemin d’acces a I’universalité du logique. Si le concept irratio-
naliste de la vie forme pour ainsi dire la limite inférieure du logique, la
logique philosophique aura également a affronter le probléme de I’ineffable
ou de I’ &ppntov, illustrée de maniére récurrente par la formule bergso-
nienne du « moi mobile et fluide intraduisible en mots ». La riposte de
Misch consiste a distinguer 1’ineffable et I’indicible (p. 81). L’ineffable
n’est pas indicible ¢’est-a-dire incompréhensible a tout égard,

Pindicible indique seulement la limite extréme du proférable, mais non
son contraire (p. 82).

Nous entrevoyons ainsi un premier critere fondamental décidant du
caractére herméneutique de cette logique: elle sera avant tout une
Ausdruckslogik (p. 83).

2. Le phénomene originaire du A6yo¢

Encore faut-il préciser le statut de celle-ci. Dans la premiere Section de
I’ouvrage, Misch s’attache a dégager les relations entre 1’expression et la
signification, ou, pour étre encore plus précis, le signifier, et sur cette base,
il entend renouveler le probleme de la Gegenstindlichkeit qui est au ceeur
de la logique transcendantale kantienne.

Concernant le sens originel du mot Bedeutung, deux points sont déci-
sifs: 1) ce qui est originaire, c’est le sens verbal. La signification doit étre
comprise a partir du signifier (Bedeuten), et non I’'inverse (p. 87) ! 2) Dans



LA FONDATION HERMENEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 321

Bedeuten, comme Husserl lui-méme 1’a parfois remarqué, il faut entendre
le Deuten, au sens gothique du « clarifier », ¢’est-a-dire rendre compréhen-
sible (p.88). C’est précisément pour cette raison que la dimension
herméneutique ne vient pas se greffer du dehors sur la théorie de la signifi-
cation, mais y est inscrite dés le départ. Entendus ainsi,

sens et signification, ensemble avec 1’expression, sont un phénomeéne
originaire de la vie, de la vie communautaire dans le monde expressif en
général (p. 89).

Se pose aussitdt la question de savoir si la signification/expression,
assimilée a la «signification de la vie» (Lebensbedeutung), se laisse
enfermer dans la sphére purement humaine. Evidemment non, car aux yeux
de Misch, il n’y a aucun doute que

ces phénomenes originaires de la vie en communauté s’étendent en
arriere vers le comportement infrahumain des animaux dans leur
environnement (p. 89).

Cette these sera périodiquement réaffirmée tout au long du cours : méme si
le phénomene de I’expression permet de tracer une fronti¢re entre le monde
animal et le monde humain, cette frontiére n’est pas absolument étanche,
puisque le phénomene de !’expression se rencontre également dans la
sphere non-humaine. A plus forte raison, le royaume de la signification est
plus vaste que celui de langage et tout, loin de 13, n’est pas langage !

Le philosophe logicien sera évidemment tenté d’objecter a Misch que
cette sphere de signification prélinguistique n’intéresse pas la logique qui
elle n’a affaire qu’au discours, et plus précisément encore, au discours apo-
phantique et propositionnel. C’est précisément cette conviction que Misch
cherchera a battre en bréche. Sans doute faut-il reconnaitre la spécificité de
la double articulation, « horizontale » et « verticale » du discours humain.
Horizontalement, le discours se compose de mots et de phrases ; verticale-
ment, il comporte les trois niveaux du Wortlaut, du sens et de 1’objectivité
(pp. 93, 95). Mais toute la question est de savoir si le sens originaire du mot
Aéyoc «qui forme le point d’insertion naturel de la logique » (p.99) -
Misch le rapproche du mot allemand Meinen/ minnen -, implique aussitot
I’identification de la pensée a la discursivité (p. 101). La vraje question
fondamentale serait plutt celle-ci :

Sur quoi repose la possibilité manifeste d’exprimer nos souhaits, nos
sentiments, nos volitions de maniére propositionnelle (satzmdfig)?
(p- 104).

Au lieu de fonder cette possibilité par en haut, c’est-a-dire en référence au
fonctionnement de la pensée judicative, il faut tenter de la comprendre par
en bas, c’est-a-dire en référence a la capacité qu’ont les expressions de



322 JEAN GREISCH

s’objectiver. « Von unten », « par en bas » est une expression récurrente du
cours.

Entrent alors en concurrence deux types différents d’objectivité :
I’objectivité que produit le jugement (1’état de chose) et celle que produit
I’expression.

A I’objectivité purement intellectuelle réalisée par le jugement doit
s’opposer, ou la précéder, I’objectivité de la vie par son expression
(p. 105).

A ce premier souci de rapatrier le Adyo¢ apophantique aristotélicien dans
I’expression, s’ajoute un second souci : réconcilier Aristote et Héraclite, la
raison discursive et la raison métaphysique.

Ce n’est qu’ensemble que les deux choses, la raison dans sa signification
objective et la raison comme quelque chose qui dépasse la simple ratio
et qui est pourtant intelligible (Vernehmbares) forment le sens méta-
physique du Adyog (p. 107).

Dans le feu héraclitéen, Misch découvre la dialectique du sens et de la
force, de I’intelligibilité et de 1’abyssalité (Unergriindlichkeit) qui est la
crux de toute philosophie de la vie et dont 1’écho affaibli retentit encore
dans la distinction kantienne du Verstand et de la Vernunft, de I’entende-
ment et de la raison (pp. 110-111).

On voit quel sera le probléme central de la logique de Misch : comment
éviter que cette tension féconde, qu’il retrouve a tous les stades de son ana-
lyse, ne se transforme en aporie mortelle ? L’ ombre d’une aporie possible
s’annonce tres tot : Aristote, le pere de la logique occidentale, choisit déja
la transparence rationnelle et la raison analytique contre les aspects abys-
saux du Adyoc de Héraclite I’Obscur. Misch par contre, essaie de jouer sur
les deux tableaux 2 la fois. A ses yeux, toute la question est de savoir si la
restriction au Adyog¢ dnogavtixdg, entendu au sens de la logique, rend
compte du phénomene intégral du Adyoc. C’est 1a une question « d’une
importance principielle pour la fondation de la logique dans la perspective
d’une philosophie de la vie » (p. 115), comme le montre un long débat avec
I’interprétation heideggérienne du Adyo¢ dmogavtixdg aristotélicien
(pp. 115-119). Tout en s’appropriant la compréhension heideggérienne de
la vérité comme é€tre-découvert (Entdecktheit) (p. 118), Misch reproche a
Heidegger d’étre trop aristotélicien et pas assez héraclitéen. La percée au
dela de la sphere du Adyog¢ drrogavtixdg entraine ainsi également au dela
de Heidegger. Ici intervient pour la premiere fois la distinction entre



LA FONDATION HERMENEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 323

énoncés apophantiques et évocateurs ( =herméneutiques) (p. 119), la fonc-
tion de ces demniers étant d’ouvrir sur la dimension de I’ Abyssal '.

C’est encore le sens héraclitéen du Adyoc qui justifie la relation étroite
entre le phénomeéne du Adyoc et le phénomene de la compréhension. Dire
que le monde a un Adyoc, revient a dire que 12 ot il y a du Sens (Sinn :
c’est ainsi que Bruno Snell traduit le Adyog héraclitéen), il y a aussi de la
compréhension, ou au moins de la compréhensibilité (Verstdndlichkeit). Le
monde expressif (Ausdruckswelt) dans lequel nous vivons est ipso facto un
monde compréhensible, méme si les mots pour dire cette compréhensibilité
nous font plus d’une fois défaut (p. 123). En effet, comme nous ’avons vu
déja, I’ineffabilité n’est pas synonyme d’indicibilité. Prenons 1’expression
dont Heidegger se sert pour décrire 1’expérience de 1’angoisse : « Es ver-
schldgt einem das Wort », « Cela vous coupe la parole ». Certes, dirait
Misch, mais cela, au moins vous pouvez le dire! Le méme exemple
pourrait encore illustrer un autre aspect du Adyog, qui tient trés a ceeur a
Misch : I’aspect dynamique du processus de la compréhension, la tache,
difficile, étant de trouver les mots justes pour le dire (p. 136).

3. L’ Ausdruckswelt et ses significations

Apres cette premiére tentative d’appréhender le phénomene du Adyog
dans sa globalité, aussi bien dans son cdté apophantique-rationnel
(Aristote) et son c6té métaphysique-abyssal (Héraclite), Misch revient au
troisieme chapitre a la question de I’intérét logique des significations pré-
linguistiques sous le titre : « Expression et signification dans le commerce
de la vie prélangagiére (humaine et infrahumaine) » (pp. 138-208).

Les expressions se présentent d’abord a nous comme mouvements cor-
porels expressifs (leibliche Ausdrucksbewegungen), exprimant un affect a
travers un mouvement corporel. Il ne s’agit pas encore des « gestes»
proprement dits (p. 138). S’intéresser a ces mouvements involontaires,
n’est-ce pas régresser du logique vers le biologique ? De fait, Misch exige
que la philosophie accepte de se laisser instruire par la biologie, plus que ne
I’a fait Dilthey. En revanche, cela ne veut nullement dire que I’univers du
langage (Wortwelt) puisse €tre déduit directement des mouvements ex-
pressifs (p. 140). Entre les deux plans, il existe un écart, ou plus exactement
un abime, dont le statut sera précisé plus loin. Inversement, le lien entre le
langage et les mouvements expressifs corporels ne saurait étre méconnu :

1. On retrouve le méme théme dans la longue introduction a la philosophie du
méme auteur : Der Weg in die Philosophie. Eine philosophische Fibel, Munich, L.
Lehnen, 1996, pp. 329-389.



324 JEAN GREISCH

méme s’il est vrai que «le langage est plus et autre chose qu’expression »,
cela ne veut pas dire qu’il n’y ait aucune espéce de lien entre eux.

Sur I’exemple de Darwin et de Wundt, Misch montre que le recours
aux modeles biologiques ne devient ambigu que dans 1’attitude naturaliste-
explicative ; tant qu’on s’en tient a une attitude « phénoménologique » ce
danger est inexistant : « La tdche n’est pas 1’explication causale, mais la
clarification du phénomene lui-méme » (p. 141). D’un point de vue métho-
dologique, la différence entre 1’approche des significations discursives et
des expressions prélinguistiques peut étre marquée de la maniére suivante :
la meilleure facon de comprendre le discours est de 1’aborder dans
I’optique de sa production, donc du locuteur ; par contre, la meilleure facon
de comprendre le sens d’une expression est de se placer dans I’optique de
celui qui cherche a la comprendre. Puisque le producteur de 1’expression ne
sait pas ce qu’il fait, I’expression se produisant inconsciemment, le sens
des expressions n’apparait qu’a celui qui «les comprend en les inter-
prétant » (p. 143). C’est précisément cette possibilité de la compréhension
interprétante des expressions (« Da aber ist das Verstehen mit dem Deuten
vereint »), valable pour I’homme comme pour I’animal, qui intéresse
Misch. Par exemple : que se passe-t-il quand, rentrant a la maison, son
teckel, la queue frétillante, lui manifeste sa joie ? La facon la plus
«naturelle » de décrire ce phénomene consiste a dire que s’y produit une
compréhension €lémentaire, ne faisant pas encore intervenir la médiation
des signes linguistiques qui caractérisent les formes supérieures de la com-
préhension.

La distinction entre formes élémentaires et supérieures (ou
«techniques » — kunstmdiffig) de la compréhension est empruntée a I’ Aufbau
de Dilthey. Mais Misch soupconne Dilthey de s’étre trop exclusivement
intéressé aux formes supérieures de la compréhension qui requiérent une
technique herméneutique élaborée. Ici au contraire, « sans intervention de
paroles, se produit une manifestation de soi et une compréhension corré-
lative (p. 143).

Comment déterminer le statut de cette couche expressive ? La langue
allemande parle a ce sujet de « Lebensiduflerung ». Aux yeux de Misch,
cette expression est ambigu€, pour autant qu’elle suggere une division
assez problématique de I’intérieur et de I’extérieur (p. 145). Sans doute
peut-on dire avec Dilthey que la notion méme de compréhension nous
impose ce type de distinction (p. 146), mais le philosophe est irrésistible-
ment tenté de I’interpréter en termes quasi-spatiaux. Il y a alors une sorte
de mer intérieure psychique (seelisches Binnenleben), bordée par une
surface corporelle périphérique (p. 149). Or, ce type de schéma ne corres-
pond pas au vécu lui-méme : le corporel n’est pas une banlieue lointaine
d’une centrale psychique. Il n’y a pas d’abord I’expérience de la douleur



LA FONDATION HERMENEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 325

psychique interne et ensuite son extériorisation-expression sous forme des
larmes. En réalité, les attitudes corporelles ont déja un sens expressif :
«Une attitude corporelle est comprise comme manifestation externe
(Auferung) du comportement d’un vivant ».

Ici intervient une nouvelle distinction, trés importante, qui souleve de
délicats problemes de traduction : Verhalten et Benehmen (p. 151). Au lieu
de traduire par « Comportement » et « Conduite », je suggere de traduire par
«Attitude » et « Comportement ». En effet, Misch dit que la premiere
expression correspond a la face intérieure, la seconde a la face extérieure
du phénomene. Il suggere méme — ce qui est évidemment assez problé-
matique — un rapprochement avec la distinction heideggérienne Existenz/
Vorhandenheit. De fait, le Verhalten (pour 1’élaboration de ce concept,
Misch renvoie aux travaux de Dilthey, Uexkiill, Scheler, Plessner,
Buytendijk) implique un rapport au monde ambiant (p. 152) qui peut étre
envisagé dans une double perspective : comme action (faire) ou comme
mouvement expressif. La notion de comportement quant a elle doit étre
protégée contre toute réduction behavioriste. Ce qui est décisif aux yeux de
Misch, a savoir la relation fondamentale entre 1’expression et la compré-
hension, est précisément ce que prétendent évacuer les behavioristes
(p- 153), mais sans y réussir réellement, car sans s’en rendre compte, ils se
servent encore du concept du comprendre.

Se dégage ainsi un schéma binaire qui se laisse figurer ainsi :

Intuitivité de I’extérieur (mouvements corporels) =Benehmen
Compréhensibilité de I’intérieur (vécus psychiques) = Verhalten

Le probleme que souléve cette distinction, celui de la « signification de
la vie», n’est pas un probléme métaphysique (Intériorité et Extériorité
congues comme grandeurs métaphysiques), mais simplement un probléme
«herméneutique » (p. 156) : « rendre compréhensible I’unité originaire de
I’intuitivité et de 1’expressivité » (p. 160). Que ce probléme de I’unité origi-
nellement non articulée de 1’expression et de la signification, de I’intuitivité
et de la compréhensibilité est, a ce niveau d’analyse, le probléme décisif,
apparait clairement dans le grand nombre de pages que lui consacre Misch.
C’est le probleme de savoir comment la compréhensibilité et la percepti-
bilité¢ peuvent aller ensemble (p. 159). Qu’est-ce qui se passe, quand nous
disons : « Je vois que tu es triste » ? Ce type d’exemple montre clairement
que

la saisie de la signification d’une expression du visage ou d’un faire qui
se déroule au moyen d’attitudes corporelles ne peut pas étre détaché de
la manifestation intuitive qui, dans le processus de la compréhension,
tombe dans la perception (p. 159).



326 JEAN GREISCH

La théorie de la compréhension doit ici combattre le préjugé (Vormeinung)
consistant a penser que ne « tombent sous la perception externe que des
donnés purement sensibles, des sense-data» (p. 161). C’est le préjugé
cartésien d’un saut immédiat des données sensibles a I’acte de juger
(p. 163). La stratégie argumentative de Misch est ici double : pour pouvoir
refuser la réduction de 1’attitude vécue (Lebensverhalten, qui a toujours
déja un sens : chercher, se défendre, etc.) a un pur processus biologique
susceptible de recevoir une explication mécanique, il se réclame de I’Aus-
druckslehre de Ludwig Klages (pp.166-171), tout en dénongant
I’hypothéque romantique-idéaliste qui dénature les analyses de cet auteur.
Le reproche qu’il adresse a Klages est double: d’abord Klages, qui
s’intéresse au phénomene de 1’expression dans 1I’optique de la graphologie,
cherche a établir une sorte d’alphabet mimétique primitif qui permettrait de
décoder I’ensemble des expressions. Par le fait méme se trouve méconnu le
caractere essentiellement dynamique et créateur, la variabilité fonciére du
processus de la compréhension (p. 169). Ensuite, et plus gravement, toute la
théorie de Klages est commandée par le «dogme polémique »
(Kampfdogma) de I’Esprit comme adversaire de I’ Ame (on se rappellera le
célebre titre : Der Geist als Widersacher der Seele). (p. 167). C’est pourquoi
Misch se réclame de préférence de I’ Ausdruckstheorie du linguiste Karl
Biihler et surtout des travaux de Helmut Plessner sur 1’interprétation des
expressions mimétiques. Klages est trop platonicien, archétypal, pour
pouvoir admettre que la compréhension élémentaire implique nécessaire-
ment une situation et un horizon variables, donc un rapport au monde
ambiant (p. 170).
Mais

I’attitude devant la vie n’est pas seulement indifférente par rapport a
I’opposition psychique-physique, elle 1’est également par rapport 4 I’op-
position du sensé, signifiant (sinnhaft, bedeutsam) et du purement
sensible, intuitif ( p. 171).

Comment surmonter cette seconde opposition ? Ici encore, Klages ouvre
une voie prometteuse qui permet de dépasser la réduction sensualiste de la
perception a I’aspect purement optique des sense-data : ce que nous perce-
vons, ce ne sont pas des données sensibles, ce sont des « figures » (Gestalt).
Tout mouvement expressif dessine une « figure de sens » qui est comprise
comme telle. Von Uexkiill parle dans un sens analogue d’une « mélodie de
mouvement » (p. 175). Mais quelque prometteuse qu’apparaisse la notion
de « figure », remontant jusqu’a Geethe et qui est entre-temps devenu un
slogan de la biologie et de la psychologie moderne, prétendant résoudre
tous les problémes (p. 172), elle ne réussit pas a « cerner ce que les mouve-
ments expressifs ont de plus propre » (p. 176). La notion de figure tend a



LA FONDATION HERMENEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 327

isoler les mouvements, au lieu de prendre en compte les relations
complexes avec un monde ambiant. Par ailleurs, elle est aussi trop
générale, puisqu’elle s’applique également aux figures géométriques
(p. 177). D’ou la conclusion de Misch :

Les mouvements expressifs, ou plus généralement : les mouvement dans
lesquels se manifeste une attitude (Verhaltensweise), chercher et trouver,
menacer et fuir, etc., sont plus qu’une quintessence de figures (p. 177).

La dynamique de l’expression et de la compréhension est
«trans-figurative » (iibergestalthaft) (p.179). De nouveau, 1’approche
herméneutique de I’expression entre en concurrence avec une approche
statique, comme celle de Klages, incapable de prendre en compte leur
plurivocité essentielle. Le sens d’une expression peut varier, méme si la
figure est la méme. Klages, pourrions-nous dire, est incapable de
comprendre les quarante significations possibles du sourire chinois !

Faut-il alors mobiliser, comme 1€ fait Plessner, la notion de « symbole »
(Sinnbild en allemand) pour résoudre le probleme ? Les limites de ce
concept sont li€es a son caractere formel : « Je peux voir la colére de celui
qui est en colére, mais non voir ce qui I’a mis en colére, je vois la colére
tout court » (p. 184). Or, la compréhension élémentaire d’une expression
affective veut également comprendre «la raison» de la colére visible.
(p. 185). Toutes les approches examinées jusqu’a présent relévent aux yeux
de Misch d’une « approche esthétique » de 1’attitude devant la vie. Elles ne
renoncent pas véritablement au primat de I’intuition dans la théorie du
savoir. Un pas plus radical est requis : « de soi, la perception, la ou elle se
manifeste dans la couche de I’attitude devant la vie, n’est rien d’autonome
du tout » (p. 190). '

La perception elle-méme a des fondements dans une attitude préalable et
dans un savoir lié & des actions qui fournit I’horizon de la compré-
hension qui échafaude ce qui surgit dans la perception et qui produit, au
sein de cet horizon, une unité de conscience elle-méme liée a une action

(p. 191).

Pour I’attitude esthétique, tout part de I’intuition et y ramene. Ce
préjugé, profondément ancré dans la tradition grecque, doit &tre démoli,
pour laisser place a un savoir préthéorique, qui surgit au sein méme de
I’attitude devant la vie. Misch caractérise le statut de ce savoir préthéorique
au moyen de trois traits.

1) Il y a d’abord le phénomene de 1’accompagnement (Mitgehen) ou de
I’étre entrainé lié aux actions (Tatgebundenheit). Les deux phénomenes
sont inséparables ; ils représentent 1I’aspect actif et passif du travail élémen-
taire de compréhension. Pour comprendre ce double aspect, il faut de



328 JEAN GREISCH

nouveau revenir a I’énoncé « Je vois que tu es en colére » (en allemand :
«Ich sehe Dir deine Wut an » ; en anglais : « I realize your anger »). Il faut
résister a la tentation cartésienne d’associer étroitement la perception
visuelle et I’acte de juger (p. 194). Ce que je comprends, c’est un mouve-
ment corporel impliquant un Verhalten. Je le comprends, en 1’accompa-
gnant, c’est-a-dire, comme 1’a vu Dilthey, en me laissant « entrainer »
(Fortgezogenwerden) dans une situation (p. 195). Je pourrais tout aussi bien
dire : « J’ai I'impression que tu es en colere », mais dans ce cas, il importe
de ne pas réduire la notion d’impression a un simple enregistrement de
données sensorielles :

Dans I'impression m’apparait la significativité de ce qui n’est pas
seulement visualisé (gesichtet) dans I’impression, mais qui agit sur moi
comme conscience d’une force et qui me communique sa force (p. 197).

Tous ces phénomenes ont déja ét€ analysés par Dilthey, mais au plan des
formes supérieures de la compréhension. Misch cherche simplement a
montrer qu’ils valent également, et méme en premier lieu, pour la compré-
hension élémentaire.

2) C’est encore a Dilthey qu’il emprunte le second trait du savoir
préthéorique. Comprendre, au plan le plus élémentaire, est synonyme de
«s’intéresser a ». « En régle générale, avait dit Dilthey, je ne constate que
ce qui m’intéresse » (p. 199). Cet « intéressement » (Interessiertheit) ne vaut
pas seulement pour les processus spirituels, mais pour le comportement
corporel, humain et animal. Scheler avait trait€ le méme probléme en
référence a la question augustinienne de savoir si la connaissance précéde
I’amour ou l’inverse. Au plan de la compréhension élémentaire, cette
question est indécidable, parce que le savoir est inséparable de 1’attitude
devant la vie intéressée, liée a des affects. Impossible de dire si c’est la
faim qui ouvre les yeux pour voir les pommes ou si la vision des pommes
déclenche la sécrétion des glandes. « S’intéresser a quelque chose et s’y
comprendre a quelque chose : qui osera dire ce qui précéde, puisque toute
I’unité charnelle concréte y est en jeu ?» Pour dire cette relation étroite,
Misch reprend le concept du « werktitiges Wissen » de Schelling (p. 200).

3) 1l reste a introduire un troisi¢me trait, directement emprunté a
Heidegger : La tonalité affective (Stimmung) comme mode originel du se-
trouver-au-monde (p. 201). Le seul reproche que Misch adresse a I’analyse
heideggérienne de la Befindlichkeit, c’est d’avoir négligé le phénomene de
la chair (p. 202). Misch voit également clairement que le statut existential
que Heidegger donne au comprendre correspond dans une large mesure a
ce que lui-méme appelle « compréhension élémentaire » (p. 204), de sorte
qu’ils partagent ]a rupture avec le primat de 1’intuition, rupture qu’il illustre
avec une belle citation de Geethe : « Es ist ein Gliick fiir die Welt, da die



LA FONDATION HERMENEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 329

wenigsten Menschen zu Beobachtern geboren sind » (« Le fait que trés peu
d’hommes soient nés pour étre des observateurs, est un bonheur pour le
monde » (p. 205)). Sur ce point, Dilthey lui-méme reste simplement fidele a
cette intuition geethéenne. Mais 1’éloge de la percée heideggérienne se
double ici encore d’un double reproche : d’une part, Heidegger, dans son
analyse des affects, centrée sur la peur et I’angoisse, privilégie indiment le
caractere menagant et pesant de I’existence, de sorte que la neutralité de
I’intérét se perd de nouveau (geht ... die Unbefangenheit des Interesses
wieder floten : 1a formule, assez grossiere, devrait étre traduite plus littéra-
lement par: «la candeur de I'intérét fout de nouveau le camp »). Sur ce
point Heidegger reste aux yeux de Misch une victime consentante de
I’interprétation chrétienne, kierkegaardienne de 1’existence. D’autre part,
Heidegger ne réussit pas a faire droit a la puissance de I’attitude théorique
de I’esprit (p. 207), en d’autres termes, il ne réussit pas a faire déboucher
I’analyse des formes élémentaires de la compréhension sur le logique. Or
c’est précisément cela le probleme central de Misch.

4. Des expressions de la vie a la sphére logique

C’est de ce passage qu’il est question au quatrieme chapitre de
I’ouvrage, placé sous le titre « La direction de la progression de 1’expres-
sion de la vie a la sphere logique » (pp.209-271). A supposer que ce
passage puisse étre accompli, Misch aurait gagné son difficile pari : au lieu
d’opposer le sens vécu et la signification logico-discursive, Lebens-
bedeutung et logische Bedeutung, articuler la seconde sur la premiere.
Misch commence par rappeler a ses auditeurs I’immensité de la différence
entre les deux plans. Il parle méme d’un « gouffre qui saute aux yeux »
(augenfillige Kluft) : « Entre la signification comme catégorie de la vie et la
signification au sens logique il y a un gouffre béant » (p. 210). La logique
au sens technique habituel n’est pas capable d’enjamber ce gouffre, pour la
bonne raison qu’elle ne I’apergoit méme pas, ayant définitivement établi
son camp de I’autre c6té du gouffre. Seule une logique ontologique au sens
ancien, ou une logique transcendantale au sens moderne, kantien, est
capable d’affronter le gouffre lui-méme.

Comment construire un pont au dessus du gouffre ? Cela requiert
d’abord une idée déterminée du langage. L’exemple des interjections
(«Brr», «hola», etc.), montre que tout dans le langage n’est pas subsu-
mable sous les concept général de la communication, méme si, d’autre part,
il faut s’interdire de faire de ces expressions 1’origine méme du langage,
tout le reste pouvant en €tre déduit par voie de complexité croissante
(p.214). Ce qui doit étre refusé, c’est I’opposition dichotomique entre le



330 JEAN GREISCH

simple Reflexlaut («Brr» ne serait que le reflet sonore du frisson corporel,
autrement dit, une sorte de « chair de poule » linguistique) et la zweck-
bewufite Mitteilung, la communication délibérée (donc entierement
détachée du vécu corporel. Dans cette hypothese, il n’y aurait rien de
commun entre ’interjection « Brr» et I’énoncé : «1l fait un froid de canard
aujourd’hui »).

La seconde décision consiste a4 accepter la thése — que nous pourrions
appeler humboldtienne — que tout langage véhicule déja une interprétation
du monde. C’est précisément a ce sujet que Misch parler du caractére
explicitant (herméneutique) du langage humain (p. 219). De nouveau, c’est
la plasticité des possibilités d’expression qui atteste le mieux ce caracteére -
herméneutique : le méme état de chose (exemple : « 11 fait froid ») peut étre
exprimé de multiples manieres. En cette matiere, le logicien est toujours
tenté de mettre la charrue avant les beeufs, autrement dit, tenté de penser
qu’il y a concept, dans la mesure ou il y a proposition, c’est-a-dire juge-
ment, alors qu’en réalité, ce sont les concepts déja fournis par le langage
qui rendent possible la proposition (p. 220). On sait que le méme argument
est repris par Gadamer dans Vérité et Méthode. La thése de Misch est
explicitement dirigée contre Lotze, a qui il emprunte d’ailleurs 1’exemple
de I’interjection « Brr ». Aux yeux de Lotze, I’interjection en question est
un simple « son naturel », assimilable a un cri, alors que 1’énoncé « Il fait
froid » est un jugement. Pareille explication, dit Misch, est « standpunktlich
belastet » (p. 221), ¢’est-a-dire hypothéquée par un point de vue théorique.
Elle masque le fait qu’il y a une différence entre I’estomac qui grommelle
et I’intention de communication véhiculée par I’interjection: « Avec un
simple son naturel je ne peux pas m’adresser en frissonnant 2 mon voisin,
pour lui dire “brr” » — « ... mit einem bloBen Naturlaut kann ich mich nicht
“brr” sagend gegen meinen Nachbarn schiitteln »).

Cela veut dire que la différence entre les deux performances, la simple
interjection et 1’énoncé, doit étre déterminée différemment. Le discours
réalise I’union de deux choses originellement séparées, de deux maniéres
distinctes du Verhalten : le mouvement expressif d’un coté, le faire de
I’autre (p. 225). De leur conjonction résulte la vraie nouveauté, correspon-
dant a un véritable saut qualitatif : «1’appréhension objective » (gegen-
stiandliche Auffassung) (p.225). Par le fait méme, nous revenons au
probleme transcendantal de 1’origine de I’ objectivité, qui est, chez Kant, la
question centrale de la logique transcendantale (p.226). Lotze ne fait
qu’entériner la décision kantienne consistant & définir la pensée logique
comme faculté de juger. Mais peut-on se contenter de cette réduction tradi-
tionnelle de la prestation objectivante au jugement ? Aux yeux de Misch,
un énoncé impersonnel du type «II fait froid », n’est pas encore un
jugement stricto sensu, mais «un simple énoncé antéprédicatif qui



LA FONDATION HERMENEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 331

N

n’implique pas encore I’articulation essentielle du jugement, a savoir
subjectum-praedicatum ; \rioxe{pevov-xatnyodpnua» (p.229). Ou encore,
dans une formulation trés jolie : « L’ impersonnel, cet enfant terrible de la
famille bourgeoise des formes traditionnelles du jugement » doit étre rétabli
dans ses droits : sa capacité, reconnue par Heidegger, d’articuler le
«comme herméneutique ».

De nouveau, on doit se demander si cette performance herméneutique
tombe du ciel, par la grice du langage, ou si elle est déja préfigurée dans la
compréhension élémentaire, prélinguistique. La réponse de Misch est
qu’elle est en effet préfigurée dans le geste — proprement humain — de
Postension (Hinzeigen). Avant d’étre {Bov Adyov Eyov, I’homme est
I’animal capable d’ostension (p.233). De nouveau il faut trouver le juste
milieu entre une explication naturaliste (comme celle de Wundt:
I’ostension est un mouvement de préhension atténué a 1’état de simple
suggestion. Si cela est vrai, toute compréhension est le fantdme d’une
préhension (p. 234). C’est Klages qui a compris I’impossibilité de déduire
I’ostension de la préhension ; mais au lieu d’hypothéquer cette thése par des
distinctions métaphysiques, il suffit de dire, comme I’a fait Dilthey, que la
condition de possibilité de I’ostension suppose de la part du-sujet la
conscience de I’écart entre celui qui montre et la chose montrée, écart que
Dilthey caractérise par I’expression « Besinnung » (p. 236).

Il reste a effectuer la transition du Hinzeigen (ostension) a la dési-
gnation proprement dite, en évitant de décrire 1a fonction de désignation en
référence trop exclusive a |’attitude théorique. Ce qui est vrai du geste de
I’ostension reste en partie vrai de la désignation : appeler une chose par son
nom, ce n’est pas seulement 1’affubler d’une étiquette linguistique, c’est
exprimer une « requéte » (« Heischung ») a son égard : Heiflen (Appeler) et
Heischen (Requérir) vont ensemble, proximité dont nous aurons a reparler
plus loin (p. 237). Une question préalable est celle de savoir en quel sens le
geste de 1’ostension s’apparente a 1’acte spirituel du Meinen, de sorte qu’il
occupe une place intermédiaire entre les mouvements expressifs involon-
taires (exemple : la grimace qui exprime la douleur) et le mot désignant une
chose (p. 238). C’est ici que Misch commente assez longuement la notion
de «premiére objectivation » du diltheyen Hans Freyer (pp.239-246).
Freyer partage avec Misch le souci d’édifier la théorie de I’esprit objectif
par en bas (p.240), c’est-a-dire en partant des objectivations les plus
élémentaires de la vie, au lieu de I’édifier par en haut, comme le font Hegel
et en partie encore Dilthey, qui s’intéressent aussitot aux formes les plus
hautes de I’esprit objectif. A ce niveau élémentaire, il s’agit de la différence
entre expressions mimiques (involontaires) et expressions pantomimiques,
qui exercent déja une fonction de présentation (Darstellung) (p. 241). Mais
Freyer assimile trop rapidement la pensée au jugement, a tel point que le



332 JEAN GREISCH

geste ostensif est déja ordonné au jugement (p.243). Le poing brandi,
exprimant la colére, est-il I’expression d’un jugement ? Oui répond Freyer,
non répond Misch. « Dans cette interprétation du geste présentatif on nous
offre aussitdt le logique pour ainsi dire tout prét sous forme d’un état de
chose et a nos yeux, on va trop vite en besogne » (p. 245).

Le « tournant objectif » dont parle Freyer, a donc besoin d’une autre
interprétation. L’acte spirituel fondamental n’est pas ’acte de jugement,
mais 1’acte de réflexion, de retour sur soi-méme qu’on doit décrire d’abord
«par en bas » (p. 246). Misch s’y achemine progressivement a travers une
discussion assez longue du probleme de l’intelligence animale et des
formes de savoir dont il est capable, discussion impliquant un débat des
théses de Scheler (le savoir « ekstatique »), Uexkiill, Hans Volkelt, Kéhler
et Plessner. Le monde animal pour citer une formule de Uexkiill, est déja
une Merkwelt (p.259), un « monde remarqué », mais la question est de
savoir comment I’homme accede a une autre forme, plus haute, d’objecti-
vité, appelée Gegenstindlichkeit. C’est ici que surgit la question de la
spécificité humaine du Adyoc. Refusant la solution kantienne du probléme
de I’objectivité, Misch parle d’une «articulation productive-objectivante »
(p- 260). Pour lui, cela veut dire que

L’objectivité est pro-duite (hervorgebracht), produite au sens littéral du
mot ; elle n’est pas fabriquée (hergestelit), comme le pensait Kant, par la
mise en forme spirituelle de sensations chaotiques, de données sensibles,
mais elle jaillit a partir du soubassement d’un mode de manifestation
pré-objectif, mais déja solide (standfest), durable et praticable de ce que
nous percevons comme choses (p. 261).

C’est ce concept qui « apporte son sceau définitif a I’événement caractérisé
comme surgissement du Aéyoc » (p. 261). Freyer a raison de parler d’une
césure définitive ; mais la nature de cette césure doit étre correctement
comprise. La ou il y a de la Besinnung, il y a aussi de «I’articulation pro-
ductive objectivante » (p. 263).

C’est 1a tout I’écart entre 1’ostension et la désignation : un écart, ou un
«saut qualitatif », mais non un « miracle », comme le suggeére inévitable-
ment I’interprétation platonicienne et/ou kantienne du rapport du Logique
au prélogique. En passant, Misch suggere que la phénoménologie elle-
méme, en faisant de I’intentionnalité la propriété essentielle du psychique,
risque de succomber au mé€me picge (p. 264). La tiche a ses yeux est donc
double : rejeter I’empirisme humien, en évitant de succomber au piége
platonicien-kantien-husserlien, ce qui 1’oblige a montrer qu’il est possible
de « tenir ensemble les deux points : le surgissement brusque (sprunghaft)
de la tendance objective et sa connexion avec ’attitude devant la vie»
(p. 265). Une autre maniére d’exprimer la différence consiste a dire que le
platonisme logique transforme la prise de position nécessaire pour qu’il y



LA FONDATION HERMENEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 333

ait distancement en position de survol (Dariiberstehen) (p.267). Le
phénoméne de la réflexion, analysé toujours au sens de la Besinnung
diltheyenne, envisagé par en bas, apparait certes comme une nouveauté,
mais non comme un miracle absolu. Il s’agit de la capacité de transposer la
signification de la vie dans ce qui.vient a notre rencontre, ce qui veut dire
que

Quelque chose est produit par la vie, par le fait que I’homme donne une
signification propre a ce qui vient a sa rencontre. Le savoir concernant la
signification des choses coincide avec la faculté humaine de conférer
aux choses une signification propre, ce qui est donc en méme temps un
pouvoir de donner des significations et un savoir concernant la
signification. C’est une articulation productive-objectivante qui nait ici
(p. 267).

5. Spécificité de la sphére logique

Le cinquiéme chapitre intitulé « Délimitation de la sphére logique du
point de vue de la cohérence du sens et de ’articulation de la signification
du discours » n’apporte pas, a proprement parler, des éléments nouveaux a
la détermination de la sphére logique donnée jusqu’a présent. Il rassemble
plutdt dans « un regard par en haut» (p.272) le résultat des analyses qui
précedent. Il s’agit de quatre points principaux : /) I’autonomie relative du
sens et de la signification par rapport aux expressions linguistiques qui les
véhiculent. 2) Analyse de la performance spécifique de 1’énoncé apophan-
tique a la différence de la manifestation (Kundgabe) de ce qui nous anime
dans 1’attitude vécue. 3) La tension entre intention de signification et
remplissement de signification comme mouvement caractéristique du
discours. 4) Nature de la relation objective posée par I’énoncé apophan-
tique. Comme nous allons le voir, chacun de ces points — qui, dans la mise
en ceuvre effective se trouvent ramenés a trois développements majeurs —
implique un débat avec Husserl.

1) Comme il I’a déja fait précédemment, Misch refuse d’interpréter la
relation structurelle entre 1’expression et la signification qui caractérise le
discours au sens d’une séparation compléte qui mettrait d’une part les mots
comme pures données acoustiques et de I’autre 1’acte de la pensée pure
produisant la signification (p.273). Sans doute le fait qu’au cours de
I’histoire, le méme mot puisse changer de signification atteste-t-il 1’auto-
nomie de la signification (p.274). Par ailleurs, le méme mot est exprimé
autrement dans les différentes langues, de sorte qu’il faut distinguer entre le
sens intenté (Meinen, Sinn) et la signification (Bedeutung), occasion de



334 JEAN GREISCH

rappeler une fois encore le « caractere herméneutique de la langue », 1i€ au
fait que chaque langue implique déja une compréhension déterminée du
monde (p. 275). Sur ce point le linguiste (et la logique herméneutique) se
sépare de la logique au sens technique, en affirmant que le signifié
(Wortbedeutung) ne se laisse pas nettement détacher du signifiant
(Wortlaut). Dire que le premier ne sert que de support au second est un
leurre. Dans ce cas on projette sur la relation signifiant/ signifié le scheme
de la catégorie de la substance : le signifiant est au signifié ce que la chose
est a la propriété. Est alors oublié le fait que « le mot, par le fait de rendre la
pensée expresse, lui imprime sa marque et interprete 1’objet » (p. 276).

La conscience de l'intimité de ce lien impose des limites a
«]’abstraction logique » (p.277). Le mot ne donne pas seulement un sens
aux choses et aux événements, il les fait « résonner» (zum Erklingen
gebracht), comme certains expressionnistes, par exemple Kandinsky, 1’ont
bien compris (p. 277). Evidemment, pour Misch il n’est pas question de
nier le caractere conventionnel du signe linguistique. Mais tout se passe
comme s’il cherchait a atténuer ce conventionnalisme par I’idée d’une
résonance des choses, « d’une saisie trans-objective de I’intenté, ou la
chose méme se met a frémir sous la puissance de la parole et se rend
perceptible » (p. 279). La seconde partie du cours donne un grand relief a
cette possibilité fondamentale qui correspond a « I’expression évocatrice »,
lieu ou s’effectue la véritable cognitio rei a la différence de 1’habituelle
cognitio circa rem (p. 524). Comme I’a montré Fritjhof Rodi, cette théorie
des expressions évocatrices est la clef de vofite de la logique herméneu-
tique de Misch. C’est elle qui apporte la réponse définitive au probléme de
la différence entre I’ineffable et 1’indicible. Les expressions évocatrices
nous apportent les mots pour dire I’ineffable.

La nouveauté qualitative des expressions et des significatives discur-
sives se caractérise par la «libre disponibilité » (freie Verfiigbarkeit), a la
différence des expressions prélinguistiques, toujours liées a une situation
déterminée. Quelle forme logique correspond a cette liberté plus grande ?
Le logicien répondra: 1’arbitraire du signe, c’est-a-dire la faculté de
produire artificiellement le terme technique dont nous avons besoin. Or,
aux yeux de Misch, cette réponse juste est prématurée. Avant de pouvoir
dire « EDF », je dois d’abord dire « Electricité de France ». C’est pourquoi
Misch parle de Reprdsentation (la « représentation » entendue au sens de la
«lieu-tenance » — Vertretung) avant de parler de la Bezeichnung. Entre la
couche « symbolique », expressive des significations prélangagieres, il y a
la couche de la «représentation » qui constitue une forme supérieure
d’intellectualité (p. 289), sans pour autant se confondre avec la désignation
proprement dite. Si le logicien a du mal a admettre que « les mots ne sont
pas de simples signes », c’est, dit Misch dans une boutade, qu’ils «se



LA FONDATION HERMENEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 335

tiennent du coté des actionnaires de I’ AEG [équivalent allemand de I’EDF]
quand ils prennent les mots comme simples signes de concepts » (p. 284).
Et a ses yeux, il n’y a aucun doute que le Husserl de la premiére Recherche
logique appartient au méme camp de la « logique platonisante », puisqu’il
prend son départ avec le concept englobant de signe, ultérieurement sub-
divisé en indice et en signes dotés d’une signification.

La contre-proposition de Misch est de remplacer cette classification
«artificielle » par une classification plus « naturelle », c’est-a-dire plus
conforme a la vie, ol tout part des notions jumelles d’Expression et de
Compréhension (p. 284). Une telle logique herméneutique devra contester
Vintellectualisme phénoménologique (p. 285) qui commande toutes les
analyses de Husserl et qui a pour conséquence que les mouvements
expressifs sont réduits a 1’état de simples signes indiciaires (p. 286). La ou
Husserl ouvre un gouffre entre Kundgabe et Auferung einer Meinung, la
logique herméneutique de Misch cherche simplement a identifier des
«virages » (Wendung) et des césures qui, dans un mouvement en spirale,
élevent progressivement au plan du sens discursif. Tout I’art du philosophe
réside dans la maniere dont il réussit a négocier chacun de ces virages.
Cette élévation progressive est possible, parce que « la signification est une
catégorie primordiale et non purement logique-apophantique, elle est une
catégorie de la vie» (p.288). C’est donc la signification de la vie elle-
méme qui contient le passage possible d’un plan a un autre, reconnaissant
chacun dans sa spécificité, alors qu’aux yeux de Misch, toute approche du
logique par « en haut », risque de les méconnaitre. C’est pourquoi le nceud
gordien de la « compréhension idéaliste de la logique platonisante doit &tre
tranché » (p. 290).

2) En second lieu, Misch donne sa propre version de la séparation du
logique et du psychologique. Contre Husserl, il commence par affirmer que
les gestes et les expressions du visage ne sont pas de simples indices, mais
des expressions au sens propre du terme. Dans ce cas il faut distinguer
entre la Kundgabe (encore inconsciente) et la Darstellung (consciente). La
premicre correspond aux mouvements expressifs et aux interjections, la
seconde aux contextes cognitifs, le discours exercant 1’une et 1’autre
fonction (p.290). Que les premieres expressions aient une fonction de
Kundgabe apparait clairement quand nous disons : « Voyez son rire : il nous
prend pour des imbéciles » (interprétation du sens d’une expression) ou
inversement, quand nous disons : «Il est agacé, il va se facher, regardez ce
froncement de sourcils » (p. 291). Ici Misch introduit I’axiome douteux que
les expressions involontaires sont plus fiables que les discours. Le discours
peut mentir, les larmes non, ce qui suppose évidemment qu’on fasse
I’impasse sur les larmes de Crocodile !



336 JEAN GREISCH

Plus sérieusement, Misch ordonne le commerce langagier interhumain
a trois fonctions : Kundgabe, Darstellung et 1a Heischung, dont nous avions
déja parlé (p.293). Selon la fonction qui se trouve isolée, on aboutit a une
méconnaissance plus ou moins grave du logique. Le psychologisme par
exemple, n’est rien d’autre que ’isolement de la fonction de la Kundgabe.
C’est dans ce contexte que Misch soumet a discussion la théorie husser-
lienne de I’intentionnalité. Il commence par dire comment se présente le
phénomene logique originel dans la perspective psychologiste : 1a merveille
des merveilles est ici la capacité d’identifier une pensée comme «le
méme », comme un « invariant logique » (p. 301). C’est une merveille sans
doute, dit Misch, mais, ajoute-t-il cyniquement, une merveille « fabriquée
pour les besoins de la cause » (ein selbstgemachtes Wunder) (p.302) ! A’y
regarder de plus pres, le « miracle » s’explique par le fait qu’on se repré-
sente la conscience comme une chambre imperméable, dans les parois de
laquelle il faudrait pratiquer des ouvertures correspondant a des fenétres et
des portes. Mais le concept méme de « vécu» (Erlebnis) nous interdit
pareille représentation :

Avant méme les fenétres par lesquelles on pourrait regarder, il y a les
portes par lesquelles on sort ou plutdt on est toujours déja sorti, avant de
se verouiller pour former une intériorité isolée (p. 303).

Nous voyons que ce qui chez Husserl et Heidegger est la performance
fondaméntale de I’intentionnalité, est chez Misch réalisé€ par le concept de
vécu, contre-distingué de 1’occurrence psychique (psychisches Vorkomm-
nis) qui se produit en moi: le vécu est la prise de conscience de, «I’étre
saisi par quelque chose que je ne suis pas moi-méme » (p. 303). Parler de
«vécu de la conscience » est un non sens, car « Le vécu n’est pas égal a la
conscience de quelque chose comme objet, mais est le fondement de celle-
ci» (p.304). Tout comme Lipps, Misch affirme qu’il n’y a pas de « vécus »
de la conscience. S’il y a ici une énigme — et non un miracle — il faut le
chercher ailleurs :

La place de ’énigme est la possibilité de transposer ce qui me remplit
comme vécu en conscience articulée, objective, claire de ce que je suis
en train de vivre ou de ce qui fut mon vécu (p. 305).

L’énigme, dit-il encore, est résolue par la vie elle-méme, dans laquelle
tranche le Adyog dont I’homme dispose (pp. 305-306). Si donc le mythe de
I’intériorité psychique, de I’espace interne subjectif-psychique du flux de la
vie » (p. 306) devient caduc, il convient de se demander ce que représente
véritablement la théorie brentanienne-husserlienne de 1’intentionnalité. En
affirmant que toute conscience est essentiellement conscience de quelque
chose, « Brentano et Husserl ont tendu 1’arc trop fort » (p. 309), parce que



LA FONDATION HERMENEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 337

cette thése aboutit nécessairement a « assimiler la vie humaine et le savoir
que véhicule la vie (lebensmdfliges Wissen) au comportement spécifique-
ment théorique » (pp. 309-310). La doctrine de I’intentionnalité marque
ainsi le retour du primat de I’ancienne Gewpla et

supprime la possibilité de dégager le soubassement de la logique et
d’effectuer la transition en partant de I’attitude vécue et du vécu, ce qui
nous importe ici (p. 310).

Face a la surestimation de la portée de ’intentionnalité, il faut donc rendre
avec Nietzsche et Dilthey au vécu ce qui lui revient.

11 ne s’agit pas de nier le phénomene lui-méme, le fait qu’il y a quelque
chose tel que des actes spirituels intentionnels. Mais la portée de cette
intentionnalité, son essence et son caractére originaire nous est problé-
matique, et elle I’est en venant de Nietzsche et de Dilthey. En I’occur-
rence, la question fondamentale est celle de savoir si 'essence du
psychique se trouve réellement dans la conscience, la conscience étant
toujours prise au sens indiqué de la conscience de quelque chose qui est
I’objet d’un événement du vouloir-dire (eines meinenden Geschehens),
donc au sens ou celui-ci est présent dans la bonne vieille perception et
représentation. Et nous posons alors la question de savoir si on a raison
d’étendre I’'intentionnalité de la conscience, au dela des actes intellec-
tuels, aux autres classes d’actes spirituels, pour former 1’essence
commune du psychique (p. 310).

Cette question, qui est aussi une prise de position, ouvre un long débat
avec Husserl et Brentano, ayant pour but de renvoyer la doctrine de I’inten-
tionnalité a I’intérieur de limites nettement définies. Que cette discussion
accorde une place prépondérante au statut des vécus affectifs (p. 318), n’est
pas un hasard. En effet, il s’avere que la notion de «vécu» est plus
universelle que la notion d’intentionnalité, ce que confirme 1’extension du
mot allemand « Meinen » (incluant, comme nous I’avons déja indiqué, le
sens affectif de la Minne).

Ne prenons [pas] le terme latin intentio comme un terminus technicus
théoriquement arrété, mais comme un mot plurivoque du langage,
revenons donc en dega de I’équation : intentio égale opinion au sens de
86€a pour retrouver I’origine du champ de signification entier (p. 324).

De maniére analogue, il s’agira de penser la transcendance de 1’objet
intentionnel a partir du « transcender originaire » (p. 325) qui caractérise les
attitudes devant la vie.

3) I reste un troisiéme probléme : celui de I’opposition entre pensée et
intuition, ou encore, celui de 1’objectivation des vécus. La pensée objective
est une saisie des objets au moyen de significations (p. 331). Sans doute,
méme au niveau des formes €élémentaires de compréhension, on devait



338 JEAN GREISCH

parler de signification ou de significativité, en refusant d’assimiler cette
compréhension élémentaire a une simple empathie (p. 332). Mais s’excla-
mer « Ah ! » et dire « Que c’est beau ! », ce n’est pas la méme chose, toute la
question étant celle de la nature exacte de cette transition. Sur ce point,
Misch emprunte a Husserl la distinction entre la pensée purement signitive
et le remplissement intuitif. Mais il souligne que la logique traditionnelle a
tort de prendre ce cas-limite pour la situation normale (p. 337). Au lieu de
se placer dans une optique statique (qui oppose pensée signitive et intui-
tive), il faut se placer dans une optique dynamique. Dans ce cas, il faut dire
que

I’intuition ne nous donne la chose que pour autant que nous 1’avons déja
gagnée, interprétée d’une maniére ou d’une autre, que nous étions dirigé
vers elle en la visant, en I’intentant (pp. 338-339).

Plus généralement :

11 faut déja avoir gagné quelque chose, pour pouvoir se le laisser donner
(Man muf} etwas schon gewonnen haben, um es gegeben bekommen zu
konnen) (p. 339).

La these est illustrée par I’interprétation heideggérienne de Kant dans
le Kantbuch, mais aux yeux de Misch, il n’y a pas de doute qu’elle regoit la
solution la plus élégante dans la philosophie diltheyenne de la vie. Derriere
Dilthey il y a Humboldt qui, dans son céleébre article sur la tiche de
I’historien a trouvé la formule décisive pour ce rapport dialectique du
prendre et du recevoir: « pour se comprendre ... on doit déja s’étre
compris » (p. 346).

6. De la « conception » au « concept » :
le probléme de I’universel

Il reste a effectuer le passage au plan conceptuel proprement dit. De
quel genre de concepts avons-nous besoin pour poser une objectivité ?
Qu’est-ce qu’un concept ? Telles sont les questions que Misch discute au
sixieme chapitre qui achéve la premiére partie. C’est la question de savoir
en quel sens on peut encore homologuer la définition platonicienne du
AO6Yo¢ (Sophiste 262 e) comme Adyo¢ Tvig. A partir du moment ol on ne
peut plus ratifier I’ancienne ontologie, mais qu’on aborde le probleme de
I’objectivité dans I’optique de la philosophie transcendantale kantienne
(p-349), on ne peut plus partir du Adyog¢ tivdg, il faut montrer comment
s’effectue le passage de 1’expression de la vie a la sphere propositionnelle.
Autant cette transition est continue en ce qui concerne le rapport entre



LA FONDATION HERMENEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 339

I’expression (mimique) et la signification (des mots), autant elle est
indirecte en ce qui concerne la relation objective : la désignation n’a plus
rien en commun avec l’interjection (p.350). Contrairement a 1’opinion
recue, Misch cherche a montrer que ce divorce entre 1’expression et la
désignation n’est pas insurmontable, parce que le discours humain, préci-
sément en tant que Adyo¢ TIvog, réussit a réunifier ces deux éléments
hétérogenes.

Mais pour cela, il faut commencer par rejeter la théorie que les noms ne
sont que des étiquettes de la chose désignée (p. 351). Que cette théorie soit
fondée sur des considérations psychologiques ou linguistiques, elle est
également néfaste, car elle passe sous silence le fait que « le langage parti-
cipe essentiellement a 1’édification des objets » (p. 358). Mais qu’en est-il
alors du statut des noms propres ? La tentation est grande de n’y voir
qu’une sorte de prolongement linguistique des gestes ostenstifs, analogue
au prolongement linguistique des expressions mimiques opéré par les inter-
jections (p.361). Misch rejette cette assimilation du nom propre a un
simple démonstratif, et il s’adosse pour cela a des travaux récents de
linguistes (Miklosich, Noréen) qui suggerent de distinguer deux classes
fondamentales d’expressions linguistiques : les expressions expressives
(qualitatives) et démonstratives (pronominales) (pp. 368-369).

Cette assimilation repose sur I’idée fausse que le nom propre, tout
comme le démonstratif, vise une occurrence singuliére, spatiale ou tempo-
relle. Or, «la démonstration (Hinweis) est incapable de nommer 1’objet, et
inversement, le nom propre est incapable d’accomplir la méme prestation
que la démonstration » (pp. 363 ; 373)). Comment peut-on alors distinguer
la fonction de démonstration et de nomination ? Il suffit de se rappeler la
distinction entre le simple « cela» (dies da) et le T68e Tt (so etwas). Le
premier est purement occasionnel, le second le détermine d’une maniére ou
d’une autre (« Celui-la, c’est Geethe »). Le nom propre implique la visée
d’un Quoi ou d’un Qui, dépassant la pure occasionnalité (p. 365). Contrai-
rement aux apparences, le TO8¢e tt n’est pas un terme composé, juxtaposant
deux formes logiques universelles permettant de désigner 1’objectif. Les
deux termes dieses et etwas, TOOe et Tt, vont ensemble, et « leur coapparte-
nance est I’expression adéquate du phénomeéne logique originaire qui nous
importe ici » (p. 370).

A plus forte raison, la méme remarque vaut pour les noms communs,
qui caractérisent quelque chose en tant que quelque chose. Or, une telle
caractérisation présuppose le « werktitiges Wissen» de Schelling, déja
mentionné plus haut. Aux yeux de Misch, ce «prendre quelque chose
comme quelque chose» (I’en tant que herméneutique au sens de
Heidegger) antéprédicatif est « le schéme de toute nomination originelle »
(p-365). Or, ce «prendre » est déja un « concevoir». C’est donc dés ce



340 JEAN GREISCH

niveau antéprédicatif que se pose la question de ’universel. « Voces signi-
ficant res mediantibus conceptibus » (p.367) : la logique herméneutique
doit réhabiliter ce vieil adage scolastique qui veut dire en 1’occurrence
qu’avant les concepts au sens strict, il y a déja la «conception »
(Konzeption), «c’est-a-dire une anticipation qui ne doit toutefois pas étre
interprétée unilatéralement a partir de 1’esprit pensant, mais en méme
temps a partir du soubassement de la vie » (p. 367). Pourquoi éviter d’intro-
duire d’emblée la notion du «concept » ? Il s’agit, dit Misch, « d’éviter le
malentendu que I’entendement lui-méme est ici 1’instance médiatrice,
’entendement auquel appartient le concept au sens plus étroit». A
I’encontre de cela, le mot « conception » devrait souligner qu’il s’agit préci-
sément du prendre, que le sens du vouloir-dire (Meinen) est médiatisé par
la désignation nominale, qui anticipe ce qu’est cette chose-ci. « Dies da et
so etwas vont primairement ensemble, parce qu’on ne rencontre pas un dies
da isolé, si ce n’est comme remplissement de possibilités anticipées »
(p- 380).

IV. Le trait herméneutique dans la logique philosophique
[traduction des pp. 565-567I.

<Cela a maintenant besoin d’un exposé plus détaillé, et en le donnant,
nous faisons en méme temps un pas en avant, qui rend fécond nos
acquis, en nos demandant quelles en sont les conséquences pour la doc-
trine de la science.

Jusqu’alors, je m’en suis tenu a I’exemple de la poésie, pour dégager
pour la premiére fois la différence logique essentielle. A présent. nous
pouvons €largir la sphere des exemples, pour voir jusqu’ol s’étend
I’expression évocatrice et 1’objectivité que nous avons appelée hermé-
neutique.

Par le fait méme, les déterminations que j’avais données au point 3 ad B,
s’expliciteront de maniére encore plus précise et en méme temps la
connexion contenue dans les fondements logiques s’ouvrira librement et
largement. Il s’agit, saisi principiellement du trait herméneutique dans la
logique et la doctrine du savoir. >

Herméneutique : j’ai utilisé ce terme dans un sens trés large, en le
revendiquant pour la fondation logique. Mais cet élargissement correspond
simplement au concept du « Comprendre » qui fut jadis utilisé simplement
comme désignation d’une méthode des sciences de 1’esprit, alors que nous
le rapportons aujourd’hui a un type de savoir élémentaire.

De méme le terme grec éppunvedetv (exégese) a été introduit dans
I’usage scientifique de la langue dans un emploi spécifiquement
scientifique :



LA FONDATION HERMENEUTIQUE DE LA LOGIQUE PHILOSOPHIQUE 341

<On parle d’habitude d’exégése (Auslegung) en rapport aux ceuvres
humaines et notamment les documents et ceuvres d’art religieux ou des
ceuvres écrites particulicres : Exégese de I’Ecriture Sainte, de la Bible,
exégese de Homere, de Platon, etc., Ancien Testament, Rig Veda.

Cette exégese est une forme supérieure du comprendre que nous avons
rencontrée des le départ, en décomposant I’expression dans le discours
et que nous avons fixé terminologiquement, le comprendre au sens le
plus général du mot, comme la saisie de ce qui est intenté par une
expression. C’est le corrélat d’un “étre donné dans une expression”. Le
comprendre commence des la forme la plus inférieure, 1’unité du
discours, I’énoncé isolé.

L’exégese est une forme supérieure de la compréhension, a savoir la
compréhension exercée selon les régles de I’art, ayant pris la forme
d’une procédure scientifique, qui vise la totalité d’une connexion de
propositions et qui veut apprendre & comprendre objectivement, c’est-a-
dire fidelement et de maniere correcte, le sens de cette totalité ainsi que
de chaque énoncé isolé. >

Pour saisir un énoncé purement discursif comme par exemple « Deux
multiplié par deux égale quatre » ou « Liége est tombé » on n’a pas besoin
d’une interprétation.

Mais pour comprendre correctement un énoncé comme celui du Christ :
«Je suis le Fils de I’homme », nous avons besoin d’une interprétation.

< Les philologues, historiens et théologiens parmi vous savent par leurs
propres études en quoi consiste la tiche scientifique d’interpréter correc-
tement un texte, et que c’est quelque chose qu’il faut savoir faire. De
fait, I’interprétation a été€ développée en art du comprendre par les philo-
logues d’abord a propos d’Homere, par les théologiens d’abord a propos
de la Bible, et de maniére analogue par exemple en Chine par la classe
dirigeante des Lettrés, les fonctionnaires qui avaient la charge de la litté-
rature nationale transmise par Confucius. Et de I’exercice de cet art, de
cette technique de ’interprétation fait partie une doctrine de 1’art, une
théorie de I’art d’interpréter. C’est elle qu’on nomme herméneutique,
donc théorie de I’interprétation. >

Prise en ce sens spécial, I’herméneutique ne concerne que la méthodo-
logie des sciences de I’esprit et y joue un rle fondamental dans la méthode
qu’ont développée la philologie, la recherche littéraire, esthétique et histo-
rique. Elle ne concerner la logique que comme organon (et elle ne fait
partie que d’une partie tardive de la doctrine du savoir, ou le rapport de
I’organon aux sciences de la nature doit étre complété par la méthodologie
des sciences de 1’esprit.

Or I’herméneutique n’a pas seulement ce sens spécial, mais un sens
englobant, dans lequel nous la rencontrons pour ainsi dans cette partie
fondamentale de la logique, ou elle fait partie de la théorie de la
signification.



342 JEAN GREISCH

A. La position fondamentale de 1’herméneutique dans la philosophie de
la vie

La position fondamentale, et donc la portée englobante de 1’hermé-
neutique, résulte en effet de tous nos développements ; nous n’en faisons
qu’établir d’un point de vue méthodique ce qui, du point de vue thématique
(sachlich) était la perspective directrice de cette partie : I’universalité des
catégories Expression et Signification.

En effet, on ne parle pas seulement d’explicitation (Auslegung) en
référence a des ceuvres créées par les hommes, ceuvres écrites, ceuvre d’art
en général (enfin aussi des actions), mais la vie humaine elle-méme, cette
vie énigmatique que nous n’avons pas fabriquée, mais qui nous enveloppe,
et le monde lui-méme dans lequel nous vivons est objet d’explicitation, qui
interroge le multiple-singulier qui nous y aborde, les expressions de vie
(Lebensduflerungen) de 1’homme, les événements du cours du monde,
quant a leur sens dans la totalité du monde et de la vie, tout comme on peut
comprendre et explorer (durchforschen) a partir d’elle-méme une ccuvre
d’art, parce qu’elle est une totalité qui porte son sens en elle-méme.

Ici aussi, I’explicitation est une forme supérieure de la compréhension.
Et c’est 1a que se manifeste ce qui nous importe a présent: le chemin
herméneutique de la logique, prenant son départ avec la philosophie de la
vie. Nous ne parlons [568] d’un comprendre pas seulement en référence
aux énoncés du discours parlé ou écrit, mais aussi en référence a la
compréhension de la vie, des hommes, du monde, que posséde le praticien,
par exemple I’homme politique de terrain (der Realpolitiker) qui compte
avec les hommes et le cours des choses pour arriver a ses fins, alors que
dans la compréhension il s’agit de pénétrer un sens dans lequel les actions
d’un homme se rattachent les unes aux autres dans 1’unité de sa personne et
les événements dans la totalité de la vie, et ou tout le facticiel a sa signifi-
cativité comme partie d’un tout.

Ce que nous avons découvert concernant la signification du
comprendre en général n’est possible que comme signification de
I’expression, il n’y a pas d’autre espéce qu’a travers la signification. Ce
principe vaut également ici.

Jean GREISCH
Professeur a UInstitut Catholique de Paris



IDENTITE ET LOGIQUE TEMPORELLE

’expression «logique temporelle » peut surprendre et paraitre
L énigmatique. Son sens devrait s’éclairer peu a peu grice a une
méditation de la question de I’identité dont on va montrer phénoméno-
logiquement-minimalement qu’elle se pose dans le temps et en liaison
profonde avec I’intelligence de la temporalité.

Poser I’identité dans le temps n’est pas un acte indifférent ; nous n’y
attachons guere d’importance, parce que nous y sommes habitués. Nous
sommes toujours déja dans le temps quand nous prenons conscience du
temps ; et cette prise de conscience vient couronner toute une série
d’identifications, tout un jeu avec notre propre identité.

A partir des difficultés que rencontre la logique de 1’identité lorsqu’elle
affronte le temps, nous nous demanderons si la dialectique spéculative est
assez souple et pénétrante pour résoudre ce type de difficulté ; nous
suivrons a cet effet le fil conducteur du jugement heideggérien sur Hegel,
puis — en un deuxieme temps - nous irons aussi loin que possible, toujours
avec Heidegger, pour dégager le temps comme horizon ultime de la ques-
tion de I’étre et peut-€tre de la « mémeté ». Jusqu’a quel point ? Laissons
quelque suspens quant aux difficultés qui nous attendent au bout de ce
chemin.

L’identité dans le temps

En 1957, Heidegger a consacré a I’identité, plus exactement au principe
d’identité, une conférence qui peut paraitre étrange, dans la mesure ou,
partant de I’équation A =A, puis de la proposition A est A, elle semble
d’abord rappeler une évidence, en la formulant ainsi :



344 DOMINIQUE JANICAUD

I’unité de I’identité constitue un trait fondamental de I’étre de I’étant ' ;

cette unité a donc une importance fondatrice décisive pour toute la pensée
occidentale-européenne. Dans la suite du texte, par le biais d’une réflexion
sur la nature de la relation originaire que suppose I’identité comprise
comme co-appartenance entre I’étre et I’homme, Heidegger en vient a la
situation actuelle de ’humanité livrée a la Technique planétaire et cepen-
dant disponible pour une co-appartenance plus originaire, I’ Er-eignis.

«Qu’est-ce que 1I’Ereignis a affaire avec I’identité ?» demande
Heidegger lui-méme, comme pour prévenir une protestation de 1’auditeur
devant son exercice de haute voltige. Nous devons peut-€tre inverser la
question et en profiter pour la traduire en des termes plus accessibles, en
prenant garde au fait que nous la trahissons en la déplacant :

Qu’est-ce que I’identité a a voir avec 1'Evénement comme singularité
temporelle ?

ou:

Quoi de commun entre 1’identité et le temps lui-méme ?.

Deux remarques de Heidegger aident & répondre :

1) La formule A = A fait état d’'une équivalence. Elle ne nomme pas A
en tant que méme. La formulation courante du principe d’identité
masque ainsi justement ce que la proposition voudrait dire : A est A,
c’est-a-dire chaque A est pour lui-méme le méme 2.

Ce que le principe veut dire, c’est la mémeté d’une chose a elle-méme ; il
n’est peut-&tre pas interdit d’ajouter : c’est une mémeté qui s’impose au
temps, qui traverse le flux temporel.

2) Sans la reconnaissance de 1’unité de 1’identité,

I’étant n’apparaitrait pas dans son étre. En conséquence, il n’y aurait pas
de science du tout *.

Sans la tenue de I’identité dans le temps, face au temps, et sans la mise
en ceuvre du principe d’identité, il n’y aurait pas de savoir unifié de I’étant,
parce qu’il n’y aurait ni identification du temps comme tel (saisie de son
unité abstraite par dela le foisonnement des instants), ni histoire au sens de
I’unité destinale de I’histoire de 1’étre.

1. Die Einheit der Identitit bildet einen Grundzug im Sein des Seienden (« Der Satz
der Identitiit », in Identitdt und Differenz, Pfullingen, Neske, 1957, p. 17).

2. « Die Formel A = A spricht von Gleichheit. Sie nennt A nicht als dasselbe. Die
gelaiifige Formel fiir den Satz der Identitidt verdeck somit gerade das, was der Satz
sagen mochte : A ist A, d. h. jedes A ist selber dasselbe » (ibid., p. 14).

3. « Spriche dieser Anspruch nicht, dann vermochete es das Seiende niemals, in
seinem Sein zu erscheinen. Demzufolge gibe es auch keine Wissenschaft » (ibid., p. 17).



IDENTITE ET LOGIQUE TEMPORELLE 345

Mais nous avons sans doute déja avancé trop vite. Avant de prendre en
compte le principe d’identité et les effets de sa mise en ceuvre, il semble
souhaitable de revenir a la position méme de [’identité, dans le devenir et
malgré lui.

Dans les termes de 1’analytique du Dasein, celui-ci n’est-il pas d’abord
«jeté» dans le temps, livré a son caractere ek-statique ? Si fondamentale
soit-elle pour I’articulation de I’€tre-au-monde et de ses entours, I’identité
n’est pas livrée toute préte a I’Existant. La question mérite un examen
attentif, car en elle se joue déja la différence entre une approche tradition-
nelle de la genese de I’identité (pour autant qu’elle soit reconstituable) et
celle de la phénoménologie existentiale. Le mot « identité » n’est pas facile
a dénicher dans Sein und Zeit, et pour cause. Etant donné que la question
initiale du livre est « la nécessité d’une répétition expresse de la question de
I’étre », on peut en déduire que I’identité de référence est celle de 1’étre et
de sa «question ». Mais qu’en est-il au niveau du Dasein lui-méme, cet
Existant dont I’analytique va se déployer comme la plus urgente des
taches ? C’est I’émergence de la Selbigkeit, de la Selbsterkenntnis, du
Selbst lui-méme qu’il faut alors suivre a la trace. Pour nous en tenir &
I’essentiel, retenons cette phrase significative du § 31:

Ce “savoir” n’est pas d’abord né d’une auto-perception immanente, mais
il appartient a 1’étre du L4, qui est essentiellement comprendre '.

Le savoir dont il s’agit, c’est bien le savoir de soi du Dasein. Mais il faut
étre ici tres attentif : en ce point en quelque sorte micrologique 1’analytique
heideggérienne entend se séparer radicalement de 1I’autocompréhension
logique « vulgaire », telle qu’elle se retrouve jusque dans la premiére
séquence de la Phénoménologie de ’esprit. L’identité du moi (ou du Soi)
ne se détache pas du monde, en sa pureté, comme identité logique s’impo-
sant et s’opposant a I’identité adverse du temps. En fait, le Dasein n’est pas
originairement identité, n’a pas d’identité, il est initialement pouvoir-étre
aupres du monde et de 1’étre-avec ; il est déja pro-jeté aupres de ... :

Le Dasein se trouve lui-méme d’emblée dans ce qu’il exerce, utilise,

attend, empéche — dans I’utilisable dont d’emblée il se préoccupe au
sein du monde ambiant 2.

1. «Dieses “Wissen” ist nicht erst einer immanenten Selbstwahrnehmung
erwachsen, sondern gehort zum Sein des Da, das wesenhaft Verstehen ist » (Sein und
Zeit, Tiibingen, Niemeyer, 1967, p. 144). Nous retenons ici la tr. Martineau (Paris,
Authentica, 1985, p. 119).

2. HEIDEGGER, SuZ, op. cit., p. 119. Nous retenons pour cette phrase la tr. Vezin,
Paris, Gallimard, 1986, p. 161.



346 DOMINIQUE JANICAUD

Le jeu de I’identification (puisqu’il y en a quand méme une : il faut bien
que se constitue un noyau de présence a soi) ne s’opere en quelque sorte
que par le détour des « entours »'. L’ek-stase originaire de 1’étre-jeté le livre
d’abord a des renvois mondains et « inter-existentiels » : il est hors d’un soi
qui n’est pas d’abord comme Soi ; il est essentiellement « hors de », du fait
de I’unité ek-statique du temps qui est le Soi le plus profond. Heidegger
nous contraint ainsi 4 supposer une unité originaire qui est Temps en nous
et qui nous constitue bien plus primitivement que toute égologie. Mais
cette unité ek-statique est-elle pensable, si elle n’est pas a la lettre
identifiable ? Ce qui fait difficulté, ce n’est pas que nous soyons étres
temporels avant de nous identifier (ce serait une banalité ; et, au demeurant,
il est impossible de remonter a une origine du temps — ou méme de la
conscience du temps — dans le temps) ; c’est que, pour Heidegger, ce soit le
Temps lui-méme qui soit le ressort de I’identification. Cette difficulté n’est,
pour I’instant, que signalée. Gardons-la en mémoire et revenons a une
vision plus « classique » du probleme de I’identification dans le temps. Si
nous avions une sensibilité plus fine, hyperréceptive et hallucinée, peut-étre
serions-nous incapables de stabiliser une identité quelconque dans le
temps : ce livre devant moi ne serait jamais le méme livre que je peux
reprendre a volonté pour y retrouver une référence identique a la méme
page. Et I’est-il effectivement ? La lumiére n’a-t-elle pas changé d’un
instant a I’autre ? Des micro-événements ne se sont-ils pas produits dans
mon corps ? Suis-je un moi =moi pur ? La tradition rationaliste n’est pas
embarrassée par de telles observations: si la perception réserve des
surprises et, dans les expériences pathologiques ou « a risques », des pro-
fondeurs parfois vertigineuses, la conception des objets abstraits, noémes,
concepts, relations logiques nous offre 1’identité hors du temps (ou le
traversant sous la forme de la constance), variation sur le theme fonda-
mental de I’identité pure, A = A.

En effet, A=A est vrai a 'instant t, mais aussi t’, t””, t”’, etc., et ainsi
de suite indéfiniment. Cette conception de la constance logique me permet-
elle d’échapper a la fuite incessante et éperdue des grains du temps ? Pas
exactement. Elle me permet du moins de comprendre que tout dans la
réalité n’est pas emporté par le temps; elle permet sans doute plus:
concevoir que le temps lui-méme n’est pas emporté par le temps, c’est-a-
dire qu’il y a une chrono-logique qui permet a Chronos de s’identifier.

29

1. Heidegger précise que la « connaissance de soi » ne s’opére pas en fonction d’un
Soi central un Selbstpunkt, mais 2 partir d’une «saisie compréhensive de I’ouverture
pleine de I’étre-au-monde 4 travers ses moments constitutifs essentiels » (SuZ, op. cit.,
p. 146; tr. Martineau, p. 120). C’est pourquoi, I’ «identification » du monde en général
passe par le Dasein : pour connaitre le plus propre en I’existant, il faut aborder et
pénétrer son monde (Cf. SuZ, ibid., p.118).



IDENTITE ET LOGIQUE TEMPORELLE 347

La conception de I’identité représente déja une considérable victoire de
I’abstraction. Hegel le montre, aussi bien au niveau logique (I’identité, qui
qualifie déja I’étre en tant qu’étre, se redouble et devient opératoire comme
catégorie de la réflexion, c’est-a-dire de la logique de I’essence) qu’a celui
de I’histoire de la philosophie (I’instauration parménidienne), sans oublier
le point de vue phénoménologique (car la premiere dialectique de la
conscience sensible est ’unification du « maintenant» comme identité
opératoire).

Or, des ce niveau, Hegel articule la dialectique du temps et de
I’identité, de maniére & montrer que I’identité est déja un résultat et se
trouve prise, a son tour, dans une dialectique ot le devenir vient la contre-
dire et la transformer. Cette dialectisation de 1’identité peut étre effectuée a
chacun des trois niveaux que nous venons de signaler: logique, phéno-
ménologie, philosophie de I’histoire.

Pour s’en tenir au niveau logique, la position de A = A ne peut se faire
ni se concevoir sans la possibilité que A soit non-A, puisque la position de
I’égalité suppose la possibilité de la non-égalité. De 1’étre comme
«immédiat indéterminé », Hegel écrit : « Cet &tre dénué de réflexion est
I’étre tel qu’il est immédiatement seulement en lui-méme » ce « seulement
en lui-méme » se révele &tre presque aussitdt « en fait rien »'. La formula-
tion méme de ’identité la plus indéterminée I’expulse en quelque sorte
d’elle-méme.

Hegel médite sur cette dialectique de I’identité dans une remarque de la
Logique de I’essence, en se moquant de ceux qui prétendent se contenter de
I’évidence de I'identité et se fondent pour cela sur I’expérience (on pourrait
les appeler les « tautologistes ») : en répétant que A est A ou qu’un arbre est
un arbre, « ils ne voient pas qu’ils admettent déja eux-mémes que ’identité
est quelque chose de différent; car ils disent que 1’identité differe du
différent » 2. Pour sortir de cette dialectique négative, il faudra que 1’identité
se re-pose a travers la différence qui connaitra, a son tour, un moment
d’identification au sein de la logique de 1’essence.

Le devenir a donc pénétré (dans) la sphere logique. Celle-ci connait
déja le devenir. M&me si celui-ci n’est pas notre temporalité, il représente
une sortie hors de I’identité pure. En ce sens, Hegel a mis en place une
«logique temporelle », c’est-a-dire une intelligence dialectique du temps
qui est aussi une temporalisation du logique. C’est la solution dialectique

1. « Dies reflexionslose Sein ist das Sein, wie es unmittelbar nur an ihm selbst ist»
(HEGEL, Wissenschaft der Logik, Hoffmeister éd., I, p. 66). Et 4 la page suivante : « Das
Sein, das unbestimmte Sein, ist in der Tat Nichts, und nicht mehr noch weniger als
Nichts ».

2. « Sie sehen nicht, dass sie schon hierin selbst sagen, dass die Identitit ein Ver-
schiedenes ist ; denn sie sagen, die Identitiit sei verschieden von der Verschiedenheit»
(ibid. ., 11, p. 28).



348 DOMINIQUE JANICAUD

du probléme apparemment insoluble que souléve la confrontation directe,
frontale et primaire du flux affolant du temps face a la position également
tétue de l’identité absolue. Inversement, 1’identité absolue peut E€tre
représentée comme désespérant de maitriser la dérive universelle due a la
corrosion du temps.

Par cette position du probléme « identité et temps », Hegel a discerné
quelque chose d’essentiel : il a vu que la position de ’identité retourne le
temps contre lui-méme, mais que ce retournement produit un nouveau
départ qui approfondit I’expérience : la dialectique est logique de la tempo-
ralité. Sous un regard hégélien (pour qui les principes d’identité et de non-
contradiction sont déja de «nature synthétique »'), la méditation
heideggérienne semble hypothéquée par I’abstraction, qu’elle retienne
I’identité sous sa forme de principe métaphysique ou qu’elle se livre a une
analytique du Dasein. Dans le premier cas, rien n’est dit sur I’immense
cheminement qu’il a fallu a ’humanité pour atteindre le niveau parméni-
dien, c’est-a-dire la fondation de la pensée métaphysique. Dans le second
cas, le concept « vulgaire » de temps (impliquant une identification unifica-
trice des « maintenant ») est recu comme un bloc livré par 1’expérience
quotidienne ; il est censé avoir une évidence quasiment naturelle et aller de
soi, alors qu’il s’avere phénoménologiquement plus complexe et recueille
déja en lui les résultats d’une phylogenése comme d’une ontogenese.

Ce point important mérite qu’on s’y arréte : comment le concept
«vulgaire » de temps se livre-t-il & nous et s’identifie-t-il 7 Revenons aux
textes heideggériens des années 1927-28 et tout particuliérement au § 81 de
Sein und Zeit qui est précisément consacré a la « genése du concept
vulgaire de temps ». Dés le début de ce paragraphe, Heidegger ne résiste
pas a un jeu de mots tres significatif entre le sich-zeigen du temps vulgaire
et le Zeiger (I’aiguille). Le temps vulgaire se montre dans « la présentifi-
cation de I’aiguille qui avance ». C’est un temps nivelé que Heidegger
nomme Jetzt-Zeit, temps au présent.

Plut6t que d’insister sur cette phénoménologie trés connue de cette
temporalité, ou plutdt de «I’intratemporalité » du « on», je crois utile de
présenter deux remarques critiques :

1) Heidegger insiste a tel point sur le nivellement, que sa phénoméno-
logie perd en vraisemblance ce qu’elle gagne en prégnance impression-
nante. Sans méconnaitre que le temps quotidien se vive surtout au présent,
peut-on admettre sans nuances que la « pure succession » recouvre et
masque aussi bien la databilité (Datierbarkeit) que la significativité
(Bedeutsamkeit), c’est-a-dire que le nivellement étouffe méme la dimen-
sion existentiale de la présence du présent ? En fait, la « pure succession »

1. HEGEL, ibid., 11, p. 32.



IDENTITE ET LOGIQUE TEMPORELLE 349

est la forme abstraite, déja élaborée, de la primauté du présent : elle a
justement présupposé tout un travail d’identification qui a sa logique et qui
ne recouvre sans doute pas totalement la complexité relative de la
temporalité quotidienne.

2) L’insistance sur la computation a partir du « temps des horloges »
fait également difficulté. La aussi, il faudrait introduire des distinctions
psychologiques, historiques, ethnologiques : la dictature du temps des
horloges est loin d’étre indépendante des individus et des groupes, de leurs
caracteres et de leurs situations; elles s’est élaborée et profondément
modifiée au cours de ’histoire. Comme le remarque David S. Landes,
auteur d’une remarquable histoire de la mesure du temps : « il n’est pas
“nature]” de vouloir connaitre le temps avec précision »' (ce qui fait diffi-
culté a cet égard chez Heidegger, c’est qu’il assigne la conception vulgaire
du temps a une évidence «naturelle»?); enfin, autre objection
«empirique »: le « maintenant » du paysan africain, par exemple 1’éleveur
Nuer étudié par 1’anthropologue anglais Evans-Pritchard (peu de temps
apres la publication de Sein und Zeit '), n’a pas la ponctualité nivelée du
citadin qui vit en regardant sa montre : « les Nuer n’ont aucune expression
équivalente au “temps” dans nos langues a nous, et se trouvent donc
incapables de parler du temps comme quelque chose de réel, qui passe, que
I’on peut perdre, que ’on peut gagner, et ainsi de suite »*. Il n’y a pas un
mot dans Sein und Zeit pour signaler cette relativité de I’analytique de
I’intratemporalité, cette nécessité de différencier et de nuancer la phéno-
ménologie du temps quotidien. A défaut de ces différenciations et de ces
nuances, on n’évitera pas le schématisme, sous couvert d’une « neutralité »
dont tous les présupposés n’auront pas été explicités 4.

Que le temps quotidien soit, en fait, un temps relativement complexe
élaboré par tout un jeu d’identifications, et surtout comment il I’a été, cela
reste non thématisé par Heidegger 5. Ce dernier, en effet, a isolé, avec la

1. David S. LANDES, L’heure qu’il est. Les horloges, la mesure du temps et la
Jformation du monde moderne, tr. P.-E. Dauzat et L. Evrard, Paris, Gallimard, 1987,
p. 60.

2. Qu’il impute, il est vrai, a Aristote (SuZ, op. cit., p.421). Mais il n’est pas aussi
prudent en Ga 26, p. 274 o il écrit que « la métaphysique appartient 3 la nature de
Phomme » (die Metaphysik gehort zur Natur des Menschen).

3. E.E. EVANS-PRITCHARD, Les Nuer, tr. L. Evrard, Paris, Gallimard, 1994, p. 127.
Nous lisons aussi 2 la méme page : « Embarrasés par les pures unités de temps, ils
pensent tout a leur aise en termes d’activités et de successions d’activités, en termes de
structures sociales et de différences de structure ».

4. Cf. HEIDEGGER, Ga 26, p. 171 sv.

5. Bien qu’une lecture attentive réveéle des pistes qui vont dans le sens que nous
indiquons ; par exemple, en Ga 26, p. 257, HEIDEGGER signale que nous apprenons la
fagon de mesurer le temps (« Was wir lernen ist die Art der Zeitmessung, die faktisch
konkreten Weisen, in denen wir mit der Zeit praktisch am besten umgehen »).



350 DOMINIQUE JANICAUD

conception « vulgaire » du temps, une épure, un cas de figure aux limites de
I’expérience effective.

Une deuxiéme degré de logique temporelle est atteint, quand la
conscience ne se contente pas d’articuler identité et différence dans le
devenir et dans 'unité de 1’expérience, mais s’éleve et se retourne vers le
concept méme de temps. Il ne s’agit plus alors de ce temps qui vient
«contredire » A = A, mais de la détermination de I’essence méme du temps
en général. Cette détermination s’effectue au niveau de la philosophie de la
nature, comme chez Aristote. Heidegger a noté cette proximité entre Hegel
et Aristote dans une célebre note de Sein und Zeit '. Pour notre part, nous ne
pouvons qu’étre étonné par la brieveté qui caractérise le traitement de la
question du temps dans 1’ Encyclopédie (au chapitre « Die Mechanik », juste
apres qu’il ait été question de I’espace).

Qu’est-ce que le temps ? Réponse lapidaire au § 257 : il est la
«négativité posée pour elle-méme » (Die Negativitdt ... fiir sich gesetzt) ou
encore «l’unité négative de 1’€tre-hors-de-soi » (§ 258) (die negative
Einheit des Aussersichseins)?. 11 parait donc tout a fait 1égitime, de la part
de Heidegger, de suivre le fil conducteur de la négativité (surtout dans le
vol. 68 de la Gesamtausgabe, paru en 1993) pour déterminer la portée et les
limites de 1’approche hégélienne du temps. Mais, avant d’aller plus avant,
relisons la définition compléte du temps, qui se trouve au début du § 258:

En tant qu'il est I'unité négative de 1’étre-hors-de-soi, le temps est
également et tout bonnement un abstrait, un idéel 3.

Puisque I’étre-hors-de-soi caractérise la nature, le temps est ’'une des
déterminations fondamentales de ia nature. Considéré du point de vue de
I’esprit, le temps est donc proche de la pure extériorité. N’ oublions pas qu’

il est conforme au concept de I’esprit que le développement de I’histoire
tombe dans le temps *.

L’esprit émerge et revient a soi (dans I’histoire) a partir de son aliénation
dans le temps.

Quand Heidegger, toujours dans Sein und Zeit, caractérise la tempora-
lité originaire comme « purement et simplement ek-statique » (ekstatikon
schlechthin), il n’est pas impossible que — entre autres intentions —, il ait

1. HEIDEGGER, SuZ, op. cit., p.432,n. 1.

2. Retenons également cette formulation de la remarque du § 258: « ... die abstrakt
sich auf sich beziehende Negativitiit ».

3. « Die Zeit, als die negative Einheit des Aussersichseins, ist gleichfalls ein
schlechthin Abstraktes, Ideelles ».

4. HEGEL, Die Vernunft in der Geschichte, Hoffmeister éd., p. 153. C’est par cette
citation que Heidegger entame son exposé critique de la conception hégélienne du
temps (SuZ, op. cit., p. 428).



IDENTITE ET LOGIQUE TEMPORELLE 351

celle de viser la définition hégélienne pour la « détruire » : au dela de toute
formulation encore logique (la négativité), on envisage 1’€tre-hors-de-soi,
directement en son élan déstabilisateur ; ce qui est ainsi envisagé schlech-
thin, c’est-a-dire purement et simplement, c’est 1’ek-statique comme tel,
comme dimension, non cet abstrait ou cet idéel qu’est le temps congu
comme négativité (nous n’avons plus affaire a une intuition, remarque
Heidegger, alors que Hegel précise que le temps est le «devenir
intuitionné » (das angeschaute Werden).

Il y a, dans la Remarque du § 258, une phrase extraordinairement
significative ou Hegel, soulignant que le fini est passager et temporel, se
tourne vers le concept et la puissance de ce concept :

... le temps n’est pas sa puissance [du concept], et le concept n’est pas
dans le temps ni quelque chose de temporel, mais il est plutdt la
puissance du temps ... ".

Le temps regne en effet sur la nature (et sur le naturel en nous), mais le vrai
(le concept) est éternel — et c’est de ce coté-1a qu’est la puissance infinie.

On ne peut certainement pas reprocher a Heidegger de ne pas avoir pris
au sérieux I’interprétation hégélienne du temps : il lui consacre des pages
denses a la fin de Sein und Zeit (§ 82a) et il lui a réservé un cours qui fait
un volume entier de la Gesamtausgabe (le vol. 68). En outre, il la range
parmi les interprétations « classiques » du temps 2.

Heidegger reconnait que la détermination fondamentale qui traverse le
systéme hégélien est la négativité *, une négativité qui n’est pas « seulement
formelle » ¢, mais qui entretient une relation interne avec la différenciation
(Unterschiedenheit). Et, comme la substance est sujet, « I’&tre (pris au sens
essentiel) est devenir»’. Ne reconnaissons-nous pas ici cette logique
temporelle dont nous avons parlé ? Et Heidegger ne doit-il pas admettre que
cette logique s’ouvre a la négativité du temps, ne se réduit plus a une
simple logique de 1’identité, mais qu’elle est une logique spéculative de la
mémeté, riche de différenciations, une logique qui soutient 1a conscience de
I’historicité et qui permet 1’émergence du

systéme d’une vision historique du monde le plus puissant, en richesse
de vécu comme en élaboration conceptuelle,

1. «...die Zeit daher nicht seine Macht noch ist er in der Zeit u. ein Zeitliches,
sondern er ist vielmehr die Macht der Zeit ...

2. Cf. Ga 26, p. 256.

3. Ga 68, p.6.

4. Ibid., p. 26.

5. Ibid., p. 12.



352 DOMINIQUE JANICAUD

selon I’expression méme du jeune Heidegger ?!

Cependant, cette grande attention aux textes et, en particulier dans Sein
und Zeit, cette qualité de lecture qui permet de saisir le passage de la
ponctualité spatiale a la négation de cette négation (« le point “se raidit”
vis-a-vis de tous les autres points »)? n’empéche pas Heidegger de critiquer
I’extréme nivellement hégélien du temps en fonction du « maintenant », et
surtout d’affirmer — ce qui est plus surprenant — que Hegel « se meut
résolument dans la direction de la compréhension vulgaire du temps »>.
Méme si I’on ne confond pas la compréhension « vulgaire » (au sens ou
I’entend Heidegger) avec celle du sens commun, on peut objecter que la
négativité absolue est dissolution de la présence du présent et que le
nivellement en question n’installe nullement le sujet dans la sécurité du
«maintenant ». En outre, vu qu’il s’agit ici du concept de temps en lui-
méme et non de ’expérience de la temporalité, la question (a réexaminer)
sera de savoir si I’extréme abstraction est évitable a ce niveau-la et si
Heidegger lui-méme parviendra, en dépit de ses intentions, a I’éviter.

Dans les notes un peu dispersées et cryptées du vol. 68 de la Gesamt-
ausgabe, Heidegger pousse ’accusation sous la forme d’une critique
interne, également contestable (car, refusant de prendre en considération la
différenciation entre les niveaux de déploiement de la dialectique spécu-
lative, elle revient a récuser celle-ci en son principe méme) :

La négativité de Hegel n’en est pas une, parce qu’elle ne prend jamais
au sérieux le “ne pas” et le nier, — le “ne pas” est déja surmonté dans le
3 199 4

oul

Ce jugement, qui ne peut que scandaliser tout hégélien « sincére », se
comprend mieux lorsqu’il est resitué au sein de la perspective de I’histoire
de I’étre, en I’occurrence 1’accomplissement du principe moderne, la
certitude inconditionnée de la conscience de soi :

1. Cet hommage a Hegel est la conclusion de la thése d’habilitation de HEIDEGGER,
Traité des catégories et de la signification chez Duns Scot, tr. Gaboriau, Paris,
Gallimard, 1970, p. 231.

2. HEIDEGGER, Etre et temps, tr. Martineau, op. cit., p. 292 (SuZ, op. cit., p. 430:
«Der Punkt “speizt sich auf” gegeniiber allen anderen Punkten »).

3. M., trcit., p. 293 (SuZ, op. cit., p. 431 : «...Hegel mit seiner Zeitinterpretation
sich ganz in der Richtung des vulgiren Zeitvertindnisses bewegt »).

4. HEIDEGGER, Ga 68, p. 47 : « Hegels Negativitit ist keine, weil sie mit dem Nicht
und Nichten nie emnst macht, — das nicht schon in das “Ja” aufgehoben hat ».



IDENTITE ET LOGIQUE TEMPORELLE 353

La négativité en tant que négation de la négation se fonde dans le Oui a
la conscience de soi inconditionnée — la certitude absolue en tant que
“vérité” (i.e. étantit€ de 1’étant) '

Cette interprétation tire sa force de sa clarté, de sa cohérence, ainsi que
de la constance avec laquelle Heidegger soutient que la négativité n’est
qu’un détour pour verrouiller une mise en sfireté de 1’étant déja incondi-
tionnellement acquise par les présupposés hégéliens 2. Ce qui nous intéresse
particulierement ici est d’en établir la conséquence principale en ce qui
concerne notre probléme.

Heidegger prend, en quelque sorte, fait et cause pour dégager le temps
comme tel de toute hypothéque ou de toute présupposition issues de la
métaphysique de la subjectivité. 11 est évident que Hegel ne s’est jamais
fixé un tel but et I’aurait récusé (cette remarque vaut également mutatis
mutandis pour Husserl). Heidegger a littéralement tort : Hegel n’a pas
subordonné toute vérité a la certitude de la conscience de soi ; il n’emploie
pas le mot de Selbstbewusstsein pour qualifier Dieu ou I’esprit ; il a tout fait
pour préserver la force du négatif et de la contradiction ; et Heidegger rabat
la dialectique spéculative vers la représentation qu’elle s’efforce justement
de dépasser. Ayant littéralement tort, Heidegger est-il cependant justifiable
d’un autre point de vue, qui, en se détournant de 1’onto-théologie, refuse de
trouver la vérité du temps dans un essentiel qui serait constant et éternel ?

Sous cette question et au cceur du différend entre la pensée de
Heidegger et celle de Hegel, nous retrouvons le temps : est-il pensable et
doit-il étre pensé comme 1’horizon ultime de notre finitude et celle-ci
comme [’ultime horizon du sens ? La question de la logique temporelle
nous a permis d’amorcer ce questionnement, non d’aller jusqu’a ses
derniéres conséquences. En dégageant le temps hors des prises, non
seulement d’une pensée de I’identité, mais de toute logique dialectique,
Heidegger va tenter de penser le temps pour lui-méme. Est-ce vraiment
possible ? Pourra-t-il éviter toute logique temporelle ? C’est ce dont il faut
faire I’épreuve avec lui maintenant.

La « percée » temporelle
Notons d’abord qu’en se retournant vers le temps, Heidegger se situe ~

du point de vue hégélien — dans une stricte logique de la finité, mais une
logique intenable, en ce sens qu’elle ne peut se soutenir par elle-méme,

1. Id., ibid., p. 14 : «Die Negativitit als die Verneinung der Vemneinung griindet im
Ja zum unbedingten Selbstbewusstsein — der absoluten Gewissheit als der Wahrheit
(d.h. Seiendheit des Seinden) ».

2.Cf. id., ibid., p.24 : « Alles ist schon unbedingt gesichert und untergebracht ».



354 DOMINIQUE JANICAUD

trouver la vérité a partir du fini. Une pensée qui refuse de résorber le fini
dans I'infini doit « sauver » le fini, le temporel, entreprise autocontradic-
toire du point de vue hégélien. Un hégélien ne peut que critiquer ce retour
comme une régression vers 1’abstraction (et méme vers 1’abstraction
supréme de 1’€tre !), une régression vers les déchirements de 1’autocontra-
diction ; mais c’est une autocontradiction qui a sa logique propre, celle d’un
refus de I’Aufhebung, celle d’une surprenante «réévaluation» de la
tautologie.

Est-ce qu’en dégageant le temps comme vérité de 1’étre (car tel est bien
I’élan interne de toute ’ontologie fondamentale), Heidegger réussit a
libérer le temps pour lui-méme, hors des prises de toute logique dialectique
ou de toute conceptualité réductrice ? 11 faut du méme coup se demander,
en mesurant toute sa nouveauté, si ce projet, explicite dés la conférence de
1924 sur « Le concept de temps » !, est tenable ou s’il aboutit 4 une impasse.

Retenons la formulation qu’en donne Heidegger un an apres la publi-
cation de Sein und Zeit, en 1928, dans les Metaphysische Anfangsgriinde
der Logik. Sans revenir sur la critique de la conception «vulgaire» du
temps, deux points se détachent : le dégagement par rapport a tout essentia-
lisme et méme toute ontologie pour penser le temps (« Le temps n’ est pas,
mais se temporalise ») 2; le renvoi du temps & sa propre temporalisation
implique qu’il ne soit pas la synthese des trois ek-stases, mais soit lui-
méme ek-statique :

La temporalité est elle-m&me 1’unité ekstatique s’unifiant dans la tempo-
ralisation ekstatique .

Ce qui est difficile a comprendre (et, par conséquent, a admettre) n’est
pas le sens littéral du mot «ekstase» — déstabilisation, déplacement,
déviation, sortie hors de soi (Heidegger dit aussi raptus, transport, ou
Schwung, élan)*: c’est ce qu’implique la radicalité ou la nudité de ce pur
renvoi a soi que devient le temps. Comment penser la temporalisation du
temps a partir de lui-méme ? Ne serait-ce qu’une formule-limite ?

Le déplacement d’accent du présent vers I’avenir donne une indication
phénoménologique précieuse et permet méme de laisser de coté le mot
«ekstase » (si on le juge encombrant !) :

1. Ou il précise que le philosophe doit comprendre « le temps a partir du temps »
(Martin HEIDEGGER, Der Begriff der Zeit, Tiibingen, Niemeyer, 1989, p. 6).

2. « Zeit ist nicht, sondern zeitigt sich » (Ga 26, p. 263).

3 «Die Zeitlichkeit ist selbst die in der ekstatischen Zeitigung sich einigende
ekstatische Einheit » (ibid., p. 266; cf. aussi pp. 264, 268).

4. Cf. ibid., pp.265, 268.



IDENTITE ET LOGIQUE TEMPORELLE 355

Notre these : cet étre-devenu (Gewesenheit) ne se temporalise qu’a partir
de ’avenir et en lui !.

L’attente est donc la forme fondamentale de I’ «étre a soi-méme ». Cepen-
dant, il faut arriver (sans se le représenter) a penser un Soi en projet, qui ne
soit pas la projection d’une conscience centrale personnelle, noyau égo-
logique que Heidegger nomme Ichkern ®. L’a-venir se fait d’emblée horizon
comme entour (Umschluss) d’un monde.

Avant de prétendre la critiquer, il faut reconnaitre 1’unité et — dans une
large mesure ~ I’originalité de cette interprétation heideggérienne du temps.

Unité : d’une conférence a I’autre, de celle de 1924 (« Le concept de
temps ») a celle de 1962 (« Temps et étre »), Heidegger affirme qu’il faut
penser le temps a partir de lui-méme et, pour cela, non plus comme présen-
tification de « maintenant » successifs, mais a partir de son possible propre,
de sa dimension spécifique.

Originalité : des la conférence de 1924, méme si le mot « ekstase » n’est
pas formulé, on lit que «le phénomene fondamental du temps est
I’avenir » 3. Cet avenir n’est pas a comprendre comme un maintenant non
encore advenu, mais comme Vorlaufen, anticipation originaire, possibili-
sation. Heidegger en conclut, des 1924, que le Dasein est «le temps lui-
méme »*. Il en sera de méme dans Sein und Zeit : le Soi du Dasein sera le
temps lui-méme, non la présence a soi de I’ego. Et dans « Zeit und Sein »,
la priorité de I’avenir le céde apparemment a une quatrieme dimension, la
donation méme du temps ; mais n’est-ce pas une facon de thématiser une
pensée que nous avons déja trouvée dans le vol. 26 de la Gesamtausgabe :
’unité des ekstases est elle-méme ekstatique ?

En dépit de tous ses tournants, la pensée heideggérienne révéle bien
une unité quant a la pensée du temps. Celle-ci peut se laisser résumer en
trois points : il faut penser le temps a partir de lui-méme ; le Soi du temps
n’est pas la présentification du présent ni la succession des « maintenant » ;
ce Soi est déstabilisation originaire, unité ekstatique.

Pour déterminer ce que cette unité suppose, il est bon d’obtenir quelque
distance, en s’interrogeant sur le degré d’originalité de ces trois théses.
Cela permettra de prendre en vue ce que I’interprétation heideggérienne du
temps suppose et de préparer une appréciation critique.

Ne cherchons 1’originalité en question ni dans le recours au mot
ekstatikon (qui se trouve déja dans la Physique d’ Aristote °) ni méme dans

1. Ibid., p. 266.

2. Ibid., p. 268.

3. HEIDEGGER, Der Begriff der Zeit, op. cit., p.19.

4.1d., ibid.

5. En Physique, IV, 222 b, lorsqu’ Aristote qualifie le changement, il est vrai en un
sens essentiellement physique. Ce qui est original chez Heidegger n’est pas la recon-



356 DOMINIQUE JANICAUD

la caractérisation du temps comme changement essentiellement déstabili-
sant (Augustin percoit déja ce trait avec une merveilleuse acuité). Le point
3 n’est donc pas absolument neuf.

Le point 2 non plus, car ni Aristote, Augustin, ni Bergson, ni Husserl
ne réduisent stricto sensu le temps a une succession de « maintenant » :
I’horizon de la présence transcende cette ponctualité; en outre, les
dimensions du « ne plus » et du « pas encore » ne sont pas ignorées. Il n’est
pas sir qu’elles soient minorées autant que le prétend Heidegger (qui,
d’ailleurs, a di concéder que le dynamisme de la durée bergsonienne se
constitue surtout a partir du passé, comme I’exprime la métaphore de la
boule de neige). En outre, et ce n’est pas négligeable, la priorité de 1’avenir
a déja été apercue et affirmée par Schelling : « La premiere dimension dans
le temps est 1’avenir » lit-on littéralement dans le System der gesamten
Philosophie de 1804 '.

Le point le plus original, noyau de tout le reste, c’est bien le premier :
penser le temps a partir de lui-méme et comme horizon ultime. Qui, avant
Heidegger, parmi les grands philosophes qui ont médité sur le temps, a
pensé que cette méditation piit étre une fin en soi, que I’homme piit envisa-
ger d’ étre le temps et de se porter a la pointe de la temporalisation elle-
méme ? Seul sans doute Bergson s’en est approché. Est-il possible, selon
lui, d’étre durée, si 1’on peut oser cette expression ? Oui, mais a condition
que cette durée soit durée de la vie créatrice, non pure et simple tempora-
lisation résolument limitée & 1’horizon de la finitude.

La est donc I’originalité irréductible de Heidegger. C’est un constat
indispensable pour clarifier le débat qui va suivre et qui ressaisira le fil de
I’interrogation sur la logique temporelle.

Ce noyau que nous venons d’isoler, c’est ce Selbst que 1’on retrouve
d’un bout a I’autre de I’ceuvre de Heidegger en sa méditation sur le temps.

En 1924, Heidegger écrit :

Le Dasein, compris en sa possibilité ontologique la plus extréme, est le
temps lui-m&me 2.

En 1927:

naissance du caractére ek-statique du temps : c’est la « déphysicalisation » et la radicali-
sation ontologique de ce caractére, son assignation au cceur méme de I’Existant.

1. « Die erste Dimension in der Zeit ist die Zukunft » (Schellings Werke, Schréter
éd., Munich, 1956, 2. Erginz. Bd., p. 205). Schelling écrit aussi 2 la méme page que
I’avenir est « le temps dans le temps ».

2. « Das Dasein, begriffen in seiner aiisserten Seinsmoglichkeit, ist die Zeit
selbst ...» (Der Begriff der Zeit, op. cit., p. 19).



IDENTITE ET LOGIQUE TEMPORELLE 357

La temporalité est le “hors-de-soi” originaire en et pour soi-méme .
En 1928:

La temporalité est elle-m&me 1’unité ek-statique s’unifiant dans la
temporalisation ek-statique 2.

En 1962 dans la conférence « Zeit und Sein », la terminologie du Selbst est
reportée sur 1’ Ereignis : il s’agit de penser le temps en ce qu’il a de plus
propre (in ihr Eigenes), ce qui permettra de dire I’Ereignis a partir de lui-
méme :

Ainsi, a partir du Méme et en direction du Méme, nous disons le
Méme 3.

Penser le temps a partir de lui-méme suppose un Soi du temps. On
objectera que dans la conférence « Temps et étre », ce soi est subordonné a
un «il y a..», une facticité qui empéche toute autodonation au sens
idéaliste absolu. Cependant, I’horizon ultime (ou ultimement originaire) est
["unité du temps lui-méme, unité comme telle, unité d’un nom, d’un mot,
d’une dimension, unité qui rend possible et appelle une appropriation
(comme en témoigne le fait que le mot Eigens revienne souvent dans « Zeit
und Sein »).

Penser le temps a partir de lui-méme conduit & ce Soi, ultime dimen-
sion de la finité : «il y a le temps », la temporalité comme donation —- dont
un autre nom est Ereignis.

La pensée qui se «temporalise » se met en arrét devant cette unité
originaire, cette donation sans donateur, cette tautologie essentielle du
temps qui se donne, mais ne donne rien d’autre que (le don de) lui-méme.
Un mot, un seul mot, Zeit, pour une appropriation finie, mais indéfiniment
reproposée.

Ce point décisif atteint, il devient possible de proposer une approche a
la fois plus critique et renouvelée de notre probleme.

1. « Zeitlichkeit ist das urspriingliche “Ausser-sich” an und fiir sich selbst » (SuZ,
op. cit,, p.329).

2. « Die Zeitlichkeit ist selbst die in der ek-statischen Zeitigung sich einigenden ek-
statische Einheit » (Ga 26, p.266).

3. « Damit sagen wir vom Selben her auf das Selbe zu das Selbe » (« Zeit und
Sein », Zur Sache des Denkens, Tiibingen, Niemeyer, 1969, p. 24 ; tr. J. Beaufret et F.
Fédier, Questions 1V, Paris, Gallimard, 1976, p. 47).



358 DOMINIQUE JANICAUD

Quelques jalons pour une intelligence chrono-logique

L’autoréférence du temps comme horizon ultime ne constitue nulle-
ment une perspective dénuée de toute logique. D’un point de vue
strictement hégélien, rappelons que c’est un retour aux conditions abstraites
de I’expérience naturelle.

Cette appréciation suffit-elle pour jauger entreprise de Heidegger ?
Nullement. 11 faut aussi tenir compte du wie, c’est-a-dire de la maniére qui
permet a Heidegger de poursuivre son but.

Heidegger, en effet, ne vise pas un was du temps, une essence, mais
bien plutdt un wie. Il ’expliquait déja, de mani¢re frappante, a la fin de la
conférence de 1924 : aprés avoir remarqué que le temps est le vrai
principium individuationis et qu’il s’agit d’atteindre un wie « dans lequel
tout was tombe en poussiére », il écrit :

Nous voulons répéter temporellement la question portant sur I’essence
du temps. Le temps est le comment ... 1.

La répétion déplace donc la question de I’essence du temps vers son
comment ou méme son «qui»: c’est le Dasein qui devient le temps,
s’identifie avec lui !

Cette formulation de 1924 était trés existentielle, mais risquée, car elle
opérait un court-circuit entre le temps en lui-méme et le temps-époque. Elle
avait du moins le mérite d’échapper 2 un danger que ne parait pas conjurer
complétement la recherche heideggérienne du Selbst du temps : ce danger,
c’est paradoxalement /’universalisation.

Michael Theunissen remarque qu’en abandonnant la subordination du
temps a 1’éternité, Heidegger ne se débarrrasse pas pour autant de deux
acquis de la philosophie modeme (kantienne) du temps : la subjectivisation
et 'universalisation. Theunissen croit méme que le temps est, chez
Heidegger, «un a priori universel, plus universel que la forme a priori,
kantienne, du monde de 1’expérience » 2.

Faut-il aller aussi loin ? Heidegger opere-t-il, en fait, une hypostase du
temps, restaurant ainsi subrepticement une subjectivité décidément incon-
jurable, oscillant entre la restauration d’un cadre universellement a priori et
la singularité absolue, existentielle et/ ou historiale du déploiement de
' Ereignis ?

Quoi qu’il en soit, Heidegger ne parait pas échapper aux deux
objections suivantes :

1. HEIDEGGER, Der Begriff der Zeit, op. cit., p.27.
2. Michael THEUNISSEN, Negative Theologie der Zeit, Francfort, Suhrkamp, 1992,
p-39.



IDENTITE ET LOGIQUE TEMPORELLE 359

1) On a déja suggéré le caractére conjectural d’une conception
«vulgaire » du temps se réduisant & une « pure suite de maintenant »'. Si
I’expérience quotidienne se réduisait a cela, elle n’aurait aucune consis-
tance, aucune tenue existentielle |2 La tendance a privilégier le moment
présent et la mesure du temps n’implique pas I’absence de toute structure
d’horizon ni de dégradés au sein de cette structure ; de plus, Heidegger
rejette la mesure du coté des sciences de la nature. Mais la mesure ne se
réduit nullement a la fixation abstraite et/ ou technique d’étalons : elle est
surtout appréciation, récurrence, intégration de différences au sein d’un
continuum et de séquences rythmiques. Paul Ricceur, en sa critique trés
complete de ce qu’il nomme le « danger» et «1’échec » de la polémique
heideggérienne contre le concept « vulgaire » de temps, a su marquer la
portée philosophique de «1’extension fabuleuse» de 1’échelle chrono-
logique, mais surtout la « diversification des significations » opérée par les
sciences de la nature depuis deux siécles *.

2) Du c6té du temps originaire, Heidegger n’a cessé d’approfondir le
recours a l’autodonation du temps lui-méme. Le paradoxe de cette
approche archi-originaire, c’est que le temps s’immobilise & nouveau, perd
sa vie, fait oublier ses déchirements. Le déploiement du temps se replie sur
’unité nominale (et plus abstraite qu’on ne le voudrait) d’un Geben : «il y
a le temps » ; il ne cesse d’y avoir le temps. Mais la temporalité s’épuise-t-
elle dans la constance de ce constat originaire, dans la béance de cette
ekstase ? L’expérience temporelle n’est-elle pas toujours en dega, mais
aussi au dela, de toute donation pure ?

I1 faut tirer les conséquences de cette double critique. Penser le temps
«pour lui-méme » aboutit a dissocier complétement le temps originaire du
temps dérivé ou vulgaire (dont on a vu qu’il est devenu, a force de sché-
matisation, une sorte de repoussoir). Cela aboutit aussi a une dichotomie
entre la pensée méditante et la pensée calculante, la donation du temps et sa
mesure (ou, en termes plus convenus, entre le qualitatif et le quantitatif).

Devons-nous accepter ce « résultat » ? Nous offre-t-il une intelligence
véritablement chrono-logique ? Ne faut-il pas rechercher des articulations
plus souples et plus conformes a la richesse de I’expérience temporelle ?

Si la mesure n’est plus entendue au sens restreint et historiquement
délimité du «temps des horloges », si elle apparait au contraire comme
appréciation incessante de laps de temps ou de durées dont les marques et

1. « blosse Abfolge der Jetzt » (Ga 26, p. 262).

2. Certes Heidegger ne va pas jusqu’a identifier formellement le temps quotidien et
le temps « vulgaire », méme s’il tend a faire se recouvrir (au § 80 de SuZ) I'usage vul-
gaire du «temporel » et 'intratemporalité. A la fin du § 71, il se borne a envisager
«d’élever le sens ontologique de la quotidienneté comme telle au rang de probleme ».
Mais il ne semble pas avoir mené cette souhaitable explicitation a son terme.

3. Cf. Paul RICEUR, Temps et récit, Paris, op. cit., 3, p. 167 et p. 158-188.



360 DOMINIQUE JANICAUD

les délimitations sont d’abord suggérées ou imposées par les rythmes et
palpitations de la nature, sans oublier les exigences et pulsations de notre
corps, I’expérience temporelle doit étre comprise comme 1’enveloppement
progressif et complexe d’innombrables boucles d’anticipation et de récur-
rence constituant 1’horizon sui generis dont la conscience identificatrice
n’est que la fixation explicite, mais partielle.

A quel titre sommes-nous autorisé, dans la perspective de la
re-constitution de I’expérience temporelle, a parler d’une logique tempo-
relle ou d’une chrono-logique ? Dans la mesure ol I’identité joue un role
décisif, grace a des assimilations successives, d’abord analogiques, puis de
plus en plus abstraites. La définition aristotélicienne du temps comme
«nombre du mouvement ... » est déja une forme élaborée de cette logique,
puisqu’elle suppose a la fois la conception de 1’identité abstraite d’un
«maintenant » répétable indéfiniment a 1’identique et la conscience d’une
différence spécifique au temps : I’impossibilité pour ce « maintenant » de
rendre compte intégralement du temps, puisqu’il est sans cesse cerné par
les deux abimes de I’antérieur et du postérieur.

Dans sa sévérité a I’égard de cette manicre de penser le temps a partir
du présent (I’ «interprétation vulgaire et traditionnelle »), Heidegger a des
moments d’ironie caustique, par exemple quand il dit que ce pauvre
«maintenant » y est comparable a un personnage qui a les deux bras pendus
dans le vide !'! Mais, quelle que soit la validité de cette métaphore surtout
polémique, elle doit bien concéder volens nolens que la conception tradi-
tionnelle du temps n’est pas obnubilée par le présent au point d’oublier sa
fragilité¢ 2. On peut, en outre, retourner 1’objection: comment y aurait-il
temporalisation ekstatique sans présentification minimale ? L’ interprétation
ekstatique, Heidegger ne 1’atteint justement qu’au terme d’une critique de
la conception « vulgaire » et surtout de ses racines métaphysiques. Il a di
passer par ces immenses détours. Lui était-il permis d’en faire 1’économie ?
Si je ne temporalise pas en montrant du temps, en I’identifiant, je n’atteins
qu’une ombre abstraite. Qu’il s’agisse du viiv, d’unités plus théoriquement
élaborées ou — au contraire — d’estimations encore grossiéres, de toute

1. HEIDEGGER, Ga 26, p. 267.

2. 1l faudrait, en outre, introduire et affiner des distinctions, d’une part entre le
traditionnel et le « vulgaire », d’autre part au sein des interprétations traditionnelles (qui
ne privilégient pas toutes au méme degré la suite des « maintenant » : ainsi, chez les
Stoiciens oul s’affirme la précellence du présent, il faut distinguer entre le présent effec-
tif, qui seul existe, et le présent comme incorporel ou « étre de raison » soumis a la
divisibilité des continus : cf. Victor GOLDSCHMIDT, Le systéme stoicien et l'idée de
temps, Paris, Vrin, 1989, p. 37 et passim). Entre la limite schématique du « temps vul-
gaire » et celle du temps « propre», il y a ’ambiguité du temps quotidien (que
Heidegger ne reconnait qu’en partie).



IDENTITE ET LOGIQUE TEMPORELLE 361

facon la pure conscience de la durée est évanescente ou, si elle veut se fixer
en elle-méme, se rabat sur I’identité.

En voulant penser le temps « pour lui-méme », en détachant donc le
temps comme tel de ses conditions d’émergence et de ses boucles identifi-
catrices, Heidegger met certes en relief une logique, mais ce n’est pas celle
qu’il cherchait : n’est-ce pas le concept abstrait du temps qu’il expose et
auquel il s’expose ? Ce faisant, est-il aussi éloigné de Hegel qu’il le croit ?

Ce rapprochement inattendu jette peut-€tre un peu de lumiere sur un
curieux malentendu (ou chassé-crois€), chez Heidegger, entre le temps et le
Méme. Nous avons vu que, de 1924 a 1962, Heidegger, cherchant a penser
le temps pour lui-méme, parvient a ceci: le temps est le temps (mais la
tautologie doit laisser s’effacer la copule) ; il est ce qu’ il est parce qu’il est
comme il est (formulation voisine des termes de 1924) ; et finalement en
1962 : «le temps se donne », «¢a donne le temps ». Dans les deux cas,
Heidegger pense aller au cceur du temps et, au bout du compte, s’en rap-
procher en se dégageant de I’ontologie ; mais ce qu’il trouve ou retrouve,
n’est-ce pas le Méme, 1’identité repensée ? L’identité renvoie a celle du
«don» (qui ne caractérise pas seulement le temps, mais tout envoi
originaire).

Inversement, quand Heidegger veut méditer sur le principe d’identité, il
est renvoyé a 1’autre absolu du Méme, la singularité temporelle ultime de
I’événement, ce singulare tantum : 1’ Ereignis.

Si Heidegger est ainsi repris au jeu d’une logique identitaire qu’il
voulait conjurer, c’est en un sens infiniment plus complexe que celui du
repli sur une pure et simple tautologie formelle. Faut-il lui opposer le seul
recours a une logique dialectique ? Non, car celle-ci est adossée a une
logique identitaire-éternitaire qui coupe la constance et I’identité de leurs
conditions d’apparition et de déploiement. Concevoir 1’unité du temps
comme concept ou référent « autonome » est un moment d’abstraction
formelle inévitable et nécessaire, mais ce moment est prélevé sur
I’expérience temporelle et il n’est pas sfir qu’il en exprime le dernier mot.

Puisque nous parlons de mot, il est certain que, pour Heidegger, les
mots, Zeit, Ereignis, scellent I’horizon de notre finité. Il écrit ainsi :

Dans la mesure ou notre étre est recueilli dans la langue, nous habitons
au sein de I’ Ereignis '.

Faut-il faire a ce point confiance a la langue ? Nous offre-t-elle une
demeure, si tant est qu’il y en ait une ? Est-il possible de s’accointer au
temps comme don et d’habiter au cceur de I’ Ereignis ? Le temps offre-t-il
une demeure, ou I’exil d’un mot et de sa monnaie quotidienne ?

1. « Insofern unser Wesen in die Sprache vereignet ist, wohnen wir im Ereignis »
(Identitdt und Differenz, op. cit., p. 30).



362 DOMINIQUE JANICAUD

Heidegger ne transgesse-t-il pas 1’horizon fini par son accentuation
méme ?

Comment surprendre la pointe de la finité, son acuité ? Souligner la
finité comme une fin en soi ou assumer ses signes multiples et singuliers,
fussent-ils trop humains, au fil de I’écume des jours ?

L’expérience temporelle finie est enveloppement d’événements, des
micro-événements aux grands déchirements de 1’histoire. Faut-il se détour-
ner de 'homme et de ses faiblesses au point ou Heidegger le fait?
L’homme ne peut pas rejoindre le ceeur du temps. Etre le temps : supréme
aliénation, mirage de I’identification avec Chronos, 1’abstraction absolue
du temps comme tel, et méme peut-Etre avec Cronos, le monstre dévorant.

Cette monstruosité, Hegel entend la vaincre et la dépasser au sein de
I’éternité du Dieu trinitaire fait Homme, recueillie dans le savoir absolu.
Heidegger, lui aussi, entend dépasser la dimension purement chrono-
logique, mais pour dégager le temps lui-méme en une expérience absolu-
ment neuve d’un «salut» qui n’eut pas d’analogue, méme en Grece (et
c’est sans doute pourquoi il forge un mot nouveau et ne prétend pas revenir
au sens de I’ Aiov contre la « chrono-logique »).

Avec Hegel et Heidegger, nous avons affaire a deux pensées encore
sotériologiques. Salut dans la réconciliation avec la constance de 1’éternel
ou avec la mémeté du temps lui-méme. Dans les deux cas, une logique
identitaire tend a se couper de I’intelligence temporalisatrice.

S’il n’y a plus de recours éternitaire ni le recueil de 1’Evénement par
excellence, si le temps comme tel n’offre qu'une unité nominale, la
temporalit¢ n’en demeure pas moins dimension polymorphe, ouverture
d’horizons. Temporaliser, c’est faire fuser des rythmes et des styles qui
permettent de réinventer une intelligence chrono-logique. L.a conscience du
temps en soi n’est que 1’unité référentielle de cette intelligence.

Vouloir étre le temps lui-méme ou vouloir s’approcher de son authen-
ticité originaire, c’est justement transgresser les limites incarnées et fragiles
qui nous obligent & assumer, un horizon, ses présences et ses pointillés.

La logique temporelle, au sens ol I’on n’a fait que 1’ébaucher ici, n’est
livrée ni par I’€tre ni par le temps lui-méme, mais dans un chassé-croisé
entre identité et différence. Ce chassé-croisé a commencé avec notre
émergence au monde et ses enveloppements ne se stabiliseront qu’a notre
dernier souffle.

Dominique JANICAUD
Professeur a I’ Université de Nice



HEIDEGGER ET LA GENEALOGIE NIETZSCHEENNE

DE LA LOGIQUE

D éja éloigné de la méthode de réappropriation phénoménologique qu’il
avait suivie dans le cours de 1936/ 37 sur « La volonté de puissance en
tant qu’art », Heidegger entreprend principalement de démontrer dans le
cours du Semestre d’été€ 1939 ' — « La doctrine nietzschéenne de la volonté
de puissance comme connaissance » [devenu le troisiéme chapitre du
Nietzsche 1 (1961)] — I’enfermement complet de Nietzsche a 1’intérieur de
la tradition métaphysique. Cette tradition exige en particulier que la vérité
soit définie et essentiellement congue comme rectitude, ou exactitude
(Richtigkeit), et comme adéquation, ou correspondance (Einstimmigkeit),
ou si I’on préfere concordance. 1.’argument ou le théme majeur du
Nietzsche 1, a savoir que Nietzsche est le « dernier métaphysicien » dont la
pensée fondamentale de la Volonté de puissance « achéve 1’histoire de la
métaphysique occidentale, I’époque de la prépondérance de 1’étant »?, cet
argument se trouve maintenant posé des le départ. « Nietzsche pense a
I’avance (denkt voraus) 1’achévement des Temps modernes »*.
L’ «acheévement » proprement dit, la technique planétaire comme « méta-
physique achevée », ne fait, on le sait, que commencer, et demeure quant a
son contenu déterminé, imprévisible. Quant a sa durée elle sera

soit courte et catastrophique, soit trés longue dans le sens d’un équipe-
ment (Einrichtung) toujours plus capable de durer de tout ce qui aura été
acquis 4.

1. Ga 47, Nietzsches Lehre vom Willen zur Macht als Erkenntnis, Francfort,
Klostermann, 1989.

2. Ibid., p. 11.

3. Nietzsche 1, p.479 ; tr. p. 373.

4.1Ibid., p. 477; tr. p. 472.



364 MICHEL HAAR

L’enjeu ultime de 1’achévement nietzschéen de la métaphysique, «la
décision supréme » (die hochste Entscheidung), décision qui tranche non
seulement sur la définition de 1’étant en totalité, mais sur le partage entre
I’homme et le dieu, c’est plus largement encore, « celle qui intervient entre
(zwischen) la prépondérance de 1’étant et la souveraineté de 1’étre » !. Cette
décision se trouve présentée de facon encore plus nette dans une parenthése
du cours initialement prononcé, parenthese laissée de coté dans le texte
publié en 1961, et qui comporte une étrange formule de prétérition :

(Ce qui ici ne peut pas étre dit — la décision est suspendue entre la
prépondérance de la Fabrication [Machenschaft] et 1a souveraineté de
I Ereignis)?

Etrange seulement en apparence — cela ne peut pas étre dit parce que cela
ne peut pas €tre élucidé dans ce contexte. Cela appartient au contexte inédit
des Beitrdge (1936-38) qui ne sera exposé que dans les publications des
années cinquante, notamment les Holzwege (1950) puis « La question de la
technique » (1954) et Identité et différence (1957) sur I’Ereignis. Ce n’est
pas nous, c’est 1’Histoire elle-méme qui doit choisir entre le prolongement
indéfini de la Technique et une nouvelle donne de I’étre, qui serait une
nouvelle époque ou un glissement hors de I’Histoire universelle qui signi-
fierait la fin de la totalisation des principes métaphysiques. Des siecles de
Technique, ou une tout autre co-appartenance de I’homme et de I’étre.

Un enjeu de lecture aussi colossal peut-il seulement préter I’oreille a ce
qu’énonce et a ce que propose la généalogie nietzschéenne de la « volonté
de vérité » ? Sans doute y a-t-il une relation entre I’achévement potentiel-
lement catastrophique de la volonté occidentale de vérité, sous la forme de
son installation indéfinie dans I’oubli aveugle de sa destination comme de
sa provenance et finalement dans «1’absurde », et une certaine fin apo-
calyptique de I’Occident. Mais ce pressentiment de catastrophe, qui conduit
Heidegger a une régression vers I’ dA)0¢eta, conduit Nietzsche qui en est
I’analyste et le premier porte-parole, a un retour au corps et a sa « grande
santé » extra-historique. Tandis que le premier déchiffre avec effroi dans
I’analyse nietzschéenne les prémices de ’effondrement de la vérité de
I’étant en totalité, le second ne peut diagnostiquer la volonté de mort
cachée dans la volonté de vérité, ou dans I’optimisme logico-scientifique,
«le désastre qui sommeille au sein de la civilisation de I’homme
théorique »*—, que sur le fond, non pas d’un deuil, mais de 1’allégresse qui
salue une nouvelle aurore. Il y a assurément un pressentiment commun —
celui d’une cassure tragique de 1I’Histoire, mais alors qu’elle effraie le

1. Ibid., p. 476.
2.Ga 47,p. 11.
3. Cf. Naissance de la Tragédie, ch. XV .



HEIDEGGER ET LA GENEALOGIE NIETZSCHEENNE DE LA LOGIQUE 365

penseur de 1’étre, elle est d’avance accueillie par le philosophe-artiste
dionysiaque comme la joie de la pluralité retrouvée — pluralité de mondes,
d’interprétations, de choix, de perspectives, de dieux, d’yeux ... En rabat-
tant sur son passé métaphysique le diagnostic nietzschéen concernant
I’essence de la vérité et le sens du « logique » comme tel, Heidegger occulte
volontairement, ou perd de vue, la dimension a la fois aurorale et future, la
dimension hors-histoire, ou appartenant a une histoire secréte, de la
destruction généalogique des plus vénérables axiomes, schémes et caté-
gories logiques.

La lecture heideggérienne .suit certes pas a pas la généalogie
nietzschéenne du « connaitre » et de la volonté de vérité, en s’appuyant sur
des fragments posthumes soigneusement choisis et élucidés, mais c’est a
chaque fois afin de montrer que Nietzsche reste bel et bien enfermé dans la
tradition qu’il pense ébranler, détruire et dépasser. Le cceur de I’argumen-
tation constitue a démontrer en effet que

Nietzsche ne cherche aucunement 4 révoquer en doute le contenu essen-
tiel du traditionnel concept métaphysique de vérité —

a savoir, dit le texte du Nietzsche I' quelques lignes plus haut, la corres-
pondance, 1’adéquation des représentations — non point tant aux « objets »,
mais au donné, au fond(s) pulsionnel appelé «chaos ». La question que
pose Nietzsche sur la valeur de la vérité et des catégories logiques dépasse
de loin toute « théorie de la connaissance » et davantage encore — bien qu’il
s’agisse de rapporter la vérité a sa condition, la « vie » a laquelle elle rend
service — toute sorte de « biologie ». C’est une question métaphysique ou se
montrerait }’intime fidélité de la doctrine nietzschéenne a une longue tradi-
tion qui assigne a la vérité une double essence — d’une part elle est ration-
nelle, méme si la raison qui la pose ou la constitue est « poiematique »
(dichtende) — d’autre part elle est représentation de I’étant comme tel?—,
c’est-a-dire position d’une constance, ou d’un invariant dans la variabilité
des flux du vivant. La clef de voiite de cette lecture est I’analyse de
I’essence de la vérité comme « justice », qui sera reprise et puissamment
étayée au chapitre VI, du Nietzsche 11° —. Elle doit confirmer 1’inscription
de Nietzsche dans la métaphysique de 1I’adéquation située elle-m&me dans
la droite ligne de I’ 6poiwotg platonicienne. C’est ne faire aucun cas, c’est
passer sous silence la critique nietzschéenne extrémement claire et argu-
mentée de la possibilité méme d’une concordance, ou d’une « expression
adéquate », puisque pour lui il ne saurait y avoir de correspondance autre

1. Nietzsche 1, p.416.
2. Cf. ibid.
3. Nietzsche 11, pp. 251 & 266.



366 MICHEL HAAR

que fictive entre le connaissant et le connu — « L’exigence d’une expression
adéquate est absurde ... »!

Dans les deux premiers points de son argumentation — la déduction
phénoménologique de la doctrine du schéme comme auto-stabilisation de
la pulsion, associée a la définition de la raison poétisante (dichtende) d’une
part — I’ origine des principes de la raison origine qui se trouve placée dans
la libre position d’un impératif, d’un auto-commandement de la volonté
d’autre part — dans cette double élucidation du rationnel, comme
auto-consistance et composition de soi de la vie d’un c6té, comme liberté
1égiférante (a la fagcon de I’idéalisme allemand) de I’autre, Heidegger s’ef-
force de contourner, de minimiser, voire d’écarter le motif principal qui
pour Nietzsche conduit la connaissance a inventer des schémes, a produire
des principes, des regles et des lois — a savoir la fiction, une inventivité
d’essence artistique qui partout s’efforce de réduire arbitrairement le
dissemblable au semblable, 1’incommensurable et le divers a la mesure et
au nombre, le différent au « cas identique ». Tout se passe comme si 1’arbi-
traire pourtant affiché de la nomothétie nietzschéenne, c’est-a-dire du
pouvoir de la volonté d’édicter des lois, devait se trouver soit phénoméno-
logiquement soit métaphysiquement justifié et déduit, comme si négligeant
la mention continuellement répétée de la Willkiir, (ici non pas « libre
arbitre », comme chez Kant, mais fantaisie despotique, caprice tyrannique
par lequel un ordre est imposé, arbitrairement posé sur un désordre foncier
infini), il s’agissait d’assagir, de domestiquer, ou de rapatrier finalement
une raison-fiction dans le cadre rassurant, traditionnel d’une raison d’étre.

Interprétation partiellement phénoménologique
du « schématisme » nietzschéen

Nous limiterons d’abord notre lecture a la reprise phénoménologique
de la doctrine de la connaissance en tant que « schématisation d’un chaos ».
C’est la derniere fois que Heidegger fait encore brievement et partiellement
usage de cette méthode qu’il avait si largement déployée dans le premier
chapitre du Nietzsche 1 quand il montrait comment la Volonté de Puissance
en tant qu’affectivité se caractérisait a la fois par I’auto-affection et la trans-
cendance. Ici, tout en réinscrivant d’emblée aussi nettement que possible
les positions nietzschéennes dans le cadre de la tradition (puisque ces
positions font partie intégrante du «renversement du platonisme » par
lequel le monde-vrai se trouve interprété comme une « apparence » ¢’est-a-
dire comme une croyance utile a la conservation de soi de la vie), ’inter-

1. K. S.A. 13, 14 (122), Printemps 1888.



HEIDEGGER ET LA GENEALOGIE NIETZSCHEENNE DE LA LOGIQUE 367

prétation s’attache a faire apparaitre les catégories logiques ou les
«schémes » comme des moments de fixation, des moments illusoires de
fixité a ’intérieur du flux vital incessant du devenir. Dans la vie qui
s’écoule sans cesse, sans autre « structure » que celle du flux et du reflux,
«le vrai est ce qui est fermement établi » ' —, c’est un étant stable, identique
donc « faux », puisque seul I’instable « est » véritablement au sens de « vit ».
La « vérité » aux yeux de Nietzsche (qui, fait remarquer Heidegger, écrit
toujours le mot entre guillemets) est une falsification ou encore

cette sorte d’erreur sans laquelle un certain type d’étres vivants ne
pourrait pas vivre,

selon une formule caractéristique du platonisme inversé 2. Le vivant a
besoin d’'un monde-vrai, d’un monde de signes repérables ou de codes
fixes. Mais cela ne signifie pas la validité en soi d’un tel monde. Que «les
fictions de la logique » nous soient indispensables comme « conditions de
vie» ne veut pas dire qu’elles aient la moindre « vérit€ » intrinseque,
«essentielle ». Une telle « vérité » idéale, platonique, « absolue », Nietzsche,
en la déclarant fausse, ou non existante, ne s’y trouve-t-il pas inextricable-
ment empétré comme le suggere le commentaire heideggérien — tel est en
fait I’horizon ultime du débat, en ce qu’il concerne a la fois la question de
I’essence de la vérité et la question de I’entiere appartenance de la réponse
nietzschéenne a la tradition.

Pourtant le commentaire heideggérien ne se contente pas encore exclu-
sivement de cet enfermement dans le passé et de ce renvoi a la tradition. 1l
tente une derniére fois — ’on pourrait se demander sur le fond de quel
scrupule ou de quel désir de « sauver » Nietzsche de la métaphysique — de
donner une justification phénoménologique, descriptive, de la formation du
schéme comme nécessité interne a la poussée vitale comme telle.

Heidegger prend pour base de son commentaire un fragment posthume :

Non pas “connaitre”, mais schématiser, — imposer au Chaos autant de

=

régularité et de formes qu’il en faut pour satisfaire & notre besoin
pratique .

L’interprétation s’efforce d’élucider les trois termes fondamentaux de ce
texte, les trois notions a partir desquelles se définit le connaitre pour
Nietzsche : 1) un processus de schématisation, de projection de schémes,
c’est-a-dire de formes régulierement articulées ; 2) le « chaos », qui désigne
I’afflux inépuisable et immaitrisable des forces ou des pulsions (Triebe), 1a

diversité et la richesse cachée, surabondante, du devenir en sa totalité,

1. Nietzsche 1, tr. p. 302, selon une formule qui pourrait étre signée Nietzsche.
2. Ibid., p. 395.
3. W.z M. (éd. Kréner), §515. Cf. N. 1, p. 431 sv.



368 MICHEL HAAR

pluralité infinie qui comme elle le fait dans chaque corps vivant, dans
chaque ceuvre d’art, a besoin de se donner une régle de synergie, une
«loi », de se soumettre & une quelconque unité ; 3) le « besoin pratique »,
qui commande la formation de schemes, processus qui coincide avec la for-
mation d’horizons et de perspectives et qui appartient a I’essence de la vie.

C’est le troisieme terme qui constitue la clef de voiite de toute I’inter-
prétation qui en dernier ressort retrouve le style phénoménologique. Car le
«besoin pratique » ou besoin de sche¢mes ou ce comportement que le com-
mentaire appelle tout simplement la praxis, est le besoin pour le vivant de
poser devant lui ce qui le délimite lui-méme, c’est-a-dire son « horizon », le
«cercle » (Umkreis) de ce qui est « constant»!. Or une telle auto-position
de stabilité, de limite, de mesure, de consistance, dans le flux des pulsions
fait partie de I’essence du vivant, comme 1’ont montré les descriptions de
P’animalité faites dans le Cours de 1929-30, Les concepts fondamentaux de
la méraphysique®. L’horizon du vivant n’est pas une extériorité neutre,
étrangere, indifférente a son activité qu’il s’agisse de « voir », toucher,
sentir, explorer. Le comportement animal ne se rapporte jamais a des étants
simplement subsistants. Toute vie s’enroule dans le «cercle» des
incitations 2 admettre I’ «autre » ou a le refuser, a s’ouvrir non pas au
déchainement des pulsions, mais a ce qui léve toujours localement leur
inhibition. Ainsi I’abeille ne se préocuppe nullement du soleil comme tel
mais regoit de lui les signaux lui permettant d’aller et de venir de la ruche a
son champ de butinage. Tout animal a son territoire, se repere par rapport a
un certain périmétre. Son « milieu ambiant » n’est pas pour lui un cadre
extérieur, mais, comme le dit Buytendijk, il lui est 1i€ d’un lien « presque
aussi intime que ’unité du corps »3. L’animal a un mode d’ouverture d’une
richesse que nous ignorons, mais son rapport a son milieu n’a pas
I’éloignement de notre rapport au monde : il est d’ordre fusionnel.

Ce qui est important a remarquer pour notre propos, c’est la similitude
des analyses faites dans le Cours de 1929-30 et celles du chapitre III du
NietzscheI: dans les deux cas, les schémes de conduite (de savoir / pouvoir)
constituent un cercle dont le vivant s’entoure et qui fait partie intégrante de
’essence méme de I’organisme :

s’entourer d’un cercle est I’aptitude fondamentale de I’animal *.

1. Nietzsche 1, p. 445. Nous traduisons ainsi plutét que par « ambiance » : Umkreis
désigne ici en effet I’environnement en tant qu’il entoure I’animal ou le vivant d’un
«cercle », cercle pourtant posé et déterminé par ses instincts donc par lui-méme a la fois
selon Nietzsche et selon Heidegger.

2. Les concepts fondamentaux de la métaphysique, Paris, Gallimard, 1992.

3. Op. cit., p.376.

4. Op. cit.,p.375.



HEIDEGGER ET LA GENEALOGIE NIETZSCHEENNE DE LA LOGIQUE 369

Dans les deux cas I’essence du scheme dérive de 1’essence de la pulsion : le
stable cercle horizontal est ce que produit la poussée pour ne pas se dépas-
ser elle-méme constamment, pour tenir debout sur soi, pour avoir a quoi se
retenir et sur quoi s’appuyer, pour ne pas s’emporter elle-méme et ne pas
finalement se détruire ou €tre détruite par son propre €lan en lui-méme
démesuré. — S’agit-il véritablement d’une phénoménologie, ou n’est-ce pas
plutot une métaphysique du vivant 7 Heidegger adhere-t-il a la généalogie
nietzschéenne de la logique a partir de la vie ? Sur le second point, du
moins, la réponse est clairement non, et pour deux motifs. D’abord il est
exclu d’identifier la « vie humaine » qui est Dasein, €tre au monde, et «la
vie en général », — cela parce que I’homme se rapporte a son monde comme
a une possibilité, ce que ne fait pas 1’animal qui est comme emmuré,
«accaparé », obnubilé (benommen) par son milieu. Ensuite la généalogie —
st elle ne releve pas d’un « biologisme », c’est-a-dire d’un point de vue
réducteur, qui rabaisse les schemes, catégories ou idées a des sous-produc-
tions dérivées du vital, ou de I’animalité élémentaire — reléve d’une méta-
physique de la Volonté de puissance, qui fait dériver les structures de la
«logique » du perspectivisme propre a cette Volonté (elle a besoin de
réduire la pluralité chaotique de ses forces a des «points de vue
dominants », ce qui est un besoin métaphysique).

Quant a la premiére question (question critique que nous soulevons vis-
a-vis du commentaire heideggérien), elle nous interpelle a notre tour:
qu’entendons-nous par une métaphysique de la vie ? Dans la mesure ou
toute la pensée de Heidegger s’est constituée en se détachant des concepts
bergsonien et surtout diltheyen de « vie» (puisque le concept de Dasein
s’est détaché du concept primitif de vie facticielle), il semble paradoxal
d’introduire un tel soupcon ! Pourtant par « métaphysique » nous enten-
drions toute pensée qui se donne le sens absolu, intuitif (& savoir comme
«intuition intellectuelle »), et ultime des phénomenes. L’ambiguité du
commentaire heideggérien tient a ce qu’il épouse totalement (de fagon ap-
paremment non-critique a certains moments) la thématique nietzschéenne :

a) le concept de Chaos est décrit dans les mémes termes que le concept
de ¢boig, dans I'Introduction a la métaphysique par exemple
(«I’insurmontable qui nous surmonte »');

b) I’auto-stabilisation, la constance ou consistance en soi de la vie,
davantage déduite de son essence que décrite, semble une affirmation
touchant 1’absolu :

1. Nietzsche 1, p.443.



370 MICHEL HAAR

il faut que le vivant, par amour de soi-mé€me, aspire a la constance, pour
vivre !,

D’ou vient cet «il faut» ? Comme I’indique clairement 1’analyse qui
précede, le «il faut», la « nécessité » a I’ceuvre dans le besoin pratique
formateur de scheéme, répond a une double exigence: d’une part une
exigence de ’Etre oll sens de la métaphysique (pour autant que « Vie », dit-
il, est pour Nietzsche le nom de 1’Etre et que « étre » signifie : assurer une
présence constante, subsister) ; d’autre part une exigence phénoméno-
-logique : le phénomene de la pulsion ou de la poussée vitale (Drang) a
besoin de se consolider en lui-méme, de s’adosser pour ainsi dire a soi, st
cette poussée ne doit pas succomber a son propre surcroit (Uberdrang) :

ce qui ne saurait se produire, parce qu’autrement la pulsion se refoulerait
elle-méme et ainsi ne pourrait jamais ésre une pulsion 2.

Ici le mot étre est pris dans un second sens, phénoménologique celui-ci,
c’est-a-dire ou sens de Wesen : ce qui semble contredire le Lebensdrang, 1a
poussée vitale, en lui permettant de tenir debout (stehen) en dépit du
surcroit de poussée et de soutenir (iiberstehen) 1’afflux incessant, sans
qu’elle soit noyée ou tout simplement emportée dans son propre courant
irrésistible a savoir, le stable, le constant, ne constitue pas un élément
étranger (Fremdes) et contradictoire (Widersprechendes), vis-a-vis de la
pulsion, mais 1’'un et I’autre le constant (das Bestdndige) et la pulsion
(Drang) « correspondent a 1’essence de la vie corporante » (entsprechen
dem Wesen des leibenden Lebens)>.

Par la suite, I’analyse heideggérienne referme et renferme pour ainsi
dire de plus en plus implacablement la généalogie de le logique dans le
corset de la métaphysique : d’abord par I’élucidation de I’essence de la
raison, puis par celle des axiomes logiques. La raison est définie par
Nietzsche dans le méme fragment sur la schématisation comme Ausdichten
(ce qui veut dire « élaboration poétifiante ») zum Ahnlichen, c’est-a-dire
visant a réduire « au semblable, au méme ». Cette élaboration poétifiante
fait partie d’un travail de I’imagination qui de fagon transcendantale
applique a telle ou telle série de données sensibles tel ou tel caractere de
«mémeté ». Comme le montre le commentaire la représentation se forme
un modele, une image (bildet sich einen Vor-bild, einen Bild ein) qui ne se
trouve pas emprunté a quelque ciel des Idées, mais fabriqué pour les
besoins de la cause (ou de la chose), c’est-a-dire produit pour des motifs
d’utilité, a seule fin de s’y reconnaitre, ou de s’orienter dans le sensible, et

1. Ibid.
2. Ibid.
3. Ibid.



HEIDEGGER ET LA GENEALOGIE NIETZSCHEENNE DE LA LOGIQUE 371

a partir du sensible. Ce processus de 1’ Ausdichtung n’est pas du poétique
ou sens de ce qui céderait passivement a une impression (soit la pure
réceptivité sensible). Heidegger distingue nettement: dichterisch,
«poétique », et dichtend que Klossowski traduit par poétisant, mais parfois
aussi mieux encore par poétifiant '. La raison est Dichtung au sens ol elle
dicte impérieusement les normes, les traits essentiels a appliquer a 1’expé-
rience en général. La raison « poétifie » : elle fabrique a partir de la vie
pratique elle-méme des schemes et des «idées» qui lui permettent de
maitriser, saisir, organiser, manipuler, ordonner cette vie méme. En tant
que Dichtung, elle est un Schaffen, un produire de schemes dont la
«finalité », forcément interne, est de poser la vie dans sa consistance, c’est-
a-dire, traduit Heidegger, de 1’objectiver, de la poser devant soi, alors que
si I’on s’en tient aux termes de Nietzsche il s’agit exclusivement dans la
logique d’une auto-affirmation de la vie qui s’assure sa propre conservation
(et de son possible accroissement) par I’introduction imaginaire de régula-
rités, de similitudes, d’identités. Pour lui tout ce qui est identique est
purement fictif: le « vrai » étant le contraire du vivant dont ’essence est
d’étre contradictoire, multiple, indéfiniment irréductible a I’unité. Cette
position se trouve reconduite une fois de plus par le commentaire au
schéma de I’inversion du platonisme. Ne mériterait-elle pas une autre
forme d’examen ?

Le principe de contradiction
en tant que « commandement » (Befehl)

C’est la méme essence purement impérative et 1égiférante, ultra-volon-
tariste, de la raison qui se trouve soulignée dans le commentaire de la
doctrine de I’origine des axiomes et des principes, a commencer par le
principe de contradiction. Pourtant les textes des fragments 515 et surtout
516 qui sont invoqués au début ne semblent guére pouvoir se préter a une
telle lecture, puisque Nietzsche parle de la « contrainte subjective qui veut
qu’on ne puisse contredire » et écrit :

Affirmer et nier une méme chose, nous ne saurions y parvenir : c’est 1a
un principe expérimental subjectif, dans quoi ne s’exprime aucune
nécessité, mais rien qu’une incapacité 2.

Par deux fois il s’agit non pas d’un axiome ou d’une loi, ou d’un ordre
auquel la volonté obéirait ou que la volonté se donnerait a elle-méme, mais
d’une impossibilité pratique : nous contredire, c’est une incapacité de notre

1. Ibid., pp. 454-455 (ur. f1.).
2. Ibid., pp. 459 et 462 respectivement.



372 MICHEL HAAR

pensée, une incapacité « subjective »: alors que pour Aristote il est impos-
sible comme le rappelle Heidegger que

la méme chose se rende présente et a la fois (dans le méme temps) soit
absente (Métaphysique, 1005 b),

¢’est donc une impossibilité « objective ». Mais la suite du § 516 explique a
la fois le rapprochement avec Aristote et 1’infléchissement, par le biais de
la notion d’impératif, d’exigence ou de devoir (sollen) de la pensée, vers la
notion d’une régle que la pensée se donne afin de pouvoir aboutir a quelque
chose comme un monde-vrai. Nietzsche en effet s’y réfere a Aristote,
comme 2 celui qui énonce « le plus certain de tous les principes » (pourtant
la certitude, objecte Heidegger, est une notion qui n’a aucun sens pour les
Grecs), mais qui laisse peser une ambiguité sur ce principe, faute d’avoir
éclairci sa présupposition. Celle-ci peut étre en effet: ou bien que «des
prédicats contradictoires ne peuvent pas (nicht ... konnen) étre attribués a
I’étant », ou bien le principe signifie « que I’on ne doit pas lui attribuer de
prédicats opposés » (daf3 ihm nicht entgegengesetzte Prddikate zugespro-
chen werden sollen).

En se pronongant clairement pour le second volet de ’alternative, c’est-
a-dire pour le choix en faveur du principe de contradiction non point
comme principe du réel, mais comme impératif

dans ce cas, la logique serait un impératif non pour nous imposer la
connaissance du vrai, mais pour nous amener a poser et accommoder un
monde censé se nommer pour nous le monde vrai,

Nietzsche céde-t-il comme essaie de le montrer Heidegger, a un idéalisme
quant au fondement du fameux principe, en bref affirme-t-il I’idéalité du
principe supréme de la raison, accomplissant ainsi I’inversion de fait du
réalisme aristotélicien, et donc une fois de plus une « pure inversion de la
pensée grecque » ?! Il s’agit pour le commentaire heideggérien de situer
Nietzsche dans le prolongement d’une philosophie de la liberté, au sens de
la liberté de la volonté, philosophie tout a fait semblable, sinon identique a
celle de Fichte, Schelling et Hegel, c’est-a-dire dans une métaphysique de
la représentation absolue. En faveur de cette interprétation, massivement
réductrice, I’argument essentiel est celui-ci: le principe de contradiction
n’est nullement fondé sur une quelconque adéquation au réel, mais sur une
pure position (le terme de Setzung se trouve en effet au cceur du § 516),
donc sur une décision. Le principe repose dit Nietzsche sur « une croyance
a...», c’est-a-dire sur un tenir-pour-vrai (ein fiir-Wahr halten). Sans une
telle décision préalable, a savoir qu’il y ait en général un monde non-
contradictoire, il n’y aurait pas de logique.

1. Ibid., p. 470.



HEIDEGGER ET LA GENEALOGIE NIETZSCHEENNE DE LA LOGIQUE 373

La logique, affirme la fin du fragment 516, est la tentative de concevoir
le monde effectif, de fagon plus exacte (richtiger), a partir d’un schéma
d’étre (Seins-Schema) posé par nous ...

En effet ! Mais ce que Heidegger feint de ne pas voir, c’est que cette déci-
sion ou I’usage délibéré de cet impératif, croire a I’ « €tre », c’est-a-dire a la
fiction des cas identiques, n’est pas un acte de pure liberté ! Le choix en
faveur de 1’ «étre » est un choix forcé. L’interdiction conceptuelle de ne pas
nous contredire nous est imposée, nous en avons besoin, pour continuer de
vivre. Nietzsche répete constamment le mot nétig.

L’hypotheése de 1’étant est nécessaire (die Annahme des Seienden ist
nétig), pour pouvoir penser et conclure ... Le monde fictif du sujet, de la
substance, de la “raison”, etc., est nécessaire (notig) '.

Heidegger qui a attaché tant d’importance a la notion de Not, a la fois
comme contrainte (non logique) de situation et comme détresse (besoin,
urgence), ne préte pas attention a ce terme central de Not (notig, Notigung)
dans les textes nietzschéens sur la logique qu’il commente. La « vérité » au
sens de A=A (et de A non égal a non-A), cette définition de la vérité, il
remarque qu’elle révele une faiblesse, une indigence, une « incapacité », un
ne pas pouvoir s’en sortir autrement, mais insiste sur le fait que cela reste
une contrainte « subjective », donc « volontaire » au sens de « libre ». Tout
en montrant finement que Nietzsche identifie en fait vérité et incapacité —
et cela au moment méme ol il oppose les deux mots, transformant ainsi
I’incapacité en capacité. Etant constitutivement incapables de nous passer
de cette « vérité » qui obéit aux principes d’identité et de contradiction,
nous faisons du respect de la non-contradiction et de I’identité « une capa-
cité impérative nécessaire », selon le procédé de 1I’auto-commandement !
Beau renversement de la part de Nietzsche ! Nous faisons de nécessité
vertu, ou plutot de nécessité « vérité ». Nous nous imposons la contrainte
que primordialement nous subissons.

Cette autodétermination est-elle pour autant «libre » ? Peut-on dire que
pour Nietzsche nous témoignons par la de notre liberté absolue, ou méme
que nous participons de la sorte a la liberté de «1’absolue subjectivité » de
la Volonté de puissance ? N’est-ce pas oublier le «besoin» (Bediirfnis)
d’ou résultent les catégories ?

Tout dépend en effet du sens que I’on accorde a la notion de comman-
dement (Befehl). Nietzsche écrit, dans un paragraphe qui précede celui
commenté par Heidegger et que ce dernier ne cite pas :

1. W.z M., §517.



374 MICHEL HAAR

11 vint un point ol I’on fit des catégories de la raison un commandement
(wo man sie befahl), c’est-a-dire ol elles agirent comme impératives

(befehlend)'.

Les catégories s’imposent a partir d’un « point », ¢’est-a-dire d’'un moment
historique — généalogique, qui clairement est double : c’est d’un coté le
moment ou la Volonté de puissance reconnait sa situation de détresse, et
s’y soumet, de I’autre c’est le moment ou elle se commande a elle-méme
d’obéir a cette contrainte.

La mise en sécurité du stable [...] s’accomplit par une décision qui en
effet impose la croyance en I’étre ?

Fiction poétifiante certes et position d’un ensemble de régles, ordre arbi-
trairement établi (par rapport au fond chaotique): le commandement
logique, la connaissance comme commander (befehlen) appartient a une
institution de sens. Et il appartient a cette institution de sens qu’elle-méme
oublie que le sens ait ét€ un jour, a un « point », instauré : le sens logique
revient toujours pour Nietzsche a 1’effacement des conditions de son
instauration, a savoir 1’occultation des conditions de contrainte ou il
s’énonce. La généalogie est 1a démarche régressive qui démasque le carac-
tere non-libre de D'institution du logique. Il ne saurait consister en une
hypothése librement posée en vue d’une conséquence. L’origine du logique
n’est ni du genre du « libre » ni du genre de I’hypothético-déductif. Mais le
regard généalogique consiste plutdt a admettre ceci: si nous voulons un
monde simple, identique, prévisible, répétitif, réglé, non-contradictoire,
nous sommes obligés de le créer a partir d’une fiction qui occulte le carac-
tere méme du « monde » ou du fond : multiple, divers, imprévisible ... En
quel sens une telle invention forcée, devenue ensuite anhistoriquement
nécessaire, ’invention des catégories, peut-elle étre dite libre ? « Le fait
primitif de commander ... ne procede toujours que d’une liberté [...] », écrit
Heidegger. En quel sens entend-il « liberté » ?

La liberté — au sens simple et profond ol Kant avait compris son essence
— est poétifier : fonder sans fondement un fond de telle maniére qu’elle
(la liberté) se donne 2 elle-méme la loi de son essence 2.

La philosophie nietzschéenne appartient-elle a ce schéma post-kantien de la
liberté comme instauratrice de son propre fond et fondement ? S’agit-il
d’une liberté qui inconditionnellement se donne sa propre condition
d’existence ? C’est occulter d’une part I’aprés-coup généalogique et d’autre
part sauter un peu vite par dessus la distinction treés nette que Nietzsche

1. W.z M, §514.
2. Nietzsche 1, p.472 (trad., je souligne).



HEIDEGGER ET LA GENEALOGIE NIETZSCHEENNE DE LA LOGIQUE 375

établit entre liberté et volonté. « La liberté du choix est absente des petites
comme des grandes choses », écrit-il. S’il y a pour lui «liberté », c’est une
liberté sans choix, c’est-a-dire une liberté totalement inscrite dans la
«nécessité », c’est-a-dire dans le fazum qui englobe tous les événements. La
«volonté » qui est Volonté de puissance n’est nullement une « liberté »,
surtout pas au sens kantien : elle est a la fois nécessaire et fatale. Elle est
reprise ou redoublement affirmatif de 1a fondamentale nécessité.

Mais, selon la perspective la plus générale du commentaire heideg-
gérien, la « Nécessité » au sens le plus strict ne peut se comprendre que
comme un autre nom de la Volonté de puissance, et donc comme une
nouvelle figure d’un Absolu qui se veut lui-méme, Cette interprétation de
la philosophie nietzschéenne comme métaphysique de la Volonté, qui se
range dans la succession des grands idéalismes, celui de la volonté
hégélienne de Savoir et de la volonté schellingienne de I’ Amour, semble
perdre de vue toute la facticité du vivre, c’est-a-dire la vie comme « ultime
état de fait » (letztes Faktum), aussi impénétrable qu’indéductible : c’est elle
qui non seulement s’impose a la connaissance, la forcant a légiférer ou a
édicter des «lois », mais impose la connaissance comme « logique de la
vérité ». La connaissance n’est elle-méme commandement que parce
qu’elle est commandée, c’est-a-dire « au service » (im Nutzen) de la vie. La
«vie», quant a elle, méme si elle est comprise « métaphysiquement »
comme Volonté de puissance, n’est pas auto-commandement transparent a
soi. En effet méme si sa «loi » est 1’auto-surmontement incessant, cette
«loi » garde sa finalité obscure et sa formule secrete ou plutot inénongable.

Michel HAAR
Professeur a I’Université de Paris-1






TABLE DES MATIERES

Jean-Francois COURTINE
L’objet de Ta loZIqUe  .eeorvreereieececccttcsr s 9

Jocelyn BENOIST

Les Recherches logiques de Husserl
Le catégorial, entre grammaire et iNtUIION — .......coeccenveiveerceriiircnsecrnnens 33

Philippe DUCAT

Que veut la « grammaire purement logique » de Husserl ? ...........c.ccu... 65
Jacques ENGLISH

Husserl et Hilbert

La phénoménologie est-elle axiomatisable 7 .................couueevnnnennnnne. 83
Frédéric PATRAS

Sur la phénoménologie de la connaissance mathématique —................. 109
Elisabeth RIGAL

De la fondation phénoménologique de la logique ... 123

Jean-Michel ROY
La dissociation husserlienne du Sinn et de la Bedeutung

Partie I: le fondement de la dissociation —................ovvivnuenecnnnne 149
Sandra LAUGIER

Frege et le mythe de la signification .........cocveveniniincinicinnnnniennn, 171
Natalie DEPRAZ

La logique génétique husserlienne, quelle «logo-phanie »? ................ 195

Dieter LOHMAR
La genese du jugement antéprédicatif
dans les Recherches logiques et dans Expérience et jugement ............ 217

Maria VILLELA -PETIT
L’expérience anté-prédiCative ..........cccoveeemnieinicnesnereeerenseenienens 239



378 TABLE DES MATIERES

Olivier BOULNOIS
Entre logique et sémantique

Heidegger lecteur de Duns Scot —.......uueeeceevevereeennnne.

Frangoise DASTUR
a doctrine du jugement, la métaThysique
du principe de raison et I’idée de

Eliane ESCOUBAS
Ao«[(’)g et tautologie
La lecture heideggérienne d’Héraclite et de Parménide

Jean GREISCH
La fondation herméneutique de la logique philosophique
Le « chemin herméneutique de la logique
a partir de la philosophie de la vie » selon Georg Misch

Dominique JANICAUD

Identité et logique temporelle  ........ccoooeeeeeecrereeenninna,

Michel HAAR
Heidegger et la généalogie nietzschéenne de la logique

alogique ...






Impression et fagonnage par

I M PRI MERIE

FRANCE L JUERCY

CAHORS

N° d'impression : 61679 FF — Dépdt 1égal - novembre 1996



	Entre logique et sémantique : Heidegger lecteur de Duns Scot, par Olivier BOULNOIS
	La doctrine du jugement, la métaphysique du principe de raison et l'idée de la logique, par Françoise DASTUR
	Logos et tautologie : la lecture heideggérienne d'Héraclite et de Parménide, par Éliane ESCOUBAS
	La fondation herméneutique de la logique philosophique : le « chemin herméneutique de la logique à partir de la philosophie de la vie » selon Georg Misch, par Jean GREISCH
	Identité et logique temporelle, par Dominique JANICAUD
	Heidegger et la généalogie nietzschéenne de la logique, par Michel HAAR

