


PHENOMENOLOGIE
ET
LOGIQUE






PHENOMENOLOGIE
ET
LOGIQUE

ETUDES REUNIES ET PUBLIEES
SOUS LA DIRECTION DE
JEAN-FRANCOIS COURTINE

DIRECTEUR DE L’URA 106 ENS-CNRS
CENTRE DE RECHERCHES PHENOMENOLOGIQUES
ET HERMENEUTIQUES
(ARCHIVES HUSSERL DE PARIS)

PRESSES DE L’ECOLE NORMALE SUPERIEURE
45, rue d’Ulm - 75005 PARIS

1996



En couverture .

Manuscrit de Husserl, Intentionaie Gegenstinde 1894, reproduit avec I’aimable
autorisation de Samuel Usseling, Directeur des Archives Husserl de Louvain.

© Presses de I’Ecole normale supérieure — Paris 1996
ISBN 2-7288-0223-8



PRESENTATION

e présent volume rassemble pour I’essentiel les résultats des travaux du

Séminaire des Archives Husserl de Paris (URA 106 ENS ~CNRS), durant
deux années académiques : 1993-1994 et 1994-1995.

Faisant suite aux recherches engagées depuis 1990 autour de la percée des
Recherches Logiques et de la problématique de la signification et de la vérité qui
les sous-tend, telle qu’elle est reprise et développée dans la Bedeutungslehre de
1908 ', le theme général du séminaire principal était distribué selon deux versants
consacrés respectivement a Husserl et 2 Heidegger ; en méme temps qu’un
groupe de travail s’attachait d’abord a la lecture commentée d’ Expérience et
jugement, puis, sous la responsabilité d’Elisabeth Rigal (CNRS) et de Marc B. de
Launay (CNRS), a I’étude de la problématique du jugement et de la négation,
selon une séquence remarquable qui conduit de Bolzano jusqu’a Brentano et son
Ecole. Les contributions a cette derniére étude historique paraitront dans un
prochain numéro de la Revue de Métaphysique et de Morale.

Ces recherches convergentes s’étaient assigné un double objectif : non pas
tant de réévaluer 1’apport de Husserl a I’histoire de la logique contemporaine —
sur ce point, I’affaire est entendue depuis longtemps, et en France du moins,
I’ceuvre posthume de Jean Cavailles aura mis en lumigre les difficultés et les
impasses du projet de fondation transcendantale de 1a logique —, mais plutdt:

1) de mettre ’accent sur un des traits fondamentaux, sinon le trait fonda-
mental de la méditation husserlienne : 1’étude de I’a priori formel et {’€laboration
a nouveaux frais de la question de la signification, du jugement, de la vérité, de
la grammaire, de la syntaxe. Au titre du nécessaire élargissement du concept de
«Logos », qui programme le projet de Logique formelle et logique transcen-
dantale, I’entreprise débouchait ainsi sur la tiche, encore d’actualité dans un

1. Jacques English en a procuré une traduction francaise : E. HUSSERL, Sur la
théorie de la signification, Paris, Vrin, 1995.



8 JEAN-FRANCOIS COURTINE

contexte marqué par les dites sciences de la cognition, d’une généalogie de la
logique et du syntaxique au cceur méme de I’expérience antéprédicative. Instruire
a nouveau le dossier des recherches logiques de Husserl, en faisant fonds sur
I’édition des récents volumes des Husserliana, répondait aussi accessoirement a
I’intention de gagner un terrain solide sur lequel poursuivre la discussion avec
certains courants de la philosophie analytique, de plus en plus conscients de son
réel ancrage dans la tradition austro-allemande ;

2) de mettre concrétement a 1’épreuve I’hypothése d’un débat continu de
Heidegger avec la logique et le versant « logique » de la phénoménologie husser-
lienne, ce qui procurait 1a encore un sol privilégié a la fois pour I’étude du phéno-
ménologique chez Heidegger, de sa dette a ’égard de la percée husserlienne
(intentionalité, intuition catégoriale), et des enjeux du projet de « destruction de
la logique », a la mesure d’un acheminement vers la parole.

Par la diversité des angles d’attaque, 1’hétérogénéité assumée des points de
vue et des positions philosophiques, ce recueil témoigne a nos yeux de la
fécondité intacte, en cette fin de siécle, de I’instauration phénoménologique, dés
lors qu’elle est ressaisie, hors de toute orthodoxie, dans la radicalité d’une

discussion et d’un questionnement qui sont d’abord exigence de rationalité.

La publication de ce troisieéme recueil de quelques travaux du Séminaire des
Archives Husserl ! est pour moi 1’occasion de remercier trés chaleureusement
tous ceux dont la participation assidue a rendu possible un tel travail collectif au
long cours : collegues, amis, éléves, doctorants (ce sont bien souvent, pour finir,
les mémes), o chacun apprenait et enseignait a son tour.

Il me reste a remercier enfin Alain Pernet, Ingénieur et technicien au CNRS,
qui une fois encore aura permis par son dévouement et son savoir-faire la réalisa-
tion technique de ce volume.

J.-Fr. COURTINE

1. Apres un premier volume, Figures de la subjectivité. Approches phénoméno-
logiques et psychiatriques, Editions du CNRs, Paris, 1992, et un volume d’Actes,
Phénomeénologie et Théologie, Critérion, Paris, 1992.



L’OBJET DE LA LOGIQUE

1 me faut d’emblée préciser le sens de cet intitulé « I’objet de la logique »,

et multiplier les précautions au risque de décevoir quelques attentes.
N’étant ni logicien ni historien de la logique, il n’est pas question pour moi
ici de confronter la détermination husserlienne de la logique, son extension
et sa portée, a d’autres constructions, contemporaines ou plus récentes, de
I’objet : Logique.

Quel est I’objet de la logique ?La formule peut s’entendre d’abord dans
son sens obvie, quand on s’interroge pour savoir quel est le domaine
déterminé et défini que Husserl assigne a la «logique » entendue dans sa
plus grande généralité comme « doctrine de la science » (Wissenschafts-
lehre), au sens de Bolzano. _

On demande alors : de quoi parle la logique, quel est son domaine
d’investigation, sa situation régionale — si tant est qu’elle soit encore
régionale —, et sinon en quoi est-elle universelle et premiere (mathesis
universalis), trans-régionale, si ’on peut dire, ou transcendantale, dans
I’acception ancienne, pré-kantienne, du terme pour désigner ce qui dépasse
la distribution catégoriale, ordonnée et unifiée de I’étre ?

On peut demander aussi, en prenant pour premier fil conducteur, la
premiére section de I’ouvrage de 1929, Logique formelle et logique trans-
cendantale, comment Husserl articule, a la mesure d’une critique de la
raison logique, les différentes structures de la logique formelle : depuis
I’analytique apophantique en passant par la logique de la conséquence —
centrée sur la distinction et la non-contradiction —, jusqu’a la mathématique
formelle, elle-méme élargie a 'aune de 1’idée leibnizienne de mathesis
universalis, pour dégager enfin le projet, déja thématisé dans les Prolégo-
ménes a la logique pure, d’une théorie des systeémes déductifs, ou théorie
des formes possibles de théorie, généralisant ainsi le projet mathématique
d’une théorie des multiplicités. 11 faudrait ensuite examiner comment
Husserl entreprend 1’élucidation phénoménologique des trois niveaux



10 JEAN-FRANCOIS COURTINE

dégagés par lui dans-1’analytique apophantique : la morphologie pure des
jugements, la logique de la conséquence, et enfin la logique de la vérité, en
distinguant une double orientation et une double attitude : I’attitude apo-
phantique et ’orientation vers les jugements, 1’attitude ontologique et
I’ orientation vers les objets.

Je laisserai de coOté ces enquétes préalables, pourtant nécessaires et
difficiles, d’abord parce qu’on peut toujours se reporter, pour comprendre
la stratification de la logique husserlienne, a 1’ouvrage classique de
Suzanne Bachelard' ou, plus récemment, au solide travail de George
Heffernan, Isagoge in die phdnomenologische Apophantik?, mais surtout
parce que la question qui me retient a présent est différente, moins logique
qu’onto-logique. Ce qui m’intéresse en effet, c’est d’abord d’essayer de
déterminer le projet husserlien de I’ontologie formelle dans son rapport
possible a ce que I’on nomme traditionnellement « ontologie »; c’est
ensuite d’aborder la question de savoir si et comment, a la faveur de ce
qu’il définit et thématise lui-méme comme « ontologie formelle », Husserl
rencontre la « question de I’étre » ; c’est enfin et surtout de savoir si, apres
avoir réussi a mettre phénoménologiquement en évidence I’étre comme
donné dans les formes catégoriales (donné et vu dans une intuition spéci-
fique, I’intuition catégoriale précisément), Husserl s’interroge lui-méme
plus ou moins expressément sur le sens de cet étre, s’il pose la question :
«que veut dire : étre ?», ou si au contraire, pour lui, il va de soi qu’étre veut
dire : étre-objet.

On aura ici reconnu sans peine les formulations mémes de Heidegger
dans le dit Séminaire de Zahringen® qui porte en partie sur la deuxiéme
section de la VI¥ Recherche Logique et sur la détermination d’une
possible intuition catégoriale *.

Ces quelques pages du Séminaire de Zdhringen sont en effet a I’arriere -
plan de mon présent propos. Pour le dire brutalement et sommairement, je
m’étonne de ce que, quand on cherche a instruire la question de savoir si la
phénoménologie husserlienne est ou non parvenue a ouvrir un acces a la

1. La Logique de Husserl, Paris, PUF, 1957.

2. Isagoge in die phdnomenologische Apophantik, Eine Einfiihrung in die phdno-
menologische Urteilslogik durch die Auslegung des Textes der Formalen und
transzendantalen Logik von Ed. Husserl, Dordrecht/London/Boston, Kluwer, 1989,
Phaenomenologica 107.

3. Gesamtausgabe (Ga.), 15, Seminare, pp. 372-400 ; tr. fr. in Questions IV, Paris,
Gallimard, 1976

4. Cf. aussi Ga 20, Prolegomena zur Geschichte des Zeitsbegriff, § 6. Voir sur ce
point Jacques TAMINIAUX, « Remarques sur Heidegger et les Recherches Logiques de
Husserl », in Le regard et I’excédent, Nijhoff, La Haye 1977, pp. 156-182, et surtout
«D’une idée de la phénoménologie a 'autre », in Lectures de I’ontologie fondamentale.
Essais sur Heidegger, Millon, Grenoble, 1989, pp. 19-88.



L’OBJET DE LA LOGIQUE 11

question de I’étre', on demeure généralement fasciné par 1’analyse des
§§ 40-43 de la Sixieme Recherche, en prenant pour unique fil conducteur la
proposition prédicative, copulative : « ce papier est blanc »2, alors que déja
I’analyse husserlienne porte sur un énoncé différent, un énoncé plus
complexe et beaucoup plus intéressant : « je vois que ce papier est blanc »,
mais surtout alors que cette analyse husserlienne, sans fétichiser le “est” —
ou, dit-il encore, «la forme complémentaire qui contient 1’étre » dans
I’énoncé « ce papier est blanc », voire méme dans I’énoncé de perception
«du papier blanc »—, alors que I’analyse husserlienne donc envisage aussi,
et au méme rang, ces formes catégoriales que sont le «le, un, quelques,
beaucoup, peu de, deux; est, ne pas, lequel, et, ou, si, alors, quelque chose,
rien, etc. » (§ 40) . Autant de termes qui, nous y reviendrons, correspondent
précisément a la région ou mieux a I’archi-région qu’étudie I’ontologie
formelle, et a son objet : I’objet.

Dit autrement, je m’étonne de ce que, pour instruire la question posée
par Jean Beaufret, on n’interroge jamais (ou presque) * I’'idée husserlienne
d’ontologie formelle. Peut-Etre, est-ce parce que 1’on pense d’emblée que
I’ontologie formelle ayant pour champ d’investigation la région pure et
vide de I’objet en général ou du quelque chose en général (etwas) ne
pourrait en principe que confirmer le verdict heideggérien qui clot la rapide
analyse de Questions IV: pour Husserl, il va de soi que “étre” veut dire
«étre objet ».

Mais si c’était 1a un préjugé ?

Telle est au fond 1’unique question que je voudrais ici envisager.

Encore un mot, avant de commencer vraiment ’examen de cette
question, pour expliciter I’exception que j’évoquais il y a un instant. J.-L.
Marion, dans son ouvrage Réduction et donation®, consacre le début de son
chapitre V («I’étre et la région ») a la question de la possibilité de 1’onto-
logie dans I’horizon de la phénoménologie husserlienne. J.-L. Marion

1. Rappelons ici la question formulée par Jean BEAUFRET a I’ouverture du
Séminaire : « Dans quelle mesure peut-on dire qu’il n’y a pas chez Husserl de question
de 'étre 7» (Op. cit., p. 309).

2. Op. cit., p. 314.

3. Hua XIX, 2, p. 658, tr. fr. H. Elie, L. Kelkel, R. Schérer, tome III, p. 160 et § 43,
Hua XIX, 2, p. 667, tr. cit., p. 171.

4. Du moins — et jusqu’a une date récente — dans la tradition “continentale” ou
herméneutique. Signalons en revanche, dans une autre orientation, les travaux de Barry
SMITH, «Logic and formal ontology », in J.N. MOHANTY et W. R. M CKENNA éds.,
Husserl’s Phenomenology : A Textbook, University Press of America, Washington
1980, pp. 29-67, et le collectif, édité par B. Smith, Parts and Moments : Studies in
Logic and formal ontology, Philosophia Verlag, Munich 1982.

5. Jean-Luc MARION, Réduction et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et
la phénoménologie, Paris, PUF, 1989.



12 JEAN-FRANCOIS COURTINE

montre bien comment Husserl, dans les Ideen I, § 10, et surtout dans
P’esquisse de Préface pour la réédition des Recherches Logiques en 1913,
n’hésite pas a reprendre « la vieille expression d’ontologie » pour caracté-
riser, rétrospectivement certes, le projet sur lequel débouchait, a I’époque
des Prolégomenes, 1’élucidation de I’idée méme de logique pure. Je cite
Husserl :

C’est dans ces Recherches que 1’idée de I’ontologie reprenait vie d’une
maniere propre, sans reposer sur aucun appui historique, et en étant aussi
par l1a exempte des obscurités et des erreurs radicales qui affectaient les
ontologies anciennes et qui ont justifié la résistance qu’on leur opposait
[...] seul le mot a été évité dans la premiére édition 2.

Et J.-L. Marion de retracer parfaitement, en fonction du corpus
husserlien qui était accessible a 1’époque?, 1’élaboration du projet
husserlien d’ontologie comme « ontologie absolue et universelle », et cela,
en un premier temps, afin de rendre justice a Husserl, contre Heidegger. Je
cite J.-L. Marion a présent :

Husserl n’ignore donc pas plus I’ontologie qu’il ne la régionalise,
puisqu’il fixe une ontologie universelle comme V’un des accomplisse-
ments de la phénoménologie (p. 220).

Mais justice ayant été ainsi rendue, Marion s’interroge a nouveau, dans
I’optique de Heidegger cette fois, pour savoir de quelle universalité il s’agit
avec I’ontologie husserlienne, entendue comme ontologie formelle, et si
une discipline ainsi définie répond ou non a la dite question de I’étre.

Et cette fois, le verdict est résolument négatif : Je préléve quelques
formulations de la condamnation sans appel qui court sur deux
paragraphes :

La conquéte husserlienne d’un domaine propre a ’ontologie trouve une
irrésoluble limite dans I’ambivalence indécidable de 1’objectité [...] les
conditions qui président a 1’élaboration de 1’ontologie formelle lui
interdisent d’entendre la question que pose ... ’€tre ? Husserl laisse
ininterrogée la position de I’&tre comme tel, n’admettant I’objet que
comme le substrat d’un jugement ...

Et encore :

L’étant peut-il et doit-il s’épuiser adéquatement dans 1’objectité de
I’objet ? [...] Le fait que Husserl n’ait méme pas entrevu que 1’ontologie
pouvait transgresser la logique (donc la prédication) confirme exacte-

1. Tr. fr. J. English, in Articles sur la Logique, Paris, PUF, 1975, pp.353-407.

2. Op. cit., p. 384.

3. Il faudrait prendre en vue aussi Hua XXIV, Einleitung in die Logik und die
Erkenntnistheorie (1906-1907), publi€ en 1984, .



I’OBJET DE LA LOGIQUE 13

a

ment son impuissance a voir que I’objectité du substrat (de la
prédication) devait se mettre en question ...

Ou enfin, ces deux jolies formules que je ne résiste pas a la tentation de
citer (sans nécessairement les reprendre 2 mon compte) :

Husserl manque la question de I’étre parce qu’il ne tient que trop bien a
sa propre ontologie formelle, dont I’unique objectif consiste en
I’objectité méme [...] I’ontologie husserlienne se trouve cantonnée dans
I’horizon de I’objectité comme premier et dernier possible. En ce sens
I’ontologie formelle se régionalise face a la question de I’étre parce
qu’elle laisse ininterrogée la manigre d’&tre de I’objectité. '

L’impressionnante mise en ceuvre de ces premiers paragraphes du
début de “I’€tre et la région” confirmerait ainsi 1’équation sans appel du
Séminaire de Zihringen : pour Husserl, étre veut dire étre objet.

On ne peut a la lettre qu’étre d’accord avec cette formulation, reste
simplement 2 bien mesurer, comme le dit J.-L.. Marion lui-méme, I’ « ambi-
valence », réelle, de I’objectité dans 1’ontologie husserlienne, et je ne suis
pas sir qu’elle soit indécidable. '

Qu’en est-il donc de ’objet de la logique, entendue maintenant
précisément au sens de 1’objectité en général qu’étudie I’ontologie comme
ontologie formelle ?

Dans quelle mesure 1I’ontologie formelle se laisse-t-elle ranger au
nombre des théories de 1’objet qui fleurissent dans 1’Ecole de Brentano ?

Autrement demandé : Dans quelle mesure 1’ontologie formelle, a la
différence des théories de I’objet, présente-t-elle, selon la formule des
Méditations Cartésiennes, « une véritable et authentique ontologie
universelle, non pas une ontologie simplement vide et formelle, mais une
ontologie qui engloberait d’emblée toutes les possibilités régionales d’étre,
selon aussi bien toutes les corrélations qui en font partie » 2 ? Ou bien est-ce
que cette ontologie, prétendument nouvelle, 1’ontologie formelle, n’est
finalement que le dernier avatar de ces théories de 1’objet qu’étaient déja
fondamentalement et souvent expressément les ontologies classiques-
modernes ?

On peut dire, en un sens, que la Gegenstandstheorie, approchée ou
développée plus ou moins complétement par Twardowski, Meinong, Ernst
Mally et Husserl, est issue de la caractérisation brentanienne de I’intentio-
nalité et du probleéme de Bolzano-Brentano des représentations sans objet,
et qu’elle ne fait que prendre le relais de 1’ontologie moderne (classique-

1. Réduction et donation, op.cit., pp. 228, 231, 233.
2. Hua 1, 181 ; tr. fr. M. de Launay, PUF, 1994, p. 207.



14 JEAN-FRANCOIS COURTINE

moderne), telle qu’elle trouve sa premiere systématisation avec Sudrez et se
déploie jusqu’a Kant'.

Je voudrais tenter ici de soutenir une these un peu différente ou, plus
modestement, mais plus exactement aussi, de proposer a la discussion une
autre hypothése, une autre mise en perspective. Celle selon laquelle
I’ontologie formelle, a titre notamment d’ontologie des €tats-de-choses, est
ce qui permet de rompre — méme si cette rupture est souvent implicite chez
Husserl, en raison notamment du privilége qu’il continue d’accorder, apres
Stuart Mill, a la nomination, a la nominalisation et a I’unité signifiante du
nom — avec la limitation traditionnelle de I’interprétation du sens de 1’étre
ou de la richesse possible du moAAay@c aristotélicien, toujours tendanciel-
lement réduite a ’unité, et cela encore par Heidegger.

Mais tout d’abord : Que veut la Gegenstandstheorie ? Pourquoi y a-t-il
émergence d’une théorie générale de 1’objet dans 1’Ecole de Brentano ?

C’est la thése brentanienne fondamentale de I’intentionnalité de la
conscience, la thése de l’in-existence intentionnelle de I’objet qui rend
nécessaire 1’élaboration de telles théories. En effet, si les phénomenes
psychiques sont ceux qui contiennent intentionnellement en eux un objet,
abstraction faite du point de savoir ce qu’il en est réellement de I’existence
de I’objet, dans le monde, ou hors de la conscience, et s’il y a des représen-
tations sans objet au sens réel et mondain de I’objectivité, la question se
pose naturellement de savoir comme fixer essentiellement et entitativement
cet “objet” 2.

Dans son essai de 1894 (Zur Lehre vom Inhalt und Gegenstand der
Vorstellungen)®, Kasimir Twardowski — soucieux d’élucider la
détermination brentanienne des phénomenes psychiques, caractérisés par
I’intentionnalité (toute représentation a un objet immanent sur lequel elle se
dirige), et a la faveur de la distinction capitale qu’il introduit entre « Inhalt »
et « Gegenstand » — tente de décrire au § 7 le « Vorstellungsgegenstand »,
I’objet de la représentation. Se réclamant de Kant ¢, Twardowski envisage

1. Je prends ici la liberté de renvoyer a mon Suarez et le systéme de la méta-
physique, Paris, PUF, 1990.

2. Cf. J.-F. COURTINE, «Histoire et destin phénoménologique de I’intentio », in D.
Janicaud éd., L’intentionnalité en question entre phénoménologie et recherches cogni-
tives, Paris, Vrin, 1995, pp. 13-36.

3. Tr. fr. par Jacques English, HUSSERL — TWARDOWSKI, Sur les objets intentionnels,
1893-1901, Paris, Vrin, 1993. Cf. aussi I’excellent « compte rendu » de Jocelyn BENOIST,
«A l'origine de la phénoménologie. Au-dela de la représentation», in Critique,
577/578, juin-juillet 1995.

4. KrV., A 290-292: Table du rien, appendice a I’analytique des principes : « Le
concept le plus élevé par lequel on a coutume de commencer une philosophie transcen-
dantale est ordinairement la division en possible et impossible. Mais comme toute divi-


http://permet.de

L'OBIET DE LA LOGIQUE 15

le « Gegenstand » comme ce concept supréme au dela duquel il n’y a aucun
sens a vouloir remonter, et a partir duquel deviennent possibles toutes les
distinctions et les divisions conceptuelles :

Par chaque représentation, quelque chose (etwas) est représenté, que
cela existe ou non, que cela se présente comme indépendant de nous et
s’impose & notre perception, ou bien soit formé par nous-mémes dans
I’imagination (Phantasie) ; quoi qu’il en soit, c’est, dans la mesure oul
nous nous le représentons, par opposition (im Gegensatze zu) a nous et a
notre activité de représentation, 1’ objet (Gegenstand) de celle-ci '

Qu’en est-il de cet objet, si général et indéterminé, et de sa “réalité”
(Realitdt)? Un permier point doit étre établi d’emblée, indique
Twardowski : « Avec I’existence d’un objet, la réalité de celui-ci n’a rien a
faire. » On peut s’accorder par exemple a caractériser comme « quelque
chose de réel » « un son strident », « un arbre », «une tristesse », et comme
quelque chose de non-réel, le « manque », I’« absence », la « possibilité ».
Mais peu importe ici ou passe exactement la ligne de partage entre réalité
et irréalité, puisque ce qui intéresse Twardowski, c’est la these selon
laquelle il est possible et l1égitime de parler tantét d’un objet réel, tantot
d’un « objet de concept », non-réel, tout de méme que 1’on parle d’un objet
existant ou non existant. La généralité de I’objet est au-dela de ces distinc-
tions, de méme qu’elle subsume les divisions qui peuvent étre envisagées
quand on traite de « chose » (Ding) ou d’ « affaire » (Sache).

Ce sont donc « toutes les catégories du représentable » qui renvoient &
I’objet, si bien qu’il est permis de défendre la thése qui voit dans I’objet le
«summum genus »2. C’est 1a d’ailleurs, pour Twardowski, la these
commune de la métaphysique de provenance aristotélicienne. Ce que
démontre, a ses yeux, le fait que les quatre propositions cardinales de la
scolastique portant sur I’ens sont également valables s’agissant en général
de I’objet de la représentation.

1) «L’objet est quelque chose d’autre que I’existant ». L’ ens, terme qui
a ici la méme signification qu’aliquid, désigne aussi bien ce qui a une
existence actuelle que 1’ens possibile, il englobe méme ’ens rationis, ou

sion suppose un concept divisé, il faut qu’un concept plus élevé soit indiqué, et ce
concept est celui d’un Gegenstand iiberhaupt (pris d’'une maniere problématique et sans
décider s’il est quelque chose ou rien). »

1. TWARDOWSKI, op. cit., p.[36], tr. fr. p. 121.

2. T WARDOWSKI, op. cit., p.[37], tr. fr. English, p. 122-123 : « Puisque tout, y
compris le sujet qui se représente, peut étre Gegenstand, Objekt, la thése de ceux qui
voient dans I’objet le summun genus apparait bien comme justifiée. Tout ce qui est un
objet de représentation possible ; tout ce qui est, est quelque chose (etwas). Et c’est donc
en ce point que la discussion psychologique relative a la distinction de 1’objet de la
représentation (Vorstellungsgegenstand) et du contenu de la représentation (Vor-
stellungsinhalt) débouche sur la métaphysique. »



16 JEAN-FRANCOIS COURTINE

devrait logiquement I’englober, méme si certains auteurs, comme Suarez,
refusent — mais c’est par inconséquence — de considérer comme “ens”
I’ essentia ficta ou la “chimere” ' ;

2) L’objet constitue bien un “summum genus”, ce n’est pas un
“Gattungsbegriff”, un concept de famille (comme traduit joliment Jacques
English) ou “générique”, mais un concept transcendantal, c’est-a-dire
transgénérique (quia omnia genera transcendit) ;

3) L’objet de la représentation peut toujours devenir objet du jugement
ou d’une activité affective, tout comme I’ens qui est aussi et identiquement
verum et bonum ;

4) Un objet est appelé “vrai” eu égard a sa capacité a devenir jugé; il
est appelé bon, eu égard a sa capacité d’étre objet d’une activité affective 2.

Il ne reste plus dés lors qu’a tirer les conséquences de cette conver-
gence et a nommer de son vrai nom « théorie de 1’objet » ce qui jusque 1a
avait été¢ maladroitement baptisé « métaphysique » :

Si I’objet des représentations, des jugements et des sentiments n’est rien
d’autre que 1’ ens aristotélico-scolastique, la métaphysique doit pouvoir
étre alors définie comme la science des objets en général ...

Et le geste aristotélicien de la généralisation ou de I’universalisation
qui, en Métaphysique T 1 avait permis de distinguer la science qui prend en
vue xaB0Aou I’ &v f) Gv et toutes les autres sciences qui n’envisagent les
étants que &v pépet, c’est-a-dire selon une optique déterminée et en
prélevant du tout une « partie », ce geste peut ici tre expressément répétée
par Twardowski :

Ce dont s’occupent les sciences particulieres, ce n’est certes rien d’autre
que des objets de nos représentations [...], mais. il ne s’agit que d’un
groupe d’objets, limité d’une facon plus étroite ou plus large, formé par
le contexte naturel ou la référence a une fin déterminée ...

En revanche,

une science qui attire dans le cercle de ses considérations tous les objets,
aussi bien ceux qui sont physiques, organiques et inorganiques, que ceux
qui sont psychiques, ceux qui sont réels aussi bien que ceux qui sont
non-réels, ceux qui existent aussi bien que ceux qui n’existent pas, et qui

1. Op. cit., p. [37] : «Est aussi bien un objet ce qui existe (ens habens actualem exis -
tentiam) que ce qui, encore, pourrait seulement exister (ens possibile) ; mieux, méme ce
qui ne peut jamais exister, mais seulement devenir représenté (ens rationis), est un
objet ; en un mot, tout ce qui est non pas rien, mais en un sens quelconque “quelque
chose” (etwas), est un objet. De fait, la plupart des scolastiques définissent aliquid
comme ayant la m&me signification que ens. » Cf. aussi la note de la page [38], relative
a Suarez. ‘

2. Op. cit., pp. [38-39], tr.fr. pp. 123-124.



L’OBJET DE LA LOGIQUE 17

recherche les lois auxquelles les objets en général — et pas seulement un
groupe déterminé d’entre eux — obéissent, voila ce qu’est la méta-
physique. [...] C’est le sens de la vénérable définition selon laquelle la
métaphysique est science de I’étant en tant qu’étant '

On peut noter dans 1’analyse de Twardowski la référence significative a
Brentano, Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden bei Aristoteles?.
Pourtant on ne trouve pas dans la dissertation de Brentano 1’équivalence,
prise ici comme allant de soi, entre I’6v f) 8v, ’ens ur sic et I’objet
(Gegenstand). Une semblable « traduction » est en revanche au centre du
célebre article de 1888 de Paul Natorp: Thema und Disposition der
aristotelischen Metaphysik®. Pour Natorp en effet, la mpdtn @trocopia
aristotélicienne, a titre de science «recherchée », c’est celle qui traite de
I’ ovoia « en général » (im allgemeinen), et par 12 aussi de la mp® ™ ovola,
s’il est vrai qu’a travers cette expression Aristote désigne «le concept
fondamental de I’ oVoia elle-méme »*. Toute I’interprétation proposée par
Natorp de la « science recherchée » et de son « theme » repose, en effet, sur
la détermination du sens de I’adjectif np@&tog. Le mot désignerait toujours
chez Aristote, en un sens technique, ce qui est conceptuellement premier ou
fondamental (begrifflich Fundamental), ce sur quoi repose ou ce dont
dépend tout le reste (allem zum Grunde liegende). L’ adjectif qualifierait
par conséquent le principiel au sens de ce qu’il y a de « plus universel », de
«plus abstrait » ; il renverrait ainsi a ce qui, absolument parlant, peut seul
faire I’objet d’une véritable enquéte scientifique’. C’est ainsi qu’aux yeux
de Natorp la mpo ™™ @thocogia a, sans contradiction interne, pour objet la
npo TN ovota, entendue non pas au sens d’une classe, la premiére et la plus
éminente, des substances, mais comme «le concept fondamental
(Fundamentalbegriff) de la substance elle-méme », et c’est par la aussi
qu’elle peut &tre caractérisée par Aristote comme science universelle
(allgemeine Wissenschaft). La mpotn ovoio désigne donc en général cela
qui par excellence est « objet d’une recherche scientifique ».

1. Op. cit., [40], tr. fr. (mod.) p. 125.

2. Fribourg, 1862. Tr. fr. Pascal David, Paris, Vrin, 1992.

3. Philosophische Monatshefte, 24 (1888), pp. 37-65 et 540-574. — Signalons la
traduction italienne, due 4 Vincenzo Cicero, de cet article trop souvent négligé, accom-
pagnée d’une introduction critique de G. REALE qui souligne justement son importance
pour I’herméneutique de W. Jaeger: Tema e disposizione della “Metafisica” di
Aristotele, Con in appendice il saggio sulla inautenticita del libro K della “Metafisica”,
Vita e Pensiero, Milan, 1995. — Sur Natorp et les Grecs, voir Karl-Heinz LEMBECK,
Platon in Marburg, Platonrezeption und Philosophiegeschichtsphilosophie bei Cohen
und Natorp, Konigshausen & Neumann, Wurzbourg, 1994.

4. Artcit., p. 39 : «...den Fundamentalbegriff der ovoia selbst. »

5. Art.cit., ibid.: «...was iiberhaupt Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchung
sein kann. »



18 JEAN-FRANCOIS COURTINE

Sur la base de cette interprétation de 1’acception technique aristo-
télicienne du mp&tov, Natorp peut donc conclure, en dévoilant entiérement
ses présupposés :

Cet objet supréme, parce que le plus général et le plus abstrait, c’est,
comme nous I'apprend I' 1, le concept fondamental de 1’objet en géné-
ral, s’il nous est permis de restituer ainsi, selon une expression
quasiment kantienne, la formule aristotélicienne : &v f &v !

Ce sont ces mé€mes présupposés qui expliquent sans doute la traduction
assez singuliere que propose Natorp des premieres lignes de I" 1 :

14 ] J4 (Y ~ \ 14 24 Ay A 7 e ’
Eotwv Emotnun Tig ) Bewpel TO Bv f Bv xal T TodTE Vrapydvta
100 ot

Il y a, il doit nécessairement y avoir une science générale de ce qui est
en général objet, par différence avec les objets partiels (Es gibt, es muf
geben eine generelle Wissenschaft von dem, was iiberhaupt Gegenstand
sei, im Unterschied von Theilgegenstinden)?.

La théorie de I’objet serait ainsi la releve de la métaphysique ou plus
précisément de I’ontologie —, mais il importe d’ajouter ce trait supplémen-
taire qui fait tout le sel de I’histoire, c’est que 1’ontologie, quand elle se
définit historiquement et terminologiquement (tardivement), est d’emblée
déterminée comme science de 1’objet en général, de la pure “objectité” qui
répond au penser. Moins donc science de I’étre comme tel (elvau, esse,
Sein) que science du vontov f vontdv?, ou science du cogitabile*.
L’histoire de la problématique de 1’objectité est assurément longue et
complexe puisqu’elle s’ouvre en un sens par une piste platonicienne,
fermée aussitot apres qu’elle a été frayée : Le Sophiste peut sans doute a
bon droit étre considéré comme le premier grand traité d’ontologie, apres le
Poéme de Parménide ou le Ilept ToU wn dvtog de Gorgias. Le dialogue est
d’ailleurs surintitulé (m&me si I’on sait que ces titres sont scolaires et
tardifs) : mept 10T Bvtog — mept ToT pn Hvtog.

L. Art. cit., pp. 3940 : « Dieser hochste, weil allgemeinste und abstracteste Gegens-
tand ist aber, wie wir von I' 1 erfahren werden, der Grundbegriff von Gegenstand
iiberhaupt, wie wir fast in kantischen Ausdruck das aristotelische dv fi &v wiedergeben
diirfen. »

2. Art. cit., p. 41.

3. Cf. J.-F. COURTINE, Suarez et le systéme de la métaphysique, op. cit., pp.410 sq.

4. Cf. LemNIiz, Opuscules et fragments inédits, L. Couturat éd., Paris, 1903, pp. 511-
512 : « Scientia Generalis nihil aliud est quam scientia de cogitabili in universum
quatenus tale est. » — Cf. aussi I’étude trés documentée de John P. DOYLE « Another God,
Chimerae, Goat-Stags, and Man-Lions : a seventeenth-century debate about impossible
objects », in Review of Metaphysics, vol. XLVII, n° 4, 1995, pp. 771-808.



L’OBJET DE LA LOGIQUE 19

Dans ce dialogue figure pourtant un passage généralement peu remar-
qué, sur lequel Pierre Aubenque attira naguere 1’ attention dans le S€minaire
du Centre Léon Robin, et sur lequel il est revenu dans un ouvrage collectif
consacré a ce dialogue '.

L’FEtranger demande (237 a) si, quand il s’agit du pn 8v ou plus
prudemment de ce nom, de ce groupe de mots 1) 8v, on peut le dire ou
seulement I’énoncer, le proférer (¢0eyyéoBat) ? Autrement demandé: a
quoi s’applique, sur quoi porte (émtpépetv) ce nom ? Une premiere
réponse, négative, est obvie : Slrement pas a ce qui est, pas a de I’étant (o
&v), sous peine d’une évidente et immédiate contradiction. Mais si ce n’est
pas a de I’étre, alors a quoi le terme s’applique-t-il avec pertinence ? ei¢ Ti
xol &m moiov ? « A quoi, 2 quel objet?», traduisait avec une shreté
somnanbulique Mgr Diés 2. A quoi et comment qualifié 1’attribuons-nous,
ce “nom”: pun v ?

Notons encore la réponse, plus savante que naive, de I’interlocuteur
Théétete : « Peut-étre au “quelque chose” (tt)». Si ce n’est pas £mi to Ov,
puisqu’il s’agit justement de prédiquer le non-étre, c’est peut-étre £mi 6 Tt
qu’advient 1’ém@épetv, ’attribution référentielle ? Mais 1’Etranger ferme
aussitdt la voie qui s’entrouvait ainsi d’une premiere théorie de 1’objet :

I1 est clair encore pour nous [...] que ce vocable “quelque” (tt), c’est a
de I’étre que nos expressions 1’appliquent (£11’8vtt ExdoToTe AEYyopEV).
Le formuler tout seul, en effet, comme nu, dépouillé de tout ce qui a
I’étre, c’est 1mpos51ble n’est-il pas vrai? (povov Yap adTo Aéyew
Domep YUpVOV xal AMNPEERREVOV GO TV AMAVTGY Svtwv,
&dOvatov).

Le raisonnement platonicien est donc ici le suivant : dire “quelque” ou
“quelque chose” (Tt), c’est toujours en vérité dire quelque “un” (&v tt). Et
par la le T est donc lui-méme nécessairement ongLeiov tob vtog, s’il est
vrai que dire 1’un, c’est aussi dire ’étre *. Or c’est cet interdit platonicien de
ce qu’il est permis de nommer, avec P. Aubenque, la “tino-logie” qui sera
précisément et qui devait étre levé bien plus tard dans I’école de Brentano,
pour autant précisément que 1’enseignement de Brentano renouvelait la
question de 1’objet ou de I’objectité ou simplement I’ouvrait a neuf.

Il peut sembler d’abord paradoxal de voir se dégager dans 1’Ecole de
Brentano une discipline nouvelle appelée a prendre le relais de I’ontologie,
si I’on songe a I’aristotélisme constamment affirmé et affiché de Brentano :

1. P. AUBENQUE — M. NARCY (éds.), Etudes sur le Sophiste de Platon, Naples, 1991,
Bibliopolis, pp. 365-385 : « Une occasion manquée : la genese avortée de la distinction
entre I’“étant” et le “quelque chose”. »

2. PLATON, Sophiste, coll. Budé.

3. Cf. aussi 238 B : « d’apres nous, le nombre dans son ensemble, c’est de I’étre :
dptBpov &M TOV ohpmavTa TV Svtev TBepey. »



20 JEAN-FRANCOIS COURTINE

depuis sa dissertation de 1863 jusqu’aux notes posthumes Uber Aristoteles
publiées en 1986 par les soins de Rolf George !.

Pourtant c’est bien d’abord Brentano lui-méme, dés avant sa
Psychologie du point de vue empirique, qui a contribué a ouvrir a nouveaux
frais la question de I’objet et de 1’objectité. Dés ses premiers travaux
consacrés a Aristote (la thése d’habilitation de 1863, Von der mannig-
fachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles, et I’ouvrage de 1867 sur
la Psychologie d’Aristote), Brentano redécouvre en effet ce qu’on appelle
la structure intentionnelle de toute conscience, ou plus précisément
I« inexistence intentionnelle » de 1’objet, caractéristique de toute représen-
tation, en tant que celle-ci constitue d’ailleurs 1’assise fondamentale de tous
les phénomenes psychiques. Par 1a méme, Brentano leguait a son école ou
a ses disciples un probléme massif, celui du statut de cet objet immanent ou
de son «objectité» spécifique. Il n’est sans doute pas inintéressant de
rappeler le passage d’Aristote sur lequel s’appuie ici Brentano:
Métaphysique A 9, 1074 b 35 : gaiveton 8’ del GAX0 1) Emothpn xal 1)
aloOnotg, ... avTiic §’év MoPEpYw.

Ce qui revient a dire aussi, positivement cette fois, s’agissant par
exemple de I’intellect ou du voU¢ que I'intellect (ou I’entendement) n’est
en vérité lui-méme rien, rien d’autre que 1’ objet qu’il connait. S’il est bien
en puissance (80vapet) toutes choses (1) Puyn T Svta €ott twg — De
Anima 11, 431 b 21), il n’est en réalité que ce qu’il pense et ne saurait donc
se rapporter a soi-mé€me ou se connaitre, en 1’absence de cet “objet”. Il en
va de méme de I’analyse aristotélicienne de la perception (aioOnoig), du
moins telle que Brentano la comprend (De Anima 425 b 23 sq.): la
présence physique d’une qualité dans un organe sensoriel (la main
touchante qui peut étre froide ou chaude) doit étre soigneusement distin-
guée de I’actualisation objective de telle ou telle qualité ou de sa forme
sensible telle qu’elle réside objective dans le sens ou le sentir (&vev UANC).

Apres cette parenthése, revenons 8 Twardowski. Certes, la releve de la
métaphysique en théorie de 1’objet, telle qu’elle est d’abord évoquée par
Twardowski, demeure encore bien fruste et embryonnaire par rapport au
déploiement complexe et subtil de la Gegenstandstheorie (1904) chez un
autre disciple de Brentano, A. Meinong, qui s’attachera beaucoup plus
judicieusement a distinguer « théorie de I’objet » et « ontologie », et & situer
I’ontologie elle-méme, de tradition aristotélicienne, comme un secteur
délimité au sein d’une considération beaucoup plus compréhensive du
Gegenstand et de ses modes variés (Objekt, Objektive, etc.), et cela
essentiellement a la faveur de la distinction entre 1’ existieren et le bestehen.

1. Fr. BRENTANO, Uber Aristoteles, Nachgelassene Aufsitze, Hambourg, Meiner,
1986.



L'OBJET DE LA LOGIQUE 21

A I’encontre de ce que suggérait Twardowski, mais en partant lui aussi de
la caractérisation brentanienne des phénomenes psychiques par 1’orienta-
tion sur quelque chose (le Gerichtetsein auf etwas), il importe pour
Meinong, si I’on doit s’engager dans une véritable « science de I’objet », de
la contredistinguer de la métaphysique qui n’est pas « assez universelle »
pour englober le traitement général du Gegenstand.

La métaphysique a sans aucun doute affaire avec I’ensemble de ce qui
existe. Mais I’ensemble de ce qui existe, méme en y incluant ce qui a
existé et ce qui existera, est infinement petit en comparaison de
I’ensemble des “objets-du-connaitre” (“Erkenntnisgegenstinde™) '

Une théorie générale de I’objet devrait par exemple intégrer les « objets
idéaux » qui ont une certaine « consistance » (bestehen), mais qui n’existent
pas, qui ne sont rien d’effectif, comme le nombre, 1’égalité, la différence,
etc., et plus généralement d’intégrer a la théorie les « objets sans domicile »
(heitmatlose Gegenstinde)*. Meinong évite aussi 1’erreur ou la maladresse
de Twardowski qui consistait a déterminer le Gegenstand comme summun
genus. Vouloir définir formellement 1’objet n’a pas de sens, comme le
souligne Meinong qui s’inscrit ici dans une longue tradition aristotélico-
porphyrienne, car il y manque le genus et la differentia, puisque aussi bien
tout est objet (alles ist Gegenstand). Ce que répétera avec force son
disciple, Ernst Mally :

Der Begriff des Gegenstandes umfaBt alles und jedes, ohne Riicksicht
darauf, ob es existiert oder iiberhaupt ist >.

I1 faut donc nécessairement procéder a un élargissement de la sphére de
I’objet « au dela de 1’étre et du non étre »*. Je n’ai pas a entrer ici dans le
détail assez labyrinthique des analyses de Meinong. Disons seulement
gqu’elles se déployent au fil conducteur de la formule provocante: «Il y a
des objets pour lesquels il vaut ou il est 1égitime d’affirmer qu’il n’y a pas

1. Uber Gegenstandstheorie, Gesamtausgabe, Graz, 1971, 11, 486 = éd. Josef M.
Werle, Hambourg, Meiner, 1988, p. 4). — Cf. aussi le texte de 1907 : Uber die Stellung
der Gegenstandstheorie im System der Wissenschaften, Ga V, pp. 9-14. Cf. Roderick M.
CHISHOLM, Brentano and Meinong Studies, Rodopi, Amsterdam 1982, pp. 37-52 et 53-
67.

2. L’expression apparait en 1907 dans I’essai, destiné a défendre contre ses
premiéres critiques, la Gegenstandstheorie : Uber die Stellung der Gegenstandstheorie
im System der Wissenschaften (Ga V, pp. 8 sq.).

3. «Le concept d’objet englobe toute et chaque chose, sans égard a la question de
savoir si elle existe ou méme si elle est en général », in « Uber den Begriff des Gegen-
standes im Meinong’s Gegenstandstheorie », Jahrbuch der philosophischen Gesell-
schaft an der Universitit Wien, Leipzig, 1913, p. 14.

4. Uber Gegenstandstheorie, Ga 11, 13.



22 JEAN-FRANCOIS COURTINE

d’objets de ce genre.»' Pour déméler le paradoxe de cette formule, il
importe de distinguer des modalités différentes du «il y a» (es gibt):
'« exister » pour les objets dits réels, le « bestehen » pour les « objectifs »
(Objektive ou Sachverhalt), I’ « €tre-tel » (Sosein) pour les entités non
réelles, mais possibles, du type « montagne d’or », et I’étre « hors-étre »
(Aufersein) pour les entités contradictoires du type « cercle carré » qui ne
sont pas purement et simplement rien, mais qui conservent en elles un
«ultime reste de position »2.

Inutile d’examiner ici la complétude ou le bien fondé de telles
distinctions, car le seul point qui intéresse mon présent propos, c’est de
savoir si I’objet en général dont parle lui aussi Husserl, au titre de
I’ontologie formelle, appartient de plein droit a ce mouvement de releve et
de généralisation de 1’ontologie ou bien si, au contraire, le projet d’une
ontologie formelle doit &tre soigneusement distinguée de toute
Gegenstandstheorie a la Meinong. Si donc, I’objet de I’ontologie formelle
(objet en général, etwas, tout et n’importe quoi), bien loin de se situer au
point ultime d’une ligne qui partirait d’ Aristote et du programme de Méta-
physique T 1, ne représente pas plutdt une rupture critique forte, susceptible
d’ouvrir a nouveaux frais des enquétes sur le sens et les « modalités »
différenciées de 1’€tre .

S’agissant de la distinction de 1’ontologie formelle et de la
Gegenstandstheorie, Husserl a eu lui-méme I’occasion de procéder a cette
démarcation, dans ’esquisse de Préface (qui date de 1913) au Recherches
Logiques*.

Dans les Recherches Logiques, note Husserl, reprenait vie «1’idée
d’ontologie, au sens d’une science purement rationnelle des objets, science
se constituant dans I’intuition eidétique, donc pure de toute position d’&tre
individuel ». Mais — et 2 mes yeux, le point est capital — Husserl ajoute
aussitdt que cette recherche, avant d’€tre nommée « ontologie », avait déja
été caractérisée comme « science a priori des objets en général, et — je
souligne —, corrélativement des significations en général », les deux
moments étant inséparables comme les deux versants ou les deux faces

1. «...es gibt Gegenstinde, von denen gilt, daB es dergleichen Gegenstinde nicht
“gibt” », Ga 11, 490.

2. «...duBerster Rest vom Positionscharakter. » (Untersuchungen zur Gegenstands-
theorie und Psychologie, hrsg. v. A. Meinong, Leipzig, 1904, p.9).

3. Ideen 1, § 22 (Hua 111, 1, p. 47) : « Le concept universel d’objet, je ne I’ai pas
inventé, je I’ai seulement restitué tel que I’exigent toutes les propositions de logique
pure, et en méme temps j’ai indiqué que c’est un concept indispensable pour des raisons
de principe ... »

4. Tr. cit. Tout le § 7 est consacré a cette discussion avec Meinong. — Sur Husserl et
Meinong, voir J. BENOIST, « Husserl — Meinong : voyage aux sources de I’objet », a
paraitre in Austriaca, 1997.



L’OBJET DE LA LOGIQUE 23

d’un méme phénomene ou d’une méme médaille. Ce que confirment d’ail-
.leurs les premiéres illustrations ou réalisations de cette théorie dans les
Rercherches : 1a théorie du tout et des parties exposée dans la troisieme
Recherche, la grammaire pure logique présentée comme morphologie a
priori des significations dans la quatriéme. Ainsi articulée strictement a une
enquéte portant sur la signification et les formes catégoriales qui président
au jugement, ou de maniere encore plus générale, portant sur les formes
syntaxiques ou “syntactiques”, 1’ontologie pouvait se déployer en théorie
systématique des catégories ou théorie des régions possibles d’€tre, ce qui
n’a plus rien a voir avec une « théorie de I’objet », pris comme titre pour
«’ensemble completement vague de tous les objets “sans domicile” »!.

Pourquoi Husserl décide-t-il, dans les Ideen 1, § 10, de nommer
«ontologie formelle » ce qu’il avait lui-méme déja présenté au titre de
«théorie de I’objet»2? Dans quelle mesure cette ontologie formelle, a
travers notamment I’analyse des formes catégoriales et de 1’intuition caté-
goriale, a-t-elle pu ou dii ouvrir la voie a une question ontologique sur
I’étre et son sens, ses modes et acceptions multiples, selon la formulation
ultérieure de Heidegger ?

Telles sont les deux questions que je voudrais maintenant examiner.

De méme que la critique formulée par Husserl dans le fragment de
1894 Intentionale Gegenstidnde3, en réponse a Twardowski, et reprise dans
la cinquieéme Recherche (appendice aux §§ 11 et 20), a ’encontre de la
tripartition de Twardowski, de méme donc que cette critique est radicale et
décisive pour I’élaboration de son propre concept de I’intentionnalité et de
la visée intentionnelle comme visée signitive*, en attente d’un possible
remplissement, en comprenant ce qui chez Twardowski était déterminé
comme “contenu” (Inhalt) et qui gardait un satut de copie par rapport a
I’objet représenté, en termes de signification (Bedeutung)—, de méme le
déplacement opéré par Husserl vis-a-vis de la problématique, commune a
I’Ecole de Brentano, de la théorie de I’objet réside-t-il principalement dans

1. Op. cit., tr. fr. English, pp. 384-387.

2. Ideen1, § 10, (Hua 111, 1, pp. 27-28), tr. fr. Ricceur p. 42, note : « A cette époque
[celle des Recherches Logiques], je ne m’étais pas encore risqué a relever le terme
d’ontologie, alors choquant pour des raisons historiques ; je caractérisais cette recherche
[...} comme le fragment d’une théorie a priori des objets comme tels. Au contraire,
maintenant et en accord avec le changement des temps, je tiens pour plus correct de
rétablir dans sa validité la vieille expression d’ontologie. » — Cf. aussi Logique formelle
et logique transcendantale, Hua XVII, p.90; tr. fr. S. Bachelard, p. 118.

3. Hua XXI1, pp. 304-307 ; tr. fr. J. English in Sur les objets intentionnels, pp. 280-
284.

4. Cf. Jacques ENGLISH, « La différenciation de I’intentionnalité en ses trois modes
canoniques comme probléme constitutif central de la phénoménologie transcen-
dantale », in Recherches husserliennes, vol. 1, 1994, pp. 47-72.



24 JEAN-FRANCOIS COURTINE

la mise en corrélation stricte des catégories formelles de 1’objet et des
catégories ou des concepts logiques purs de la signification. Par la
I’ontologie formelle, loin de se présenter comme une généralité abstraite
susceptible de subsumer I’ontologie aristotélicienne ou de tradition aristo-
télicienne, se déploie d’emblée dans le cadre renouvelé d’une doctrine de la
signification et du jugement'.

En effet & la thématisation de I’€tre comme tel ou de 1’objet en général,
on accede a priori, a I’aide de cet analogue de !’intuition sensible qu’est
I’intuition catégoriale, et non point par abstraction progressive ou générali-
sation inductive, c’est pourquoi, dans I’ontologie formelle, on soulignera
aussi I’importance du « formel », ce qui ressort nettement de son opposition
a ce que Husserl nomme « ontologies matérielles » régionales. Or c’est par
la précisément que le projet d’une ontologie formelle est d’emblée critique
a I’égard de toute ontologie de tradition aristotélicienne qui demeure
toujours, pour parler la langue de Heidegger, ontologie de la Vorhanden-
heit, au prix sans doute d’une restriction implicite du sens de I’étre a la
référence des termes singuliers, des individus. Que la res dans ’horizon
aristotélicien demeure fondamentalement substance, ou qu’elle devienne,
dans I’horizon moderne, post-suarézien, « objet» ou « réalité objective »
pour une conscience, dans tous les cas, elle est appréhendée dans le cadre
d’une enquéte ontologique centrée sur la res, sur la « réalité » et ses pro-
priétés, elles-mémes réelles ou constituées en étre de raison. Or il s’agit 1a
d’une restriction indue, par rapport a laquelle il importe d’essayer de
regagner de maniére pleinement compréhensive I’interprétation de 1’étre —
ou de I’objet de I’ontologie formelle —, en refusant de la limiter a une orien-
tation exclusive sur les choses, en refusant I’interprétation de 1’ontologie
traditionnelle élaborée a partir de la relation privilégiée de la substance et

1. Cf. Logique formelle et logique transcendantale, § 24-25 (Hua XV1I, pp. 80-84 ;
tr. fr. S. Bachelard, pp. 107-109 : « Le domaine de I’apophantique formelle est la région
des jugements, avec toutes les parties, combinaisons et procédures appropriées a cette
région [...] tandis que le domaine de I’ontologie formelle ne comprend plus les juge-
ments ou les significations, mais les objets dans leurs relations formelles. Ses catégories
sont donc Gegenstandskategorien : objets, ensembles, nombres, états-de-chose, faits,
relations, propriété, laison, tout, parties.[...] » Si donc les deux disciplines sont définies
par opposition, elles sont pourtant inséparables dans la mesure ol «toutes les formes
d’objets [...] interviennent dans I’apophantique formelle elle-méme. » Et encore :
«...I’ontologie formelle et I’apophantique formelle, malgré la différence expresse de
leurs thématiques, doivent étre trés étroitement solidaires et sont peut-étre inséparables.
Finalement, toutes les formes d’objets, toutes les variantes du quelque chose en général
interviennent dans 1’apophantique formelle elle-méme [...] les qualités (propriétés et
déterminations relatives, les états-de-choses, les liaisons, les relations, les touts et les
parties, les ensembles, les nombres et tout autre mode d’objectivité [...] n’existent pour
nous qu’en tant qu’ils interviennent dans des jugements ... »



L’OBJET DE LA LOGIQUE 25

de I'accident!. Soit a dire encore, mais positivement cette fois, qu’il
importe de saisir I’€tre (objet) comme ce qui se présente et s’articule dans
la totalité de la proposition ou du jugement, dans I’ensemble de la sphere
de V’expression et des significations. Ce qui implique au premier chef de
reprendre a nouveaux frais — et ’on sait que Husserl y aura consacré
beaucoup d’efforts — I’élucidation de la structure prédicative, de la
structure de I’andégavoic; c’est dans cette optique que la sixiéme
Recherche développe 1’étude des formes catégoriales, de leurs corrélats
objectifs non «réels», et du possible remplissement de ces formes, au
premier chef celle du jugement. Par exemple, dans le jugement, élémen-
taire de par sa forme : [’or est jaune, «1’étre n’est pas une composante
réelle du jugement, pas plus qu’il n’est une composante réelle d’un objet
extérieur quelconque ou une composante réelle d’un objet interne
quelconque ». Dans le jugement le « est » n’intervient que comme « moment
de signification ». « Le “est” lui-méme ~ note Husserl — n’est que signifié,
c’est-a-dire visé signitivement dans le petit mot est »2.

C’est assurément I’introduction de la notion de Sachverhalt, a titre de
corrélat ontologique de 1’unité du jugement, qui marque un tournant dans
I’histoire de la problématique ontologique, puisqu’avec 1’unité complexe
de I’état-de-choses on n’a plus affaire a la simple liaison (oVvBeoig —
Staipeotg) de concepts moléculaires. Le premier mérite en revient a K.
Stumpf, comme le reconnait Husserl dans I’introduction de la troisieme
Recherche®, a Stumpf qui en €laborant la notion de Sachverhalt a voulu
faire place, parmi les entités admissibles, a ce qui constitue le « contenu »
des actes de jugement, contenu susceptible a son tour d’étre exprimé sous
forme nominalisé comme « daf p », « que p », entendu comme le Woriiber,
le « ce sur quoi porte ’acte de jugement ». Soit, dans I’exemple husserlien
canonique, des Recherches Logiques : « que le couteau est sur la table »*.

Dans la proposition, le couteau se trouve sur la table, c’est encore le
couteau sans doute qui est I’objet “sur lequel” (woriiber) on porte un
jugement, ou “duquel” on énonce, mais néanmoins il n’est pas I’objet

1. Cf. Logique formelle et logique transcendantale, § 26, Hua XVII, p. 84; tr. fr.
Bachelard, pp. 110-11 : «... Aristote eut uniquement une ontologie générale “réelle” et
c’est cette ontologie réelle qui valut pour lui comme “philosophie premiere”. 1l lui
manqua [’ontologie formelle et donc aussi la connaissance que I’ontologie formelle, en
soi, précede I’ontologie réelle. »

2. Hua XIX, 2. Rech. VI, § 44, p.668 ; tr. fr., I, p. 172.

3. Hua XIX, 1, p. 227, tr. fr. 11, 1, p. 5: «... La distinction entre contenus “abstraits”
et contenus “concrets”, {...] contenus dépendants et contenus indépendants [...] s’étend
au-dela de la sphére des contenus de conscience et devient une différence de la plus
haute importance théorique dans le domaine des objets en général.»

4. Hua XIX, 1, véme RL, § 17, pp.415416 ; tr. fr., 0, 1, p. 207.



26 JEAN-FRANCOIS COURTINE

premier, c’est-a-dire 1’objet complet du jugement. Au jugement global
correspond, comme étant son objet complet, 1’état-de-choses jugé qui
peut &tre représenté comme identiquement le méme dans une simple
représentation, désiré dans un souhait, demandé dans une question ...

En effet la notion d’état-de-choses inaugure un niveau d’analyse
spécifique, étranger a I’ontologie « prédicative» et « moléculaire» de
tradition aristotélicienne, le niveau de I’ontologie formelle précisément. Par
la méme, |’ontologie des Sachverhalte implique une doctrine ontologico-
formelle qui marque une rupture historique avec I’ontologie traditionnelle,
essentiellement définie comme ontologie de la relation substance —
accident, sujet — prédicat. Or I’ontologie formelle, qui est un versant de
I’analyse des concepts purs de la signification, n’est prioritairement
orientée ni sur la substance ni sur I’€tre pris comme objet singulier, corrélat
d’une appréhension simple, mais elle se consacre a I’explicitation et a la
compréhension des énoncés pour autant qu’ils ont une visée ou une
prétention objective, laquelle est aussi prétention ou intérét de connaissance
et de vérité. Des lors la relation substance — accident devient comme un cas
particulier d’une relation beaucoup plus générale entre tout et partie,
moments dépendants et moments non-dépendants; comme un cas
particulier de 1’étude des différentes formes de connexion et d’unité en
général, c’est-a-dire des relations qui sont constitutives de 1’objet et des
degrés ou niveaux d’objectités ou d’objectivités susceptibles de former a
chaque fois le contenu d’un jugement.

Allons plus loin : Quand Heidegger, par exemple, dans Sein und Zeit,
cherche a saisir dans son apriorité la structure fondamentale de 1’€tre-1a, ses
déterminations ou traits co-originaires et la possibilité pour lui (I’étre-13) de
constituer une totalité unifiée, a travers le souci et le rapport intime a la
mortalité, ne met-il pas concrétement en ceuvre les ressources formelles de
la méréologie, piéce essentielle de 1’ontologie formelle, développée par
Husserl dans la troisieme Recherche ?

En effet, la structure fondamentale de 1’étre-1a n’est pas une détermina-
tion rhapsodiquement composée d’éléments divers, mais une structure
originairement totale ', méme si dans cette structure (1’ in-der-Welt-sein) se
laissent distinguer différents moments co-originaires (la Befindlichkeit, la
Geworfenheit, le Verstehen, la Rede), eux-mémes susceptibles de modalités
ou guises (Weise) diverses (authentiques — inauthentiques), et si cette struc-
ture requiert pour son élucidation ultime la mise en évidence d’un
phénomene originel qui fonde (au sens husserlien de la Fundierung ou du
Fundierungszusammenhang) 1’unité et la totalité de 1’articulation struc-

1. Sein und Zeit, § 45.



L’OBJET DE LA LOGIQUE 27

turelle (die gegliederte Strukturmannigfaltigkeit)'. Cette unité, on le sait,
c’est celle du souci, jusque dans sa tension avec la possibilité pour I’étre-la
de former un tout. C’est pourquoi Heidegger caractérise aussi la « consti-
tution fondamentale de 1’étre-1a » (Grundverfassung des Daseins) comme
un constant inacheévement (stindige Unabgeschlossenheit)?, dont le sens
d’étre est la temporalité.

Je ne peux pas ici m’engager plus avant dans I’examen de la démarche
«méthodique » de Sein und Zeit, au fil conducteur des acquis de la
méréologie husserlienne, mais le principe d’un tel examen est a mes yeux
légitime et ses résultats assurés. Un dernier indice suffira a 1’appui de ce
«programme ». Au § 28, Heidegger notait lui-méme expressément :

L’ontologie a fréquemment méconnu ce phénomeéne de contemporanéité
originelle ou co-originarité (Gleichurspriinglichkeit} de moments
constitutifs, en raison d’une tendance méthodologique non réprimée a
dériver toute diversité de caractéres d’une seule et unique “cause
premiere” 3.

Cette phrase — et la mise en ceuvre de I’injonction qu’elle implique —
pourrait suffire, s’il en était besoin, a justifier a elle seule la dédicace du
volume « a Edmond Husserl en témoignage de vénération et d’amitié » !

L’objet en général de I’ontologie formelle, I’objet en tant qu’objet est
certes vidé de tout contenu matériel déterminé, mais cet évidemment
(Entleerung) est ici le résultat d’une opération de formalisation a travers le
passage 2 la généralité formelle ou se révele une essence purement logique,
opération qui n’a rien a voir avec la généralisation appauvrisante, entendue
comme démarche inductive-abstractive, conformément & la problématique
aristotélico-porphyrienne de la hiérarchisation — subordination : individuy,
espéce, genre, genre supréme. En ce sens, la seule énumération a peu pres
constante, depuis la philosophie de I’arithmétique jusqu’a Expérience et

1. Sein und Zeit, § 41, p. 196: « Die Bestimmung der Sorge als Sich-vor-weg-sein —
im-schon-sein-in ... — als Sein-bei ... macht deutlich, daB auch dieses Phdnomen in sich
noch struktural gegliedert ist. Ist das aber nicht das phanomenale Anzeichen dafiir, da
die ontologische Frage noch weiter vorgetrieben werden muf8 zur Herausstellung eines
noch urspriinglicheren Phinomen, das die Einheit und Ganzheit der Strukturmannig-
faltigkeit der Sorge ontologisch triigt ?». — «La détermination du souci comme étre-en-
avant-de-soi-dans-1’étre-déja-dans... — comme é&tre-aupres...montre nettement que ce
phénomene est lui aussi en soi structurellement articulé. Or n’est-ce pas la I'indice
phénoménal que la question ontologique doit étre poussée encore plus loin, pour déga-
ger un phénomene encore plus originaire, qui porte ontologiquement I’ unité et la totalité
de la multiplicité structurelle du souci ?», trad. fr. Martineau, Authentica, Paris 1985,
p-150.

2. Op. cit., § 46, p.236 ; tr. cit., p. 176.

3. Op. cit.,p. 131.



28 JEAN-FRANCOIS COURTINE

jugement, des concepts formels objectifs, les concepts de I’ontologie
formelle !, vaut déja comme critique de 1’ontologie traditionnelle, celle-1a
méme encore une fois que Heidegger s’emploie lui aussi expressément a
défaire ou a déconstuire au moins depuis le projet d’un Aristotelesbuch en
1922-19232.

Ce qui revient a dire encore — et c’est peut-étre 13 le ceceur du
malentendu — que quand Husserl fixe pour theme de I’ontologie fondamen-
tale la catégorie de 1’objet en général, ou, comme il dit encore dans les
Ideen (§ 10), I’Ur-gegenstdndlichkeit, il ne s’agit pas 1a d’une entité
hectique, dans la droite ligne de la formalisation aristotélicienne qui, dans
les jugements, remplagait tout « noyau concret », par le facteur « un quelque
chose arbitraire », tt, mais il s’agit bien plut6t d’exhiber un point séminal,
un foyer d’articulation de sens et de références objectives possibles, a partir
duquel peuvent se constituer des ordres différents et des niveaux imbriqués
d’objectivités.

Dés lors le mot « objet » ou « objet en général », abrite une ambiguité
nécessaire, expressément reconnue par Husserl qui parle significativement
a son propros d’« accolade » :

Le mot objet sert d’accolade a toutes sortes de configurations solidaires,

I 4% LAY

telles que “chose”, “propriété”, “relation”, “états-de-choses”, etc... ?

Autant de termes variés mais qui renvoient tous a un type de proto-
objectivité (I’ Urgegenstindlichkeit) par rapport auquel toutes les autres
formes de liaison catégoriales ont un caractére dérivé. Pour bien
comprendre cette dérivation et cette typologie des « objectivités », il faut
remarquer que I’ Urgegenstindlichkeit n’est pas comme un genre ni a
Sfortiori un genre supréme par rapport a des especes, plus déterminées, mais
subordonnées. L’archi-objectivité ne se livre que dans les « espéces » ou
sous les espéces des catégories formelles objectives qui en proviennent au
sens ol naguere E. Martineau insistait, je crois dans le méme sens, sur la
provenance des espéces ou la « spécification » comme principe fonda-
mental de la phénoménologie *.

Enoncée de manitre trés schématique, I’hypothese sur laquelle je
voudrais conclure, en la soumettant a la discussion, pourrait se formuler
ainsi : la réflexion husserlienne sur la logique trouve un premier sommet

1. Les catégories pures ou catégories objectives formelles: objet, ensemble,
nombre, état-de-chose, faits, relation, enchainement, unité, pluralité, propriété, laison,
tout, parties, etc ...

2. Cf. le dossier trés documenté établi par Theodore KISIEL, The Genesis of
Heidegger’s Being & Time, Berkeley/LLos Angeles/London, Univ. of California Press,
1993.

3. Ideen 1, § 10, Hua 11, 1, p. 25; tr. fr. Ricceur p. 38

4. Cf. Emmanuel MARTINEAU, La provenance des espéces, chap. 1, Paris, PUF, 1982.



L’'OBJET DE LA LOGIQUE 29

dans la réinterprétation de la mathesis universalis, au titre de 1’ontologie
formelle. Et celle-ci, en raison méme de sa formalité, est commandée par la
catégorie d’objet, ou mieux le concept d’Urgegenstdndlichkeit a partir
duquel elle étudie analytiquement les « catégories d’objets». Husserl en
propose différentes listes, toujours incomplétes, ou en tout cas, non closes :
tout — partie, moments dépendants — moments non-dépendants, unité —
compatibilité ... En ce sens, il est permis de dire simplement : 1’objet de (ou
dans) la logique, nous le rencontrons dans ce que Husserl appelle
«ontologie formelle », mais cette ontologie formelle, en étudiant les formes
catégoriales de I’objectivité ou archi-objectivité en général, appréhende des
«objectités » (sensu lato) qui ne sauraient en principe étre données a
aucune intuition sensible. Elles sont pourtant « données » a quelque chose
qui est comme 1’analogue de I’intuition sensible et que Husserl nomme
(sixieme Recherche) I’intuition catégoriale. L’étre est présent dans la
catégorie.

Dans la sphere de la perception sensible et corrélativément de I’intuition
sensible en général [...], une signification comme celle du mot étre ne
trouve aucun corrélat objectif possible et par conséquent ne trouve aucun
remplissement possible dans des actes de perception semblable. Ce qui
vaut de I’étre, vaut manifestement aussi des autres formes catégoriales
<présentes> dans les énoncés, que ces formes catégoriales relient entre
elles les composantes des termes ou les termes eux-mémes pour former
I’unité de la proposition.

Le un, etle le, le et et le ou, le si et le alors, le tous et le aucun, le
quelque chose et le rien (das Etwas und Nichts), les formes de la
quantité et les déterminations numériques, etc ..., tout cela, ce sont des
éléments propositionnels importants, mais nous chercherions en vain
leurs corrélats objectifs |...] dans la spheére des objets réels (realen
Gegenstinde), ce qui veut dire, purement et simplement, des objets
d’une perception sensible possible .

C’est cette absence de corrélats objectifs au sein de la perception
sensible, qui conduit a poser la question de I’origine du concept d’étre (et
des autres concepts de I’ontologie formelle). Ce qui est exclu d’emblée par
Husserl, contre Brentano notamment, mais aussi contre Locke, c’est I’idée
qu’un tel concept ait son site originaire dans 1I’expérience interne ou le sens
intime. Husserl récuse toute théorie qui voudrait que «les catégories
logiques comme 1’€tre et le non-€tre, 1’unité, la pluralité, la totalité, la
quantité, la raison, la conséquence, etc., naissent en vertu d’une réflexion
sur certains actes psychiques, donc dans le domaine du sens interne ... »2

1. Hua XIX, 2, p.667, VI¢me Recherche, § 43 ; tr. fr., I, p. 171.
2. Ibid., § 44, tr. fr., pp. 171-172.



30 JEAN-FRANGOIS COURTINE

La thése husserlienne positive s’énonce alors :

Ce n’est pas dans la réflexion sur des jugements [...], mais dans le
remplissement des jugements eux-mémes que réside véritablement
I’origine des concepts d’états-de-chose et d’étre (au sens de la copule) ..

L’étre lui-méme n’est pas un jugement ni une partie constitutive réelle
du jugement. L &tre n’est pas plus un constituant réel d’un objet interne
que d’un objet externe.

Difficile de dire plus fermement que 1’€tre n’est pas un prédicat “réal”,
que I’étre n’appartient pas a 1’objet, qu’il n’est rien d’objectif, mé€me s’il
releve pourtant de la « Gegenstindlichkeit» ou de I’ « Urgegenstiandlich-
keit », de la catégorie ontologique-formelle de I’objet comme Urkategorie.

Pour Husserl, comme pour Aristote, quoi qu’en un tout autre sens, on
peut donc dire que les catégories sont les catégories de I’€tre. Pourquoi en
un tout autre sens? Chez Aristote, les catégories (oynpata Tig
xatnyoplag) correspondent aux différents tours ou tropes du Aéyewv et du
onpaivewv. Celui qui signifie ou «désigne », comme traduit J. Brunschwig,
une «essence » (0 10 tf £o0Tt onpaivwy), désigne tantdt une essence, tantdt
une qualité, tantot encore 1'une des autres prédications 2. Ces «prédications »
ou xatnyopiat sont «de 1’étre » : elles renvoient toutes, pour 1’expliciter ou
I’épeler, si I’on peut dire, au t{ £0TL ou a I’ovola, ¢’est-a-dire encore au
couple ovoia npdtn — odoia dedtepa qui, a titre de point de référence,
d’unité focale, s’excepte d’une certaine maniere de la liste des catégories.
Pour Husserl en revanche, si le catégorial (la forme catégoriale ou la forme
logique pure) ouvre I’€tre, bien plus qu’elle ne s’ouvre & lui ou a son appel
silencieux, c’est dans la mesure ou tre il n’y a, ou I’étre ne se donne (es gibt
das Sein) que dans le catégorial et sans référence privilégiée a quelque
ovoila mP®TY, inassignable car toujours dedans-dehors par rapport a la
mutliplicité catégoriale. Ainsi les catégories sont encore «de Pétre », non
point au sens d’un génitif subjectif, mais pas davantage au sens d’un génitif
objectif, plutdt au sens ol I’on parle en grammaire grecque élémentaire d’un
génitif de matiére ou d’ espéce précisément (Bo&v ayéan, Litoc perivng —
«un troupeau de beeufs, un pain de millet »).

S’agit-il 1a d’une restriction de 1’étre et de ses possibles acceptions
différenciées (sens et modalités ou “guises”), dont Heidegger entendait,
dans les Grundprobleme der Phdnomenologie, plus clairement que dans
Sein und Zeit, souligner les distinctions, et plus précisément encore, s’agit-
il d’une restriction ou d’une réduction a un mode classiquement et méta-
physique limité : celui de I’objet ? Que signifie &tre pour Husserl ? deman-

1. Hua XIX, 2, § 44, pp. 669-670 ; tr. fr., I, p. 173.
2. Topiques, 1, 9.



L'OBJET DE LA LOGIQUE 31

dait Heidegger lors du dernier Séminaire de Zihringen. La réponse,
critique, s’énongait aussitot : pour Husserl le sens de 1’étre est univoque-
ment I’€tre-objet. Mais qu’en est-il de la pertinence de cette réponse, si
I’objectivité ou I’archi-objectivité husserlienne, I’ « objet » emphatique que
la logique exhibe, au plan de la formalité archi-catégoriale, abrite en lui une
richesse encore peu exploitée ou explorée de sens multiples et hautement
différenciés 7

Pour Husserl étre = étre objet. Sans doute, mais que signifie désormais,
en contexte husserlien, étre-objet ? L’ objectité catégoriale a son lieu dans le
jugement, mais le jugement, dans 1’analyse husserlienne, dépasse large-
ment le cadre limitée de ’dmdégavorg et du Aéyewv Tt xatd Twvog qui
servait encore de fil conducteur a Aristote dans sa détermination -des
“schemes”, des oyfpata de la prédication. Et si le jugement ou mieux la
syntaxe ou la forme “synctatique” était déja sous-jacent a, entrelacé a toute
appréhension, a toute visée et a tout remplissement, flit-ce, comme le
montre Expérience et jugement, ceux de la schlichte Wahrnehmung, de la
pure et simple perception ? Et si ’expérience a laquelle certes il importe de
faire retour dans la perspective d’une généalogie de la logique soucieuse de
dégager un sol antéprédicatif originaire ou ultime, si cette expérience était a
son tour toujours déja «logique » ou logico-langagiére, selon une exten-
sion, a laquelle Husserl appelle lui-méme, du «Logos»'? Alors, la
Logique, pris en ce sens, assez neuf, serait bien et tout uniment ontologie
ou onto-logique et cela d’elle-méme ou en son dedans, deés lors qu’elle se
tourne vers les corrélats objectifs de catégories de la signification. Je
m’arréte avec ces « suppositions » — trop conscient de la nécessité qu’il y
aurait 2 mettre a I’épreuve de telles hypothéses —, pour formuler schémati-
quement de maniere plus thétique mon interprétation :

La logique pure husserlienne, s’achevant en ontologie formelle qui
releve le titre ancien de mathesis universalis, loin de constituer I’ultime
version d’une entreprise ancienne (I’ontologie de I’objet postsuarézienne),
ouvre la voie a une critique assez radicale de 1’ontologie classique
(aristotélicienne), dessine la possibilité d’élaborer une ou des “ontologies
critiques” (critiques et transcendantales) s’attachant a élucider en un sens
inoui les acceptions multiples et le sens de « étre ».

Jean-Frangois COURTINE
Professeur & I’Ecole normale supérieure,
Directeur des Archives Husserl de Paris

1. Logique formelle et logique transcendantale, § 1 et Expérience et jugement, p. 3;
tr. fr. D. Souche-Dagues, p. 13: « L’élucidation phénoménologique de I’origine du
logique fait voir que le domaine du logique est beaucoup plus vaste que celui qu’a en
vue la logique traditionnelle [...] ¢’est ainsi qu’il devient possible d’atteindre le concept
large de logique et de logos ...»






LES RECHERCHES LOGIQUES DE HUSSERL

LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION

S ‘interroger sur le statut des catégories chez Husserl, c’est évidemment
se poser la question de I’ancrage du dispositif des Recherches logiques
dans la tradition aristotélicienne, et par l1a-méme dans ce que d’aucuns ont
nommé le projet de la métaphysique occidentale. Suivant les lectures,
Husserl sera le tard-venu qui accomplit ce dispositif, demier et retardataire
de I’histoire a essayer de renouer le pacte apophantique, réve d’une prise
catégoriale immédiate sur le réel, 1a ot notamment la découverte récente de
Ia puissance d’abstraction symbolique des langues formulaires le rendait
dénué de sens'; ou bien au contraire il sera le découvreur (mais comme
Moise alors, prophete restant sur les marches de la Terre Promise) de cette
pensée non métaphysique qui, dans le retour 4 la phénoménalité du phéno-
mene, fait imploser le dispositif catégorial. Il y a du vrai dans les deux
points de vue et assurément tout d’abord les Recherches logiques
commencent-elles avec la Recherchel comme un Ilepl €punveiag
moderne. Tout coulerait alors de source, jusqu’au dispositif catégorial, que
I’entreprise husserlienne semble n’avoir d’autre but que de refonder, grice
a cette arme nouvelle, paradoxale entre toutes, et qui pourrait représenter
I’'ultime coup de force d’une pensée catégoriale reconduite a sa propre
absurdité (affirmer son adéquation absolue 2 I’intuition, puisque sa nature
intuitive méme, 1a ol son divorce avec I’intuition est devenu trop flagrant),
que constitue 'intuition catégoriale. Mais d’un autre c6té, affirmer la
nature intuitive du catégorial, n’est-ce pas bouleverser le sens méme qu’il y
a a parler de « catégorie » et subvertir le dispositif lui-méme, en réarticulant
le partage entre sensibilité et entendement (la deuxieéme moitié de la VI®

1. C’est la these de Claude IMBERT dans Phénoménologies et langues formulaires,
Paris, PUF, 1992.



34 JOCELYN BENOIST

Recherche logique lui est thématiquement consacrée) et, ce qui a été moins
apercu, entre langage (ou tout au moins « signification») et pensée, le
langage ne se contentant plus de fournir des catégories mortes a la pensée,
dans laquelle son travail s’oublie lui-méme, mais articulant le rapport
méme aux choses qu’est la pensée, dans I’investissement de I’intuition elle-
méme par la signification ? Dans cette seconde lecture, entrevue pour partie
par Heidegger lui-méme, et assignée en tout cas par lui comme point de
départ de sa propre pensée', mais souvent recouverte par le commenta-
risme heideggérien, Husserl, point culminant de I’aristotélisme, dans la
prise de conscience de ses présupposés, serait aussi le premier penseur non-
aristotélicien, si une telle évaluation a un sens autre que la simple mise en
valeur d’une singularité. Mais il va de soi que cette singularité pourrait
aussi se révéler en elle-méme ne relever a proprement parler ni de I’'un ni
de ’autre de ces axes de lecture, dans un déplacement et non un dépasse-
ment, pas plus qu’une reconduction ou un accomplissement, du dispositif
catégorial, a la lumiere de ce qui constitue peut-€tre la découverte centrale
des Recherches logiques: 1’irréductibilité de la modalité signitive de
I’intentionnalité. Telle est la piste que nous voudrions, pour notre part, ici
frayer.

L. Au dela des catégories : le « catégorial-formel »

L’histoire des catégories d’Aristote a Kant est certainement celle de
leur détachement d’une premiere naturalité langagiere, 3 méme la langue
ordinaire dont elles dessinent les articulations, en direction de la conquéte
du formel de I’objet. Dans la table proposée par la Critique de la raison
pure, elles ne font rien d’autre que décliner, a priori, les propriétés
formelles de I’ objet.

D’une certaine fagcon, I'usage du terme «catégorial » dans les
Recherches logiques s’inscrit bien dans cette perspective, qui renvoie la
phénoménologie a cette tradition des pensées de 1’objet, dont elle est issue.
Mais, me semble-t-il, dans cet usage méme (la désignation du formel de
I’objet), le catégorial est alors le théatre d’un déplacement trés significatif,
qui touche a I’essence de 1’objet méme, ou plus exactement faudra-t-il dire,
des objets, dans la découverte de 1’existence de plusieurs types d’objets. Le
sens de ce déplacement est le suivant : la prise en compte, au dela du formel
de I’objet « en général », de 1’existence d’ objets formels, dont la structure

1. Séminaire de Zihringen, in Questions IV, Paris, Gallimard, “Tel”, 1990, p. 465-
466, malgré les réserves critiques p. 469 quant au fait de savoir si Husserl a réellement
abordé le probleme des catégories, c’est-a-dire remis en question le dispositif catégorial
comme tel.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 35

est elle-mé&me catégoriale. Il n’y a pas seulement une forme de 1’objet en
général ; la forme peut elle-méme produire des objets. Telle est 1’intuition
qui conditionne un trés net élargissement et remaniement du sens du caté-
gorial chez Husserl par rapport a ’héritage kantien, et qui assurément
enracine sa pensée autant et plus du coté de Bolzano et Frege que dans
cette tradition aristotélico-kantienne dont son projet de « phénoménologie »
aussi bien pourrait représenter les derniers feux.

Non pas que le probleme du catégorial ne se pose plus chez lui en
termes d’une analytique du « quelque chose » en général et des différentes
propriétés qui peuvent y é&tre rattachées. Mais c’est le sens méme du
«quelque chose » qui dans une certaine mesure a changé. D’abord, lorsqu’il
apparait, dans la Philosophie de I’arithmétique, ce n’est pas comme raison
générale du catégorial, mais comme une « catégorie» parmi d’autres,
celles-ci étant reliées les unes aux autres par cette propriété générale d’étre
« formelles » comme telles.

On peut donner a juste titre aux concepts de quelque chose et de un, de
quantité et de numération, eux qui sont, de tous les concepts, les plus
généraux et les plus vides de contenu, la désignation de concepts
formels ou de catégories. Ce qui les caractérise en tant que tels, c’est le
fait qu’ils ne sont pas des concepts de contenus d’une espece déter-
minée, mais que d’une certaine maniére ils se chargent d’absolument
tous les contenus. Il y a encore aussi par ailleurs des concepts de
relations qui leur sont analogues, par exemple les concepts de la
différence et de I’identité. Leur caractére universel s’explique d’une
maniere simple : ce sont 1a des concepts d’attributs qui se forment par
réflexion sur des actes psychiques pouvant s’exercer sur tous les
contenus sans exception '.

Le catégorial s’identifie ici au formel en général, la «forme» se
définissant par 1’abstraction du « contenu » en un sens qui reste a préciser.
Cette définition est tout a fait générale: 1’idée de forme n’y est pas
rattachée a quelque structure précongue de I’objet qu’il faudrait « habiller »,
bien plutot déploie-t-elle le pouvoir illimité de structuration de I’objet lui-
méme. La forme n’est pas ici a la mesure de I’objet, comme dans I’objet
formel classique (I’objet transcendantal), tel qu’il est conformé par Ies
catégories ; c’est bien plutdt 1’objet qui est a la mesure de la forme, dans
son pouvoir de formation libre des objets. Le catégorial n’est rien d’autre
ici que la grammaire de ce pouvoir. Il y a catégorie partout ou il y a
possibilité de conformer un objet indépendamment de son contenu. Ce
point de vue part de I’expérience, toute nouvellement acquise avec
’algebre et la logique moderne, de nos pouvoirs illimités de composition
formelle d’objets, et de notre capacité de nous rapporter a des formes

1. Philosophie de I’arithmétique, tr. J. English, Paris, PUF, 1972, p. 103.



36 JOCELYN BENOIST

d’objectivité de degré supérieur, purement formellement constituées.
Certes, dans I’espece de généralité absolue (d’ «universalité ») de ces
concepts que sont le « un» et le « quelque chose », comment ne pas recon-
naitre 1’écho des philosophies transcendantales classiques, dans leur
poursuite d’une tinologie, mais ’introduction ici d’une référence a la
«numération » et aux concepts de la relation modifie sensiblement les
choses. L’ universalité visée est celle de la formalisation en général, et non
d’une pure forme abstraite qui fournirait comme le support métaphysique,
le radical ontologique (le «quelque chose ») sur lequel viendraient se
greffer toutes les autres propriétés. En fait, seule la II® Recherche logique
permettra de 1’établir pleinement, dans la définition fort peu kantienne
qu’elle propose de I’analytique-formel (précisément), il y a catégorial
partout ot il y a la possibilité d’une compléete mise en variables du point de
vue de la forme concernée (celle Justement qui est candidate au statut de
« forme catégoriale »).

C’est cette définition qui est déja sous-jacente a la fin des Prolégo-
menes, lors de la reprise du théme du catégorial introduit dans La philoso-
phie de [’arithmétique, dans le contexte du projet d’une «ontologie
formelle » corrélée a une mathesis universalis. Le retour au «type
catégorial », qui doit étre conquis par I’abstraction de tout contenu, c’est
pour Husserl la méme chose que le retour & « la forme de théorie » . Cette
corrélation du catégorial au projet d’une mathesis universalis en tant que
théorie de 1’objet, c’est-a-dire précisément théorie de la constitution de
I’objet par la théorie, n’a certes rien de nouveau. Mais ce qui est nouveau,
c’est la sensibilité a 1’élément formel de la théorie, a la pluralité des
«formes de théorie » en tant qu’elles-mémes productrices de « formes ». Le
sens véritable de cet élément formel qui pour Husserl constitue le sol du
catégorial (il n’y a de catégorial que dans le déploiement déterminé de
«formes catégoriales » par les différents genres de théories) apparait nette-
ment dans la référence qui est faite aux nouvelles géométries riemaniennes
et au sens proprement catégorial que 1’espace y conquiert, probleme qui
avait beaucoup occupé Husserl dans les années qui ont suivi La philosophie
de ’arithmétique® et dont on peut penser qu’il a eu un role majeur dans
I’édification de la phénoménologie :

Si nous appelons espace la forme bien connue selon laquelle est ordonné
(Ordnungsform) le monde phénoménal, il est naturellement absurde de

1. Recherches Logiques, Prolégomeénes a la logique pure, § 69, tr. H. Elie, A.L.
Kelkel et R. Schérer, T. 1, Paris, PUF, 1959, p.273.

" 2. Cf., avant méme La philosophie de I’Arithmétique, déja la thése d’habilitation
Sur le concept de nombre(1887), in Philosophie de 1’arithmétique, p. 358-359. Voir
aussi les nombreux textes du T. XXI des Hua qui constituent des esquisses pour le livre
sur I’espace projeté dans les années 1890.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 37

parler d’ “espaces” auxquels, par exemple, I’axiome des paralleles ne
s’appliquerait pas. Et pareillement, de parler de géométries différentes,
si tant est que I’on appelle précisément géométrie la science de ’espace
du monde phénoménal. Mais si nous entendons par espace la forme
catégoriale de I’espace du monde et corrélativement par géométrie la
forme catégoriale des théories de la géométrie au sens ordinaire du mot,
en ce cas |’espace se range dans un genre, a délimiter par des lois, de
multiplicités (Mannigfaltigkeiten) déterminées d’une maniére purement
catégoriale, par rapport auquel on parlera alors naturellement d’espace
dans un sens encore plus large. Pareillement, la théorie géométrique se
range dans un genre correspondant de formes de théories théoriquement
connexes et déterminées d’une maniére purement catégoriale, formes
que, par une extension correspondante de sens, 1’on peut alors qualifier
de “géométries” de ces multiplicités “spatiales” '.

Toute science formelle définit un horizon de catégorialité qui lui est
propre, et ainsi ’espace de la géométrie, matériau traditionnel de 1’ Esthé-
tique transcendantale, qui est censée constituer le niveau infra-catégorial
de la connaissance, est-il fait ici « catégorial ». Non pas que Husserl récuse
I’existence d’un tel espace de I’esthétique ; mais, a c6té de lui, il affirme
I’existence d’un espace de la géométrie, catégorialement constitué, que son
existence catégoriale détache de 1’espace intuitif premier. Que signifie que
cet espace soit «catégorial »? C’est qu’il est défini par des propriétés
formelles par rapport auxquelles s’ouvrent précisément le champ des
variations qui les laissent intactes. L.” «espace » au sens ordinaire du terme,
mais pris catégorialement, « se range alors dans un genre ». Au dela de cet
espace, on peut définir des espaces, qui conservent les mémes propriétés
formelles, réduisant ainsi ’espace a la pure forme de ses propriétés
«catégoriales ». La structure formelle a laquelle renvoie ici Husserl, et qui
lui sert d’exemple-type du catégorial, ce n’est rien d’autre que la variété
riemanienne (Mannigfaltigkeit), support de la généralisation de la géo-
métrie a n dimensions, qui par l1a-méme change de statut, dans son nouvel
acces a des objectités purement formelles, loin de toute spatialité intuitive 2.

La question qui se pose alors, puisqu’il y va de la constitution d’un
« genre », est celle de savoir comment extraire le catégorial. Celui-ci n’ap-
parait qu’au moyen d’un type d’abstraction bien particulier, qui ne sera
défini que dans les II¢ et ¢ Recherches logiques, dans leur examen des
différentes formes de I’abstraction. A la base intervient une distinction
fondamentale, qui sépare d’une fagon apparemment classique d’un coté ce
qui reste une généralisation directe de telle ou telle propriété sensible — et
produit par 1a-méme les grands « concepts sensibles » — et de ’autre ce qui

1. RL, Prolégomeénes, § 70, p. 277.
2. Cf. RIEMANN, Sur les hypothéses qui servent de fondement a la géométrie, in
(Euvres mathématiques, tr. L. Laugel, Paris, Gauthier-Villars, 1898, p. 280 sv.



38 JOCELYN BENOIST

ne saurait en aucun cas €tre obtenu par simple généralisation a partir du
sensible, et qui est en propre le catégorial :

Nous distinguerons les cas d’abstraction sensible, c’est-a-dire de
I’abstraction se conformant simplement, et éventuellement d’une
maniére adéquate, a Iintuition sensible ; et les cas d’abstraction non
sensible, et tout au plus partiellement sensible, ¢’est-2-dire ceux ou la
conscience de généralité réalisée s’édifie, tout au plus en partie, sur des
actes de I’intuition sensible, puis, pour 1’autre partie sur des actes non
sensibles, et, par suite, se rapporte a des formes de pensée (catégoriales)
qui, par nature, ne peuvent se remplir dans aucun genre de sensibilité.
Pour le premier cas, les concepts purs provenant de la sensibilité soit
interne soit externe, comme couleur, bruit, douleur, jugement, volonté,
pour le second cas des concepts tels que série, somme, disjonction,
identité, étre, etc., offriront des exemples adéquats '.

Le catégorial serait donc le niveau des concepts absolument non mélés
de sensibilité, on le note une fois de plus ici dans un trés large éventail de
sens de ces concepts. Mais par quelle abstraction obtenir une telle pureté,
celle de la somme comme celle de I’€tre ? Le sens de cette abstraction ne se
détermine pleinement que dans la III® Recherche logique, qui se donne les
moyens de concevoir autrement que négativement (par la non sensibilité) la
constitution du catégorial. Il y va du partage entre les deux niveaux de
constitution de 1’objet mis en évidence par les Recherches logiques, et
notamment cette IlI® Recherche logique, qui y joue un rdle ontologique
central : I’analytique-formel et le synthétique-matériel.

Les nécessités ou les lois qui définissent des classes quelconques de
dépendances trouvent leur fondement dans la particularité essentielle des
contenus, dans leur spécificité [...]. A ces essences correspondent les
“concepts matériels” ou propositions que nous distinguons rigoureuse-
ment des “concepts simplement formels”, et des propositions qui sont
exemptes de toute matiere concrete. De ces derniers concepts font partie
les catégories logiques formelles et les catégories ontologiques
formelles qui sont liées avec elles par des rapports d’essence [...], ainsi
que les formations syntaxiques qui en résultent. Des concepts comme
quelque chose, ou une chose quelconque, objet, qualité, relation,
connexion, pluralité, nombre, ordre, nombre ordinal, tout, partie, gran-
deur, etc., ont un caractere fondamentalement différent de celui de
concepts comme maison, arbre, couleur, son, espace, sensation,
sentiment, etc., qui, eux, expriment quelque chose de concret. Tandis
que ceux-la se groupent autour de 1’idée vide du quelque chose ou de
Pobjet en général, et sont reliés a lui par les axiomes ontologiques
formels, ceux-ci s’ordonnent autour des différents genres concrets les

1.RL1I, § 22, r. T. I/1, p. 190.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 39

plus généraux (catégories matérielles) dans lesquels sont enracinées des
ontologies matérielles .

Le catégorial, comme déja dans La philosophie de I’arithmétique, se
définirait par I’exemption de toute matiére concrete. Ici, cette évacuation
conduirait a2 «I’idée vide du quelque chose ou de I’objet en général »,
suivant cette problématique tinologique qui caractérise les philosophies
transcendantales classiques. Sont catégoriales les propriétés de 1’objet privé
de genre, pourrait-on dire. La-contre, 1’apport propre de la phénoméno-
logie, qui pour ainsi dire rend par la leurs couleurs aux objets, en les
déterminant selon I’a priori de leur genre propre et non seulement formel-
lement en général, est indubitablement I’invention de 1’ a priori synthétique
matériel, qui gouverne les lois de composition de 1’objet suivant qu’il
appartient a tel ou tel genre concret?. Mais la question reste ouverte de
savoir si des modifications ne sont pas également intervenues ici dans
I’essence du « quelque chose » et le.sens qu’il y a a s’y référer. En fait, il
n’est pas sir que Husserl se contente d’introduire, a coté de 1’analytique,
une généralisation de la notion, embryonnaire chez Kant, de synthétique a
priori, mais il pourrait bien aussi avoir révisé profondément le sens méme
de ce qu’il appelle précisément de fagon novatrice et assurément significa-
tive « I’analytique-formel ».

Pour le comprendre, rien ne vaut de prendre un exemple. A la fin du
paragraphe, Husserl traite le cas de «la catégorie formelle de la relation »
(ce qui en soi illustre le déplacement de 1’intérét d’une logique de la prédi-
cation élémentaire a2 une logique de la relation, conformément aux
développements de la logique contemporaine de Husserl). « Catégorie
formelle » en ce qu’il ne s’agit pas d’une espece, d’un genre concret, et
catégorie qui par la-méme se situe au niveau de ce qu’on nomme propre-
ment le catégorial, identifié & «1’analytique-formel ». Comment mettre en
évidence cette structure « catégoriale » en tant que telle ? Par aucun autre
procédé, qui en fait n’est pas un procédé, mais donne I’essence méme de la
catégorie, en tant que forme, que ce qu’il faudra bien appeler la mise en
variables, et qui n’est pas sans rappeler Frege. Est analytique-formelle, et
donc manifeste une structure catégoriale, toute proposition qui peut se
mettre en variables et demeure valide en vertu de sa pure forme, indépen-
damment des contenus envisagés (ce qu’exprime précisément la mise en
variables). Les contenus, dit Husserl, sont laissés dans « une indétermina-
tion formelle »; ainsi nomme-t-il leur statut de variables. Dans cette
indétermination par exemple apparait

1.RLII, § 11, tr. T. 1I/2, p. 35-36.

2. La-dessus cf. notre article : «La découverte de I’ a priori synthétique matériel : au
dela du “quelque chose”, le tout et les parties », in Recherches husserliennes, 3, 1995,
p- 3-22.



40 JOCELYN BENOIST

la législation unique [qui existe] pour toutes les relations comme telles
[...], 1égislation simplement formelle qui se fonde sur “l’essence
analytique” pure, par conséquent ici sur 1’essence de la catégorie
formelle de la relation. Elle n’emprunte rien pour elle-mé&me au carac-
tere particulier concret des relations et de leurs membres, et les qualifie
seulement de “certains”. Elle dit par exemple, dans le cas simple de
deux membres d’une relation : si un certain a est dans une certaine
relation avec un certain 3, ce méme 3 est dans une certaine relation
correspondante avec cet a ; a et } sont ici indéfiniment variables'.

Définir le catégorial-formel précisément en tant que forme par 1’indé-
finie variabilité de ses variables, voila qui assurément n’est pas classique,
le champ des variations envisagées dans la Critique de la raison pure se
réduisant a la pauvreté de I’ «X » de I’objet transcendantal sujet universel
de tous les prédicats. Ici le sens plastique, de forme et de formation consti-
tuante d’objets, de la mise en variables — nouvelle donne de « I’analyticité »
— est libéré comme tel. Et par la-méme est ouvert le champ nouveau des
objectités formelles, en tant que coextensif a celui des variations bien
formées dont la validité peut étre maintenue indépendamment du contenu
donné, en vertu des seules opérations formelles auxquelles elles ont donné
lieu. C’est pour Husserl le niveau propre du catégorial.

La premiere conséquence de cette nouvelle définition de 1’analyticité,
en tant que clé d’acces au catégorial dans ce nouveau sens de « catégorial-
formel », c’est la fin qui est mise a I’équivalence kantienne du catégorial et
du prédicatif au sens restreint du terme. C’est en ce sens-1a que c’en est fini
du régne du « quelque chose » en tant que le sujet formel de toute prédi-
cation, support universel des prédicats a I’accumulation desquels se
bornerait la connaissance. Si I’idée du « quelque chose » demeure direc-
trice, c’est comme idée du X qui peut étre mis en variables et mesure les
possibilités de sa combinaison purement formelle. Le « quelque chose » est
une occurrence et le champ de I’objectité, loin d’étre prisonnier du moule
prédicatif d’un quelque chose uniforme auquel devraient s’appliquer les
prédicats comme a un sujet, épouse 1’ensemble des possibilités syntaxiques
d’agencement des occurrences de cet X. Tel est le rdle du « quelque chose »
dans cette nouvelle analytique catégoriale, a la mesure de ce qu’il avait
appelé dans ses recensions « la nouvelle logique », que propose ici Husserl.

L’opération constitutive de ce qui est désormais tenu pour catégorial a
un nom : il ne s’agit de rien d’autre que de la formalisation au sens qu’on
lui accorde en mathématique. Ce qui apparait sous la plume de Husserl
sous le nom d’ «abstraction formalisante » :

Quelle que soit ’espece du tout, nous accédons a sa forme pure, & son
type catégorial, en “faisant abstraction” de la particularité des espéces de

1.RLM, §11,tr. T. I/2, p. 38.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 41

contenus correspondants. Pour parler plus clairement, cette
“abstraction” formalisante est quelque chose de tout autre que ce qu’on
envisage habituellement sous le nom d’abstraction, donc une fonction
totalement différente de celle qui, par exemple, fait se détacher le
“rouge” d’une donnée visuelle concréte, ou le moment générique
“couleur” du rouge déja abstrait. Dans la formalisation nous remplagons
les noms désignant les espéces de contenus dont il s’agit par des expres-
sions indéterminées comme : une CERTAINE espéce de contenus, une
certaine AUTRE espéce de contenus, etc. ; et par 1a s’effectuent en méme
temps du c6té de la signification les substitutions correspondantes
d’idées purement catégoriales aux idées matérielles '.

On ne peut étre plus clair : le catégorial s’obtient par formalisation et on
peut méme souscrire a une équivalence stricte du catégorial au formel (a
condition toutefois qu’il soit purement formel), si par formel on entend le
résultat d’une formalisation, ¢’est-a-dire d’une mise en variables. Cette
«abstraction formalisante », fait des logique et mathématique modernes,
s’oppose radicalement a tout ce que I’on a nommé abstraction jusque la.
Elle ne retire a proprement parler aucune « partie », aucun moment concret
du sensible pour le mettre & part — en ce sens-la elle est pure « abstraction »
en un sens qui n’avait jamais été atteint auparavant. Ce qu’elle met en
évidence, c’est la forme, dans I’'idéalité pure de ses possibilités et
impossibilités de combinaison constitutives.

Mais alors, la question inévitable est: d’ou vient cette «forme»?
Autrement dit, d’o vient le catégorial ? Quelle est I’instance productrice de
«formes » ? Le traitement par Husserl dans la MlI*Recherche de la notion
d’ensemble, paradigme par excellence de la forme catégoriale, loin de toute
grammaire de la prédication, nous permet de prendre conscience de toute la
gravité du probléme.

Ensemble (Inbegriff) est I’expression d’une unité “catégoriale” corres-
pondant a la simple “forme” de la pensée, il désigne le corrélat d’une
certaine unité d’intention se rapportant a tous les objets en question. Ces
objets eux-mémes, en tant qu’ils sont assemblés en pensée seulement, ne
fondent ni par groupe, ni tous ensemble, un nouveau contenu ; il ne leur
échoit, par I’intention unitaire, aucune forme matérielle de connexion,
ils sont peut-&tre en eux-mémes “‘sans lien et sans rapport”. C’est ce dont
témoigne le fait que la forme d’un ensemble est pleinement indifférente
par rapport 2 sa matiére, c’est-a-dire qu’elle peut continuer a subsister en
cas de variation complétement arbitraire des contenus inclus 2.

Il s’agit ici de distinguer donnée formelle d’un «ensemble » et tout
sensible. L’indifférence a la matiére qui caractérise celui-la est 1a marque

1. Ibid., § 24, tr., p. 71.
2. Ibid., § 23, tr., p. 69.



42 JOCELYN BENOIST

de sa constitution proprement catégoriale, par opposition 2 1’unité maté-
rielle, pour ainsi dire engluée dans ses éléments, qui est celle des touts
concrets. Mais d’ou vient alors 1’unité purement « formelle » qui est popre a
la construction ensembliste ? De rien d’autre que d’un acte, d’une
prestation intentionnelle spécifique, ce que Husserl exprime en renvoyant a
une « unité d’intention » qui constitue la forme comme telle. Le fait méme
que les €éléments considérés demeurent intacts en eux-mémes, et en fait
indifférents au travail de la forme qui leur est imposée, prouve bien la
réalité de cette prestation intentionnelle, qui intervient en plus et a coté des
éléments, comme un acte spécifique par lequel le contenu est traité et
informé, acte en lui-méme, indépendamment de son contenu mais non de
sa capacité générale de prendre en charge un contenu, productrice d’un
certain sens d’objectité.

A 1a base de I’existence de formes catégoriales, il y a donc certains
actes en propre prestataires de forme, producteurs de formes d’objectité qui
sont en elles-mé&mes des objectités formelles, ce que nous appellerons les
actes catégoriaux a proprement parler. Mais alors se pose derechef la
question : quel peut bien €tre le type des actes concernés ?

II. L’impensé des catégories : le catégorial-sémantique

Sur cette question plane indubitablement une équivoque dans les
Recherches logiques. Le catégorial y apparait en effet en un double sens,
dont le rapport n’est jamais clairement formulé. C’est d’un coté la signifi-
cation, produit de la modalité signitive de I’intentionnalité ', qui peut étre
dite « catégoriale ». De 1’autre, comme on le sait, dans une formule dont il
faudra approfondir les paradoxes, c’est I’intuition, c’est-a-dire d’une
certaine fagon la chose méme, telle qu’elle est censée étre donnée dans
I’intuition, ce dernier aspect renvoyant a une dimension plus immédiate-
ment « ontologique » des catégories.

Certes, il semble souvent que la signification n’ait qu’a recueillir une
catégorialité de la pensée (gagée alors sur Iintuition) qui la précéderait :

Les expressions et leurs intentions de signification s’adaptent, dans le
contexte de la pensée et de la connaissance, non seulement aux
intuitions (je veux dire aux phénomeénes de la sensibilité externe et
interne), mais aussi aux différentes formes d’intellection, grice aux-
quelles seulement les objets simplement intuitionnés accédent a 1’état
d’objets déterminés selon 1’entendement et en rapport les uns avec les
autres. Et, par suite, les expressions, lorsqu’elles se tiennent en dehors

1. Cf. la-dessus notre « Husserl et le mythe de la signification », in Tijdschrift voor
filosofie, 57, 1995, p.526-552.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 43

de la fonction de connaissance, se réferent aussi, en tant qu’intentions
symboliques, aux unités formées catégorialement '.

La signification deviendrait alors catégoriale en vertu de son marquage
par une catégorialité de droit inscrite dans le renvoi a I’objet qui la consti-
tue elle-méme comme intentionnalité, en tant que cet objet est objet d’une
intuition possible, ou en tout cas en un sens présumée («assumée »2) telle,
cela mé&me la ou ce remplissement pour des raisons structurelles en fait ne
peut €tre atteint, ni n’est d’ailleurs nécessairement recherché. C’est que
I’intuition elle-méme, comme horizon de possibilité, ouvre I’intentionnalité
" a la complexité d’une réalité catégorialement structurée, et I’y conforme.
These qui assurément dénierait toute capacité de constitution catégoriale
propre a la modalité signitive de 1’ intentionnalité.

Reste que lorsque le catégorial entre en scéne dans les Recherches
logiques, que ce soit a la fin des Prolégomeénes ou de cette I® Recherche
logique, c’est tout de méme d’abord comme structuration de cette modalité
signitive de I’intentionnalité, et pour ainsi dire « sur » elle. C’est que, si les
catégories sont constituées par les formes de théorie qui se rapportent a
I’objet, il faut prendre en compte que « toute unité théorique donnée est,
dans son essence, une unité de signification »*. C’est en ce sens-1a que si la
logique peut en quelque sorte étre tenue pour la grammaire universelle des
théories (« la science de 'unité théorique en général »), elle doit a la fois
d’une part concerner rigoureusement le plan des actes de la signification
(elle est « la science des significations comme telles ») et d’autre part déte-
nir la clé du catégorial-formel en tant que la formalité propre de ce dernier
ne repose dans rien d’autre que dans celle des formes de théorie. Aussi

quand nous parlerons au pluriel de catégories logiques, il ne peut s’agir
que d’espeéces pures qui se distinguent a priori a I'intérieur du genre
signification, ou bien de formes liées correlatlvement de I’objectité
comme telle, prise catégorialement *.

Donc premiérement la logique, prise comme pure science de la signifi-
cation, a ses «catégories ». Deuxiémement la catégorialité de 1’objectité
elle-méme n’a de sens que dans sa corrélation avec cette catégorialité
premiere. Husserl articule ici ce qui, développé précisément en tant que
«parallélisme logico-grammatical », cristallise pour lui toute la difficulté de
la notion de catégorialité. Car a quel niveau a proprement parler se situe le
«catégorial » ? Que l’intention signitive se voit investie elle-méme de

1.RLT, §13,tr. T. W/1, p. 56.

2. Cf. notre « A l’orlgme de la phénoménologie : au dela de la représentation », in
Critique, 577/578, 1995, p. 480-506.

3.RLY, §29,u. T.1/1, p. 106.

4.1bid., §29,tr. T.I/1, p. 109.



44 JOCELYN BENOIST

formes catégoriales n’est pas douteux. Qu’elle en soit pour partie la source,
voila qui n’est pas moins recevable, dans la découverte par Husserl a la
suite de Marty de cette contrainte propre qui est celle de la grammaire.
Mais la « catégorisation » propre au signifier, dans la complexité structurée
de ses actes propres, est-elle la source uniforme de ce qu’on appelle «les
catégories » ? Toutes les catégories sont-elles catégories de la signification ?
Et si oui, toutes le sont-elles de facon homogene ?

Pour délimiter précisément le probléme, une fois reconnue I’existence
d’une catégorialité au sein méme du signifier, il faut suivre Husserl dans la
distinction fondamentale qui est introduite dans le méme paragraphe entre
grammaire pure logique et logique stricto sensu.

Sur ces catégories se fondent alors les lois qui doivent étre formulées par
la logique : d’une part, les lois qui, faisant abstraction des relations
idéales entre intention de signification et remplissement de signification,
par conséquent de la fonction de connaissance possible des significa-
tions, concernent les seules combinaisons des significations en de
nouvelles significations [...]. D’autre part, les lois logiques dans un sens
plus prégnant du mot, qui concernent les significations eu égard & leur
rapport a I’objet ou & I’absence d’objet, a leur vérité ou a leur fausseté, a
leur cohérence ou a leur incohérence, en tant que tout cela est déterminé
par la simple forme catégoriale des significations. Aux derniéres lois
correspondent, selon une orientation équivalente et corrélative, des lois
pour les objets en général en tant qu’ils sont pensés comme déterminés
purement et simplement par des catégories'.

Nous avons étrangement affaire ici a trois niveaux de catégorialité, qui
ménagent pour ainsi dire trois degrés d’accés a I’objet. Dans cette optique,
on le notera — c’est une évidence car il n’est pas de théorie qui ne se
déploie exclusivement sur le sol de la signification, mais cette évidence
porte ici ses fruits, car on voit tout ce que cette inhérence premiére
comporte de contrainte et de structuration intrinséque — ce sont les lois de
la signification qui constituent les conditions d’accés premier a I’objet, qui,
en tant qu’objet de connaissance, y est a plus forte raison (ainsi faudra-t-il
s’exprimer) nécessairement conforme.

Le premier niveau est en effet celui de ce que Husserl nommera plus
loin la grammaire pure logique. Il ne s’agit de rien d’autre que des condi-
tions mémes du signifier, c’est-a-dire, si 1’on a bien compris la I¢
Recherche logique, des conditions sous lesquelles Jui-mé&me peut avoir un
objet, objet propre qui se passe trés bien du reste d’existence intuitive ou
autre que celle-1a méme que lui confeére la signification. On trouve ces
conditions dans les lois qui permettent ou non la formation et la composi-

1. 1bid., § 29, tr. T. /1, p. 109-110.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 45

tion de significations, suivant ce que Husserl nommera « grammaire » en un
sens quasiment transcendantal, ou tout au moins « pur logique ».

Le deuxieme niveau est celut de la logique stricto sensu, qui regarde la
possibilité ou 1’'impossibilité formelle (c’est-a-dire résultant de la pure
forme de 1’énoncé) de I’existence. d’un objet correspondant a un énoncé au
demeurant correctement formé du point de vue de la signification. Vert est
ou n’est pas un énoncé recevable grammaticalement. Mais A est non-A
présente une unité de signification correcte. Il est pourtant analytiquement,
«logiquement » vrai qu’aucun objet au sens d’un objet qui pourrait étre
donné comme existant, d’un objet d’intuition, ne peut y correspondre (cet
énoncé n’en a pas moins un objet du point de vue de la signification : on
peut en parler, formuler son « inexistence » méme). Les « lois logiques »
concernent les énoncés eu égard a la possibilité ou I’impossibilité pour eux
d’avoir un objet qui puisse aussi €tre un objet d’intuition, en tant que celle-
ci se décide analytiquement a priori.

Enfin, a ces lois, dans une corrélation stricte, répondent les lois ontolo-
giques elles-mémes, et 1a on retrouve le catégorial-formel tel que nous
I’avons mis en lumiere :

des lois pour les objets en général en tant qu’ils sont penses comme
déterminés purement et simplement par des catégories.

D’une certaine fagon les lois de « 1’ontologie formelle » appelée par Husserl
de ses veeux a la fin des Prolégoménes ne semblent €tre rien d’autre que la
réplique ontologique, la « réalisation » de celles de la logique. Le catégorial
pourrait alors bien étre ce que la logique préte au réel, ou tout au moins a
I’objet, en I'informant — puisque les conditions formelles suivant les-
quelles, dans 1’énonciation, il peut ou non y avoir un objet que cela aurait
un sens de vouloir connaitre.

Reste évidemment & éclaircir I’enracinement de ce « logique » qui se
refléte en «ontologique » (la catégorialité elle-m&me) dans les actes
fondateurs du signifier. Et sur ce point — le passage du premier niveau au
second, en quelque sorte — les choses sont loin d’étre claires. Pour parler la
langue de Husserl, s’il y a indubitablement parallélisme logico-ontologique
(ol la logique est entendue en un sens étroit, mais c’est alors une évidence
puisqu’il faut y entendre le ménagement des conditions formelles de I’ objet
tel que le langage nous indique qu’il peut étre donné), y a-t-il parallélisme
logico-grammatical (au sens des conditions du rapport a 1’objet comme
«sens » et de celles de I’ontologique-formel comme conditions mémes de
I’objet, c’est-a-dire de «1’objet méme », tel qu’il peut étre donné) ?

Rien n’est moins sfir, car un des principaux intéréts de 1’exploration du
théme de la grammaire pure logique par la IV¢ Recherche logique est la
mise en évidence de I’absence d’isomorphisme entre la dépendance des



46 JOCELYN BENOIST

significations et la dépendance des objets. En d’autres termes, la grammaire
pure logique, si elle constitue indéniablement la condition et le socle de la
logique, comme onto-logique, en excéde carrément les limites.

Que I’on retrouve dans la logique, qui définit I’ajustement de la signifi-
cation a la possibilité d’une connaissance, la forme de 1’objet donné ou
donnable et le dispositif catégorial qui en décline les variations, voila qui
n’est pas surprenant. Mais la grammaire ne porte pas en elle cette
contrainte : elle déploie les lois de composition propres de ce qu’il faudra
bien nommer un langage, c’est-a-dire d’un mode de rapport a I’objet qui en
lui-méme fait abstraction de la validité ou non de ’objet — méme si la
question de cette validité ne peut se poser qu’en son fond et par rapport a
lui.

D’ou ’intuition déterminante de cette IV® Recherche logique, qui est
celle d’une catégorialité propre au signifier lui-méme, qui assigne précisé-
ment le niveau de la « grammaire pure logique », dans son opposition et sa
préséance a la logique. :

On le sait, I’apport, discutable et discuté, de cette IV® Recherche
logique, demeure [’introduction de «catégories sémantiques»
(Bedeutungskategorien), remarquables en ce qu’elles témoignent d’un
pouvoir de constitution des actes du signifier plus radical que les catégories
logico-ontologiques mémes. Avant la question de la valeur de connaissance
d’un discours se pose celle de sa capacité a faire sens, a étre un discours
méme. C’est ce qui §’illustre exemplairement dans 1I’opposition du non-
sens (Unsinn) et du contresens (Widersinn) ‘. Husserl nomme contresens ce
qui, dans un énoncé, indique avec évidence 1’impossibilité pour lui de
fournir un objet qui puisse &tre connu, par exemple la contradiction
formelle. Par opposition, le non-sens est le fait d’un énoncé dont la ques-
tion n’est pas de savoir si un objet au sens d’un objet de connaissance peut
lui répondre ou non, mais qui n’est manifestement pas recevable en tant
qu’énoncé. Ainsi le fameux Vert est ou. Que signifie cette irrecevabilité ?
Certainement aucune incompatibilité d’éventuels « éléments intuitifs » qui
seraient censés remplir les différentes cases répondant a ces significations
(ce serait ’erreur de Twardowskt), mais [’incompatibilité de ces significa-
tions elles-mémes. Les actes du signifier ne peuvent assurément se
composer de cette maniere. Or la thése de Husserl est que

Cette impossibilité [de combiner certaines significations] ne tient pas a
la particularité singuliere des significations & combiner, mais bien aux
genres essentiels sous lesquels elles se rangent, c’est-a-dire aux catégo-
ries de la signification®.

1.RLIV, §14,uw. T.1/2, p. 130.
2. Ibid., § 10, tr. T.11/2, p. 112.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 47

Partout ou il y a 1égalité, il y a catégorialité . C’est cette thése que I’on
retrouve ici au niveau des actes du signifier, dont 1’indubitable 1€galité (la
«grammaire » au sens le plus général du terme) renvoie a un mode de
catégorialité propre. Que sont ces catégories ? Rien d’autre que ce que,
linguistiquement (puisqu’il s’agit de catégories du signifier, et non de caté-
gories qui y seraient importées de I’extérieur) I’on nommerait des formes
syntaxiques, les formes fondamentales de la syntaxe. Ainsi, dans un énoncé
de type « S est p », «on ne peut substituer a la variable S pas plus qu’a p
n’importe quelle signification »2. Ce nombre algébrique n est vert est tout
aussi correct et sensé, méme si absurde du point de vue du remplissement
(donc extralinguistique), que Cet arbre est vert. Mais Ils remuent est vert
n’a pas de sens?, dans la mesure oul cela viole les lois du sens elles-mémes.
I1 est donc impossible de viser par 1a un objet, méme sur le simple plan de
la signification. C’est que

1a ot il y a une mati¢re nominale, on peut mettre la matiére nominale
que I’on veut, mais non pas une matiere adjective ou relationnelle, ni
une matiére propositionnelle tout entiere .

Il y a des catégories de signification : nom, adjectif, relation, proposition.
Que sont donc de telles catégories, et en quoi sont-elles catégoriales ?
Une catégorie de signification est ce qui assigne les limites d’une substitu-
tion langagiere salva significatione. Ce qui ne veut pas dire que la signifi-
cation demeure « la méme » d’un équivalent 4 un autre, bien au contraire ;
mais que I’énoncé, selon ces substitutions affectant un de ses lieux
formellement identique (ce que Husserl nomme 'un de ses termes?®)
conserve une signification, au sens ol il ne devient pas incapable d’en
porter une, incompatible du point de vue des significations. L’important ici
évidemment, et ce qui définit cette catégorialité sémantique en tant que
telle, a ’image de la catégorialité logico-ontologique, c’est I'idée de forme,
qui se trouve bientdt relayée (fondée) par celle de formalisation. Il y a
catégories de toute facon la ou il y a des vérités « formelles », résultat d’une
«formalisation », qu’elles soient « logiques » stricto sensu ou non.

Sans doute la signification isolée est-elle déja elle-méme quelque chose
de spécifique, mais relativement a la catégorie de la signification, elle

1. « La forme de la loi en général est une forme catégoriale », RL I, § 23, tr. T.II/2,
p. 70.
2.RLIV,§10,tr. T.1I/2, p. 112.

3. Sauf a mettre des guillemets 2 Ils remuent (qui serait alors vert comme les
Voyelles de Rimbaud) mais il s’agirait de ce que Husserl appelle une modification de
signification (en I’occurrence une nominalisation), qui n’est rendue possible précisé-
ment que par ['existence méme des lois de la signification qu’elle serait censée écorner.

4. RLTIV,§10,tr. T.1/2, p. 113.

5.Cf. RL1V, §13,tr. T. /2, p. 126.



48 JOCELYN BENOIST

n’est précisément qu'une particularité singuliére. C’est ainsi qu’en
arithmétique le nombre déterminé numériquement est bien aussi une
particularité singuliere, relativement aux formes et aux lois des
nombres '.

Ainsi

chaque signification concréte est un entrelacement de matiéres et de
formes, chacune est soumise a 1’idée d’une forme, idée susceptible
d’étre mise en évidence dans son état pur par la formalisation, et en
outre a chacune de ces idées correspond une loi de signification a
priori?.

La formalisation, dessinant des configurations énonciatives
(« apophantiques »), n’ouvre rien d’autre que I’espace de genres qui appa-
raissent comme des classes de substitution salva significatione. De tels
genres sont les «catégories sémantiques », vouées a une postérité tant
glorieuse que difficile.

Cette idée d’une catégorialité propre au langage n’est pas sans soulever
de graves problémes. La langue y semble &tre pour ainsi dire réifiée, dans
I’exhibition de structures supposées intangibles. Bar-Hillel * va jusqu’a
attribuer a Husserl la thése que si deux unités de sens sont interchangeables
salva significatione dans un contexte, elles le sont dans tout contexte. Cette
thése de la décontextualisation du sens n’est pourtant pas tenable a I’exa-
men détaillé de la IV® Recherche logique, ou Husserl, essentiellement a
travers la théorie de la «signification modifiée », parait beaucoup plus
sensible qu’on ne le dit souvent au caractére contextuel de la signification,
et pour tout dire a la nécessité d’une logique de I’emploi, qui pour lui, loin
de s’opposer a I’existence de lois catégoriales du signifier, la présuppose.
Sinon, par rapport a quoi s’opéreraient les « modifications » de la significa-
tion, dans lesquelles celle-ci existe comme telle ?

Que chaque mot et chaque expression en général puissent étre mis
moyennant un changement de signification a n’importe quelle place
d’un ensemble catégorématique, cela n’a rien d’étonnant. [...] Il est de la
nature des choses que certaines modifications de signification fassent
méme partie de la structure grammaticale de toute langue. Grace au
contexte du discours, la signification modifiée peut toutefois &tre
facilement intelligible ¢.

1. Ibid., § 10, tr. T. 1I/2, p. 112. Pour le prolongement de cette comparaison avec
I’arithmétique, cf. § 13, p. 123.

2. Ibid., § 10, tr. T. 1I/2, p. 115.

3. Y. BAR-HILLEL, « Syntactical and semantical categories » in Encyclopaedia of
Philosophy, Paul Edwards éd., New York, Macmillan, 1967, vol. 8, p.57 sv.

4.RLYV,§11,tr. T.II/2, p. 116.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 49

La signification modifiée est modifiée non pas quant au « contenu », si
tant est précisément que celui-ci puisse s’entendre en lui-méme, mais gquant
a sa fonction catégoriale de signification. Une méme expression peut
revétir des fonctions catégoriales trés différentes du point de vue de la
signification, comme pour Husserl le prouve exemplairement I’effet de
I’apposition de guillemets sur une expression, ce qui, sans changer la
teneur de I’expression, modifie son sens parce que sa fonction catégoriale-
sémantique, en lui donnant par exemple une dimension autoréférentielle
qui la nominalise (il y a évidemment d’autres usages des guillemets) — et
combien de cas ou une telle opération s’accomplit sans qu’il soit besoin de
guillemets ! ! C’est que le langage ne saurait se concevoir comme la juxta-
position de significations inertes. La grammaire ne mesure rien d’autre
qu’un pouvoir de composition actif du signifier dans lequel seul la signifi-
cation est produite. En ce sens-1a, il n’y a pas de signification indépendante
de son contexte. Les «catégories» de signification sont entiérement
tributaires des fonctions syncatégorématiques qui nouent I’unité d’un
langage qui en aucun cas ne peut étre congu comme 1’addition de types de
signification existant pour eux-mémes 2.

La deuxiéme objection qui pourrait &tre faite a cette « catégorisation »
du langage, serait celle de la normativité. Comme s’il y avait a instruire le
signifier de la fagon de faire sens ! Mais un tel reproche participerait de la
confusion entre le catégorial et le normatif dénoncée par Husserl depuis les
Prolégomeénes. Le catégorial, c’est le structurel. Mais il n’y a 1a aucune
normativité : d’une certaine fagon la structure est un fait, mais un fait
essentiel, une condition de possibilité.

Il serait déraisonnable d’espérer pouvoir, grace a la formulation des
types de significations et des lois d’existence qui s’y rapportent, acquérir
du méme coup des regles pratiques précieuses concernant des complexes
de significations ou des formes grammaticales complexes d’expressions.
Il n’y a, dans ce domaine, pas de danger que I’on manque & suivre la
ligne du bon sens, donc aucun intérét pratique a définir scientifiquement
cette ligne. Le non-sens, chaque fois qu’on s’écarte de ces formes
normales, saute aux yeux d’une manieére si immédiate que nous ne
pouvons guere, dans la pratique de la pensée et de la parole, tomber dans
de tels égarements °.

Le non-sens s’éprouve de I’intérieur, de fagcon immanente au langage.
De toute fagon on est toujours dans I'univers du sens. La signification se
déploie d’elle-méme, suivant le type de 1égalité qui lui est propre, et toute

1. Cf. toute la théorie de la « signification indirecte», RLIV, § 11, tr. T. 1I/2, p. 117-
118.

2. Cf. la note contre I’interprétation erronée de Marty, RL IV, § 5, tr. T. 11/2, p. 100.

3.RL1IV, §13,tr. T.0/2, p.127-128.



50 JOCELYN BENOIST

infraction a ses régles s’apercoit immédiatement dans 1I’épreuve de son
impossibilité constitutive. En ce sens-13, les catégories n’apparaissent pas
comme des structures réifiées et étrangéres au langage qu’on pourrait lui
imposer de 1’extérieur, mais bien plutét comme les limites immanentes de
son usage. On ne peut pas faire n’importe quoi avec la parole. Mais cette
«contrainte » est comprise dans le simple fait de parler.

Enfin, derniére objection, que je n’essaierai pas de réfuter ici: celle de
la grammaire universelle. Prétendre mettre en évidence des catégories
sémantiques, ou linguistiques (méme et surtout si justement elles ne sont
pas assumées comme telles), c’est espérer la possibilité d’une grammaire
universelle qui serait indépendante de la particularité des langues qu’elle
informe, et c’est bien ce qu’a apercu Husserl, qui en réassume le projet non
sans quelque provocation, en référence au rationalisme du XVII®. siécle '.
D’ol une formule qui parait telle quelle irrecevable sur la possibilité de se
demander

comment 1’allemand, le latin, le chinois, etc., expriment “la” proposition
existentielle, “la” proposition catégorique, etc. 2.

On serait tenté de prendre Husserl au mot en disant qu’une bonne linguis-
tique — a la mesure de la langue, qui est toujours idiome — n’a précisément
pas a donner de sens a ces questions. Et comment accepter que la morpho-
logie pure des significations « mette a nu une armature idéale de toute
langue existant effectivement »*? Ou trouver une telle armature ? Nous
n’épiloguerons pas la dessus. « La proposition catégorique », « la proposi-
tion hypothétique », « le pluriel », « les modalités », etc. sont des catégories
proprement occidentales et liées a 1a grammaire d’une langue ou a la
rigueur d’une famille de langues déterminée. Reste évidemment que 1’on
pourrait se demander s’il est une autre possibilité pour s’interroger sur la
structure d’une autre langue que de partir de ces concepts, d’essayer de les
y retrouver, et de faire comme s’ils étaient universels — y compris pour
mesurer 1’anomalie que toute autre langue constitue fondamentalement par
rapport a la ndtre. On traduit ou on comprend toujours depuis une langue —
la ndtre — et en ce sens il y a toujours d’une certaine fagon universalité, au
moins supposée. Tel pourrait €tre aussi ce que ’on pourrait tirer d’un
certain Husserl, loin des certitudes renversées, tout aussi dogmatiques, que
I’on voudrait souvent lui opposer.

Reste que ce theme de la grammaire universelle, posée comme
I’évidence d’une idéalité de la langue, est assurément glissant. Nous ne le
discuterons pas plus avant pour lui-méme, mais en revanche essaierons

1. Ibid., § 14, tr. T.11I/2, p. 132.
2. Ibid., § 14, tr. T.11/2, p. 135.
3.1bid., § 14, tr. T.11/2, p. 134.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 51

d’en tirer des conclusions sur le type de rapport au langage que suppose
cette introduction par Husserl de « catégories sémantiques », cela en partie a
la lumiere de Benveniste.

Vouloir catégoriser la langue, mettre en évidence en elle des structures
catégoriales, au dela de I’illusion du « truchement », selon laquelle le lan-
gage ne serait que I’instrument extrinseque de la pensée, n’est-ce pas de
toute facon vouloir réifier les pouvoirs de constitution formelle de cette
langue, dans I’exhibition d’universaux abstraits qui en fait prolongeraient
au sein méme du langage I’illusion d’un systéme originaire de pensée ?
Alors

le fait que la langue est un ensemble ordonné, qu’elle révele un plan,
incite & chercher dans le systeme formel de la langue le décalque d’une
“logique” qui serait inhérente a I’esprit, donc extérieure et antérieure a la
langue '.

La « grammaire pure logique » pourrait bien constituer une telle logique,
logique certes a 1’unisson du langage, mais qui d’autant n’aurait pas
renoncé aux prétentions essentialisantes de la logique, que précisément
Ieffectivité du langage dément. Il est clair que dans 1’aspiration a une
«grammaire pure logique », logique pure des significations, il y a chez
Husserl la prétention a se tenir en surplomb par rapport au langage, dans la
mise en évidence d’une légalité a priori qui serait sienne?:

ce que nous avons ici en vue, ce n’est pas cependant la compréhension
des mots, mais celle des significations*.

Quoi qu’il en soit, il nous semble pourtant d’une part qu’il n’est pas
évident que ’on puisse entendre le fonctionnement du langage en dehors
de toute référence a une certaine forme d’universalité, fiit-elle construite ; et
surtout d’autre part qu’on n’est pas en droit de sous-estimer la percée
accomplie par Husserl avec et contre Marty pour conquérir le sens de la
grammaticalité propre au langage, au fil conducteur de cette problématique
des catégories. LLa grammaire n’est en effet rien d’extérieur au langage,
mais définit les conditions de fonctionnement de la modalité signitive de
I’intentionnalité elle-méme, de fagon purement immanente, sans aucune
référence a une objectivité qui serait extérieurement donnée sur un mode
autre que cette modalité signitive elle-mé&me, ni & une « pensée » qui existe-
rait indépendamment du déploiement du langage Iui-méme. Certes, Husserl

1. E. BENVENISTE, Problémes de linguistique générale 1, Paris, Gallimard, 1966,
p-73.

2. Perspective a laquelle je ne suis pas siir que Frege et les auteurs a I’origine de la
philosophie analytique avant Wittgenstein soient plus que Husserl étrangers. Cf. ici-
méme le texte de Sandra Laugier.

3.RLIV, §11,tr. T.H/2, p. 116.



52 JOCELYN BENOIST

a fait cette grammaticalité transcendantale, en raisonnant en termes de
«catégories », a la recherche d’une sorte d’ «eidétique linguistique »,
suivant un oxymoron proprement phénoménologique (celui d’un langage
sans langue déterminée). Mais 1) il demeure que cette eidétique précisé-
ment est intégralement linguistique, se tient a la hauteur du langage lui-
méme, dont il s’agit de penser les pouvoirs de constitution propres et
premiers 2) on peut se demander si faire transcendantal le langage et
déceler des catégories dans les langues elles-mémes n’était pas la seule
solution dont disposait Husserl pour mettre en lumiére ce que personne
sauf peut-étre Humboldt' et évidemment Marty avant lui n’avait dit, a
savoir le pouvoir du langage d’étre source de constitution absolument
originaire, donc sans origine autre que lui-méme, et absolument essentiel
par rapport a la pensée — qui n’a d’autre « grammaire » que celle-ci : celle
que la modalité signitive de 1’intentionnalité peut lui fournir, a savoir la
grammaire tout court?. Le fantasme d’une structure originaire ne peut pas
ne pas planer sur la langue, dans la mesure ou elle-mé&me est vouée a
s’éprouver toujours originaire dans son propre exercice.

C’est dans ce paradoxe que réside la force de ce projet de redoublement
des catégories auquel on assiste dans la IV® Recherche logique, a travers la
découverte des «catégories sémantiques ». Projet fondamentalement
ambigu, puisque d’un c6té il semble emprunter la voie d’une extension de
la mise en forme catégoriale 1a o1 celle-ci précisément est battue en bréche
et n’aurait plus de sens ; mais d’autre part sans doute aussi représente-t-il
une prise de conscience décisive qui modifie profondément les termes de la
tradition dont il est issu, a savoir celle de cette pensée catégoriale aristoté-
licienne et kantienne — ce qui aussi bien expliquerait la divergence déja
observée dans la toute neuve identification du catégorial et de I’analytique-
formel, au diapason des langues formulaires récemment établies. C’est
qu’il y va tout simplement de 1’assomption et de la théorisation de !’origine
sémantique des catégories. Le dispositif catégorial n’est pas séparable de la
facon dont s’articule concrétement le pouvoir constituant du signifier.
D’une certaine fagon, on n’est pas si loin du propos conclusif de
Benveniste, pour peu qu’on l’entende en un sens rigoureusement
structural :

1. Dont il se réclame, et a raison, car au fond, tout comme pour celui-ci, pour lui la
langue est energeia et non ergon, puisque acte intentionnel — exercice de la modalité
signitive de I'intentionnalité. Cf. RL IV, Remarques terminales, 4, tr. T. II/2, p. 138.

2. D’ou le caractere paradoxalement fécond — de mettre en évidence cette origine
sans origine, ce moment ol, selon la formule wittgensteinienne, « notre béche se
retourne », des « tautologies » dénoncées par BENVENISTE, op. cit., loc. cit.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 53

la possibilité de la pensée est liée a la faculté de langage, car la langue
est une structure informée de signification, et penser, ¢’est manier les
signes de la langue '.

Mais prendre conscience du rdle constituant du signifier, c’est aussi
mesurer la pluralité et la divergence de ses voies, notamment dans le
partage fondateur entre la «signification propre » et la « signification
symbolique », « opératoire » ou « de jeu »?; c’est donc ouvrir de nouveaux
sens pour le catégorial, conformes précisément a cette nouvelle donnée : la
latitude illimitée de créations de formes et par 1a-méme d’objets nouveaux,
qui est celle de la formalisation. Revenir a I’origine sémantique des caté-
gories, c’est en fait permettre au catégorial, dans la libération des pouvoirs
constituants du signifier comme activité intentionnelle (et donc de produc-
tion d’objet), de se décoller d’un ancrage naif a la sémantique des langues
naturelles, que précisément 1’ignorance ou ’inconscience du caractere
sémantique des catégories avaient scellé comme éternel et intangible : ainsi

la logique n’avait-elle pu faire un pas en avant depuis Aristote ...

Nous avons donc ici apporté implicitement une réponse a la question
posée dans le premier moment de notre analyse : la source ou tout au moins
le socle du catégorial, pour Husserl, c’est la logique des actes signitifs. En
dehors de cette logique, aucune des contraintes de la « pensée », et certai-
nement pas la «logique » elle-méme (et donc le catégorial) ne serait
concevable. Demeure évidemment la question, qui devrait tempérer cette
assignation de la modalité signitive de I’intentionnalité comme origine du
catégorial, qui est celle du rapport d’une logique a ’autre : avec une
grammaire, flt-elle pure et absolument nécessaire a priori, on n’a pas
encore une logique au sens restrictif ontologique-formel défini par Husserl.
Un catégorial s’ente sur 1’autre, soit, et la grammaticalité est le fond de
structure selon les regles duquel seulement peut se constituer quelque chose
comme des catégories ontologiques-formelles. Mais comment s’accomplit
Ie passage de I’un & I’autre ? Comment le catégorial en vient-il a étre
«ontologique » ?

lI. Catégorial sémantique et catégorial ontologique :
transcendance du sens et catégorialité

Que Husserl ait pensé les pouvoirs de constitution du catégorial
sémantique par rapport au catégorial ontologique, c’est chose assurée. La

1. BENVENISTE, op. cit., p. 74.
2.Cf. RL1, §20,tr. T.1/1, p.79.



54 JOCELYN BENOIST

consistance des fonctions catégoriales ontologiques comme de moments
ontologiques propres semble bien en effet ne pouvoir s’expliquer que par
une action spécifique au niveau sémantique, qui met en jeu en fait une
fonction de catégorisation sémantique.

Ce que Husserl nomme les « formes catégoriales » — et non « les caté-
gories » — constitue en effet le paradigme méme du « moment dépendant ».
Une forme catégoriale, en un sens, n’existe pas par elle-méme. Elle ne se
déploie que dans ses incarnations dans différentes figures concrétes qui
conjuguent sa nécessité, mais en dehors de 1’inhérence auxquelles elle n’ est
pas a proprement parler. Comment dés lors la viser comme telle ? La
solution est clairement sémantique, et 1’intuition de la forme est ici
conduite par le langage, ou tout au moins par la modalité signitive de
I’intentionnalité, en vertu de sa propre catégorialité, sémantique. Pour
Husserl, la constitution de la catégorie comme telle comme objet spécifique
passe en effet par une opération de nominalisation au niveau de la visée
signitive du moment dépendant concerné.

Tout moment dépendant peut en général [...] €tre transformé en objet
d’une signification indépendante, comme par exemple : rougeur, figure,
égalité, grandeur, unité, existence. On voit, d’apres ces exemples, que ce
n’est pas seulement aux moments objectifs matériels, mais aussi aux
formes catégoriales que correspondent des significations indépendantes
qui portent spécialement sur ces formes, et, dans cette mesure, en font
des objets en soi ; tandis que ces derniers ne sont pas pour autant en soi
au sens de I’'indépendance '.

On voit ici que c’est paradoxalement la non-congruence des relations
de dépendance et d’indépendance de la grammaire et des objets au sens
naif du terme qui confére a la grammaire un véritable pouvoir de constitu-
tion de ’objectivité comme telle, notamment dans ce qu’il faut bien
appeler une production des formes catégoriales objectives sur la base des
catégories sémantiques. Non pas que les unes s’identifient aux autres (c’est
justement ce qui explique la dissymétrie du pouvoir de composition de la
modalité signitive de 1’intentionnalité et de celui de sa modalité intuitive),
mais c’est dans le moule des autres qu’elles se constituent, selon
I’imposition de leurs formes a une matiére intuitive qui est pour ainsi dire
réélaborée de I’intérieur par ce travail signitif. D’une certaine facon, la
signification a le pouvoir de production des formes, et par 1a, elle fait voir
I’intuition autrement, elle la constitue pour ainsi dire dans sa catégorialité
propre. ’

La théorie de I’intuition catégoriale, remaniement décisif de 1’antique
doctrine des catégories dans les Recherches logiques, tout a la fois en

1. RL1V, §8 a), tr. T.1I/2, p. 106-107.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 55

apporte la confirmation et complique quelque peu ce modele, en en avouant
les apories. Au carrefour stratégique de cette doctrine, il est clair que le
probleme de la catégorialité pour Husserl ne se joue pas sur un registre ou
I’autre de I’intentionnalité, mais a leur rencontre, entre la grammaire et
Uintuition, au point du remplissement, qui n’est rien d’autre que le lieu
théorique ou signification et intuition échangent leurs propriétés.

La «catégorie » ne saurait €tre réduite au simple cas d’une grammaire
dans la mesure ou elle n’est elle-méme rien d’extérieur a 1’objet. Dans la
plus pure tradition kantienne, elle fait pour Husserl partie intégrante de
I’appréhension de 1’objet comme tel, en tant que ce qui précisément carac-
térise la structure d’objet est de toujours apparaitre « comme » tel ou tel,
c’est le en tant que. La catégorie, ou le catégorial, est une des piéces
maitresses de ce en tant que, en vertu duquel I’objet se trouve qualifié,
méme si, notons-le, pour Husserl contrairement a Kant il ne s’y identifie
pas strictement. Le en tant que quoi (als was) 1’objet est visé a un nom chez
Husserl : il s’agit de la matiére de I’intentionnalité'. Dans cette « matiere »
sont aussi bien par la-méme déterminées « quelles formes catégoriales »
I’acte attribue a I’objet 2. En fait, en toute rigueur,

des que, dans un acte objectivant apparait une matiére articulée, on y
trouve aussi une forme catégoriale, et il est de ’essence de toutes les
formes catégoriales de se constituer dans des actes fondés >.

Ce théeme de I’articulation (du fait d’étre « membré », gegliedert) est
évidemment fondamental. L’articulation de la mati¢re n’est pas concevable
en dehors de sa catégorialité. Or celle-ci requiert de toute évidence un
mode de fondation spécifique. Celui-ci reléve-t-il de la seule logique de la
dépendance et de 1’indépendance des moments de signification (ce que
nous avons nommé la grammaire) ? On peut en douter, puisque d’une part
la mise en évidence de celle-ci a fait fond sur la fondamentale dissymétrie
observée entre la dépendance des significations et la dépendance des objets
en tant que proposés par la signification a I'intuition, dissymétrie dans
laquelle méme se manifeste 1’originarité du pouvoir du signifier ; d’autre
part, quand bien méme le catégorial ontologique serait un simple effet
d’opérations de catégorisation sémantiques, en elles-mémes productrices de
forme, sur I’intuition, il resterait a celles-ci, pour devenir ontologiques, a se
remplir, ce qui est absolument propre a I’intuition et requiert la mise en jen

1. Cf. notre essai « L’origine du sens : phénoménologie et vérité », in Autour de
Husserl : I’ego et la raison, Paris, Vrin, 1994, notamment p. 290 sv.

2.RLV, §20,tr. T. /2, p. 222.

3. 1bid., § 42, r. T.11/2, p. 312.

4.Cf. RLV, §8 a), tr. T. I1/2, p. 106-107.



56 JOCELYN BENOIST

de fonctions spécifiques, comme 1’a théorisé la premiere Section de la VI¢
Recherche logique.

D’ou le probleme de la deuxieéme Section de cette méme Recherche,
qui est de savoir si et en quel sens il y a «intuition catégoriale », et dans
quel rapport celle-ci se tient avec I’effort constituant de la signification.

Dans la mesure ot Husserl parle de « remplissement des actes catégo-
riaux »!, il semble bien en un sens autonomiser le catégorial par rapport au
remplissement. L’acte est catégorial avant méme d’étre rempli, et indépen-
damment du fait de 1’étre, peut-étre méme de la possibilité de I’étre. Or le
sens d’un acte non rempli intuitivement, comme 1’établissent les équations
du § 23 de cette VIERecherche logique ?, c’est d’étre signitif. L’indifférence
relative du catégorial au remplissement est donc lourde d’indications en
direction de sa signitivité fondamentale. Cela ne nous dédouane évidem-
ment en rien du probléme de son remplissement, bien au contraire :
comment cette vertu de la signitivité qui est de porter la structure (le
catégorial) peut-elle venir a I’intuition, au point d’étre en un sens elle-
meéme objet d’intuition (dans I’intuition des « catégories ») ?

La difficulté devient alors celle, classiquement associée a la pensée
catégoriale, mais posée dans des termes nouveaux a la lumiere de la
distinction de I’intuition et de la signification, du rapport de la sensibilité et
de I’entendement, a laquelle est thématiquement consacrée la deuxiéme
Section de 1a Recherche. Le probleme est que

jamais la simple sensibilité [et, a 1a base, il n’y a pas d’autre “intuition”]
ne peut fournir un remplissement a des intentions catégoriales, plus
précisément a des intentions incluant des formes catégoriales ; le
remplissement réside au contraire toujours dans une sensibilité informée
par des actes catégoriaux .

L’intuition remplissante ne demeure donc pas indifférente a 1’opération
de « catégorisation ». Le paradoxe est qu’une forme catégoriale signitive ne
peut étre remplie que par une intuition déja elle-méme catégorisée. Pour
I’intuition (le « voir »), si I’on peut dire, I’information par des actes catégo-
riaux se précede toujours déja elle-méme comme condition de sa propre
visibilité€. On voit toujours sur fond de paroles et méme plus, ce qu’on
parle : tel pourrait aussi étre le sens de la doctrine de «[!’intuition
catégoriale », qui met en évidence 1’existence et le déploiement du
catégorial d’origine signitive au cceur méme de 1’intuitivité, comme
élément de D’intuition elle-méme. Ce n’est qu’a la condition de ce
paradoxal échange des propriétés que les conditions d’un remplissement

1. RL VI, Introduction, tr. T. III, p. 16.
2. Ibid., § 23, tr. T. I, p. 103.
3. Ibid., Introduction, tr. T. I, p. 16.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 57

deviennent pensables pour ces fameuses «formes catégoriales » qui
viennent de la signitivité. Il faut en un sens que I’intuition soit déja formée
par la catégorie pour étre susceptible de la remplir et lui donner la plénitude
intuitive. Ici I’intuition cesse d’étre 1’élément inerte indéfiniment reli€ par
des formes catégoriales qui lui seraient étrangeres, purs produits de la
spontanéité d’un entendement non sensible, suivant les schémas éculés de
la pensée catégoriale classique.

Il n’y a des lors pas lieu de s’étonner que la doctrine de I’intuition caté-
goriale (donc d’un voir des catégories) s’enracine dans une révision du
concept méme du « voir » de I’intuition simple, qui ne revient a rien d’autre
qu’a réinterpréter ce voir au sens d’un « voir comme » !, c’est-a-dire tou-
jours déja catégorialement constitué. C’est dans la catégorialité de ce voir
que s’enracine la possibilité, au niveau des actes d’intuition fondés, une
fois acquise pour eux cette possibilité d’abstraction qui est celle de la
forme, de « voir » les catégories. Contrairement & un mythe de I’empirisme
tenace que Husserl détruit ici, non seulement les énoncés nominaux, mais
les énoncés complexes, peuvent recevoir un remplissement, et cela en tant
que tels, c’est ce que nous apprend I’expérience familiere, immédiate, du
voir comme « voir comme ». C’est 1 aussi bien qu’on trouve la source de la
possibilité d’un remplissement intuitif des formes catégoriales supérieures
aussi.

En effet, dans l’énoncé complet (moments nominaux qui peuvent
éventuellement étre remplis «immédiatement» de fagon sensible et
moments proprement formels de la proposition, comme la copule) le fait
est que «tout» est rempli : I’énoncé, dans sa complexité méme, exprime
alors notre perception, sans que tel ou tel moment puisse & proprement
parler étre dit « plus» percu qu’un autre. Le remplissement affecte les
moments dépendants de 1’énoncé tout autant que ses moments indé-
pendants. Ce qui aussi bien conduit a réviser 1’idée que 1’on se fait
habituellement de la «simplicité » du remplissement éventuel de la
signification nominale : 1a ot celle-ci est remplie par une intuition corres-
pondante, c’est aussi bien en tant que nom, donc dans sa forme catégoriale
(«nominale ») 2. A vrai dire on peut se demander s’il y a un remplissement

1. Cf. RL VI, §40, tr. T. I, p. 159-160, la fameuse analyse sur le sens qu’il y a &
dire qu’on voit non seulement « ce papier, un encrier, plusieurs livres », mais également
«qu’on a écrit sur ce papier, qu’il y a ici un encrier de bronze, que plusieurs livres sont
ouverts ». Sur tout ceci le rapprochement avec W ITTGENSTEIN, Investigations philo-
sophiques, tr. Pierre Klossowski, Paris, Gallimard, 1961, p. 346, est inévitable. Pour ce
rapprochement, cf. Kevin MULLIGAN, « Seeing As and Assimilative Perception », in
Brentano-Studien, (1) 1988, p. 129 sv.

2. « Or, si I’on y regarde de plus pres, cette question peut se transposer aux signifi-
cations nominales, a supposer toutefois qu’elles ne soient pas justement sans forme,
comme les significations propres. Tout comme 1’énoncé, le nom posseéde déja dans son



58 JOCELYN BENOIST

qui ne serait pas lui-méme catégorialement structuré, sauf a envisager le
cas de la « pure intuition », qui ne serait pas un « remplissement» (qu’y
aurait-il a remplir 7), et qui est une fiction idéale.

Le connaitre, en tant que connaitre « comme », atteste un pouvoir de
formation catégoriale de la signification sur I’intuition, qui en lui-méme ne
semble pouvoir étre rempli, tant que 1’on se tient a un sens étroit
(« empiriste ») de Iintuitivité. Du point de vue de I’intuition au sens étroit,
quelle différence entre « ce papier blanc » et « ce papier qui est blanc »?
Dans un cas et dans ’autre, nous « voyons » la méme chose, et les deux
énoncés se distinguent par des différences catégoriales, proprement de
I’ordre de la signification, que sur le plan intuitif rien ne semble pouvoir
spécifiquement illustrer. Il y a 1a un « excédent » (Ueberschuf3) apparent de
la modalité signitive de 1’intentionnalité sur sa modalité intuitive '.

Pourtant croire qu’il y aurait 1a un véritable manque du co6té de
I’intuition, qui serait a combler, c’est faire fond sur une mauvaise compré-
hension de l’intuition elle-mé&me, et certainement des rapports qu’elle
entretient avec la signification (comme si celle-ci était elle-méme quelque
chose de nécessairement a remplir). En effet, il serait tout a fait erroné de
penser que « ce papier qui est blanc » soit un énoncé qui en tant que tel ne
puisse pas connaitre de remplissement intuitif. L’intuition simple, si elle
n’est pas assurément déja intuition catégoriale, au sens d’intuition des
catégories, est le plus souvent (toujours ?) déja le lieu d’une formation
catégoriale, dont la signification se voit en elle, en tant que telle, pleine-
ment et adéquatement remplie. C’est ce qu’illustre le fameux exemple de la
prédication L’or est jaune. 1l faut concevoir, du c6té de la perception, des
actes fondés dans les perceptions sensibles, paralleles aux mouvements de
fondation catégoriale qui s’accomplissent du cdté de I’intention de signifi-
cation, et ces actes apportent comme tels leur remplissement aux signifi-
cations complexes qui sont constamment pour nous les guides de nos
perceptions. Lorsque je veux savoir si ’or est jaune (c’est toujours dans
cette optique de connaissance, et seulement en elle qu’a lieu le remplisse-
ment), je me tourne vers un lingot ou une barre d’or, et que vois-je donc ?
Non pas d’un c6té de I’or et de I’autre c6té le fait du jaune (ces visions
primaires d’ailleurs existent-elles, du moins en tant que visions primaires ?)
mais I’or-est-jaune, en un seul mot, comme un fait méme de perception,

apparence grammaticale, sa “mati¢re” et sa “forme”. » RL VI, § 40, tr. T.II, p. 160.
Encore y aurait-il a redire méme a cette dénégation de la forme qu’il faut pourtant
nécessairement attribuer aux noms propres si I’on prend au sérieux la critique faite 4 la
théorie millienne du nom propre dans la RL 1, qui conduit inévitablement 3 les réin-
tégrer au régime général de la signification (ils ne sont en aucun cas des indices) et donc
a leur reconnaitre une forme de grammaticalité propre. La-dessus, cf. notre « Husserl et
le mythe de la signification ».
1. RL VI, §40, tr. T. I, p. 162.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 59

d’intuition'. La copule est, forme catégoriale par excellence, ne peut
évidemment en elle-méme absolument pas étre remplie 2, elle reléve du pur
signitif ; et pourtant, dans la perception que 1’or-est-jaune, elle est bien elle-
méme donnée. L’énoncé se remplit comme un tout, avec sa formation caté-
goriale et c’est en ce sens-la que I’intuition elle-méme prend une « forme ».
L’intuition catégoriale n’est rien d’autre que la mise en €vidence de cet
élément formel qu’il y a toujours déja dans I’intuition par la mise en
variables de celle-ci, mise en variables qui constitue alors la forme (en tant
que forme de la matiére intuitive elle-mé&me, forme intuitive) en objet
propre d’intuition. Toujours dans son optique formalisante (le catégorial en
tant que tel, en tant qu’il peut lui-méme faire 1’objet d’une intuition, est
toujours produit d’une formalisation), Husserl a mesuré les possibilités de
remplissement d’un énoncé au moule de la mise en variables :

c’est exclusivement aux places indiquées par des symboles littéraux,
dans ces “formes de jugement”, qu’il peut y avoir des significations qui
se remplissent dans la perception elle-méme 3,

ceci au sens de la simple perception sensible. Reste alors la forme, I’articu-
lation (Gliederung) elle-méme qui configure le rapport des variables. La
these de Husserl est que celle-ci peut étre visée comme telle et constituée
en objet précisément par « abstraction formalisante ». I y a alors lieu d’une
intuition d’un type particulier, qui ne peut étre appelée intuition que par
analogie avec I’intuition sensible courante, dans la mesure ou le propre de
son objet est de ne pas étre « immédiatement » donné 4, mais donné comme
fondé, comme constitué par un acte propre. C’est dans cette activité
fondatrice, cette « fabrication» (la formalisation) que réside le sens de
I’objectité catégoriale. En quoi peut-on dire alors qu’il y a aussi et quand
méme, en dehors de toute « immédiateté », intuition ? Husserl n’a évidem-
ment ici rien d’autre en téte que 1’expérience de ce que 1’on nomme
usuellement 1’évidence mathématique. Celle-ci ne reléve certainement pas
de I’intuition au sens ordinaire du terme, mais de ce sentiment de contrainte
produit par I’exhibition d’une structure a laquelle on parvient a I’issue
d’une chaine d’opérations signitives. L’intuition, rappelle Husserl, est un
concept purement différentiel %, il

1. Ibid., § 44, tr. T. 1M, p. 172.

2. Ibid., § 43, tr. T. 1M, p. 170.

3. Ibid., § 42, tr. T. 10, p. 167.

4. Ce qui ne veut pas dire informellement donné : il y a forme la plupart du temps
dans I’intuition sensible, mais celle-ci n’est pas alors thématique, visée en elle-méme et
pour elle-méme, elle informe simplement 1’objet sensible et constitue son « comme »
propre.

5. Cf. notre essai « L’origine du sens », p.307 sv.



60 JOCELYN BENOIST

se caractérise toujours par sa différence avec les actes d’essence
analogue, et c’est par 1a seulement qu’il se dégage en toute clarté, c’est-
a-dire grice a la différence avec la présentification par image et I’évoca-
tion purement signitive .

Nous avons 1’objet « lui-méme » sous les yeux, méme 1a ou il s’agit d’un
objet purement formel, « construit» par des actes de synthese supérieurs,
cela veut dire : nous nous heurtons aux limites de ses contraintes en tant
que contraintes, 1’objet apparait en tant qu’invariant des variations
(signitives, imaginatives) qu’on peut lui faire subir. On peut réver un
cercle, on peut I’affecter de modifications dans sa construction signitive (sa
«définition nominale »), mais il y a un moment ol cela cesse d’étre un
cercle (de répondre aux propriétés formelles qui sont celles du cercle), et ce
moment assigne en creux celui ou il serait donné comme cercle en tant
qu’objet idéal, dans la pureté de son essence, contrepartie intuitive des
avatars qui sont les siens. La est le sens de I’objet, d’étre « lui-méme » dans
I’intuition : la contrainte 1’objective. S’il y a une chose qui est visée comme
a connaitre, elle doit pouvoir en quelque fagon étre donnée, €tre présentée
dans ce qu’elle est. C’est cette idée d’€tre soi-méme, de valeur ontologique
du connu comme tel, qui authentifie I’idée d’intuition. Intuitionner quelque
chose, que ce soit un objet sensible simple immédiatement donné (une
fleur) ou un objet mathématique supérieur non représentable (un corps
algébrique), c’est I’avoir tel que c’est, dans son identité & soi qui se main-
tient dans toutes les variations réelles et surtout possibles de la donnée (ce
passage au possible qui a lieu a travers les modalités impropres de 1’inten-
tionnalité — imaginative, signitive — est essentiel pour comprendre la
possibilité des essences formelles en tant qu’objets d’intuition elles-
mémes) de la donnée. C’est ainsi qu’aux opérations de fondation catégo-
riale propres au signifier correspondent ce qu’il faudra bien appeler des
intuitions fondées, fondées dans la formalité des intuitions sensibles
ordinaires, mais qui par elles-mémes (en vertu de la formation catégoriale
dont les actes du signifier ont induit, puis mis en évidence par une
opération secondaire — la « nominalisation» — la constitution en ces
derniéres) ont leur propre objet: ces formes catégoriales elles-mémes,
entendues comme objets d’ «intuition » propres.

Que pergoit-on dans Iintuition catégoriale ? Paradoxalement, et c’est
certainement 1a le génie de Husserl, rien d’autre que dans [’intuition
sensible. L’avénement de la forme catégoriale comme objet d’intuition ne
supprime pas ’intuition simple de 1’objet « sur» lequel cette forme est
pergue.

1. RL V1, §45, tr. T. 1, p. 176.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 61

" La fonction de la pensée synthétique (la fonction intellective) agit sur
[les représentations], elle leur donne une forme nouvelle, bien que ce
soit en tant que fonction catégoriale selon un mode catégorial ; et, par
suite, de telle maniére qu’ainsi le contenu sensible de 1’objet phéno-
ménal demeure inchangé. L’objet n’apparait pas avec de nouvelles
déterminations réelles, il est 1a, bien le méme, mais selon un mode
nouveau '.

Ce mode nouveau est celui de la forme, a laquelle I’intuition catégo-
riale en tant que telle se rapporte, dans la mesure intuitive qui est prise de
I’acte de fondation en vertu duquel ce qui est donné 1’est selon une certaine
forme, qui peut étre déployée suivant ses lois générales (celle de la « pensée
catégoriale »). Comment percevoir la connexion comme telle ? Certaine-
ment pas autrement qu’en percevant des objets sensibles en connexion A et
B. Mais les percevoir eux, dans une « perception sensible immédiate », ne
suffit pas. Encore faut-il percevoir la connexion comme telle?, c’est-a-dire
ces deux objets sensibles en tant qu’ils sont objets d’un acte de synthése
qui les rassemble comme étant « en connexion » et en fait un « ensemble »
au sens que nous avons vu plus haut, c¢’est-a-dire aussi bien quelque chose
de formel, qui pourrait &tre mis en variables et dans lequel A n’est en effet
plus qu’un A (et non une table) et B plus qu’un B (et non une chaise). Nous
n’en continuons pas moins a percevoir la table et la chaise, et c’est sur le
fond de cette perception que la connexion est « pergue » 3.

*
* *

Le résultat positif de cette doctrine de I’intuition catégoriale est que
nous avons trouvé ici d’une certaine fagon « la contrepartie intuitive » * des
lois de la grammaire pure logique. On peut compliquer morphologique-
ment les intuitions, complications qui réunissent des états de choses
(Sachverhalte) en de nouveaux états de choses. De ce point de vue, le
catégorial-intuitif, voie d’acceés phénoménologique au catégorial-ontolo-
gique dont nous recherchons depuis le début I’origine, semble bien consti-
tuer comme une réplique du pouvoir de catégorisation du sémantique.

1. Ibid., § 49, tr. T. 10, p. 191. Cf. § 61, p.224.

2. Ibid., § 56, tr. T. 1, p. 208. Cf. § 48, p. 190 : « celle-ci exige un acte nouveau qui
s’empare de ces représentations, qui leur donne forme et les relie adéquatement. »

3. Cf. RL VI, § 60, tr. T.II, p. 220 : « Il est de la nature méme des choses qu’en
derniére analyse tout ce qui est catégorial repose sur une intuition sensible, bien plus,
qu’une intuition catégoriale, donc une vision évidente de I’entendement, une pensée au
sens le plus élevé, qui ne serait pas fondée dans la sensibilité, est une absurdité. »

4. RLV1,§59,tr. T. 1O, p. 219.



62 JOCELYN BENOIST

C’est bien ce qui semble s’énoncer dans la relation établie par Husserl

a priori entre la formalité catégoriale de 1’intuition et I’existence d’un acte

signitif correspondant, au moins comme possibilité (et condition de possi-
bilité) a priori: qu’

a tous les actes d’intuition catégoriale avec leur objet 4 forme catégoriale

puissent correspondre des actes purement significatifs, c’est 14 manifes-

tement une possibilité a priori. Il n’y a pas de forme d’acte de ce genre a
laquelle ne corresponde une forme possible de signification '.

Mais cette affirmation d’a priorité de la signification par rapport a
I’intuition se voit bien vite complétée par une thése décisive, qui remet en
question la transparence attendue — et supposée en toute phénoméno-logie
telle qu’on I’entend ordinairement — du catégorial ontologique-intuitif au
catégorial sémantique :

Le domaine de la signification est beaucoup plus vaste que celui de
Uintuition, c’est-a-dire que le domaine total des remplissements
possibles. Car, du coté des significations, s’ajoute encore cette multipli-
cité¢ illimitée de significations complexes auxquelles manque la
“réalité” ou la “possibilité” . [...] Il n’y a, en conséquence, aucun paral-
lélisme complet entre les types catégoriaux ou les types d’intuition
catégoriale et les types de la signification. A chaque type catégorial d’un
degré plus ou moins élevé correspond un type de signification ; mais,
étant donné notre liberté de relier significativement ces types en types

N

complexes, & chaque type ainsi obtenu ne correspond pas un type
d’objectivité catégoriale 2.

Triomphe de la signification sur I’intuition, cela au niveau méme du
catégorial ! Les lois de la grammaire pure logique excédent celles de la
logique stricto sensu, comme onto-logique (définissant la possibilité d’un
étant qui puisse étre produit dans I’intuition). Cet excédent n’est pas le fait
de la simple généralité supérieure des lois de la grammaire pure logique,
dans lesquelles celles de I’onto-logique, astreintes a elles comme a leurs
lois de composition (leur « grammaire ») pourraient faire leur lit. Non, cet
excédent est un excédent positif, qui exprime la capacité de la grammaire
de créer des objets (objets de prestations intentionnelles alors exclusive-
ment signitives) en dehors méme, voire en dépit de la logique. Cet
excédent est irréductible, il marque les limites de la puissance catégoriale
de P’intuition, et il ne doit en aucun cas étre confondu avec 1’excédent dont
il était parlé plus haut?, celui précisément de la catégorisation en un sens

1. Ibid., § 63, tr. T. 11, p.229.

2. Ibid., § 63, tr. T. 11, p. 230.

3. Amicus Mario, magis amica veritas. Cf. J.-L.. MARION, « Le phénomene saturé »
in Phénoménologie et théologie, ].-F. Courtine éd., Paris, Critérion, 1992, p. 93.



LE CATEGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 63

étroit («logique »), qui, si elle excéde les limites de la seule intuition
«sensible », constitue I’objet méme de I’intuition catégoriale. Non, il s’agit
l1a de I’excédent irréductible et originaire qui ne porte rien d’autre que le
dehors fondamental de I’intuition, en vertu de laquelle celle-ci peut étre
intuition, c’est-a-dire intuition de quelque chose (donc de quelque chose de
catégorialement déterminé).

Car c’est bien de cela qu’il s’agit ici. A tout systeéme catégorial
classique il faut son transcensus, la transcendance constitutive en vertu de
laquelle le dispositif catégorial se déplie. Classiquement c’est de celle de
I’étre qu’il s’agit. Dans une pensée radicalement interrogative pour laquelle
tout doit se constituer et justifier ses droits, la découverte trés simple et
géniale du Husserl des Recherches logiques est que 1I’€tre comme le
dispositif catégorial (que pour Husserl il ne transcende pas, mais dont il fait
pleinement partie) sont en eux-mémes dépassés par une transcendance qui
les déploie, tout en ouvrant un excédent originaire qui ne pourra jamais étre
replié dans ce dispositif lui-méme : il ne s’agit de rien d’autre que du sens,
comme prestation intentionnelle de signification. C’est ce que mesure
I’excédent premier (dans la I¢ Recherche logique) mais aussi dernier (au
bout de la mise en évidence du dispositif catégorial, dans la VI* Recherche
logique) de la signification sur I’intuition.

Etait-on si loin d’entendre ce que parler veut dire ?

Jocelyn BENOIST
Maitre de Conférences a I’Université de Rennes |






QUE VEUT LA « GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE »

DE HUSSERL ?

a-t-il seulement lieu d’examiner le projet d’une grammaire purement

logique ? Mieux vaudrait faire tout bonnement abstraction de « la these
étrange du philosophe Husserl », proclame abruptement Hjemslev au seuil
de ses Principes de grammaire générale. Tant il va de soi aux yeux du
linguiste danois que «les faits grammaticaux sont des faits psycho-
logiques » et ne relevent en rien d’une hypothétique logique « pure »!.
L’avertissement n’empéche pourtant pas Jakobson, quelques décennies
plus tard, d’affirmer tout aussi péremptoirement que « la pensée de Husserl,
développée dans le second volume de ses Recherches logiques et en
particulier le chapitre qui traite de “la différence entre les significations
indépendantes et dépendantes et 1’idée de la grammaire pure” », doit &tre

1. Historisk-filologiske Meddelelser, Copenhague, 1928 (XVI), n°1, pp. 40 et 25. 11
faut dire que pour HIEMSLEYV la logique elle-méme « fait tout enti¢re partie de la psycho-
logie » (id. p. 19). L’interlocuteur privilégié de Husserl en matiére de grammaire uni-
verselle, MARTY (auquel Hjemslev ne manque pas de renvoyer), exprime une pétition de
principe similaire : les connaissances « tant aprioriques qu’empiriques » relevant de la
grammaire universelle auraient dans la Sprachpsychologie leur « patrie naturelle »
(natiirliche Heimat :Untersuchungen zur Grundlegung der allgemeinen Grammatik und
Sprachphilosophie, Halle, Niemayer, 1908, p. 67 n.). HUSSERL rétorque vigoureusement
dans la seconde édition de la Recherche IV qu’une telle position pourrait avoir des
conséquences graves : elle conduirait a intégrer a la psychologic ’ensemble de la
mathesis formelle. Caricature ? Nullement, puisque Marty, dans un passage que Husserl
ne mentionne pas, justifie sa position en expliquant précisément (id., p. 63) que si I’on
acceptait d’enclore les « lois de la sémasiologie universelle » dans une « logique pure »,
il n’y aurait plus de raison de ne pas désigner cette « logique » comme « le site naturel
(natiirlicher Ort) de toutes les propositions mathématiques » — ce qui apparemment est a
ses yeux le comble de 1’absurdité, et non pas comme pour Husserl I’évidence méme. La
portée épistémologique de cette querelle sur le rapport de la grammaire universelle a la
psychologie est donc a la mesure des présupposés qu’elle met en ceuvre.



66 PHILIPPE DUCAT

considérée rétrospectivement comme un moteur effectif des « débuts de la
linguistique structurale »'. Voila pour les linguistes. Symétriquement,
Gérard Granel en des écrits logiques qui vont au devant de « ce que Husserl
ne peut penser » ne cache pas son scepticisme face a un projet qui n’aurait
selon lui conduit le phénoménologue qu’a «affecter de 1’indice “pur”
I’échafaudage le plus banal des langues indo-européennes »2; tandis que
Michel Bourdeau insiste au contraire, dans un article récent, sur « I’intérét
sans équivalent » du «programme présenté dans la IV®¢ Recherche logique »,
censé avoir déja « séduit bon nombre de logiciens »>. Un tel conflit des
interprétations (ou au moins des évaluations) pourrait suffire a justifier
gu’on étudie pour lui-méme ledit «programme », accordant a une
Recherche souvent trop rapidement mise a nu par ses exégétes mémes la
lecture patiente qu’elle appelle: quel livre serait plus propre que les
Recherches logiques a transformer son lecteur en philologue nietzschéen,
«ami du lento » et « professeur de lente lecture »*? La mise au clair, a
laquelle nous nous limiterons ici, des différentes tdches assignées par
Husserl a la « grammaire purement logique » pourrait permettre ultérieure-
ment de juger du bien-fondé des deux principaux griefs généralement
élevés a I’encontre du phénoménologue, a savoir’ 1’assujettissement de la
logique a la grammaire et la logicisation de la langue.

I) Enumération des tdches de la grammaire purement logique

Appliquant au domaine des significations idéales des considérations
générales de la II¢ Recherche relatives aux relations entre touts et parties,
objets autonomes et inautonomes, la grammaire purement logique s’enga-
gerait au moins, selon M. Bourdeau, dans une double direction : visant a
dresser « un inventaire des éléments minimaux de signification déposée
dans le langage » avant de formuler « les lois de leur composition, les regles

1. Essais de linguistique générale, tr. N. Ruwet, Paris, Minuit, 1973, T.1I, p. 12. Cf.
du méme Jakobson I’anecdote autobiographique relatée in “Implications of language
universals for linguistics” (Universals of language, Greenberg éd., Cambridge [Mass.],
MIT, 1963, p. 218 : « When questioned by my examiner in Moscow University about the
possibility of a universal grammar, I answered by quoting that professor’s negative
view of Husserl’s reine Grammatik. There followed a demand for my own attitude ; to
the questioner’s vexation I replied by advancing the necessity of linguistic’s research in
this field. »

2. Ecrits logiques et philosophiques, Paris, Galilée, 1990, pp. 213 et 217.

3. « Husserl et la logique contemporaine », in Kairos, n° 4, 1993, p. 16.

4. Aurore, Avant-propos, § 5, tr. J. Hervier, Paris, Gallimard, 1970.

5. Comme le rappelle R. Schérer, La phénoménologie des « Recherches logiques »
de Husserl, Paris, PUF, 1967, p.227.



QUE VEUT LA « GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE » DE HUSSERL ? 67

de bonne formation catégoriale »'. Cette présentation des intentions de
Husserl peut toutefois sembler par trop sommaire. Certes, elle correspond
assez fidelement aux lignes directrices esquissées par Husserl dans 1’ Intro-
duction a la Recherche IV : «fixation des catégories de signification
essentielles » et formulation des «lois qui ont cours dans la sphere des
complexions de signification » 2. Mais a y regarder de plus pres, Fr. Dastur
note qu’a I’effort en vue d’établir « les catégories pures de signification » et
a la tentative de détermination des « lois de composition des significations
partielles dans les ensembles bien formés » s’ajoute dans le cours du texte
une « troisieéme tache », plus ambitieuse peut-&tre et qui devrait consister,
une fois délimité le « systeme des formes syntaxiques de base », a dégager
les « lois élémentaires indépendantes de leur combinaison »*. Ne faudrait-il
pas toutefois détailler encore un peu plus le « programme» de la IVe
Recherche 7 La maniere dont Husserl le formule a plusieurs reprises peut
bien laisser croire a un schéma tripartite semblable a celui qui vient d’étre
rappelé. C’est ainsi que la seconde rédaction du § 13, censé présenter enfin
au lecteur «les lois de la complexion des signification et la morphologie
purement logique-grammaticale », annonce qu’il s’agit de fixer les « formes
primitives » des significations, puis leurs «formes primitives de
complexion et de modification », pour enfin prendre en vue les formes que
’on peut en dériver « par complication ou modification continue »*. Et la
ou en 1901 le § 14 ne faisait, en fin de Recherche, que mentionner « les lois
aproriques de signification », la seconde édition ne manque pas de répéter,
toujours sous les apparences d’un projet en trois volets et sous une forme
encore plus condensée que celle du § 13, que «la discipline mise au jour
dans la présente Recherche» tend a mettre en lumiére « les structures de
signification primitives, les types primitifs d’articulation et de jonction de
méme que les lois opératoires, qui s’y enracinent, de la complexion et de la
modification de signification » 5.

Qui ne voit, cependant, que Husserl assigne 1a a la grammaire purement
logique non pas trois tdches mais quatre 7 Il est en effet douteux que la
détermination des lois formelles (primitives ou dérivées) de la modification

1. Art. cit., p. 15.

2. RL 1V, Introduction, A 286, B 294.

3. « Husserl et le projet d’une grammaire pure logique », in Cahiers de philosophie
ancienne et du langage de I’Université de Paris XI1, série Philosophie et langage, 1994,
n° 1 “Grammaire, sujet et signification”, pp. 96, 98 et 99 (Paris, L’Harmattan). Cf. J.M.
EDIE, « Husserl’s conception of “the grammatical” and contemporary linguistics »,
article de 1972 repris in Readings on Husserl’s logical investigations, J N. Mohanty éd.,
La Haye, Nijhoff, 1977, pp. 146 et surtout 148 : ]a définition des lois de combinaison de
significations serait « the third and FINAL task of pure logical grammar ».

4.RL1V, §13,B 330 sv.

5.RL1V,§ 14, resp. A 318 et B 336.



68 PHILIPPE DUCAT

puisse étre mise sur le méme plan que celle des reégles de la bonne forma-
tion des expressions composées. Pourquoi donc ? Pour la logique pure, il ne
peut y avoir de difficulté principielle a admettre « un des faits les plus
fondamentaux du domaine de la signification, a savoir que les significa-
tions obéissent a des lois a priori qui réglent leur jonction en de nouvelles
significations » ! : ¢’est 1a un fait « universel », ou tout au moins qui « joue
son rdle partout ou il y a jonction », et dont on peut rendre compte en se
contentant d’élargir le champ d’application de la « théorie des touts et des
parties ». Or il n’en va pas forcément de méme pour le fait ou la possibilité
d’une modification, méme (mais c’est toute la question) réglée, de la signi-
fication des expressions simples ou complexes. Ce phénomeéne peut diffici-
lement passer pour la simple particularisation d’une axiomatique générale ;
bien plutdt devrait-il apparaitre comme une énigme ou au moins un
probleme. Souvenons-nous, en effet, de 1’exigence premiere de la logique
pure telle que la formule la premiere Recherche: « use des mots suivant une
signification absolument identique ; exclus toute oscillation des significa-
tions » 2. Certes, Husserl distingue entre cet idéal normatif d’univocité de
tout discours scientifique et 1’idéalité spécifique des significations. Il
n’empéche que la logique pure ne peut en se faisant grammaire purement
logique faire abstraction de ses normes propres, ni envisager comme un fait
anodin qu’elles puissent se voir contredites par les faits de langage. La IV¢
Recherche ne se contente du reste pas de rappeler que «’intérét logique,
qui porte sur des significations identiques-unitaires, exige la constance de
I’intention de signification ». Husserl y signale plus fermement encore que
«considéré logiquement, tout changement de la signification doit étre
considéré comme une violation des normes (Abnormitdt) »3. Comment
admettre et expliquer que des significations essentiellement caractérisées
comme idéales-identiques, idéales en tant qu’identiques, se transforment ?
Comment intégrer des faits relevant de la violation des normes de la
logique pure dans une grammaire purement logique ? D’autant que Husserl
ne se dissimule pas qu’on n’a pas affaire avec la modification de significa-
tion a la possibilité d’écarts seulement porovisoires et réductibles entre
normes logiques et phénomenes linguistiques. Loin que la logique puisse se
faire juge de la langue et sanctionner (au sens de réprimer) ses écarts, elle
doit au contraire s’incliner devant le fait que « ce qui est logiquement hors-
norme (das logisch Abnorme) se manifeste comme sanctionné [au sens
d’admis] par la grammaire (als grammatisch sanktioniert) »*.

1.1d.,§10, A 307, B 317.
2.RL1T, §32, AB 102.
3.RLIV,§11, A 309, B 322.
4.1d.,A310B 322.



QUE VEUT LA « GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE » DE HUSSERL ? 69

Mais c’est peut-étre — et paradoxalement cette radicalisation laisserait
espérer que la grammaire purement logique puisse pleinement rendre
compte des phénomenes d’abord appréhendés commme anormaux — qu’en
fait I’anomalie n’est pas seulement grammaticale mais s’enracine, au dela
du « caractere général des expressions », dans « la nature de la chose en
question », autrement dit la « pure nature » (premiére édition) ou mieux la
«pure essence » (seconde édition) du « domaine de la signification»'. Si
I’anomalie surgit ainsi au coeur du champ des significations idéales et du
fait méme de leur nature, la logique pure n’aura-t-elle pas plus de facilité,
non pas certes a en juguler la prolifération, mais a s’en expliquer les
mécanismes ? Irréductibles en pratique, les différentes «classes d’ano-
malies (Abnormitdten) » qui ne cessent de « revenir partout » (au point qu’il
faille se résoudre a les considérer comme partie intégrante du «fonds
grammatical de toute langue »?) ne sont-elles pas au moins passibles —
comme ]’assurance husserlienne quant a leur classification possible tend a
le suggérer — d’une €lucidation purement théorétique ?

C’est a une telle mise en ordre que devrait conduire la réalisation du
programme de fixation des lois de la modification de signification. Notons
comme un premier résultat de notre enquéte, avant de suivre Hussel dans
I’exécution de cette quatrieme tache de la grammaire purement logique,
qu’il s’agit bien 1a d’un travail distinct de la détermination des lois de la
jonction des significations. La 1égalité régissant des phénoménes définis
comme hors-normes ne peut pas ne pas avoir une certaine spécificité, de
méme qu’on peut s’attendre que sa mise au jour et son exposition systéma-
tique se révelent plus particulierement délicates. En tout cas la seconde
édition de la Recherche IV renonce a affirmer avec la premiere que les
«lois de la modification de signification » font « intrinséquement partie »
des «lois de la jonction de signification » *.

2) Husserl et le probléme de la suppositio materialis

Que la tiche soit délicate, en témoigne peut-étre pour commencer la
difficulté qu’a Husserl & démontrer que les phénoménes de modification
obéissent a des lois apparentées et pourraient méme éventuellement étre
rassemblés sous un titre terminologique commun. La ou le titre du § 11 de
la premiére édition laissait espérer qu’on aurait a rendre compte seulement
et suivant les mémes principes de la suppositio materialis et d’un phéno-
mene anonyme mais énigmatiquement désigné comme « son analogue », le

1.1d., A309 B 322.
2.1d., A309 sv. B 322.
3. «eng gehorig»: Id., §13, A 314,



70 PHILIPPE DUCAT

texte de 1913 reconnait qu’il va falloir faire face a une pluralité de types de
«modifications de signification », tout en considérant comme acquis que
tous « s’enracinent dans I’essence des expressions ou des significations » '.

Husserl caractérise la suppositio materialis par un trait principal. Elle
consiste selon lui en ce qu’une expression, au lieu de remplir sa « fonction
normale » de théme de transition et de se contenter d’ «éveiller sa signifi-
cation » 2, retient I’ attention et, animée de nulle autre intention de significa-
tion désormais que celle, directe, qui renvoie a elle-méme, « se nomme
elle-méme comme phénoméne grammatical »*. Ce qui se produit, explique
Husserl, si par exemple nous disons « «et» est une conjonction » : entre en
jeu alors non pas la signification inautonome normale de «et», comme
dans « Marx et Lassalle sont les peres fondateurs de la social-démocratie
allemande »*, mais une autre signification, autonome et directe, orientée
vers le petit mot « et». L’expression également change (ce qui bien siir est
une anomalie du point de vue de la typique des formes élémentaires de
signification qui constitue la premidre strate de la grammaire purement
logique) de catégorie: de syncatégorématique ou co-signifiante, elle
devient catégorématique.

La difficulté est ici que cette modification de signification et ce
changement de statut de I’expression restent largement imperceptibles. En
m’entendant prononcer «et est conjonction », qui pourrait décider si
j’emploie «et» avec sa signification normale, auquel cas je produis un
amas de mots dépourvu de sens (puisque la conjonction employée en tant
que telle ne peut en vertu des lois a priori de la jonction des significations
faire office de sujet), ou si ce mot est employé par moi anormalement
comme son nom propre ? Il revient a 1’auditeur de donner sens a ce que je
dis en prétant a la supposée matiere nominale de mon énoncé (si c’en est
un) la structure logique de la suppositio materialis dont le phénomene
grammatical ne porte pas quant a lui d’empreinte décelable, ou comme
dirait Husserl de « signature sensible ». Va-t-il encore de soi que nous
avons affaire a une «altération du signifier qui s’enracine dans la nature

1. Pourquoi cette distinction ? Un tel intitulé ne revient-il pas a accorder une rela-
tive autonomie au plan de I’expression par rapport a celui de la signification, comme si
I’expression pouvait bien, finalement, &tre par ailleurs autre chose que le véhicule de sa
signification idéale ? Et si des anomalies s’enracinent dans la nature du domaine des
expressions et d’autres dans celui des significations, pourra-t-on vraiment les réputer
soumises a la méme 1égalité a priori ?

2.RL1V,§12, A 312, B 326 sv.

3.RLIV,§11, A 310, B 323.

4. L’exemple est de HUSSERL, in Ms FI 2, 14b. Les inédits cités par les présentes
pages le sont avec 1’aimable autorisation de M. le Professeur S. Ijsseling, directeur des
Archives Husserl de Louvain.



QUE VEUT LA « GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE » DE HUSSERL ? 71

idéale du domaine de la signification » et non a une « représentation modi-
ficatrice subjective » ! ?

I1 est vrai que la situation n’est pas tout a fait ]a méme dans le cas de
I’expression écrite 2. On ne peut plus dire alors que la distinction entre
suppositio materialis et attentat aux lois d’évitement du non-sens ne se
reflete pas le moins du monde dans la configuration sensible de I’expres-
sion. A défaut d’étre exprimée, la suppositio materialis peut malgré tout,
spécifie Husserl, étre « indiquée suivant la regle [...] par exemple par des
guillemets » qui, ni purs et simples indices dépourvus de signification, ni
expressions linguistiques (auquel cas I’ambiguité serait d’emblée dissipée),
recoivent le statut incertain d’auxiliaires artificiels du travail d’interpréta-
tion nécessaire au lecteur — « moyens d’expression extra- grammaticaux
(comme nous pourrions convenablement les nommer) »3. La «représen-
tation subjective », ou, «plus exactement, représentation au sens
psychologique ou phénoménologique »* semble bien avoir ici sa part, pour
autant que la compréhension ne peut’avoir lieu que si le lecteur intrépréte a
bon escient les guillemets comme I’indice de la transformation de
I’expression qu’ils cernent en son nom propre. Au dela du seul exemple
d’impronongables guillemets * (appelés comme on sait a devenir la marque
distinctive extra-grammaticle du discours phénoménologique dans son
opposition a tout usage naturel de la langue), Husserl ne manque pas

1.RLIV, §11, A 311, B 324.

2. La question restant ouverte de savoir si ce décalage logique entre les plans pho-
nique et écrit de I’expression ne fait pas surgir une nouvelle difficulté.

3.RL1V, §11, A 310, B 323.

4.RL1IV, §11,resp. A311 B 324, et B 324.

5. qui pourrait faire croire a un privilege de I’écriture. Mais la modulation de Ia
voix peut aussi étre pour la grammaire logique le seul moyen de décider de la 1égalité
d’une jonction de signification. Comme le remarque un manuscrit correspondant peut-
étre 4 un passage des cours de 1895 sur la logique, le syntagme écrit ist Sokrates krank
peut aussi bien étre interprété comme 1’expression lacunaire d’une question que comme
le « résultat vide de sens » d’une transformation illégale de la proposition « Sokrates ist
krank », avec glissement (impossible) de la copule non-nominalisée en position de sujet.
Tandis qu’a I’oral la question se reconnait « grice a une certaine accentuation (durch
eine gewisse Betonung) ». Autre exemple, tout aussi problématique, celni d’une modifi-
cation de la signification d’un énoncé qui ne se traduit pas par une altération de la
configuration sensible de I’expression : « der Sohn der Phznarete ist Sokrates ». Husserl
remarque (dans un passage par la suite en partie biffé de la méme page) que le sens peut
ici étre « compris doublement » (S. est le fils de Ph. / le fils de Ph., c’est S.) sans méme
qu’il soit besoin d’un « changement de la position grammaticale des mots» ; auquel cas
le changement du sens peut €tre donné & interpréter (andeuten) « en plagant différem-
ment I’accent » (durch verschiedene Betonung)», Ms K1 21, 22 a. A T’écrit, la poly-
sémie est irréductible ... Mais I’indécidabilité du sens peut étre une chance : mieux que
comme « une certaine maniére de “poser la voix” », « on pourrait définir peut-étre la
poésie comme la mise en sommeil [...] hypnotique de la syntaxe » (J. GRACQ, Pleiade 1,
p.481).



72 PHILIPPE DUCAT

d’insister sur le supplément d’intuition herméneutique requis par la
communication lorsque celui qui s’exprime emploie des expressions a la
signification modifiée. Il ne suffit plus, comme dans le cas idéal étudié par
la Recherche 1(§ 7) d’un discours vérace et univoque exprimant fidelement
son sens, que le destinataire appréhende les expressions employées comme
les indices des vécus psychiques faisant partie du contenu (au sens large ou
étroit) de I'intention de communication. Encore faut-il qu’il aille le cas
échéant au dela de ce qui se donne comme incohérent « a la mesure de
I’interprétation normale (nach mafigabe der normalen Interpretation) », et
sache « remplacer par un autre le sens de tout le discours » .

Comparons 2 présent la suppositio materialis a son analogon. Celui-ci
consiste en ce que I’expression ne renvoie ni a elle-méme ni a sa significa-
tion, mais a une représentation de cette derniere : comme lorsque nous
disons « “homme” est un concept», « “et” est une signification dépen-
dante ». Cette nouvelle classe d’équivoques est-elle si étroitement analogue
a la premiere évoquée ? C’est ce qu’on pourrait déduire de la décision
husserlienne de ne pas la désigner au moyen d’un titre terminologique
propre. Cela ne nous empéchera pas de la rapprocher de la suppositio
simplex réputée par Occam avoir lieu «lorsque le terme suppose pour la
représentation (pro intentione animae) et n’est pas utilisé significativement
(significative) ». Par exemple : homo est species®. Bien sir cette assimila-
tion pourrait &tre discutée. Marty, en ses Recherches, publiées dans
I’intervalle séparant les deux éditions des Recherches logiques et lues (puis
commentées) de trés pres par Husserl, sur la fondation de la grammaire
générale et de la philosophie du langage, ne veut entendre parler de
suppositio simplex que dans des cas analogues a celui ol le mot « homme »,
par exemple, nomme « un homme singulier ». Occam ou Pierre d’Espagne
évoqueraient sans doute ici la suppositio personalis. Mais Marty, mélant a
leur lexique celui de Guillaume de Shyreswood et Nicolas d’ Autrecourt?,
invoque précisément le titre de suppositio formaiis pour désigner le cas ou
«le signe linguistique fonctionne comme nom de sa propre signification » *,
oul Husserl veut voir I’ analogon de la suppositio materialis.

Peu importe comment ’on choisira de baptiser ce phénomene. La
question est plutdt de savoir s’il est vraiment pensable par la grammaire
purement logique de maniere analogue a la suppositio materialis, auquel
cas on pourrait comprendre que Husserl n’ait pas voulu donner I’impres-
sion par une désignation spécifique de 1’isoler a tort dans une « classe

1.RLIV, §11, A 311, B 323.

2. OCCAM, Somme de logique, 1, 64, cité et tr. in R. PAQUE, Le statut parisien des
nominalistes, tr. E. Martineau, Paris, PUF, 1985, p.63.

3. R. PAQUE, op. cit., pp.62, 72, 238 sv. notamment.

4. MARTY, op. cit., p. 507.



QUE VEUT LA « GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE » DE HUSSERL ? 73

d’équivoques » distincte. Il y a au moins une analogie entre les deux
phénomenes, consistant en ceci qu’ils ne peuvent tous deux étre pergus que
grice a ’emploi et a 'interprétation adéquate de « moyens d’expression
extra-grammaticaux ». Mais obéissent-ils aux mémes lois de la modifica-
tion de signification ? 1l est difficile de répondre a cette question, dans la
mesure ol Husserl, plus loquace dans la Recherche IV lorsqu’il s’agit de
détailler les lois de jonction (hypothétique, disjonctive, v. le § 14) des
propositions, se montre peu empressé d’ énoncer qulques exemples de lois
a priori de la modification de signification. Au cceur du développement
concernant les anomalies qui nous préoccupent, il se borne 2 mentionner
deux groupes de lois : le second, subordonné, comprend les lois de trans-
formation dont dépendrait « la transformation en « représentation directe »
se rapportant a elle-méme, que peut a priori subir n’importe quelle signifi-
cation » !, c’est-a-dire, résume le texte de 1913, la transformation d’une
signification en signification propre (et de I’expression correspondante en
nom propre) de sa signification primitive. Cela correspond trés exactement
a cet analogon que nous désignons sous le titre de suppositio simplex. Mais
non a la suppositio materialis, ou 1’expression devient nom propre d’elle-
méme, sans qu’il nous apparaisse encore clairement, pour 1’heure, ce que
devient la signification originaire, ni méme si elle devient ou se transforme
en général et ne laisse pas plutdt purement et simplement la place a une
autre signification (celle par laquelle I’expression se nomme) non dérivable
d’elle. Or le premier groupe de lois de transformation mentionné par
Husserl, et dont les phénomenes ressortissant a I’analogon de la suppositio
materialis ne constituent qu’une subdivision, ne régit que des transforma-
tions qui s’accompagnent du « maintien d’un noyau essentiel (Erhaltung
eines wesentlichen Kerns) » — noyau de signification, bien siir. Mais en va-
t-il ainsi dans le cas de la suppositio materialis 7 Quand je dis « “homme” a
cinqg lettres », peut-on considérer qu’un « noyau essentiel » de la signifi-
cation normale de 1’expression « homme » reste présent au cceur de la
signification propre par laquelle le mot se nomme directement lui-méme
comme mot ? Ou ne faut-il pas penser au contraire que la signification
nouvelle qui s’épuise a ne pas renvoyer au dela de I’expression envisagée
sous 1’aspect de sa seule configuration sensible, ne dérive pas de la signifi-
cation originaire 7 Apres tout il n’est pas nécessaire pour proférer cet
énoncé de supposer que le mot « homme » fait partie de la langue frangaise,
ni a fortiori d’en connaitre le sens. La suppositio materialis témoignerait-
elle, plut6t que d’une modification de (la méme) signification, de la substi-
tution d’une signification a une autre, sans maintien d’aucun autre

1.RLIV,§11, A311,B 324,



74 PHILIPPE DUCAT

«noyau » que celui 'de ce que Husserl appellerait le Wortlaut, la pure
sonorité de mot ?

Dans ce cas, I’ «analogie », postulée par Husserl, de la suppositio
materialis et de son analogon (la suppositio simplex) ne pourrait pas tenir.
Ou tout au moins, on pourrait penser qu’elle ne tient qu’aussi longtemps
qu’on ne fait varier le phénoméne de la suppositio materialis que dans la
limite du style d’exemples privilégié¢ par Husserl : « “la terre est ronde” est
un énoncé », « “et” est une conjonction ». Ici en effet, on porte un jugement
sur 1’énoncé en tant qu’énoncé, la conjonction en tant que conjonction.
Sans étre actualisée ou maintenue a 1’horizon en tant qu’implicite, la signi-
fication « originaire » n’est pourtant pas biffée. Ces exemples seraient-ils
analogues a la nominalisation ? Dans 1’esprit des §§34 a 36 de la
Recherche V, on pourrait tenter de montrer que juger « “et” est une
conjonction » est un acte « a plusieurs rayons » qui sans effectuer la signifi-
cation inautonome « normale » de «et » (qui ne contribue pas directement a
I’acte de jugement) s’enracine néanmoins en elle. Dans le contexte d’un
discours logique ou grammatical prenant en vue thématiquement la signifi-
cation des expressions a des fins de classification, la signification
autonome se rapportant a «et» fonctionnant en régime de suppositio
materialis peut sembler dérivée de la signification inautonome normale de
la conjonction. Mais il n’en irait plus nécessairement de méme si nous
substituions a 1’exemple husserlien une autre forme de suppositio mate-
rialis, examinant par exemple des énoncés comme « “et” a deux lettres »,
«*“et” est monosyllabique ». Exemples pourtant non moins canoniques : la
doctrine occamienne de la suppositio materialis envisage aussi bien des
énoncés comme homo est nomen, dont les exemples husserliens sont
proches, que la proposition homo est vox bisyllaba. S’il y a suppositio
materialis lorsque « le terme ne suppose pas significativement, et suppose
soit pour le mot, soit pour le signe écrit»', n’est-elle pas plus patente
encore dans ce dernier cas, 1a oi I’on n’a décidément plus affaire au « mot »
(terme assez flou pour qu’on risque d’entendre par 1a I’expression animée
d’un sens), mais a la configuration sensible d’un pur matériel verbal ? Ici
en tout cas, nous devrions moins parler de « modification de la signifi-
cation » que considérer qu’il arrive quelque chose a I’expression qui se voit
dépouillée de sa signification pour devenir son propre nom. L’expression
n’évoque plus sa signification (cas normal) ni ne la nomme (analogon de la
suppositio materialis ou suppositio simplex) mais, se citant elle-méme
comme expression, se coupe bel et bien de sa signification « originaire ».

Cette coupure n’est pas une dérivation réglée, un engendrement qui
laisserait intact, au travers de mises en formes successives, un «noyau

1. OccaM, cité et commenté par PAQUE, op. cit., pp.61, 63 sv.



QUE VEUT LA « GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE » DE HUSSERL ? 75

essentiel »: c¢’est une coupure pure, I’événement du désarrimage de
I’expression par rapport au point d’ancrage supposé absolu de sa signifi-
cation « originaire ». Evénement imperceptible (sinon, nous I’avons vu, &
I’écrit, par la voie indirecte de I’indication), augurable seulement en vertu
du contexte de I’énoncé (c’est Husserl qui souligne ainsi que quelle que
soit la modification de signification, « grace au contexte du discours, la
signification modifiée peut toutefois €tre facilement intelligible » ') et qui
altere profondément le mode de «fonctionnement» de 1’expression,
recourbée sur elle-méme au lieu d’acheminer a son sens. Evénement dont
la possibilité est inhérente au destin de tout fragment de discours, pour
autant qu’il peut toujours se faire que les marques signifiantes soient
remarquées, que le signe sensible, modifiant son « Aabitus psychique » 2,
oriente sur lui-méme I’intérét. Le rappel ou I’exhibition de la corporéité des
signes et la modification qui en découle de notre mode d’affection par le
langage surviennent par exemple lorsque nous nous éprenons sans toujours
en saisir le sens d’une phrase ou de qui la profere, « absorbés que nous
sommes peut-&tre par un timbre particulier de la voix ou par 1’étrangeté de
la prononciation »*. Dans ces cas anormaux (la compréhension vivante de
la signification fait défaut) le mot nous apparait-il seulement comme
«corps sensible dépourvu d’esprit »* ? Ne dirait-on pas plutdt que se mani-
feste ici une corporéité vivante ou une chair du langage, qui sans étre
«compris » ne m’en affecterait pas moins, en tant moi aussi que chair ?
Merleau-Ponty nous a au moins légué comme une tiche 1’'idée d’une
confrontation de la chair du corps et de la chair du langage 5. « J’entends des
mots qui appartiennent & mon corps », écrit quant a lui Husserl ®.

1.RLIV,§ 11, A 309, B 322.

2.RL1, §18, AB 66.

3. HUSSERL, « Etudes psychologiques pour la logique élémentaire » (1894), Hua
XXII, pp. 116 sv., tr. J. English in Husserl, Articles sur la logique, Paris, PUF, 1975,
p- 155.

4. «der geistlose sinnliche Kérper des Gedankens »: RL 1, § 18, AB 65. Le § 10 de
cette méme Recherche affirmait lui dans un tout autre style que « si nous tournons notre
intérét vers le signe pour soi, par exemple vers le mot imprimé en tant que tel [...] nous
avons une perception externe comme n’importe quelle autre [...] et son objet perd le
caractére de mot » (AB 40). Le mot incompris ou s’imposant comme théme a I’inten-
tion est donc tant6t dépouille de 1'Idée, tant6t chose pure et simple.

Quand il affirme que I’écrivain « évoque le mot dans son intégrité, c’est-a-dire
corps et Ame indissolublement », GRACQ (Pleiade 1, p. 1042) mentionne au titre du pre-
mier « la sonorité » du mot et pour ce qui est de « I’dme » non point la signification mais
«la graphie ».

5. Cf. Le visible et I'invisible, Paris, Gallimard, 1964, notamment p. 200.

6. Ding und Raum (cours de 1907), Hua XVI, p. 10; tr. Chose et espace par les
soins de J.-Fr. Lavigne, Paris, PUF, 1989, p. 31. Ma contextualisation de cette phrase est
violente, mais lui donne une chance de vouloir dire quelque chose. Chance que lui
refuse J.-Fr. LAVIGNE (N.d.T. p. 448), dont I’interprétation tres stricte a pour point de



76 PHILIPPE DUCAT

Ce rapport esthésique et esthétique aux mots, cette transformation des
signes d’écriture en arabesques ou des paroles en musique ne sont pas
exactement ce dont il s’agit dans le cas de la suppositio materialis. Ici en
effet I’expression ne cesse pas de fonctionner comme telle, elle ne se met
en scéne dans sa matérialité que pour s’animer malgré tout d’une signifi-
cation (directe, et dirigée sur elle-méme). « “Et” est monosyllabique » ne
met hors-jeu le «et»-conjonction que pour lui substituer un «et»-nom
propre. La captation momentanée de I’intérét par la configuration sensible
et n’est que transitoire : ¢’est un moment de la constitution d’une signifi-
cation. Le signe ne perd pas son statut de signe pour devenir une chose, un
corps sensible. Il se laisse apercevoir comme réalité matérielle pour
redevenir (une autre) expression. Il ne s’impose comme chose que pour
pouvoir se préter a d’autres fins que celles de son utilisation « originaire ».
L’imposition ici venant en I’ occurence parasiter et enrichir I’employabilité !

départ cet axiome : « entendre un mot comme tel en présuppose la compréhension ». Or
c’est 12 précisément ce que contredit la doctrine de la Recherche 1V (§ 12, A 312, B
327) suivant laquelle «1a ol la compréhension fait défaut, [I’expression], grace par
exemple 2 sa similitude sensible avec des expressions signifiantes ou comprises, empor-
tera avec elle la représentation impropre d’une “certaine” signification lui appartenant,
tandis que I’on est privé de la signification elle-m&me a proprement parler ». La thése de
J.-Fr. Lavigne reste cependant admissible si I’on veut bien se rappeler que le premier
Husserl établissait une distinction essentielle entre compréhension d’un mot et
conscience de sa signification : opposant, au « cas de quelqu’un qui écoute attentive-
ment un mot qui lui est étranger, comme un simple complexe sonore [ Lautcomplex],
sans méme seulement se douter que c’est un mot » le cas ou « il écoute le mot [...] en le
comprenant, mais sans qu’absolument aucun contenu de signification ne I’accom-
pagne » (« Etudes psychologiques ... » déja citées, Hua XXII, p. 115, tr. J. English in
Articles sur la logique, p. 153. Souligné par moi). Je voudrais néanmoins suggérer que
Husserl pourrait aussi nous aider a penser que la suspension de la compréhension et
I’apparition du mot comme corps ne nous font pas sortir du langage mais en font
ressortir un registre particulier. Autrement dit, je doute de la possibilité du premier
«cas» examiné par Husserl, celui d’un témoin capable ne n’attribuer aucun caractere
langagier aux sons émis ou aux signes tracés par autrui — me fiant sur ce point 2 la
démonstration administrée par Bergman dans la derniére scene du silence : I’enfant
convaincu contre ’avis de sa mere que celle qui vient de mourir lui a « écrit une lettre »
et «lisant avec difficulté » le « papier chiffonné ol se trouvent les mots étrangers
incompréhensibles » en murmurant a voix basse « Hadjek ... Hadjek » (derniere page du
script, Paris, Seuil, 1972, p. 120; cf. aussi I'importante N.d.T.). Autrement dit encore, il
s’impose de reprendre 1’analyse husserlienne : «imaginons que certaines figures ou
certaines arabesques aient d’abord agi sur nous d’une maniére purement esthétique, et
qu’alors brusquement nous nous mettions 4 comprendre qu’il doit s’agir 12 de symboles
ou de signes désignant des mots » — mais sans aller jusqu’a dire avec HUSSERL que I’ap-
préhension des formes sensibles comme signes de mots abolit sans reste I’affection
esthétique, que donc « au moment ol I’arabesque passe a I’état de signe [...] la situation
psychique est totalement modifiée » (id., Hua XXII, pp. 115 sv. ; tr. J. English, pp. 153 et
155. Je souligne).
1. Pour reprendre les catégories de Sein und Zeit, § 16 (tr. E. Martineau).



QUE VEUT LA « GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE » DE HUSSERL ? 77

plutét que I’interrompre. Néanmoins, la suppositio materialis envisagée
radicalement semble davantage « analogue » au changement d’ «habitus
psychique » par lequel une expression se donne a voir comme chose qu’a la
modification «enracinée dans la pure essence du domaine de la signifi-
cation » qu’est la suppositio simplex.. L’hétérogénéité entre la suppositio
materialis et son prétendu analogon ne peut manquer d’apparaitre si 1’on
veut bien s’aviser de ce que dans le second cas il s’agit d’'une mutation de
la signification, dans le premier d’une altération du mode d’apparaitre de
I’expression.

I1 faudrait donc, certes, refuser 1’assimilation de la suppositio simplex a
la suppositio materialis, devant laquelle ne recule pas un « terministe » plus
que radical comme Buridan pour qui, la signification conceptuelle d’une
expression étant a son tour devenue partie intégrante du « matériel » de
désignation, « la supposition est dite matérielle lorsque le signe linguistique
suppose pour soi ou [...] pour le concept d’aprés lequel la formation
phonique regoit sa signification » ' . Mais aussi douter du bien-fondé d’une
entreprise husserlienne qui, se présentant comme une assimilation de la
suppositio simplex (I’analogon) a la suppositio materialis, ne consiste en
réalité qu’en une résorption de la suppositio materialis dans la suppositio
simplex. Réduction symétrique et inverse de celle opérée par Buridan: a la
méconnaissance par le Recteur médiéval de I’autonomie du plan de la
signification par rapport a celui de I’expression (condition pour qu’un mot
puisse devenir le nom propre de sa signification) répond chez I’auteur des
Recherches logiques une résolution a se soustraire a 1’éventualité méme du
«reproche de nominalisme extréme »* qui lui fait courir le risque de proje-
ter sur le plan des significations idéales un phénoméene fondé d’abord sur
I’essence de 1’expression, et donc de méconnaitre quant a lui I’éventuelle
autonomie (méme relative) du plan de I’expression par rapport a celui de la
signification (sans laquelle un mot ne pourrait pas se nommer lui-méme
comme mot). Prétendre rendre compte de la suppositio materialis en privi-
légiant une approche «faisant abstraction des expressions »* était une

1. BURIDAN, Summule totius logice, tract. IV (Venise, 1499), cité, traduit et lumi-
neusement commenté par R. PAQUE, op. cit., pp. 90 sv.

2. « Man wird unserer Auffassung vielleicht den Vorwurf des extremen Nominalis-
mus machen »: RL 1, § 18, AB 65. Cette crainte ne semble guére fondée ... A moins que
Husserl ne soit pas passé loin, dans la premiére édition de la premiére Recherche, d’une
compréhension nominaliste notamment de la signification de « signification ». Cf. sur ce
point Etudes phénoménologiques, n° 17 (1993) pp. 85 sv. Pour une réfutation princi-
pielle du nominalisme, cf. le ch. Il de la Recherche 11, et déja la vigoureuse polémique
de I’ Appendice a la premiere partie de la Philosophie de I’arithmétique, avec ce leit-
motiv : «quel est le concept qui s’entremet chaque fois que ces signes sont employés et
qui constitue 'unité de leur signification 7» (p. [193], tr. J. English, Paris, PUF, 1972,
p-214).

3.RLIV,§11,A311,B 324.



78 PHILIPPE DUCAT

gageure. Ce phénomene « anormal » nous invite au contraire a méditer la
citationnalité, voire 1’auto-citationnalité de tout élément de notre matériel
verbal. Laquelle est peut-&tre une condition de son fonctionnement
«normal ». « Que serait, demande J. Derrida, une marque que I’on ne
pourrait pas citer 7» — ou, ajouterions-nous, qui ne pourrait se citer elle-
méme, entrer en scéne comme SON Propre nom — que serait une marque
signifiante « dont I’origine ne saurait étre perdue en chemin ? »'.

3) Remarques sur la nominalisation

Avons-nous pénétré au ceeur du champ délimité par Husserl comme
celui de la grammaire purement logique au quatrieme moment de son
déploiement systématique ? D’aucuns pourraient juger qu’il n’y avait rien a
chercher 1a ou nous sommes demeuré si longtemps. Dans sa précieuse
étude sur « Edmund Husserl, la grammaire générale et raisonnée et Anton
Marty », S. Y. Kuroda nous aurait d’avance mis en garde : « la suppositio
materialis et son analogue [...] sembleraient créer peu de difficultés [...] La
suppositio materialis serait peut-€tre la suppositio la moins importante » 2.
Postulats dont ce linguiste s’autorise pour ne pas accorder une grande
attention a la question. Nous croyons néanmoins avoir montré que
suppositio materialis pouvait €tre pour la grammaire purement logique le
titre d’un authentique probleme.

D’aures types de modifications sont toutefois pris en vue, pour finir,
par le § 11 de la Recherche IV — en 1913. Au premier rang desquels la
nominalisation de I’adjectif. C’est 1a un phénomene tout a fait singulier
dans I’économie du balisage rapide, par Husserl, des principaux problemes
gqu’aurait a rencontrer dans I’accomplissement de sa quatri¢me tiche une
grammaire purement logique. Comme M. Kuroda le fait trés opportuné-
ment remarquer, en effet, tous les autres cas de modifications évoqués ou
étudiés dans ce complément de la seconde édition (signification nominale
passant du r6le de sujet a celui d’objet, nominalisation d’un énoncé tout
entier, utilisation d’une proposition comme protase puis apodose, passage
de I’ajectif attribut en position d’épithete) ne concernent que des change-
ments de la forme syntaxique, la matieére syntaxique demeurant invariable.

1. Marges, Paris, Minuit, 1972, p. 381. 1l n’est pas indifférent que ces questions
concluent un moment de « Signature événement contexte » (pp. 379 a 381) expressément
consacré a un examen critique du projet husserlien de grammaire purement logique.

2.S.Y. KURODA, Aux quatre coins de la linguistique, tr. C. Braconnier et J. Sampy,
Paris, Seuil, 1972, pp. 175 sv.



QUE VEUT LA « GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE » DE HUSSERL ? 79

Au lieu que la nominalisation de 1’adjectif transforme la matiere syntaxique
par « changement de la forme-noyau »!.

Le destin de 1’adjectif nominalisé est donc sans commune mesure avec
les anomalies déja évoqués : c’est que si dans tous les cas il y a bien rupture
(sans solution de continuité, selon 1’hypothése husserlienne) avec la
«signification originaire », ¢’est seulement de 1’adjectif que Husserl affirme
qu’il était prédestiné (sozusagen prddestiniert)? a sa fonction attributive
originaire. Devenu épithete, 1’adjectif « demeure en soi méme inchangé ».
Mais quand il devient nom, tout change. Tout ? Entendons-nous : au plan de
I’expression, une fois encore, la modification de signification est presque
indiscernable. « I est difficile de s’y retrouver dans les manieres de parler
(Reden) qui se déplacent équivoquement » 2, releve Husserl ; griin, Griin et
Griinsein se distinguent a peine — et si j’avais mis un point final apres
«Husserl », j’aurais di écrire deux fois Griin, sans que vous puissiez
repérer lequel des deux adjectifs évoquait pour moi sa signification
originaire, et lequel était transformé en nom. Entrainant lui-méme ses
propres difficultés d’interprétation, le passage par la forme écrite de
’expression est pourtant seul a méme de fournir des indices de la modifi-
cation de signification : « dans I’expression écrite un trait général au moins
de cette modification s’interprete grace a la manieére d’écrire en utilisant la
majuscule (qui n’est donc pas dépourvue de valeur au point de vue logique
et grammatical) »*. Logique et grammatical (logisch und grammatisch),
non pas logico-grammatical (logisch-grammatisch). Nous n’avons pas
affaire ici a un plan grammatical indépendant des variations idiomatiques et
congruent a celui du pur logique. Chaque langue sécréte ses propres
artifices, plus ou moins expressifs. Le francais ferait précéder 1’adjectif
nominalisé d’un article : nulle ambiguité, il y a 1a un trait grammatical
vraiment logique. La « majuscule distinctive de la forme substantive, en
allemand » 3 est un tour d’écriture inapte a rendre compte de la modification

1. S.-Y. KURODA, op. cit., p. 176.

2. RL1V, § 11, B 325. Pourquoi cette intrusion au dein de la logique « pure » d’un
vocabulaire théologique ? Dans I’ Introduction a la logique et a la théorie de la connais -
sance de 1906/1907, HUSSERL caractérise le psychologisme comme « le péché spécifi-
quement gnoséologique, le péché contre Uesprit saint de la philosophie, et méme, hélas,
le péché originel dans lequel ’homme, sorti de I’état d’innocence gnoséologique, ne
peut manquer de tomber » (Hua XXIV, p. 176. Souligné par Husserl).

3.RLIV, §11, B 325. La traduction des PUF rend Reden par « expressions ».

4.1d.

5. N.d.T. des PUF, Recherches logiques, T.11/2, p. 120. La comparaison franco-
allemande n’est bien siir pas faite par Husserl, qui souligne en revanche dans la
Recherche V que I’allemand traduit par I’emploi de I’article défini placé devant le nom
propre I’actualisation d’un moment de signification : I’étre-déterminé (Bestimmtheit) de
I’objet. « Qu’une langue ou un dialecte utilise effectivement I’article ou non, que I’on
dise der Mensch ou homo, Karl ou der Karl est  cet égard équivalent » (§36, A 443, B



80 PHILIPPE DUCAT

de I’état de chose logique. Si je dis griin ist eine Farbe (ou I’écris au début
d’une phrase, avec une majuscule), rien n’indique si je prédique d’une
couleur qu’elle est verte ou du vert qu’il est une couleur. Qu’il y ait des
expressions simples et des catégoremes n’y fait rien : une marque signi-
fiante doit toujours étre contextualisée, et son sens €tre interprété. « Il n’y a
que des contextes », écrit J. Derrida ' en réponse a Husserl.

La nominalisation de I’adjectif ne change donc rien ou presque a
I’expression. Qu’en est-il de 1’état de chose logique ? Il y a bien ici une
modification essentielle. Entre « vert est une couleur » et « I’étre-vert est
une différence (Differenz) de I’étre-coloré », ot est la différence ? En ceci
précisément que dans le second cas, celui de I’affirmation d’une Differenz,
c’est une autre « différence », ontologique celle-1a, qui est mise en jeu. Le
corrélat de la position du prédicat (Prddikatthesis), ce n’est pas en effet
simplement une nuance de la coloration en tant que qualité sensible d’une
chose. La structure logique est ici celle, selon Husserl, d’'une nominalisa-
tion de [’étre en général . Nominalisierung des Seins®. Ce que donne a
penser et méme a voir le phénomene logico-grammatical anormal de la
nominalisation de ’adjectif, c’est déja (dans la Recherche IV de cette
seconde édition de 1913, qui est décidément un autre livre que celui publié
en 1901) que I’€tre n’est pas un prédicat réal. La « percée » ontologique de
la Recherche VI (non pas percée, donc, mais €largissement d’une bréche
qui se produit a 1a fin de la IV® Recherche, au sommet de la méditation sur
la modification de signification) s’effectue précisément a ce niveau. On
pourrait faire glisser directement a la suite de notre § 11 de la seconde
Recherche 1V le début de la méditation ontologique de la Recherche VI:
«je puis voir la couleur, non I’ étre-coloré [...] L’étre n’est rien dans 1’ objet
[...] L’étre n’est rien non plus qui soit @ méme [’objet » 3.

Comme si le plus saisissant, en somme, n’était pas que la recherche
d’une logique pure ait conduit Husserl a répéter la these de Kant sur 1’étre.
Mais que d’emblée, et grace a sa réflexion sur la nominalisation de I’adjec-
tif, il ait su discerner que I’irréductibilité de 1’€tre & quoi que ce soit d’étant
ne valait pas seulement pour I’&tre de la position absolue, que la Recherche

474). Sans importance du point de vue logique, en effet. Mais certaines grammaires
peuvent se révéler ici plus logiques que d’autres. La premiére édition était sur ce point
explicite : der bestimmte Artikel deutet ja die « Bestimmtheit » der gegenstindlichen
Beziehung (A 474). Comme le remarquent incidemment les traducteurs des PUF, le
frangais n’égale ici la logicité de I’allemand (ne pousse la précision de I’expression, son
adéquation a son armature logique idéale jusqu’a dire «le Charles » au lieu de
«Charles ») que «dans le langage populaire, avec une nuance de trivialité » (N.d.T. in
RL11/2, p. 286).

1. Op. cit., p.381.

2.RL1IV,§11,B 325.

3. RL VI, §43, A 609, B 137.



QUE VEUT LA « GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE » DE HUSSERL ? 81

VI appelle appelle «1’étre existential ». Mais aussi bien pour «1’étre
attributif ».

La Recherche IV n’ «atteint » donc pas seulement 1I’étre, comme 1’écrit
J.-L. Marion !, dans la mesure ol elle confére au sens « validité d’étant ». A
tout le moins, la seconde Recherche IV s’avance plus décidément encore
que cela vers 1’étre, en tant que la méditation s’y trouve contrainte par le
phénomene de la « nominalisation de 1’étre » a restituer « I’€tre attributif » a
sa dimension d’énigme. La Recherche IV légue ainsi a la grammaire pure-
ment logique une tiche nouvelle, dans I’accomplissement de laquelle elle
pourrait avoir a se dépasser elle-méme : prendre en vue le phénomene de
I’énonciation. Envisager, autrement dit, « I’étre prédicatif» (terminologie
de la Recherche V1) en tant que le méme que «|’étre existential ». Enoncer
étant I’opération du don non pas d’une « validité d’étant », mais selon le
mot de Husserl 2 d’une « valeur d’étre ». Déployer comme phénoménologie
de I’énonciation la réflexion sur les anomalies logiques-grammaticales : le
dernier chapitre de la Recherche V ne fera que cela.

C’est seulement comme ontologie que la grammaire purement logique
est possible.

Philippe DUCAT
ATER a I’Université de Clermont II

1. Réduction et donation, Paris, PUF, 1989, p. 49.
2.RLV, §36, A 444, B 475.






HUSSERL ET HILBERT

LA PHENOMENOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ?

1 y a des figures tutélaires sous 1’autorité desquelles Husserl, tout au long

de sa carriére, a voulu se placer ; et les deux d’entre elles qui sont les plus
connues, parce qu’elles ont été a la fois les plus puissantes et les plus
durables, sont évidemment celles-la mémes qui se sont situées au point de
départ de sa vocation de philosophe, méme si déja leur dédoublement, a lui
seul, n’a pu que lui poser tres vite d’énormes problemes : c’est-a-dire, et
dans I’ordre de leur découverte par Husserl, mais qui est un ordre inverse
de celui de leur existence historique, la figure de Brentano, le fondateur de
la psychologie intentionnelle dans son ouvrage de 1874, la Psychologie du
point de vue empirique, sans qui Husserl, de mathématicien qu’il avait été
jusqu’alors, ne serait jamais devenu philosophe, et la figure de Bolzano,
I’auteur de la Doctrine de la science de 1839, le mathématicien-philosophe,
défenseur de I’existence des « représentations en soi », et donc le partisan le
plus irréductible de ce que Husserl devait appeler dans les Prolégoménes
«I’idée d’une logique pure », que jamais Brentano n’avait su, lui, conce-
voir, méme si Bolzano, a son tour, n’avait pas pu trouver une solution satis-
faisante au probleme du passage entre ces « représentations en soi » et les
«vécus psychiques » par lesquels la connaissance avait bien dii pourtant
commencer par transiter avant de pouvoir rejoindre quelque vérité logique
que ce soit, ce qui réhabilitait donc 14, d’une certaine maniére, le point de
vue de Brentano.

Mais il y a eu aussi toutefois une autre figure, celle de Hilbert, qui a
exercé sur Husserl une influence déterminante, quoique ce ne soit que plus
tard qu’il I’ait rencontrée, une fois que ces deux-la se fussent déja définiti-
vement imposées a lui ; et il ne pouvait guere en étre autrement, puisqu’il
s’agissait d’un contemporain qui, sur le lieu méme ou ces deux autres
héritages devaient venir, mais si malaisément, s’articuler I’un sur I’autre,



84 JACQUES ENGLISH

n’a pas cessé, a partir de 1899, de définir précisément, dans une position
centrale, leur type possible de réinsertion commune dans I’unité d’un
méme programme.

Leur type possible ou tout aussi bien, faut-il ajouter aussitdt apres, leur
type impossible ; car, loin qu’il y ait eu 1a pour Husserl une voie de facilité
qui lui aurait permis de se servir de 1’apport de ce genre de mathématique,
si radicalement nouveau, qu’avait voulu fonder Hilbert avec I’axiomatique
pour en faire bénéficier sa propre phénoménologie transcendantale qui se
voulait elle aussi, de son c6té, si radicalement nouvelle, cette rencontre a
été bien plutdt pour lui I’occasion de voir s’élever une sorte de difficulté
supplémentaire, en lui proposant moins une solution qu’en tendant a lui
montrer de quel moyen, en tout cas, cette future phénoménologie, encore a
fonder, ne pourrait pas a I’avenir se prévaloir pour réussir, puisqu’il lui
serait impossible d’avoir recours a un modéle conceptuellement aussi
puissant que celui que Hilbert avait mis en place lorsqu’il avait exposé
comment devraient se définir désormais les Fondements de la géométrie, et
puisque c’était bien aussi toutefois le seul, paradoxalement, si jamais il
avait été possible, qui aurait pu y convenir.

Il est vrai que ni Bolzano ni Brentano, eux non plus, malgré la fascina-
tion qu’ils n’ont pas cessé d’exercer sur Husserl jusqu’a la fin — il suffit de
lire les hommages, mélés de réticences, qu’il rend encore au premier, en
1929, au §26 de Logique formelle et logique transcendantale (tr.
Bachelard, pp. 116-118), et au second, en 1936, au § 68 de La crise des
sciences européennes (tr. Granel, pp. 262-264) — n’ont jamais pris pour lui
une valeur exclusivement positive, tout au contraire, puisqu’il n’a pas cessé
de considérer qu’ils étaient restés prisonniers, I’'un comme 1’autre, d’un
certain « positivisme », et méme d’un certain « naturalisme », ce qui ne
pouvait que leur interdire de comprendre la signification pourtant
éminemment transcendantale des théses mémes qu’ils soutenaient.

Mais avec Hilbert cependant cette sorte de contre-exemplarité s’est
exercée d’une maniere pire encore, puisqu’elle a pris effet en réalité deux
fois, et la premicre fois, certes, sans que Husserl y ait été pour rien, car
c’est bien plutdt lui qui s’en est retrouvé rapidement victime, ce qui n’a
donc pu que mieux dissimuler ce qui s’est produit lors de la seconde,
phénoménologiquement pourtant beaucoup plus essentielle, et ou Husserl a
su faire effectivement preuve d’initiative, mais pour la retourner assez
malencontreusement contre lui-méme : aussi cette valeur de référence
canonique, inentamée et inentamable, en dépit des deux séries de traces en
apparence exclusivement négatives qui ’ont recouverte, et qui en ont si
longtemps obstrué I’acces, a-t-elle été€ presque entierement effacée, et c’est
donc sous elles qu’il faut enfin chercher aujourd’hui a la redécouvrir, en lui
redonnant son aspect le plus neuf, et en posant par conséquent encore une



LA PHENOMENOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 85

fois la question primordiale que Husserl lui-méme avait été conduit si
souvent a examiner en se placant sous le patronage direct de Hilbert: la
phénoménologie est-elle axiomatisable ?

Ce qui a fait si gravement obstacle en effet a la compréhension du sens
et de la portée d’une telle question, c’est son oblitération sous une autre,
bien connue, et qui a regu a peu preés toujours une réponse négative, se
trouvant liée a ce qu’il est possible d’appeler maintenant I’échec du
programme de Hilbert, ou du moins la limitation considérable de son
entreprise de fondation des mathématiques depuis qu’en 1931 Gdodel a
démontré I’impossibilité de démontrer par des procédés finitistes la non-
contradiction de I’arithmétique, et plus généralement celle d’un systeme
formel, a 1’aide de leurs seules ressources.

Car, comme deux ans plus tot, au § 31 de Logique formelle et logique
trans cendantale, Husserl avait paru lier le sort de sa « théorie des systemes
déductifs » et donc de la « doctrine de la multiplicité » a ce programme de
Hilbert, en se référant notamment a I’'idée d’un systéme « défini » au moyen
d’un « axiome de saturation », on en a vite conclu qu’il y avait eu 13, de la
part du fondateur de la phénoménologie transcendantale, un dogmatisme
démenti par le progrés de la science mathématique, et qui aurait donc
dévalorisé completement la représentation qu’il s’était faite d’une
«ontologie formelle ».

Quand Husserl avait affirmé en effet un peu plus loin, au § 35, que la
mathesis universalis a toujours les moyens de répondre a une question
comme celle-ci :

Quand la totalité des propositions d’une science qui s’étendent a 1’infini
a-t-elle une forme unitaire systématique qui est constructible a priori au
moyen de concepts logiques catégoriaux a partir d’un nombre fini de
formes pures d’axiomes ? (tr. Bachelard, p. 140),

il avait pris soin d’indiquer, quelques pages plus haut, qu’il ne faisait que
suivre par 1a « la méme direction » que Hilbert (p. 132) ; et comme il avait
aussi expliqué a ce méme endroit que c’était 1a une conception qu’il avait
commencé a se faire dés le semestre d’hiver 1901-1902 « dans un double
rapport fait a la société mathématique de Gottingen » a propos des nombres
imaginaires (p. 133) et qu’il avait répétée dans le Livre I des Idées de 1913
au § 72 (tr. Ricceur, p. 232) alors qu’elle lui avait défaut dans les Prolégo-
menes, il faisait donc état d’une prise d’attitude envers laquelle il s’était
montré trop constamment fide¢le pendant plus de trente ans pour qu’elle



86 JACQUES ENGLISH

n’ait pu étre chez lui qu’un accident, sans donc avoir une réelle significa-
tion. L’échec de Hilbert, ou tout au moins de I’exemplarité de son axioma-
tique finitiste, serait ainsi supposé devoir entrainer du méme coup celui de
Husserl, ou en tout cas celui du modele sur lequel il avait cru pouvoir
s’appuyer pour fonder sa propre ontologie analytique.

Et comme, d’autre part, mais cette fois du c6té de la discipline qui doit
traiter du versant subjectif de la corrélation intentionnelle, c’est Husserl
lui-mé&me qui a tenu a prendre les devants, en soutenant, dans les termes les
plus expres, deés 1911, et a un endroit qui n’a rien de quelconque puisqu’il
s’agit des derniers mots du fameux article-programme paru dans la Revue
Logos: La philosophie comme science rigoureuse, qu’il ne faut pas
«surestimer » les « méthodes » des mathématiques, qui ne peuvent €tre
qu’ «indirectes », en méconnaissant « la valeur des appréhensions directes »
— car, en réalité,

1’appréhension phénoménologique des essences ouvre un champ illimité
de travail et donne le jour a une science qui, sans la moindre méthode
recourant aux mathématiques et a4 la symbolisation indirecte, sans
I’appareil déductif et démonstratif, parvient a une profusion de connais-
sances absolument rigoureuses et décisives pour toute philosophie a
venir (tr. De Launay, pp. 85-86) —,

il semblerait encore plus absurde aujourd’hui, pour redonner sens a
I’héritage husserlien, de vouloir continuer a se rapporter a un modele qu’il
aurait lui-méme le premier condamné catégoriquement, d’autant plus que
ce genre de déclaration n’a pas été, 1a non plus, sous la plume de Husserl,
exceptionnel, mais qu’il est revenu régulierement jusqu’en 1936 comme un
leitmotiv incessant, dont jamais il n’a remis en cause le bien-fondé : rigou-
reuse, certes, la philosophie phénoménologique devait I’étre; mais
axiomatisable, certainement pas: elle devait méme, bien plutét, pour
préserver sa méthode constitutivement intuitive, s’interdire par principe
une pareille possibilité.

Mais pourtant la constance méme aussi d’une telle dénégation, sa
perpétuelle rémanence, qui va jusqu’a pousser Husserl 4 dénoncer dans La
crise des sciences européennes «1’idOlatrie d’une logique qui ne se
comprend plus elle-méme » (§ 55, tr. Granel, p. 216), alors qu’

une mathématique universelle ne peut pas posséder la dignité d’une
évidence effective, c’est-a-dire d’une vue de I’essence puisée a une
donation de soi-méme directe (a une intuition éprouvante) (§ 51, p. 197),

n’est-elle pas le symptdme d’une obsession qui a beaucoup moins pour
sens, selon toute vraisemblance, de proroger une pareille condamnation
contre I’ontologie formelle dans le droit qu’elle prétendrait avoir a servir de
modele a la phénoménologie transcendantale que de dresser un constat de



LA PHENOMENOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 87

carence en face de cette phénoménologie elle-méme dans 1’état actuel ol
elle se trouve, parce qu’il se pourrait en effet qu’elle n’ait pas les moyens
de voir s’ouvrir devant elle un avenir qui soit positif si elle n’apprend
d’abord a remédier aux trés graves insuffisances de sa propre méthode
intuitive, en s’engageant, comme le dit le titre du § 52 de La crise, dans de
«nouvelles méditations radicales », a la suite des « paradoxes incompré-
hensibles » sur lesquels elle ne peut tres vite que déboucher ?

Car, et c’est bien la que la figure tutélaire de Hilbert apparait comme le
seul lien possible entre celle de Brentano et celle de Bolzano, dés lors qu’il
doit s’agir de faire apparaitre « 1’a priori universel de la corrélation » (§ 46
de La crise), comment pouvoir a la fois maintenir 1’affirmation que la
phénoménologie, pour étre une « science rigoureuse », devra prendre néces-
sairement appui sur des «essences» et sur des «rapports entre des
essences », et soutenir que cet ensemble de «lois d’essence » auquel le
traitement des vécus subjectifs aura désormais a &tre méthodiquement
soumis, devrait toutefois ne plus avoir quoi que ce soit de commun avec ce
qui reléverait d’un a priori analytique formel, sous prétexte que cet apriori,
par son caractere objectif, n’y serait pas transposable ?

Si en effet le reste de « naturalisme » qui avait si gravement entaché
encore le projet de « réforme de la psychologie » entrepris par Brentano ne
pourra étre définitivement dissous que par I’application la plus stricte d’une
réduction transcendantale, faut-il pour autant en conclure que la mise hors
circuit de I’univers objectif doive se faire dans des conditions rigoureuse-
ment équivalentes pour le monde des « choses » et pour celui des «idées »,
pour ’apriori synthétique matériel et pour I’apriori analytique formel,
comme si le rapport de I’intentionnalité & I'un et a I’autre était identique ?
Ou ne faut-il pas précisément, et tel fut bien le sens méme de tout I’iti-
néraire suivi par Husserl au cours de la premiere période de son évolution
de 1886 a 1896, avant qu’il ne rencontre Hilbert, et lorsqu’il comprit enfin
qu’il devait se placer sous le patronage de Bolzano, prendre en considéra-
tion ce fait absolument essentiel que 1’ axe téléologique central qui traverse
tout le développement intentionnel ne consiste pas seulement, comme
Brentano avait eu raison de le montrer, a passer transversalement des
«représentations » aux « jugements », mais aussi a s’élever verticalement
des « phénomenes physiques » aux «phénomenes psychiques », de sorte
qu’a terme, inévitablement, ces « phénomenes psychiques » sont amenés,
dans de pareils « jugements », a formuler des « propositions » qui doivent
alors se rapporter a des « vérités en soi », donc a des « représentations » non
plus subjectives, mais objectives, et uniquement justiciables d’une logique,
étant ordonnées en effet entre elles selon des rapports qui ne peuvent pas
varier selon les différents individus singuliers, comme I’avait si bien
compris Bolzano, qui avait corrigé ainsi, ou plutdt complété a I’avance, ce



88 JACQUES ENGLISH

qu’il devait y avoir, trente ans apres la publication de sa Doctrine de la
science, de si cruellement inabouti dans la Psychologie de Brentano ?

Mais toutefois, dés I’instant ol, a I’inverse aussi, tous les phénoménes
subjectifs dans leur ensemble sont supposés devoir faire a leur tour 1I’objet
d’un traitement explicite, taiche dont Bolzano n’avait nullement nié la
nécessité, mais qu’il n’avait pas tenu pour la sienne, alors que c’est celle-1a
méme que Brentano, lui, allait revendiquer, comment admettre que I’ orien-
tation thématique du phénoménologue, en revenant en de¢a du positionne-
ment de ces « vérités en soi», donc aux niveaux téléologiques supérieurs de
I’intentionnalité, se trouve purement et simplement condamnée, pour cela,
a ne plus pouvoir étre une « science », un « savoir » ou une « doctrine » ? En
redescendant vers les niveaux généalogiques inférieurs, donc vers les
«phénomenes physiques », 1a oll ’'intentionnalité voit surgir devant elle, a
titre de synthéses matérielles, des «choses », pourquoi devrait-elle étre
obligée a renoncer 2 tout idéal de rigueur dans les séries de descriptions
qu’elle devrait entreprendre ? Ou ne faudrait-il pas considérer bien plut6t
que, pour qu’une telle entreprise ait une chance quelconque d’aboutir, elle
doit donner lieu, elle aussi, 4 I’établissement de certaines « vérités », celui
des « vérités phénoménologiques » ?

Or, comment classer toutes ces « vérités » les unes par rapport aux
autres ? Si 'intentionnalité phénoménologique doit conférer elle aussi un
privilege, méme si ce n’est que réflexivement et non plus spontanément, a
son axe d’orientation téléologique, dans la saisie des «lois d’essence »
qu’elle doit découvrir, sur son axe généalogique, qui peut seulement lui
fournir des exemples concrets de « vécus singuliers individuels », comment
pourra-t-elle s’ orienter en effet dans un pareil labyrinthe ? N’ aura-t-elle pas
a suivre ici aussi une méthode consistant & s’arracher a4 la multiplicité
disparate de ses premieéres données, prélevées sur 1’infini actuel du
mouvement de temporalisation qui les traverse, afin de parvenir ainsi a les
exposer dans des conditions qui soient théoriquement satisfaisantes, en
définissant chacune d’entre elles selon 1’emplacement invariant qu’elle
occupe dans I'unité de ce développement généalogique et téléologique, et
en finissant donc par les intégrer dans une « typologie » analogue, au moins
par sa rigueur, a celle des figures de la géométrie ?

Or, pourquoi ne se permettrait-elle pas d’introduire, en plus, des
systemes d’axiomes, pour faire varier les divers genres de rapports ot,
selon la flexibilité due a ces deux orientations, ces vécus peuvent entrer ?
N’y a-t-il pas 1a, méme, la tiche d’une « eidétique subjective » ? Et pour-
quoi cette tiche n’aurait-elle pas, précisément, une affinité manifeste, 13 ou,
tour a tour, Brentano et Bolzano s’étaient montrés défaillants, avec
I’entreprise qu’avait menée Hilbert ? Se demander, comme le fit si souvent
Husserl a partir de 1899, si la phénoménologie était ou non axiomatisable,



LA PHENOMENOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 89

n’était-ce pas, de sa part, reconnaitre qu’il voulait faire subir a cette phéno-
ménologie naissante, mais qui commengait tout de méme a accumuler déja
un certain nombre de résultats, une mutation tout a fait comparable 2 celle
que Hilbert avait voulu, lui, faire subir a ’ensemble des vérités géo-
métriques qui lui avaient été transmises, et derriére lesquelles il avait fait
surgir un systéme de structures extrémement puissant, dont 1’apparition
téléologique dans I’histoire des mathématiques, et quelle qu’en ait été
ultérieurement la limitation, ne devait plus étre, a titre de modele, remise en
cause ?

On risquerait en effet aujourd’hui d’appréhender dans 1I’ordre inverse
de celui de leur véritable signification historique, et le processus téléo-
logique de fondation de sens de la géométrie qui a été accompli
originairement par Hilbert, si on le considérait uniquement en fonction de
cette contre-exemplarité qu’ensuite elle a pu connaitre a cause de son
impuissance a aboutir dans la direction qu’elle espérait, et le processus
téléologique de fondation de sens de la phénoménologie qui a été accompli
originairement par Husserl, si on le considérait lui aussi uniquement en
fonction de cette sorte de contre-exemplarité redoublée par laquelle un
modele d’ontologie formelle, de toute maniére dans ses propres limites déja
dévalorisé, aurait été considéré par le fondateur lui-méme de la phéno-
ménologie comme inapte a remplir quelque fonction canonique que ce soit
dans I’établissement ultérieur d’une typologie générale des vécus.

Car c’est bien plut6t dans le double en dega de ’avénement méme de
ces deux modeles, si fortement liés au projet d’une axiomatique, sur le
domaine de I’ontologie et sur celui de la phénoménologie, qu’il faut
chercher a revenir, afin d’essayer de savoir, et quitte a braver pour cela
I’interdit méme brandi par Husserl, si 1’état d’inachévement ol a été laissée
depuis si longtemps sa théorie générale de l'intentionnalité, située a
I’entrecroisement de ces deux domaines, n’est pas dii précisément a une
telle absence de relecture, rétrograde sans doute dans tous les sens du
terme, mais qui cependant, a terme, pourrait se révéler primordiale pour
toute entreprise visant a penser conceptuellement, c’est-a-dire, en 1’occur-
rence, axiomatiquement, [’unité de la phénoménologie, par dela le
dédoublement des héritages qu’elle a d’abord regus de Brentano et de
Bolzano, et donc en se replagant résolument sous 1’autorité de Hilbert.

I

I1 serait en effet déja impossible de comprendre quel choc a dii ressentir
Husserl lorsqu’il a pris connaissance du livre de Hilbert, paru en 1899, les
Fondements de la géométrie, si I’on ne se rapportait pas a I’itinéraire si



90 JACQUES ENGLISH

complexe qu’au cours des quinze années qui avaient précédé il avait lui-
méme suivi, sur la voie qui devait le conduire a la découverte d’un a priori
subjectif, placé traversalement en retrait sans doute par rapport aux deux
apriori objectifs, et pourtant insaisissable aussi longtemps que I’apriori
objectif analytico-formel n’aurait pas été d’abord verticalement détaché, et
dans les deux sens, du bas vers le haut et du haut vers le bas, de I’ apriori
synthético-matériel. Car I’axiomatique n’a nullement été pour Husserl un
modéle de référence que seul Hilbert, et donc assez tardivement, lui aurait
fait connaitre : elle a ét€ en réalité chez lui un theme de réflexion qui est
apparu tres tdt, et ceci, assurément, est trés compréhensible, puisqu’il fut
d’abord un mathématicien professionnel, en exercant la fonction d’assitant
a I’Université de Berlin auprés de Weierstrass ; mais les conditions toute-
fois dans lesquelles il rencontra pour la premiere fois I’axiomatique, avant
qu’il n’ait encore découvert I’ceuvre de Hilbert, déterminaient déja virtuel-
lement le genre de problématisation sur lequel elle allait le faire déboucher,
comme si tout 1’avenir de sa trajectoire future s’y trouvait inscrit.

Ce qui caractérisa en effet la maniére dont fut introduite, a cette
époque, dans I’ensemble du champ des considérations de Husserl, une
pareille référence a I’axiomatique, c’est qu’elle ne put intervenir que dans
un second temps ; car, pendant tout un premier moment, qui a correspondu
en gros a I’élaboration des deux parties du tome I de la Philosophie de
I’arithmétique, elle ne pouvait s’y trouver qu’entierement absente, puisque
Husserl suivait alors une direction qui, partant de 1’arithmétique telle
qu’elle était déja donnée, mais sans avoir jamais été interrogée encore sur
I’ordre méme de ses propres structures formelles, tendait 2 remonter vers
les soubassements intuitifs originaires d’ou ensuite elle avait dii déniver,
pour rétablir ainsi une liaison avec les niveaux généalogiques inférieurs du
fonctionnement intentionnel, quand celui-ci, primitivement, a a constituer
des choses comme des « touts », a partir de I’appréhension du sens de leurs
«parties physiques et métaphysiques ».

C’était par conséquent alors avec I’a priori synthétique matériel que
les vécus subjectifs étaient supposés avoir le plus d’affinité, position a
laquelle Husserl, beaucoup plus tard, a I’autre extrémité de sa carriere,
semblera vouloir revenir cycliquement dans La crise, de sorte que le pro-
bléme de la fondation de I’arithmétique ne devrait s’ interpréter que comme
un probleme de substitution, celui consistant a remplacer la suite des
«représentations propres », qui portent, ou qui devraient continuer a porter,
sur les nombres intuitivement saisissables, mais qui trés vite, au dela d’une
certaine limite, en deviennent incapables, par certains dispositifs de
«représentations impropres », purement « symboliques », et donc ordonnés
alors suivant les seules régles techniques d’un algorithme, visant a étre,
d’un simple point de vue signitif, les plus efficaces possible.



LA PHENOMENOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 91

Il est vrai que la Premiére Partie de I’ouvrage montre déja comment, au
centre méme de tout ce développement de 1I’intentionnalité, il s’est produit
une bifurcation qui n’a pas conduit seulement la conscience a viser des
«abstracta » au dessus de ses « concreta », mais a substituer des abstracta
formels a ses abstracta matériels, a la suite d’un changement de genre de
«visée » au terme duquel elle se rapporte uniquement, a chaque fois, 4 un
«quelque chose quelconque », ce qui lui permet de constituer des
«ensembles », pouvant devenir ensuite eux-mémes des « multiplicités »
dénombrables ; mais la Seconde Partie tend, elle, 2 montrer qu’étant donné
le seuil de la distinguabilité perceptive, il ne peut pas y avoir la d’autre
difficulté majeure a résoudre — et ce n’en est en réalité pas une d’un point
de vue intrinséquement « logique » — que celle de poursuivre indéfiniment
la construction de la suite des nombres entiers par des moyens artificiels.
L’arithmétique serait donc un «art» et non pas une «science»: les
«sources logiques de I’arithmétique générale » se situeraient exclusivement
dans un processus de « formations symboliques de nombre », et la « théorie
générale des opérations » qui y serait associée ne consisterait qu’en «un
mécanisme de calcul sans vide », portant non pas sur des « concepts », mais
sur des « signes de concepts » (tr. pp. 349-350).

Or, que ce soit 1a une position intenable, restreignant d’une maniére
inadmissible les multiples possibilités d’organisation logique propres aux
différentes sortes de nombre, dés lors que les opérations inverses de
I’addition, de la multiplication et de 1’élévation a la puissance se trouvent
introduites elles aussi, Husserl s’en apercut rapidement, et avant méme, en
tout cas, d’avoir lu la recension de Frege du tome 1 de sa Philosophie de
U’arithmétique, puisque de nombreux textes qu’il écrivit dés 1890 en vue
du tome 1II, et qui se trouvent maintenant publiés dans le vol. XXI des
Husserliana (en particulier le Texte n® 10, intitulé Essais pour délimiter le
concept général de grandeur et de nombre, pp. 69-91, ou les theéses de
Bolzano se trouvent étudiées de pres, a c6té celles de Cantor), marquent,
dans son attitude, une inflexion caractéristique en direction de la recon-
naissance de certaines structures formelles qui n’ont plus rien & voir avec
un probleme de désignation extrinséque (comme le montre également le
Texte n° 11, de 1891-1892, qui définit maintenant la « multiplicité » par un
«concept logique de genre », pp. 92-105).

Manifestement le centre de gravité de la problématique husserlienne,
au cours de ces années-1a, se déplace verticalement de 1’apriori synthétique
matériel vers I’apriori analytique formel, en redonnant corrélativement la
prééminence au « processus abstractif » de la Premiere Partie du tome I de
la Philosophie de I’arithmétique sur le « processus signitif » de la Seconde,
mais toutefois en procédant aussi a une telle réouverture et de ces infer-
valles verticaux, concernant, eux, avant tout, les rapports de fondation des



92 JACQUES ENGLISH

deux genres extrémes de régions ontologiques, et des intervalles trans-
versaux par lesquels, en tout état de cause, les vécus intentionnels doivent
eux aussi a leur fagon s’y rattacher, qu’elle déstabilise du méme coup, et de
I’intérieur, un pareil ensemble, en rendant sa description complete, ¢’est-a-
dire rapportée a la totalité de ses structures, de plus en plus difficile.

Mais ce n’est pas cependant par |’intermédiaire de 1’arithmétique que la
jonction de cet immense champ de problématisation avec I’axiomatique
devait se faire, et c’est sans aucun doute pourquoi Hilbert, plus que Frege,
prit une telle valeur exemplaire aux yeux de Husserl ; c’est avec la géo-
métrie, car, a la fin de 1892 ou au début de 1893, Husserl eut soudain envie
d’écrire un livre sur I’espace, ou de récrire le livre que Stumpf, qui I’avait
habilité a Halle en 1887, avait déja écrit, lui, en 1873 : Sur I’origine psycho-
logique de la représentation de l’espace, en en conservant assurément
comme théme central 1’idée d’une fondation de I’ «espace géométrique »
sur I” «espace intuitif » (Textes n°5 et n° 6 de la Seconde Partie de Hua
XX1, pp. 275-293), mais en montrant aussi et surtout comment il s’est
produit, a travers les différents seuils de ce mouvement fondateur méme,
toute une série de transformations qui ont conduit & une « géométrie pure »,
cette « géométrie pure » ne pouvant &tre, comme le déclare en toute netteté
un texte datant probablement de 1893 (Texte n° 8, p. 296) qu’une « science
purement apriorique ».

Or, précise a son tour un texte datant, lui, de la fin de 1894 (Texte n°7,
p. 295), et qui continue a faire coexister, mais sur le mode d’une opposition,
et non plus sur celui d’un déplacement par substitution, la référence a la
«symbolisation », comme cela avait été le cas dans la Philosophie de
U’arithmétique, et celle a I’ «apriori », comme cela devait le devenir dans
les Prolégomeénes,

un exposé scientique de la géométrie doit exactement opposer symbole
et chose ; il doit, par des axiomes rigoureux et en se fondant sur ceux-ci
par un processus purement formel, exclure les erreurs et montrer dans
ses limites le processus intuitif (la formation historique de la chose est
elle aussi & examiner brievement) ;

car, entre ces deux processus, il ne peut y avoir qu’une relation d’analogie,
puisque « pour le domaine propre de déduction, la preuve formelle seule est
rigoureuse ».

Mais c’est méme jusqu’aux années 1889-1890 qu’il faut faire remonter
cet intérét du jeune Husserl, et dans des termes beaucoup plus expressifs
encore, pour I’axiomatique, puisqu’un long fragment de trente-cinq pages
(Hua XXI, pp. 312-347), extrait d’un cours intitulé : Questions choisies de
philosophie des mathématiques, et auquel 1’éditeur a donné pour titre :
Coup d’eil historique sur le développement de la géométrie, porte directe-
ment, 2 I’occasion d’une étude qui traite des Eléments d’Euclide, sur les



LA PHENOMENOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 93

notions de définition, d’axiome et de postulat, pour discuter ensuite les
conceptions de Gauss et de Riemann, et sans omettre de s’interroger sur le
statut 2 accorder aux géométries non euclidiennes.

Cependant le texte le plus prémonitoire de ce que sera 1’axiomatique de
Hilbert, ou qui peut tout au moins faire comprendre la fascination que
devait ressentir Husserl quand il la découvrit, a été écrit aux environs de
1892-1893 ; car, par I’interrogation qui s’y trouve menée sur les « présup-
positions de la géométrie » (Hua XXI, pp. 348-389), il conduit Husserl a
poser la question de savoir s’il n’y a pas 1a un immense domaine de
concepts qui n’ont pas encore été pensés, et qui restent donc encore a peu
prés entierement a définir derriere cette géométrie telle qu’elle a été
transmise par la tradition, et qui donc se révélerait, du point de vue de deux
téléologies et non pas d’une seule, doublement incompleéte, du point de vue
d’abord de la téléologie formelle qui implicitement la sous-tendait, mais
sans qu’elle ait pu s’en rendre compte, dans les dimensions de 1’ ontologie
idéale ou directement elle évoluait ou croyait pouvoir évoluer, et du point
de vue ensuite d’une téléologie, faut-il dire, comme Husserl ici, « histori-
que », ou, comme il le dira plus tard, « phénoménologique », puisque ce qui
s’est trouvé ainsi dissimulé, c’est I’ensemble des opérations intentionnelles
qui ont elles-mémes sous-tendu cette formalisation secrete, dans un
arriére-fond qu’il faut donc supposer plus reculé encore.

m

C’est bien en effet a travers le prisme d’une double exemplarité que
Husserl, quand il a lu les Fondements de la géométrie, a di découvrir la
relation affine qui ne pouvait manquer d’exister entre cette méthode
axiomatique que Hilbert désormais cherchait a faire prévaloir dans le
domaine des mathématiques et celle que lui-méme, Husserl, aurait de son
cOté a imposer dans les dimensions non plus d’une simple psychologie
intentionnelle, comme n’importe quel autre éléve de Brentano, mais dans
celles, a peu prés encore entierement a ouvrir, d’'une authentique phéno-
ménologie. Car, en montrant, des le Chapitre I de son ouvrage, comment
les véritables notions fondamentales de la géométrie devaient étre doréna-
vant trouvées dans cinq groupes d’axiomes : ceux de I’appartenance, ceux
de P’ordre, ceux de la congruence, celui des paralleles et ceux de la
continuité, Hilbert paraissait arracher a une sorte d’oubli immémorial, ou
tout au moins de semi-oubli depuis Euclide et Archimede, 1’ensemble des
soubassements formels sans lesquels jamais la géométrie n’aurait pu
exister, et qui pourtant n’avaient jamais non plus été énoncés encore
explicitement en tant que tels, ni dans leur intégralité.



94 JACQUES ENGLISH

Définir en effet, pour commencer, des notions apparemment aussi
simples que le point, la droite, le plan, mais pour y dégager aussitot, toute-
fois, de fagon rigoureuse, un tel ensemble de groupes d’axiomes, et en
montrant ainsi tous les liens qui les enveloppent dans une totalité
cohérente, dont les structures, latentes seulement jusque-la, peuvent alors
apparaitre pour la premiere fois en pleine lumiére, comment cette tiche
aurait-elle pu ne pas enthousiasmer quelqu’un qui avait compris, lui aussi,
que ce n’est que par une telle entreprise de manifestation, au sens le plus
précis du terme, que tout ce qui doit relever d’un modele analytique
d’ordonnance formelle pourrait faire prévaloir de fagon définitive sa spéci-
ficité, contre toute menace de confusion qui pourrait s’exercer sur lui avec
I’autre modele d’organisation, d’ordre, lui, synthétique et matériel ?

Car il ne s’agissait pas tant, par la, d’un ensemble d’ «essences »,
supposées tot ou tard immédiatement évidentes, et donc ainsi plus ou
moins hypostasiées déja, comme dans la conception traditionnelle du
«réalisme platonicien » telle qu’elle devait étre évoquée au § 7 de la II°
Recherche logique, que du résultat d’une véritable production intention-
nelle, qui peut se fonder certes sur des structures ontologiques, investies
d’une autonomie logique totale, ainsi que le prouvent assez, au Chapitre IT,
les rapports de « compatibilité » et d’ «indépendance » qui sont introduits
entre ces axiomes, mais qui n’en continue pas moins a prendre une signifi-
cation éminemment «apophantique », du fait méme de ce mouvement
qu’elle doit accomplir pour les révéler afin de les faire basculer dans un
traitement thématique direct, et qui se situe donc au terme téléologique
ultime de 1’ensemble des déplacements qui n’avaient pu faire encore au
mieux jusque-la qu’y conduire.

Mais c’est peut-&tre aux Chapitres VI et VII, consacrés a 1’étude
respective des théoremes de Desargues et de Pascal, que ce double effort,
«apophantique » et « ontologique », par rapport a une traditionnalité a la
téléologie encore inaboutie, manifeste probablement le mieux son caractere
éclairant, en faisant resurgir, derriere ce qui n’aurait pu sembler autrement
qu’une curiosité mathématique, relevant de 1’érudition, les structures
logiques d’un gigantesque arriére-fond, dont certains effets sans doute
avaient filiré jusqu’alors dans la mathématique classique, mais sans y
occuper cependant la premiere place qui aurait dii leur revenir, mais qu’il
était encore impossible de leur attribuer, faute de cet ultime déploiement
jusqu’a leur «idée pleine », ainsi que le dira, dans sa premiére Section,
Logique formelle et logique transcendantale .

Et comme Hilbert déclarait dans sa Conclusion (tr. Rossier, p. 174)
qu’il fallait considérer son ouvrage comme une « étude critique des prin-
cipes de la géométrie », en ajoutant méme, par une anticipation qui était
caractéristique, que «dans les mathématiques modernes, les questions



LA PHENOMENOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 95

posées par 1’'impossibilité de certaines solutions ou I’insolubilité de
quelques problemes jouent un rdle de premier plan », il n’y a aucun mal a
comprendre pourquoi Husserl (qui adressa a Hilbert sa premiere lettre tres
vite apres 1’avoir lu, le 27 décembre 1899, en abordant le probleme des
«définitions ») ne put €tre marqué, sur le coup, a la fois comme mathé-
maticien et comme phénoménologue, que par la double exemplarité
positive d’un tel projet.

v

Mais une dissociation, ici, ne pouvait pas non plus, assez rapidement,
ne pas intervenir, et sinon remettre en cause, d’une facon radicale, la
validité du report d’un pareil modéle du domaine de 1’ontologie formelle
sur celui de la future phénoménologie transcendantale, du moins en limiter
considérablement la portée, et cela a un moment ou pourtant la dépendance
de Husserl par rapport a certaines theses beaucoup plus précises de Hilbert
se renforgait, a la suite de son départ de Halle et de son arrivée, en octobre
1901, a I’Université de Gottingen, ou Hilbert enseignait déja, et dont il
devint donc le colleégue.

Le 5 novembre, en effet, Husserl assista a la Société mathématique de
I’Université de Gittingen a une conférence de Hilbert sur « la fermeture des
systemes d’axiomes », et lui-méme, peu de temps apres, fut invité a en
prononcer une, et méme deux, la premiere portant sur la notion de
«multiplicité définie », dont les Trois études sur la définitude, récrites
probablement un peu plus tard (et traduites dans les Articles sur la logique
avec un texte complémentaire sur « le domaine d’un systéme d’axiomes »,
pp- 515-546) ont dii former essentiellement le contenu, et la seconde, signa-
lée par K. Schuhmann dans sa Husserl-Chronik (p.68), prenant appui, elle,
sur des manuscrits plus anciens (ceux mentionnés plus haut), et pour
confirmer ainsi la convergence entre les intéréts respectifs de ces deux
membres éminents de la communauté universitaire de Gottingen avant
méme qu’ils n’eussent fait connaissance 1’un de I’autre.

Mais précisément en quoi désormais une telle convergence pouvait-elle
consister, des lors qu’a la suite des Prolégomeénes a la logique pure, dont
I’élaboration en fait remontait déja a quatre ans plus tot, en 1896, Husserl
avait complétement corrigé ce que certaines de ses affirmations de 1891
avaient eu d’inadmissible, puisque de toute maniére, maintenant qu’il avait
ainsi rééchelonné verticalement toutes les distances séparant ’apriori
analytique formel de I’apriori synthétique matériel, ce qui n’était somme
toute pour lui qu’une condition préalable, il se trouvait affronté a sa
véritable problématique, celle du rééchelonnement transversal des diffé-



96 JACQUES ENGLISH

rentes opérations intentionnelles ayant provoqué primitivement ce
dédoublement des apriori objectifs, mais a partir des dimensions d’un autre
milieu, également apriorique sans doute, mais occupé, lui, par une subjec-
tivité opérante 7

Car il est certes possible de constater I’impact du modéle axiomatique,
ainsi commun a Hilbert et a Husserl, sur le genre méme de composition de
la It Recherche logique, De la théorie des touts et des parties, et plus
particulierement au début du chapitre II, au § 14, ou Husserl commence par
souligner le «grand intérét scientifique que comporte, dans quelque
domaine que ce soit, la constitution d’un syste¢me théorique déductif », et
ou ensuite, pour le prouver sur le cas précis du probleme qu’il traite alors,
celui des rapports entre les « parties physiques et métaphysiques.» hérité de
la Philosophie de !’arithmétique, il procéde par «définitions » et par
«théoremes ». Et il va méme jusqu’a articuler, dans les termes les plus
expres, Dattitude qu’il prend ici, sur ce qu’il venait de dire a la fin du
paragraphe précédent, le dernier du chapitre I, ol il avait parlé des
«déterminations temporelles » et des «groupes de coexistence ou de
succession » ou elles peuvent entrer, de sorte qu’il semblait bien supposer
qu’il n’y avait pas la simplement des lois de dépendance et d’indépendance
valables pour les parties et les touts qui apparaissent dans 1’espace, mais
aussi pour celles et ceux qui relevent du temps immanent, ainsi que le
précisera avec force une addition de la Seconde édition de 1913 :

Dans la sphére des événements phénoménologiques du flux de
conscience, nous trouvons des exemples illustrant la dépendance dont
nous venons de parler avec la loi d’essence selon laquelle tout
“maintenant” de conscience actuel rempli se mue nécessairement et
continuellement en un passé immédiat ; loi stipulant, par conséquent,
que le présent de conscience fait appel de fagon continue a 1’avenir de
conscience (tr. RL IT**, p. 43).

Or, qu’il n’y ait nullement eu 1a une déclaration isolée, mais bien plut6t
une présupposition essentielle, c’est ce que montre assez une autre addition
similaire, au début de ce méme § 14, puisqu’elle affirme que « la loi » qui se
trouve ainsi « énoncée » ne doit pas étre considérée comme «une loi
d’essence immédiate », étant en effet « susceptible, comme maintes lois
analogues, d’une démonstration a priori » ; car, avait dit déja la Premiére
édition,

rien ne peut mettre davantage en lumiére la valeur des déterminations

exactes que la possibilité de fonder déductivement de telles propositions
qui nous sont familiéres sous un autre vétement.

Faudrait-il donc croire que la phénoménologie doive elle aussi nécessaire-
ment s’ordonner selon le modele d’une construction axiomatique pour



LA PHENOMENOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 97

arracher les vérités « familieres » sur lesquelles elle doit commencer par
prendre appui, mais qui nous sont sans doute aussi trop immédiatement
proches pour que nous puissions en prendre aussitdt explicitement
connaissance, a cet état précisément de dissimulation suivant lequel elles se
présentent ainsi a nous, ou plutdt elles ne se présentent pas, et pour les
intégrer toutes, les unes apres les autres, dans un ensemble de « défini-
tions » et de « théorémes » ?

Que le passage cité ici envisage bel et bien une pareille possibilité, il
faudrait &tre évidemment aveugle pour ne pas le voir, mais avec toutefois
aussi un rectificatif apporté simultanément par cette Seconde édition de
1913, qui restreint au moins autant, en sens inverse, la portée de 1’affirma-
tion qui avait été ainsi ajoutée 2 la fin du § 13; car la derniére phrase
mentionnée de ce premier alinéa du § 14 corrige a son tour 1’adjectif
«exact», qui qualifiait les « déterminations » dont la valeur serait mieux
mise en relief dans le cadre d’une « fondation déductive », par 1’adjectif
«rigoureux », qui n’en est en rien 1’équivalent, tout au contraire, pour le
Husserl de 1913, et qui donc, a sa fagon, une fois rapporté & toute une série
de déclarations datant d’apres 1901, témoigne d’une attitude en réalité trés
sceptique de Husserl quant a la possibilité de I’emploi d’une telle méthode,
lorsque méme elle ne se trouve pas catégoriquement rejetée.

\%

C’est qu’en effet, a partir du moment ou I’intérét fondamental de
Husserl va prendre de plus en plus de recul par rapport a sa problématique
liminaire des rapports entre les « lois matérielles » et les « lois formelles »
des deux apriori objectifs, synthétique et analytique, dans les conditions o
s’y employait encore cette III® Recherche, pour s’attacher désormais a
I’étude de plus en plus exclusive «des vécus intentionnels et de leurs
contenus », ainsi que va commencer a le faire, elle, la V¢ Recherche, il va'y
avoir corrélativement une remise en cause de la valeur du modéle de
I eidétique objective, refusée non pas assurément en tant qu’eidétique, mais
en tant qu’elle pourrait conduire a croire, un peu trop naivement, qu’il n’y
aurait aucune modification & y opérer lorsque le phénoménologue repasse-
rait du milieu des « étants », ou méme de celui des « apparaissants », a cette
«sphere des événements phénoménologiques du flux de conscience » ; car
elle devrait sans doute pouvoir prétendre de plein droit a la « rigueur », mais
non pas cependant a I’ «exactitude », parce qu’elle serait essentiellement
constituée de rapports de fondation entre des « modalités », comme va le
montrer la VI¢ Recherche, et parce que le meilleur modele peut-étre apres
tout pour comprendre une pareille ordonnance serait celui d’une



98 JACQUES ENGLISH

« grammaire », ou encore d’une «théorie des formes », et non pas celui
d’une « arithmétique » ou d’une « géométrie », comme 1’avait laissé entre-
voir la IV® Recherche.

Les deux premieres Recherches en effet avaient trés minutieusement
corrigé, et par un chassé-croisé déja assez significatif de I’état d’extréme
entrelacement de ces deux sous-problématiques locales, la Premiére la
Seconde Partie de la Philosophie de I’arithmétique, c’est-a-dire la solution
alors apportée a la problématique du « processus signitif » avec le passage
des représentations « propres » a celles qui sont « impropres », la Seconde la
Premiere Partie, c’est-a-dire la solution apportée a la problématique du
«processus abstractif » avec le passage des représentations « concretes »
aux représentations « abstraites » ; et il y avait eu alors indiscutablement,
dans les deux cas, un rééquilibrage thématique de ’ensemble du fonction-
nement intentionnel vers les niveaux téléologiques supérieurs, et cela en
liaison étroite évidemment avec I’effort mené pour mieux dégager, sur le
versant objectif de la corrélation intentionnelle, la spécificité verticale des
«lois formelles » par rapport aux « lois matérielles », ce qui explique préci-
sément la valeur de modéle conférée a 1’apriori analytique dans la II¢
Recherche, méme lorsqu’il s’agissait de décrire ce qui se passait dans le
domaine synthétique des choses.

Or, assurément, la IVe Recherche ne veut €tre tout d’abord qu’une
application des résultats qui ont été établis dans la III¢ sur le champ
éminemment complexe des « significations », pour montrer qu’il existe la
aussi des « lois apriori » ; mais toutefois le centre de la perspective se met
aussi a s’y déplacer d’une facon sensible, puisque, « dans le domaine de la
grammaire générale », il faut bien prendre en considération des « lois » qui
portent sur « les modifications du signifier verbal », comme par exemple la
« suppositio materialis », avec les « prédicats modificatifs », et non pas
«déterminants », hérités de Brentano par I’intermédiaire de Twardowski, de
sorte qu’en fait, derriere le probleme de I’organisation des significations, il
commence a s’en profiler ici un autre, situé en retrait, et beaucoup plus
général, celui de I’ordonnance entre les différentes sortes de modifications
de l’intentionnalité, arriere-fond inépuisable, et auquel il n’est pourtant
renvoyé ici que d’une fagon oblique, mais comme c’était déja le cas entre
la modalité perceptive, degré-zéro de I’indication, lieu d’une simple mani-
festation « propre », dans la Premiére Recherche, par opposition a I’imagi-
nation et a la signification, de méme que ce 1’était aussi, mais cette fois
entre la modalité perceptive et la modalité imaginaire, dans la Seconde
Recherche, par opposition a la seule modalité qui puisse saisir, dans des
représentations formelles abstraites, pour parler le vieux langage, « I’unité
idéale de I’espece ».



LA PHENOMENOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 99

Aussi n’est-ce pas vraiment encore de la V¢ Recherche elle-méme qu’il
faut attendre les effets complets d’un tel changement d’orientation et, avec
eux, ceux d’une formulation nouvelle des rapports entre la phénoménologie
transcendantale et la méthode axiomatique, mais c’est de la Sixiéme ; car la
Cinquiéme continue précisément toujours a s’exprimer a travers le voca-
bulaire hérité de Brentano, suivant le découpage, transversal certes, mais
encore trés archaique, des « représentations » et des « jugements », alors
qu’avec la derniere Recherche, la « percée » en direction d’un traitement
thématique direct de I’apriori subjectif se trouve beaucoup plus radicale-
ment accomplie, puisque, comme devait le dire I’ Esquisse d’une Préface de
1913, «la méthode de I’analyse intentionnelle parvient a y étre élaborée, le
sens et le style général de la solution parviennent a y &étre reconnus »
(Articles sur la logique, p. 365), dans la mesure ou, en effet, la reprise de la
description des intervalles séparant « intention » et « remplissement »,
amorcée des 1893 dans les premiers textes purement « esthétiques » de
Husserl (Sur les objets intentionnels, pp. 215-253), se trouve maintenant
expressément associée, selon les analyses que développe le § 14, au théme
de la tripartition des modes de l’intentionnalité, avec le « signe», I’ «ima-
ge » et la « présentation de la chose elle-méme ».

Or il est sans doute encore possible a Husserl, au chapitre IV de cette
méme derniere Recherche, de continuer a s’intéresser de prés aux rapports
de « compatibilité » et d’ «incompatibilité » pouvant exister entre « signifi-
cations possibles et impossibles », comme il I’avait déja fait dans la IVe
Recherche ; et c’est ce qui explique que le §34 va y avoir pour titre
«quelques axiomes »(tr. RL IT *** pp. 139-140), comme si seule une
formalisation rigoureuse de I’ensemble des régles qui doivent s’exercer ici
sur la composition des significations pouvait, méthodologiquement, se
révéler satisfaisante ; mais cependant, si désormais il doit ici s’agir aussi, et
méme surtout d’abord, d’une « fondation phénoménologique de la logique
pure », et en suivant I’ordre qui a conduit des «intuitions sensibles » aux
«intuitions catégoriales », sera-t-il possible de conserver tel quel ce modele
général d’ordonnance, ou est-ce que « les lois apriori de la pensée », pour
parler comme le titre du chapitre VIII, ne vont pas requérir, parce qu’elles
correspondent a d’autres exigences, I’intervention d’un archétype différent,
qui pourra bien valoir encore, et méme plus que jamais, comme une
«morphologie pure » — le § 59 parle d’une « morphologie pure des intui-
tions possibles » (tr. pp. 218-219) —, mais qui sera beaucoup plus proche de
la « grammaire » que de I’axiomatique mathématique, en excluant, lui, et a
la différence de I’ «eidétique objective », tout idéal de déductivité ?



100 JACQUES ENGLISH

VI

Tel est bien en effet le mouvement qui s’amorce dans les années qui
suivent la publication des deux tomes des Recherches logiques, et qui va
conduire Husserl, dans le Livre I des Idées, a rejeter la thése suivant
laquelle la phénoménologie pourrait &tre axiomatisable, et devrait méme
étre axiomatisée, mais toutefois en relancant constamment aussi, comme en
avant d’elle-méme, a son avenir, cette possibilité pourtant interdite, au sens
ou elle serait la seule qui, au moins a titre d’ analogon, pourrait la conduire
a un développement pleinement positif, avec 1’établissement d’une
«typologie » a la fois rigoureuse et compléte.

Car il n’y a aucun doute a avoir sur la délimitation de 1’ emplacement
canonique a partir duquel une telle «eidétique subjective » devrait étre
élaborée : c’est, pour parler comme la fin de la Troisiéme Lecon du cours
de 1907 sur L’idée de la phénoménologie, celle de la « sphére des origines »
ou «des données absolues », « premier concept de 1’apriori » auquel la
phénoménologie puisse avoir a faire (tr. Lowith, p. 78), donc 1a méme ou
I’intentionnalité, dans le milieu de sa temporalisation immanente, se
constitue peu a peu, mais a I’intérieur d’elle-méme, une multiplicité de
champs transcendants, en apprenant a changer ses « modes de visée »
depuis son présent vivant, et donc par le jeu de ses modalisations
perceptives, imaginaires et signitives, pour se donner ainsi ces « ensembles
téléologiques » que sont pour elle les « figures fondamentales » au moyen
desquelles elle connait, et qui dérivent donc toutes de 1’unité centrale de
son « flux ».

Mais la reformulation méme, et maintenant radicale, d’une telle
problématique — il suffit de la comparer a ce qu’elle était en 1893 dans les
Appendices aux Etudes psychologiques pour la logique élémentaire avec la
recherche d’une simple « classification des représentations » suivant le style
méme de Brentano (Sur les objets intentionnels, pp. 255-261) — se lie aussi-
tot, immanquablement, a une dénégation, pour préserver les effets de
I’ époqué phénoménologique, et cela se comprend, puisqu’autrement il
risquerait d’y avoir une identité trompeuse entre les deux eidétiques.

Husserl déclare en effet dans la Lecon qui suit, la Quatriéme :

L’analyse est, & chaque pas, analyse de 1’essence et étude des états-de-
chose génériques qui sont susceptibles d’€tre constitués dans le cadre de
I’intuition immédiate.Toute la recherche est donc une recherche apriori-
que ; naturellement, elle n’est pas apriorique au sens des déductions
mathématiques. Ce qui la distingue des sciences aprioriques objectives,
c’est sa méthode et son but. La phénoménologie procéde en élucidant
par une vue, en déterminant le sens et en distinguant le sens. Elle
compare, elle distingue, elle établit des liaisons, met en rapport, divise
en parties ou isole des moments. Mais tout cela dans le cadre d’une vue



LA PHENOMENOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 101

pure. Elle ne théorise pas et ne procede pas a la maniére des mathé-
matiques ; car elle n’élabore pas d’explication au sens de la théorie
déductive. Etant donné qu’il s’agit pour elle d’élucider les concepts et
axiomes fondamentaux qui, en tant que principes, régissent la possibilité
de la science objective (mais finalement aussi de prendre pour objet
d’une élucidation réflexive ses propres concepts fondamentaux et ses
propres principes), elle est a son terme 1a ou la science objective
commence. Elle est donc science en un tout autre sens et avec de tout
autres tiches et de tout autres méthodes (tr. p. 83).

Le chapitre I de la troisi¢éme Section du Livre I des Idées de 1913,
intitulé Considérations préliminaires de méthode, ne fera que ratifier cette
déclaration d’intention, mais pour faire néanmoins rebondir le probleme sur
un terrain qui, en aucun cas, ne saurait échapper a I’emprise d’un modele,
sinon identique, du moins analogue a celui d’une axiomatique. Car c’est
sans doute 1a que Husserl va publiquement affirmer pour la premiere fois
que la phénoménologie, définie en tant qu’ «eidétique descriptive » (§ 71),
n’est pas et ne pourra jamais étre une « science exacte » (§ 74), parce que le
concepts sur lesquels elle doit travailler, ¢’est-a-dire « les essences des purs
vécus » (§ 75), afin de les amener a une « clarté parfaite » (§ 69), sont des
«concepts inexacts par essence, et non pas par hasard », de sorte qu’ils ne
peuvent étre que « non mathématiques » (tr. Ricceur, p. 236).

Provenant en effet du « flux de la conscience » comme du seul genre de
«tout » sur lequel ils puissent étre prélevés, ils ne peuvent avoir qu’un
caractere « vague », leurs «spheres d’application » demeurant toujours
«fluantes » ; et c’est pourquoi Husserl ne peut répondre que par non a la
question qu’il se pose alors : « Avons-nous a chercher ici aussi un systéme
défini d’axiomes et sur cette base a édifier des théories déductives 7 » (73),
ou tout aussi bien encore a celle-ci: « Faut-il ou peut-on constituer une
phénoménologie qui serait une géométrie du vécu ?» (§ 72) ; et ce chapitre
s’acheve donc par cette phrase, qui ne peut laisser place la encore a aucun
doute, comme dans les Legcons de 1907 sur L’idée de la phénoménologie :

La phénoménologie transcendantale, congue comme science descriptive

N

des essences, appartient 4 une classe fondamentale de sciences
eidétiques qui differe totalement des sciences mathématiques.

Mais lorsque cependant Husserl avait déclaré un peu plus haut, et de la
maniere la plus explicite, affirmation trop peu souvent relevée, que «la
phénoménologie appartient aux sciences eidétiques matérielles », cela
voulait-il dire que, du méme coup, la phénoménologie devait renoncer a
toute référence a un scheme de développement ou d’organisation ayant une
affinité quelconque avec I’apriori analytique formel ? Si les « propriétés
spécifiques » qui s’attachent a ’apriori subjectif doivent relever désormais
d’une «eidétique matérielle », serait-il en effet véritablement possible



102 JACQUES ENGLISH

encore au phénoménologue de se rapporter a des «essences morpho-
logiques » qui puissent étre soumises a des « distinctions pures », au cas oul
aucune liaison, d’autre part, ne serait maintenue avec une ordonnance
formelle, ne flit-elle que « grammaticale» ?

Car dire que «le propre de la conscience considérée en général est
d’étre un flux déployé selon différentes dimensions », n’est-ce pas conti-
nuer a se placer sous le signe d’une comparaison avec la géométrie, de telle
sorte qu’il faudrait répondre maintenant a cette autre question, posée elle
aussi ici: «Le flux de conscience est-il une multiplicit¢é mathématique
authentique ?» (tr. p. 234), non pas, trop simplement, par la négative, mais
plutét par: il y a quand-méme bien 1a quelque chose que le phénoméno-
logue a tout a fait le droit de comparer a une multiplicité mathématique,
méme s’il peut douter, en méme temps, de la valeur d’une telle compa-
raison, ou s’en représenter les limites ? Sinon il serait difficile d’admettre
qu’il ait jamais pu avoir un motif quelconque d’y penser ...

Et effectivement, quand Husserl se mettra a parler plus loin, au § 98,
d’un «parallélisme » entre la « morphologie des noeses» et celle des
«noémes », son langage ne sera-t-il pas encore celui d’un géometre ? Ne se
donnera-t-il pas méme, 13, une sorte d’axiomatique, comme celle étudiée
par Hilbert dans son quatriéme groupe, mais qu’il serait donc possible de
faire varier, ce que Husserl, lui, ne fait pas, en envisageant au moins
I’hypothese contraire ? N’y a-t-il en effet, dans tout « corrélat noématique »,
que la reduplication de 1’ «activité noétique » a 1’extérieur du milieu
subjectif ou elle s’est déployée d’abord ? Ou ne faudrait-il pas bien plutot
considérer qu’il y a aussi, dans un tel corrélat, dés lors qu’il est sorti des
dimensions mémes de ce milieu ol il a été produit a I’origine, un certain
excédent de déterminations caractéristiques, par rapport a ce qui ne
pouvait étre au départ qu’une simple « visée », qui tient a la position trans-
versale, et donc éminemment mixte, qu’il occupe sur une zone centrale, ol
viennent en fait s’entrecroiser, dans des conditions plus ou moins
inextricables, les deux milieux de la corrélation intentionnelle ?

Mais méme, en premier lieu, comment « clarifier » I’ensemble des
rapports entre ces «essences de vécus», comme vécus de perception,
analysés dans le Cours de 1907 sur Chose et Espace, comme vécus d’ima-
gination, étudiés dans le Cours de 1904-1905 sur Fantaisie et Conscience
d’image, comme vécus de signification, examinés, eux, dans le Cours de
1908 sur la Théorie de la signification ? Sur quel type de schéma général
en effet prendre appui pour comprendre la différenciation de ces trois
modes fondamentaux de ’intentionnalité a partir des dimensions du flux
temporel ol la subjectivité transcendantale se déploie ? Car si le Cours de
1905 sur la Conscience interne du temps avait distingué au § 39, dans la
constitution méme du flux de la conscience, une double intentionnalité des



LA PHENOMENOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 103

lors que la «rétention» commengait a intervenir, n’y avait-il pas 1a un
groupe de structures fixes, et absolument primordiales, que la phénoméno-
logie devait chercher systématiquement 2 interroger ?

Or, comment pourrait-elle avoir encore une chance quelconque d’y
parvenir si jamais elle renongait & tout projet d’une « analytique », sous
prétexte qu’il s’agirait la d’ «essences matérielles » et donc que tout €luci-
dation menée selon un modele formel devrait étre pour elle, par principe
méme, exclue ? Ne risquerait-elle pas de perdre ainsi, a terme, toute
rigueur 7 Car, sans un systéme de repérage aux délimitations d’abord
nettement tranchées, mais afin de rétablir par la suite, entre les secteurs
ainsi distingués, un groupe central de transformations qui permette de les
replacer dans 'unité d’un seule et méme ordonnance, d’ou pourrait-elle
tirer les moyens de continuer a faire « apparaitre », sur un emplacement de
ce genre, un immense ensemble de types de rapports ? Ne courrait-elle pas
trés vite le danger de voir la tiche « apophantique » qu’elle s’était fixée,
afin d’arracher les vécus a leur état de dissimulation, se heurter & un
blocage, faute d’un relais suffisant par des instruments d’exploration qui
soient assez puissants pour pénétrer toujours plus loin dans 1’analyse de cet
gigantesque milieu obscur ? Une « apophantique transcendantale » qui
refuserait d’étre « analytique » serait-elle encore, comme telle, possible ?

VII

Husserl ne devait jamais plus cesser, des lors, d’étre obsédé par cette
possibilité impossible, ou tout aussi bien par cette impossibilité possible,
d’une axiomatisation de la phénoménologie, demeurant en cela sans aucun
doute trés proche de Hilbert, du moins de ce Hilbert qui avait accompli & sa
maniere, dans la premiére partie de son programme, une tiche d’ «anal-
ytique apophantique », en révélant tous les différents groupes d’ «infra-
structures » qui jusque-la avaient servi de soubassements, a leur insu, aux
disciplines mathématiques traditionnelles, et dont Husserl devait donc a
son tour, et lui aussi a sa maniere, reproduire I’intention la plus profonde,
mais en ’appliquant a un champ beaucoup plus large, dans la premiére
Section de Logique formelle et logique transcendantale .

Evidemment, la dissymétrie entre les deux genres de disciplines
eidétiques, distinguées en 1913, continue toujours a poser une extréme
difficulté quant au statut qu’il faut attribuer a ce qui revendique alors le
titre de « logique transcendantale », mais en correspondant en fait au pro-
gramme que devra remplir ce que I’ Appendice II appellera trés bien, a son
§ 2, «la théorie générale de I’intentionnalité ». Car, en aucun cas, la phéno-
ménologie ne devra « déduire », se trouvant ainsi irrévocablement enfermée



104 JACQUES ENGLISH

dans les limites de ce que Husserl définit alors comme «1’idée d’une
morphologie pure » (§ 13), c’est-a-dire au premier niveau de la logique,
sans pouvoir passer au second, celui de la « conséquence », et encore moins
au troisieme, celui de la « vérité », comme peut le faire, elle, la « logique
formelle », et comme elle doit le faire.

Mais si toutefois les « formes fondamentales » que cette « logique trans-
cendantale », comme «théorie générale de I’intentionnalité », doit faire
apparaitre a partir de I’unité du flux, peuvent étre comparées a bon droit a
celles dont traite «la grammaire logique pure», pourquoi alors cette
«analytique apophantique » qui doit chercher a tout « amener & 1’évidence »
(§ 21) devrait-elle encore se heurter a un interdit & cause du caractére
prétendument « vague » et donc « non exact » de ses concepts, en restant
liée a une seule présentation intuitive, et sans pouvoir déboucher par consé-
quent sur aucun systéme d’ensemble qui recouvre la totalité du
déployement de chaque vie intentionnelle ?

Continuer toujours a attribuer un tel caractére « vague » aux concepts
phénoménologiques, dont Husserl cependant en 1929 ne dit plus, et cela
mérite d’étre noté, qu’ils relevent d’une eidétique matérielle, n’est-ce pas
prendre le risque tres grave de laisser paradoxalement dans la confusion,
donc a un degré d’évidence extrémement bas, opposé a celui de la
«distinction » que requiert pourtant toute «science », et par suite toujours
de ce refus de recourir a une formalisation axiomatique, le theme majeur
méme de la phénoménologie, hérité de Brentano, et condamné par 1a & ne
pas pouvoir échapper a une certaine naiveté intuitive, c’est-a-dire celui de
Iintentionnalité transcendantale 7 Ne serait-il pas possible pourtant de
réintroduire le schéme tripartite de la premiére Section de Logique formelle
et logique transcendantale dans le traitement de la thématique spécifique
de la Seconde, et sans tomber pour cela dans cette autre forme de naiveté,
formelle, elle, et liée a ’emploi d’un simple enchainement déductif, en
s’aidant alors au moins d’un modéle de dérivction, lui-méme divisible
ensuite en plusieurs, a ’exemple du choix entre plusieurs axiomatiques,
pour préserver une certaine cohérence logique ?

Or, que Husserl continue 2 rejeter cette hypotheése méthodologique de
travail, et en ne renoncant pas pour autant a son projet d’établir une
«morphologie pure » de I’intentionnalité, mais en étant obligé néanmoins
d’en différer par la-méme plus que jamais la réalisation, c’est ce que
prouvent plusieurs passages caractéristiques des Méditations cartésiennes,
en particulier celui-ci qui se situe a la fin du § 20:

La possibilité d’une phénoménologie de la conscience pure semble
apriori assez douteuse. Les phénomeénes de la conscience n’appartien-
nent-ils pas au domaine du flux héraclitéen ? Il serait vain en effet de
vouloir procéder ici par une méthode de formation de concepts et de



LA PHENOMENOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE 7 105

jugements analogue a celle qui est de mise dans les sciences objectives.
Ce serait folie de vouloir définir un état de conscience comme un objet
identique et de se fonder pour cela sur I’expérience, ainsi que pour un
objet de la nature, donc au fond avec la présomption idéale de pouvoir
I’expliquer en le réduisant & des é1éments identiques, saisissables par des
concepts fixes. Ce n’est pas en vertu d’une imperfection inhérente &
notre faculté de connaitre que les états de conscience n’ont pas de
relations et d’éléments derniers qui soient susceptibles d’une définition
fixe par des concepts ; cela leur manque a priori, et la tiche de définir
approximativement de tels éléments par des concepts fixes ne saurait
raisonnablement se poser. L’idée d’une analyse intentionnelle n’en
subsiste pas moins a bon droit. Car le flux de la synthése intentionnelle,
synthese qui, dans toute conscience, crée 1'unité et constitue noémati-
quement et noétiquement 1’unité du sens objectif, est le regle de
structures typiques de nature essentielle, susceptibles d’étre serrées en
des concepts rigoureux (tr. Peiffer-Levinas, pp. 42-43).

Comment donc faire parvenir cet ensemble de structures typiques a un
genre de présentation parfaitement satisfaisant, sinon en revenant, comme y
invite le § 37, aux lois générales de la « génese universelle » de I’Ego dans
le temps, mais sans que Husserl toutefois ne s’y engage encore systémati-
quement dans ces Méditations cartésiennes, puisqu’il avouera au § 63, dans
sa Conclusion, qu’il ne s’y est pas occupé des « problemes ultérieurs et
ultimes de la phénoménologie », mais seulement d’une « premiere phéno-
ménologie, encore en quelque sorte affectée de naiveté », sans avoir réussi
a arracher par conséquent toutes les « fonctions intentionnelles inconnues »
a leur état d’anonymat, pour les soumettre & une « description systématique
dans la forme logique d’une eidétique intuitive » (p. 131) ?

Et La crise des sciences européennes, en 1936, ne fera qu’exprimer elle
encore, a sa facon, une situation aussi ambigué, puisqu’elle ne manquera
pas de se rapporter a la « typique de la corrélation » formée par 1’ intention-
nalité (§ 47, tr. p. 189), en I’appréhendant d’abord «dans sa diversité
embrouillée » qui se différencie constamment «a chaque endroit», mais
pour indiquer cependant que derriére cette manifestation de fait, « s’annon-
ce une nécessité d’essence, qu’il est possible de transformer par une
méthode appropriée » — et c’est ici qu’il faut demander : laquelle ?, car c’est
alors que le modele de I’axiomatique, apres avoir été ainsi tellement cri-
tiqué, pourrait bien réintervenir néanmoins — « en des généralités d’essence,
en un puissant systeme de vérités aprioriques, d’'un genre nouveau et
suprémement étonnant »,

Car quand, un peu plus loin, au § 53, Husserl reconnait qu’ «il n’est pas
vrai que s’étend aussitdt », devant le phénoménologue, « un champ de
travail transcendantal formé d’avance dans une typique évidente » (p. 205),
c’est bien 1’aveu que ces « fonctions transcendantales, fermées dans la nai-

~

veté» (§59, p.236), restent enticrement a réinterroger. Mais aussi,



106 JACQUES ENGLISH

comment une telle réinterrogation, d’ordre essentiellement « critique », sans
pour autant cesser d’étre « descriptive », pourrait-elle étre menée a bien, si
I’établissement de cette «typique », telle qu’elle avait été léguée par
Brentano (§ 68), ne devenait pas la tiche majeure de la phénoménologie,
dans la résolution par conséquent de «la problématique universelle de
I’intentionnalité », mais a condition toutefois qu’elle puisse accéder, au dela
d’un certain seuil, a un statut définitivement canonique, ou 1’ensemble des
«vérités phénoménologiques » déja établies pourraient tres bien rivaliser en
valeur absolue avec les « vérités en soi » de Bolzano, méme si elles ne
devaient porter, elles, que sur les facteurs situés du c6té subjectif ? Et pour-
quoi le recours a la démultiplication des systemes axiomatiques, emprunté
a Hilbert, ne pourrait-il pas moduler les différents groupes de « structures
d’essence » par la dégagées, pour faire ainsi apparaitre, entre les orien-
tations diverses, pour ne pas dire opposées, suivies successivement par
Husserl, une cohérence d’ensemble, elle aussi « surprenante » ?

Il se pourrait bien en effet que le perpétuel report a plus tard d’une
présentation systématique de la phénoménologie, avec I’abandon, au cours
des années 20, de la publication des Livres Il et IIl des Idées, et telle qu’elle
fut pourtant envisagée encore une fois dans le « grand ouvrage fondamen-
tal » en plusieurs volumes prévu au début des années 30, mais finalement
différé par la rédaction de La crise a partir de 1935, ait été ce qui a nui le
plus gravement a la compréhension du sens de I’unité de I’ceuvre de
Husserl Tors de sa transmission aux générations qui ont suivi, puisque cet
état d’inachévement méme ou Husserl I’avait laissée 1’a alors conduit a
éclater en plusieurs interprétations possibles, comme si elle n’avait jamais
eu d’emplacement central autour duquel elle aurait pu systématiquement
s’ordonner.

Un axe, pourtant, I’avait bien continuellement traversé de part en part,
et ¢’était, et ce ne pouvait étre, que celui du développement de 1’intention-
nalité, et c’est pourquoi Brentano restera a jamais la premicre figure
tutélaire a laquelle les phénoménologues des générations futures devront
venir eux aussi se rapporter, méme si Husserl, depuis, leur aura appris a
voir, derriére les « phénomenes » de celui qui fut son maitre, un véritable a
priori subjectif, et, comme tel, référable a un ensemble de «lois d’es-
sence », demandant donc a étre énoncées dans une sorte de « Théorie de la
science », comparable a celle que Bolzano avait écrite, lui qui fut la
seconde figure tutélaire sous laquelle Husserl voulut se placer, et méme si
I’articulation de ce second héritage sur le premier devait rester pour lui
problématique si longtemps, pour ne pas dire toujours.

Entre le « monde de la conscience pure » et le « monde de la logique
pure », comme devait le reconnaitre Husserl dans les notes de son Journal
de 1906 (Hua XXIV, pp. 442-447), il y eut bien un vide central qui apparut



LA PHENOMENOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 107

dés le milieu des années 90, et il n’est nullement certain qu’il ait jamais
réussi ensuite & le combler ; car il aurait sans doute fallu pour cela qu’il
aille jusqu’au bout de I’emploi de la méthode axiomatique telle qu’elle
avait été illustrée si brillamment par Hilbert, mais dont, d’une certaine
facon, il n’a jamais voulu appréhender la fonction positive possible qu’a
travers une contre-exemplarité, 1a ou pourtant, en passant des dimensions
d’une ontologie formelle, ou I’histoire assez vite en a montré la limite, mais
sans pour autant la remplacer, dans celles d’une phénoménologie transcen-
dantale, elle aurait pu prendre, au moins a titre de modele, une valeur
étonnante. ' :

Pourquoi, en effet, la phénoménologie devrait-elle renoncer 4 employer
elle aussi des axiomes d’appartenance, des axiomes d’ordre ou des axiomes
de congruence, quand elle décrit les « vécus intentionnels » ? Et pourquoi,
en privilégiant tour a tour, selon des perspectives assez nettement décalées
sans doute, mais nullement incompatibles toutefois, soit les niveaux généa-
logiques inférieurs du développement intentionnel avec la modalité
perceptive, soit les niveaux téléologiques supérieurs avec, a 1’autre
extrémité, la modalité signitive ou significationnelle, ne pourrait-elle pas
résorber ainsi les effets déstabilisateurs d’une distorsion qui se manifestait
déja dans la Philosophie de I’arithmétique, et comme elle devait le faire
encore preés de cinquante ans plus tard dans La crise, en paraissant donner
tantdt la préférence aux représentations « propres » sur celles qui sont
«impropres », et tantdt au contraire aux représentations « abstraites », et
méme « formellement abstraites », sur celles qui sont « concrétes » ?

En renouant avec la pensée mathématique de I’époque qui I’a vu naitre,
et avec le plus célebre de ses représentants, Hilbert, les membres de I’ Ecole
phénoménologique auraient selon toute probabilité par 1a un moyen extra-
ordinairement puissant de redécouvrir I'unité perdue de I’ceuvre de son
fondateur, sans se laisser désorienter par les perpétuels changements de
direction qu’il a pu sembler y suivre, et en devenant enfin capables ainsi de
déchiffrer le plan secret de I’immense labyrinthe qu’a leur intention il y a
construit.

Jacques ENGLISH
Maitre de Conférences a I’Université de Rennes |






SUR LA PHENOMENOLOGIE

DE LA CONNAISSANCE MATHEMATIQUE

L orsque Husserl, dans ses recherches psychologiques et logiques sur le
concept de nombre et I’arithmétique !, s’interroge pour la premiére fois
sur la pensée mathématique, celle-ci traverse une crise grave. Si la vieille
querelle sur les infinis et le calcul différentiel a trouvé une solution
acceptable, quoique provisoire, a la fin du XVIII® siecle, le statut
épistémologique du nombre puis celui de I’espace ont été profondément
remis en cause : avec le développement du calcul algébrique, la 1égitimité
longtemps controversée des calculs sur les nombres imaginaires ou
quaternioniques devient manifeste, tandis que 1’apparition des géométries
non-euclidiennes achéve de ruiner une certaine conception de 1’espace et,
accessoirement, la légitimité d’une protofondation géométrique de la
numération.

Que cette «crise des fondements » ait profondément influencé voire
déterminé la philosophie mathématique et les conceptions logiques de
Husserl ne peut guére étre mis en doute 2. En provient la thématique d’un
nécessaire renouvellement des légitimations des sciences, thématique qui
traverse son ceuvre, de la Philosophie de I’arithmétique a la Krisis?®. Plus
radicalement, le doute dont sont alors investis les objets, axiomes et vérités
mathématiques va étre probablement décisif dans la détermination
ultérieure de la logique et la phénoménologie husserliennes comme trans-
cendantales.

1. Philosophie de I’arithmétique, tr. J. English, Paris, PUF, 1972.

2. Ce rdle des mathématiques chez Husserl pour ce qui est de I’émergence de la
problématique logique et la génése de la phénoménologie est mis en relief par F.
DASTUR dans Husserl. Des mathématiques a I’histoire. Paris, PUF, 1995.

3. La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale, tr. G.
Granel, Paris, Gallimard, 1976.



110 FREDERIC PATRAS

Il ne va pas s’agir ici de faire I’exégese de 1’épistémologie husser-
lienne, mais plutdt de la confronter a la pratique contemporaine des
mathématiques. Celles-ci ont profondément évolué au cours du siecle. Les
querelles de fondement qui les ont un temps agitées sont aujourd’hui a peu
pres oubliées. Les noms de Frege, Russell, Hilbert ou Godel font partie de
la mémoire scientifique collective, mais les mathématiciens ont désormais
retrouvé toute assurance en la validité de leurs spéculations. Il faut préciser
que cette confiance retrouvée est tout sauf celle, aveugle, de techniciens
égarés dans des constructions purement formelles dont la signification
serait dissimulée par le jeu mécanique du calcul. La mise en place de sym-
bolismes et formalismes rigoureux, la détermination systématique et la
classification des structures algébriques, I’uniformisation des styles d’écri-
ture, 1’élaboration de concepts comme celui de catégorie' ont permis de
donner a la plupart des résultats mathématiques toute 1’évidence souhai-
table. En quelques mots, les mathématiques se rapprochent toujours plus de
I’idéal d’une science eidétique, en conformité avec certaines des exigences
de scientificité les plus radicales de la phénoménologie - celles énoncées
dans les Méditations cartésiennes® par exemple.

C’est & la lumiére de cette eidicité de la mathématique contemporaine
que nous allons porter un regard rétrospectif et critique sur I’épistémologie
et la logique husserlienne.

La question des origines

La désuétude dans laquelle sont tombés les problemes de théorie de la
connaissance dans le monde scientifique et la prégnance des approches
existentielles dans les réflexions communément menées sur le sens des
sciences rendent aujourd’hui assez paradoxalement les derniers textes de
Husserl — en particulier la Krisis ou I’Origine de la géométrie *-, en appa-
rence au moins, les plus facilement accessibles a une lecture
«scientifique ». L’idée d’une crise de sens des sciences pour le monde de la
vie, corollaire de la faillite positiviste, est répandue jusques dans les
milieux scientifiques ou 1’absence d’une téléologie régulatrice se fait sentir,
qu’il s’agisse du discours que la science tient sur elle-méme ou de ses
modes d’organisation.

1. La notion de catégorie a un sens mathématique qui serait d’'une importance
probablement décisive si I’on souhaitait acquérir une entente philosophique de ce qu’est
une « structure algébrique ».

2. Méditations cartésiennes, tr. G. Peiffer et E. Lévinas, Paris, Vrin, 1947 ; citées
désormais Méditations.

3. L’origine de la géométrie, tr. J. Derrida, Paris, PUF, 1962.



SUR LA PHENOMENOLOGIE DE LA CONNAISSANCE MATHEMATIQUE 111

Il est d’ailleurs étonnant que I’héroisme de la raison qui prend forme
dans la Krisis ou la possibilité qui s’y dessine pour tout homme de science
de se considérer 1égitimement comme Fonctionnaire de I’Humanité aient
aussi peu attiré I’attention d’une communauté scientifique largement
acquise a un certain humanisme et aux idéaux de la raison, car ils semblent
répondre a ses aspirations les plus profondes .

En ce qui concerne les mathématiques cette mauvaise réception du
discours phénoménologique, s’il ne faut assurément pas négliger certaines
difficultés de diffusion inhérentes a la complexité de 1’écriture phénoméno-
logique, est sans doute due en outre au diagnostic irrecevable porté par la
Krisis sur la mutation de sens consécutive a la mathématisation de la nature
et I’algébrisation de la géométrie.

Pour comprendre le caractere difficilement acceptable pour un mathé-
maticien des théses qui y sont développées par Husserl, il faut se reporter
aux Sections f a h du § 9 de la Krisis' (et par ailleurs a I’ Origine de la
géométrie): le processus d’algébrisation de la pensée mathématique qui
apparait avec Viete, la possibilité pour le géometre d’opérer mécanique-
ment avec des signes qui se subsituent aux idéalités spatio-temporelles, en
bref 1’arithmétisation de la géométrie, conduiraient a une exténuation de
son sens intuitif. Au cours de calculs dont la validité est garantie par le seul
respect de régles, la signification géométrique est certes perdue de vue.
Aussi la mise en ceuvre de techniques calculatoires s’accompagne-t-elle
d’un glissement de sens — Descartes déja, conscient de toute la portée de sa
Géométrie, 1’avait observé avec son discernement coutumier. Toute la
question est alors de savoir si, conformément aux descriptions de la Krisis,
dans ce mouvement de constitution de techniques nouvelles qui est au cceur
du développement des mathématiques modernes, I’on assiste bien a une
«exténuation de sens », I’intuition se limitant en particulier désormais a la
visée de formes pures et de significations formelles ?:

I’arithmétisation de la géométrie conduit d’une certaine fagon d’elle-
méme a I’exténuation de son sens?>. Les idéalités réellement spatio-tem-
porelles telles qu’elles se montrent originellement dans la pensée

1. Op. cit,, §9 La mathématisation galiléenne de la nature.

2. Au demeurant, des analyses plus précises permettraient de nuancer une interpré-
tation de la Krisis trop restrictive : Husserl y préserve, derriére la thése de I’exténuation
de sens consécutive a I’algébrisation la possibilité d’une entente plus radicale du phéno-
mene. Il renvoie ainsi marginalement a des analyses et des idées élaborées antérieure-
ment, comme celle de signification symbolique, dont la premiére thématisation remonte
a la Philosophie de I’arithmétique, ou encore a celle de mathesis universalis, essentielle
dans 1’auto-interprétation qu’il donne de sa pensée dans sa Préface aux Recherches
logiques (in Articles sur la logique, op. cit.).

3. Souligné par Husserl.



112 FREDERIC PATRAS

géométrique sous le titre habituel de “pures intuitions”, se transforment
pour ainsi dire en de pures et simples formes numériques ... !

Et plus paradoxalement encore :

Galilée était lui-méme, du point de vue de la pure géométrie, un héritier.
La géométrie qu’il hérita?, avec une fagon “intuitive” d’imaginer et de
démontrer, et avec des constructions “intuitives”, n’était déja plus elle-

£

méme la géométrie originelle* ; elle était déja, dans cette “intuitivité
méme, vidée de son sens 4.

Et quoi ! Pour comprendre une théorie algébrique, a commencer par
I’algebre géométrique cartésienne ou 1’arithmétique des opérations élémen- -
taires (addition, soustraction, ...), et quand bien méme on concevrait celles-
ci comme regles d’un jeu de pures formes, jusqu’ou faudra-t-il donc aller
dans la quéte d’une « donation de sens originelle » si, avec Galilée, il est
déja trop tard? La pratique de 1’arpentage, en tant qu’activité
pré-géométrique, serait donc pour la géométrie le fondement de son sens * ?
C’est aller tres loin et risquer de reconduire a une fondation psychologique
des concepts mathématiques. C’est aussi d’emblée négliger la possibilité
d’une fondation « transcendantale » de ces mémes concepts et heurter de
plein fouet un certain « platonisme » de la communauté mathématique. Les
analyses de la Krisis qui vont dans cette direction sont beaucoup moins
nuancées que celles de la Philosophie de ’arithmétique ¢ ou Husserl, mal-
gré la recherche d’une fondation de la numération encore orientée vers la
psychologie sur laquelle il sera amené a revenir ultérieurement de mani¢re
critique’, préserve la possibilité d’une entente effective des divers
phénomenes au cceur de 1’algébrisation : symbolisme, moments figuraux,
etc. Comme le souligne la Préface aux Recherches logiques, ce sont ces
phénomenes et la volonté d’en éclaircir le sens, qui 1’ont finalement
conduit a des recherches logiques et au dela a 1’élaboration du motif trans-
cendantal. Le fait de concevoir dans la Krisis les divers modes de 1’algébri-
sation comme simple perte de sens et le recours a d’ambigués évidences
originelles pourrait donc apparaitre de ce point de vue comme une régres-
sion au regard des recherches conduites de la période qui va de la Philoso-

1. Op. cit. §9 f: Le probléme du sens de la science de la nature en tant que
« formule ».

2. Souligné par Husserl.

3.1d

4. Op. cit., § 9 h: Le monde-de-la-vie comme le fondement de sens oublié de la
science de la nature.

5. Op. cit., §9h, pp.57.

6. Op. cit. Cf. en particulier le ch. XI: Représentations symboliques de la quantité.

1. Cf. Préface aux Recherches logiques in Articles sur la logique, op. cit. Cf. en
particulier le § 6, pp. 373-383 : les Recherches logiques comme ceuvre de percée.



SUR LA PHENOMENOLOGIE DE LA CONNAISSANCE MATHEMATIQUE 113

phie de ’arithmétique aux Recherches logiques. Le défaut majeur de ces
conceptions est de contredire manifestement la pratique mathématique :
loin d’étre vécue comme déchéance, perte d’intuition et abandon a un vain
jeu de signes, I’algébrisation ! est a chaque fois vécue par un mathématicien
comme libération, ouverture a une entente conceptuelle nouvelle et plus
radicale. L’idée d’une mathesis universalis ou d’une characteristica
geometrica élaborées par Leibniz ? témoignent du renouveau conceptuel
qu’a autorisé au XVII® siecle 1’algébrisation de la géométrie, algébrisation
qu’il serait tout a fait erroné d’interpréter en un trop facile amalgame
comme renvoyant quant a son essence a la formalisation de la logique.

La sédimentation du sens

L’analyse d’un concept élaboré en toute rigueur dans 1’Origine de la
géométrie va permettre de mieux cerner les ambiguités du théme de
’originarité qui, ce devrait devenir clair dans la suite de nos descriptions,
semble aller a I’encontre du génie de la phénoménologie dans son élabora-
tion transcendantale et dans la compréhension qu’elle peut autoriser du
statut des « objets mathématiques ».

La théorie de I’exhaustion du « sens originel » au cours du processus
d’arithmétisation a pour corollaire logique I’idée d’une stratification du
sens: chaque progres algébrique a pour conséquence 1’émergence de
nouvelles techniques et méthodes de calcul et fait perdre un peu plus de
vue au mathématicien le systéme des intuitions originelles constitutives de
son domaine — le systeme des intuitions de I’espace pour la géométrie par
exemple. Le sens se fonderait donc sur le sens et la compréhension
véritable d’un résultat scientifique a un certain niveau d’abstraction suppo-
serait «une réactivation intégrale et authentique jusqu’a la pleine
originarité, par une récursion vers les archi-évidences»®. La géométrie
moderne, qui suit dans son progrés 1’évidence algébrique est incapable
d’une telle réactivation de sens : il suffit d’avoir fréquenté un tant soit peu
les édifices contemporains de la géométrie pour voir a quel point y serait
incongrue I’idée d’une telle récursion comme susceptible de donner sens a
telle ou telle manipulation algébrique. Pour autant, la géométrie est-elle

1. Nous entendons ici algébrisation en un sens trés général : il s’agit du mouvement
d’abstraction qui permet d’associer 4 un type d’objet mathématique (géométrique,
arithmétique, topologique, ...) une structure algébrique qui, tout a la fois, le code et en
autorise tout un ensemble de manipulations formelles.

2. Mathematische Schriften 1-7, Hildesheim, G. Olms, 1971. En particulier vol. 5,
pp- 141-211 et vol. 7.

3. L’origine de la géométrie. op. cit., pp. 189-196.



114 FREDERIC PATRAS

devenue une « tradition vide de sens » ? Sans doute pas, car il y a, jusque
dans les systemes les plus formels et les plus algébriques qui la gouvernent
un réseau d’évidences et d’intuitions qu’il serait maladroit de reconduire a
une protofondation du type de 1’arpentage ! La théorie de sédimentation des
évidences en couches successives au cours de 1’algébrisation ne correspond
pas au mouvement réel de la pensée mathématique ; Husserl s’y est peut-
étre trompé pour étre resté dans ses études phénoménologiques le regard
rivé sur I’arithmétique et la géométrie élémentaires, ol il est effectivement
possible a chaque fois de faire le projet d’une régression vers un certain
nombre de concepts fond€s dans une intuition vivante et susceptible de
descriptions axées sur le « monde de la vie ». Il est d’ailleurs révélateur que
I’idée de réactivation d’un systeéme d’évidences originelles ne soit que la
transposition dans le langage phénoménologique de I’idée fondamentale de
la logique mathématique : la possibilité de reconduire toute proposition,
tout théoréme mathématique a un systeme d’axiomes — dont tiennent lieu,
pour la phénoménologie, les évidences originelles. Une telle reconduction,
indubitablement efficace du point de vue de la logique formelle, devient
hautement discutable lorsqu’il s’agit de traiter de la signification. Le sens
se fonde sans doute sur le sens dans le processus de création historique : un
mathématicien n’ébauche une théorie que sur le socle de I’ensemble des
théories déja constituées et de leurs résultats. Il est beaucoup moins clair
que I’idée de stratification vaille encore pour ce qui est de décrire la
science constituée !. Bien qu’il y ait une hiérarchie des significations et des
niveaux d’authenticité de !’intuition, 1’ensemble des acquis conceptuels
d’un mathématicien forme une totalité indivise, un amalgame ou les éven-
tuelles « strates » correspondent avant tout aux aléas de son histoire
personnelle et a la structure d’horizon de son intentionnalité scientifique.
Prosaiquement, un mathématicien comprend d’autant mieux tel ou tel
concept? qu’il s’y est intéressé récemment et non en fonction de son carac-
tere plus ou moins « originel ». 11 est fréquent, lorsqu’on a 4 manipuler une
structure algébrique relativement élémentaire, de la comprendre en termes
de résultats beaucoup plus complexes. Ceux qui connaissent la théorie de
Galois, modele d’intelligence et d’élégance s’il en est, qui permet entre
autres d’aborder la question classique de la résolubilité par radicaux des
équations algébriques, savent bien que c’est a sa lumiére que ’on

1. En dernier recours, il y va la de toute la problématique de 1’Origine de la géo-
métrie, ou sont discutées les relations complexes entre histoire et génétique des
concepts

2. L’idée de compréhension est ici a prendre dans toute sa rigueur phénoméno-
logique. On peut observer dans la pratique mathématique dans toute sa pureté le phéno-
mene des remplissements d’intentions de significations tel qu’il est décrit dans les
Etudes psychologiques pour la logique élémentaire, in Articles sur la logique, op. cit.,
ou dans la VI® RL, tr. H. Elie, A.L. Kelkel et R. Schérer., Paris, PUF, 1974.



SUR LA PHENOMENOLOGIE DE LA CONNAISSANCE MATHEMATIQUE 115

comprend le mieux les problemes les plus élémentaires de résolution des
équations, alors qu’ils peuvent pourtant &tre abordés par des méthodes
beaucoup plus rudimentaires et donc plus « originelles » dans la termino-
logie de la Krisis. En d’autres termes, chaque nouvelle acquisition
conceptuelle rétroagit sur la compréhension des acquis antérieurs, qu’elle
éclaire tout autant que ceux-ci I’éclairent elle-méme, soit qu’ils permettent
de I’inscrire dans une perspective historique, soit qu’ils aient valeur
d’exemplarité si la nouvelle théorie est plus générale.

Finissons-la avec la question de 1’architectonique des évidences et des
intuitions pour remarquer que les mathématiques modernes se sont délibé-
rément construites depuis Hilbert contre I’illusion de I’originarité. La
remarquable introduction a la Théorie des ensembles ' bourbakiste fait état
des convictions les plus profondes du milieu mathématique quant au sens
de da fréquentation des idéalités : « la méthode axiomatique comme instru-
ment de découverte est I’un des traits principaux de la mathématique
contemporaine ... la faculté de donner des contenus multiples aux mots ou
notions premieres d’une théorie est une source importante d’enrichissement
de l’intuition du mathématicien, qui n’est pas nécessairement de nature
spatiale ou sensible comme on le croit parfois, mais qui est plutét une
certaine connaissance du comportement des étres mathématiques ... fondée
avant tout sur leur fréquentation quotidienne ». Le « platonisme » implicite
de cette déclaration rejoint le « platonisme » revendiqué par Husserl dans sa
Préface aux Recherches logiques. 11 faut retenir de tout cela que, a I’aune
de la pratique scientifique, n’est pas acceptable une théorie qui n’accorde
aux concepts mathématiques, fussent-ils les plus abstraits, une certaine
autonomie de signification et d’évidence, comme ne peut €tre que recon-
nue, outre son efficacité, la portée du formalisme.

Logique formelle et signification

Si I’on s’interdit désormais le recours facile a une originarité ambigué
des concepts mathématiques dans quelque chose comme le « monde de la
vie », il faut bien constater que 1’existence méme de leur sens ou leur
éventuelle 1égitimité font question. Quant aux succes des systemes logico-
déductifs formels, ils ne peuvent dissimuler des lacunes méthodologiques
importantes, amplement dénoncées par Husserl.

La pratique des sciences dans son procés vers de nouveaux résultats
n’a, ni en fait ni en droit, a se préoccuper de ses fondements épistémo-
logiques. Cela dit, comme chaque profession, celle de la recherche mathé-

1. Théorie des ensembles, Bourbaki, Paris, Masson, 1977.



116 FREDERIC PATRAS

matique est nourrie de convictions implicites, méme s’il est évidemment
périlleux de se prononcer sur des matieres par nature aussi délicates a
appréhender. Il faut avant tout reconnaitre un attachement unanime au
formalisme comme a un mode d’exposition et un langage privilégié. La
question de la signification a accorder aux concepts mathématiques est
beaucoup plus controversée. En négligeant quelques épiphénomenes secto-
riels, la conviction générale semble se situer a mi-chemin du logicisme et
d’un idéalisme naif, mais il est extremement difficile d’associer a cette
conviction une théorie de la connaissance satisfaisante. Cette difficulté est
probablement a I’origine de I’absence de débat épistémologique sérieux au
sein des mathématiques contemporaines.

La phénoménologie transcendantale peut-elle étre la voie d’une syn-
these des contradictions qui continuent d’animer la pensée mathématique ?
La réponse est évidente si 1’on suit les conclusions de la Krisis ; mais nous
avons vu que celles-ci sont grevées de theéses irrecevables en 1’état. Sans
anticiper sur les analyses qui suivent, il faut remarquer tout de suite un des
atouts fondamentaux de la phénoménologie husserlienne : le recours ultime
et fondateur a la subjectivité. Il est sans doute inconcevable de légitimer
aupres d’un public scientifique un discours épistémologique quel qu’il soit
qui fasse ’impasse du mouvement inaugural cartésien de retour a un
«sujet» constitutif '. Quant au caractere fondamental de la subjectivité
phénoménologique, qui apparait sous une forme accomplie dans les Médi-
tations, on sait son extreme complexité, mais il faudra peut-&tre y voir
I’unique voie de conciliation possible des revendications concurrentes de
légitimité formalistes et idéalistes.

Méthodologie

Les convictions tacites qui gouvernent le milieu mathématique dans les
justifications qu’il peut €tre conduit a donner du sens de son travail n’ont
guere qu’une valeur indicative et n’augurent en rien de la 1égitimité de telle
ou telle épistémologie. Elles valent tout de méme comme indication, si 1’on
reconnait ce principe méthodologique qu’une théorie de la connaissance
mathématique, quelle qu’elle soit, ne peut faire I’impasse de la fréquenta-
tion de I'univers des concepts mathématiques et doit y chercher au travers
d’analyses préliminaires les matériaux de son élaboration systématique.
Husserl n’a pas fait autre chose, inaugurant ses recherches par 1’étude du
concept de nombre et de ses avatars. Il serait vain de chercher a imaginer

1. 11 faut entendre ici « sujet » en un sens trés étendu — disons dans les différentes
acceptions autorisées par les diverses interprétations possibles du cartésianisme.



SUR LA PHENOMENOLOGIE DE LA CONNAISSANCE MATHEMATIQUE 117

quelles orientations auraient prises ces mémes recherches s’il avait pu étre
d’emblée confronté a des entités mathématiques de niveau supérieur —
disons du niveau atteint dans les années 50 —; il est toutefois probable que
les mathématiques modernes, de par un niveau d’abstraction conceptuelle
étonnant pourraient se préter a des analyses radicalement différentes de
celles qui animent aussi bien la Philosophie de 1’arithmétique que des
ceuvres tardives comme I’ Origine de la géométrie.

Méme a un niveau de radicalité phénoménologique assez faible, il ne
faut pas cacher I’extréme difficulté qu’il y aurait a donner des descriptions
satisfaisantes de ce qu’un mathématicien peut entendre aujourd’hui par des
termes comme « espace », « catégorie » ou « structure », concepts pourtant
fondamentaux, dont 1’analyse préalable devrait étayer toute enquéte sur
I’ «origine » du sens mathématique.

Les conditions ne sont donc pas réunies aujourd’hui pour un dialogue
entre mathématiques et phénoménologie a la lumiere du mode de constitu-
tion de concepts déterminés : trop de matériaux font encore défaut. Il est
probable qu’un tel dialogue, s’il était conduit avec la radicalité suffisante,
conduirait a une redétermination du statut régional des mathématiques et a
I’élaboration d’une typique de ses concepts. En son absence, les recherches
doivent étre orientées provisoirement dans une direction noétique, quitte a
admettre — ce qui peut étre justifié rigoureusement, mais ne va pas sans
poser probléme — que 1’on peut décrire I’intentionnalité mathématique en
faisant abstraction de ses corrélats noématiques. La compréhension des
descriptions qui peuvent étre alors effectuées suppose une certaine fami-
liarité avec la pensée mathématique : s’il est possible d’en décrire certaines
modalités sans jamais entrer dans telle ou telle considération technique, il
faut, pour donner un sens effectif a ces descriptions, étre capable de les
reconduire & une certaine culture scientifique. C’est 1a le point d’achoppe-
ment de toute philosophie mathématique, des lors qu’elle ne s’adresse pas
aux seuls spécialistes sans sacrifier pour autant a telle ou telle facilité —
dénoncer sans autre la «technique » est une de ces facilités. Ce serait une
erreur en la matiére que de croire a I’exemplarité des concepts élémentaires
— a commencer par les nombre naturels ou I’espace euclidien ! — qui se
prétent mal a des analyses intentionnelles suffisament pures, dans la
mesure ou ils peuvent étre trop facilement reconduits a I’expérience quoti-
dienne et renvoient en tant que tels a des polémiques et des problemes
marginaux du point de vue de la mathématique pure, quelle que puisse étre
leur importance pour ce qui est d’une théorie générale de la connaissance.



118 FREDERIC PATRAS

Représentations propres et impropres

Dans la tentative d’élucider les structures de 1’intentionnalité mathé-
matique, quitte, conformément a la méthodologie adoptée, a faire provisoi-
rement abstraction des objets visés, deux textes remarquables s’imposent
de par la pertinence de leurs descriptions : les Etudes psychologiques pour
la logique élémentaire' et la VI* Recherche logique. Nous adoptons ici la
terminologie des Etudes psychologiques, plus maniable et moins complexe
que celle de la VI® Recherche. En particulier, nous en restons aux détermi-
nations du concept de représentation? que proposent les Etudes psycholo-
giques. Une représentation (au sens de Vorstellung *) désigne simplement la
présence d’un contenu a la conscience. L’intuition (Anschauung) est
d’abord un « voir »: « elle présente devant nous effectivement son objet, de
telle maniere qu’il est lui-méme le substrat de I’activité psychique »* et est
donc une représentation en un sens particulier, plus propre. Le concept
d’intuition s’étend a la caractérisation de représentations de contenus
abstraits °. La possibilité d’appliquer ces considérations a la mathématique
— et plus généralement aux contenus scientifiques — est claire : la lecture de
I’énoncé d’un théoréme produit un contenu de conscience, une représenta-
tion. Je peux tout d’abord « ne rien comprendre » & cet énoncé, comme c’est
le cas si tel ou tel terme m’est inconnu. Je peux aussi en avoir une compré-
hension passive ° si par exemple j’en admets la validité comme un axiome
pour de futures considérations sans questionner préalablement cette
validité. Avoir une « intuition mathématique » de cet énoncé — au sens usuel
du terme, qui rejoint ici I’acception phénoménologique — correspondra
alors précisément au fait d’intuitionner, de comprendre activement cet
énoncé sur le mode de 1’évidence de telle maniére qu’il « fasse sens ».

Hélas, bien que cette interprétation ait pour elle une certaine légitimité
— car nul ne peut nier qu’il existe bien une intuition mathématique, et
qu’elle ait fonction de présenter des objets (en un sens tres large) a la
conscience-, elle achoppe d’emblée a un certain nombre de difficultés.

1. Op. cit. Cité désormais Etudes psychologiques.

2. Pour une étude approfondie des représentations dans la philosophie husserlienne,
cf. J. BENOIST. « A I'origine de la phénoménologie : au dela de la représentation », in
Critique, juin-juil. 1995, 577/578, pp. 480-506. Nous nous en tenons ici 4 une concep-
tion assez naive du représenter.

3. Cf. les “Remarques particulieres sur la traduction de certains termes”, in Articles
sur la logique, pp.166-167.

4. Op. cit., pp.138.

5. Op. cit., pp. 140-141.

6. Passivité au sens de I’ Origine de la géométrie, op. cit., pp. 190-191. La compré-
hension est alors « élucidation ».



SUR LA PHENOMENOLOGIE DE LA CONNAISSANCE MATHEMATIQUE 119

Husserl affirme a ce propos trés clairement 1’impossibilité d’ «intui-
tionnifier » ' les concepts géométriques ou arithmétiques généraux :

les figures et les relations géométriques ne sont absolument pas intui-
tionnables s’il faut donner raison a ceux qui craignent d’attribuer a tort
des propriétés idéales, que les perceptions ne peuvent pas montrer dans
I’espace, aux produits de I’imagination correspondants. Les objectifs des
processus idéalisants, donc conceptuels sont eo ipso non intuitifs ...
quiconque se sera rendu clair cela se refusera aussitot de parler d’une
intuition des abstracta géométriques, en tant que c’est 13 une maniere de
parler impropre. La figure dessinée, si on la considére pour elle-méme,
est naturellement une intuition, mais pas la figure géométrique, a
laquelle elle n’est pas identique, et qu’elle ne fait que re-présenter 3.

Le probléme est classique : si je cherche a expliciter ma compréhension
de ce qu’est un triangle, je peux chercher a faire un dessin. Mais ce dessin,
en tant que dessin d’un triangle trés particulier, n’en est alors qu’une repré-
sentation impropre — la généralité du concept est perdue de vue.

Est-ce a dire pour autant que les figures géométriques ne sont pas intui-
tionnables ? On peut hésiter a suivre ici Husserl, en objectant qu’apres tout
il est peut étre possible d’avoir une intuition — au sens d’une présentifica-
tion effective du concept — des figures et relations géométriques qui ne
passe pas par le recours a telle ou telle figure dessinée. Le concept de
triangle pourrait &tre ainsi « intuitionnifi€ » non par la présentation statique
de tel ou tel triangle particulier, mais sur le fond d’une présentation dyna-
mique : tout triangle donné peut étre déformé continiiment en n’importe
quel autre triangle et cette possibilité de variations libres et infinies laisse
envisager de nouveaux modes d’intuitionnabilité sur fond de temporalité.
De fait, la question de possibilité d’une évidence pour ce qui est des
concepts mathématiques est d’une extréme complexité et on ne peut que
rejoindre les conclusions des Etudes psychologiques en soulignant la
nécessité qu’il y aurait a reconsidérer plus en détail les rapports entre intui-
tions et re-présentations. Retenons pour I’instant I’impossibilité de s’en
tenir a une conception trop naive de l’intuition mathématique comme
simple présentification d’objets a la conscience.

Au fond, les theses des Etudes psychologiques sur le caractére non
intuitionnable des concepts mathématiques rejoignent celles de la Krisis,
mais avec une force de conviction et une radicalité toutes autres. Il faut

1. C’est-a-dire de construire dans I’intuition.

2. Etudes psychologiques, op. cit., pp. 142-143.

3. Nous suivons la traduction de J. English. Re-présenter traduit Reprdsentieren :
par opposition a intuitionner, re-présenter signifie présenter de maniére médiate un
contenu 2a la conscience ; cf. les “Remarques sur la traduction de certains termes”,
pp. 166-167.



120 FREDERIC PATRAS

comprendre la visée d’un concept mathématique comme intention de signi-
fication ' et s’interroger sur la possibilit¢ d’un remplissement de cette
intention — c’est a dire, une fois de plus, sur la possibilité¢ d’une intuition
correspondante. Cette visée, en tant que représentation, pourrait bien ne
jamais contenir son objet en un sens propre — on aurait sinon affaire a une
intuition—, mais pourrait étre plutét organisée comme tension vers un
contenu non présent a la conscience. S’il faut alors encore parler d’intui-
tions mathématiques, ce sera en leur reconnaissant un statut d’incomplé-
tude incontournable : on ne visera jamais un concept mathématique avec
une intuition pleine de son « sens », mais plutét conformément a un certain
nombre d’intuitions partielles qui permettent tout de méme d’en acquérir
une entente suffisante pour qu’une étude en soit possible, que 1’on puisse
édifier une théorie, avoir des résultats sous forme de théorémes, etc.

Cette reconduction de la question du sens des énoncés scientifiques a
des analyses de |’intentionnalité révele une multitude de problémes, ou se
joue véritablement la connaissance mathématique en tant que savoir vivant
et non simple édifice formel. Nous n’irons pas plus loin dans cette direction,
en soulignant tout de méme cette conclusion provisoire qu’il faut a tout prix
reprendre avec le « jeune » Husserl les chemins de I’intentionnalité, si 1’on
souhaite aller de I’avant dans I’intelligence de la pensée mathématique.

L’objet mathématique est-il transcendantal ?

Une direction plus difficile encore, mais également prometteuse s’ offre
aux recherches. La non plus, il ne s’agira pas d’arriver a telle ou telle
conclusion, mais plutot de formuler un certain nombre de questions a la
lumiére d’une entente exclusivement orientée vers les mathématiques des
textes husserliens.

Le probleme de la constitution des objets mathématiques a jusqu’ici été
volontairement laissé de c6té. Nous avons dii renoncer a donner des des-
criptions — sur quelque mode que ce soit, flit-ce « psychologique » — des
concepts structurant les mathématiques contemporaines, et renoncer
corrélativement a des analyses noématiques prenant en compte le niveau
d’abstraction et d’eidicité > qu’ont pu atteindre ces concepts. Nous avons
remarqué aussi que cela n’interdisait pas, au moins a titre indicatif, une
étude noétique préliminaire et étudié sommairement certaines modalités
des vécus de conscience (i.e. de I’intentionnalité) en faisant abstraction de

1. Etudes psychologiques, pp.143-146.
2. En un sens tres large.



SUR LA PHENOMENOLOGIE DE LA CONNAISSANCE MATHEMATIQUE 121

tout corrélat noématique. Il va de soi qu’une telle éviction des objets de
I’horizon d’une étude phénoménologique ne peut étre que provisoire.

Il y a toujours, au ceeur des mathématiques, une tentation idéaliste qui
conduit assez vite a la réification des concepts. Ceux-ci deviennent des
«objets » en un sens naif et leurs modalités d’existence cessent d’étre ques-
tionnées. L’intuition mathématique peut alors étre interprétée comme un
simple « voir» et sur un mode perceptif. Si de telles conceptions ont le
mérite de permettre au mathématicien de travailler sans douter de la réalité
des objets qu’il considere, elles ne sont évidemment guére tenables. Il
faudrait donc en venir 2 aborder les phénomenes dans toute leur complexité
noético-noématique et aborder de front la question des « objets », au moins
pour ce qui est de leur possibilité — puisque 1’on s’est provisoirement
résigné i ne pas tenter de descriptions précises. Elucider les problémes
sous-jacents a 1’ «objectivité » requerrait des études difficiles; on se
contentera de donner ici quelques indications sur ce que pourrait étre le
mode de procéder si I’on voulait concilier les idées directrices de la phéno-
ménologie transcendantale et la « tendance eidétique » des mathématiques
modernes pour ce qui est de la possibilité et du statut de 1’ « objectivité »
mathématique.

Les contradictions dialectiques qui agitent 1’univers mathématique —
réalisme, idéalisme, formalisme, [...] — peuvent trouver une synthése dans
le transcendantalisme phénoménologique si I’on accepte seulement de
prendre au sérieux 1’objet mathématique. Il semble que la voie privilégiée
d’une telle conciliation soit I’exploitation des Ideen ' et des Méditations aux
termes d’une relecture orientée dans cette direction. L’idée d’une constitu-
tion transcendantale des objets mathématiques est probablement la seule
qui permette de triompher de I’écueil des divers naturalismes — de toutes
les attitudes selon lesquelles les objets seraient d’une maniére ou 1’autre
toujours déja donnés a la conscience sans que cette donation fasse question.
Dans cette voie, il faudrait étre tres attentif au caractere régional des études
engagées, et I’on rencontrerait probablement trés vite le méme type de dif-
ficultés que celles qui sont apparues dans les analyses de I’intentionnalité.

Derriere 1’étendue des travaux a entreprendre et les difficultés de la
tache se devinent, en particulier au travers des Méditations, la possibilité
d’un néo-cartésianisme conforme aux aspirations profondes du milieu
scientifique et, par dela, la possibilité d’une relégitimation de I’entreprise
mathématique comme effectuation exemplaire de la raison, loin de toute
interprétation techniciste.

Frédéric PATRAS
CNRS / Sophia-Antipolis

1. Idées directrices pour une phénoménologie, tr. P. Ricceur, Paris, Gallimard,
1950.






DE LA FONDATION PHENOMENOLOGIQUE

DE LA LOGIQUE

L ogique formelle et logique transcendantale fraye le « chemin naturel »
qui méne de la logique formelle a la logique transcendantale ! et met en
avant, une fois ce chemin parcouru, la nécessité d’engager la phénoméno-
logie dans de nouvelles recherches en vue de déployer son « motif trans-
cendantal » et de mettre a découvert les « présuppositions cachées » de la
logique traditionnelle.

L’objet propre de ces recherches est d’explorer « les différents niveaux
de I’importante problématique d’une logique du monde » et de montrer
comment les niveaux supérieurs de la Welt-Logik reposent, en vertu du
«principe de I’ordre génétique »2, sur une «ontologie mondaine authenti-
que », qualifiée par les analyses de 1929, dans leurs conclusions, d’ «esthé-
tique transcendantale prise en un sens nouveau », ou encore de «logos du
monde esthétique », par opposition au « logos analytique » 3, le seul que la
syllogistique et la mathesis universalis aient pris en vue. Les recherches en
question sont donc primordialement des « recherches sur 1’origine de la
logique » qui visent a établir la « généalogie de la logique » et dont Husserl
souligne le caractere génétique, mais en prenant soin de distinguer les
présupposés de son approche de ceux de la psychologie génétique *.

Dans cette ultime formulation du probléeme des rapports de la logique a
la phénoménologie, il y va non seulement d’une ouverture considérable du

1. Cf. Logique formelle et logique trans cendantale, Paris, PUF, 1957, Introduction,
p. 18 [11].

2. Ce principe, introduit au § 85, p. 280 [184] de Logique formelle et logique trans-
cendantale, préside au mouvement amorcé par le chapitre IV de la section II du texte de
1929, et fonde donc la nécessité du retour du prédicatif a I’antéprédicatif.

3. Voir Logique formelle et logique transcendantale, Conclusion, p. 386 [257].

4. Toutes ces questions sont reprises et précisées par la longue Introduction
d Expérience et jugement, Paris, PUF, 1970, §§ 1-14.



124 ELISABETH RIGAL

champ thématique qui, en 1901, était exclusivement orienté sur les « vécus
logiques » !, mais aussi d’un remaniement significatif du projet de fondation
phénoménologique de la logique dont on n’a peut-€tre pas assez remarqué
qu’il est en fait I’idée séminale de I’entreprise husserlienne. Car si ce projet
est le centre thématique de 1’élucidation de la fonction de signification et de
la fonction de connaissance tentée en 1901 par le corps central des
Recherches logiques, on en trouve déja une esquisse dans la these Sur le
concept de nombre de 1887, dont 1’objectif est de déterminer I’ «origine
psychologique » des concepts d’unité, de quantité et de nombre au sens
d’Anzahl.

Cette premiére formulation est, il est vrai, seulement partielle, puisqu’a
I’époque la question de la fondation n’est posée qu’au niveau de 1’arithmé-
tique. Au départ, il s’agit en effet pour Husserl de radicaliser le projet
fondationnel de son maitre en mathématiques, Weierstrass, en posant la
question de ’origine de 1’arithmétique élémentaire elle-méme. Mais des
1890, dans une lettre a Stumpf, Husserl se rend compte que le probleéme
fondationnel intra-mathématique est en réalité plus complexe que
Weierstrass ne 1’avait soupgonné. Il reconnait des sources proprement
logiques a I’arithmétique et se rallie aux résultats de Helmholtz, en préci-
sant qu’il ne partage cependant pas ses présupposés 2. L’arithmétique géné-
rale, explique-t-il, n’est pas une science, mais une technique symbolique,
I’un des chapitres fondamentaux de la «logique formelle ». Il incorpore
ainsi désormais a sa thématique arithmétique initiale une thématique
logique plus englobante.

Mais, dans un premier temps, Husserl pense la logique, & 1’instar de son
maitre en philosophie — Brentano —, comme une discipline pratique, et il

1 Cf. Recherches logiques, Paris, PUF 1962-1964, 4 vol. L’Introduction aux six
Recherches (11,1, § 1, p. 2 [2]) présente le projet de « fondation de la logique pure » en
termes de « phénoménologie des vécus de la pensée et de la connaissance », ¢’est-a-dire
des vécus que HUSSERL dit « logiques ».

2. Hua XXI, pp. 244-251. Dans cette lettre, décisive du point de vue de la genese,
HUSSERL reconnait expressis verbis I’erreur du présupposé fondamental de son Habili-
tationsschrift (selon lequel «le concept d’Anzahl constituerait le fondement de
Yarithmetica generalis ») et il explique qu’apres avoir pris conscience de cette erreur, il
s’est mis a travailler sur I’arithmétique « formelle » au mé€me titre que sur le calcul
ordinaire, ce qui I’a conduit 2 « un résultat qui s’accorde formaliter a ceux d’Helmholtz,
mais qui, du point de vue conceptuel, est fondé de fagon totalement différente. »

Notons :

(1) que I'éditeur des Hua XXI date cette lettre de février 1890, mais que W. BIEMEL,
dans un article déja ancien, la datait du 13 novembre 1890, et que son traducteur anglais
argue du fait que Husserl y fait référence a I’avancement du manuscrit de la Philosophie
de I’arithmétique pour la dater de I’hiver 1891 ;

(2) que I'on trouve une critique des présupposés nominalistes d’HELMHOLTZ dans
I’appendice a la premiere partie de la Philosophie de I’arithmétique, Paris, PUF, 1972,
pp- 212-217 [191-196].



DE LA FONDATION PHENOMENOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 125

présente, dans sa lettre a Stumpf, la logique formelle comme « la techno-
logie de la connaissance ». Toutefois, dans le compte-rendu qu’il fait en
1891 des Legons sur l’algébre de la logique de Schroder, il prend
conscience de I’irréductibilité de la logique a 1’algorithme, et d’une fagon
plus générale, de celle de la langue au calcul. Et cela le conduira a entre-
prendre de déplacer une des « parties principales » de la logique « dans le
domaine de I’idéalité » '

Ainsi s’imposa le concept de logique qu’il s’agira, en 1901, de fonder
phénoménologiquement. Au terme des recherches analytiques menées dans
les années 90, la question de 1’origine psychologique de 1’ arithmetica
numerosa se trouvait en effet reformulée en termes de recherche portant sur
«les sources d’ou “découlent” les concepts fondamentaux et les lois idéales
de la logique pure » 2.

Or si le chemin parcouru au cours des années 90 est décisif, puisqu’il
nous met en présence d’un revirement dans la conception du statut de la
logique (qui, de discipline pratique qu’elle était, devient dans les Prolégo-
ménes la discipline théorique par excellence), il n’en reste pas moins vrai
qu’a travers I’'idée que « le méme algorithme, la méme arithmetica univer-
salis commande une série de domaines conceptuels qui doivent étre bien
séparés »3, c’est déja la troisieme et ultime tiche de la logique pure —
nommément le projet de constituer une « théorie des formes de théories » —
qui s’esquisse .

C’est de ce projet que je voudrais ici tenter de mesurer 1’impact sur
I’articulé général des questions husserliennes. Mais la doctrine des multi-
plicités que les Prolégoménes présentent, en référence & Grassmann,
Hamilton, Lie, Cantor, et Riemann-Helmholtz 35, comme le corrélat de la
théorie des formes de théories, n’est pas exactement la doctrine des multi-
plicités « définies » que Husserl élabore dans le double rapport qu’il fait,
pendant I’hiver 1901-1902 a la Société Mathématique de Gottingen et dont
il présente les acquis fondamentaux aux §8§ 30-32 de Logique formelle et
logique transcendantale. La premiére est encore solidaire du formalisme

1. L’irréductibilité de la logique a I’algorithme est clairement affirmée en 1891,
dans le compte-rendu des Legons sur I’algébre de la logique (in Articles sur la logique,
Paris, PUF, 1975, plus particulierement, pp. 14-31 [246-259]). Quant au déplacement
d’une partie de la logique dans le domaine de I’idéalité, HUSSERL I’évoque dans I’Es-
quisse de Préface (non publiée) aux Recherches logiques de 1913 (in Articles sur la
logique, p. 379 [129]), en référence a I’influence de LOTZE. C’est ce déplacement qui lui
permit de rompre avec la conception brentanienne de la logique comme discipline
pratique (cf. sur ce point J. Ph. MILLER, Numbers in Presence and in Absence, Phaeno-
menologica 90, chapitre 1) et qui fonde le platonisme des Recherches.

2. Recherches logiques, 11, 1, Introduction, p. 3 [3].

3. Philosophie de I’arithmétique, Avant-propos, p. 6 [ VI .

4. Cf. Prolégoménes, in Recherches logiques, 1, 1, §§ 69-71.

5. Cf. Prolégoménes, §70.



126 ELISABETH RIGAL

pré-hilbertien, tandis que la seconde participe du « formalisme » hilbertien ',
en ceci qu’elle accorde un pouvoir fondationnel a I’axiomatisation.

D’ou les deux questions qui sous-tendront mes analyses : Quelle est,
d’une fagon générale, le poids des questions de logique mathématique sur
la figure proprement husserlienne de la phénoménologie ? Et quel est exac-
tement I’impact sur le tournant transcendantal de I’explicitation de la
doctrine des « multiplicités » en termes de doctrine des « multiplicités
définies », qui clot les longues études logico-mathématiques du fondateur
de la phénoménologie ?

Je remarquerai d’abord que, lorsqu’il se penche & nouveau, assez tardi-
vement — a la fin des années 10, si 'on en croit 1’Avant-Propos a la
seconde édition de la Sixiéme Recherche daté d’octobre 1920 — sur le
probléme de la fondation phénoménologique de la logique 2, Husserl ne
peut a I’évidence plus se satisfaire de I’approche qu’il en avait proposé en
1901. Entre temps lui sont en effet apparues les équivoques de la position
des Recherches, qu’il présente, en 1913, comme un « ouvrage de percée »
non dépourvu d’ambiguités?, ainsi que les limites intrinseéques de leur
formulation du probléme.

Ces limites sont relevées par Logique formelle et logique transcen-
dantale qui, a tel ou tel détour de ses analyses, souligne la naiveté, le carac-
tere unilatéral et encore insuffisant des theses soutenues a 1’époque, sans
pour autant les désavouer. Le texte de 1929 reconnait certes a 1’entreprise
initiale, sur son versant logique, un double mérite : avoir déterminé la
morphologie comme « doctrine séparée » de la logique de la conséquence
(cf. § 22) et avoir clairement apercu la « solidarité in re » de la logique et de
I’ontologie formelles (cf. § 27). Mais il lui reproche aussitot d’avoir éludé
la question de fond, qui n’est autre, en définitive, que la question transcen-

1. L’un des mérites de la lecture de HUSSERL proposée par M. KUSCH in Language
as Calculus vs Language as Universal Medium, Synthese Library, vol. 207, est d’indi-
quer ce point (cf. plus particulierement pp. 40-47), malheureusement occulté par J. Ph.
MILLER.

2. L’ Avant-propos en question dit en effet ceci : « Or pendant les années de guerre
qui suivirent, je fus incapable de consacrer a la philosophie du logique cet intérét
passionné sans lequel un travail fructueux est pour moi impossible [...] Ce n’est que tout
récemment que ces études systématiques [i. e. visant au déploiement systématique de
I’ «idée d’une philosophie phénoménologique »] m’ont ramené au point de départ de
mes recherches phénoménologiques et m’ont rappelé mes anciens travaux sur la fonda-
tion de la logique pure, qui attendent depuis si longtemps d’étre terminés et publiés »
(Recherches logiques, 1, 11, p. 4 [ V]).

3. Cf le § 6 de I’Esquisse de Préface de 1913.



DE LA FONDATION PHENOMENOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 127

dantale — nommément la question de savoir ce que recouvre exactement
cette solidarité —, pour montrer ensuite, en des analyses a la fois denses et
embrouillées, que son erreur principale fut de penser la logique comme une
discipline a deux strates (morphologie et logique de la conséquence), alors
qu’elle est en réalité€ une discipline triplement stratifiée (morphologie, doc-
trine de la conséquence ou non-contradiction, et doctrine formelle de la
vérité, également nommée « logique de la vérité » ou « mathesis de la vérité
possible ») .

La possibilité d’étayer sur la «logique pure » des Prolégoménes une
logique de la vérité repose, comme s’en explique longuement Logique
Sformelle et logique transcendantale, sur le « tertium non datur », ¢’est-a-
dire sur le principe fondamental dont Hilbert disait que vouloir en priver le
mathématicien reviendrait a enlever son télescope a 1’astronome ou son
poing au boxeur, et dont Husserl montre, tout a fait dans le méme sens,
qu’il présuppose la décidabilité en soi de tous les jugements 2. C’est donc ce
présupposé dont les Prolégoménes, parce qu’ils n’avaient pas thématisé la
question de la vérité théorique, n’avaient pu apercevoir les tenants et
aboutissants.

Or, une fois cette lacune comblée, il devenait possible d’établir, entre
les questions de logique mathématique et les questions proprement phéno-
ménologiques, des connexions qui n’existaient pas, et ne pouvaient pas
exister, dans le cadre de la problématique des Recherches. La preuve en est
que la question des rapports de la phénoménologie et de la logique est
traitée de facon sensiblement différente en 1901 et en 1929.

En 1901, I’'idée de logique pure est élaborée indépendamment de la
phénoménologie, de sorte que le projet fondationnel ne peut étre qu'un
projet d’élucidation des structures de la logique telles que les révelent les
développements récents de la mathématique formelle (qualifiée par Husserl

1. Voir plus particulierement, Logique formelle et logique transcendantale, § 36,
p- 142 [91-92] ol HUSSERL, avant d’aborder les probleémes spécifiques soulevés par la
question de I’achévement de la logique (c’est-a-dire de réexaminer ce qu’il avait
présenté dans les Prolégoménes comme la « troisi¢me tiche » de la logique pure a la
lumiére de I’idée de multiplicité définie), dresse le bilan des nouveaux acquis : « il est
aussi devenu évident que d’un certain point de vue, dans notre recherche actuelle, nous
sommes arrivés nettement plus loin [que les Prolégoménes] en tant que nous avons pu
fonder dans le chapitre premier la triple stratification fondamentale de la logique, ou,
peut-on dire encore, la séparation nouvelle entre « logique formelle de la non-contradic-
tion » et « logique formelle de 1a vérité ».»

2. Cf. ibid., §§ 77-79. Le § 77 énonce le principe lui-méme : « Tout jugement est ou
vrai ou faux, I’un des deux », et le § 79 I’explicite comme suit : « Pour nous de nom-
breux jugements restent sans décision quant a leur légitimité, et pour nous la plupart des
jugements qui sont possibles en général ne sont pas ainsi « décidables » de facto, mais

4

ils le sont en soi. Tout jugement est “décidé” en soi.»



128 ELISABETH RIGAL

de « fine fleur de la mathématique moderne ») !, et non un projet de 1égiti-
mation au sens propre. Certes, dans la mesure ou cette élucidation culmine
dans la mise a découvert par la Sixiéme Recherche de I’ origine intuitive du
concept de signification, on peut considérer que les Recherches indiquaient
déja leur chemin aux études a venir. Mais ce chemin ne pouvait cependant
étre emprunté qu’une fois le psychologisme définitivement défait par la
méthode de la réduction et par son instrument fondamental, 1’idée d’a priori
universel de corrélation 2, — ¢’est-a-dire en 1908, si I’on en croit I’Esquisse
de Préface (non publiée) a la seconde édition des Recherches>.

Or, une fois ce nouvel instrument d’analyse pleinement maitrisé, les
théses de 1901 paraissent a Husserl entdchées de ce double manquement a
I’exigence phénoménologique comme telle que constituent 1’absolutisme et
I’objectivisme logiques.

D’une part en effet Logique formelle et logique transcendantale ne
dénonce pas seulement I’absurdité du «relativisme sceptique », déja
expressément établie par les Prolégoménes, mais aussi celle de 1’ «abso-
lutisme logique » dont ils ne pouvaient apercevoir qu’il constituait un
danger, faute d’avoir compris qu’on n’était en droit d’absolutiser la vérité
que dans ses horizons ‘. Aux Recherches manquait encore en effet —
seconde lacune fondamentale, sur le versant phénoménologique de
I’entreprise cette fois — la problématique de «1’intentionnalité d’horizon »,
dont le texte de 1929 rappelle que les Ideen 1 ont, pour la premiére fois, mis
en évidence le réle déterminant, tout en soulignant le fait que son absence
rendait impossible la résolution des problémes soulevés par les « jugements
occasionnels » et les « significations empiriques » *. Et il est & noter que la
critique de 1’absolutisme logique sera radicalisée par Expérience et
Jjugement, qui, pour mettre en lumiere ’imbrication du prédicatif et de
I’antéprédicatif, réfutera toute conception de 1’évidence logique comme
«Vérité en soi planant librement dans quelque éther »¢, atteignant ainsi
frontalement la conception de I’en soi des vérités logiques qu’avaient
soutenue les Prolégomenes.

1. Cf. Prolégomeénes, §770.

2. Sur cette auto-évaluation, cf. la Préface a la seconde édition des Recherches
logiques, et Krisis, §§ 68-70, o HUSSERL note que la problématique de la corrélation
s’annongait déja dans I’interprétation de « la synthése de plusieurs actes en un seul »
comme « synthese intentionnelle authentique » développée par les Cinguiéme et Sixiéeme
Recherches.

3. Cf. Articles sur la logique, p.405 [337-338].

4. Sur cette double absurdité, cf. Logique formelle et logique transcendantale, § 80,
p- 270 [178], et § 106, p. 370 [246]. Et sur la nécessité d’absolutiser la vérité dans ses
horizons, ibid., p.371 [ 246].

5. Cf. ibid., § 80, p. 269 [177], plus particulierement note (a).

6. Expérience et jugement, §4, p. 22 [13].



DE LA FONDATION PHENOMENOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 129

Mais d’autre part, les analyses de 1929, en établissant que la « logique
objective » est «la logique premiére pour nous, mais non la logique
derniére »', et que celle-ci, une fois soumise a 1’élucidation intuitive, se
révele étre tout autre chose qu’une science simplement positive des idéa-
lités logico-mathématiques, épinglent en fait 1’objectivisme dont souffrait
la délimitation initiale du concept de logique pure. Pour la phénoménologie
transcendantale, en effet, la logique posséde non seulement une « face
objective » — celle dont les analyses de 1901 explicitaient les structures et
qui fondait 1’idée d’une théorie des formes de théorie — mais aussi une
«face subjective », de sorte que désormais la question de la logicité est
partie prenante de «la prise de conscience de soi universelle », et la logique
elle-méme devient une ramification de la science universelle de la subjecti-
vité transcendantale 2.

C’est pourquoi, si Leibniz était la figure tutélaire des Prolégomenes, a
laquelle Husserl n’hésitera pas, dans 1’ouverture de sa conférence de 1901
sur L’imaginaire en mathématiques*, a attribuer le mérite d’avoir congu
pour la premiere fois une « Theorienlehre pure, indépendante de tout
domaine de connaissance », en revanche Logique formelle et logique trans-
.cendantale place la nouvelle approche sous 1’égide du projet cartésien de
sapientia universalis*. Husserl y rappelle certes qu’avec la mathesis
universalis en son sens leibnizien s’impose I’idée d’une science des
systémes qui trouve son plein accomplissement dans la doctrine des
«multiplicités définies » telle que lui-méme 1’a élaborée en 1901-1902 5.
Toutefois il ne le rappelle plus que pour souligner que la mathesis logique

1. Logique formelle et logique transcendantale, § 102, p.360 [239].

2. Cf. ibid., §§ 101-102.

3. « 1.’ imaginaire en mathématiques », in Articles sur la logique, p.495 [430].

4. Sur la sapientia universalis, cf. Logique formelle et logique transcendantale,
Introduction, p. 7 [4], et § 93, p.305 [201].

5. Sur la question des dates, il faut remarquer que :

(1) HUSSERL dit dans la Préface a 1’édition de 1913 des Recherches que les Pro-
légoménes proviennent « quant a leur contenu essentiel » de « legons faites a Halle au
cours de I’été et de I’automne 1896 », qu’ils ont été écrits en 1899, et qu’ils comportent
quelques insuffisances dont une essentielle : une approche du « concept de « vérité en
soi » orienté par trop unilatéralement sur les vérités de raison » (pp. XV [ XII-XIII]).

(2) 1l suivait de trés prés, au tournant du siécle, les travaux de HI BERT dont la
position était en train de s’infléchir, puisque ce dernier, s’il avait déja élaboré la
méthode axiomatique en géométrie, I’ opposait encore, en 1899, i la méthode génétique
en théorie des nombres (cf. J. CAVAILLES, Méthode axiomatique et formalisme, Paris,
Hermann, 1981, pp. 77 sqq.). On posséde en effet des notes de Husserl non seulement
sur la conférence de Hilbert du 5 novembre 1901, mais aussi sur les lettres qu’échan-
gerent FREGE et Hilbert entre le 27 décembre 1899 et le 6 janvier 1900 — lettres dont on
peut présumer que Husserl les tenait personnellement de Hilbert lui-méme, puisqu’on
sait par ailleurs que Frege s’était a I’époque opposé 4 leur publication. (On trouvera ces
deux documents, in Articles sur la logique, pp. 507-514 [455-451]).



130 ELISABETH RIGAL

requiert une fondation transcendantale que Leibniz ignora superbement et a
laquelle les Prolégoménes avaient tourné le dos, mais dont Descartes au
contraire fit paraitre la nécessité. Ce dernier, en montrant qu’une réforme
de toutes les sciences positives (logique comprise) était nécessaire et
qu’elle seule permettait de les fonder véritablement en les unifiant dans une
«activité de fondation radicale », indiquait en fait la possibilité d’une trans-
cendantalisation de la logique formelle.

Une confrontation des theses sur la science avancées par les remarques
de conclusion du texte de 1929 et par le § 64 des Prolégoménes permet de
déterminer le sens du différend qui sépare 1’approche transcendantale de
I’approche initiale. Elle permet en effet, d’abord, de prendre conscience du
fait que, tandis qu’en 1929 Husserl met en avant la nécessité d’enraciner
les « sciences au sens supérieur », c’est-a-dire les « sciences idéalisantes et
logicisantes », dans les « sciences descriptives », en 1900 il soutenait au
contraire que «les sciences abstraites ou nomologiques » (qui correspon-
dent formaliter aux «sciences au sens supérieur» de 1929) «sont les
sciences fondamentales proprement dites [...] desquelles les sciences
concrétes doivent tirer tout ce qui fait d’elles des sciences, a savoir le statut
théorique ».

Mais cette confrontation permet également d’établir qu’en 1901 le
concept méme de Geisteswissenchaft est absent. Le § 64 des Prolégoménes
ne pose méme pas la question de la possibilité de constituer la psychologie
comme science et il place I'histoire (en laquelle le § 35 (a) de Logique
formelle et logique transcendantale reconnaitra une science de 1’esprit, au
méme titre que la psychologie et la phénoménologie) sur le méme plan que
la géographie, I’astronomie, 1’histoire naturelle et 1’anatomie. Quant au § 7
de la Cinquiéme Recherche, supprimé dans I’édition de 1913, il aborde la
question d’une psychologie scientifique, mais ses considérations sont pour
le moins embarrassées et elles ne vont pas du tout dans le sens des theses
transcendantales.

L’embarras tient a ce que la psychologie descriptive (sive phénoméno-
logie) n’est pas aux yeux de 1’auteur des Recherches une science, mais que
celui-ci croit en la possibilité de fonder sur elle une psychologie génétique
scientifique. Le § 7 affirme en effet, contre les tenants d’une « psychologie
sans dme », que la psychologie a une «réalité séparée » de celle des
sciences de la nature. Mais Husserl étant encore sur des positions semi-
brentaniennes, il explique que 1’on peut fonder, sur 1’analyse descriptive
des vécus du moi, une science empirique qui permet d’expliquer la genese
de ces vécus et de dégager «les formes et les lois causales de leur forma-
tion ou de leur transformation » (i e. la psychologie génétique) . Cela veut

1. Cinquiéme Recherche, 1% éd., § 7, p.[359].



DE LA FONDATION PHENOMENOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 131

dire, si I’on se fonde sur I’extension du concept de science aux sciences
expérimentales — c’est-a-dire celles dont le principe d’unité n’est pas
nomologique, mais empirique — proposée par le § 72 et dernier des
Prolégomeénes, que la psychologie génétique fonde une « connaissance
probable du réel » qui la place, malgré sa «réalité séparée », dans la
catégorie de ce que Husserl considere a I’époque comme des quasi-
sciences, et non comme des sciences proprement dites.

Or pour la phénoménologie transcendantale pareille thése est
véritablement scandaleuse, et cela pour deux raisons fondamentales.
Premierement, le projet transcendantal remet en cause I’hypothese selon
laquelle il existerait une forme de connaissance seulement probable du réel,
qu’il serait impossible de fonder dans la sphére d’apodicticité. Deuxiéme-
ment, les remarques de conclusion du texte de 1929 affirment 1’irréducti-
bilité définitive des Geisteswissenchaften aux sciences de la nature, en
entendant par l1a qu’il est impossible de penser, a I’instar des Recherches,
I’histoire ou la psychologie sur le méme modéle que 1’anatomie par
exemple, puisqu’en réalité les premiéres n’entrent pas dans la catégorie des
sciences explicatives. De surcroit, ces remarques finales rappellent ce que
le corps du texte avait largement établi, a savoir qu’il appartient en propre
aux Geisteswissenchaften d’€élucider la « constitution subjective » de I’idée
méme de science. Aussi les sciences 1’esprit, purement et simplement igno-
rées en 1901, se trouvent-elles maintenant promues au rang d’archi-
sciences, et la phénoménologie, qui n’était pas une science, devient-elle le
point de ralliement des sciences de 1’esprit — «la science des origines »,
selon la formule des Ideen 11T — et, a ce titre, le canon de toute connaissance
scientifique.

Mais I’essentiel, pour la question qui est la mienne, est que la science
des origines, si elle est une science de 1’esprit, soit aussi une science
systématique :

La phénoménologie, au sens qui est le notre, est donc, en dépit de sa
restriction a la sphere de la simple intuition et a celle de la vision
eidétique évidente, une science systématique, et elle doit étre exécutée
désormais a lintérieur de cette délimitation!.

Cela atteste I’influence constante de la théorie des formes de théories,
dont I’un des autres noms est « doctrine des systemes », sur la forme méme
du questionnement husserlien et montre que, malgré les rémanénagements
intervenus, Husserl n’a jamais désavoué I’'idée des Prolégoménes selon
laquelle la systématicité est le critere de la scientificité.

1. La phénoménologie et le fondement des sciences (Ideen M), Paris, PUF, 1993,
§ 15, p. 98 (82). Je souligne.



132 ELISABETH RIGAL

Aussi n’est-il guére surprenant que, bien qu’il refuse désormais
catégoriquement d’aligner toutes les sciences sur les sciences de la nature,
il annule cependant, du moins en un sens, la différence qu’il présente par
ailleurs comme absolue, entre les sciences de I’esprit et les sciences de la
nature. La preuve en est donnée d’une part, par le fait qu’aussitot apres
avoir reproché aux Prolégoménes d’avoir limité, sans se préoccuper le
moins du monde de la légitimité d’une telle limitation, le « concept général
de science » — de science, précise Husserl, considérée « comme théorie au
sens le plus large », « comme systéme de propositions fermé sur soi » — au
«concept particulier de théorie déductive (de science “explicative” nomo-
logique) », le § 35 (a) de Logique formelle et logique transcendantale
affirme pourtant que cette « limitation pourrait d’une certaine maniére étre
justifiée apres coup », et que d’autre part, dans ses conclusions, le texte de
1929 souligne la nécessité de donner aux sciences de 1’esprit une « logicité
supérieure » qui, si elle n’est pas celle de I'exactitude, est néanmoins celle
de « concepts-normes » fonctionnant comme « idées régulatrices »'. Or ces
deux remarques montrent clairement que Husserl croit en la possibilité de
répondre affirmativement a la question suivante qu’avait laissée ouverte le
§75 des Ideen I:

Si ’on considere le domaine eidétique des phénomenes soumis a la
réduction [...], y a-t-il une place dans ce domaine, & cété des procédés
descriptifs, également pour un procédé idéalisant qui substituerait aux
données intuitives des objets purs et rigoureux 72

Aussi la critique de 1’absolutisme et de 1’objectivisme logiques ne vise-
t-elle pas a destituer I’exigence de systématicité mise en avant en 1901,
mais a montrer que 1’erreur des Prolégoménes fut de faire confiance a la
raison calculante, telle que la met en ceuvre la mathématique formelle, sans
se préoccupper de la question de la vérité possible des systemes formels.
D’oll 1a limite des Recherches : n’avoir pu thématiser la question de la
vérité qu’a un niveau qui, s’il était fondamental eu égard a la question de
I’origine, ne permettait cependant pas d’élucider la vérité théorique comme
telle. Or cette premiére erreur était aggravée par le fait que, d’une fagon
plus générale, les Recherches attribuaient a la raison une fonction exclusi-
vement explicative, qui la rendait par avance incapable d’assumer la tache
de I’auto-compréhension de soi en laquelle 1a refonte transcendantale des
questions initiales allait découvrir sa tache véritable. L’idée d’une « Raison

_ 1. Logique formelle et logique transcendantale, respectivement, p. 138 [89] et
p. 388 {258].
2. Idées directrices pour une phénoménologie (Ideen 1), Paris, Gallimard, 1950,
pp- 240-241 [141]. Je me permets sur ce point de renvoyer a mon article « De I’idéalité
de la signification », in Les études philosophiques, 1, 1995.



DE LA FONDATION PHENOMENOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 133

jugeante » au service de «1’intérét théorique », ainsi que la conception de la
Raison comme figure spirituelle, appartiennent donc en propre au projet
transcendantal.

Dans ces conditions, on ne peut nier que les Recherches et Logique
formelle et logique transcendantale nous mettent en présence de deux
styles d’approche de la question des rapports de la logique et de la phéno-
ménologie irréductibles I’un a I’ autre.

I

Toutefois on se méprendrait entierement si I’on voulait interpréter la
rupture dans le sens d’une étrangeté pure et simple des deux approches. Ce
serait en effet ne tenir aucun compte des équivoques de 1901 et ignorer le
fait que les réaménagements et déplacements introduits par la suite visent
au premier chef a dissiper ces équivoques afin de débloquer une situation
die au fait que les Recherches avaient en réalité laissé indécidée I’écono-
mie du rapport de la logique a la phénoménologie.

Précisons ce point tout a fait central, en rappelant d’abord que le
chapitre de conclusion des Prolégomeénes distingue deux types de
conditions de la connaissance : d’une part les conditions réelles, c’est-a-dire
psychologiques, qui sont des conditions empiriques, et d’autre part les
conditions idéales. Celles-ci se répartissent a leur tour en conditions
logiques (plus précisément « logico-objectives »), fondées sur le « “con-
tenu” de connaissance », et en « conditions noétiques », fondées sur «1’idée
de connaissance » .

Comme cela est bien connu, 1’acquis fondamental de la critique du
psychologisme, acquis sur lequel Husserl ne reviendra jamais, est la theése
de I’indépendance des conditions idéales par rapport aux conditions réelles.
Mais en 1901 cette theése fondamentale est surdéterminée par I’hypothese
selon laquelle on pourrait dégager les conditions logiques (et délimiter
I’idée méme de logique pure) sans se préoccuper le moins du monde des
conditions noétiques, c’est-a-dire en mettant hors circuit la théorie de la
connaissance.

Le tournant transcendantal fait paraitre le caractére insoutenable de
cette hypothése en montrant qu’elle revient a associer a l’exigence
eidétique un présupposé objectiviste, lequel interdisait aux Recherches de
comprendre que la vocation fondamentale et unique de la logique est une
«vocation épistémologique » et que le « sens logique » est eo ipso un « sens

1. Cf. Prolégomenes, §65.



134 ELISABETH RIGAL

épistémologique »'. Certes en 1901 la fonction épistémologique de la
logique était loin d’étre méconnue, mais tout le probleme est qu’a I’époque,
Husserl refusait encore de I’inscrire dans 1’idée méme de logique pure.

Ce qui motivait ce refus €tait en un sens légitime. Car, du fait de
I’absence de « Moi pur », soustraire la logique a la sphere d’influence de la
théorie de la connaissance était le seul moyen de pouvoir la déterminer
comme « discipline théorique », de pouvoir la penser comme ontologie
formelle, et de pouvoir reconnaitre dans 1’élaboration de la théorie des
formes de théories (et de son corrélat, la doctrine des multiplicités) sa tache
ultime. Toutes ces theses, qui sont en réalité les présupposés fondamentaux
du husserlianisme, seront saluées par Logique formelle et logique transcen-
dantale qui, si elle réaffirme que les formations logiques constituent « un
monde propre d’objets idéaux qui est fermé sur soi » 2, interpréte néanmoins
cette situation tout autrement que ne 1’avaient fait les Recherches.

Mais s’il fallait sauver les motifs profonds du refus des Prolégoménes
de penser la logique a la lumiere de la théorie de la connaissance, ce refus
était en lui-méme une erreur. Il ne laissait en effet qu’une possibilité aux
analyses de 1901, celle de penser la doctrine des multiplicités a la fagon de
la «mathématique des mathématiciens », mathématique dont Logique
formelle et logique transcendantale souligne que le fait qu’elle construise
des « multiplicités » ou « objets de pensée » sans se préoccuper le moins du
monde de leur « réalité possible » la condamne a n’apercevoir que le «sens
mécanique », et non le sens proprement logique de la mathesis .

Pour corriger cette erreur, la phénoménologie transcendantale se
tourne, ou plutdt se retourne (dans ce geste, en effet, on peut reconnaitre
une premiére forme de la Riickfrage, telle que la thématisera la Krisis) vers
la logique traditionnelle en lui attribuant des vertus que les Prolégoménes
ne lui avaient pas reconnues. Ainsi le chapitre II de la Philosophie
Premiere (I) insiste-t-il sur le fait qu’a 1’origine, dans «la radicalité de
’intention platonicienne visant A une rationalité pleine et derniere de toute
connaissance scientifique », « le développement de la logique et celui de la
science allaient de pair ». Mais, trés vite, note Husserl, les exigences
propres a la rigueur formelle conduisirent la logique a se constituer comme
une syllogistique qui déterminait les lois formelles sans interroger le fait,
pourtant par ailleurs reconnu, qu’elles instituent « les formes pures des
jugements vrais possibles ». D’ou le paradoxe: la logique traditionnelle

1. La page 188 [123] de Logique formelle et logique transcendantale identifie en
effet le « sens proprement logique » au « sens épistémologique ». Et bien d’autres pas-
sages soulignent cette thése.

" 2.Cf. op. cit., § 100, p. 348 [230].

3. Cf. op. cit., §52 intitulé « Mathesis pura logique et mathesis pura extra-logique.
La “mathématique des mathématiciens” », et également § 33: « Mathématique formelle
réelle et mathématique des reégles du jeu ».



DE LA FONDATION PHENOMENOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 135

parlait sans cesse de la « vérité et de ses dérivés », mais elle ne parvenait a
en parler que par rapport a la conséquence ; son ambition secréte était
d’étre «la méthode de la vérité », mais elle était incapable de «rendre
compte, par ses théories, de la corrélation entre le jugement prédicatif
déterminant et le substrat de jugement, et a fortiori de la corrélation entre
vérité prédicative et objectité véritablement existante » '

D’ou également la réinterprétation proprement transcendantale de
I’idée de « logique pure » a la lumiere du sens d’origine de la logique tradi-
tionnelle. Cette réinterprétation fonde une « logique du jugement », c’est-a-
dire une conception de la logique comme « norme fondamentale effective »
de la connaissance, dont Logique formelle et logique transcendantale
s’efforce de montrer que, contrairement a ce qu’avaient présupposé les
Recherches, elle est parfaitement compatible avec sa définition comme
discipline théorique 2.

S’agissant des Recherches, I’essentiel est ici de remarquer que le fait
que la logique pure et la théorie de la connaissance (bien que reconnues
connexes) y soient développées indépendamment 1’une de 1’autre introduit
une tension interne au centre méme de la problématique de I’ouvrage. En
se proposant de déployer d’abord, dans ce qui est en fait un vide logique, la
forme systématique du contenu idéal de connaissance, pour s’engager
ensuite dans une « fondation de la logique pure sur la théorie de la connais-
sance, ou plus exactement sur la phénoménologie » 3, le Husserl de 1901
accrédite deux présupposés qui, en réalité, ne sont pas conciliables.

D’une part en effet les Prolégoménes ne pouvaient concevoir la logique
pure que comme un absolu, procédant du méme coup comme si «le
contenu de connaissance » et «1’idée de la connaissance » n’étaient pas
solidaires 1’un de I’autre. Ainsi n’hésitaient-ils pas 2 soutenir que les
principes et lois logiques « sont ce qu’ils sont, que nous les saisissions ou
non dans I’évidence »*. Mais d’autre part, le corps central de 1’ouvrage
s’efforgait d’établir que 1’absolu logique, malgré son caractere ultime, ne
peut en aucune fagon valoir en soi et pour soi, et qu’en vérité il s’ancre

1. Philosophie Premiére 1, Paris, PUF, 1970, pp. 23-44 [17-31], et pour la citation,
p- 37 [26].

2. Ainsi le § 73 de Logique formelle et logique transcendantale affirmpe-t-il, p. 253
[166] : « Ou bien la logique opére avec une fiction universelle et alors elie n’est elle-
méme riens moins que donatrice de normes ; ou bien elle est science qui fournit des
normes, alors cet idéal est précisément une norme fondamentale effective, liée insépa-
rablement 2 la possibilité de la science authentique. »

Sur la fonction de la question du jugement dans la réélaboration transcendantale du
statut de la logicité, je me permets de renvoyer 2 mon étude « L’en soi husserlien a la
lumiére de la doctrine transcendantale du jugement », in Revue de Métaphysique et de
Morale, 3/1996.

3. Recherches logiques, 11, 1, Introduction p. 3 [3].

4. Prolégoménes, § 65 p. 263 {239].



136 ELISABETH RIGAL

dans ce «domaine de recherches neutres dans lequel les différentes
sciences ont leur racines », domaine qui n’est autre que la « phénoméno-
logie pure » ou «théorie de la connaissance»'. Ainsi les Recherches
posaient-elles la question de I’origine des concepts fondamentaux et des
lois idéales de la logique et trouvaient-elles le moyen de la résoudre en
évitant les maladresses de la solution, encore entichée de psychologisme,
qu’en avait proposée la Philosophie de I’arithmétique.

Or la tension induite par les exigences, en un sens contradictoires, de
I’idée de logique pure et du projet de fondation phénoménologique était
considérablement aggravée par le fait qu’a 1’époque la phénoménologie
n’avait pas de site propre et qu’elle entretenait des rapports pour le moins
ambigus avec la psychologie. L’ambiguité tenait a ce que, selon la formule
du § 6 de I'Introduction au tome 2 (formule purement et simplement
retournée dans 1’édition de 1913) : « La phénoménologie est psychologie
descriptive ».

A I’époque, Husserl est en effet convaincu que la psychologie descrip-
tive est le seul moyen de refondre les théories classiques de la connaissance
et de les ouvrir a la dimension phénoménologique enfouie sous leurs
présupposés métaphysiques. Mais il est également convaincu, comme je
I’indiquais précédemment, de la possibilité de fonder sur la psychologie
descriptive une psychologie génétique, qu’il congoit comme une science
empirique. Il lui faut donc, pour pouvoir frayer le chemin de la fondation
phénoménologique (et/ou psychologique) de la logique, désolidariser la
psychologie descriptive de la psychologie génétique. Ce dont il s’acquitte
en montrant que la premiere se déploie a un niveau purement descriptif,
étranger a toute visée théorique, contrairement a ce que présuppose
Brentano. Ainsi explique-t-il, en un passage qu’il supprimera i I’occasion
de la seconde édition, que :

Etant donné qu’il est d’une importance tout 2 fait exceptionnelle, pour la
théorie de la connaissance, de différencier 1’étude purement descriptive
des vécus de connaissance, menée indépendamment de toute préoccupa-
tion d’une théorie psychologique, de la recherche proprement psycho-
logique orientée sur I’explication empirique et génétique, nous avons
raison de parler de « phénoménologie » plutdt que de psychologie. Ce
terme se recommande a nous pour une autre raison ; c’est que I’expres-
sion de psychologie descriptive désigne dans la terminologie de certains
auteurs la sphere de recherches d’une psychologie scientifique circons-
crites par la préférence donnée a I’expérience interne et faisant abstrac-
tion de toute explication psychologique 2.

1. Recherches logiques, 11, 1, Introduction, p. 3 [2].
2. Recherches logiques, 11, 1, p. [19]. La seconde édition substituera une tout autre
analyse a ce passage.



DE LA FONDATION PHENOMENOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 137

Mais si ces notations avaient le mérite d’esquisser une solution a la
question du fondement dénuée de scientisme (assez proche en définitive de
celle dans laquelle s’engagea Wittgenstein apres qu’il eut compris qu’il
était erroné de croire qu’ «expliquer est plus que décrire »), elles n’en
allaient pas moins a I’encontre des convictions profondes de Husserl. La
preuve en est que le méme paragraphe de la Cinquiéme Recherche sou-
tenait que «la description pure est une simple étape préliminaire a la
théorie, mais non la théorie elle-méme ». Cette thése qui transformait la
discipline neutre et fondatrice en un simple parvis de la théorie ne pouvait
manquer d’introduire, sinon une incohérence, du moins un flottement dans
le bati méme des Recherches.

De ce flottement, Husserl s’avisa des la publication de I’ouvrage. Ainsi
confie-t-il, dans la Préface a Ia réédition de 1913 :

“Je sentis ses lacunes [i. e. les lacunes de |’ Introduction au tome 2] dés sa
publication et ne tardai pas a trouver (dans un compte-rendu de 1’ Archiv
[ system. Philos., t. X1, 1903, p. 397 sqq.) une occasion pour protester
contre ma définition de la phénoménologie comme psychologie descrip-
tive, qui risquait d’induire en erreur '.

En réalité, les lacunes en question ne concernaient pas la seule synopsis
du projet présentée par 1’ Introduction. Elles affectaient également certaines
analyses cardinales du corps de ’ouvrage, analyses qui ne parvenaient pas
toujours a déméler le noétique du psychologique (au sens d’empirique), et
moins encore a hisser les conditions noétiques a la hauteur des conditions
logiques, telles que les avaient déterminées les Prolégoménes. Aussi1’éco-
nomie du rapport du phénoménologique au logique demeurait-elle
boiteuse, comme le montre exemplairement la doctrine de la signification
de 1901.

En effet d’un c6té, en vue de fonder la possibilité pour les significations
logiques de former « une totalité idéalement fermée d’objets généraux »
(possibilité sur laquelle reposait !’interprétation de la « science des signifi-
cations » — i e. la logique elle-méme ? — comme science nomologique), le
§35 de la Premiere Recherche présupposait ’existence, par-dela les
«significations dans 1’expression », de «significations “en soi” » par
rapport auxquelles « le fait d’étre pensées et exprimées est contingent ». Or
en précisant qu’au nombre des significations en soi se trouvaient non
seulement des significations « irréalisées » mais aussi des significations
«irréalisables », et cela « en raison des limites de la faculté humaine de
connaitre », ce paragraphe ne pouvait qu’accréditer, en dépit des déclara-
tions du § 30 sur la possibilité de penser les significations comme classe

1. Cf. ibid., 1, 1, p. XVI [ X1I].
2. Cf. Premiére Recherche, § 29.



138 ELISABETH RIGAL

d’objets généraux sans pour autant reconstituer un témog¢ ovpdavLog,
I’hypostase métaphysique du général. En effet, pour ce qui est des signifi-
cations irréalisables, la question de 1’intendieren ne pouvait tout
simplement pas se poser. :

Mais de I’autre c6té, les rapports idéaux de la Bedeutungsintention a la
Bedeutung établis par cette méme recherche exigeaient que I’acceés aux
significations logiques fiit pensé comme une accessibilité de droit. Cette
hypothese était tres largement confirmée par la Sixiéme Recherche. Celle-ci
faisait en effet de I’intuition catégoriale le critére de validité des signifi-
cations proprement logiques, c’est-a-dire objectives, et elle fondait le
parallélisme (partiel) des formes catégoriales des intuitions (i. e. les formes .
catégoriales objectives) et des formes générales des significations (i. e. les
formes purement grammaticales) sur le principe selon lequel « toutes les
significations primitives en général ont leur origine dans la plénitude d’une
intuition corrélative »'. Mais elle rendait du méme coup purement et
simplement incompréhensible 1’idée de significations en soi irréalisables,
idée dont la conception de la formalisation qui s’imposa dans le double
rapport fait pendant I’hiver 1901-1902 permettait justement de faire
I’économie.

Cette conception mettait en lumiere 1’adhérence de 1’objet a 1’opération
qui I’engendre, et donc aussi a 1’acte, et elle était en réalité I’idée source de
la réduction transcendantale qui, comme 1’on sait, permit 2 Husserl de
redistribuer les cartes. Elle permettait en effet de dépsychologiser entiére-
ment le voli¢ et ouvrait ainsi I’espace d’une « noétique au sens fort »2 qui
atteste la co-appartenance des conditions noétiques et des conditions
logiques de la connaissance et fonde une interprétation des secondes en
termes de «noématique ». Ainsi naissait le projet de phénoménologie
constitutive qui est, sous tous rapports, 1’antidote de «1’hypostase méta-
physique du général », celle-1a méme que les Recherches dénongaient, mais
qu’elles étaient privées de tout moyen d’éviter.

En effet ce projet permettait enfin de véritablement régler I’économie
du rapport de la logique a la phénoménologie au moyen de I’idée de
«parallélisme noético-noématique », qui montre d’une part que les ques-
tions logiques entrent de plein droit sous la juridiction de la phénoméno-
logie dans son versant noématique, et d’autre part que la phénoménologie
dans son versant noétique n’est pas une simple analyse des vécus inten-
tionnels, comme I’avaient cru les Recherches, mais la « théorie descriptive
de I’essence des purs vécus »*, ¢’est-a-dire une science a part entiére.

1. Sixiéme Recherche, in Recherches logiques, 11, 111, § 63, p.230 [192].

2. L’expression apparait au § 145 des Ideen 1, p. 483 [483], ou elle sert A caracté-
riser la « phénoménologie de la ratson ».

3. I e. le titre méme du § 75 des Ideen 1.



DE LA FONDATION PHENOMENOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 139

D’ol le sens véritable du reproche adressé aux Prolégoménes par le
§35 (a) de Logique formelle et logique transcendantale (précédemment
évoqué) : avoir cru que les sciences dont « le principe d’unité ne peut étre
connu que par le dépassement de la forme analytico-logique », et au
premier chef la phénoménologie, ne pourraient pas €tre d’authentiques
théories.

m

Si I’on ressaisit les différents fils précédemment déroulés, il faut recon-
naitre que le projet transcendantal joue son destin sur la détermination de la
phénoménologie comme science, laquelle détermination induit une
réinterprétation du concept méme de fondement en termes de justification
derniere. Le probleme le plus général de la phénoménologie transcen-
dantale n’est plus en effet, comme le dit Husserl lui-méme dans I’Esquisse
de Préface de 1913, celui de « la simple liaison entre la phénoménologie de
la connaissance et la mathesis objective naturelle », mais celui de «la
conversion de la premiére dans la seconde » ! A quoi s’ajoute le fait qu’une
fois parvenue a maturité, dans le courant des années 20, la phénoménologie
transcendantale impute les limites des Recherches non seulement a une
erreur dans la délimitation de I’idée méme de « logique pure », mais encore
a une amputation, irrecevable pour une phénoménologie a la hauteur de ses
ambitions, de la problématique fondationnelle.

Or, dans I’économie des questions ultimes, « I’importante probléma-
tique d’une logique du monde »?2 est ce qui permet a la fois de corriger
I’erreur et de rétablir dans ses droits propres ce qui avait été auparavant
occulté non seulement par les Recherches, mais aussi par la phénoméno-
logie transcendantale elle-méme *. En effet cette problématique permet
d’établir la possibilité pour « I’intentionnalité noétique » de « traverser les
lignes de I’intentionnalité noématique », possibilité que les Ideen I avaient
affirmée ¢, mais que Husserl n’avait encore jamais véritablement établie.

D’une fagon générale, ce que cette traversée révele est que « I'intérét
théorique » est le seul chemin qui, du fait qu’il déploie systématiquement ce
qui demeure a 1’état de latence dans les humanités naturelles, est 8 méme
de fonder une compréhension authentique de la forme de monde du monde,

1. Cf. ’Esquisse de Préface, in Articles sur la logique, p.371 [122].

2. C’est par cette formule que la Conclusion de Logique formelle et logique trans-
cendantale introduit le concept de Welt-Logik.

3. Si ’on en croit la note (a) du § 107 (c) de Logique formelle et logique transcen-
dantale, ce ne serait qu’a I’occasion du cours de I’hiver 1922-1923 que I’amputation de
la problématique fondationnelle aurait été véritablement pergue.

4.Cf. Ideen 1, § 101, p.351 [212].



140 ELISABETH RIGAL

forme que Husserl ne peut concevoir que comme universum, puisque sa
conception de 1’horizon externe le contraint a faire du monde « le substrat
de tous les substrats » ' et & le penser, a I’instar des métaphysiciens attachés
al’idée de systeme, comme omiiitudo realitatis.

En derni¢re analyse, c’est donc la Welt-Logik qui est, a ses yeux, le
fundamentum inconcussum veritatis. C’est elle en effet, et non, contraire-
ment a ce qu’avait présupposé Descartes, le weltlose Subjekt, qui fournit
son socle primordial a la sapientia universalis. La preuve en est que
«I’existence idéale du jugement présuppose ’existence idéale du contenu
du jugement », et que de surcroit, I’unité du contenu idéal du jugement est
intrinséquement liée aux « conditions de 1’unité de 1’expérience possible »2.

Le premier de ces deux principes fondamentaux est ordonné a 1’exi-
gence eidétique, et il infléchit la mathesis formalis dans le sens du formel
«au sens réel » 3, puisqu’il lie indissolublement 1’effectuation proprement
dite du jugement a la « dépendance des noyaux »*. Quant au second, qui
n’est autre que le « principe de I’ordre génétique », il permet d’établir que la
question de la « dépendance des noyaux » n’est elle-méme solvable qu’au
niveau des noyaux ultimes. Il ordonne en effet la vérité prédicative aux
évidences de 1’expérience antéprédicative et fait du «logos du monde
esthétique » le «niveau fondamental » de la Welt-logik 3.

Deux remarques s’imposent ici qui me permettront de conclure, 1’une
sur le statut spécifique du « niveau fondamental », I’autre sur la fonction de
la logique du monde dans I’articulé général des questions transcendantales.

1 — L’élargissement thématique du probléme fondationnel est bien
évidemment une avancée décisive de 1’exigence phénoménologique en tant
que telle. Et il met le principe de I’ordre génétique en position de principe
ultime.

1.1 — Toutefois, on se méprendrait entiérement si 1’on voulait inter-
préter les questions génétiques comme autant d’idées venues sur le tard et
permettant de redistribuer véritablement les cartes. En effet, a bien y regar-
der, d’une part ’approche génétique est I’intuition fondamentale de la

1. Voir par exemple, Krisis, Appendice XXV, p. 550 : « Le monde est I’idée de la
totalité de toutes les singularités et de tous les groupes [...]. La totalité absolue, la tota-
lité pure et simple de tous les étants, en tant que substrat de tous les substrats [...] ».

2. Logique formelle et logique transcendantale, § 89.

3. Cette notion clef du projet transcendantal comme tel est introduite aux §§ 102-
103 de Logique formelle et logique transcendantale. Sur son sens, vide infra, 2.3.

4. La question de la « dépendance des noyaux », par laquelle s’impose I'idée de
contenus formels, est introduite au § 87 de Logique formelle et logique transcendantale
et explicitée dans I’ Appendice I. Son instruction permet d’exclure de la sphére du juge-
ment les phrases du type : « La somme des angles d’un triangle est égale a la couleur
rouge. »

5. Cf. ibid., Conclusion, p. 386 [256].



DE LA FONDATION PHENOMENOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 141

Philosophie de I’arithmétique, et une intuition qu’imposaient a Husserl 2 la
fois son maitre en mathématiques et son maitre en philosophie ; et d’autre
part les thémes que le principe de I’ordre génétique permet d’intégrer a
I'ultime projet fondationnel ne sont pas véritablement neufs. L unicité du
monde, je veux dire la these (récurrente dans la Krisis) selon laquelle il n’y
a qu’un seul monde, « “le” Monde qui comprend les mémes choses pour
nous tous » ', est déja expressément formulée en 1894, dans un passage ou
Husserl, pour réfuter I’hypothése des universes of discourses met en place
le concept de « jugement sous assomption » et affirme : «Il n’y a qu’une
vérité et qu’ un monde »2. De méme, la question de la pratique, connexe a
celle du monde de la vie et longuement thématisée par la Krisis (qui,
comme pour river le clou, n’hésite pas a invoquer le Im Anfang war die Tat
méphistophélique au moment de réhabiliter la « doxa si méprisée » ?), est en
fait une question abordée par la Philosophie de !’arithmétique et déja
considérée par elle comme centrale. Celle-ci en effet, pour rendre compte
de I’origine psychologique de la formation des nombres systématiques,
s’engage dans une analyse de «la formation naturelle du syteme des
nombres », qui met en avant les « habitudes naturelles de dénombrement » ¢,

Aussi I’hypothése d’un troisieme Husserl (aujourd’hui a la mode)
n’est-elle gueére recevable. Ce que permettent en effet d’établir les tout
premiers textes est bien plutot que la refonte transcendantale des theses de
1901 permit au fondateur de la phénoménologie de réintégrer dans sa
problématique générale des questions jusque 1a restées en sommeil parce
qu’elles n’avaient pu étre incorporées au béti des Recherches>.

1.2 ~ En tant que principe ultime, le principe de I’ordre génétique est
seul a méme de traverser les couches de sédimentation de sens et de dévoi-
ler, intact, le sens d’origine. C’est pourquoi il lui appartient en propre de
révéler le sens véritable des formations logico-mathématiques elles-mémes.

Ainsi Expérience et jugement insiste-t-il sur le fait que I'univers de
«déterminations en soi » présupposé par ces formations est en réalité «un
vétement d’idées jeté sur le monde de I’intuition et de I’expérience pure,

1. La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale
(Krisis), Paris, Gallimard, 1976, § 9, p.28.

2. « Objets intentionnels (1894) », in Sur les objets intentionnels 1893-1901, Paris,
Vrin, 1993, p. 307 [329].

3. Krisis, §44,p. 177.

4 Cf. la section du chapitre XII intitulée «La formation naturelle du systéme des
nombres », pp. 302 [277] sqq., et également la section du chapitre XIII intitulée
«Méthodes de calcul avec abaques et en colonnes. La formation naturelle du calcul de
chiffres hindou », pp. 337 [310] sqq.

5. L’un des grands mérites de I’interprétation de HUSSERL que 1’on doit a Jacques
ENGLISH est de mettre en évidence la continuité et la cohérence interne de I’cuvre
husserlien. C’est en fait a lui que je dois d’avoir prété attention a cet aspect des
questions.



142 ELISABETH RIGAL

sur le monde de la vie », lequel recele des « présuppositions cachées » qui
déterminent et limitent «les évidences de degré supérieur »'. La Krisis
précisera les choses en montrant que I’'idéalisation qui met au jour les idéa-
lités logico-mathématiques n’est pas une voie d’acceés a un monde en soi,
mais une méthode en laquelle il convient de reconnaitre une « mathé-
matique innée »2.

Origine et telos sont donc formaliter superposables en ceci qu’ils
expriment le méme sens. Ce qui veut dire que la perspective husserlienne
ne peut pas procéder par éclatement et différenciation, comme le faisait
celle de Nietzsche et comme le fera celle de Wittgenstein, et qu’elle n’est
donc pas généalogique, mais bien génétique au sens strict. Et en effet, son
présupposé fondamental est que la subjectivité transcendantale, si elle
consent a I’auto-compréhension de soi, a de jure le pouvoir de traverser
toutes les couches sédimentées et de réactiver le sens d’origine.

Pourtant le telos n’est pas a ’origine et ne peut en aucune fagon étre
donné en elle, de sorte que telos et origine ne sont pas véritablement super-
posables, mais bel et bien incommensurables. Car, ce que donne le sens
d’origine est le Monde comme horizon d’indéterminité, et ce qu’il
appartient en propre au telos de révéler est le Monde comme univers de
déterminations en soi. La loi fondamentale qui régit I’économie du rapport
du telos a ’origine n’est donc pas celle des systemes au sens classique
(c’est-a-dire des systémes hypothético-déductifs), mais celle des structures
et de leurs arborescences. Aussi le principe de 1’ordre génétique ne dit-il en
définitive qu’une chose, nommément que la subjectivité transcendantale a
une tiche et une seule, celle de déterminer I'indéterminé.

C’est pourquoi ce principe ultime ne peut parler de la méme facon aux
humanités naturelles qu’a I’humanité grecque telle que 1’a instaurée le
proto-géometre. A vrai dire, il ne peut méme pas parler de la méme fagon a
I’humanité grecque qu’a I’humanité européenne issue de Galilée. Seule
I’Europe sait en effet que le monde est déterminé en soi. Et si elle le sait,
c’est précisément parce que Galilée a rendu possible ce qui demeurait
encore totalement hors de portée du monde grec, & savoir « une mathémati-
sation “indirecte” de ce cOté-du-monde qui en lui méme ne posséde pas une
forme-de-monde mathématisable », en d’autres termes une mathesis des
remplissements >, en laquelle ’idée d’une « mathesis de la vérité possible »
" trouve sa réalisation pleine. Somme toute, le Husserl transcendantal, de
méme que Galilée, exhume le Monde comme Idée au sens kantien, a cette
nuance prés cependant que le «savant découvrant et recouvrant», a la
différence du phénoménologue transcendantal, ne pouvait comprendre,

1. Cf. Expérience et jugement, § 10, pp. 52-54 [42-45].
2. Cf. I’ensemble des analyses du § 9.
3. Cf. Krisis, §9(d) : «Le probléeme de la mathématisabilité des remplissements ».



DE LA FONDATION PHENOMENOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 143

parce qu’il n’était qu’un savant, que ce qu’il déterminait par substruction
était le monde de la vie lui-méme.

De la la possibilité pour la question-en-retour, dont le point de vue est
celui de «1’idée qui git a I’infini », de montrer que « le monde ambiant
fini » est en réalité « une réduction 2 la finitude et, en tant que tel, affecté de
I’indéterminité que comporte 1’€tre-par horizon »'. Or cette possibilité
présuppose la légitimité du « passage par 1’imaginaire », ou pour mieux dire
de la détermination du fini par I’infini, telle que I’avait établie en 1901 Ia
conférence sur « L’imaginaire en mathématiques ».

De 1a également la célebre affirmation de la Krisis selon laquelle la
phénoménologie transcendantale est « rationalisme de part en part », affir-
mation a laquelle la résurgence in fine de la figure de Weierstrass, qu’on
elit pu croire oublié depuis 1890, donne tout son sens. En confiant, a
I’occasion de son soixante-dixiéme anniversaire, qu’il avait appris de son
maitre en mathématiques que la véritable tache était de « transformer » ce
qui n’était qu’ «un mélange de la pensée rationnelle avec I’instinct et le
doigté irrationnels » en une « théorie rationnelle »2, Husserl révelait en fait
le vrai visage du radicalisme de ’intuition.

2 — La notion méme de Welt-Logik permet d’éclairer 1I’affirmation de
Husserl selon laquelle nul ne serait plus réaliste que lui, I’idéaliste phéno-
ménologue *. Elle va en effet dans le sens du réalisme, et d’un réalisme qui,
a I’instar de celui du demier Wittgenstein, n’est pas celui de I’empirisme *.
Mais, pour Husserl, la situation est loin d’€tre aussi tranchée qu’elle le sera
pour I'auteur de Uber Gewissheit. En effet, d&s que 1’on tente de resituer
dans le cadre général du projet transcendantal la problématique de la Welt-
Logik que Husserl n’a jamais thématisée pour elle-méme (et certainement
pas par hasard) et de déterminer son statut, la question réalisme/idéalisme
se brouille aussitot, et elle brouille en fair aussi la quasi-totalité des
questions abordées par Husserl.

2.1 — Le principe le plus général du projet transcendantal husserlien est
formaliter le mé€me que celui de Kant. Il consiste a présupposer que les
structures fondamentales du Monde, telles que la Welt-Logik les met a
découvert, sont conformes aux structures profondes de la subjectivité trans-
cendantale. Faute de quoi, en effet, la logique ne pourrait plus remplir sa

1. Cf. ibid. Appendice XXV, pp. 554-555.

2 Cf. K. SCHUHMANN, Husserl-Chronik, Hua Dokumente, p. 7.

3. Dans une lettre a 1’abbé Baudin datée de 1934, qui dit exactement : « Aucun
“réaliste” ordinaire n’a jamais été plus réaliste et concret que moi, I’“idéaliste” (terme
que, du reste, je n’emploie plus) phénoménologue ». Cité par I. KERN, in Husserl und
Kant, Phaenomenologica 16, et rendu célébre par Dagfinn F@LLESDAL.

4. Cf. Le mot d’ordre de WITTGENSTEIN : « Pas d’empirisme et pourtant du réalisme
en philosophie, c’est 1a le plus dur. » (Remarques sur les fondements des mathé-
matiques, Paris, Gallimard, 1983, VI, § 23, p. 268).



144 ELISABETH RIGAL

fonction proprement transcendantale et se trouverait réduite au réle de
simple organon de I’entendement.

Mais en quel sens faut-il comprendre cette conformité ? C’est en ce
point que les choses se brouillent, car Husserl n’a en fait qu’une possibilité,
celle de proposer une réponse a cette question ordonnée a deux exigences
fondamentales — 1’exigence eidétique et I’exigence transcendantale — qui,
bien qu’elles ne soient pas en elles-mémes contradictoires, le deviennent
cependant dans I’économie des questions de la phénoménologie transcen-
dantale. Celle-ci en effet d’une part surdétermine la question proprement
transcendantale par la psychologie rationnelle, et d’autre part elle ne pense
plus tant I’eidétique a la lumiere de la « variation eidétique » qu’a celle de
son extension, la « variation d’idée » ou « formalisation »!, surdéterminant
ainsi par I’idée de « définitude » les questions eidétiques elles-mémes.

Certes, la percée décisive de Husserl par rapport a Kant consiste a
poser la pré-donation du monde en conformité avec I’exigence eidétique.
La spécificité du transcendantalisme phénoménologique exige en effet que
soit refusée toute preuve de 1’existence du monde et que la question méme
de la preuve soit reconnue comme un non-sens. Bref, la forme méme du
questionnement eidétique présuppose un réalisme qui n’est ni le réalisme
empirique de Kant, ni bien évidemment ce monstre théorique que repré-
sente aux yeux de Husserl le « réalisme transcendantal » de Descartes.

Néanmoins Husserl échoue a véritablement penser un réalisme de la
pré-donzition, et il retombe en deca de Kant, et cela pour deux raisons
fondamentales. Premie¢rement, 1’économie du rapport du « niveau fonda-
mental » au «niveau supérieur » de la Welt-Logik étant telle que celui-ci
doit pouvoir englober celui-1a, elle contraint la phénoménologie transcen-
dantale a faire de I’idéalisation le rapport le plus authentique qui soit aux

1. La these générale des §§ 89-92 d’ Expérience et jugement est en effet la suivante :
Par la « variation eidétique », on n’obtient que des « communautés et généralités rela-
tives », de sorte que «la possibilité d’un progrés a I'infini n’est pas par la donnée a
voir » ; en d’autres termes, par la variation eidétique, on n’obtient pas, par exemple, «le
pur rouge en général en tant qu’eidos ». Pour parvenir a lui, il est nécessaire de recourir
a une « variation infinie » ou « variation d’idées » qui permet de traiter les réalités elles-
mémes comme des « possibles arbitraires de I'imagination » et d’exclure « toute liaison
a une réalité pré-donnée ». Or, le texte source du § 92 d’ Expérience et jugement ot ap-
parait la notion de « variation d’idées » (texte qui se trouve dans la Phdnomenologische
Psychologie, Hua IX) permet de se rendre compte que celle-ci n’est autre que la forma-
lisation, telle que la caractérisait pour la premiére fois le § 13 des Ideen 1, en distinguant
la question de la subordination (au formel) de celle de la subsomption (sous un genre).
Et c’est trés exactement cette distinction qui manquait a la problématique de 1901.
Certes il y avait, dans les Recherches, une théorie des deux abstractions (généralisante
d’une part, et formalisante d’autre part), mais a I’époque Husserl présupposait que la
seconde nous mettrait seulement en présence de valeurs indéterminées et non de valeurs
pures.



DE LA FONDATION PHENOMENOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 145

«Sachen selbst » — en clair, la vérité du réalisme - et & penser la raison
comme raison infinie, et non comme entendement fini. En effet, a la
différence de 1’idéation qui, en tant que mode d’appréhension fini, reste
prise dans la typique fluente du monde, 1’idéalisation, qui présuppose la
possibilité d’une mainmise sur l’infini, surplombe le monde par le
«passage par I’imaginaire » et embrasse le réel dans la « variation d’idées ».

Deuxiemement, Husserl, fidele & son maitre Brentano par dela la
rupture, ne quitte le terrain de la psychologie descriptive que pour rejoindre
celui de la « psychologie rationnelle ». I le dit expressément lui-méme en
1907, et la « psychologie pure » ou « psychologie phénoménologique » des
dernicres années est manifestement une psychologie rationnelle revisitée.
Or, pour sauver la psychologie rationnelle, il lui faut penser le « sujet
logique permanent de la pensée » comme « sujet réel de 1I’inhérence »'.
Certes, son sujet «réel » n’est pas celui de Descartes. Non seulement il
n’entretient pas de rapport suspect au « moi empirique », mais de surcroit,
comme je I’ai déja relevé, il n’est pas un weltlose Subjekt. Et pourtant il a
besoin de se démondanéiser, c’est-a-dire de s’instituer d’abord comme
weltlose Subjekt, pour pouvoir se constituer ensuite comme « sujet
logique » — ce qui, pour Husserl veut dire :.constituer en lui ’alter ego et se
constituer ainsi lui-méme comme intersubjectivité transcendantale. Logique
formelle et logique transcendantale le reconnait expressément, au moment
ol elle rappelle que, dans I’expérience constituante — dans 1’Ur-archeé
donc —, le Monde est « mon monde » et non « monde pour nous tous »2,

Le présupposé de base du projet transcendantal reste donc celui de
I’idéalisme.

2.2 — Mais, une fois ce présupposé associ€¢ a celui qui infléchit
I’eidétique dans le sens de la «variation d’idées », Husserl se trouve
conduit a penser les lois de ’accord transcendantal en termes d”harmonie
préétablie et I’eidétique elle-méme en termes de monadologie.

Or que montre 1’approche du probléme de I’idéalisation proposée par la
Krisis — idéalisation qui n’est autre que le nom de la formalisation repensée
en termes d’eidétique —, sinon que 1’idéalisme, dés lors qu’il est bien
compris, ne peut conduire qu’au réalisme ? D’une part en effet 1’idéalisa-
tion en tant que telle est I’ceuvre de la subjectivité omni-fonctionnante, sa
tache la plus haute ol il y va de son auto-responsabilité, mais d’autre part
les procédures de logification et de mathématisation, qui fondent sa
possibilité et constituent le garant de son objectivité, reposent sur

1. Cf. I. KANT, Critique de la Raison pure, Paris, PUF, 1967, « Paralogisme de la
substantialité », p. 282.

2. Cf. Logique formelle et logique transcendantale, § 95 : « Nécessité de partir de la
subjectivité propre a chacun ».



146 ELISABETH RIGAL

I’existence de déterminations en soi que la doctrine des multiplicités
définies permet d’établir, au moyen du tertium non datur.

Somme toute, la doctrine des multiplicités révele la coincidence de
I’idéalisme et du réalisme. Aussi faut-il reconnaitre a cette doctrine un
impact tout a fait décisif sur la figure proprement husserlienne du transcen-
dantalisme, puisqu’elle permet a la fois de déterminer le sens de son
«réalisme » et de placer sous son vrai jour sa conception de la raison des
Modernes comme « raison infinie » aux « tiches infinies ».

2.3 — Que présuppose exactement la coincidence de I’'idéalisme et du
réalisme ? A cette question, I’appendice 1 de Logique formelle et logique
transcendantale permet de répondre : 1’absorption des « catégories maté-
rielles » de la Troisiéme Recherche par les catégories de la substantivité et
de I’adjectivité ; plus précisément : la subordination (au sens de la subordi-
nation au formel) des premieres aux secondes.

Ces catégories formelles, qui étaient absentes de la problématique des
Recherches, sont les catégories sémantiques universelles sur lesquelles
repose la possibilité méme de I’ontologie formelle « au sens réel » (déja
évoquée) qu’introduisent les §§ 102-103 de Logique formelle et logique
transcendantale. Cette ontologie déploie «1’idée de monde possible en
général » «selon les formes structurelles nécessaires par essence a un
monde », a la différence de I’ontologie formelle au sens strict qui, quant a
elle, se rapporte «avec une généralité vide a un monde possible en
général ». Certes ces deux ontologies sont ’'une et 1’autre des « sciences
aprioriques de I’existant “mondain” en général », « fondées a partir des
sources originelles de la subjectivité transcendantale », mais seule la
premiere permet de porter au jour les présuppositions cachées de la logique
— et au premier chef le fait que «le quelque chose en général de la logique
formelle cache finalement en soi le sens de 1’étre mondain »' — et de la
constituer comme Welt-Logik.

A vrai dire, I'idée du formel au sens réel qui émergeait, mais discréte-
ment et indépendamment de la question des multiplicités, dans la critique
de Lotze qui clot la Sixieme Recherche, s’impose en 1901, plus particulie-
rement dans 1’étude intitulée « Le domaine d’un systéme d’axiomes.
Systeme d’axiomes/Systéme d’opérations ». Ce texte est en fait décisif sous
tous rapports. D’un c6té, il comporte une premiére formulation, seulement
embryonnaire il est vrai, de I’idée d’une «logique de la vérité », puisqu’il
présente le calcul logique comme essentiellement li€ a 1’objectivité et a la
vérité. Et de I’autre c6té, il met en lumiere la nécessité d’une approche
génétique des formations logico-mathématiques, puisqu’il établit que «les
formes de multiplicité (et avec elles les formes de théorie) constituent un

1. Ibid., § 93 (b), p- 308 {203].



DE LA FONDATION PHENOMENOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 147

empire qui se hiérarchise en genres et en sortes » et que, dans cet empire,
les individus sont « pour ainsi dire les especes inférieures » en lesquelles il
convient de reconnaitre « les formes de multiplicités parfaites »*.

Or en 1901 Husserl présente ces deux théses, qui seront au centre de la
réélaboration transcendantale de la question de la logicité, comme les cor-
rélats de I’hypothese suivante : Tout systéme formel doté d’une « fermeture
interne » possede un domaine, et il détermine complétement les objets de ce
domaine « par un tissu de relations (ou par la forme d’un tel tissu) de telle
fagon qu’ils ne soient plus susceptibles que d’une détermination, celle qui
est matérielle »2. Le formel ainsi caractérisé ne saurait étre un formel vide.
Il est en effet obtenu par I’axiomatisation ou formalisation d’un domaine
réel. Aussi faut-il lui reconnaitre un sens réel. Et I’hypothése de Husserl est
ici que la formalisation, et elle seule, est capable de mettre a découvert les
structures fondamentales du domaine en question. Or cette hypothése est
surdéterminée par une autre plus ancienne, celle induite par le projet de
constituer la théorie des formes de théorie et corrélativement la doctrine
des multiplicités. Cette seconde hypotheése consiste a présupposer la pré-
sence d’une 1égislation commune a toutes les régions (ou, domaines) d’étre.

C’est en réalité sur ces deux hypotheéses que Logique formelle et
logique transcendantale fonde la possibilité du dépassement de 1’ana-
lytique par la voie formelle qui lui permit d’ouvrir ’espace d’un « nouvel a
priori synthétique », d’un «a priori matériel universel »*. Cet espace n’est
autre en effet que celui de la raison pure, elle-méme comprise comme « le
systetme fermé sur soi des principes purs»*, c’est-a-dire comme une
multiplicité définie. Et c’est également sur ces mémes hypotheses que le
texte de 1929 fonde I’idée d’une logique du monde.

Mais tout le probleme, du point de vue de I’exigence phénoméno-
logique comme telle, est que la Welt-Logik ainsi fondée était une logique
exsangue, je veux dire prétendument matérielle, qui ne pouvait avoir
d’autre consistance que celle d’un systéme formel interprété. Certes, la
logique du monde faisait fond sur la pré-donation, elle mettait en vedette,
via la question des « substrats ultimes », les déterminations matérielles, et
elle prétendait au titre de «discipline a priorique matérielle »3. Mais elle
n’en présupposait moins que les déterminations matérielles ont pour seule
fonction de fournir leurs points d’ancrage aux « déterminations formelles ».
Elle ne prenait pas en effet en compte la teneur propre des déterminations

1. Cf. « Le domaine d’un systéme d’axiomes. Systéme d’axiomes/Systéme d’opé-
rations », in Articles sur la logique, pp. 546-547 [487).

2. Ibid., p. 536 [475].

3. Logique formelle et logique transcendantale, § 55, pp.204-205 [134].

4. Ibid., Considérations préliminaires, pp. 42-43 [26-27].

5. Cf. ibid., Conclusion, p. 385 [256].



148 ELISABETH RIGAL

matérielles, qu’elle assimilait a 1’ «a priori contingent » et opposait a I’a
priori « natif » de la raison pure.

Somme toute, la coincidence de I’idéalisme et du réalisme n’était pos-
sible qu’au prix d’une circoncision des a priori matériaux, circoncision qui
rendait la Welt-Logik indiscernable de I’ontologie formelle au sens réel
dont elle devait pourtant, en tant que discipline matérielle, pouvoir se dis-
tinguer. En réalité, elle privait la logique du monde de tout site propre.

Aussi, si ce fut a bon droit que le dernier Husserl reconnut dans la
question de la Welt-logik 1’épine dorsale de toute fondation véritablement
phénoménologique de la logique, et si I’instruction de cette question consti-
tua son ultime tentative pour rassembler tous les fils qu’il avait patiemment
déroulés, n’en reste-t-il pas moins vrai que I’économie des questions trans-
cendantales ne lui permettait pas de les tisser véritablement. La logique du
monde husserlienne, parce qu’elle présupposait la forme-monde du monde
pensable sur le modele des « muliplicités définies » et qu’elle habitait sous
le toit de I’ «idéalisme transcendantal », était en réalité la tache aveugle par
ol la «science qui se justifie absolument » voyait le Monde, mais par ou
elle ne pouvait voir qu’un monde en attente de logification et, qui plus est,
taillé a sa mesure.

D’un bout a I’autre du chemin, la fondation phénoménologique de la
logique sera donc restée non seulement la question, mais encore la pierre
d’achoppement de Husserl.

Elisabeth RIGAL
CNRS / Archives Husserl de Paris



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE
DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG :

PARTIE I : LE FONDEMENT DE LA DISSOCIATION

Les phénoménes qui répondent aux termes

de signifier et signification soulévent des

problémes extraordinairement difficiles,
(Idées 1, § 124)

1. Définition du probleme

a théorie de la structure eidétique générale du vécu intentionnel
L exposée en 1913 dans les Idées 1 présente, par rapport a celle
qu’offrent les Recherches logiques, et en particulier la Recherche V et la
Recherche VI, cette originalité frappante de décrire le corrélat intentionnel
principalement en termes de sens (Sinn). Il y a 13 une innovation
terminologique incontestable, qui se trouve d’ailleurs expressément
reconnue par Husserl en plusieurs endroits de 1’ouvrage, et dont la

1. Cette étude est composée de trois parties, dont seule la premiére est ici présentée.
Celle-ci introduit de maniére spéculative une hypothése sur le fondement de 1’élargis-
sement husserlien du concept de Sinn a la structure générale de I’intentionnalité que la
seconde partie, intitulée « Le premier élargissement », s’efforce de préciser et de
confirmer par le biais d’un examen attentif des Recherches Logiques. La troisiéme
explore les conséquences de cette interprétation, en vertu de laquelle la théorie husser-
lienne de I’intentionnalité de 1900 serait en quelque sorte crypto-symbolique ou crypto-
sémantique, sur les rapports de fondation entre théorie générale de I’intentionnalité et
théorie sémantique chez Husserl. Enfin, I’ensemble de ces analyses regoit un prolonge-
ment immédiat dans une confrontation — ol elles trouvent d’ailleurs a plusieurs égards
leur source — avec la théorie symbolique fodorienne de I’état intentionnel.



150 JEAN-MICHEL ROY

progression peut en outre €tre suivie de pres. Tout d’abord spontané et
subreptice, le recours au terme de sens s’intensifie, en méme temps qu’il
s’affermit et se précise, au gré de I’approfondissement de la description de
la relation intentionnelle et de ses composantes. Le point culminant se situe
bien entendu dans le chapitre premier de la Section 4, ol se trouve mis au
point le concept technique de sens noématique (Noematischer Sinn), et ou
il apparait alors en pleine lumiere que cette expression désigne :

1) non pas le corrélat intentionnel de certains vécus intentionnels, mais
celui de tout vécu intentionnel ;

2) non pas le corrélat intentionnel pris dans son ensemble, mais le
noeme ;

3) non pas le noéme pris dans son ensemble, mais une partie centrale
du noéme que Husserl appelle encore son noyau ;

4) non pas enfin ce qu’il y a de plus intime dans le noyau, car il est
encore possible de distinguer au sein de ce dernier I’objet comme tel,
abstraction faite de ses déterminations. L’objet noématique se distingue en
effet, selon Husserl

en tant que moment noématique central : il est I’objet, I'unité objective,
I’identique, le sujet déterminable de ses prédicats possibles — le pur X
par abstraction de tous ses prédicats — et il se distingue de ces prédicats ;
ou plus exactement, des noemes de prédicats '.

Le sens noématique ne doit pas &tre toutefois réduit a la partie non objec-
tale du noyau noématique, a la périphérie en quelque sorte de ce noyau.
C’est bien plutdt 1’objet qui doit é&tre compris comme une abstraction par
rapport au sens. Le § 131 dit trés exactement que le sens noématique est
«I’objet dans le comment de ses déterminations », tandis que le centre du
noyau est « I’objet pur et simple ».

Or a quelles modifications de la description phénoménologique de la
structure générale de !’intentionnalité exposée dans les Recherches
logiques correspond au juste cette introduction du concept de sens noéma-
tique dans I’ouvrage de 1913 ?

Elle n’est en premier lieu qu’un aspect particulier de la transposition,
dans le cadre nouveau de la distinction générale de la no¢se et du noeme
ainsi que de la pleine reconnaissance du champ noématique comme
domaine d’étre immanent et donc comme domaine d’investigation phéno-
ménologique, de concepts noétiques au plan noématique. Ainsi le concept
de noyau noématique n’est-il que le corrélat du concept de matiere de la
Recherche V, et celui de sens noématique le résultat du transfert du concept
de sens d’appréhension (également présent dans la Recherche VI). Husserl

1. § 131; tr. P. Ricceur, Paris, Gallimard, 1950, “Bibl. des Idées”, p. 441.



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG, 1 151

est parfaitement explicite sur cette origine du premier des deux concepts. Il
écrit ainsi au § 129 des Idées 1 :

... un premier pas, et 2 mon sens un pas nécessaire, a été tenté en souli-
gnant de facon phénoménologique le role de la matiere et de la qualité
dans les Recherches ... Ces distinctions n’étaient opérées et désignées
qu’en considérant uniquement les noéses : cette unilatéralité est aisément
surmontée si on tient compte des paralléles noématiques. Nous pouvons
donc ... entendre les concepts en un sens noématique ... Des lors il est
manifeste que la “matiére”, qui est dans chaque cas le “Quid” et qui
recoit de la “qualité’ sa caractéristique positionnelle, correspond au
“noyau noématique”.

Husserl reconnait donc ici que le noyau noématique n’est rien d’autre en
quelque sorte que la matiere noématique. Or comme par ailleurs il tient
dans la Recherche V la mati¢re et le sens d’appréhension pour identiques, il
n’est aucune raison de douter que la notion de sens noématique ne soit a
son tour le simple résultat de la transposition de celle de sens d’appréhen-
sion. Cette double transposition, qui s’accompagne d’un changement
terminologique, n’est au fond qu’une application du principe général du
parallélisme noético-noématique, qui veut qu’a toute composante noétique
corresponde une composante noématique.

En second lieu, ce transfert au plan noématique, sous les noms de
noyau et de sens, des concepts de matiére et de sens d’appréhension, s’ac-
compagne d’une clarification de leur contenu: la distinction de la
Recherche V entre 1’ objet visé et 1’objet vis€ sur tel ou tel mode matériel se
trouve en effet a cette occasion largement explicitée.

Une breve confrontation avec les Recherches logiques fait donc appa-
raitre que, du point de vue de la description phénoménologique, 1’introduc-
tion du concept technique de sens noématique correspond essentiellement a
I’extension a la sphére noématique de distinctions opérées en 1900 sur ce
qui apparait rétrospectivement comme la sphére noétique, en méme temps
qu’a leur clarification.

Une telle extension pose toutefois un probléme : comment se justifie en
effet, du point de vue de la description noématique, le fait de considérer le
noyau du noéme comme un Sinn ? L’introduction de 1’appellation de sens
noématique ne saurait &tre considérée par rapport a celle de noyau comme
une simple redondance terminologique, une innovation verbale gratuite. En
effet, en vertu d’un principe de méthodologie scientifique générale expres-
sément recornu par Husserl en différents endroits, et qui s’applique donc
sans restriction a cette espece unique d’eidétique descriptive que constitue
la phénoménologie, il est nécessaire de limiter autant que faire se peut la
plurivocité de la terminologie employée par une science. Cette contrainte
d’univocité impose comme idéal au travail descriptif du phénoménologue



152 JEAN-MICHEL ROY

de toujours fonder une communauté d”appellation sur une communauté
d’essence, et, corrélativement, de n’employer des termes différents que
pour des données phénoménologiques différant en essence. Sauf a contre-
dire ce principe méthodologique essentiel, le fait d’appliquer au noyau
noématique le terme de sens ne saurait donc étre considéré comme arbi-
traire. Il faut au contraire y voir une décision phénoménologiquement
fondée, c’est a dire justifiée par les données que livre 1’adoption de
I’attitude transcendentale.

~ Or ce fondement ne peut, en dernier recours, étre autre que la recon-
naissance d’une communauté d’essence avec le sens linguistique. Dés la
premiere édition des Recherches logiques en effet, c’est a une composante
de I’exprimé, c’est a dire du contenu de ce type particulier de symbole
qu’est I’expression en méme temps que du corrélat intentionnel du vécu
griace auquel I’expression est expression et que Husserl appelle intention de
signification, que se trouve réservé le terme de Sinn, alors considéré
comme synonyme de celui de Bedeutung (cf. Recherche 1, § 15), qui joue
en fait le role principal. Toute utilisation ultérieure du terme de sens dans la
description phénoménologique doit donc étre référée a cette occurrence
premiere.

Il ne peut donc suffire d’invoquer comme fondement a I’introduction
du terme de sens noématique la validité générale accordée par Husserl au
principe du parallélisme noético-noématique, joint au fait que la Recherche
V considére la matiére comme un sens d’appréhension. Car le probléme de
justification phénoménologique que pose le terme de sens noématique
ressurgit a propos de celui de sens d’appréhension. 1l faut donc admettre
que si Husserl appose le nom de sens & une partie du no¢me, c’est fonda-
mentalement parce qu’il existe entre la Bedeutung et le noyau noématique
une ou des déterminations eidétiques communes!. Ce qui se trouve
d’ailleurs confirmé de la maniére la plus claire au § 133 des Idées I, ol
Husserl remarque a propos de ce nouvel emploi du terme de sens et de
celui, corrélatif, du terme de proposition

... il semble convenable de définir le terme de sens comme étant uni-
quement cette “matiere” [celle des Recherches] et ensuite de désigner
I'unité du sens et du caractere thétique par le mot de proposition ... Le
concept de proposition subit sans doute ainsi une extension extraordi-
naire et peut-&tre choquante ; il n’enfreint pourtant pas les bornes d’une

1. Toutefois, il va apparaitre — et c’est 1a la conclusion méme de cette premiere
partie — que la question de ce qui fonde descriptivement I’extension du terme de Sinn du
sens linguistique au noéme ne peut étre résolue qu’en répondant a celle de savoir ce qui
fonde son extension a la matiére noétique. En d’autres termes, le passage du Sinn
linguistique au Sinn noématique ne peut &tre élucidé qu’en éclairant celui du Sinn
linguistique au Sinn noétique (par quoi j’entends le “Aufassung Sinn” de la Recherche
V). Ce qui est entrepris dans la Partie II de cette étude.



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG, 1 153

UNITE EIDETIQUE REMARQUABLE. Il ne faut méme jamais perdre de vue
que les concepts de sens et de proposition ne contiennent aucune allu-
sion a I’expression et a la signification conceptuelle, mais que, d’autre
part ils contiennent, subordonnés & eux-mémes, toutes les propositions
expressives, ainsi que les significations propositionnelles.

Entre le sens linguistique et le sens noématique, il doit donc bien y avoir
une « unité eidétique remarquable » qui fonde I’identité de leur appellation.

I1 ne saurait toutefois étre question de conclure pour autant' que sens
linguistique et sens noématique sont tout simplement identiques 1’un avec
I’autre en essence. Husserl reste en effet profondément attaché dans les
Idées 1 a I’opposition, qui forme en quelque sorte le socle de toute la
théorie des Recherches (et qui est expressément reconnu au § 14 de la
Recherche V1 : « Un classement fondamental divise les intentions objecti-
vantes en intentions significatives et intentions intuitives) », entre 1’inten-
tionnalité de type intuitif et I’intentionnalité de type symbolique. Or
confondre purement et simplement le sens expressif et le sens noématique
reviendrait a ne plus voir en elle une distinction eidétique fondamentale,
puisque tout vécu serait du méme coup de type symbolique, au sens o1 ’on
pourrait dire stricto sensu de tout vécu qu’il signifie au sens d’exprimer
une Bedeutung. Qu’une telle conclusion soit absurde, c’est ce que Husserl
lui-méme affirme haut et clair a 1’occasion de sa critique de la théorie
symbolique de la perception sensible externe au § 43 des Idées 1°. En vertu
de cette théorie, les apparences sensibles des choses matérielles ne seraient
rien d’autre que les signes des qualités premieres révélées par le physicien.
Or cette conception du rapport entre déterminations apparentes et détermi-
nations réelles des choses sensibles méconnait selon Husserl que « entre la
perception d’un c6té et la représentation symbolique par image ou par
signe de 1’autre, il existe une DIFFERENCE EIDETIQUE INFRANCHISSABLE »>.

Et de fait, I’introduction du terme de sens noématique n’est pas
présentée comme une opération d’identification avec celui de Bedeutung,
mais comme une opération p’ELARGISSEMENT de ce dernier. Quoique men-
tionné a plusieurs reprises auparavant, c’est au § 124 que cet élargissement
se trouve décrit de la maniere la plus circonstanciée :

1. Comme le font par exemple David SMITH et Ronald MCINTYRE dans leur article
“Husserl’s identification of meaning and noema”, in Husserl, Intentionality and Cogni-
tive Science, H. Dreyfus éd., Cambridge [Mass.)/Londres, MIT, 1982.

2. 1l est vrai que cette théorie symbolique ne fait pas précisément appel a la notion
de signe expressif. Mais il serait déraisonnable d’en déduire que la critique qu’en pro-
pose Husserl ne concerne pas pour autant I’analyse qui tendrait 3 confondre intuition et
intention de signification .

3. Op. cit., p.139.



154 JEAN-MICHEL ROY

A T’origine, ces mots de Bedeutung et de Bedeuten ne se rapportent qu’a
la sphere verbale, a celle de I’exprimer. Mais on ne peut éviter — et ¢’est
la en méme temps une démarche importante de la connaissance — d’élar-
gir la signification de ces mots et de leur faire subir une MODIFICATION
convenable qui leur permet de s’appliquer d’une certaine fagon a toute la
sphére noético-noématique : donc a tous les actes sans tenir compte s’ils
sont ou non combinés a des actes expressifs. Ainsi, nous n’avons jamais
cessé€ de parler, pour tous les vécus intentionnels, du sens [Sinn] — bien
que ce mot soit employé en général comme équivalent du mot
“signification” [Bedeutung] (p. 419).

L’élargissement du terme, et donc du concept, de Bedeutung consiste a
faire entrer dans sa sphere d’application des éléments phénoménologiques
qui ne lui appartiennent pas en vertu de sa premiere définition dans la
Recherche 1. Or s’ils ne lui appartiennent pas en vertu de cette définition,
c’est qu’ils ne satisfont pas a certains des caractéres du concept ainsi défini.
C’est pourquoi cet élargissement est le nécessaire corrélat d’une modifica-
tion du concept lui-mé€me, et qui consiste en une simplification de son
contenu. Le rétrécissement de son intension est en effet la condition néces-
saire de I’élargissement de son extension. Il en résulte que le concept de
sens noématique et celui de sens linguistique sont 1’un avec 1’autre dans un
rapport de concept large a concept €troit de sens. Au sens étroit du terme, le
sens est une partie (cf. infra) du corrélat intentionnel de I’intention de
signification, tandis qu’au sens large le sens est la partie centrale du noéme
de toute espéce de vécu intentionnel. Anticipant sur 1’étude de 1’expression
de la fin de la troisieme Section des Idées 1, on peut méme d’emblée
simplifier ce parallélisme et dire qu’au sens étroit le sens est une partie du
noeme du vécu intentionnel de signification, tandis qu’au sens large c’est
une partie du noeme de tout vécu intentionnel.

Cet élargissement du concept de sens linguistique ou expressif s’ac-
compagne aussi d’une DISSOCIATION terminologique entre le terme de Sinn et
le terme de Bedeutung, et corrélativement d’une dissociation des concepts
correspondants. Des deux termes synonymes utilisés originellement pour
désigner ce qui apparait maintenant comme le concept étroit, Husserl
décide en effet de n’en conserver qu’un pour ce dernier et d’utiliser
désormais I’autre pour désigner le concept large :

Pour plus de clarté, nous réservons de préférence le mot de signification
[Bedeutung] pour I’ancienne notion, en particulier dans la tournure
complexe de “signification logique” ou “expressive”. Quant au mot
“sens” [Sinn] nous continuons de I’employer dans son ampleur plus
vaste.

Le Sinn devient au total un genre dont la Bedeutung est une espéce,
sans bien entendu que soit encore précisée la nature de sa différence spéci-



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG, 1 155

fique. Un noéme qui est une Bedeutung (ou du moins qui a une Bedeurung
pour composante) est un Sinn en tant qu’il est une Bedeutung, bien qu’une
Bedeutung soit plus qu’un Sinn.

Apparemment, cette opération d’élargissement ne différe en rien d’une
opération classique de généralisation d’un concept par abstraction. Le
concept de sens noématique est abstrait du concept de sens expressif ou
linguistique, c’est a dire de Bedeutung. Mais en fait cet élargissement
présente une caractéristique supplémentaire importante : il ne repose pas en
effet uniquement sur la reconnaissance que une ou plusieurs déterminations
quelconques présentes dans le noéme de I’espece « exprimé » se retrouvent
dans toutes les autres especes de noémes. Car ce type de communauté
eidétique n’offre aucune justification particuliére au transfert du nom de
I’espece au genre. L’élargissement repose ici de maniére plus précise sur la
reconnaissance du fait que certaines des propriétés considérées comme
définissant la spécificité du corrélat intentionnel du type exprimé se
retrouvent dans toutes les autres espéces et de ce fait entrent dans la défini-
tion de son caractére générique. Il faut en d’autres termes que 1’élargisse-
ment dont il est ici question soit bien saisi comme une généralisation
partielle de I’essence du spécifique, et non comme le simple repérage de la
présence d’un élément quelconque de I’espece « exprimé » dans toutes les
autres especes de corrélat intentionnel.

Une telle dissociation de la Bedeutung et du Sinn souléve naturellement
deux problémes principaux.

Le premier est celui de savoir en quoi consiste au juste cette ou ces
déterminations qui sont communes au Sinn et a la Bedeutung. Ce qui
revient en fait a chercher a comprendre en quoi au juste un noéme est pour
Husserl un sens. En vertu de quoi le pergu, 1’'imaginé, ou le souvenu en tant
que tels (pour prendre des exemples clairement non symboliques) peuvent-
ils par exemple étre selon lui considérés comme des sens ? Pourquoi est-il
amené a penser le corrélat d’un vécu intentionnel en de tels termes ? Cette
seconde formulation de la question est encore équivalente a une troisieme,
et qui n’est rien moins bien siir que celle de I’essence du sens : qu’est-ce
que le Sinn ?

Le second est a I’inverse de déterminer en quoi consiste désormais la
différence spécifique de la Bedeutung. Qu’est-ce qui caractérise en propre
le corrélat intentionnel d’une intention de signification au dela du fait
d’étre, comme tout corrélat intentionnel, un Sinn ?

Or a ces deux questions que souléve de la fagon la plus naturelle et la
plus 1égitime la décision de dissocier la Bedeutung et le Sinn, Husserl ne
fournit, et pour des raisons différentes dans chacun des deux cas, aucune
réponse pleinement satisfaisante dans les Idées 1.



156 JEAN-MICHEL ROY

2. Les réponses de 1dées 1
21. Les propriétés communes au Sinn et a la Bedeutung

Quand on examine attentivement le mouvement effectif de 1’élargisse-
ment du concept de Sinn a I’ensemble des vécus intentionnels, il est
frappant de constater que Husserl procede a cet élargissement, et signale
méme qu’il y procede, sans jamais indiquer de fagon explicite ce qui 'y
autorise phénoménologiquement, comme si la communauté eidétique
remarquable du sens linguistique et du noyau noématique allait de soi. Et
ce, méme au chapitre premier de la quatrieme Section consacré au concept
de sens noématique, et en particulier au § 130 de ce chapitre, qui se donne
pour objet de fournir une « délimitation de I’essence de sens noématique ».
Car si Husserl y détermine avec précision cette fois les propriétés du noéme
qu’il désigne du terme de Sinn, il laisse a son lecteur le travail de mise en
relation de cette caractérisation du Sinn noématique avec celle du Sinn
expressif de la Recherche 1. Et il ne peut s’agir que de la Recherche 1,
puisque toutes les descriptions de I’intention de signification, et en particu-
lier de son corrélat intentionnel, qui figurent en Idées I sont elles-mémes
menées sur la base de la dissociation du Sinn et de la Bedeutung. De sorte
que loin de pouvoir éclairer la nature du Sinn, elles en présupposent au
contraire la compréhension.

Mais pour procéder a cette confrontation, il est nécessaire de clarifier
tout d’abord la définition du Sinn du § 130 de I’ouvrage de 1913.

De fagon conséquente avec son assimilation du sens noématique au
corrélat noématique de la composante matérielle de la noese, Husserl fait
du Sinn la partie du noéme qui comprend ce que 1’on pourrait appeler les
différentes propriétés ou déterminations identificatrices de 1’objet visé.
C’est le « comment » est intentionné ce qui est intentionné, ou, dans le lan-
gage de la Recherche V, le en-tant-que-quoi (« als was », a quel titre ), et
qui s’oppose tout d’abord a I’objet lui-méme comme sujet de ces
déterminations.

Ainsi en tout noéme réside un pur quelque chose objectif qui est son
centre unificateur ; en méme temps nous voyons comment du point de
vue noématique on peut distinguer deux sortes de concepts d’objet : cet
“objet pur et simple” d’ordre noématique et “1’objet dans le comment de
ses déterminations” ... Le “sens” dont nous avons parlé & plusieurs
reprises est cet “objet-dans-le-comment” pris sur le plan noématique,
avec tout ce que la description caractérisée plus haut peut y découvrir
d’évident et exprimer en concepts.

1. Cf. p. 222, tr., Paris, PUF, 1962, “Epiméthée”.



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG, 1 157

Ainsi le méme objet, Staline, peut &tre mémorisé comme le vainqueur de
Stalingrad ou le petit pere des peuples. Mais les déterminations qui rentrent
dans la composition du sens n’épuisent pas les déterminations de 1’ objet.
Elles s’opposent ainsi a ce qu’a partir du § 98 les Idées I appellent des
modes d’étre (ou des caracteéres, voire des modes donation) du no¢me, et au
sein desquelles figurent notamment les modes qualitatifs. Le petit pere des
peuples peut par exemple étre imaginé, présentifié en portrait, en icOne, en
réve ... (il s’agit 1a de variations non qualitatives du mode d’étre du
noeme). Ce que le § 98 formule encore de la mani¢re suivante :

... face a cette identité de I’arbre qui apparait, plus celle du comment
“objectif” de son apparaitre, il reste, quand on passe d’une espéce
d’intuition a I’autre et d’une espéce de représentation a I’autre, les diffé-
rences mouvantes qui portent sur le mode de donnée. Cet élément
identique accéde a la conscience, tantSt de fagon originaire, tantot par
souvenir, ou encore par portrait ... Mais ce qu’on désigne ainsi ce sont
des caracteres de ’arbre qui apparait comme tel ; on les trouve en
dirigeant le regard sur le corrélat noématique et non sur le vécu et sa
composition réelle. Ce qui s’exprime ainsi ce ne sont pas des “modes de
la conscience”, au sens de moments noétiques, mais des modes sous
lesquels I’objet de conscience lui-m&me et en tant que tel se donne.

Le § 21 de la Recherche V reconnait a juste titre que la notion de mode de
la relation a I’objet, dont la notion de mode d’€tre du noéme est I’héritiere
directe, est ficheusement ambigiie. Car & la vérité qu’est-ce que le sens
sinon aussi une dimension du mode selon lequel se donne un objet inten-
tionné ? La différence entre les déterminations noématiques de 1’objet qui
regoivent 1’appellation de sens et celles qui y €échappent devrait donc bien
plut6t étre aussi considérée comme une différence de mode d’étre. Et ce
n’est que par commodité terminologique que seules les distinctions des
secondes sont expressément qualifiées de la sorte.

La distinction de ces trois composantes du noéme que sont 1’objet, le
sens et les modes est comme toujours dans la description phénoméno-
logique fondée sur la reconnaissance du fait qu’elles peuvent varier de
maniére indépendante 1’une de I’ autre.

Il apparait donc dans ce paragraphe central des Idées I que ce qui se
trouve visé par I’expression de sens noématique est cette partic du noéme
qui a rapport a ce que Husserl appelle lui-méme a juste titre le contenu du
noeme.

Tout no2me a un contenu, & savoir son sens ; par lui le noéme se rapporte
a son objet ... Toute conscience a son Quid et tout ce qui est vis€ a son
aspect objectif ; il est évident que dans le principe on doit pouvoir faire
cette description noématique du Quid, tel exactement qu’il est visé ;
I’explicitation et la saisie conceptuelle nous permettent de former un



158 JEAN-MICHEL ROY

systéme clos de prédicats formels ou matériels, effectivement détermi-
nés ou méme laissés “indéterminés” (visés a vide) ; ces prédicats,
considérés dans leur signification modifiée, déterminent le contenu de ce
noyau objectif du noéme qui est ici en cause.

En faisant usage avec beaucoup de précaution du terme pour les raisons qui
viennent d’étre invoquées, on peut dire que le Sinn est le mode de donation
— matériel — de I’objet. Et a ce titre, il en est inséparable ; a la fois au sens
ot il est le moyen nécessaire de la mise en relation intentionnelle avec un
objet, et au sens ou tout sens est mode de donation d’un objet. En méme
temps en effet que c’est (cf. citation précédente) par lui que le noéme se
rapporte a son objet, Husserl précise qu’il n’y a « pas de sens sans (le)
“quelque chose” » (§ 131).

Or si telle est I’essence du sens noématique, il s’ensuit logiquement que
ce doit étre une détermination eidétique que posseéde aussi le sens linguis-
tique, et que c’est elle que les Idées 1 extraient en quelque sorte du concept
de Bedeutung pour lui réserver désormais le nom de Sinn.

De fait, si ’on se reporte bricvement au concept de Bedeutung tel que
le caractérise la Recherche 1, c’est de maniere assez similaire que celui-ci
s’y trouve déterminé, quoique avec moins de netteté. Le moindre défaut de
cette premiere recherche qui, de son aveu méme a pour objet ' de dégager
I’essence de la Bedeutung, n’est pas en effet de demeurer presque silen-
cieuse sur la nature propre de cette derniére et de s’attacher avant tout a
mettre en lumiere son caractére d’idéalité. Comme le reconnait d’ailleurs
Husserl lui-méme dans la préface a la Recherche VI ot il écrit :

Nous n’avons méme pas encore pu atteindre notre le but le plus immé-
diat, qui est de mettre en lumiére I’origine de 1’idée de signification.

Toujours est-il que, selon la Recherche 1, I’€tre exprimé au sens propre
du terme (c’est a dire compte non tenu du sens qui se trouve préalablement
écarté au § 5 et qui a trait a la manifestation des vécus qui accompagnent
I’intention de signification) est double. Il comprend a la fois la Bedeutung
et I’objectité :

Toute expression, non seulement énonce quelque chose, mais énonce
encore quelque chose sur quelque chose ; elle n’a pas seulement sa signi-
fication, mais elle se rapporte aussi & des objets quels qu’ils soient.

De plus, on peut dégager de la Recherche 1 quelques principes relatifs a ces
deux dimensions de 1’étre exprimé qu’il est possible de résumer dans les
termes suivants :

1. Cf. op. cit., pp-37 et 60.



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG, I 159

1) La Bedeutung est ce au moyen de quoi I’expression se rapporte a un
référent : « I’expression désigne (nomme) I’objet au moyen de sa signifi-
cation » !

2) De sorte qu’il n’y a pas de référent sans Bedeutung ni de Bedeutung
sans référent. Les deux sont inséparables. Ce qui est corroboré par le fait
qu’ils sont les corrélats du méme vécu intentionnel.

3) La signification n’est pas une entité différente de 1’objet qui
constitue le référent de 1’expression, encore que c’est avant tout dans le
manuscrit de 1908 que cette théorie se trouve parfaitement dégagée 2.

4) Enfin et surtout, la Bedeutung est bien caractérisée comme la
maniere dont se donne le référent, le ce-a-titre-de-quoi une expression
I’exprime (ou encore s’y référe, le nomme, nomination et référence étant
considérées comme identiques). Ainsi « le vainqueur d’Iéna» se réfere a la
méme chose que « le vaincu de Waterloo », mais pas de la méme maniere,
pas sous le rapport de la méme propriété. Au § 13 Husserl va jusqu’a
écrire :

I’acte de signifier constitue le mode déterminé de visée de 1’objet en
question, seulement ce mode de visée significative précisément, et par

suite la signification elle-mé&me, peuvent changer, 1’orientation vers
I’objet restant identique 3.

Selon la fameuse définition frégéenne, le sens est bien pour Husserl
également le mode de donation du référent (avec toutefois les réserves qui
s’imposent quant a la transposition du terme frégéen de mode de donation
dans la terminologie des Recherches).

En vertu de ces quatre principes, il apparait assez incontestable que la
Bedeutung présente effectivement dans les Recherches les mémes pro-
priétés que le Sinn dans les Idées 1. Au point d’ailleurs que la distinction
entre le Sinn et 1’objet noématique dans les Idées I fait usage d’une
terminologie déja utilisée dans la Recherche 1 pour la dissociation des deux
aspects de I’étre exprimé. Au § 12 de la Recherche 1, Husserl écrit en effet :

... jamais 1’objet ne coincide avec la signification. Naturellement ’un et
I’autre n’appartiennent a 1’expression qu’en vertu des actes psychiques
donateurs de sens ; et quand, en ce qui concerne ces “représentations”,
on distingue entre “contenu” et “objet”, on veut dire par la la méme
chose que lorsqu’on distingue, en ce qui concerne 1’expression, entre ce

“g

qu’elle signifie ou “énonce”, et ce sur quoi elle dit quelque chose.

1.Cf. § 13 p. 56.
2. Cf. Sur la théorie de la signification, tr. J. English, Vrin, 1995.
3. Cf. op. cit., p.56.



160 JEAN-MICHEL. ROY

22. La spécificité de la Bedeutung comme mode de donnée
du Sinn

Mais le Sinn.n’est-il pas alors a ce point identique avec la Bedeutung
qu’il finit par ne plus s’en distinguer ? En quoi donc la Bedeutung se diffé-
rencie-t-elle du Sinn une fois que celui-ci en a été€ dissocié ? En vertu des
rapports logiques établis entre les deux concepts par I’opération d’élargis-
sement sur laquelle se fonde cette dissociation, il est évident que la spécifi-
cité de la Bedeutung doit étre congue comme un des modes d’étre du Sinn.
Et c’est bien ainsi que la différence spécifique de la Bedeutung se trouve
présentée dans les Idées 1. »

Les Idées 1 contiennent en effet des développements plus circonstanciés
sur le second que sur le premier des deux problemes soulevés plus haut.
Aux §§ 91 puis 99 Husserl établit ainsi clairement que 1’élément propre a la
Bedeutung est de méme type que celui qui est propre au no¢me de type
perceptif ou imaginatif ... C’est un mode d’étre ou un mode de donnée
(899 !, c’est a dire un moment noématique, ou encore une couche noéma-
tique, différent (§ 91) de celui qu’est le Sinn et qui, au méme titre par
exemple que les caracteres de croyance (les modes d’étre de type quali-
tatif), rentrent dans la composition du noeme complet. Poursuivant cette
analyse, le § 99 esquisse une typologie tripartite du genre de modes de
données auquel appartient la Bedeutung, sans toutefois clairement définir
ce genre lui-méme et ce qui le différencie de celui de la qualité. Mais dans
cette classification, a c6té du mode présentatif simple ou reproductif et du
mode présentatif par portrait figure explicitement le mode présentatif par
signe :

Nous avons enfin un type étroitement apparenté au précédent et néam-
moins nouveau de caracteres noématiques modifiés (auxquels
correspondent comme partout des caracteéres noétiques) : ce sont les
représentations par signes, avec leur couple analogue de contraires, le
signe et le signifi€ ; nous rencontrons donc encore une fois des
complexes de représentations, et, a titre de corrélats correspondant a
I’unité spéciale qu’ils forment en tant que représentations par signe, un
couple de caractérisations noématiques solidaires qui apparaissent dans
des couples noématiques d’objets 2.

Or, en vertu de la Recherche 1, I’intention de signification qui a pour corré-
lat noématique la Bedeutung, est elle-méme une espéce du genre de
Pintention de désignation (dont I’autre branche est notamment
I’indication).

1. P. 346 ; tr. P. Ricceur, Paris, Gallimard 1950.
2. Cf. op. cit., p.348.



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG, 1 161

Mais en quoi consiste au juste la spécificité du mode d’étre qu’est donc
la Bedeutung ? Husserl aborde 1’analyse descriptive de I’intention de signi-
fication principalement en deux endroits des Idées I: au §43 d’une part,
lors de sa critique de la théorie symbolique de la perception sensible
externe, et a la fin du chapitre Il de la troisieme Section, qui traite de
I’expression a proprement parler (§§ 124-128). Toutefois ce deuxiéme
passage des Idées 1 n’offre pas, contrairement aux apparences, une théorie
de lintention de signification elle-méme, mais une théorie de son fusion-
nement avec les autres actes. Elle correspond donc beaucoup plus a la
théorie du remplissement de la signification linguistique que fournit la
Recherche VI qu’a la Recherche 1, encore que le fusionnement s’y trouve
abordé d’une facon en quelque sorte inverse a celle de la Recherche VI.
Tandis que celle-ci, au moins pour ce qui est de I’aspect dynamique du
phénomeéne, cherche a décrire 1a maniére dont une intention expressive se
remplit au moyen d’une intuition, les §§ 125-128 des Idées I décrivent en
effet la maniére dont une intention intuitive s’exprime au moyen d’une
intention de signification. Toutefois mon propos n’est pas ici d’élucider les
différentes relations qui peuvent unir le Sinn et la Bedeutung, mais uni-
quement la spécificité de Ja Bedeutung par rapport au Sinn'. Or de ce point
de vue I’analyse du remplissement des Idées I ne présente guere que deux
avantages. Le premier est de confirmer explicitement 1’extension de la
structure noético-noématique a I’intention de signification, et par 1a-méme
aussi que la Bedeutung est un élément de ce que Husserl appelle son
«moment noématique » 2. Le second est d’indiquer qu’il ne peut y avoir de
Bedeutung sans symbole ; c’est a dire encore qu’il ne peut y avoir d’acte
dont le noeéme comprend a titre de moment un Sinn de type Bedeutung sans
qu’il soit lié a un acte de type intuitif ayant pour corrélat noématique un
objet qui est considéré comme un symbole exprimant cette Bedeutung. Ce
qui implique que la spécificité de la Bedeutung est d’étre un Sinn
intentionné sur le mode symbolique.

C’est en fait au § 43 que se trouve consignée I’analyse descriptive la
plus détaillée des Idées 1 de ce mode symbolique, qui de ce point de vue
demeurent bien en deca des Recherches logiques, et de la premiére en
particulier. En vertu de cette analyse, et conformément d’ailleurs avec celle
de la premiere Recherche, le propre d’une intention de type symbolique est
d’étre, comme toute intention, une relation avec un objet doté de telle et
telle déterminations matérielles (et donc d’étre dotée d’un Sinn ou d’un

1. Cette théorie du fusionnement reste d’ailleurs succinte : le rapport entre le Sinn
de l’intention de signification et celui de I’acte intuitif qui est exprimé n’y est décrit
qu’au moyen d’une “tournure figurée”, celle du reflet. Husserl y précise toutefois que
les deux actes ne peuvent avoir de these différente (cf. p. 422).

2. Cf. op. cit., p.420.



162 JEAN-MICHEL ROY

contenu), mais de facon indirecte, en se fondant sur I’intention intuitive
d’un autre objet lui aussi doté de certaines déterminations matérielles, et
qui est le symbole.

Entre la perception et la représentation symbolique par image ou par
signe de 'autre, il existe une DIFFERENCE EIDETIQUE INFRANCHISSABLE.
Dans ces types de représentation nous avons I’intuition d’une chose avec
la conscience qu’elle dépeint ou indique par signe une autre chose ;
quand nous tenons la premiere dans le champ de I’intuition, ce n’est pas
sur elle que nous sommes dirigés, mais, par I’intermédiaire d’une appré-
hension fondée sur elle, nous sommes dirigé€s sur la seconde, celle qui
est copiée ou désignée. On ne voit rien de tel dans la perception, pas
plus que dans le simple souvenir ou dans la simple image. Dans les actes
d’intuition immédiate nous avons I’intuition de la “chose elle-méme” ;
sur les appréhensions qui I’animent ne s’édifient pas d’appréhensions de
degré supérieur ; on ne prend donc conscience d’aucune chose a I’égard
de laquelle ce qui est pergu servirait de “signe” ou “d’image-portrait”.
C’est pour cette raison précise qu’on le dit immédiatement pergu en “lui-
méme”.

Considérée du point de vue noématique, le propre de la Bedeutung est donc

d’étre un Sinn fondé€ sur un Sinn différent, qui est quant a lui visé sur un
mode intuitif.

L’unité eidétique remarquable qui doit exister entre le sens linguistique
et le sens noématique pour que leur communauté d’appellation soit phéno-
ménologiquement fondée consisterait donc en ce que le second, comme le
premier, est un ensemble de propriétés noématiques matérielles, c’est & dire
un ensemble de propriétés au moyen desquelles une relation intentionnelle
est établie avec un objet déterminé, et déterminé de telle ou telle facon.
Tandis que la spécificité de la Bedeutung comme type spécifique de Sinn
serait d’étre un Sinn doté d’un certain mode d’étre que 1’on appelera le
mode symbolique ou expressif et dont la nature spécifique vient d’étre
rappelée.

3. Les difficultés soulevées par les réponses des 1dées 1

Or si telles sont bien les réponses apportées par les Idées I a 1a question
de I’essence du Sinn et de son espece linguistique, elles semblent a la
réflexion inadéquates.

Il apparait en effet en premier lieu qu’une telle définition du sens
noématique se heurte a cette difficulté fondamentale qu’elle ne suffit pas a



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG, 1 163

justifier phénoménologiquement 1’élargissement du concept de sens
linguistique de la Recherche 1.

Selon cette définition, le Sinn se trouve effectivement réduit a
I’ensemble des déterminations identificatrices que posséde un objet en tant
qu’intentionné et non en tant qu’objet real, c’est a dire donc en tant que pur
corrélat intentionnel (ou objet noématique). Le sens est identifié avec le fait
pour un objet noématique d’étre intentionné avec telle et telle propriétés de
type matériel. Il est a souligner cependant que le fait qu’elles sont elles-
mémes des propriétés purement intentionnées, leur statut d’élément
noématique n’est pas reconnu comme un élément spécifique au sens. Ce
n’est pas en tant qu’éléments noématiques, mais en tant qu’éléments
noématiques matériels qu’elles sont un sens. Ce qui ne signifie pas que leur
statut noématique ne soit pas essentiel au fait d’étre un sens. On peut vrai-
semblablement admettre que, encore qu’il ne I’affirme pas explicitement,
tout sens pour Husserl doit étre un élément noématique. Mais tout élément
noématique n’est pas un sens, du moins dans 1’acception forte du terme (cf.
infra). Etre un élément noématique est donc une condition nécessaire mais
non suffisante pour étre un Sinn.

Mais pourquoi en fait considérer les déterminations matérielles d’un
objet noématique comme un sens ? Soit cette salle en face de moi. Je la
percois comme ayant telle dimension en hauteur, largeur, profondeur,
comme blanche, comme remplie de x chaises ... Je réduis maintenant ma
perception et j'opere une réflexion sur le noeme de ma perception. Or
quelle raison y a-t-il a considérer les propriétés d’étre de 3 m de haut, de 15
metre de long, de couleur blanche, remplie de x chaises ... comme autant
d’éléments de sens ? Quelle légitimité y a-t-il a considérer le fait pour la
salle d’étre intentionnée avec de telles déterminations comme le fait d’étre
intentioné avec un sens ? Cela ne revient-il pas a assimiler le simple fait
pour un objet de posséder un certain type (matériel) d’attributs avec le fait
d’avoir un sens ? Une telle assimilation exige d’étre justifiée.

Suffit-il de répondre que, du fait que ce que I’on appelle le sens d’une
intention de signification désigne une telle maniére (matérielle) d’étre
intentionné, cette maniere (matérielle) d’étre intentionné peut légitimement
étre considérée comme un sens dans toute autre intention ? En d’autres
termes, suffit-il que dans la description de I’intention de signification ce
que I’on appelle le sens recouvre en partie ce que 1’on appelle un noyau
noématique pour que le noyau noématique de toute intention soit aussi
considéré comme un sens ?

Cela est douteux. Dans la premiere Recherche, comme le montre I’opé-
ration méme d’élargissement qui consiste a 1’en dissocier ultérieurement, le
concept de Sinn posséde un lien essentiel avec le fait que la relation inten-
tionnelle soit de type symbolique. Certes, il s’y trouve bien défini comme



164 JEAN-MICHEL ROY

I’ensemble des propriétés matérielles avec lesquelles est intentionné
I’objet, mais en tant que cet ensemble de propriétés est 1i€ a un signe, ou
encore en tant que cet objet est intentionné au moyen d’un symbole. Or dés
lors que I’on défait ce lien avec le mode symbolique, y a-t-il encore vérita-
blement une raison de considérer cet ensemble de propriétés comme un
sens ? Ne perd-on pas quelque chose d’essentiel a ce qui fait de lui un
sens ?

D’un point de vue purement formel pourtant, 1’opération d’élargisse-
ment comprise comme suggere de le faire ’analyse du § 130 des Idées 1
apparait parfaitement légitime. On peut la résumer a nouveau de la facon
suivante. Dans un premier temps, Husserl appelle Sinn ou Bedeutung une
partie du noeme de I’intention de signification. Dans cette partie il s’avére
ensuite possible de distinguer deux éléments : une matiére noématique et un
mode de donnée d’un certain type. Or il apparait en outre que le premier de
ces éléments figure aussi dans tous les autres noémes. Donc ce qui est
d’abord considéré comme une caractéristique particuliere du noéme de type
symbolique se révele dans un deuxiéme temps étre une caractéristique
générique du noeme. Aussi Husserl propose-t-il de dissocier la partie
commune de la partie spécifique du concept originel et en fait-il un concept
séparé, offrant de surcroit de lui réserver ’'un des deux termes associés au
concept originel. Il a bien ainsi d’une certaine facon élargi le contenu du
terme de Sinn, et donc le concept de Sinn, et ce de maniére logiquement
irréprochable. Le probleme est cependant que, pour logiquement irrépro-
chable, et en ce sens légitime, qu’elle soit, I’application ainsi congue du
terme de Sinn au nouveau concept obtenu par abstraction est purement
gratuite. Il n’y a aucune raison particuliere d’appeler le noyau noématique
un Sinn plutdt, précisément, que noyau ou matiére noématique tout court. Il
lui manque une justification phénoménologique. Et celle-ci, a I’évidence,
ne peut résider que dans la reconnaissance du fait que quelque chose
D’ESSENTIEL A ce qui fait la spEciFiciTé du Sinn symbolique se retrouve dans
tous les autres Sinn.

C’est ce qui apparait plus nettement dans I’exemple suivant. Admettons
que les Recherches s’ouvrent sur une description de I’intention du type
souvenir, et que cette description réserve le terme de souvenu a une partie
du noeme, qu’elle considére en outre comme synonyme du terme mémo-
risé. Or il s’avere ensuite que deux éléments sont a distinguer dans le
souvenu ou le mémorisé : d’une part la matiére ou le noyau, c’est a dire le
fait d’étre intentionné avec tel et tel type de propriétés identificatrices, et
d’autre part le fait d’étre intentionné sur un certain mode (différent du
mode perceptif ...). De plus, il apparait que le premier de ces deux éléments
se retrouve dans toutes les autres intentions. Dans le noeme d’une intention
perceptive, par exemple, il s’avere également nécessaire de distinguer un



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG, 1 165

noyau et un mode. Or il serait tout a fait possible de décider d’appeler
désormais le mémorisé le noyau de tout noéme et de réserver le terme de
souvenu au noyau intentionné sur le mode spécifique analysé au départ. On
parlerait ainsi du mémorisé d’une intention perceptive, du mémorisé€ d’une
intention judicative ... D’un point de vue logique, un tel élargissement du
terme de mémorisé est parfaitement légitime. Pourtant, on conviendra
aisément qu’il n’y a aucune raison particuliere de choisir ce terme plutdt
qu’un autre. Plus encore, on sera assez naturellement tenté de dire que cette
extension du terme de mémorisé n’est pas véritablement justifiée. Or que
signifie-t-on par la sinon que I’élargissement du terme de mémorisé devrait
étre phénoménologiquement justifié, c’est a dire étre justifié par ce qui est
donné dans les phénomenes (au sens de la donnée de I’intuition transcen-
dentale) ? Et a son tour n’est-il pas évident que nous entendons par 1a qu’il
ne peut étre justifié que si quelque chose de ce qui est spécifique a ce que
I’on appelle initialement le mémorisé ou le souvenu, c’est a dire qui fait
que le souvenu est un souvenu et non pas, par exemple, un pergu, se
retrouve dans le percu, I’imaginé ... ? Il faudrait donc que d’une certaine
facon percevoir quelque chose, imaginer quelque chose ... soit comme se
souvenir de quelque chose. C’est a cette seule condition que I’élargisse-
ment apparait comme significatif, et du fait méme comme un élargissement
au sens fort du terme. S’en tenir au seul fait que, comme dans le souvenir,
c’est & un objet déterminé matériellement que I’on a affaire dans le
percevoir et I’imaginer ne fournit aucune raison particuliére pour apposer a
ce caractere d’étre déterminé matériellement le terme de souvenu.

Il en va de méme dans le cas du Sinn. Le seul fait que ce que Husserl
appelle a la fois Sinn et Bedeutung dans la Recherche 1 contienne un noyau
noématique, et que ce noyau noématique se retrouve dans toute intention
ne suffit pas a justifier phénoménologiquement d’appeler tout noyau
noématique un Sinn. Et ce parce que 1’élément de I’espéce d’intention qui
se trouve par la généralisé apparait désormais sans lien avec ce qui fait la
spécificité de cette derniere. En conformité avec ce qui avait été énoncé
précédemment, il apparait donc que pour étre fondée 1’opération d’élargis-
sement d’un terme désignant une espece a une espéce supérieure ou un
genre doit étre comprise comme une opération de généralisation d’un
élément essentiel a la spécificité de cette espece. Or dans le cas présent, si
cet élément n’est rien d’autre que le fait d’étre un noyau noématique, il ne
satisfait pas a cette condition et rend trivial I’élargissement du terme de
Sinn. Il n’y a pas plus de raison d’élargir le terme de Sinn a tout noyau
noématique qu’il n’y en aurait d’élargir celui de mémorisé.

Du fait méme, il est plus que raisonnable de soupgonner que, de méme
que Husserl n’élargirait le terme de mémorisé a tous les noemes qu’a la
condition qu’un caractere essentiel a la spécificité de I’intention de type



166 JEAN-MICHEL ROY

mnémonique se retrouvat dans toutes les intentions, de méme Husserl
n’élargit pas le terme de Sinn pour la simple raison que le noyau noéma-
tique s’est trouvé ainsi appelé dans 1’analyse de I’intention de signification,
mais parce tout noyau noématique conserve quelque chose de ce qui fait la
spécificité du noyau noématique de I’intention de signification.

Or a quoi tient la spécificité du noyau noématique de I’intention de
signification ? A son mode de donnée. Par voie de conséquence, on est
naturellement conduit a formuler I’hypothése que c’est en vertu du fait
qu’il y a dans tout noyau noématique en tant que tel une détermination
eidétique commune avec le MODE D’ETRE SYMBOLIQUE LUI-MEME du noyau
noématique, que tout noyau noématique se voit apposé le terme de Sinn, et
non pas seulement parce dans toute intention, comme dans 1’intention de
signification, il y a un noyau noématique.

Mais quel élément du noyau noématique en tant que tel peut 1égitime-
ment présenter une détermination eidétique commune avec son mode d’étre
spécifiquement symbolique sinon sa propriété elle-méme d’étre inten-
tionné, c’est a dire en fait son caractere d’élément noématique ? L’hypo-
theése que 1’on se trouve logiquement conduit & élaborer est donc au total
que le véritable fondement de 1’élargissement du concept de Sinn
linguistique tient a ce que, pour Husserl, quelque chose de propre au mode
d’étre spécifiquement symbolique du noyau noématique se retrouve dans le
simple fait d’étre un noyau noématique en général, avant d’étre un noyau
noématique de tel ou tel mode. En d’autres termes, si ce n’est pas de fagon
completement triviale que le noyau noématique est appelé un Sinn, ¢’est
fondamentalement parce que ce noyau est noématique, et que en tant que
tel, il est le terme d’un rapport intentionnel qui présente une communauté
d’essence partielle avec la spécificité du rapport intentionnel de type
symbolique.

A Pintérieur méme des Idées L, il est au moins un argument plaidant en
faveur de cette hypothése et qui consiste en ce que Husserl procede sponta-
nément a un deuxieme élargissement du concept de Sinn. Par 1a-méme, la
qualité de Sinn se trouve étendue a d’autres aspects du noéme que le noyau.
Or il est naturel d’admettre que, de méme qu’il doit y avoir une commu-
nauté eidétique entre le Sinn linguistique et le noyau noématique en général
pour que ce dernier puisse se voir apposé le terme de Sinn, il doit aussi
exister une communauté eidétique entre le noyau noématique et la totalité
du no¢me pour que celui-ci puisse &tre considéré comme un Sinn. Mais s’il
est en ainsi, c’est que le fait d’étre le noyau du noeme n’est pas essentiel au
fait d’&tre un Sinn quand on consideére ce dernier dans toute sa généralité.
Et que c’est bien plutdt le fait d’étre un noéme, c’est a dire d’étre inten-
tionné, qui est 1’élément véritablement essentiel au Sinn. A partir de quoi il
semble raisonnable de rejoindre la suggestion précédente sur la véritable



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG, 1 167

communauté eidétique unissant le Sinn et la Bedeutung : si tout noéme est
un Sinn, c’est parce qu’il y a dans le simple fait d’€étre un noéme quelque
chose de commun avec le fait d’étre un noéme de type symbolique.

Cet argument appelle deux remarques. Si I’on peut a juste titre parler
de second élargissement, il convient d’abord de souligner que, dans I’ordo
investigandi de 1’ouvrage de 1913, celui-ci est en fait premier, et que le
premier €largissement est par conséquent en réalité second. Car ce dernier
est obtenu par rectification, et plus précisément par rétrécissement, de
I’élargissement initial. Husserl commence en effet par étendre a 1’ensemble
du noéme le terme de Sinn, et ce n’est qu’a partir du § 90 qu’il le restreint a
la partie noyau du noeme et présente rétrospectivement le premier emploi
comme une extension du second. Ainsi écrit-il :

Bien entendu le noeme complet ne se réduit pas a ce caractére qui au
cours de nos analyses d’exemples s’est détaché comme “sens” ; paralle-
lement la face noétique du véqu intentionnel ne consiste pas seulement
dans ce moment qui est proprement la donation du “sens”, et auquel le
“sens” appartient spécialement a titre de corrélat. Il apparaitra bientdt
que le noéme complet consiste en un complexe de moments noéma-
tiques et que le moment spécifique du sens n’y forme qu’une sorte de
couche nucléaire nécessaire, sur laquelle sont essentieliement fondés
d’autres moments ; ¢’est uniquement pour cette raison que nous avons
pu désigner également des autres moments comme moments du sens,
mais en donnant a ce mot une signification €largie.

Mais on pourrait légitimement prendre argument de la deuxiéme partie
de cette citation pour remettre en cause le fait que I’ensemble du noéme
puisse selon Husserl 2 proprement parler étre considéré comme un Sinn.
Husserl n’affirme-t-il pas ici que 1’élargissement a la totalit¢ du noeme
n’est qu'une fagon de parler ? De sorte que, a la différence du noyau
noématique, ce ne serait que de maniere impropre, sans fondement phéno-
ménologique, que I’ensemble des moments noématiques seraiqnt qualifiés
de Sinn. Il est incontestable que Husserl affirme ici que c¢’est uniquement
parce qu’il y a un élément de Sinn dans le noéme que la totalité du noeme
peut €tre considérée comme un Sinn. Toutefois, cette affirmation est a
mettre en regard du caractere absolument spontané et constant avec lequel
Husserl qualifie la totalité du noéme de Sinn. De sorte que I’on peut
raisonnablement mettre en doute que le fait que le noyau est un Sinn soit
bien I’unique raison pour laquelle Husserl se permette de faire comme si
' I’ensemble du noéme en était un. La critique de la théorie de symbolique
de la perception offre un exemple de choix de la légitimité d’un tel soup-
con. Au moment méme de défendre I’existence d’une barriere eidétique
infranchissable concernant de fagon précise deux modes de visée intention-



168 JEAN-MICHEL ROY

nelle (et donc deux modes d’étre du noeme), le symbolique et I’intuitif,
Husserl la caractérise d’emblée comme une différence de sens :

La perception d’une chose ne présentifie pas ce qui n’est pas présent,
comme si la perception était un souvenir ou une image ; elle présente,
elle saisit la chose méme dans sa présence corporelle, et cela en vertu de
son sens propre : on ferait violence a son sens si on supposait d’elle autre
chose.

Quoi qu’il en soit, le second et principal argument en faveur de cette
hypothése n’est pas offert par les Idées I elles-mémes, mais bien plutdt par
les Recherches prises dans leur ensemble. Car c’est en elles que Husserl
entame a la vérité son travail de dissociation de la Bedeutung et du Sinn,
comme en témoigne !’introduction déja signalée de la notion de sens d’ap-
préhension dans la Recherche V, et plus encore le § 23 de la Recherche 1
elle-méme, ot Husserl dresse un premier parallele entre L’aperception
dans ’expression et I’aperception dans les représentations intuitives. Or il
me semble qu’en suivant attentivement, en particulier a travers la F, la Veet
la VI® des Recherches, ce lent travail de geneése de la dissociation qui
n’aboutit pleinement que dans les Idées 1, il est effectivement possible de
montrer que I’extension de la notion de sens du noyau noématique de type
symbolique a I’ensemble des noyaux noématiques provient de la reconnais-
sance d’une communauté d’essence entre le simple fait d’étre un noyau
noématique, et la spécificité du noyau noématique de type symbolique. Car
les Recherches manifestent clairement que c’est bien 1a le type de rapport
qui unit ce dont le concept de sens noématique n’est lui-méme que la
projection noématique, a savoir le sens d’appréhension, avec la spécificité
de la forme symbolique de ce sens d’appréhension. Si en effet la matiére
est congue comme un sens, c’est parce qu’elle interprete les vécus non
intentionnels (la UAn), de la méme fagon qu’une matiere d’acte d’espece
expressive interprete un symbole. Ce qui revient a dire que pour élucider la
communauté eidétique qui doit exister entre le sens linguistique et le sens
noématique, il faut commencer par élucider la communauté eidétique qui
existe entre le sens d’appréhension, d’ou le sens noématique est en fait
directement dérivé, et le sens linguistique. Ou encore que c’est I’étude de
I’élargissement du concept de sens linguistique a la matiere dans les
Recherches, qui, du fait qu’il constitue la source de son élargissement au
noeme dans les Idées 1, seule permet de révéler le fondement de ce dernier.
Il faut donc en réalité emprunter la voie qui avait été précédemment
écartée.

Mais avant de se lancer dans cette tentative de démonstration, il
convient de souligner en quoi la réponse apportée par les Idées I a la ques-
tion, non plus de I’essence du Sinn, mais de la spécificité de la Bedeutung
n’est pas non plus satisfaisante.



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG, 1 169

La difficulté provient ici pour I’essentiel de ce que la caractérisation de
la spécificité du mode de donnée symbolique des Idées 1 est en retrait sur
un point important par rapport aux analyses des Recherches. Dans ces
derniéres en effet, Husserl distingue (cf. Recherche VI, § 14) I’intention de
signification de I’intention signitive, qui est une intention de signification
dégagée de tout rapport avec un symbole expressif. Il peut ainsi s’agir soit
d’une intention de signification considérée en dehors de tout usage d’un
support expressif (et dont la possibilité semble reconnue deés les dernieres
lignes de la Recherche 1), soit de la composante d’une intention intuitive
inadéquate (du type de la perception sensible externe). Mais si de ce fait
’intention d’un support symbolique intuitif n’est pas, au méme titre que
I’intention remplissante, une composante essentielle de ’intention de
signification, il s’ensuit que la caractérisation de la spécificité du mode de
visée de type symbolique dans les Idées I est trop étroit.

Or cette seconde difficulté exige comme la précédente de revenir sur
les différents aspects de la théorie du Sinn et de la Bedeutung des
Recherches.

Aussi la résolution satisfaisante tant de la question de la nature de
I'unité eidétique de la Bedeutung et du Sinn, que de celle de leur différence,
apparait-elle en définitive comme suspendue a un retour sur la forme origi-
nelle de I’élargissement dans 1’ouvrage de 1900.

Jean-Michel ROY
Maitre de Conférences a I’ Université de Bordeaux






FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION *

‘expression de mythe de la signification, si elle est d’abord due a

Wittgenstein, a été surtout employée par Quine, dans la conférence de
Royaumont' qui porte ce titre, a I’époque (en 1956) déja provocateur.
Depuis, on accuse parfois Frege d’étre, par sa distinction entre Sinn et
Bedeutung, a I’origine du mythe de la signification ; par exemple Dummett,
qui parle d’ «Original Sinn »2, ou encore Quine qui a toujours attribué a
Frege (entre autres coupables, dont Carnap, Church et les linguistes) 1’ori-
gine du mythe. Nous voulons poser ici, a partir de cette idée de mythe de la
signification, un certain nombre de questions. D’abord, méme si c’est
prendre les choses a I’envers, il faut examiner la thése de Quine ; il a été
tant question de significations (avant Quine et apres lui) que nous nous
limiterons ici & ce qui est en cause dans 1’idée de mythe de la signification,
a ce qui est mythique selon Quine — parce que ce n’est finalement pas si
clair, et aussi parce que, espérons-nous, cela conduit a définir un probléme
qui dépasse le cadre de I’ceuvre de Quine, et en particulier la réinscrit dans
ses origines. Il serait trop simple de dire que Quine rejette (par des argu-
ments, pour user d’un vocabulaire cher a la philosophie analytique) Frege.
Quine critique certes Frege, mais de maniére ambigué : car Quine insiste
constamment sur ’importance de la distinction frégéenne entre sens et
référence (j’emploierai pour I’instant indifféremment, sans raffiner, les
termes « référence » ou « dénotation »). Quine connait assez Frege pour se

* L’ensemble de ce travail, et son titre méme (qui reprend son « Husserl et le mythe
de la signification », Tijdschrift voor filosofie, 1995) doit beaucoup a Jocelyn BENOIST,
bien que je n’aie certainement pas pu apprendre suffisamment de tout ce qu’il a
accompli dans ce domaine.

1. En francais dans le texte, dans La philosophie analytique, actes du colloque de
Royaumont, Paris, Minuit, 1962.

2. Michael DUMMETT, Frege, philosophy of language, Londres, Duckworth, 1973,
p. 584.



172 SANDRA LAUGIER

rendre compte que ce dernier a d’abord voulu distinguer deux pdles, ou
deux schémes rivaux : celui de la signification et celui de la référence. Le
malheur, selon Quine, est certainement qu’on ait surtout tenu, par la suite, a
insister sur le premier scheme, alors que la distinction établie dans 1’article
de 1892, « Sinn und Bedeutung » visait du point de vue quinien & le décons-
truire. Double erreur donc (2 laquelle Dummett n’échappe pas), qui fait
porter a2 Frege la responsabilité de I’invention du «sens», et tend a
exploiter son ceuvre (on le voit dans les interprétations contemporaines, et
les tentatives de « généralisation » du Sinn) suivant ce pdle unique. Quine, a
I’inverse, a voulu d’une part réaffirmer et prolonger la volonté frégéenne de
«démarquer » le domaine de la dénotation, d’autre part accomplir un pas de
plus, et donner les raisons de sa préférence pour le second pole, dénotatif,
qu’il appelle «le mythe des objets », contre le mythe de la signification.
Cette interprétation de Frege chez Quine est cependant problématique.
D’abord, mais nous n’y insisterons pas ici', parce que Quine finira par
mettre en question, dans sa thése d’indétermination de la traduction
radicale, la référence elle-m&me au méme titre que le sens : 1’extension se
retrouve dans le méme bateau que I’intension, et la theése d’indétermination
de la traduction « coupe de méme au travers des deux » (au point que Quine
parle maintenant, dans La poursuite de la vérité, d’une indétermination de
la référence). Ensuite, mais ce n’est pas un hasard, parce que le Sinn
frégéen (et c’est pour cette raison que les tentatives de « généralisation » du
Sinn se justifient, du moins dans leur principe) pourrait porter en partie le
poids donné par Quine a la dénotation, au sens ou il est pensée et langage,
et ol cette notion de pensée (pour parler trop rapidement, pour I’instant) est
précisément ce qui est en train de se modifier et de se retourner dans
I’ceuvre de Frege. La notion de pensée, comme 1’a dit Dummett, subit alors
ce tournant ou ce retournement (furn) linguistique qui, accompli ensuite —
selon Quine — par Carnap et sa Syntaxe Logique du Langage, est en train
péniblement de s’ébaucher chez Frege ; sans jamais d’ailleurs étre comple-
tement assumé, comme en témoigne le tour interrogatif voire torturé de la
remarque trop célebre écrite en 1924-1925, quelques mois avant sa mort :
«Mais la pensée n’est-elle pas elle-méme un langage ? Comment est-il
possible que la pensée entre en conflit avec le langage ? Ne serait-ce pas la
un conflit ou la pensée entre en lutte avec elle-méme ? Et 1a possibilité de la
pensée ne trouverait-elle pas ici sa fin ?» 2. Que le Sinn soit de la pensée,
¢’est-a-dire du langage : voila comment Frege peut-€tre avait commencé, et
comment Wittgenstein slirement aurait achevé, de résoudre I’énigme de la

1. Cf. nos « Une ou deux indéterminations », in Archives de philosophie, janv.-mars
1995.

2. Nachgelassene Schriften, F. Meiner, 1969, p. 289. Posthumous writings, Chlcago
Chicago Univ. Press, 1979, p. 270.



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 173

signification : ce qui rendrait inutile la critique de Quine contre le Sinn.
C’est ce que nous voulons montrer dans un second temps. Comprendre
comment, et pourquoi, Frege (comme toute une tradition analytique issue
de lui) ne va pas jusque-la, reste en deca du tournant linguistique, mais
aussi (mais nous ne traiterons pas ce point), en deca du tournant phéno-
ménologique, c’est comprendre les raisons et la nature du mythe de la
signification. Tel est notre projet ici.

Le mythe de la signification n’est pas mentaliste, ni psychologiste
(mé€me s’il a pu ensuite €tre réutilisé a des fins mentalistes). Le mythe n’est
méme pas dispendieux ontologiquement (s’il y avait intérét a poser 1’exis-
tence de significations dans notre langage, on le ferait : on invente bien les
objets, selon Quine). Le mythe n’est pas non plus métaphysique (d’un point
de vue empirique, ordinaire, on constate qu’on comprend — et accepte — les
phrases d’autrui, que le langage « fait sens », comme dit Dummett : « deux
personnes parlent ensemble, c’est-a-dire qu’elles produisent tour a tour un
certain type de sons. Nous savons qu’elles ne font pas que du bruit, mais
s’informent d’événements, posent des questions, justifient des conclusions,
etc. La philosophie du langage commence par s’étonner de ce fait fa-
milier » '). Pourquoi abandonner ce mythe ? Parce qu’il est, dit Quine, « une
assurance de détermination », celui d’'un monde ou les mots sont des
«étiquettes » pour les choses. Quine appelle parfois le mythe de la signifi-
cation le mythe du musée, mythe d’un monde out chaque chose, chaque
tableau, aurait son étiquette (tiens, mais on dirait bien le monde du
Tractatus !). Bref, et c’est ce que nous allons tenter de montrer, comme
Quine I’a montré a sa maniére avec la thése d’indétermination de la traduc-
tion, le mythe de la signification, ce n’est pas simplement un mythe
psychologiste, ou le mythe d’un « troisiéme monde » d’entités : ¢’est en fait
le mythe de la référence. Il y a mythe de la signification dés lors qu’il y a
deux mondes (pas besoin d’un troisiéme monde, ou plutdt, il existe fatale-
ment alors), dés qu’on imagine un monde de la pensée, ou du langage, qui
soit autre que le monde réel et puisse le d(écr)ire ou s’y accrocher de
différentes facons.

1. Quine et la critique du mythe de la signification

Quine a écrit son livre Word and Object (1960) pour détruire définiti-
vement la notion de signification, déja bien ébranlée dans From a Logical
Point of View (1953). Cette question du statut des significations est donc un

1. M. DUMMETT, Le Origines de la philosophie analytique, tr., Paris, Gallimard,
p- 160.



174 SANDRA LAUGIER

point central de la philosophie de Quine, souvent mal interprété. Car il
n’est pas aisé de déterminer la position de Quine. On ne sait jamais trés
bien si son objection est commandée par des raisons d’économie onto-
logique, de behaviorisme antimentaliste, de naturalisme épistémologique,
ou d’autres. Soit la signification fait partie des « entités mentales » qui sont
naturellement a rejeter d’un point de vue behavioriste. « Les significations,
étant les modeles mémes de 1’entité mentale, finissent comme grain au
moulin du behavioriste »'. Soit la signification fait partie des « entia non
grata »?, et doit &tre éliminée en tant qu’entit€ inutile dans le paysage onto-
logique, que Quine préfere voir désertique. Soit enfin la signification fait
partie d’un discours qui dépasse largement les données empiriques que
nous avons a notre disposition pour parler du langage — « Pour le natura-
lisme, la question de savoir si deux expressions ont la méme signification
ou pas n’a pas de réponse déterminée, connue ou inconnue »?. Ces trois
points de vue sont présents chez Quine, et il faut d’abord savoir lequel
prévaut.

L’argument ontologique, souvent mentionné par les commentateurs au
sujet de Quine (avec son cortége d’inévitables rasoirs d’Occam et barbes
diverses), n’est en réalité guere employé par lui. Quine avoue volontiers
son goiit pour les « paysages déserts », et pour 1’économie ontologique.
Mais une économie austére ne justifie pas forcément 1’exclusion des signi-
fications. Et un argument ontologique annulerait 1’intérét de la thése
d’indétermination de Quine ; s’il n’y a pas de significations, entia non
grata, la question de I’indétermination de la traduction serait résolue avant
méme d’étre posée, perdant toute valeur polémique et argumentative, puis-
qu’elle n’aurait plus a nier quoi que ce soit. Quine rappelle a juste titre
qu’il «ne (s)’inspire pas d’Occam, mais de Hume »*. L’argument onto-
logique est plus volontiers employé chez Quine contre Russell, c’est-a-dire
contre la notion de proposition (dans Word and Object chapitre VI, mais
aussi tout au début de Philosophy of Logic, et dans I’article « Russell’s
Ontological Development »°). Sans doute parce que le probléme posé par
Frege est plus complexe et n’est certainement pas fondé sur un exceés
ontologique.

L’argument antimentaliste, quoique souvent employé par Quine, vise
plutdt les linguistes (cf. ’article « The problem of meaning in linguistics »,
dans From a logical point of view), certainement pas Frege qui, comme
Quine le sait bien, est antipsychologiste. Reste 1’argument naturaliste

1. Ontological Relativity (O.R.), Columbia, Columbia Univ. Press, 1969, p. 26.
2. Word and Object (W.0.), Cambridge [Mass.])/Londres, MIT, 1960, p.243.
3.0R., p.29.

4. La philosophie analytique, p. 187.

5. Theories and Things, Harvard, 1981, p.73.



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 175

(humien, dirait Quine) : on ne peut empiriquement décider d’une identité de
signification entre deux énoncés. C’est bien le point de I’indétermination
de la traduction — du moins en apparence. Face aux objections de ceux qui
(comme Chomsky) disent qu’alors I’indétermination n’est qu’une sous-
catégorie de la sous-détermination des théories par I’expérience, précisé-
ment mise en lumiere dans « Les deux dogmes de 1’empirisme » et consti-
tutive méme de la connaissance naturelle, Quine répond que sa thése est
philosophique, c’est-a-dire que, comme il dit dans From a logical point of
view. : « Dans le cas de la traduction, sans définition de la synonymie, nous
n’avons pas d’énoncé du probleme ; nous n’avons rien sur quoi le lexico-
graphe puisse avoir tort ou raison »'. C’est-a-dire, suivant 1’expression forte
de Quine, il n’y a pas de fact of the matter a la traduction.

Ce «fact of the matter » est au centre de la thése d’indétermination?, et
est précisément ce qui est en cause avec le mythe de la signification. Il est
vrai que si I’indétermination n’était qu’un cas particulier de la sous-
détermination, on ne verrait guere 1’intérét d’y consacrer tout le chapitre I
de Word and Object, alors que le chapitre 1 avait affirmé — sans présenter
cela comme une position trés originale, mais simplement comme la forme
moderne de I’empirisme humien — que « les vérités qui peuvent étre dites a
propos des choses ordinaires excedent largement toutes les données dispo-
nibles » *. Quine précise que 1’indétermination de la traduction s’ajoute 2
cette sous-détermination des théories par I’expérience.

Bien que la linguistique soit une partie de la théorie de la nature, 1’indé-
termination de la traduction n’est pas seulement a recevoir comme un
cas particulier de la sous-détermination de la théorie de 1a nature. Elle
est paralleéle, mais additionnelle.

L2 ou s’applique I’'indétermination de la traduction, il n’est pas réelle-
ment question de choix correct ; il n’y a pas de réalité de la question,
méme a I'intérieur de la sous-détermination reconnue de la théorie de la
nature .

L’argument n’est ni ontologique, ni épistémologique, mais théorique. La
traduction radicale n’a pas de « fact of the matter », elle ne trouve «rien ».
La ou le linguiste croit découvrir quelque chose, il ne fait que projeter ses
hypotheses, se « catapulter » dans la langue indigéne avec les catégories de
sa langue.

1. From a logical point of view (F.L.P.V.), Harvard, 1953, p.63.

2. Nous nous permettons de renvoyer, pour une analyse moins schématique, a notre
Anthropologie logique de Quine, Paris, Vrin, 1992, premiére partie.

3. W.0.,p.22.

4. Words and Objections, Davidson & Hintikka éds., Dordrecht, Reidel, 1969,
p. 303.



176 SANDRA LAUGIER

Mais alors — et en cela, Quine a bien percu I’enjeu de sa these et de la
critique du mythe de la signification — I’indétermination ne frappe pas la
signification au sens du Sinn frégéen, mais aussi et surtout la Bedeutung.
C’est la référence (la question de savoir de quoi parle I’indigéne) qui est
dépourvue de fact of the matter dans la traduction. Quine tient compte
évidemment de I’ambiguité du terme meaning en anglais, mais aussi du
lien nécessaire suscité par sa thése entre sens et référence : se demander ce
que veut dire « Gavagai », c’est demander ce qu’est un gavagai, « ou un
gavagai commence et finit ». Question, pour Quine, tout aussi dénuée de
contenu et indécidable, dans le cadre de sa these, que celle de la croyance
de I’indigéne ou de I’ «intentionnalit¢ » au sens psychologique de .
Brentano'. Il y a donc — c’est 1a que nous voulions arriver d’abord — deux
mythes : celui de la signification, celui de la référence.

On peut revenir, dans cette perspective, a la critique du mentalisme. I1
faut rappeler que la critique quinienne du mythe de la signification reprend
(méme si Quine ne le dit quasiment jamais) une expression de Wittgenstein -
dans les Recherches Philosophiques :

La négation : une “activité mentale”. Niez quelque chose et observez ce
que vous faites. — Est-ce que peut-étre vous secouez intérieurement la
téte ? Et si vous le faites — ce processus mérite-t-il davantage notre
intérét que celui d’écrire un signe de négation dans une phrase ?
Connaissez-vous a présent 1’essence de la négation ?

Le fait que de trois négations il résulte & nouveau une négation doit déja
étre contenu dans la négation simple que j’utilise maintenant. (La tenta-
tion d’inventer un mythe de la “signification”.).

Wittgenstein ne nie pas 1’existence d’entités mentales ou de processus
mentaux, il nie leur utilité pour la compréhension de la nature et du fonc-
tionnement du langage. Quine semble parfois aller plus loin que
Wittgenstein, par exemple dans le texte d’allure behavioriste « Ontological
Relativity », dédié a Dewey, dont il cite Experience and Nature :

Si nous reconnaissons avec Dewey que “la signification est d’abord une
propriété du comportement”, nous reconnaissons qu'il n’y a pas de
significations [...] au dela de celles qui sont implicites dans les
dispositions des gens au comportement public 2.

La signification est moins éliminée que redéfinie comme un phénomene,
quelque chose d’extérieur. Pour Quine, comme pour Wittgenstein malgré
leurs différences, 1’antimentalisme n’offre pas vraiment une critique
adéquate de la signification, parce que de toute facon la question de la
signification ne peut se poser qu’en termes de public. Dummett voit la

1. W.0., p.221.
2.0.R., p.29.



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 177

premiere esquisse de cette idée d’une extériorité de la signification chez
Frege et Husserl. Elle se poursuit, sous une forme socialisée, chez
Wittgenstein : cela pourrait conduire a affirmer que c’est «la pratique
commune du langage », le fait que le langage soit une institution fondée sur
des accords et pas seulement des regles — ce que Wittgenstein appelle les
accords sur et dans les jugements— qui est la seule réponse naturelle
(empirique) a la question de la signification des énoncés. Reste a savoir si
cette redéfinition de la signification en termes de communauté de langage a
encore quelque chose a voir avec la conception de Frege.

Dummett voit en tout cas chez Frege 1’apparition premiére de I’idée
d’une pensée qui ne serait pas un contenu de conscience, qui serait «a
I’extérieur » ; et il ajoute « Et quel meilleur endroit pour cette découverte
que I’institution d’un langage commun ?»'. La critique de la signification
d’un point de vue antimentaliste ou antipsychologiste n’est méme plus a
faire pour Quine, puisqu’elle a avant lui été opérée par Frege lui-méme —
qui le premier I’a mise «a ’extérieur ». La marque de Wittgenstein se
trouverait plutdt dans la réponse naturaliste donnée constamment chez
Quine au probleme et au scepticisme sur la signification, a savoir I’exis-
tence d’un langage commun appris et utilisé de manicre publique — c’est ce
que dit la premiere phrase de Word and Object «Le langage est un art
social », dont I’apprentissage ne dépend que de données extérieures. Mais
contrairement a ce que laisse entrendre Dummett, il y a 13 un pas de plus
(ou un tournant) qui n’est peut-&tre pas accompli chez Frege 2.

La logique quinienne des arguments d’ «Ontological Relativity » contre
la théorie de la signification, en tout cas, exclut rapidement 1’antimenta-
lisme : « L’objection premiére du naturaliste contre cette conception n’est
pas une objection aux significations en tant qu’entités mentales, quoique ce
puisse étre une objection suffisante ». Quine ne souscrit pas a 1’idée que
nous ne « signifions » pas ce que nous disons. Il est évident pour lui que nos
énoncés « signifient », font sens (mean, make sense), ¢’est méme pour lui
une constatation empirique, celle de I’existence du langage commun. La
phrase d’ouverture célebre : « le langage est un art social », comme on ne
I’a guére remarqué, est I’affirmation que non seulement le langage n’est
pas privé, mais qu’il est social parce que nous pouvons observer quotidien-
nement. son aspect partagé, mutuel, parce que la compréhension inter-
subjective est un phénomene observable. Dans «Le mythe de la
signification », Quine affirmait d’emblée :

Il n’entre pas dans mon intention de démontrer que le langage ne
présente aucune signification. Que les mots et les phrases dont on se

1. DUMMETT, op. cit., p. 43.
2. Je remercie Christiane Chauviré qui a attiré mon attention sur ce point.



178 SANDRA LAUGIER

sert, au sens courant d’ “avoir un sens”, aient un sens, je n’en
disconviens pas .

De ce point de vue, il vaudrait mieux pour Quine considérer le verbe
«mean » comme intransitif : les énoncés veulent dire, signifient. Dans « Use
and its place in meaning » (1979), Quine propose :

commengons avec le verbe “signifier” en tant qu’intransitif. Une expres-
sion signifie ; signifier (meaning) c’est ce qu’elle fait. 11 est significatif
que lorsque nous demandons la signification d’une expression nous nous
contentons d’une autre expression qui vaut la premiere — qui signifie de
méme. Nous ne demandons pas quelque chose que ces deux expressions
signifient. L’expression frangaise convient mieux : cela veut dire?.

Donc il y a du signifier (meaning), ainsi que du dénoter ou du nommer
(naming), pas des significations, ni vraiment des dénotations : I’argument
ressemble a certaines remarques de Wittgenstein dans le Blue Book. Le
signifier (meaning) est un acte (vouloir dire *), pas une entité.

L’argument de Quine ressemble encore a un argument ontologique : ne
pas poser quelque chose qui serait signifié par 1’énoncé. Mais, précise
Quine plus loin, «ce désir d’économie ontologique est vain ». Dans les
premieres pages du Blue Book, puis dans les Recherches Philosophiques,
Wittgenstein s’interroge sur « 1’explication des significations » :

La signification du mot est ce qui est expliqué par I’explication de la
“signification”. C’est-a-dire : si vous voulez comprendre 1’'usage du mot
“signification”, voyez donc ce que I’on appelle des “explications de
«signification »”.

Et que faisons-nous lorsque nous expliquons la signification d’une expres-
sion, sinon en donner 1’usage, ou encore d’autres mots ? Wittgenstein ne
veut pas dire que la signification n’existe pas, et que c’est I’'usage qui doit
la remplacer, mais plutdt que I’on ne peut parler de signification que dans
un certain usage du langage, et dans le cadre d’un langage public et appris.
Les significations, dira ensuite et autrement Quine, sont déterminées par et
dans le cadre d’un langage : apprendre des significations, c’est apprendre
un langage (comprendre une phrase, c’est comprendre un langage, dit
Wittgenstein que Quine pour une fois cite dans Word and.Object*). Quine
sait aussi que le jeu de langage sur la signification est au centre de notre
discours ordinaire. La question est donc pour lui, comme pour Austin dans
son article de 1940 « La signification d’un mot», de savoir si ce jeu de

1. La philosophie analytique, p. 139.

2. En frangais dans le texte, Theories and Things, p.45.

3. Cf. 1a dessus notre « Dire et vouloir dire », in Critique, janvier 1995.
4.P.71.



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 179

langage, cette pratique linguistique affirment vraiment I’existence de
significations. Est-il nécessaire, pour savoir ce que nous « voulons dire »,
de poser une entité déterminée, « un appendice simple et pratique », dira
ironiquement Austin, qui serait la signification ? Pour quoi faire ?

Poser des significations qui seraient en quelque sorte « au dela » de nos
explications, c’est cela produire un mythe de la signification. (« Caril n’y a
rien de caché — ne voyez-vous pas toute la phrase ?»'.) Pour Quine comme
pour Wittgenstein, I’adversaire est la philosophie, mais plus précisément la
philosophie du langage. « Mes objections s’adressent principalement a
Church, Carnap, Frege », dit Quine dans « Le mythe de la signification ».

Ce contre quoi je m’insurge tout particulierement, c’est I’idée d’une
identité ou d’une communauté de sens sous le signe, ou d’une théorie de
la signification qui en ferait une sorte d’abstraction supralinguistique,
dont les formes du langage seraient le pendant, ou I’expression 2.

C’est bien a la signification au sens philosophique qu’en veut Quine (c’est-
a-dire, au sens de la philosophie du langage, ou plutdt de la philosophie du
langage telle que I’a, ou que s’est, définie la philosophie analytique).

2. Expression et signification : le premier mythe

Le langage est-il expression de la pensée ou tableau des choses?
Wittgenstein a tranché dans le Tractatus, avec les difficultés qu’on sait.
Frege a, lui, hésité. C’est cette hésitation qui donne son point de départ au
texte célebre de « Sens et dénotation ». Le point de départ, on le sait, est
non pas la signification mais 1’identité : si I’on dit a=b, on énonce une
identité (a et b désignent le méme objet) mais aussi une différence (sinon
a=b serait le méme énoncé que a=a, donc tautologique : deés lors que cette
remarque est faite, il ne s’agit plus seulement dans le texte, méme si Frege
ne le reconnait pas encore, de I’égalité des objets, mais de 1I’équivalence
des propositions). La différence entre « a» et « b», dit Frege, n’est pas dans
I’objet dénoté (désigné par le signe) mais dans le mode de donation de
I’objet. Le sens « contient le mode de donation de 1I’objet ». Tout cela est
assez bien connu, mais il faut insister sur un point. D’emblée Frege note
que la distinction concerne ce qu’il entend ici par signe, i.e. « toute mani€re
de désigner qui joue le role d’un nom propre ». Il n’est pas bien surprenant,
donc, que la question de départ soit celle de I’identité ; la distinction sens/
dénotation concerne d’abord les noms propres, dont la dénotation est un

1. Recherches Philosophiques, § 560.
2. La philosophie analytique, p. 139.



180 SANDRA LAUGIER

objet déterminé (pas plusieurs objets, pas un concept). Cela n’empéche pas,
continue Frege, que certaines expressions aient parfois un sens et pas de
dénotation (« corps céleste le plus éloigné de la terre », « Nausicaa »), ou
qu’on n’en connaisse pas la dénotation. Une seule dénotation peut étre celle
de plusieurs signes. De méme un sens est susceptible de plusieurs expres-
sions, et Frege d’évoquer immédiatement le probléme de la traduction,
comme toujours a propos du sens et pas de la dénotation : « un méme sens a
dans des langues différentes plusieurs expressions » '. Le sens — 1’on trouve
ici le probléme de Quine — est ce qui peut revétir plusieurs expressions
dans différentes langues. C’est ce que remarque Frege, fort rapidement,
dans un passage peu remarqué de I’essai « La logique » du Nachlass ou il
expose quasiment le probléme posé par la these d’indétermination.

Nous pouvons exprimer la méme pensée dans différentes langues ; mais
le harnachement psychologique, ’habillement de la pensée, sera souvent
différent. C’est pourquoi I’apprentissage de langues étrangeres est utile
pour I’éducation logique. En voyant que la méme pensée peut étre
exprimée de différentes fagons, nous apprenons & mieux distinguer
I’écorce verbale du noyau auquel, dans toute langue, elle est organique-
ment liée 2.

Cette idée d’un « noyau» commun aux différentes langues et dont elles
seraient I’habillement (Einkleidung) fait partie du mythe de la signification.
Elle en est méme pour Quine un élément essentiel, comme I’indique W.0.
qui évoque « L’illusion que nos énoncés intertraductibles soient diverses
incarnations verbales d’une proposition ou signification interculturelle » *.
Il ne faut pas en rester la cependant, et voir seulement dans le pdle du
Sinn le début de la mythologie de la signification. Pour Frege, et 1a est un
but premier de sa distinction (méme si selon Dummett il est chez Frege
toujours question de la dénotation avant le sens) le sens étant objectif (réel)
ne s’oppose pas a I’objet. 1l faut ainsi différencier le sens et le concept, la
dénotation et I’objet. Le point de départ de la distinction frégéenne semble-
rait au premier abord, en effet, &tre la distinction entre concept et objet.
Frege, a I’époque de « Sens et dénotation », qui est aussi celle des articles
«Fonction et concept » (1891) et « Concept et objet » (1892), définit deux
poles, « concept » et «objet », liés a la décomposition logique de la propo-
sition en fonction et argument: « un objet est tout ce qui n’est pas
fonction », et c’est la « une distinction de la plus haute importance » ¢. « Les
fonctions sont fondamentalement différentes des objets ». Pour Frege, la
proposition, comme une équation, se décompose en deux parties, I’une

1. Ecrits logiques et philosophiques (E.L.P.), tr. et introd. CL. Imbert, p. 104.
2. Nachgelassene Schriften, p. 154, P.W., p. 142.

3. W.0.,p.76.

4. E.L.P., p.92 et p. 140.



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 181

«fermée sur soi », ’autre « insaturée » : la proposition « César conquit les
Gaules » se décompose en « conquit les Gaules », la fonction ou concept,
partie insaturée qui «traine une place vide avec elle», et son objet,
I’argument « César »'.

On pourrait donc étre tenté de voir, dans la distinction entre le sens et la
dénotation, une extension de la distinction logique entre concept et objet.
Mais il en est tout autrement, et il faut bien comprendre ce point. D’abord
parce que « Fonction et concept», comme le remarque dans son intro-
duction Claude Imbert, suppose connues les théses de «Sens et
dénotation » : « Il faut distinguer le sens et la dénotation »2. Tout signe a un
sens et éventuellement une dénotation (s’il n’en a pas, il fait comme si). La
décomposition d’une expression en fonction et argument tient donc pour
acquis que 1’expression a un sens — la pensée exprimée — et une dénotation
— pour Frege, par convention, sa valeur de vérité. D’ou I’idée typiquement
frégéenne que c’est en remplissant « la place vide » de la fonction, par un
argument ou objet, qu’ «on voit naitre un sens fermé sur lui-méme », et une
dénotation, le vrai ou le faux.

Mon propos est de montrer que 1’argument n’appartient pas a la fonction
mais que fonction et argument, pris ensemble, forment un tout complet >.

Ensuite parce que Frege a précisé, des le début de son Commentaire sur
«Sens et dénotation » du Nachlass qu’il ne fallait pas confondre les deux
distinctions :

Il est aisé de confondre la distinction entre concepts et objets avec la
distinction entre sens et dénotation, en rassemblant d’un c6té sens et
concept, de I’autre dénotation et objet 4.

Frege précise que les deux parties de I’expression qui correspondent
respectivement au concept et a I’objet possédent, chacune, un sens et une
dénotation : « A chaque terme conceptuel ou nom propre correspond, par
regle, un sens et une dénotation ». La suite du commentaire est une interro-
gation sur la question de ce qui constitue la dénotation d’un terme concep-
tuel, c’est-a-dire, par définition, un concept (dans « Fonction et concept »,
la fonction était définie comme « dénotation de la partie insaturée »). Ce
point est essentiel, puisqu’il permet a Frege de définir la substituabilité
salva veritate d’un terme conceptuel par un autre, si le concept qu’ils
dénotent est le méme, c’est-a-dire a méme extension.

1.ELP.,p.9l.
2.ELP.,p.89.
3.E.LP.,p.84.
4. Nachgelassene Schriften, p. 128, Posthumous Writings, p. 118.



182 SANDRA LAUGIER

De méme que des noms propres peuvent se remplacer mutuellement
salva veritate, de méme des termes conceptuels, si leur extension est la
méme. Bien entendu la pensée sera modifiée lors de ces substitutions,
mais ce sera le sens de 1’énoncé, pas sa dénotation. La dénotation, qui
est la valeur de vérité, reste la méme.

De ce point de vue, les relations importantes entre concepts sont fondées
sur leur extension. C’est 13, pour Frege, un argument essentiel en faveur de
I’extensionnalisme (mais c¢’est évidemment 13 source de bien des diffi-
cultés, notamment a propos de cette substituabilité salva veritate,
récapitulées par exemple au § 31 de W.0.").

11 serait faux, cependant, de définir la dénotation du terme conceptuel
comme ’extension du concept (laquelle n’est pas un concept, mais « des
objets », ou une classe d’objets) : et 1a se situe la différenciation entre
dénotation et objet. Elle est si importante que Frege a constamment insisté
sur ce point, qui n’est pas mineur puisqu’il s’agit de la question de la
dénotation des noms communs par opposition aux noms propres.

On est parfois tenté (Quine par exemple) par I’hypothése que, malgré
ses hésitations, Frege tend a donner la priorité au scheme de la dénotation,
et que la notion de sens n’est définie qu’en vue de séparer, dans une
expression, ce qui est de 1’ordre de « la pensée », et ce qui est de 1’ordre du
«vrai ». Un passage du commentaire sur « Sens et dénotation » semble
particulierement sceptique a I’égard du sens, au point qu’on peut y recon-
naitre une esquisse de la future critique quinienne :

Les logiciens intensionnalistes sont trop heureux de ne pas aller au dela
du sens ; car ce qu’ils appellent intension [...] n’est rien d’autre que le
sens. 1ls oublient que la logique ne s’occupe pas de savoir comment les
pensées, indépendamment de la valeur de vérité, s’ensuivent des
pensées, et que le pas de la pensée a la valeur de vérité — plus générale-
ment, le pas du sens a la dénotation — doit &tre franchi 2.

Il faut, dit en apparence Frege, franchir le pas, abandonner derriére soi le
premier terme de la distinction. Il reviendra a Quine de 1’accomplir défini-
tivement. Mais qu’entend exactement Frege par franchir le pas (pensons
par exemple a 1’'usage chez Kant de cette expression) ? Est-ce laisser
derriere soi le sens, ou passer, en se fondant sur lui, a la dénotation ? Frege
semble osciller de maniére fondamentale entre I’idée que la dénotation est
un objet indépendant, et I’idée que le sens, étant lui-m&€me un objet, est un
acces a la référence, un mode de détermination de la dénotation. Un certain
nombre de passages du Nachlass montrent cette difficulté ; peut-&tre la
difficulté majeure a laquelle Frege se soit heurté. Quine, qui, a la suite de

1.P. 151.
2. Nachgelassene Schriften, p. 133, Posthumous writings, p. 122.



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 183

Wittgenstein, la résoudra par I’abandon pur et simple du premier terme, ne
fera que reprendre la logique du passage suivant du Commentaire sur
«Sens et dénotation » :

Les lois de la logique sont avant tout celles qui gouvernent le régne des
dénotations, et ne sont liées qu’indirectement au sens. S’il est question
de la vérité de quelque chose — et la vérité est le but de la logique — nous
devons porter notre enquéte sur les dénotations [...] Pour la fiction, le
sens suffit. La pensée, quoique dépourvue de dénotation, de valeur de
vérité, suffit, mais pas pour la science.

Un premier pas vers ’objectivation avait été franchi, semble-t-il, lors
de la définition du sens: celle-ci avait pour fonction de distinguer la
pensée, objective, et la représentation, subjective. La pensée (Gedanke, cf.
la Recherche logique de Frege qui porte ce titre) définie comme « le sens de
la proposition », est indépendante de son « porteur ». Elle n’est évidemment
plus définie de maniere psychologique.

Jentends par pensée non pas I’acte subjectif de penser mais son contenu
objectif, lequel peut étre la propriété commune de plusieurs sujets .

La notion de pensée est donc chez Frege débarrassée de tout contenu
mentaliste. Ce qui confirme ce que nous observions : quand Quine critique
la notion de signification, il ne vise pas le « mentalisme », le sens frégéen
étant « démentalisé », et méme congu dans un esprit antipsychologiste.
Quine vise la notion de pensée en tant qu’ entité indépendante — le fameux
«troisiéme monde » évoqué par Frege dans « La pensée » :

la pensée que nous exprimons dans le théoréme de Pythagore, vraie
intemporellement, vraie indépendamment du fait que quelqu’un la tienne
pour vraie ou non. Elle n’a besoin d’aucun porteur 2.

Dans « La logique » (un texte du Nachlass), Frege est plus explicite :

Nous pouvons faire un pas de plus. Pour étre vraies, les pensées non
seulement n’ont pas besoin d’étre reconnues par nous pour vraies, mais
n’ont méme pas besoin d’avoir été pensées par nous. Cela nous montre
que ces pensées, si elles sont vraies, ne sont pas seulement vraies
indépendamment du fait que nous les reconnaissions pour telles, mais
‘indépendantes du fait mé&me que nous pensions. Une pensée n’appartient
pas spécialement & celui qui la pense *.

Les pensées sont donc des entités indépendantes et spécifiques, qui sont
saisies, «attrapées» par le sujet, pas créées par lui: elles sont

1. « Sens et dénotation », en note, ELP., p. 108,
2.ELP.,p.184.
3. Nachgelassene Schriften, p. 144, Posthumous Writings, p. 133.



184 SANDRA LAUGIER

«impersonnelles » '. Impersonnelles ou méme interpersonnelles : s’il n’y a
pas (besoin) chez Frege de pensée de I’intersubjectivité, c’est parce que
c’est cette objectivité des pensées qui fait d’elles la propriété commune, des
sujets mais aussi, on I’a vu, des différentes langues. Le mythe de la signifi-
cation est d’abord, I’idée d’un « noyau » commun a toutes les langues, dont
chacune ne serait qu’une expression différente. La démentalisation des
pensées, leur communauté, conduit donc, chez Frege, au mythe d’un noyau
commun aux langues, et pas, au contraire de ce que dit Dummett, a I’idée
d’un langage naturel partagé dont I’usage fonderait 1’objectivité. Ce mythe
est-il 1i€ ou opposé a celui d’une langue unique (I’espéranto de Carnap,
Iinterlingua évoquée par Dummett) ? C’est 1a un probléeme capital, qui
montre combien la question de la traduction est profondément — plus
profondément méme peut-€tre que Quine ne le pense — interne a la question
de la signification. Que serait en effet une langue qui n’inteégrerait pas en
elle-méme la possibilité de la traduction, de I’existence d’autres langues ?
Un simple langage, transparent a lui-méme, pour lequel il n’y aurait pas
besoin de parler de signification (puisque qu’il serait sens d’emblée) ? Mais
le probléme de la dénotation, de la relation de ce langage au monde, ne
serait pas pour autant résolu. En identifiant le sens a la pensée, Frege a
rendu opaque le rapport de la langue a sa référence. D’ou le paradoxe,
rarement relevé : Quine a soulevé le lievre de la traduction radicale contre
I’idée de signification, mais cela a eu des conséquences bien différentes et
plus larges : d’abord parce que cela a mis en question la référence (un
gavagai est-il un lapin ?), ensuite (mais le probleme est lié) parce que le
probléme de la traduction implique deux réponses, et deux seulement : soit
la traduction ne traduit rien, et on aboutit 2 une forme de scepticisme
naturaliste qui est la solution adoptée parfois par Quine ; soit elle traduit
quelque chose, et ce résidu de la traduction est le mythe de la signification.

3. Référence et concept : le second mythe

Il semble en tout cas que Frege, en voulant distinguer ou démarquer
sens et référence, a également tenté de les unir. De maniére superficielle
d’abord : en donnant au sens le statut d’objet indépendant que 1’on saisit
(fassen), il en fait un objet au mé€me titre qu’un objet réel (pour Frege on le
sait il y a toutes sortes d’objets non physiques). Plus profondément et
moins banalement, c’est chez Frege la saisie d’un sens qui détermine
I’objet, la référence, donc il y a un lien fort, déterminant, du sens a4 la
référence. D’ol1 I’ambiguité notée plus haut de 1’expression « franchir le

1. Ibid., p. 145 (P.W. p. 134).



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 185

pas du sens a la référence »: on passe a la référence via le sens, régne
intermédiaire certes comme chacun sait, mais surtout, rendu nécessaire par
la tiche méme dévolue a la logique, rechercher les valeurs de vérité par la
dénotation. 11 est clair que dans cette perspective, la mythologie du sens va
contaminer la référence, voire y faire surgir des difficultés supplémentaires
plus graves. La question du sens étant en quelque sorte réglée par le
platonisme frégéen (les pensées sont des objets réels, indépendants du sujet
qui les saisit, donc ne sont pas des représentations qu’il aurait), celle de la
dénotation demeure entiére (les dénotations existant indépendamment du
langage, comment passer de la proposition ou du terme a son objet ?). C’est
la source, simplement, du scepticisme, qui prend parfois des accents
tragiques chez Frege, comme on le verra plus bas). Tout se passe donc
comme si, dans son désir de distinguer et séparer le sens de la référence,
Frege avait transféré vers la référence les difficultés inhérentes a I’idée de
sens qu’il a critiquée et cherché a éliminer, a savoir, a ’'idée de représen-
tation. Bref, comme I’a remarqué Quine a propos de la traduction radicale,
le mythe de la signification resurgit juste 1a ol on ne I’attend pas — dans
I’extension, ou dans la référence, que Frege s’avere incapable ou refuse de
penser sur le modele platonicien du sens.

On a déja remarqué que référence et objet ne se confondent pas: la
référence peut €tre un concept, comme dans le cas plusieurs fois évoqué
par Frege des termes conceptuels. Un terme conceptuel (ou nom commun,
mais Frege n’aime pas ce nom, justement) a un sens et une dénotation,
mais cette dénotation n’est pas un objet (ou plusieurs objets) — cela entre
autres pour des raisons qui tiennent a la construction artithmétique de Frege
dans lesquelles nous n’entrerons pas ici. Il suffit pour nous de remarquer
que le terme conceptuel (Begriffswort) a pour dénotation un concept, sous
lequel des objets peuvent tomber : « elle ne consiste ni en un objet ni en une
pluralité d’objets : elle est un concept ». Le terme conceptuel n’est donc
relié a un objet que de maniere « indirecte et inessentielle » '

Il y a donc une différence de nature, fondamentale, et centrale pour la
distinction sens/ dénotation, entre nom propre et nom commun, ce qui
conduit Frege, pour rendre compte de cette asymétrie entre nom propre et
nom commun dans la relation aux objets, a préférer le nom «terme
conceptuel » :

Le mot “nom comrmun” (Gemeinname) conduit a la supposition erronée
que le nom commun est en relation aux objets de la méme maniére
essentiellement que I’est un nom propre, la différence étant seulement

1. Nachgelassene Schriften, p. 135, Posthumous writings, p. 124.



186 SANDRA LAUGIER

que le dernier nomme juste une chose alors que le premier s’applique
usuellement & plusieurs. Mais c’est faux .

Pour le nom commun (c’est-a-dire, comme le rappellera Austin plus tard, la
plupart des noms, en tout cas dans 1’usage ordinaire), le passage a la
dénotation via le sens, important pour Frege, se révele fort confus. D’abord
on ne voit pas bien ce qu’est le Sinn d’un terme conceptuel (Frege ne le
définit jamais). Ensuite sa Bedeutung suit un schéma complexe, décrit par
Frege dans sa lettre du 24 mai 1891 a Husserl, ou il pointe son principal
point de divergence avec la Philosophie de l’arithmétique.

Nos opinions divergent sur le point de savoir comment le terme concep-
tuel (le nom commun) se trouve en relation avec des objets. Le schéma
suivant illustre ma position :

(Nous le reproduisons, bien qu’il soit bien connu, car il est éclairant pour
notre propos)

Proposition Nom propre Terme conceptuel
Sens de la proposition Sens du nom propre Sens du terme c.
(Gedanke)
Réf.du terme c. —> Objet
Référence de la Réf. du nom propre qui tombe (Valeur de
proposition vérité) sous le concept
(Objet) ~ (Concept)

On retrouve dans cette lettre la méme expression que celle que nous
commentions plus haut : « Dans le cas des termes conceptuels, il faut, pour
arriver a ’objet, faire un pas de plus que dans celui des noms propres ». Ce
pas (de cdté, en quelque sorte) peut ne pas étre accompli, le discours n’en
reste pas moins pourvu d’une référence (pas seulement d’un sens comme
dans le cas du langage poétique ou plutdt, puisque c’est le terme dich-
terisch qui est employé, fictionnel). Le but de Frege est évidemment de
mettre au méme niveau concepts et objets, pour montrer qu’ils ont « méme
objectivité » 2, mais aussi de montrer 2 Husserl ol se trouve exactement le
point de leur divergence. Chez Husserl, selon Frege, il y aurait autant de
pas a faire pour passer aux objets dans le cas de termes conceptuels que

1.Md.
2. Frege-Husserl, correspondance, in F REGE, Wissenschaftlicher Briefwechsel,
Hambourg, Meiner, 1976, p. 96-97, tr., Mauvezin, TER, p.25-27.



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 187

dans le cas des noms propres, ce qui les rend équivalents de ce point de
vue:

Il me semble que chez vous le schéma se présenterait a peu pres ainsi :

Terme conceptuel
Sens du terme conceptuel (concept)
Objet qui tombe sous le concept » .

I1 est évident qu’il s’agit 1a d’une reconstruction par Frege d’un schéma
parallele au sien, c’est-a-dire a celui qu’il construit lui pour le nom propre
(et pourquoi n’aurait-on pas le schéma:

Terme conceptuel Objet dont le terme est vrai
qui serait probablement celui de Quine).

Laissant de coté la question de la lucidité de cette lecture de Husserl
(qui dans sa réponse, notons-le, ne tient aucun compte de la remarque et ne
commente pas non plus le schéma), il faut remarquer que Frege insiste a
nouveau sur ce point, dans son compte rendu de la Philosophie de I’arith-
métique et dans le « Commentaire de Sens et dénotation ». L’ asymétrie
frégéenne nom propre/ nom commun est réaffirmée, dans le compte rendu
de 1894, a propos de I’exemple « Hans est un homme »:

En appelant Hans un homme, on veut dire que Hans tombe sous le
concept “homme”, mais nous ne disons ni n’écrivons “homme” a la
place de “Hans”. Si on appelle A B, en donnant le nom propre B a A, on
peut dire partout B a la place de A, mais il n’est pas permis de donner le
méme nom B a un autre objet 2.

(Frege reprend le méme argument qu’au début de « Sens et dénotation », la
question de ’identité : les noms propres sont substituables en cas d’identité
de la dénotation, ce qui n’est pas facile a déterminer, comme le note Quine
dans le cas des termes généraux ?). Frege lui-méme détermine ainsi le point
exact de sa divergence avec le Husserl de La Philosophie de I’Arith-
métique : «une différence d’opinion entre nous sur la maniére dont un
terme conceptuel se rapporte aux objets ».

On ne peut établir de relation d’identité entre un nom propre et un
concept : c’est 1a ’acquis évident de la distinction concept/ objet et de
I’asymétrie frégéenne remarquée plus haut. Les objets tombent sous le
concept. Ou, comme le dit Quine dans « Les deux dogmes », « un terme

~

d.
ELP, p.153.

1.
2.
3. W.0, p.54.



188 SANDRA LAUGIER

général est vrai d’une entité, ou de chacune s’il y en a plusieurs, ou
d’aucune ». Les termes généraux (nom que Quine donne aux termes
conceptuels, car Quine n’emploie jamais le mot de concept) ont donc un
sens (si ’on y tient) et une extension — les sens étant distincts dans
I’exemple qu’il donne toujours, « créature ayant un ceeur » et «créature
ayant des reins ». Il est clair que, conformément a son désir d’élimination
du pdle intensionnel, Quine saute 1’étape de la signification (meaning) pour
aller a celle de la nomination (naming). « Etoile du soir » et « étoile du
matin » nomment la méme chose et signifient différemment. Le point
intéressant est qu’il fait de m&me pour les termes généraux que pour les
termes singuliers, allant jusqu’au bout du principe d’extensionnalité :

La signification et ’extension des termes généraux sont moins couram-
ment confondues que la signification et 1’extension des termes
singuliers,

remarque-t-il, non sans désinvolture et critique a 1’égard de Frege, puisque
cela sous-entend que /) il n’est méme pas question d’imaginer (étant donné
les choix de termes) que la dénotation d’un terme général soit un concept
comme chez Frege 2) c’est une illusion, voire une confusion, de différen-
cier, quant a la nature de leur extension, les termes singuliers ou concep-
tuels. La dénotation d’un terme conceptuel, ou général, c’est son extension,
«la classe des entités dont le terme est vrai», pas un concept ni une
essence. Pas besoin d’une étape intermédiaire, puisque Frege justement a
montré, dans « Concept et objet», puis dans le compte rendu de la
Philosophie de [’arithmétique, que la coincidence des extensions de
concepts était un «critere nécessaire et suffisant» pour I'identité de
dénotation des termes conceptuels '.

Quine, en reprenant cette forme d’extensionnalisme, est ici beaucoup
plus tolérant qu’ Austin le sera (et il n’est pas non plus ici nominaliste, soit
dit en passant et sans entrer dans le débat, car il parle d’une classe
d’entités. Notre ontologie admet des classes mais pas des concepts, c’est-a-
dire que, si I’on reprend le critere de « On what there is », notre langage
pose I’existence de classes et d’objets). Bref Quine laisse tomber I’étape
intermédiaire de la dénotation du terme général, exactement comme
Husserl d’apres le schéma de Frege ; car de toute évidence il considere que
1a aussi, dans 1’idée d’un concept déterminé qui serait désigné par le terme
— et pas seulement dans 1’idée de sens de la proposition — est le mythe de la
signification, ou plutdt, disons-le enfin, le mythe de la dénotation.

Allons plus loin. Dans «les deux dogmes », Quine est paradoxalement
assez peu critique a 1’égard du sens : «des termes peuvent nommer la méme
chose en étant de significations différentes ... » Ensuite, a propos de « 9» et

1. ELL.P, p. 148



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 189

«le nombre des planétes », il note que «leurs significations sont vraisem-
blablement différentes ». Certes, a la page suivante, Quine avec sa
radicalité habituelle, jette « on n’a plus que faire des entités intermédiaires
et obscures que sont les significations ». Mais, comme on ne I’a pas si
souvent remarqué tellement c’est trivial, la distinction frégéenne sens/
dénotation se fonde souvent sur des exemples de différences de sens (sens
différent, méme dénotation), rarement d’identité de sens (sauf lorsqu’il
s’agit de la représentation subjective). Cela permet a Quine, sans tomber
dans la contradiction, d’attaquer la notion de sens en affirmant le caractere
indispensable de la distinction sens/ dénotation. Ce que Quine critique (on
le voit clairement dans la suite des « deux dogmes ») c’est I’idée d’une
identit¢ de signification — c’est donc la notion de synonymie, qui sera
définitivement mise a mal dans la thése d’indétermination. Car Quine sait
qu’il existe des différences de significations, que nous pouvons signifier
différemment, et ce n’est pas a cette idée qu’il en veut, ni, on I’a vu, a
I’idée courante de signification. Mais qu’en est-il du probléme similaire,
I’identité de dénotation ? Comment savons-nous que deux termes, deux
expressions dénotent la méme chose 7 Ou qu’un nom commun a une déno-
tation déterminée ? Quine passe directement du terme général a son
extension réelle — les objets qui sont vrais du terme — pas seulement parce
qu’il n’aime pas les concepts (il n’aime pas beaucoup plus les classes, bien
qu’il ait fini avec réticence par les admettre pour la construction de la
théorie des ensembles) mais parce qu’il n’est pas plus possible selon lui
d’associer un concept a chaque terme, que d’admettre une extension
déterminée pour chaque terme conceptuel. C’est la une question tout aussi
problématique que la nature du sens, voire plus, car il ne suffit pas, pour
échapper au mythe de la dénotation, de renvoyer «des entités inter-
médiaires et obscures » dans les poubelles de I’ontologie. Le sens, quoique
mythique, pouvait étre écarté avec tout le « troisitme monde ». Mais la
dénotation des termes conceptuels pose a son tour le probleme, que Frege
avait tenté d’évacuer par sa définition « objective » du sens, de la relation
intermédiaire du langage a 1’objet, c’est-a-dire, sous une nouvelle forme
(non psychologique, mais peut-&tre tout aussi mythologique), la question
de la représentation .

Voyons en effet ce qu’il en est dans le domaine de la fiction, pour bien
comprendre les effets de ce transfert, et voir comment Frege, en demeurant
en quelque sorte 2 mi-chemin a permis 1’émergence d’un mythe de la
référence. Pour Frege il y a deux modes de discours, un scientifique ou
sérieux (véritatif) ol le sens est un pas vers la référence (la valeur de vérité
dans le cas d’une proposition), 1’autre, la fiction, oll, comme 1’a bien dit

1. Cf. sur ce point, que nous ne pouvons développer ici, J. BENOIST, « Au dela de la
représentation », in Critique, juillet 1995.



190 SANDRA LAUGIER

Jacques Bouveresse, «le sens devient autonome et est dispensé par
convention de I’obligation de remplir sa fonction normale, la détermination
d’une référence » '. Frege dit (dans son texte de 1914, « La logique dans la
mathématique »),

Pour la science il ne suffit pas qu’une phrase ait simplement un sens :
elle doit également avoir une valeur de vérité et nous appelons celle-ci la
dénotation de la phrase. Si une phrase a uniquement un sens, mais pas de
dénotation, alors elle appartient a la fiction, mais pas 2 la science 2.

Cela veut dire que dans la fiction, pour Frege, le discours ne dénote pas des
objets fictifs (ou non-existants, ou quelque autre habitant du zoo
meinongien) ; un discours dénote soit une entité réelle, soit ne dénote rien
du tout ; le discours fictionnel fait comme si il avait une dénotation.

La proposition “Ulysse fut déposé€ sur le sol d’Ithaque dans un profond
sommeil” a évidemment un sens, mais il est douteux que le nom
d’Ulysse qui y figure ait une dénotation [...] De 1a vient qu’il importe
peu de savoir si le nom d’Ulysse, par exemple, a une dénotation [...]
C’est la recherche et le désir de vérité qui nous poussent a passer du sens
a la dénotation .

C’est ce « faire comme » (que Frege désigne parfois du nom de Schein) qui
permet au nom propre de se procurer un sens : et ¢’est parce que la propo-
sition fictionnelle dans son ensemble est alors une pseudo-assertion
(Scheinbehauptung), parce qu’elle fait comme si elle parlait du réel, qu’elle
acquiert un sens. Peu importe alors qu’elle ait une dénotation. Mais
qu’entend Frege par ce « peu importe » ? Et lorsque le discours fait comme
si, que fait-il ? Frege commence a entrevoir ’idée d’une capacité du
langage a poser ses objets. mais il ne va pas la suivre jusqu’au bout.

Le commentateurs de Frege et ses successeurs de toutes tendances ont
toujours été obnubilés par la question de la dénotation des noms propres
fictionnels (c’est peut-Etre 1’obsession typique du nom propre, judicieuse-
ment dénoncée plus tard par Austin, car elle conduit selon lui — a moins
qu’elle ne soit due — a I’illusion que les mots doivent toujours désigner
quelque chose de déterminé). Or Frege s’est également occupé de ce qu’il
advient des termes conceptuels dans un contexte fictionnel. Un terme
conceptuel sans dénotation sera un terme qui «cherche a dénoter un
concept qui en réalité n’en est pas un » *. Frege écrit :

1. J. BOUVERESSE, « Fait, fiction et diction », in Cahiers du musée national d’art
moderne,n® 41, 1992, p. 15.

2. Nachgelassene Schriften, p. 262, Posthumous writings, p.243.

3. E.L.P, p. 108-109.

4. BOUVERESSE, op. cit. p.17.



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 191

11 doit &tre déterminé & propos de tout objet s’il tombe ou non sous le
concept : un terme conceptuel qui ne satisfait pas cette exigence quant a
sa dénotation est sans dénotation. Dans cette catégorie tombe par
exemple le mot p&Av (Homere, Od. X, 305) !,

plante magique dont Homere donne quelques caractéristiques, mais guére
déterminantes ; ce qui est désigné par ce mot n’est pas vraiment un concept.
Il est remarquable que Quine ne fasse que reprendre un exemple du méme
type dans la traduction radicale — nous ne savons pas ce qui tombe sous le
terme « Gavagai », ni méme d’ailleurs si « Gavagai » est un nom propre ou
un nom commun.

Or, cette indétermination que Frege entrevoit pour les termes concep-
tuels dans la fiction vaut aussi, dit Quine, pour les noms communs dans le
langage ordinaire.

Quand d’autres langages que le ndtre sont impliqués, la coextensivité
des termes n’est pas une notion manifestement plus claire que la
synonymie 2.

On ne sait pas exactement quelle est leur dénotation, qu’elle soit un
concept ou son extension. Austin ne fera que reprendre la structure de
I’argument de Frege, et prendre a contrepied les interpretes de Frege (dont
il fut le traducteur en anglais), lorsqu’il dénoncera, dans son texte génial
«La signification d’un mot »,

cette croyance étrange que tous les mots sont des noms, c’est-a-dire en
fait des noms propres, et par conséquent qu’ils représentent ou désignent
quelque chose comme le fait un nom propre. Mais 1’idée que les noms
en général “ont une dénotation- au méme titre que les noms propres est
trés étrange 3.

Conclusion : Parler d’objets

Bref, lorsque Frege parle du statut des termes singuliers ou conceptuels
dans la fiction, il semble dire que le discours dans la fiction fonctionne de
maniére autonome, ¢’est-a-dire qu’on n’a pas besoin de supposer, en plus,
I’existence d’entités réelles : elles sont posées par le discours méme (parce
qu’il a un sens, parce qu’il fait comme s’il a une dénotation). On a 1a
I’ébauche de la solution quinienne au probleme ontologique, celle de On
what there is. Mais peut-étre, le discours de la fiction fonctionne comme le

1. Nachgelassene Schriften, p. 133, Posthumous writings, p. 122.
2.W.0.,p.54
3. Ecrits philosophiques, tr., Paris, Seuil, p. 28.



192 SANDRA LAUGIER

discours ordinaire, en est un modele ; ce qui veut dire que le discours dit
«sérieux », véritatif, d’'une part est soumis aux mémes indéterminations
(celles du sens et de la référence), et pose aussi ses objets. Reste a savoir si,
pour Frege, il pose ses objets (par sa nature méme de langage) ou s’il ne
fait que présupposer 1I’existence réelle de ses objets (comme une sorte de
supplément d’ontologie ou d’affirmation de précaution, aussi inutile ou
vide pour le discours lui-méme que le signe d’assertion).

Si I’on regarde, tout simplement, le texte de « Sens et dénotation », on
remarque d’abord, tout au début, la phrase : « si I’on emploie les mots de la
manicre habituelle, c’est de leur dénotation qu’on parle »'. Cela peut
paraitre une affirmation de 1’'usage objectifiant du langage, mais il n’en est
rien, comme le montre I’expression « parler d’une dénotation », d’une
pesanteur toute frégéenne, qui introduit une distance du mot a 1’objet.
Notre langage ne parle pas de dénotations, il parle d’objets (comme le dira
Quine, avec sa brutalité habituelle, dans le texte qui porte ce titre ; «car
comment parler autrement ?»). Dire du langage qu’il parle des dénotations
au méme titre qu’il parle des « sens », ou de quoi que ce soit d’autre, ¢’est
refuser la nature du langage, le fait qu’il parle de toute fagon d’objets et
donc que nous ne pouvons dire « de quoi nous parlons » (car la question est
dépourvue de sens posée absolument, elle ne peut étre posée que dans et
par notre langage). Frege, en faisant de la dénotation une entité déterminée,
séparée du langage, passe donc a cdté de I’apport essentiel de sa quantifi-
cation — la mise en évidence de la capacité du langage a pos(it)er ses objets.

Un peu plus loin, Frege envisage une objection sceptique ?:

D’ou tiens-tu que le nom “La lune” a une dénotation ? D’oi tiens-tu que
quoi que ce soit ait une dénotation ? — Je réponds que, en disant “la
lune”, il n’est pas dans notre intention de parler de notre représentation
de la lune, et que nous ne contentons pas non plus du sens ; nous suppo-
sons une dénotation (Wir setzen eine Bedeutung voraus)®.

Que veut dire Frege ici par supposer ? Présupposer 1’existence d’une
dénotation, ou poser (posit, dirait Quine) une dénotation, un objet par
I’'usage méme du langage, par I’acte de dénoter ? Frege reste a mi-chemin
des deux hypotheses. En témoigne la suite du texte :

Ce peut &tre une erreur que de supposer une dénotation, et de telles
erreurs se sont effectivement produites. Mais, que nous nous trompions
ou non, il n’est pas besoin de répondre ici a cette question ; il suffit de
mettre en évidence I'intention tacitement impliquée dans la parole et la

1. ELP, p. 104.

2. Nous suivons I’analyse de Ph. de ROUILHAN, « Discours sans objet », in Essais
sur le langage et ’intentionalité, Laurier et Lepage éds., Montréal/Paris, Bellarmin-
Vrin, 1992.

3.ELP,p.107.



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 193

pensée, pour qu’il soit 1égitime de parler de la dénotation d’un signe,
méme s’il convient d’ajouter : au cas ou une telle dénotation existe '

Dans ce passage, qui nous servira donc de conclusion, on voit exacte-
ment ou sont les deux mythes de Frege, et leur lien mutuel : le mythe de la
signification — quand Frege parle d’une «intention tacitement impliquée
dans la parole et la pensée » (comme si la parole et la pensée, ce n’était pas
la méme chose, et donc comme s’il pouvait y avoir 1a quoi que ce soit de
tacite), et le mythe de la référence — quand Frege se sent obligé d’ajouter
au cas ou une telle dénotation existe.

Frege, en faisant de I’existence de 1’objet une présupposition supplé-
mentaire, voire protectrice (comme si 1’ontologie était affaire de
«patronage », pour reprendre 1’expression ironique de Quine 2), qui serait
nécessaire a la vérité du langage, a donc manqué deux tournants: le
tournant phénoménologique, 1’idée d’intentionnalité (mais il m’est heureu-
sement impossible de détailler ce point ici *) et, tout simplement, le tournant
linguistique. Certes, il I’avait entrepris en séparant pensée et représentation,
et en identifiant pensée et sens. Mais il n’est pas parvenu a identifier sens et
langage, langage et réel — bref & unir ce qu’il fallut bien commencer par
distinguer. Et en cela Frege a moins €té un précurseur (le grand-pere de la
philosophie analytique, dixit Dummett) qu’un modele pour ses successeurs
anglo-saxons ; car la philosophie analytique (en témoignent récemment
encore son interprétation de la phénoménologie, ou ses avatars
cognitivistes) n’a pas non plus voulu, ou pu continuer dans la voie, ouverte
au début du siecle, de ’'unification du langage naturel et de la vérité — a
I’exception de Wittgenstein, Quine (par exemple dans « On what there is »,
ou « Speaking of objects ») et Austin, qui se sont obstinés a vouloir détruire
le mythe de la signification avec celui de la référence. Le tournant
linguistique est encore devant nous.

Sandra LAUGIER
Maitre de Conférences a I’ Université de Rennes 1

1. EL.P, p.108.

2. « To call a posit a posit is not to patronize it », W.0., p.22.

3. Cf. J. BeNOIST, « Husserl et le mythe de la signification », in Tijdschrift voor
filosofie, 1995.






LA LOGIQUE GENETIQUE HUSSERLIENNE,

QUELLE « LOGO-PHANIE » ?!

Genetische Logik correspond a 'un des titres auxquels Husserl avait
pensé pour désigner ce que M. Fleischer a quant a elle, dans son
Introduction au Husserliana X1, nommé Analysen zur passiven Synthesis. Il
s’agit en 1’occurrence du titre d’un Cours de quatre heures qu’il prononga a
plusieurs reprises 2. Ce Cours est par ailleurs mentionné par L. Landgrebe
dans son Introduction a Erfahrung und Urteil?, a titre de matériau de base
de son texte, de «Leitfaden» et de «Grundgedanken» : «Sie [die
Vorlesung] wurde der Ausarbeitung zugrunde gelegt ». A tort, Landgrebe
fait remonter ce Cours a 1919-1920. M. Fleischer le mentionne également
dans son Introduction aux Analysen zur passiven Synthesis*, en indiquant
qu’il a été prononcé pour la premiere fois en 1920-21, et en renvoyant
d’ailleurs sur ce point & 1'Introduction de L. Landgrebe. Elle se réfere
également a la remarque de R. Boehm dans son Introduction a Erste
Philosophie 5 qui confirme que ce Cours fut prononcé en 1920-21 et non en
1919-20, et qui mentionne qu’une grande partie des Analysen zur passiven

1. Je tiens ici & remercier Monsieur Spileers des Archives-Husserl de Leuven, qui
m’a obligeamment fourni des éclaircissements concernant le statut des Analysen zur
passiven Synthesis, ainsi que D. Lohmar des Archives-Husserl de Koln, avec qui j’ai pu
longuement discuter, de ce point notamment, en septembre 1993.

2. Hua X1, p. XIV, n. 1. L’éditeur de Hua X1 indique que ce Cours fut tout d’abord
prononcé sous le titre Logik (1920-21), puis Ausgewdhlite phdnomenologische Probleme
(1923), enfin Grundprobleme der Logik (1925-26).

3. Erfahrung und Urteil, Untersuchungen zur Genealogie der Logik (EU), rédigé et
édité par L. Landgrebe, Prag, Academia-Verlag, 1939, nouvelle édition photo-
mécanique, Hambourg, Claassen & Goverts, 1948, rééd. 1954, p. VIII.

4. Analysen zur passiven Synthesis, La Haye, Nijhoff, 1966, Hua XI (APS), p. XX,
n. 1.

5. Erste Philosophie, La Haye, Nijhoff, 1959, Hua VIII, p. XXXV, n.5.



196 NATALIE DEPRAZ

Synthesis se trouve dans Erfahrung und Urteil '. Voila la filiation de ces
deux derniers textes attestée : « logique génétique » est un titre qui elit pu
s’ appliquer tout autant & I’'un qu’a 1’ autre.

Or, aussi bien les Analysen zur passiven Synthesis que Erfahrung und
Urteil proposent une genese des formes prédicatives logiques a partir de la
sphere anté-prédicative d’ordre sensible, les Analysen zur passiven Syn-
thesis s’en tenant a I’explicitation de cette dimension pré-logique, qu’elle
soit passive ou active, tandis que le second texte reconstitué par L.
Landgrebe restitue I’ensemble du parcours du pré-logique au logique,
jusqu’aux formes supérieures, y compris le champ des essentialités. La
question générale soulevée par la problématique strictement husserlienne
d’une «logique génétique » est par conséquent celle du mode d’articulation
spécifique du logique et du sensible. Cette expression, «logique
génétique », souleéve de prime abord une difficulté de principe. Elle est
entachée d’une forme de circularité qui semble la vouer a 1’inadéquation :
comment penser la genese de la logique a partir du non-logique ? Ce non-
logique, comme non-logique, reléve-t-il encore de la logique ? Convient-il
d’envisager la négation, moins comme une privation que comme une
pré-position, une positivité préalable, auquel cas le non-logique serait en
fait du pré-logique ? Plus que simplement inadéquate, I’expression de
«logique génétique » fait signe vers une aporie proprement phénoméno-
logique, une aporie constitutive de 1’émergence de la dimension phéno-
ménologique elle-méme. La genése de la logique n’est pas son origine,
mais contraint a penser une originarité située en continuité avec ce qui n’est
pas elle, un sensible déja logifié et, de manieére réversible, une logique
toujours reconduite a son enracinement sensible. On est ici au plus prés
d’un reglement dialectique de la dite aporie. Comment la logique phéno-
ménologique se distingue-t-elle cependant de toute logique dialectique ? On
tentera de formuler une réponse a cette question dans le deuxiéme temps du
parcours, en examinant, & partir de la position de Eugen Fink 2 I’égard de la
logique génétique, le statut d’une dialectisation de la logique phénoméno-
logique et le risque qu’a ce compte elle encourt.

Cette articulation du logique et du sensible, pour recevoir un sens
proprement phénoménologique, implique que 1’on procéde parallélement a
une démarcation ferme vis-a-vis de 1’approche empiriste qui, pour le dire
vite, pense la formation des idées générales a partir des choses indivi-

1. Le manuscrit F I 37 correspond, dans sa partie terminale, 4 I’Introduction ainsi
qu’a la premiére partie des APS, intitulée Modalisierung, le manuscrit F I 38, dans sa
totalité, & la deuxie¢me partie intitulée Evidenz. La partie initiale du Ms. F I 37 est
publiée dans le texte de Compléments IV de Formale und transzendentale Logik (cf.
n. 17 et 18 ici méme), la partic médiane disséminée dans les divers appendices des
Analysen zur passiven Synthesis. Quant au Ms. F I 39, troisiéme manuscrit 4 faire aussi
partie de ce cours-matrice de 1920-21, il est a ce jour inédit.



LA LOGIQUE GENETIQUE HUSSERLIENNE, QUELLE « LOGO-PHANIE » ? 197

duelles sur le modele d’une généralisation psychologique de 1’individuel
envisagé comme singularité irréductible !. C’est dire que cette genése n’est
pas a comprendre comme empirique, ¢’est-a-dire comme psychologique ou
naturelle, mais comme transcendantale, a I’encontre méme du sens que
Husserl attribue alors a la dimension génétique identifiée a une position
psychologique et empiriste qu’il rejette. C’est dire également que, envisagé
d’un point de vue phénoménologique c’est-a-dire ici eidétique, 1’empirisme
n’atteint en aucune maniere le général au sens fort. L’idée d’une « logique
génétique » implique par conséquent un processus d’idéation ou d’idéali-
sation du sensible, ce qui donne tout son sens a la définition 1évinassienne
de la phénoménologie husserlienne comme «idéalisme du sensible »,
laquelle, par dela sa possible inflexion critique a 1’égard de 1’idéalisme
husserlien en tant que position doctrinale thétique ?, reléve un trait décisif
de la démarche phénoménologique : le sensible n’est phénoménologique
que s’il est appréhendé a distance de lui-mé&me, dans 1’écart procuré par son
idéalisation tendancielle. Une sensation brute est un non-sens phénoméno-
logique. La sensation phénoménologique est toujours vécue, c’est-a-dire
tant soit peu idéalisée car réfléchie, méme s’il s’agit encore d’un embryon
de réflexion, soit d’une quasi-réflexion. Partant, une logique phénoméno-
logique ménage une gradation continue dans 1’idéalisation du sensible,
depuis le vécu immanent subjectif jusqu’aux formes les plus universelles
car objectives de la pensée. C’est dire que, en tant que tel, le sensible nu est
une abstraction phénoménologique. Pour étre phénoménologiquement
concréte, la sensation est d’emblée idéalisée. 1.’ abstraction de la sensation,

1. Cf. Hume and Husserl de R.T. MURPHY (La Haye, Nijhoff, “Phaenomenologica”
79, 1980), ainsi que Husserl ¢ Hume de R. DONNICI, Per una fenomenologia della natura
umana (Milano, Franco Angeli, 1989, “Collana di filosofia”). Tout en faisant droit a
I’empirisme lockien mais surtout humien dans Erste Philosophie 11 ainsi que dans la
Krisis en tant que radicalisation du doute cartésien, qui est rupture du dogmatisme et
libération décisive a I’égard des présuppositions, HUSSERL a trés tdt, d&s la deuxiéme des
Logische Untersuchungen intitulée « L unité idéale de I’espece et les théories modernes
de I’abstraction », opéré une délimitation critique par rapport a I’empirisme, laquelle
engage au principe une différenciation entre généralisation psychologique et variation
eidétique, a titre de méthodes différentes d’acces au général. Husserl méne dans cette
recherche logique une critique commune mais différenciée de I’abstraction empiriste,
qu’elle soit lockienne — et en ce cas pensée comme séparation, mise en commun par
ressemblance et liaison (§§ 9-10) —, millienne et nominaliste — appréhendée des lors
comme la seule ceuvre de I’attention (§ 13), ou encore humienne (ch. V, §§ 32 4 39) —et
des lors congue comme inductive, induction alimentée par I’habitude et sédimentée par
la croyance.

2. Précisons la signification de I’idéalisme pour HUSSERL : « Naturellement le terme
d’idéalisme ne vise pas ici une doctrine métaphysique mais cette forme de la théorie de
la connaissance qui reconnait dans 1’idéal la condition de possibilité d’une connaissance
objective en général, au lieu de I'écarter par une interprétation psychologiste. » (II¢ RL,
Introduction, LU, 11, 1, p. 108)



198 NATALIE DEPRAZ

tel est en effet le paradoxe propre a 1’empirisme selon Husserl. L’abstrac-
tion par laquelle le phénoménologue accéde au général n’a en ce sens rien a
voir avec l’abstraction «au sens impropre du mot», I’abstraction
empiriste '. Des lors, I’idée de continuité s’impose comme essentielle a
toute logique phénoménologique. Elle s’érige contre toute pensée dualiste
qui, sous des formes plus ou moins raffinées, impose une rupture entre
I’ordre du sensible et celui de la pensée dont la logique est la forme
éminente, que ce soit pour déprécier I’un (Descartes: les sens nous
trompent) ou I’autre (Merleau-Ponty : I’intellectualisme est une pensée
désincarnée). L’idée directrice est donc que les « phénomenes » ne sont pas
«pléniers » ni 1I’objet « réel » seulement parce que le sensible en serait le
critere ultime et décisif, que I’apparaitre n’est pas déterminé comme phéno-
ménologique parce qu’il serait d’abord d’ordre sensible, mais qu’il y a bel
et bien un apparaitre spécifique du logique - disons pour I’heure et encore
trop briévement, une auto-donation du logique par idéation -, qui est tout
autant — voire plus — doté de plénitude, pour autant, d’ailleurs, que ce terme
soit ici encore approprié?. Il s’agirait par 1la de ticher de penser la
pertinence phénoménologique de ce que I’on pourrait nommer, si le terme
n’était pas inédit, une « logo-phanie », et ce afin de dégager la spécificité de
I’apparaitre propre au logique.

En bref, appréhender la logique génétique comme logique phénoméno-
logique contraint a une démarcation rigoureuse par rapport aux méthodes
empiriste tout autant que dialectique, c’est-a-dire a4 deux autres formes de
genese non-phénoménologique du logique que sont le psychologisme et le
logicisme, dans le but de faire ressortir la fécondité de la genese transcen-
dantale du logique. Il sera alors temps de faire droit a la contrainte phéno-
ménologique de la liaison entre logique et eidétique. Peut-on penser une

1. Op. cit., p.107.

2. Op. cit., p. 145: «[...] idéation évidente par laquelle le général nous est donné
“lui-méme”. »

3. Cette thése va a ’encontre de la reconduction opérée par J.-L.. MARION dans son
article intitulé « Le phénomene saturé » (in : Phénoménologie et théologie, J.-F. Courtine
éd., Paris, Critérion, 1992) du phénomene au phénomene sensible, comme si le sensible
était le critere phénoménologique ultime de la phénoménalité. Cette restriction conduit a
la mise hors-jeu de la logique et de I’idéalité mathématique au nom de leur « pauvreté
en intuition ». Y a-t-il pauvreté intuitive de la catégorie, alors méme que Husserl élabore
une intuition éminente dite « catégoriale », et également une intuition eidétique ? N’y a-
t-il pas 1a une ligne de force de la phénoménologie husserlienne qui la démarque juste-
ment de I’étroitesse phénoménale kantienne ? Cette intuition ne saurait donc étre dite
«marginale », et la question se pose de savoir si elle ne fournit pas un paradigme (le
paradigme) de la pensée de la phénoménalité husserlienne (cf. p.94-95 de I’article).



LA LOGIQUE GENETIQUE HUSSERLIENNE, QUELLE « LOGO-PHANIE » 7 199

logique phénoménologique qui ne soit pas eidétique ? La génétisation de la
logique n’impose-t-elle pas une eidétique renouvelée ' 7

L. Une logique généalogique :
de la dés-idéalisation a l’idéalisation

En précisant le titre de Erfahrung und Urteil par un sous-titre —
«Recherches en vue d’une généalogie de la logique » — L. Landgrebe tente
d’emblée de court-circuiter la circularité constitutive a I’ceuvre dans I’idée
de «logique génétique » mentionnée plus haut. Ce sous-titre a pour vertu
d’expliciter ce que cette derniere expression peut recéler de compact voire
d’opaque. Cependant, ne fait-elle pas que déplacer la difficulté en introdui-
sant une nouvelle notion, celle de « généalogie » héritée de Nietzsche, qui
apparait au fond tout aussi problématique2? Husserl, sans parler directe-
ment de généalogie, fait a plusieurs reprises usage, aprés Kant, du terme
d’ «archéologie »3. Le principe (&pyY) y est défini, a rebours de toute
problématique du commencement entendu comme fondement positif et
substantiel, comme visée rétrocessive a 1’originaire, conversion téléo-
logique a rebours (Zuriickwendung), sol originaire d’emblée pensé comme
source d’évidence, jaillissement permanent d’étre. Ce principe sans

1. Ces questions s’inscrivent dans le prolongement des réflexions de M. RICHIR sur
le statut du langage phénoménologique, déployées dans son dernier ouvrage Médita-
tions phénoménologiques. Phénoménologie et phénoménologie du langage (Grenoble,
Millon, 1992). Elles laissent toutefois entendre que la contrainte eidétique de la phéno-
ménologie ici appréhendée comme logique, ne saurait étre purement et simplement
dissoute sous prétexte qu’elle vire & un « essentialisme », selon le terme de Merleau-
Ponty repris par M. Richir.

2. Introduit en philosophie par Nietzsche 2 titre d’histoire critique de la morale
comme science des valeurs, le terme de généalogie hérite immanquablement des
connotations biologiques qui constituent son fond de départ dans les textes d’Hésiode et
jusqu’a Darwin. Sa reprise dans un contexte phénoménologique s’attache avant tout a sa
dimension critique (donc méthodologique), tout en y mélant également — comment
I’éviter - I’idée (parfois suspecte) d’une recherche de I’ originaire.

3. Erste Philosophie 11, Hua VIII, Introduction, p. 4 : « Urquellenwissenschaft »,
traduit par «science archéologique », qui désigne la « philosophie premié¢re » comme
«science de la subjectivité transcendantale » ; ch. II, 31e legon, p.29 : « Archiologie »
(deux occurrences), traduit par « archéologie » ; Ms. C (1932), intitulé « Phinomeno-
logische Archiologie ». KANT introduit la notion d’une « archéologie de la nature » au
§ 80 de la Kritik der Urteilskraft dans le cadre de la « Méthodologie de la faculté de
juger réfléchissante ». Sur le mode d’une stricte pensée réfléchissante qui ne saurait
conclure a I’objectivité déterminante d’un tel processus dans la nature, 1’archéologie
confere a la pensée de I’ originaire la forme d’une téléologie, a titre de réflexion heuris-
tique pour une connaissance simplement descriptive. On sera amené a voir combien la
logique génétique husserlienne se rapproche méthodologiquement de la « réflexion » au
sens kantien.



200 NATALIE DEPRAZ

fondement coincide ainsi avec sa visée : il est &pyn en tant que téAog. Sans
doute convient-il d’entendre 1I’idée de généalogie dans un sens analogue.
Ces notions de généalogie ou d’archéologie requiérent en tout état de cause
une compréhension elle-méme radicalisée de la réduction. Comme c’est
aussi le cas chez Kant, la méthode archéologique impose une structure
radicale de réflexivité qui conduit chez Husserl a juger insuffisant le simple
exercice de la réduction et a rendre nécessaire la production d’une réflexion
sur la méthode, soit une « théorie de la réduction phénoménologique ». Ceci
est le projet spécifique, non-cartésien, de Erste Philosophie. Dans
Erfahrung und Urteil, la radicalisation de la réduction emprunte plutdt la
voie d’une rétrocession au sol originaire de donation du monde qui, dans le
cadre précis de la logique, regoit alors 1’épitheéte d’anté-prédicatif. Il y a 1a
aussi conversion réflexive, non-cartésienne, approfondissant la simple
réduction transcendantale de type cartésien visant 1’apodicticité. Or I’idée
d’une « réduction archéologique » est le théme central de la Krisis, a titre de
mise au jour de I’ &pyn) — de la source originaire, de I’originarité téléo-
logique — de I’Histoire. La réduction génétique a I’ceuvre dans Erfahrung
und Urteil doit donc €tre appréciée dans son étroite proximité avec la voie
non-cartésienne du monde de la vie. D’un point de vue strictement textuel,
ce parallele est rendu pertinent par les références & la Krisis égrénées en
note de I’'Introduction d’ Erfahrung und Urteil'. Landgrebe inscrit ainsi
explicitement le propos de la logique génétique dans le cadre méthodo-
logique de la «voie cosmologique» de la Krisis?. Précisons le type de
communauté structurelle de la réduction qui prévaut dans ces deux textes, &
I’aide des notions-vectrices de Riickgang (retour) et de Zuriickfrage
(question-en-retour), lesquelles jouent un rdle central dans la méthode
réductive proposée au texte de Complément IV de Formale und transzen-
dentale Logik®. Ce dernier texte devait initialement servir d’Introduction
aux Analysen zur passiven Synthesis dont on sait la proximité textuelle

1. EU, § 10 «Le retour a I’évidence de I’expérience comme retour au monde de la
vie. Démantelement (Abbau) des idéalisations qui voilent le monde de la vie», § 11 et
§ 12 notamment.

2. Peut-étre convient-il plus justement de parler, a propos de la voie suivie dans la
Section III. A dans la Krisis, d’une « voie cosmologique » que d’une « voie de I’onto-
logie » comme le fait I. KERN dans son article « Die drei Wege zur transzendental -
phaenomenologischen Reduktion in der Philosophie Edmund Husserls », Tidjschrift
voor Filosofie, 1962, p. 303-349, rassemblant sous cette expression ce que d’autres
interprétes — qu’il cite d’ailleurs en début de son article : Fink, Boehm (op. cit., p.304) —
avaient distingués en termes de voie de critique des sciences positives et de voie de
I’ontologie.

3. Formale und transzendentale Logik, Hua XVII (FTL), Ergiinzender Text IV,
p.370 sv. IX. «Riickgang vom theoretischen Logos auf das vortheoretische, sinn-
gebende BewuBtseinslebens ». Cf. notamment p. 373.



LA LOGIQUE GENETIQUE HUSSERLIENNE, QUELLE « LOGO-PHANIE » ? 201

avec Erfahrung und Urteil '. Le retour rétrocessif y est a la fois présenté
comme retour au pré-théorique (vortheoretisch), au sensible, a la vie
fluante vivante (lebendig stromenden Leben) et au pré-langagier (vor-
sprachlich)?. Sa structure générale est celle d’une Riickfrage depuis «la
théorie pour ainsi dire morte, devenue objective » (sozusagen toten,
objektiv gewordenen Theorie) a «la vie fluante vivante» (lebendig
stromenden Leben), depuis les « propositions, les théories achevées »
(fertig) ala «conscience pensante » et au « contexte plus large de la vie de
conscience » 3. Or, aux §§ 10 et 11 de Erfahrung und Urteil, 1a notion de
Riickgang est récurrente, au point de désigner la structure commune
d’accés aux évidence anté-prédicatives et au « monde» comme « sol
universel de toutes les expériences singulieres », comme «monde de
I’expérience pré-donné immédiatement et avant toute opération logique »*.
Ce «retour au monde de ’expérience », poursuit le texte, est « retour au
“monde de la vie”, ¢’est-a~-dire au monde dans lequel nous vivons toujours
déja, et qui constitue le sol de toute opération de connaissance et de toute
détermination scientifique ». Or le sens de ce retour y est d’emblée distin-
gué de toute interrogation « psychologique », qu’elle soit comprise au sens
empirico-naturel ou au sens d’une psychologie phénoménologique .
L’interrogation génétique visée est proprement cosmologique: elle se
réinscrit a ce titre dans le mouvement régressif de dés-idéalisation de la
logique et des mathématiques a 1’ceuvre dans la Krisis, pour faire
ré-advenir ’expérience originaire du monde de la vie voilée par 1’idéali-
sation scientifique, au point que ’image du « vétement d’idées » de la

1. Ce point nous a été communiqué par M. SPILEERS des Archives-Husserl de
Leuven, que nous remercions chaleureusement. La traduction italienne des Analysen zur
passiven Synthesis publiée sous le titre Edmund Husserl Lezione sulla sintesi passiva,
Edizione Guerini, 1993, “Saggi” 32, tr. Vincenzo Costa, présent. Paolo Spinicci, a
reproduit le texte de Complément IV de Formale und transzendentale Logik, Introduc-
tion effective des APS, en Appendice a la traduction, et ce, sur les conseils des
Archives-Husserl. L. LANDGREBE signale par ailleurs dans son Introduction a EU
(p. VIII) que Formale und transzendentale Logik devait initialement servir d’Introduc-
tion au Cours « Genetische Logik », manuscrit en grande partie commun aux APS et a
EU.

2.FTL,p.373.

3. FTL, ibid.

4.EU, §10, p. 38.

5. EU, § 11,p. 45: «[...] le retour nécessaire aux évidences les plus originaires de
I’expérience ne peut étre accompli avec les moyens de la psychologie. Une psychologie,
méme 1a ou elle est pure, la ou elle concerne le pur vécu et ce qui est effectivement
donné 2 la conscience, [...] méme au cas ol elle poursuivrait la fondation des évidences
du jugement dans les évidences anté-prédicatives, [...] interrogerait pourtant nécessai-
rement les vécus corrélatifs de 1’évidence comme vécus de sujets qui sont déja juste-
ment des sujets de notre monde, — d’un monde, donc, déja recouvert d’idéalisations
multiples et toujours apercu selon le sens que lui donnerait ce revétement [...] ».



202 NATALIE DEPRAZ

Krisis y est purement et simplement reprise et les passages correspondants
littéralement cités '. Par dela la subjectivité transcendantale cartésienne, il
convient de faire émerger une subjectivité entendue en un sens plus radical,
dé-sédimentée, une subjectivité opérante (fungierend)?, par quoi 1’a priori
du monde ou, «I’origine du monde »* elle-méme comme dit Landgrebe
reprenant I’expression de Fink coincide, selon la structure corrélative de la
voie du monde de la vie de la Krisis, avec 1’a priori subjectif universel le
plus profond. La subjectivité transcendantale génétique ainsi dégagée fait
littéralement corps avec le monde appréhendé lui-méme dans sa genése
transcendantale. C’est dire que la logique génétique dont la généalogie est
ici retracée est bien entendu transcendantale ¢, mais en un sens plus radical .
que sa seule acception cartésienne.

Le § 11 de Erfahrung und Urteil assigne d’ailleurs deux tiches corréla-
tives a la logique transcendantale, I’une correspondant & une « phénoméno-
logie de la constitution », I’autre a une « généalogie » 3. De ces deux taches,
seule la seconde est univoquement génétique 6. C’est cette tiche-la que
prend d’ailleurs en charge Erfahrung und Urteil, a titre d” «élucidation de
I’origine du jugement prédicatif ». La logique génétique ne se veut donc en
rien descriptive. Sans pour autant parler de «logique statique », Husserl
distingue clairement entre logique descriptive (statique) et logique explica-
tive (génétique) dans un texte des Analysen zur passiven Synthesis intitulé
«Statische und genetische phianomenologische Methode »7. Or 1. Kern fait
remonter cette problématique génétique appréhendée dans son sens phéno-
ménologique strict & une « phase relativement tardive de [1’] évolution [de
Husserl] » et, plus précisément, aux années 1917-2138, c’est-a-dire aux
années correspondant a 1’approfondissement de la question de la tempora-
lité dans les manuscrits de Bernau et a I’émergence thématique d’une
problématique de la passivité dans les Analysen zur passiven Synthesis.
Tout en utilisant déja le concept de genése a I’époque des Idées directrices
... en un sens qui n’est déja plus simplement psychologique ou empirique
comme dans la Philosophie de [’arithmétique, il qualifie encore de

1. EU, p.42-43.

2. EU, p.417.

3. EU, p.46.

4. « Transzendentale Logik » est le titre commun aux Konvolute F137 et FI 38
correspondant aux Analysen zur passiven Synthesis (APS, p. XIV).

5.EU, §11,p.51.

6. L. KERN, « Statische und genetische Konstitution», in R. BERNET, I. KERN et E.
MARBACH,Edmund Husserl Darstellung seines Denkens, Hambourg, Meiner, ch.7,
pp. 181-190, tr. par nos soins in Alter, n° 2, 1994.

7. APS, Ergdnzende Texte, B. Abhandlungen, « Statische und genetische phino-
menologische Methode », pp. 336-346.

8. 1. KERN, op. cit., p. 181.



LA LOGIQUE GENETIQUE HUSSERLIENNE, QUELLE « LOGO-PHANIE » ? 203

« génétique » la phénoménologie constitutive dans son ensemble, par oppo-
sition a I’ontologie qui considére des unités objectives fixes. La premiére
étudie
I’unité dans le flux, a savoir comme unité d’un flux constituant, elle
s’attache aux mouvements, aux écoulements dans lesquels une telle

unité [...] est le corrélat de 1’identité. Cette considération est d’une
certaine maniere cinétique ou “génétique” [...]"

Les guillemets apposés a « génétique » ainsi que son équivalence avec
«cinétique », avec 1’idée également, indiquée un peu plus loin, d’une téléo-
logie immanente, ainsi que le choix de terme « katastématique » pour
désigner le « mode de considération ontologique »2, laissent penser qu’il
s’agit encore ici d’un usage impropre parce qu’insuffisamment strict de la
méthode génétique. Ce n’est qu’en 1921 que ce couple cinétique/ katasté-
matique sera réinvesti phénoménologiquement par la distinction statique/
génétique, pour y désigner deux formes d’analyses constitutives, soit
encore deux types de logiques*. Outre la distinction beschreibende/ erklii-
rende Phdnomenologie, explicitée en analyse des « formes d’essence dans
la conscience pure et [de] leur ordre téléologique dans le royaume de la
raison possible sous les termes “d’objet” et de “sens” » et en « genése selon
des lois », Husserl scinde la phénoménologie en « phénoménologie constitu-
tive » et « phénoménologie de la genese »+. La logique génétique impose
par ailleurs une prise en vue de la distinction entre deux formes de genese,
active et passive, dont la seconde fonde la premiere selon un lien de
motivation associative : la production active de jugements suppose le
soubassement passif de I’expérience anté-prédicative’. En ce sens, la
méthodologie génétique semble s’appliquer généralement, y compris a la
logique, laquelle ne parait pas imposer de contrainte particuliére a I’analyse
génétique.

1. Hua V, Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie phéno-
ménologique pure, Livre troisieme, La phénoménologie et les fondements des sciences,
Paris, PUF, tr. (mod.) par D. Tiffeneau, 1993, extrait de 1I’Appendice I, § 6, intitulé
«Signification du probléme de la constitution. Phénoménologie et ontologie », p. 129.
Cf. également 1. Kern, op. cit., pp. 182-183. D. TIFFENEAU interpréte le choix de
cinétique ainsi que les guillemets de « génétique » dans les termes d’une prudence de
Husserl devant le naturalisme ambiant. Elle rattache cette problématique « cinétique » au
motif de la Urkonstitution, contemporain dit-elle. 11 nous semble que ce dernier motif
renvoie précisément a un sens plus strict de la méthode génétique qui ne s’en tient pas a
la prise en vue de I’écoulement des vécus dans leur multiplicité (op. cit., p.211, n. 1).

2. Hua V, p.129.

3. Hua V, tr. cit., p.261, n. 3 2 I’ Appendice L

4. APS,p.340,n. 1.

5. FTL, §§85-86 ; L. KerN, op. cit., pp. 186-187.



204 NATALIE DEPRAZ

Ceci dit, on peut se demander si la logique n’est pas la « discipline » qui
offre au fond le plus de résistance a une analytique génétique' dans la
mesure elle s’inscrit par principe, du fait de son objet, dans I’ordre de
I’idéalité, et requiert un soubassement passif lui-méme idéalisé. En d’autres
termes, 1’idée d’une logique génétique ne contraint-elle pas & penser une
esthétique transcendantale dont la phénoménalité soit d’emblée située au
niveau de 1’idéel sinon de I’idéal ? Comment dégager a partir de la une
sensibilité passive et associative, si celle-ci est d’entrée de jeu investie en
idéalité ? Tout en reprenant cette expression a Kant, Husserl prend bien
soin de distinguer 1’esthétique transcendantale généalogique qu’il promeut
de I’exposition des formes aprioriques de la sensibilité — I’espace et le
temps — située au début de la Kritik der reinen Vernunft*. Plus précisément,
on peut distinguer, a la suite de I. Kern?, trois acceptions phénoméno-
logiques principales de 1’esthétique transcendantale. En un premier sens,
tres référé a Kant, elle correspond, dans le cadre de la constitution de la
chose (Dingkonstitution), a la premiere couche constitutive de 1’expérience,
de type phantomatique (Phantomstufe), avant méme 1’objectivité procurée
par la chose réelle (Realitdtsstufe)*. Tout en se présentant comme une
recompréhension de la distinction kantienne de 1’esthétique et de
’analytique, cette premiere définition recompose 1’opposition principielle
de la sensibilité et de I’entendement en termes constitutifs et aperceptifs.
Husserl dégage ainsi au niveau méme de l’esthétique des synthéses
d’aperceptions phantomatiques que Kant ne place quant a lui qu’au niveau
de I’analytique °. En un second sens, I’esthétique transcendantale désigne la
problématique de la constitution primordiale et la sphére de la primordialité
en général ®. Mais c’est surtout, en troisiéme lieu, sa compréhension en

1. Plus méme que [’éthique, dont le caractere de pureté formelle thématisé a partir
du Hua XXV, Vorlesungen iiber Ethik und Wertlehre (1908-1914), La Haye, Nijhoff,
1988, ne laisse entrevoir ni ce que serait une éthique transcendantale, ni a fortiori sa
« génétisation ».

2. HUSSERL parle d’une «nouvelle esthétique transcendantale » a propos de sa
phénoménologie de I’expérience dans un passage du Ms. F I 37, 68b, non-retenu dans
I’édition allemande (c¢f. Introd. a la traduction italienne, op. cit., n. 14).

3. I. KErN, Husserl und Kant, Eine Untersuchung iiber Husserls Verhdltnis zu Kant
und zum Neukantianismus, La Haye, Nijhoff, 1964, “Phaenomenologica” 16, §21
«Kants Unterscheidung von transzendentaler Asthetik und transzendentaler Analytik »,
pp. 250-257 et, plus précisément, p. 253 sv.

4. Hua V, Ideen 111, p. 30.

S. Hua V11, Beilage XX (1908), p. 386 et Beilage XXI (1916), p. 404.

6. Le passage le plus explicite sur ce point se situe au § 61 des Cartesianische
Meditationen : « Nous pouvons désigner I’ensemble extrémement riche des recherches
ayant trait au monde primordial (qui forment toute une discipline) par le terme d’ « Es-
thétique transcendantale », pris en un sens trés élargi. Nous empruntons ce terme
kantien, parce que les recherches sur le temps et I’espace de la Critique de la raison
pure visaient nettement — bien que d’une maniere extrémement limitée et peu claire —



LA LOGIQUE GENETIQUE HUSSERLIENNE, QUELLE « LOGO-PHANIE » ? 205

termes de perception, nature ou monde pré-scientifique qui est la plus
topique ici. Esthétique transcendantale n’est pas tant a situer alors au
regard de ’analytique que de la logique transcendantale. C’est dans cette
acception que se pose le probleme de 1’idéalisation de la sensibilité, ainsi
que de sa nécessaire teneur en idéalité : ’idée n’est-elle que la mise en
évidence logique d’une expérience sensible ol le niveau logique est déja
présent d’un point de vue constitutif, sans avoir ét€ analysé c’est-a-dire
thématisé comme tel ? Ou bien I’'in-forme-t-elle de maniére nouvelle ? En
fait, la possibilité de 1’idéalisation se trouve déja dans la couche phantoma-
tique, mais elle adopte une forme nouvelle au niveau proprement logique.
Il convient donc de penser une dimension déja idéalisée du phantdme, de
méme que Husserl parle lui-méme de « sensibilité secondaire » (sekunddre
Sinnlichkeit)'. La secondarité de la sensibilité, «loi générale de la
conscience de I’habituel », est en effet constitutive. La constitution des
objets idéaux requiert une idéalisation immanente a la sensibilité qui lui
confere une dimension primordialement seconde. En ce sens, logique et
esthétique ne s’opposent pas, mais se précedent ’une I’autre 2, au point de
donner lieu a I’affirmation selon laquelle « nous sommes deja loglclens
sans le savoir » 2. ‘

Le mode d’engendrement des idéalités catégoriales a méme une
esthétique elle-méme originairement dosée en idéalité apparait fort
différent du rapport de Fundierung qui prévaut dans la VI®¢ Recherche
logique entre intuition sensible et intuition catégoriale. Ce schéme de
Fundierung a certes pu €tre mécompris comme un indice de dimension
génétique. 11 correspond seulement a une structuration par étagement de la
constitution qui impose la subordination constitutive de certains objets par
rapport a d’autres, ici en 1’occurrence de 1’objet catégorial («la table est
jaune ») par rapport aux objets sensibles qui y sont présupposés (« table » ;
«jaune ») 4. Cette logique n’a de génétique que I’apparence, dans la mesure
ou elle maintient fermement 1’opposition duelle des plans sensible et
catégorial.

un a priori noématique de I’intuition sensible ; cet a priori, élargi jusqu’a I’a priori
concret de la nature intuitive, purement sensible (de la nature primordiale), exige le
complément phénoménologique trans cendantal des problémes de la constitution. »

1. APS, p.342.

2. APS,p. X1V sv.

3.APS,p.XV.

4. I. KERN, « Statische und genetische Konstitution », op. cit., p. 183. Cf. aussi Hua
V, p-125.



206 NATALIE DEPRAZ

II. La logique génétique,
radicalisation de la logique transcendantale ?

La génétisation phénoménologique de la logique ne conduit-elle pas,
par contrecoup, a radicaliser sa dimension transcendantale jusqu’a avérer
une limitation ? Si I’idéalisation est le Faktum de la logique génétique, si la
genese est d’emblée transcendantale et I’esthétique qui en forme le milieu
originairement idéalisée, le niveau transcendantal n’apparait-il pas comme
une limite méthodologique nécessaire de la logicité phénoménologique ?
Ou bien celle-ci se voit-elle menée par 1a au dela ? N’est-on pas amené a
I’appréhender en termes de logique supra-, ou plutdt sur-transcendantale ?
En ce cas, quel est encore le statut phénoménologique d’une logique
génétique qui serait elle-méme radicalisation de la logique transcen-
dantale ?

Penser la logique génétique non comme généalogie du logique a partir
de ’expérience perceptive et sensible mais comme radicalisation de la
logique transcendantale elle-méme a plusieurs conséquences. D’une part,
cette orientation incline & assumer clairement le statut constructif et
abstractif de la logique. Explicative et non descriptive, la logique génétique
au premier sens tire toutefois ses régles d’explication des procédures
descriptives. Elle maintient donc sa liaison avec 1’expérience par le biais de
sa généalogie, elle-méme abstraite de I’expérience. Son caractere phéno-
ménologique ressort clairement de cet ancrage, aussi médiat soit-il, dans la
teneur descriptive de I’expérience. Cependant, une telle logique génétique
trouve sa méthodologie dans le creux méme de la méthode statique : elle en
demeure dépendante, reproduisant a un autre plan une méthodologie qui
n’est pas la sienne, tentant de I’appliquer a un niveau d’expérience pour
lequel d’autres regles sont sans doute requises'. D’ou le porte-a-faux ou
I’illusion dans laquelle elle se trouve prise, a devoir penser une idéalité
premiére 2 méme l’esthétique, et partant, une sensibilité elle-méme
seconde. D’ou cette structure d’antécédence originaire du logique — et de
I’idéalisation qui en est corrélative — sur le sensible, laquelle recele une
dimension immanquablement aporétique. D’autre part, si 1’apparaitre
propre au logique se voit ici nécessairement lesté d’idéal, il convient, avec
cette autre conception de la logique génétique comme radicalisation de la
logique transcendantale, de penser un apparaitre radicalement non-sensible
du logique. Par sa dimension nettement constructive, une telle logique
s’affranchit du porte-a-faux vis-a-vis du sensible propre a la conception

1. Cet approfondissement du rapport des phénoménologies statique et génétique a
bénéficié des discussions animées par B. Besnier dans le cadre du Séminaire de Phéno-
ménologie de ’E.N.S de Fontenay/St. Cloud, puis prolongées de fagon plus informelle
avec J.-M. Mouillie.



LA LOGIQUE GENETIQUE HUSSERLIENNE, QUELLE « LOGO-PHANIE » ? 207

généalogique. Elle se déploie en autonomisant ses procédures méthodo-
logiques par rapport a la logique purement descriptive. Comment son
caractere « spéculatif » (au sens littéral du terme), loin de signifier une
retraite dans le non-manifesté pur et simple, implique une re-définition de
I’apparaitre (dont la base sensible se voit relativisée), c’est-a-dire la
promotion d’une logique de «I’inapparaissant », c’est ce qu’il convient de
dégager ici.

Les jalons chez Husserl d’une telle logique sur-transcendantale sont
lisibles dans Erste Philosophie, a travers les occurrences d’une « réduction
apodictique » congue comme approfondissement de la réduction transcen-
dantale'. Evoquée a plusieurs reprises sans étre jamais effectivement
opérée, cette nouvelle réduction, dite aussi « critique apodictique », corres-
pond au passage de I’expérience transcendantale a sa critique 2. Lors méme
qu’elle n’est qu’annoncée, elle découvre la teneur de naiveté propre a la
dimension transcendantale elle-méme, laquelle excepte 1’ego transcen-
dantal de la réduction au lieu de I’y soumettre®. Il y a donc, de maniére
analogue, une forme de naiveté de la logique transcendantale, qui réside
dans sa carence en réflexivité et a pour conséquence le porte-a-faux et la
circularité dont nous parlions: ceci requiert la mise en ceuvre d’une
réflexivité logique accrue.

Dans Erste Philosophie, I’occurrence de la critique réductive apo-
dictique correspond au passage de la voie cartésienne a la voie de la

1. Hua V11, legon 38, p.80 : «[...] j’ai [...] délibérément dissoci€ dans I’exposé
présent la méthode de la réduction transcendantale de la question de la validité apodic-
tique de la connaissance transcendantale de soi-méme. Je distingue a présent cette
réduction transcendantale ou réduction phénoménologique de la réduction apodictique
qui se rattache a elle. Cette derniére désigne une tiche que seule a pu rendre possible la
réduction phénoménologique. »

2. Hua V111, p. 80 ; legon 46, p. 126: «[...] ce qui s’est ainsi révélé comme subjecti-
vité pure n’était pas encore mis en lumiére comme apodictiquement indubitable. La
mise hors circuit du monde, motivée par le fait qu’il n’est pas donné dans une évidence
apodictique, se bornait a diriger le regard sur I’univers d’une subjectivité pure donnée
dans un nouveau type d’expérience, la vision transcendantale. Cependant, nous avions
différé la critique de son apodicticité, qu’il fallait effectuer. Ce fut donc 1a notre chemin,
le chemin cartésien vers I’ego transcendantal et vers sa critique apodictique qui reste
encore a entreprendre. »

3. Hua VIII, legon 53, pp. 170-171 : « 1l peut donc y avoir une naiveté transcen-
dantale — parallele a la naiveté naturelle — mais a laquelle échoit a présent un sens parti-
culier. [...] Est naive, en ce second sens, non seulement la connaissance naturelle qui
n’est pas touchée par I’époche transcendantale, mais aussi la connaissance s’effectuant
sur le sol de la subjectivité transcendantale en tant que celle-ci [cette connaissance]
n’est précisément soumise a aucune critique apodictique et que 1’on s’est abstenu de
toute espéce d’interrogation sur la justification absolue dans la connaissance transcen-
dantale. » On trouve également des linéaments d’une telle critique de I’expérience trans-
cendantale dans les Cartesianische Meditationen, §§9, 13 et 61.



208 NATALIE DEPRAZ

psychologie !. Quel est le statut de cette réduction apodictique toujours
différée ? Peut-elle au juste correspondre a la derniére étape, radicale, de la
voie cartésienne, comme 1. Kern semble le penser?, alors méme que cette
étape n’est présente dans aucune des autres présentations de la voie carté-
sienne, et n’est évoquée que par allusion dans Erste Philosophie et les
Cartesianische Meditationen ? Peut-elle recouper la voie de la psychologie,
alors que, d’une part, elle continue a étre annoncée dans Erste Philosophie
dans les Sections mémes (III et IV) qui parcourent cette derniere voie * et
que, d’autre part, la réduction apodictique, présente in absentia, semble
fournir la structure de médiation d’une voie a ’autre?, le no man’s land
requis entre les deux voies ? Elle permettrait par radicalisation du statique
le passage au génétique, sans €tre elle-méme génétique. La réduction
génétique au vrai sens est la réduction effectuée en empruntant la voie de la
psychologie. Son théme est le vécu de la subjectivité pris pour lui-méme, et
non plus, ni le corrélat objectif de ce vécu, ni méme le flux des vécus tel
qu’il apparait dans les objets visés. Qu’est-ce qu’une logique génétique
psychologique ? En quoi peut-elle fournir le point d’appui méthodique a
une logique « sur-transcendantale » ? Depuis la perspective de la logique
généalogique, la voie de la psychologie se voit limitée par une aporie qui la
constitue en méme temps comme telle, liée, on 1’a vu, a la théorie univer-
selle de 1a réflexion qu’elle suppose. Faisant retour, depuis les formes
logiques, aux effectuations subjectives vécues de ces formes, la psycho-
logie phénoménologique transcendantale ne saurait régresser en deca de ces
vécus qui forment précisément son théme. L’a priori de la réflexion
comme acte primordial d’engendrement supposerait un monde déja idéalisé
par la réflexion sur le vécu logique :

le démantelement de ces idéalisations, la percée jusqu’au fondement
caché de leur sens dans ’expérience la plus originaire n’est plus un
probléme que puisse se poser une psychologie, si vaste et pure qu’elle
soit. [...] Ce monde comme corrélat des vécus appartient toujours déja
aux vécus que le psychologue trouve devant lui comme allant de soi et
qu’il étudie ; et des vécus, il ne fait pas retour a I’origine de ce monde
lui-méme [...] 5.

1. Hua VI, legon 46 intitulée « Nouvelle formulation et approfondissement de la
méthode phénoménologique : le chemin cartésien et le chemin du psychologue vers la
réduction transcendantale », pp. 126-127. Cf. également Notes annexes, p. 312, note a la
p- 81 sv.

2. I KerN, « Die drei Wege... », op. cit., pp. 309-311. Etape absente aussi bien des
Ideen 1(1913) que de Die Idee der Phidnomenologie (1907).

3. Hua VI, lecons 46 et 53.

4. Hua VI, pp. 170-171.

5. EU, §11, p. 46.



LA LOGIQUE GENETIQUE HUSSERLIENNE, QUELLE « LOGO-PHANIE » ? 209

Ce qui apparait comme une objection massive contre la psychologie phéno-
ménologique, avérant son impuissance a accéder a 1’originaire du monde,
pourrait fort bien révéler la naiveté radicale qu’a la logique généalogique a
se mettre en quéte d’une origine du monde qui ne saurait &tre autre ni
résider ailleurs, en stricte logique phénoménologique, que dans les effec-
tuations subjectives vécues. C’est d’ailleurs ce qu’avoue la suite immédiate
du texte. Une logique psychologique prise en ce sens se voit donc dotée
d’une vertu critique implacable puisqu’elle parvient a démasquer la naiveté
transcendantale dont demeure entachée la logique généalogique dans sa
quéte illusoire de I’ originaire.

Critique, une telle logique qui prend les vécus pour théme assume
explicitement sa teneur constructive : en effet, les vécus, par principe,
n’apparaissent pas, on le sait depuis les Recherches logiques. On ne saurait
donc au sens strict les décrire. Mais on sait également que toute construc-
tion n’est pas arbitraire ni nécessairement purement spéculative. Husserl
lui-méme reconnait la possibilité d’une construction phénoménologique,
accorde un caractere positif a la construction, ¢’est-a-dire aussi a la régres-
sion, des lors qu’il s’agit de dégager la formation structurelle apriorique de
la phénoménalité elle-méme '. Tout en retirant a la pensée constructive tout
caractere scientifique, il ne la considére pas moins comme nécessaire en
tant qu’impulsion de découverte 2.

C’est cette acception positive de la construction que Fink reprend a son
compte dans la VI¢ Cartesianische Meditation *, soulignant d’emblée que la
«phénoménologie constructive » ne désigne aucunement un contenu de
connaissance, qu’il soit égologique ou intersubjectif, mais seulement un
«concept de méthode ». Distinguant la construction transcendantale de
toute « formation d’hypothéses » au sens mondain ou de «toute fantaisie
arbitraire richement inspirée » ¢ puisqu’elle tire sa motivation d’une étude

1. Erste Philosophie, Hua VI, p.183: « Tous les événements de ma vie de
connaissance, ceux de ma vie écoulée en fait comme ceux de ma vie s’écoulant encore,
mais aussi ceux dont je puis imaginer la pure possibilité — qu’il faut construire (zu
konstruierenden) a priori selon leurs structures générales, nécessaires ou possibles par
essence — sont a présent donnés dans mon domaine de recherche. » I. KERN note
(Husserl und Kant, op. cit., p.370) que la phénoménologie statique elle-méme n’est pas
indemne de moments constructifs : ¢’est le cas de la noétique. Concernant le statut de la
construction, cf. également les pp. 94 & 109 de I’ouvrage d’I. Kern cité.

2. Hua V11, p. 191 : « En un certain sens, du reste, tout savant procéde de maniere
constructive et régressive ; il le fait dans les raisonnements de sa pensée inventive.
Toute invention présuppose une anticipation, on ne peut rien chercher ni chercher a
produire sans avoir au préalable une idée directrice de ce qu’on entend chercher, ou de
ce qui doit étre produit. »

3. VI. Cartesianische Meditation (V1. CM), Dordrecht/Boston/Londres, Kluwer
Academic Publishers, 1988, tr. nos soins, Grenoble, J. Millon, 1994, § 7, p.61 sv.

4. VL. CM, p.62 et p. 70.



210 NATALIE DEPRAZ

des temporalisations données, Fink livre le caractere propre de ses objets,
savoir qu’ils ne sont pas donnés intuitivement. Quels sont ces objets
étranges caractérisés par leur non-donation ? Fink en donne au § 7 quelques
exemples privilégiés, le commencement (naissance) et la fin (mort) de la
vie constituante, I’origine de la prime enfance, des représentations spatio-
temporelles, en bref tout ce qui releve de « structures de totalités » inappré-
hendables intuitivement, qu’il convient donc de construire !. Cette tiche ne
revient pas a ’ego transcendantal constituant, qui est lui-méme, en toute
rigueur apodictique, soumis a la réduction transcendantale et donc objet de
donation intuitive, mais 2 une instance elle-méme non-donnée, c’est-a-dire
proprement construite, que Fink nomme, dans le prolongement du spec-
tateur désintéressé husserlien de la voie de la psychologie, le « spectateur
phénoménologisant » transcendantal 2. Voila donc avérée la filiation de la
voie de la psychologie husserlienne et de la perspective finkéenne, et
explicité le caractere génétique de la « phénoménologie constructive ».

La logique génétique constructive sera nécessairement mise en ceuvre,
non par 1’ego constituant, mais par le spectateur. Les objets de la phéno-
ménologie constructive n’étant pas donnés intuitivement, on peut penser
que, de fagon analogue,-ceux de cette logique ne reléveront pas non plus
d’une donation. Cela ne signifie pas pour autant qu’ils soient radicalement
inapparents. Leur mode d’apparaitre engage en fait la détermination de la
regle méme de donation de I’apparaitre dans la totalité de la série intégrale
des apparitions, qui en elle-méme n’apparait pas, mais fournit la structure
de I’apparaitre : ce sans quoi il n’y aurait pas apparaitre. La logique
génétique constructive est donc une logique « régulative » au sens kantien.
Son objet est la régulation du caractére structurel méme de 1’apparaitre
logique transcendantal. Fink développe certains linéaments de cette logique
génétique du spectateur au § 8 de la VI® Cartésianische Meditation,
consacrée a «L’activité phénoménologisante comme expérience théo-
rique ». Dire que cette logique est sur-transcendantale n’est pas signifier
qu’elle se situe au dela de la dimension transcendantale, décollée par
rapport a elle : elle propose au contraire une intensification de la dimension
transcendantale par la mise en relief de sa structuration comme totalité
intégrale. Elle prend cette dimension méme pour theme, en dégage la régle
de structuration, réfléchit au fond le mode d’apparaitre des objets de la
logique transcendantale constituante. Sa situation réflexive est radicalisée

1. VI. CM, pp.67-71

2. VI. CM, p. 67: «Le spectateur phénoménologique, lié en une union personnelle
avec le moi qui se tient au milieu de la constitution du monde, “identique” 2 lui d’une
manié¢re opposée d’un genre propre, ébauche la question d’un commencement qui lui
soit principiellement “non-donné”. A partir de I’historicité donnée de la vie consti-
tuante, il pose la question du tout temporel, de la totalité de I’étre transcendantal qui ne
lui est pas donné en totalité. »



LA LOGIQUE GENETIQUE HUSSERLIENNE, QUELLE « LOGO-PHANIE » ? 211

par rapport au projet, par exemple, de Formale und transzendentale Logik
gui permet le passage du formel au transcendantal logique par réduction
des significations formelles'. Il s’agit ici d’opérer une réduction plus
radicale des significations logiques constitutives elles-mémes, déja réduites
(transcendantales), mais demeurant naives, par quoi se dégage la possibilité
d’une logique sur-transcendantale a titre, non pas de logique non-transcen-
dantale, mais de logique ou la transcendantalité revét un autre sens. C’est
ainsi que Husserl, prolongeant une remarque de Fink, pose «le probleme
d’une logique du transcendantal » (des Transzendentalen), c’est-a-dire « la
question d’une logique supra-formelle qui pose la question de I’élément
supra-formel commun aux deux logiques » (die Frage nach einer
supra-formalen Logik, die nach der supra-formalen Gemeinsamen der
beiden Logiken fragt [...])?2. Cette logique dite « supra-formelle » corres-
pond trés exactement a la logique qui réfléchit et dicte le sens du type de
rapport a I’ceuvre entre la logique transcendantale et la logique formelle.
Son théme est la relation analogique qu’entretiennent ces deux dernieres
logiques. Si « le probleme “logique” de I’analogie entre le mondain et le
transcendantal implique une grande discipline logique transcendantale »,
comme le dit Fink, c’est que la « logique analogique » mise en ceuvre par le
spectateur phénoménologisant n’est pas différente dans son contenu de la
logique transcendantale constituante®*. Par la structure de réflexivité
radicale qui est la sienne, elle déplace toutefois le regard de la donation a la
non-donation, c’est-a-dire de 1’apparaitre a la regle de formation de
I’apparaitre logique. Ce déplacement permis par la réflexion n’appartient
plus a la logique, mais a I’ana-logique ; il conduit, en tout état de cause, a
re-définir la logique génétique ainsi comprise comme «analogique ».
L’ «analogia propositionalis » que Fink promeut* n’est ni « analogia

1. Formale und transzendentale Logik, Versuch einer Kritik der logischen
Vernunft, La Haye, Nijhoff, Hua XVII, 1974, Ergdnzende Texte 1I et 111, p. 342 et
pp- 343-350, o Husserl caractérise le passage du formel au transcendantal logique
comme une Riickleitung. Cf. également la deuxie¢me Section de I’ouvrage, ou le théme
de la Kritik et de la Riickfiihrung sont ommiprésents.

2.VI.CM, p.76 n. 222.

3. VL. CM, p. 78 « [le moi phénoménologisant] développe-t-il d’abord en quelque
sorte une raison transcendantale propre, des facultés théoriques propres ? Non, manifes-
tement. [...] Il s’agit ici de la question qui porte sur un mode déterminé de I’identité
transcendantalement oppositive du moi phénoménologisant et du moi constituant, mode
qui s’annonce dans la prise en charge des dispositions théoriques du moi constituant par
le spectateur phénoménologique établi. [...] Alors seulement, disparaitrait 1’équivocité
qui se trouve dans les expressions de “raison transcendantale”, de “logique transcen-
dantale”, et qui désignent d’un c6t€ la raison humaine réduite transcendantalement et la
logique humaine réduite, et d’un autre c6té la raison et la logique du spectateur phéno-
ménologisant. »

4. VL. CM, p.82.



212 NATALIE DEPRAZ

attributionis », ni non plus, a strictement parler, « analogia proportionalis ».
Elle définit le cadre méthodologique d’une logique de I’inapparaissant qui
se libeére de la logique catégoriale régie par son rapport de Fundierung dans
le sensible, c’est-a-dire d’une analogie strictement proportionnelle prési-
dant' au rapport de ’intuition catégoriale a I’intuition sensible. Radica-
lisant la logique génétique husserlienne, Fink découvre une logique de
I’inapparaissant régie par une analogisation qui est structuration de I’appa-
raitre, au plus pres de la logique de I’inapparent heideggérienne thématisée
dans le Zdihringen Seminare, mais faisant I’économie de la thése onto-
logique en se tenant dans une stricte position méthodologique. Fink comme
Heidegger débouchent sur une ré-définition de la logique et de 1’ analogia
entis, I’un par le biais d’une autre forme d’analogie transcendantale, 1’autre
par la pensée tautologique2. Tous deux laissent par ailleurs échapper le
terme de « dialectique »*, en reconnaissant également tous deux ce qu’il a a
ce niveau de déplacé‘. Mettant en cause le principe d’identité et
d’identification situé a la base de la teneur prédicative de la logique
philosophique, Fink comme Heidegger indiquent la nécessité d’un autre
langage, «figuratif» dit 1’un, « parataxique » dirait 1’autre. Reste cette
différence incommensurable de ’un a ’autre, que Fink conserve dans sa
pratique « littéraire » un style régi par la syntaxe prédicative, tandis que
Heidegger va chercher a inscrire cette re-définition philosophique du
logique dans sa pratique de I’écriture philosophique *.

1. Séminaire de Zihringen, Questions IV, Paris, Gallimard, 1976, p. 313 sv.
HEIDEGGER ne mentionne pas en effet les catégories pures, qui n’ont plus aucun lien
avec le sensible, tels les signes algébriques ou les mots-outils, dont « &tre » fait d’ail-
leurs partie. Cf. LU 1, VI, p. 138 « I’étre n’est absolument rien de perceptible ». Si la
catégorie est bien donnée, elle est donnée autrement que I’objet pergu, c’est-a-dire selon
un mode de donation radicalement non-sensible.

2. Op. cit., p.338.

3.0p. cit.,p.339et VL CM, § 8, p.71. .

4. «([...] il est vrai que la dialectique, comme dit Etre et temps, [est] un authentique
embarras pour la philosophie). En ce sens, il faut en effet reconnaitre que la tautologie
est le seul moyen de penser ce que la dialectique ne peut que voiler », op. cit., p. 339; ¢f.
également « L’origine de I’ceuvre d’art », in Holzwege, Paris, Gallimard, 1962, p. 60;
«la caractéristique de la phénoménologie constructive comme “dialectique transcen-
dantale” [...] [fait] écho au concept kantien malgré la différence principielle [...] », VL
CM, p.71.

5. On ne tranchera pas ici entre ces deux maniéres d’envisager le statut de 1’écriture
philosophique. On se contentera de noter le risque que court la pratique a mimer une
option théorique.



LA LOGIQUE GENETIQUE HUSSERLIENNE, QUELLE « LOGO-PHANIE » ? 213

Il La logique génétique impose-t-elle une eidétique ?

Si la logique génétique requiert en derniere instance une méthodologie
ana-logique d’un genre propre, la question se pose de savoir quel rapport
elle doit encore entretenir avec la structuration eidétique de 1’expérience.
On sait en effet que la critique husserlienne du psychologisme et 1’affirma-
tion de I’indépendance de 1’idéalité logique dans les Recherches logiques 1
et If débouchent dans les Recherches 1M1 et IV sur I’idée d’une logique pure,
associée a une science des essences pures, formelles et matérielles : le
destin commun du logique et de 1’eidétique se voit ainsi tres tot scellé.
Dans la Recherche VI, «’intuition du général », autre nom de I’intuition
eidétique, est présentée comme un cas particulier, aussi insolite dit Husserl
qu’un « fer en bois », de I’intuition catégoriale ou formelle '. L’eidétique
semble ici subordonnée a la logique, tout en avérant sa limite derniere. La
catégorie comme 1’ €{8o¢ s’obtiennent tous deux par des actes d’idéation.
Mais I’intuition de la catégorie, objet purement formel, a une structure
hétérogeéne : I’intuition des catégories pures — signes algébriques, mots-
outils — ne requiert absolument aucun rapport au sensible ; au contraire,
Iintuition des Sachverhalte catégoriaux s’effectue sur la base constitutive
de I’intuition sensible, par Fundierung — «la table est rouge » présuppose
I’objet percu «table » et la couleur sensible « rouge ». Quant a I’intuition
eidétique, pour laquelle Husserl prend avant tout I’exemple des essences
matérielles — essence du rouge, du triangle, de ’homme -, sa structure
idéative est différente. Tout en prenant pour point de départ 1’ objet indivi-
duel — le rouge de cette table —, mon intentionalité est dirigée, non pas sur
ce rouge-ci, mais sur le rouge en général dont ce rouge n’est qu'un
exemple. Le rouge général est donné lui-méme, abstraction faite de toute
intention orientée sur le rouge sensible. Le rapport au sensible, équivoque
pour la catégorie (de la Fundierung a I’indifférence totale), est univoque
pour I’ €ido¢ : 1’objet individuel ne constitue pas I’ €{dog, il joue le rdle
d’une base contingente de variation intentionnelle, par quoi 1’essence
s’avere indépendante des objets individuels effectifs 2. Par 1a, I’essence pure
correspond & la structure nécessaire et apriorique de 1’objet.

1. LUIILVI, § 52, p. 162. C’est seulement dans les Ideen I, en 1913, que HUSSERL
formera une premiére distinction, encore insuffisante, entre « concepts catégoriaux (qui
sont des significations) » et « essences catégoriales» (op. cit., § 10, p. 23). E. LEVINAS
remarque par ailleurs a juste titre que dans les Recherches logiques comme dans les
Ideen 1, différence n’est pas faite entre généralité et essentialité pure (général et essence
pure), de sorte que I'on court toujours le risque de comprendre I’essence sur le mode
empirique d’une généralisation (Théorie de l’intuition dans la phénoménologie de
Husserl, Paris, Vrin, 1984, p. 157 sv.).

2. E. LEVINAS, op. cit., p. 155 sv.



214 NATALIE DEPRAZ

On voit par cette rapide mise en perspective combien la structure de
I’idéal, qu’il soit catégorial ou eidétique, entretient un rapport ambigu au
sensible, qui va de la fondation constitutive a I’indifférence absolue, en
passant par la variation, et combien 1’eidétique, tout en bénéficiant d’une
structure idéative spécifique, est inextricablement liée a la logique, justi-
fiant ainsi la critique par M. Richir de ce qu’il nomme d’un trait le « logico-
eidétique ». L’abstraction dont la structuration logico-eidétique semble
revétir ’expérience phénoménologique justifierait que soit entérinée la
critique merleau-pontienne de «1’essentialisme » husserlien du début, et la
promotion conjointe d’une phénoménologie concréte ol la pensée du sentir
ne se substitue plus au sensible lui-m&me. C’est sur cette base d’un « retour
au sensible » par enracinement généalogique de la logique dans I’esthétique
que la génétisation de la logique pourrait imposer un affranchissement par
rapport a I’eidétique abstractive.

De fait, I’émergence de la phénoménologie génétique chez Husserl
coincide avec une mise hors jeu ou une absence de toute considération
eidétique. C’est le cas, précoce, des Grundprobleme der Phinomenologie ',
c’est également vrai d’Erfahrung und Urteil : la logique génétique se
déploierait-elle au plus vrai hors-eidétique ? A contrario, les Ideen 1, texte
exemplairement non-génétique empruntant la voie cartésienne, sont struc-
turées de telle maniere que le niveau eidétique y apparait comme le réquisit
nécessaire a I’atteinte de la dimension transcendantale 2. La réduction eidé-
tique est la présupposition structurelle de la réduction transcendantale.
Cette antécédence méthodologique n’est-elle pas une contrainte propre a la
phénoménologie statique ? Une logique génétique ne doit-elle pas en
revanche s’affranchir de toute eidétique, de telle sorte qu’elle soit effecti-
vement appréhendée dans sa pureté génétique, sans immixtion statique ?
Telle est la position radicale de M. Richir qui, dans le sillage de la critique
merleau-pontienne de 1’essentialisme imputé au Husserl des Recherches
logiques, conserve la dimension transcendantale de la phénoménologie tout
en court-circuitant sa base logico-eidétique. Cette mise entre parenth&ses
méthodologique ne signifie pas un abandon du logique en tant que tel, mais
son profond remaniement en termes de « logique sans £{8o¢ ni concept »,
dans le prolongement de la « cohésion sans concept » merleau-pontienne, et
I’adoption d’une phénoménologie des Wesen sauvages qui nous font

1. Grundprobleme der Phinomenologie, Hua X111, n° 6, (Lecons de 1910-11), tr. J.
English, Paris, PUF, 1992.

2. Ideen 1, op. cit., premitre Section intitulée « Les essences et la connaissance des
essences », a laquelle fait suite, dans la deuxiéme Section, la mise en ceuvre de la réduc-
tion transcendantale (ch. IT) sur la base de la mise hors circuit de I’attitude naturelle

(ch.D.



LA LOGIQUE GENETIQUE HUSSERLIENNE, QUELLE « LOGO-PHANIE » ? 215

entendre la vibration pré-logique du sensible par principe traversé d’insen-
sible, a I’écart de tout positum donné'.

En réalité, la transformation radicale des £(dn en Wesen sauvages
conduit plus a une refonte de 1’eidétique qu’a sa suppression et ce, au
service de la logique génétique elle-méme. Ce remaniement de 1’eidétique
a deux corrélats : I’un concerne le statut du rapport des dimensions statique
et génétique, 1’autre touche au sens du transcendantal lui-méme. Tous deux
conduisent a réévaluer la logique génétique. Si d’une part I’eidétique
trouve sa pleine expression au niveau statique de la phénoménologie, sa
refonte dans 1’ordre génétique implique que I’on n’autonomise pas radica-
lement le génétique par rapport au statique. Si d’autre part la « méthode
eidétique » ne demeure pas purement formelle ou mondaine mais accéde a
la dimension transcendantale, la logification (Logifizierung) spécifique de
I’expérience qui en ressort doit étre elle-méme appréciée au regard de sa
transcendantalité propre 2. L.’eidétique transcendantale au sens finkéen est
d’emblée génétique : elle implique la prise en vue de la genése méme de
I’ eldoc sous la forme d’une Riickfrage qui détermine son « origine consti-
tutive dans les constitutions structurelles invariantes de la vie transcen-
dantale », c’est-a-dire «les raisons derniéres de la nécessité de cette
essence »*. C’est dire que ’eidétique se voit soumise a la génétisation
transcendantale : 1’enracinement facticiel de I’essence rend celle-ci a sa
concrétude phénoménologique. C’est le sens de la recompréhension
merleau-pontienne de I’ el8oc en Wesen sauvage, c’est également a une
telle transformation de 1’eidétique que nous fait assister un texte tardif de
Husserl ¢. Alors que 1’ €ldog était appréhendé dans les Recherches logiques
et jusque dans les /deen 1 dans un rapport encore relativement oppositif au
fait pensé comme pure factualité, rapport d’opposition qui secrétait tendan-
ciellement une compréhension de 1’essence comme abstraction et pouvait
donc conduire, quoique Husserl s’en défende, & la critique d’essentialisme
et de platonisme, la problématique génétique modifie le rapport de I’ €ldog
et du fait/de I’individuel, au point de révéler la dimension originairement
facticielle (et non pas factuelle) de 1’ €ldog, mais aussi de transir le fait
d’une structure d’essence. Si I’essence est d’emblée factice, c’est parce que

1. Cf. notamment son article dans le Collectif Husser!l qu’il a supervisé avec E.
Escoubas (Grenoble, Millon, 1989, pp. 9-41), intitulé «Synthése passive et tempora-
lisation/spatialisation ».

2. VI. CM, op. cit., §9 «L’activité phénoménologisante en tant qu’idéatrice »,
pp- 86 sv.

3. Op. cit., pp.81.

4. Hua XIV, n° 22 « Téléologie », pp. 378-386, tr. par nos soins, commenté par M.
RICHIR, pour I’essentiel a partir de cette traduction, en Appendice a son ouvrage Médi-
tations phénoménologiques. Phénoménologie et phénoménologie du langage, Grenoble,
Millon, 1992, pp. 380-389.



216 NATALIE DEPRAZ

la factualité est devenue facticité, c’est-a-dire qu’elle s’est originairement
essentialisée, étant déterminée par son inscription primordiale dans des lois
d’essence. Sans étre explicitement pratiquée par Husserl, cette distinction
entre factualité et facticité trouve sa pertinence a partir des Analysen zur
passiven Synthesis'. Le rejet de toute genese factuelle (faktisch) et de toute
aperception de la conscience pensée comme un fait (Faktum) permet par
contrecoup de dégager une « genése selon des lois d’essence » (Genesis
nach Wesengesetzen) qui détermine une transformation de la pure factualité
contingente en facticité essentielle. Plus que Husserl, c’est L. Landgrebe
qui tire explicitement les conséquences de cette refonte de 1’eidétique dans
le sens d’une «logique génétique de la facticité (Faktizitit) »2. En ce sens,
la facticité est a situer au niveau du possible comme possibilité effective
(non-opposé a I’effectif), et non, comme chez Sartre, au niveau de la
contingence ou encore, comme pour Heidegger qui en introduisit 1’usage
philosophique technique, sur le plan de I’existence du Dasein*. En d’autres
termes, 1’idée d’une logique génétique de la facticité n’a pas d’implication
ontologique ou existentiale, mais tente de dégager la structuration eidétique
du Adyoc a méme son enracinement facticiel, a ’aide d’une genese trans-
cendantale de ses lois d’essence.

Une telle logique transcendantale de la facticité permet de conjoindre
logique généalogique et logique sur-transcendantale, ¢’est-a-dire d’arti-
culer apparaitre logique par auto-donation idéative et structuration inappa-
raissante de 1’apparaftre. On peut penser que seule la mise en évidence de
cette structure non-donnée de totalisation de 1’apparaitre rend raison de la
circularité de I’idéalisation propre a la logique généalogique, en fournissant
a celle-ci sa condition structurelle de possibilité.

Cette logique de la facticité correspond assez précisément a la méta-
physique transcendantale (Hua I, p. 171) dont Husserl est en quéte dans les
années 30 a titre de métaphysique rationnelle facticielle. Son statut est
essentiellement critique. A titre de métaphysique scientifique reposant sur
I'idée de justification absolue de toutes les connaissances, elle s’oppose a
toute métaphysique naive, dogmatique ou spéculative.

Natalie DEPRAZ
Fondation Thiers

1. APS, p.339 sv. Cf. aussi Hua I, pp. 109-111.

2. L. LANDGREBE, Faktizitit und Individuation, Francfort, Meiner, 1982.

3. Sein und Zeit, tr. E. Martineau, Paris, Authentica, p. 63 : « Le Dasein comprend
son étre le plus propre au sens d’un certain “&tre-sous-la-main factuel”. Et pourtant la
“factualité” du fait du Dasein propre est ontologiquement sans commune mesure avec la
survenance factuelle d’une espéce minérale. La factualité propre au fait du Dasein, ce

mode en lequel tout Dasein est a chaque fois, nous I’appelons sa facticité. »



LA GENESE DU JUGEMENT ANTEPREDICATIF
DANS LES RECHERCHES LOGIQUES

ET DANS EXPERIENCE ET JUGEMENT

a théorie husserlienne de l’intuition catégoriale passe pour étre

difficile. Son exposition dans la VI® Recherche comporte quelques
passages obscurs et semble méme contradictoire. D’ailleurs Husserl a lui-
méme, plus tard, critiqué (dans la Préface a la seconde édition des
Recherches logiques) une piéce importante de sa théorie, en particulier son
interprétation de la « re-présentation représentative catégoriale ». Beaucoup
d’interpretes en ont conclu que Husserl avait enti¢rement abandonné par la
suite sa doctrine de I’intuition catégoriale ou qu’il I’avait profondément
modifiée. La forme ultérieure de sa théorie de la connaissance dans
Expérience et Jugement devrait par conséquent apporter quelque chose de
tout a fait nouveau a comprendre en opposition consciente avec la solution
des Recherches logiques.

Je ne suis pas de cet avis. C’est ce que je voudrais montrer dans ce
texte, en examinant un aspect déterminé de la théorie phénoménologique
de la connaissance : la théorie du jugement antéprédicatif.

Il s’agit 12 — du moins en apparence — d’une des nouveautés essentielles
d’ Expérience et Jugement. Husserl formule cette théorie — comme on le
croit en général — pour la premiére fois dans ce texte '. Je voudrais montrer
au contraire que Husserl a déja discuté, dans les Recherches logiques, les

1. On devrait plutdt dire qu’il la formule pour la premiére fois dans les manuscrits
utilisés dans la réélaboration d’ Expérience et jugement, c’est-a-dire trés vraisemblable-
ment autour de 1920. Cf. D. LOHMAR, « Zur Entstehung und den Ausgangsmanuskripten
von E. Husserls Werk Erfahrung und Urteil » (4 paraitre prochainement dans les
Husserl Studies). Je voudrais ici remercier J.-F. Courtine et N. Depraz pour la traduc-
tion de ce texte et les quelques indications précieuses qu’ils m’ont fournies.



218 DIETER LOHMAR

problemes des degrés préliminaires de la connaissance, antérieurs et exté-
rieurs a I'intuition catégoriale. Avec ce theme la continuité des analyses
husserliennes de la connaissance ressort de maniére particulierement nette.

Mon propos comporte trois parties. J’exposerai /) tout d’abord bri¢ve-
ment la théorie de I’intuition catégoriale, telle que Husserl la présente dans
le chapitre VI de la VI® Recherche. Puis j’évoquerai rapidement les motifs
et la portée de 1’auto-critique adressée par Husserl a la thése des représen-
tations représentatives catégoriales.

2) Dans une seconde partie, j’exposerai les analyses husserliennes
relatives aux « syntheses vécues de recouvrement », alors qu’elles n’ont pas
encore connu d’appréhension objective. C’est sous cette rubrique que
Husserl traite de 1’expérience antéprédicative a I’intérieur du modele de la
saisie et du contenu appréhendé.

3) Dans une troisiéme partie il s’agira de ’expérience antéprédicative
en tant qu’acquis habituel et de sa transformation en une expérience prédi-
cative dans le cadre d’Expérience et Jugement. La encore on peut faire
ressortir le role des synthéses de recouvrement dans 1’expérience anté-
prédicative et prédicative comme le point de départ commun aux deux
tentatives. C’est ainsi que devient évidente la continuité des efforts
husserliens pour résoudre le probleme de I’expérience antéprédicative. En
outre se révele le caracteére unitaire de la théorie husserlienne de la connais-
sance dans son ensemble.

1) L’intuition catégoriale dans les Recherches Logiques

Husserl distincte intuition simple et intuition catégoriale. Cette distinc-
tion est élucidée grace a ’analyse des actes simples et des actes fondés ou
catégoriaux. Elle constitue la base de la théorie phénoménologique de la
connaissance (Hua XIX, pp. 673-680; tr.: III, p.117 sv. (§§46-47)).
L’intuition simple, par exemple la perception sensible donne
«directement », « immédiatement » son objet, « en un seul degré d’acte »
(p. 674 ; tr. p. 178), «d’un seul coup » (p. 676 ; tr. p. 181). Dans sa fonction
donatrice, elle ne repose pas sur des actes fondatifs (p. 676; tr. p. 180). La
perception d’un objet réel peut étre une continuité ayant une extension
temporelle, elle n’en demeure pas moins simple. La continuité de la
perception n’est pas un complexe d’actes ayant a chaque fois des objets
différents, mais la fusion continue d’actes avec un objet identique.

Quant a I’intuition catégoriale, elle est fondée '. Elle se rapporte a son
objet non pas de maniere simple et avec un seul rayon, mais a travers des

1. Cf. Hua XIX, p. 674 sv. ; tr. p. 178 sv. Le concept de fondation ici utilisé ne signi-
fie pas la relation du tout a ses parties moyennant lesquelles il est fondé. Dans ce



LA GENESE DU JUGEMENT ANTEPREDICATIF 219

actes 2 articulations multiples. Dans les actes fondés sont visés (intentés)
des objets qui sont ensuite reliés les uns aux autres dans un acte catégorial,
par exemple une prédication. Dans I’acte catégorial de nouvelles objectités
sont visées (intentées) ; ce sont des objets de degrés supérieurs qui ne
peuvent étre donnés que dans de tels actes fondés. Ce sont par exemple les
états de choses du genre : «Ce livre est rouge », « ce livre est vert », ou des
multiplicités, des déterminations numériques, etc. Ces nouvelles objectités
ont partiellement une « relation objective » aux objets des actes fondatifs.
C’est ainsi que par exemple dans I’intention dirigée sur I’état de choses « ce
livre est vert », nous mettons en relation réciproque de maniere catégoriale
les objets des perceptions simples fondatives, a savoir le livre et la couleur
verte. L’intuition des objets catégoriaux ne peut advenir que dans un
complexe d’actes oul interviennent plusieurs actes fondés les uns sur les
autres. Husserl nomme aussi les actes fondatifs actes structurants, ou actes
d’articulation. Dans les cas les plus simples d’intuition catégoriale, les
actes fondatifs peuvent &tre des perceptions simples.

L’intuition sensible peut donc — au moins dans ces cas particuliers
simples — fournir une contribution au remplissement de I’intention caté-
goriale. Il y a cependant des cas d’intuition catégoriale qui n’ont plus aucun
contact avec la sensibilité, par exemple les propositions algébriques. Il
devient alors difficile de trouver quelque contribution de la sensibilité au
remplissement. Il y a donc des éléments de 1’intention catégoriale qui sont
susceptibles d’étre remplis par I’intuition sensible et il y en a d’autres pour
lesquels - ce n’est pas le cas. La question du remplissement des intentions
catégoriales se laisse €galement élucider au moyen d’expressions linguis-
tiques. Considérons I’énoncé : « Cette table est brune ». On doit admettre
que I’intuition sensible peut remplir ce qui est visé par « brun » et éventuel -
lement ce qui est visé par «cette table». Mais qu’est-ce qui remplit le
«est». Ce sont principalement les formes nominales «le, un, quelques,
beaucoup, deux, est, ne pas, quel, et, ou, etc », qui ne peuvent trouver un
remplissement dans la seule sensibilité (p. 658 ; tr. p. 160). Mais I’usage
linguistique nous indique en mé€me temps trés clairement que méme ces
éléments de I’intention peuvent €tre remplis intuitivement. Nous disons en
effet : « Je vois que ceci est un livre ». Nous savons bien pourtant que nous
ne « voyons » pas ce fait de la méme fagon que nous voyons la couleur du
livre qui est présente de maniere sensible. Dans cette mesure, ¢’est impro-
prement que nous parlons de « voir » quand il s’agit d’objets catégoriaux,
méme si cette fagon de parler comporte un noyau commun réel.

contexte (p. 678 ; tr. H. Elie, A.L. Kelkel et R. Schérer, Paris, PUF, 1974, T. 1, p-183, et
I’ensemble du ch. VI) le concept de fondation de la ¢ Recherche (§§ 14-18) est par
conséquent déja dépassé.



220 DIETER LOHMAR

Au § 48 de la VI® Recherche, Husserl analyse la succession des actes
qui interviennent dans I’intuition synthétique-catégoriale. Dans la succes-
sion des actes de l’intuition catégoriale se distinguent nettement trois
étapes (ou trois phases). Reprenons comme exemple d’état de choses : « le
livre est vert »!. Les perceptions simples, fondatives doivent consister en
une perception du livre et de son moment non-autonome « vert». Dans une
premiere étape, nous visons I’objet pour ainsi dire avant toute articulation.
Il s’agit d’un acte simple qui vise 1’objet pris comme totalité. Husserl le
nomme un « percevoir-ensemble » simple (p.682; tr. p. 187) ou une
«perception globale ». Les parties de 1’objet sont certes implicitement
co-représentées sur le mode d’intentions partielles, mais elles ne devien-
nent pas des objets explicites dans cette premiere prise simple 2.

Dans la seconde étape, 1’objet est appréhendé « de maniére expli-
citante ». C’est ce que nous faisons quand nous faisons ressortir dans des
actes articulés ses parties qui avaient été jusque la implicitement co-visées
(p. 681 ; tr. p. 186). Elles deviennent ainsi objets d’actes qui sont véritable-
ment dirigés sur elles, méme si I’intention des actes d’explication porte
encore sur I’objet « global » per¢u dans son ensemble, dans notre exemple
le livre. Ces « perceptions partielles » sont cependant toujours encore des
actes simples. Husserl évoque ici expressément une « nouvelle modalité de
I’appréhension ». Mais il ne s’agit pas d’un changement de I’appréhension,
car c’est le méme objet qui est visé€. Dans la perception d’ensemble
(Gesamtwahrnehmung) les parties de cet objet sont implicitement visées,
dans la perception partielle ou « particuliere » (Sonderwahrnehmung) elles
sont explicitement appréhendées.

I ne s’agit pas non plus de ce que Husserl désigne comme
«changement de la modalité d’appréhension ». Il n’y a pas de changement
entre un mode d’appréhension intuitif et un mode figuratif ou symbolico-
signitif. Nous ne percevons pas, dans la perception globale, intuitivement le
livre comme totalité, et dans la perception partielle sa couleur en tant que
figuration en image (ou symbolique) du livre. Dans le changement qui va
de la perception d’ensemble a la perception particuliere, il s’agit d’une
appréhension double du méme objet (dans notre exemple, a chaque fois
d’une appréhension intuitive). Dans les deux cas il s’agit d’actes simples.
Dans la perception partielle, nous visons le livre en passant a travers

1. Dans la VI¢ RL, HUSSERL rassemble sous la relation tout/parties deux choses qu’il
distingue dans Expérience et jugement : la relation entre le tout et la partie autonome et
celle qui existe entre le tout et le moment non-autonome. 1l utilise donc le concept de
partie dans le sens le plus large qu’il a établi. Cf. Hua XIX, p. 680 sv.; tr. p. 231; EU,
§§ 50-52. Méme a partir du point de vue d’ Expérience et jugement, les deux formes sont
équivalentes relativement a leur mode de constitution. Cf. EU, p. 262 ; tr. D. Souche-
Dagues, Paris, PUF, 1991, p. 266.

2. Cf. pour ce qui suit, Hua XIX, p.681 sv. ; tr. p. 186 sv.



LA GENESE DU JUGEMENT ANTEPREDICATIF 221

I’intention dirigée sur sa couleur. Ce qui est appréhendé, c’est le méme
re-présentant sensible, et il est appréhendé comme le méme — mais de
maniere différente (implicitement / explicitement) '.

Les parties ainsi détachées, celles que nous « faisons ressortir » sont
ensuite com-posées synthétiquement dans un acte catégorial compréhensif.
Elles peuvent, par exemple, étre mises en relation réciproque ou avec la
I’ensemble (le livre) dans des « actes de liaison ». C’est seulement dans un
acte de ce genre que les membres reliés les uns aux autres recoivent un
nouveau caractére a titre de membre en liaison dans une forme catégoriale
de liaison. Ils prennent le caractére d’un « moment adjectif » (eigen-
schaftliches Moment), a savoir «vert», et d’une «totalité qui porte cet
attribut », le « livre » (substrat / accident). Cette syn-these catégoriale n’est
pas un acte simple, car «le livre est vert» ne peut constituer I’intention
d’un acte simple. Au sein de cette intention catégoriale d’ensemble, le
«moment adjectif » et la « totalité qui porte 1’attribut » sont a chaque fois
des moments non-autonomes.

Cette triplicité de la saisie simple (perception d’ensemble), de la
conversion partielle de I’articulation, et du véritable viser-avec catégorial
(la syn-thése), nous la retrouvons dans toutes les formes synthétiques-
catégoriales. Pourtant une telle description phénoménologique ne carac-
térise que le processus de la complexion d’actes catégoriaux. Elle n’aborde
pas encore la question de savoir comment dans ce processus I’intention
catégoriale peut étre remplie.

C’est cette question qu’il nous faut examiner maintenant.
Manifestement 1’accomplissement réglé des perceptions partielles
(autrement dit les «actes d’articulation » qui procédent de la perception
globale) contribuent au remplissement de I’intention catégoriale. C’est
pourquoi nous posons la question : comment cette « prestation », que fournit
I’accomplissement des actes fondatifs, est-elle encore présente dans la
derniére partie de cette triple démarche, c’est-a-dire dans I’acte synthétique
proprement dit ?

Dans I’exemple du «livre vert» la perception globale est d’emblée
effectuée en direction du livre, puis le moment vert du livre est visé dans
une perception particuliere. Dans la perception partielle du « vert» cepen-

1. La phrase suivante : « Le représentant relatif 2 a fonctionne comme identique-
ment le méme dans un double rdle [...] » (Hua XIX, p. 682; tr. p. 188) se rapporte a la
possibilité d’une appréhension double. La possibilité d’une « appréhension double » des
mémes contenus se présente également dans le conflit non-surmonté entre des appré-
hensions de sens différent (I’exemple de HUSSERL est la poupée par rapport & la dame),
lequel doit ensuite conduire & une décision. Dans ce cas, il y a néanmoins un change-
ment d’appréhension, de telle sorte que les deux entrent en conflit I’une avec I’autre.
Cela ne se produit pas dans le cas présent, puisque le sens de 1’objet visé ne varie que
légeérement et est également approprié en vue d’un recouvrement non-contradictoire.



222 DIETER LOHMAR

dant nous ne voyons et nous ne visons pas le vert pour la premiére fois.
L’intention particuliere orientée sur le vert était déja implicitement
contenue dans la perception globale, disons du livre. Dans le passage de la
perception globale a la perception particuliere quelque chose s’est produit,
que Husserl appelle « synthése de recouvrement » (Hua XIX, p.651; tr.
p. 150, mod.) ou « unité de recouvrement » («coincidence », pp. 569, 571,
650, 652) entre ces deux intentions'. D’un c6té se recouvrent I’intention
explicite de la perception particuliecre du moment vert, et de ’autre
I’intention partielle implicite de la perception globale du vert. Ce recou-
vrement entre intentions particulieres sert a présent de re-présentant (appui)
pour I’intention proprement synthétique « le livre est vert ». La synthese de
recouvrement produite dans le complexe d’actes présente 1’étre-vert du
livre. Elle est le contenu qui remplit I’intention catégoriale 2.

Nous trouvons ainsi au point décisif de la théorie phénoménologique de
la connaissance le schéma de I’appréhension et du contenu. Tout comme
I’intuition sensible, pour Husserl, I’intuitionner cognitif repose sur I’appré-
hension de contenus. Il nous faut pourtant ici tout d’abord laisser de c6té la
perspective auto-critique de Husserl & 1’encontre de la capacité limitée de
ce modele. Dans les Recherches logiques, et nous le verrons, dans
I’enquéte d’Expérience et Jugement aussi, ce modele se rencontre en de
nombreux points décisifs *.

1. «Cependant, en vertu de cette intention partielle qu’elle implique, ’acte de
perception globale qui se poursuit “coincide” en méme temps avec ’acte de la percep-
tion particuliere ». Hua XIX, p.682; tr. p. 187.

2. 11 faut souligner ici expressément que les moments intentionnels des actes
coincident. Il ne s’agit donc pas d’un recouvrement des substrats réels (ou bien des data
hylétiques). Un tel recouvrement dans le domaine réellement donné peut naturellement
survenir aussi dans le cas de 'acte complexe catégorial, mais il n’est pas le contenu
remplissant de I’intuition catégoriale. A propos du contenu remplissant recherché, il
s’agit d’un recouvrement des appréhensions (Hua XIX, p. 682 ; tr. p. 188), qui se situe
enti¢rement dans le domaine intentionnel.

3. L’idée selon laquelle «toute constitution ne suit pas le schéme appréhension-
contenu d’appréhension » se trouve d’abord dans une note des Legons pour une phéno-
ménologie de la conscience intime du temps publiées en 1928 (Hua X, 7,n.1; tr. p. 9).
HUSSERL critique ce modele en premier lieu au regard de couches plus profondes de la
constitution, c’est-a-dire pour la conscience intime du temps, assurément aussi pour
P’imagination. (cf. Hua XXIII, p.265 sv.; également I’exemplaire d’auteur des
Recherches logiques, Hua XIX, p. 884 — et aussi Ms. L. I 19, f. 9b). Pour la constitution
des objets de degré supérieur, par exemple pour les objets de la perception et de I’intui-
tion catégoriale, le modéle de I’appréhension des contenus semble en revanche étre
approprié. On peut voir cela dans de nombreux passages d” Expérience et jugement (cf.
EU, pp.34,94,97-101, 103, 109, 111, 132 sv., 138 sv., 142 sv., 305 etc.)

R. B@&M et R. SOKOLOVSKI ont défendu la thése selon laquelle Husserl renonce au
schéma de I’appréhension et du contenu appréhendé dans la phénoménologie génétique.
(cf. R. Baechm, Introduction de I’éditeur, Hua X, p. XXXII sv., et R. Sokolowski, The
Formation of Husserl’s Concept of Constitution, La Haye, Nijhoff, 1970, p. 177 sv.). On



LA GENESE DU JUGEMENT ANTEPREDICATIF 223

Le caractere particulier du contenu appréhendé (c’est-a-dire de la
synthése de recouvrement entre intentions partielles) appelle ici une consi-
dération plus précise. Commencons par fixer quelques déterminations
négatives : '

1) Ce re-présentant n’est pas identique aux re-présentants sensibles des
objets de la perception globale ou des perceptions particulieres. 1l serait
pensable qu’un re-présentant sensible puisse donner remplissement aux
intentions catégoriales, dans la mesure ou il est appréhendé autrement,
c’est-a-dire catégorialement. Husserl a lui-m&me pendant assez longtemps
considéré une solution de ce genre comme prometteuse. Mais alors on ne
comprendrait pas bien pourquoi le complexe des actes de I’intuition caté-
goriale doit €tre mis en ceuvre pour le remplissement. On devrait pouvoir
remplir une intention catégoriale a partir de la donation simple, sans
davantage d’intuition ni d’activité '.

2) Ces mé€mes arguments montrent aussi qu’absolument aucun contenu
sensible ne vient en question pour le remplissement de 1’intention caté-
goriale 2.

3) Il en résulte que ne vient pas non plus en question, en tant que
contenu remplissant, la perception interne de I’effectuation de la synthese
catégoriale. Tugendhat a soutenu 1’idée que c’est « cet accomplissement
actuel de la synthése catégoriale» qui procure un remplissement a
I’intention catégoriale *.

peut néanmoins simplement relativiser ce point, ainsi, €galement, jusque dans les
Legons pour une conscience intime du temps, a vrai dire eu égard au constat que les
contenus sensibles sont & nouveau a considérer eux-mémes comme fondés (cf. Hua X,
p-7;n.1; tr. p. 9).

1. L’indication de HUSSERL selon laquelle le re-présentant sensible de la perception
particuliere et de la perception d’ensemble fonctionne « comme identiquement le méme
de fagon double » (Hua XIX, p. 682; tr. p. 188, mod.) pourrait plaider en faveur d’une
telle solution. Si un seul et méme re-présentant peut fonctionner de deux maniéres, il
pourrait également fonctionner encore d’une troisi¢me maniére, c’est-a-dire de fagon
catégoriale. )

2. Cf. aussi les objections de E. TUGENDHAT dans Der Wahrheitsbegriff bei Husserl
und Heidegger, Berlin, de Gruyter, 1970, p. 119-123.

3. HUSSERL a lui-méme défendu une telle these dans la premiere édition des
Recherches logiques. L « étude sur la re-présentation catégoriale » (c’est-a-dire le ch. 7
de la VI® RL) parvient au résultat que les intentions catégoriales sont remplies moyen-
nant I’appréhension d’un contenu de la réflexion. Le contenu appréhendé est le méme
contenu que celui qui expose ’acte catégorial accompli dans la perception interne. Dans
la perception interne, il est per¢u de fagon simple. Dans I’intuition catégoriale, ce
contenu de la réflexion est alors appréhendé de fagon catégoriale et lui offre un remplis-
sement. Néanmoins, Tugendhat n’a pas remarqué que I’accomplissement actuel
(conditionné de fagon sensible) n’est qu’une autre formulation de cette solution du ch. 7.
Plus tard, Husser! a critiqué sa propre interprétation de la re-présentation catégoriale (cf.
aussi D. LOHMAR, « Wo lag der Fehler des kategorialen Reprisentanten », in Husserl
Studies, 7 (1990), pp. 179-197). Ce sont les mémes objections qui vont a I’encontre de



224 DIETER LOHMAR

Mais il nous faut & présent mettre en évidence quelques déterminations
positives des synthéses de recouvrement entre les intentions partielles. Le
contenu qui est appréhendé par exemple dans P’intuition catégoriale
déterminante (« ce livre est vert ») n’est pas un contenu sensible, bien qu’il
soit fondé dans une intuition simple. C’est le recouvrement des intentions
de deux ou plusieurs actes qui s’ «impose » dans le passage de la perception
globale a la perception particuliere. Le recouvrement est « vécu ». Les
intentions orientées sur le « vert» coincident, ce qui veut dire que nous
remarquons 1’identité (Gleichheit) de I’intention. La coincidence s’impose
a nous passivement dans la transition entre actes « simples », bien que ces
actes eux-mémes demeurent dans le cadre d’une activité catégoriale. Ce
datum singulier nous est donné pour ainsi dire en un « sens non-sensible »,
autrement dit sur le mode de conversions intentionnelles qui s’inter-
pénetrent (en passant les unes dans les autres). Il peut €tre appréhendé
catégorialement. Il remplit alors I’intention catégoriale « ce livre est vert ».
Les syntheses de recouvrement fonctionnent ici comme des re-présentants
non-sensibles . :

L’élargissement husserlien du concept d’intuition & I’intuition caté-
goriale se révele ici encore une fois justifié. Actes «simples» (a rayon
unique) et catégoriaux (fondés, a rayons multiples) ne se distinguent pas
seulement dans 1’édifice des actes qui est le leur. Ils se distinguent égale-
ment dans les contenus appréhendés. En outre la nécessité de parcourir
completement le complexe des actes catégoriaux est €évidente. Sans cette
effectuation compléte les synthéses de recouvrement nécessaires au
remplissement ne peuvent pas s’établir. Il est méme permis de supposer
que le remplissement des intentions catégoriales dépend a chagque fois de
contenus non-sensibles. Cela est vrai 1a ou, dans les cas les plus simples
d’intuition catégoriale, la sensibilité contribue également au remplissement.

la solution de «l’accomplissement actuel» et de la conception du remplissement
moyennant une saisie catégoriale des re-présentants sensibles des actes fondatifs.

1. Le concept de recouvrement a une certaine équivocité dans le contexte de la
problématique du remplissement chez Husserl. Dans les Recherches logiques et dans le
premier volume des Idées directrices, HUSSERL |’emploie le plus souvent au sens oil des
intentions vides sont remplies moyennant leur recouvrement avec des intentions
remplies correspondantes. La question de savoir comment des intentions catégoriales
remplies viennent en général a étre remplies comme intentions, n’est avec cela pas
encore abordée. Il y va d’un concept de remplissement et de recouvrement qui ne
garantit, du moins pour ce qui est du domaine catégorial, aucun examen de la fonction
de remplissement, qui ne fait, en I’occurrence, que différer le probléme. Les unités de
recouvrement entre des intentions partielles (qui sont ici thématisées) exposent en
revanche un contenu qui, appréhendé de fagon catégoriale, rend possible une intention
catégoriale remplie. On examine ici comment des intentions remplies viennent a étre
remplies.



LA GENESE DU JUGEMENT ANTEPREDICATIF 225

Mon enquéte prendra maintenant pour fil conducteur la maniere dont
Husserl présente descriptivement le role des syntheses de recouvrement
dans la connaissance. Mais je voudrais tout d’abord indiquer deux direc-
tions de recherche que je ne peux suivre ici: nous pourrions essayer de
déterminer les caractéristiques essentielles et les types de contenus non-
sensibles. On pourrait montrer comment Husserl a interprété cette décou-
verte déconcertante des syntheses de recouvrement. Mais cela nous nous
engagerait plus avant dans la discussion de 1’auto-critique de Husserl par
rapport a sa théorie du « re-présentant catégorial ».

Ces deux recherches sont pourtant moins pertinentes pour notre présent -
intérét, qui est centré sur les formes préalables de la connaissance, que la
question suivante : qu’est-ce qui se produit avec les synthéses de recouvre-
ment qui s’établissent certes dans le passage entre les actes, mais qui ne
sont pas appréhendées catégorialement ? Est-ce que ces syntheses de
coincidence sont « fugitives » ? Est-ce qu’elles disparaissent simplement
apres leur donation, ou est-ce qu’elles demeurent d’une certaine fagon
«maintenues » ? Il ne s’agit pas la de détails sans importance, car 1’appari-
tion de synthéses de recouvrement n’est pas du tout quelque chose qui
interviendrait de facon rare dans la vie de conscience. Des syntheses de
recouvrement peuvent s’établir aussi en dehors de synthéses catégoriales
consciemment effectuées, car notre intentionnalité est toujours dans le
passage (la transition) vivante d’un objet a un autre objet ou aux particula-
rit€és de cet objet. Deés les Recherches logiques, Husserl s’est posé la
question de savoir si dans ce passage se trouvent déja impliquées des
prestations préliminaires pour la connaissance.

II. Le probleme de ’expérience anté-prédicative en tant que
« vécu non-congu » dans les Recherches logiques

Husserl thématise les synthéses de recouvrement, qui sont déja
«présentes » mais ne sont pas appréhendées objectivement (c’est-a-dire qui
ne fonctionnent pas comme re-présentant) a différents endroits de la VI®
Recherche logique'. Les recherches les plus importantes a ce propos se

1. Dans la VI¢ RL, HUSSERL s’occupe avant tout de cette question aux endroits
suivants :

1. Dans I’ Addition au § 8 (Hua XIX, p. 569 f.; tr. p. 51). C’est la différence entre le
«vécu non-congu d’identité » et la position objective d’identité a titre d’exemple pour le
probléme général des vécus non-congus qui est ici examinée (cf. Hua XIX, p. 568, 1. 20-
30; tr. p. 50). On trouve 12 des renvois au ch. 6, § 47 (c’est-a-dire a la discussion concer-
nant la these thématique/non-thématique d’identité, ainsi qu’a I’ensemble du ch. 7).

2. Dans le contexte du premier concept de vérité, Hua XIX, p. 652, 1. 8-16; tr.
p. 151. 1l est ici renvoyé a I’Appendice au § 8 et au ch. 7. Les réflexions portant sur la



226 DIETER LOHMAR

situent lors de [’analyse du (premier) concept de vérité et de I’analyse de
Uopposition entre identification a-thématique et identification thématique.
— J’interpréterai plus loin en détail les contextes correspondants —. Bien que
le theme soit plut6t marginal, on peut le reconnaitre aisément a partir de la
terminologie du « vécu »'. Husserl parle par exemple de « 1’unité vécue de
coincidence » (p. 569, 1.31; tr. p.52) qui ne fonctionne pas comme
re-présentant. Mais il y a également des contextes dans lesquels les
syntheses de recouvrement sont implicitement dévalorisées par rapport a la
connaissance (comme intuition catégoriale). Husserl en parle au sens d’une
coincidence «simplement » vécue. De maniere tres pertinente, Husserl
désigne a un endroit les synthéses de recouvrement comme des « vécus
non-congus ». D’un simple point de vue linguistique, cette caractérisation
appelle une précision. Nous allons voir que Husserl I’entend en tant que
vécu non-congu d’objets catégoriaux, c’est-a-dire comme vécu d’états de
choses, d’identité, de vérité en général.

Les unités de coincidence peuvent étre « présentes réellement» et
pourtant ne pas fonctionner en tant que re-présentants (p. 569 ; tr. pp. 51-
52). Husserl qualifie aussi expressément (a quelques endroits) les syntheéses
de recouvrement de « présentes » (p. 652 ; tr. p. 151), et ce n’est pas seule-
ment une maniere de parler. Il veut dire par 1a qu’elles durent indépen-
damment de la prise actuelle et de I’appréhension objective. Effectuer
I’appréhension objective de ces contenus « présents » est une possibilité
apriorique donnée a chaque instant. Il est seulement requis de « porter son
regard sur la vérité présente » (p. 652; tr. p. 151).

différenciation du premier concept de vérité en font partie (Hua XIX, p. 653 sv. ; tr.
p. 152).

3. Au §47, il y va l1a de 'exposition de la différence entre I’identité vécue et
position thématique d’identité.

4. Au ch. 7, on trouve de méme la confrontation entre les contenus vécus et les
objets pergus (cf. Hua XIX, p.700, 1. 29 ; tr. p. 207; p. 702, 1. 5; tr. p. 209; p. 703, 1.1 ; tr.
p-210; p. 705, 1. 8-11 ; tr. p. 213. Dans I’extrait correspondant a p. 706, 1. 4-10 ; tr. p. 214,
la terminologie bascule des « contenus vécus» a des contenus de réflexion et se fixe par
aprés sur l’interprétation du représentant catégorial, laquelle motive plus tard
I'auto-critique de HUSSERL (cf. Hua XIX, p. 707, 1. 24-30; tr. p. 215; p. 708, 1. 20-709, 1.
7; tr. pp. 216-217). Nous ne pouvons pas rentrer ici dans les détails de ce contexte
problématique, étant donné qu’il conviendrait de distinguer de fagon toujours soigneuse
entre des positions encores tenables et des positions critiquées. Cf. D. LOHMAR, « Wo
lag der Fehler des kategorialen Reprisanten ?», in Husserl Studies, 7 (1990), pp. 179-
197.

1. Cette terminologie n’est pas seulement utilisée pour les « vécus non-congus » du
recouvrement. L.’analyse des « vécus d’évidence » dépend par exemple encore beaucoup
d’elle. Cf. Hua XVIII, pp. 188-194 ; tr. pp. 204-211. Le concept phénoménologique
d’évidence, d’évidence intentionnelle en particulier est examiné au § 2 de la Ve RL.



LA GENESE DU JUGEMENT ANTEPREDICATIF 227

Je voudrais a présent formuler quelques questions évidentes qui, d’un
point de vue systématique, résultent pour Husserl de cette thése. On
pourrait aussitot objecter que ces questions sont déja posées a partir de la
perspective d'Expérience et jugement. Mais il apparaitra néanmoins que ce
sont sans exception des questions que Husserl se pose dans les Recherches
logiques elles-mémes.

1) Les synthéses de coincidence vécue dans les actes structurants ne
surgissent-elles que dans le complexe global d’actes qu’est I’intuition caté-
goriale, ou bien durent-elles également au dela ? (L’alternative est : sont-
elles fugitives ou durables 7)

2) Les synthéses de coincidence vécues peuvent-elles également se
situer dans des contextes qui n’ont pas pour but la connaissance ?
(L’ alternative est ici : sont-elles extérieures ou nécessairement internes aux
actes catégoriaux ?)

Si I’on peut répondre de facon positive a ces deux questions, c’est-a-
dire si les synthéses de recouvrement se situent aussi a I’extérieur des
syntheses catégoriales et durent également au dela de cet événement, il
nous faut alors poser la question suivante :

3) Quelle est la contribution des synthéses de coincidence vécues
«antérieurement » dans le cadre d’un intérét de connaissance qui prend un
nouveau départ, c’est-a-dire dans le complexe global d’une nouvelle intui-
tion catégoriale ? Ne s’agit-il ici que d’une transformation de la
«connaissance implicite » en «connaissance explicite » ? En d’autres
termes, la transformation a-t-elle lieu sans qu’une nouvelle intuition doive
venir s’y ajouter ? Ou bien la transformation doit-elle toujours &étre en
méme temps un nouvel accomplissement intuitif ? (L’alternative réside ici
entre la transformation simple et le nouvel accomplissement)

Ces questions doivent orienter I’analyse que nous allons suivre a
présent des deux contextes importants ou Husserl, dans la VI® Recherche
logique, discute le role des syntheses de recouvrement non-appréhendées.

Le premier contexte est I’exposition par Husserl du premier concept de
vérité au § 39 de la VI® Recherche logique. Le théme est ici I’appréhension
objective de ces synthéses de recouvrement déja « présentes » par avance.
Husserl rappelle que « I’accomplissement du recouvrement d’identification
n’est pas encore la perception actuelle de I’accord objectif ». L’accomplis-
sement du recouvrement ne devient une these catégoriale qu’en « portant le
regard sur la vérité présente » (p. 652 ; tr. p. 151). Les syntheses de recou-



228 DIETER LOHMAR

vrement « présentes » d’une manicre ou d’une autre sont ici expliquées en
tant que « vérité présente » qui a seulement besoin d’étre appréhendée.

Il en résulte tout d’abord que I’on peut répondre par I’affirmative a la
premiére question, c’est-a-dire que les synthéses de recouvrement
«perdurent » d’une maniére ou d’une autre par dela leur donnée momenta-
née dans le cadre des syntheses catégoriales. Mé€me apres leur constitution
qui passe par les actes structurants, une intention catégoriale remplie
(dirigée par exemple vers un état de chose) peut étre « produite » a partir
d’elles — et a vrai dire « a tout instant» — moyennent une appréhension
objective. Un modéle de transformation du rapport des «synthéses vécues
de coincidence » en connaissance est de cette fagcon proposé. On peut a tout
instant procéder a une «transformation» de synthe¢ses de coincidence
vécues une fois a n’importe quel moment et par suite a nouveau
«présentes » d’une mani¢re ou d’une autre, en intentions catégoriales
remplies intuitivement. Cette transformation a lieu au moyen de 1’appré-
hension objective de la coincidence auparavant seulement vécue.

Mais il nous faut déterminer encore plus précisément le sens de cette
«transformation ». Doit-elle étre comprise de telle maniere que les déter-
minations de contenu soient déja fixées, c’est-a-dire pré-formées dans le
vécu? Est-ce une «connaissance pré-catégoriale » contenant déja les
déterminations de contenu sous une forme rudimentaire qui se voit
uniquement transformée en connaissance au sens plein du terme
(transformation simple) ? Cela ne signifierait-il pas que la différence entre
les syntheses vécues de coincidence et la connaissance (dans ’intuition
catégoriale) réside uniquement dans le mode différent d’appréhension du
méme contenu ? Le fait que Husserl, & un endroit, nomme les synthéses de
recouvrement un « vécu non-congu » (p. 568; tr. p. 50) d’un état de chose
parle en faveur de cette hypotheése. L’acte de connaissance serait alors le
processus dans lequel, moyennant 1’appréhension catégoriale, un état de
chose congu est « découvert par I’explicitation » (erdeutet) a partir d’un
vécu non-congu de cet état de chose. (La transformation est donc un
modele tres simple de la relation entre deux types de jugements.)

Le « modele de transformation » de cette transformation conduit cepen-
dant a d’autres problémes. Il faut avant tout éclairer de quelle maniére les
synthéses de recouvrement d’intentions partielles peuvent contenir des
connaissances sous une forme rudimentaire. De plus, la question se pose de
savoir s’il n’est effectivement besoin que d’une transformation au sens
d’un changement d’appréhension pour recevoir la connaissance. Cela aurait
pour conséquence que la transformation serait possible sans intuition
renouvelée et sans 1’accomplissement renouvelé de la complexion d’acte de
I’intuition catégoriale. Les résultats descriptifs du chapitre 6 parlent cepen-



LA GENESE DU JUGEMENT ANTEPREDICATIF 229

dant contre cette hypothése. L.’analyse des actes catégoriaux avait fait la
preuve de la nécessité de I’accomplissement des actes structurants et de
leur transition. Il se pourrait donc que ces analyses dussent &tre affinées. Il
se pourrait aussi qu’il existat deux types fondamentalement différents
d’intuition catégoriale. Mais il est plus évident que le modele de la trans-
formation est trop simple. Il doit étre corrigé dans le sens d’un nouvel
accomplissement de 1’acte catégorial, lequel est guidé par I’expérience
précédente '.

Cette these anticipe néanmoins sur une solution que nous établirons
seulement plus loin. II me faudrait donner tout d’abord encore quelques
explications concernant la « définition » par Husserl de 1’évidence comme
«vécu de vérité ». Il apparaitra que méme cette these est bien moins spécu-
lative que la lettre le laisse présumer. Avec I’analyse des synthéses vécues
de coincidence, Husserl cherche également a préciser sa « définition » de
I’évidence comme « vécu de vérité ». Dans les Prolégoménes a une logique
pure, il avait critiqué les théories psychologiques de I’évidence, qui la
comprennent comme un sentiment venant s’ajouter fortuitement (ou man-
quant). Dans ce contexte, Husserl a caractéris€ a plusieurs reprises
I’évidence comme « vécu de vérité » (Hua XVIII, pp. 188-194 ; tr. pp. 204-
211). Ce mode de caractérisation a slirement été la raison de quelques
malentendus 2. — Mais ce n’est pas ici mon objet. — I1 y va du « vécu» de
recouvrement (au sens d’un accord total) entre !’intention de 1'énoncé et
I’état de chose donné dans I’intuition catégoriale (Hua XVIII, p. 193 sv. ; tr.
p-210). Ce vécu de recouvrement est un cas particulier concret, vécu par
moi de I’'idée de vérité, c’est-a-dire de I’idée d’accord entre intention et
intuition.

Dans le contexte du premier concept de vérité dans la VI® Recherche
logique, Husserl précise alors son énoncé selon lequel I’évidence est «le
vécu de vérité ». Il ne convient pas de I’entendre comme si ce vécu était
une perception objective de la vérité (Hua XIX, p. 652 ; tr. p. 151). Il s’agit
uniquement d’un vécu de conscience, & savoir d’un vécu a-thématique de la
vérité. Assurément, ce vécu peut servir de base a un jugement rempli por-
tant sur la vérité d’un énoncé. Il y a donc une certaine succession des
degrés (1) de ’intuition catégoriale d’un état de chose qui est alors

1. Kant déja essaya de résoudre le probléme de I’expérience pré-catégoriale. 11
caractérise celle-ci comme des « régles subjectives », en I’occurrence comme une syn-
thése associative de reproduction, en 1’occurrence comme des jugements de perception.
Les jugements de perception sont ensuite convertis en connaissance (en « lois objec-
tives »), en I’occurrence, en jugements d’expérience.

2. Cf. par exemple 'article de G. PATZG, « Kritische Bemerkungen zu Husserls
Thesen iiber das Verhiltnis von Wahrheit und Evidenz », in Neue Hefte fiir Philosophie,
1 (1971), pp. 12-31.



230 DIETER LOHMAR

également exprimé et (2) du «vécu de vérité » et (3) de I’intention
thématique remplie, dirigée sur la vérité dans la prédication de vérité.

Cette succession de degrés éclaire aussi d’une maniere étonnante la
deuxiéme question systématique qui consiste a demander si les syntheses
de recouvrement peuvent également se trouver a I’extérieur de I’acte
catégorial. Husserl indique la chose suivante (€galement, au surplus, dans
le contexte de I’analyse du concept de vérité (§ 39)): a propos de toute
intuition catégoriale exprimée, par exemple a propos de tout état de chose
donné de fagon intuitive et en méme temps énoncé (« Ce livre est vert »),
surgissent de nouvelles synthéses de recouvrement qui peuvent alors servir
de base de contenu en vue d’intuitions catégoriales ultérieures. Nous
vivons en effet le recouvrement total de I’expression langagiere et de 1’état
de chose donné. Sur la base de ce recouvrement total entre I’intention
intuitive dirigée sur I’état de chose et I’intention de I’acte donateur de
signification qui fusionne avec elle, nous pouvons prononcer le jugement
suivant : le jugement « le livre est vert » est vrai.

Le deuxiéme «est », ¢’est-a-dire « I’étre au sens de la vérité » ne doit
pas étre confondu avec le premier « est», c’est-a-dire avec « I’étre au sens
de la copule déterminante ». L’intention et le style d’évidence de ces deux
theses sont tout a fait différents. La prédication de vérité correspond a un
recouvrement total entre intention de signification et intention d’état de
chose. A 1’étre de la copule dans le jugement portant sur la propriété du
livre ne correspond qu’un recouvrement partiel, une « identification par-
tielle » (p. 653, 1. 11-16, 26; tr. p. 152). Lors de I’analyse de 1’intuition
catégoriale, nous avons vu qu’il y a un recouvrement partiel entre les
intentions partielles de la visée globale (dirigée sur le livre) et la visée
particuliére (dirigée sur le moment vert du livre). Ce recouvrement est
ensuite appréhendé de fagon catégoriale et remplit I’intention dirigée sur la
propriété (« Le livre est vert »)'. En outre, dans tout jugement évident et
exprimé de fagon prédicative (dans le recouvrement total entre intention de
signification et intention d’état de chose), «I’€tre est vécu au sens de la
vérité du jugement, mais il n’est pas exprimé » (p. 653, 1. 17-22; tr. p. 152).
Ce vécu de vérité se trouve pour ainsi dire «en sus », c’est-a-dire sans
activité particuliere. On le trouve dans I’expression de toute intention d’état
de chose rempli de facon intuitive. Mais il demeure a-thématique et n’est
pas non plus exprimé. La prédication sur la vérité présuppose alors que
nous nous retournions vers ce vécu non-con¢u et inexprimé (p. 654, 1. 2-5 ;
tr. p. 153). C’est pourquoi, a cette vérité judicative s’applique le fait qu’elle

1. Méme dans les cas de totale identification, par exemple pour le jugement portant
sur I’identité des objets, les deux sens d’étre ne coincident pas. Cf. Hua XIX, p. 653, L.
17-22 ; tr. p. 152. L’intention des deux actes est totalement différente.



LA GENESE DU JUGEMENT ANTEPREDICATIF 231

«peut étre énoncée a tout instant, et &tre énoncée avec évidence » (p. 654,
1.2-5; tr. p. 153).

Je résume encore une fois brievement : dans 1’énoncé portant sur un
état de chose donné de fagon intuitive, la propriété de 1I’objet est énoncée.
Le fait que ce qui est ainsi énoncé est vrai est en méme temps vécu, mais il
n’est pas intentionné thématiquement que cet énoncé soit vrai'. Cette syn-
thése vécue de recouvrement total « n’est pas a I’évidence énoncée, elle
n’est pas objective » (p. 654, 1. 2-5 ; tr. p. 153). Elle ne devient objective que
dans une prédication de vérité correspondante (dans un «jugement de
vérité »). Celui-ci affirme alors la vérité, ¢’est-a-dire I’accord (le recouvre-
ment) total entre 1’état de chose énoncé et 1’état de chose donné de fagon
intuitive. C’est pourquoi, lorsque toute intuition catégoriale remplie est
exprimée, un contenu est vécu mais il n’est pas appréhendé objectivement,
qui puisse « a tout instant » devenir la base d’un jugement de vérité (c’est-a-
dire d’un jugement de degré supérieur). Les syntheses vécues de recouvre-
ment doivent seulement €tre placées dans la fonction d’un re-présentant.
Elles doivent étre appréhendées. On peut répéter ce processus. La
complexion d’acte de I’intuition catégoriale évidente et de 1’énoncé-de la
vérité d’une affirmation peut de son c6té devenir « 1’état de chose réalisant
une nouvelle évidence pour laquelle la méme chose vaut, etc. » (p. 654, 1. 5-
7; tr. p. 153) (« Il est vrai qu’il est vrai que la porte est rouge »).

Voila un premier exemple des contenus vécus mais non pas appré-
hendés objectivement, a titre de synthéses de recouvrement qui peuvent
servir de base au contenu rempli en vue d’intentions catégoriales
ultérieures. Ces contenus peuvent aussi bien ne servir de base remplissante
que pour une intention déterminée, c’est-a-dire pour le seul jugement de
vérité et non pas pour une autre intention ou méme pour des intentions
quelconques. Cela signifie qu’ils sont déterminés quant a leur contenu. En
outre, ils se situent entre une intention catégoriale et un acte donateur de
signification qui fusionnent avec eux. Selon toute apparence, les synthéses
de recouvrement peuvent donc également naitre en dehors d’une activité
catégoriale dont le but est assigné. Ce point apparaitra néanmoins plus

1. Il est a peine besoin de discuter pour savoir si, avec [’activité de I’expression
langagiére du jugement, on défend déja implicitement 1I’idée que ce que je dis est éga-
lement vrai. La « speechact theory » n’est pas la premiére a avoir découvert cela. Pour
HUSSERL, ce qui, néanmoins, importe en premier lieu, c’est ce qui est visé (intentionné)
dans I’énonciation, c’est-a-dire de savoir si I’assertion de vérité est également accom-
plie dans P’intention de I’acte de conscience. Ceci n’est certainement pas le cas lorsque
je porte pour moi a I’évidence de la distinction, quant a sa signification, une phrase
entendue par hasard, et ce, en accomplissant explicitement les intentions contenues. Cf.
Pexposition de I’évidence de la distinction au § 16 de Logique formelle et logique trans-
cendantale.



232 DIETER LOHMAR

clairement dans le deuxiéme contexte important dans lequel Husserl, dans
la VI€ Recherche logique, étudie le role des formes préalables vécues de
connaissances. C’est pourquoi nous nous tournons a présent vers I’expo-
sition par Husserl du vécu non-congu de ’identité, lequel se trouve dans
une perception continue.

Husserl caractérise aussi la différence entre [’accomplissement
a-thématique d’une identification et la thése thématique d’identité au
moyen de 1’opposition entre le « vécu» et la « perception catégoriale ».
L’accomplissement du recouvrement identifiant (parallelement au « vécu
de vérité ») est une sorte de vécu d’identité. Mais il « n’est pas encore une
perception actuelle de I’accord objectif » (p. 652, 1. 16; tr. p. 151)'. Le
«vécu de recouvrement » n’accede au role d’un re-présentant pour I’iden-
tité visée thématiquement (et a vrai dire en tant moment qui donne la
plénitude) que « par un acte propre d’appréhension objectivante » (p. 652,
L 11 sv.; tr. p. 151). Il est clair ici qu’il y va avec le « vécu d’identité » d'un
cas d’expérience pré-catégoriale, qui se situe tout a fait en dehors d’une
activité catégoriale.

Au § 47 de la VI® Recherche logique, Husserl analyse 1’ opposition entre
les deux actes. Le simple accomplissement d’un acte d’identification, par
exemple dans une perception identifiante continuelle ne signifie encore
aucune identité (p. 679 ; tr. pp. 183-184). Néanmoins, dans la transition des
phases particulieres de la perception continuelle sont déja vécues des syn-
théses de recouvrement. En revanche, 1’identité du percu ne peut devenir
thématique que dans un acte (et étre aussi éventuellement donnée) dans
lequel les unités vécues de coincidence sont appréhendées en tant
qu’exposition de I’identité objective. Dans ce deuxiéme accomplissement
d’acte, la coincidence continuelle vécue d’intentions objectives simples sert
de re-présentant de 1’identité, c’est-a-dire «de point d’appui pour la
conscience de 1'identité » (p. 679 ; tr. p. 184).

11 est important que la détermination de contenu du vécu se trouve déja
la. C’est-a-dire que le fait qu’il est un vécu d’identité ne soit pas
«seulement apporté par la réflexion comparative et médiatisée par la
pensée » (p. 568 ; tr. p. 50). A vrai dire, le vécu de telles syntheéses de recou-
vrement n’est pas encore une connaissance, mais il n’est en aucun cas
indifférencié. Il en va ainsi de I’identité vécue « qu’elle est d’emblée 1a,
qu’elle est un vécu, mais un vécu inexprimé, non-congu » (p. 568 ; tr. p. 50).
Ce qu’est un « vécu non-congu » d’identité est encore une fois éclairci dans
«1’addition au § 8 ». L’acte d’identification n’est «a proprement parler pas
encore constitué de part en part» (p. 569 ; tr. p. 51) lorsque nous visons
continuellement de facon intuitive un seul et méme objet. Le « moment de

1. Prétons attention au fait que Husserl parle ici aussi en un sens impropre d’une
«perception » du contenu représentant, au lieu d’employer le terme d’ « appréhension ».



LA GENESE DU JUGEMENT ANTEPREDICATIF 233

’unification par connexion » au sens d’un « moment d’identité » est a vrai
dire « réellement présent », mais il ne fonctionne pas comme re-présentant
(p.569; tr. p. 51)'. L’ «unité vécue de coincidence » ne fonde pas encore
une appréhension objectivante en tant qu’identité de 1’objet. Néanmoins, ce
«passage du vécu d’unité a I’identification relationnelle reste possible a
tout instant » (p. 570 ; tr. p. 52). On dirait que Husserl défend a nouveau ici
le modele de transformation du vécu non-congu en connaissance.

Il devient pourtant clair a la lumiere de I’exemple de I’identification
thématique qu’il ne suffit pas de recourir seulement au vécu « présent » et
de transformer pour ainsi dire celui-ci en une intuition catégoriale. 1.’ image
de la « transformation » de 1’expérience anté-prédicative en connaissance
prédicative est fausse. Nous trouvons les arguments en faveur de cette idée
au § 47 de la VI® Recherche logique : dans I’accomplissement de la percep-
tion continuellement identifiante, I’identité n’est pas encore visée (p. 679 ;
tr. p. 183). L’identification thématique exige en revanche un nouvel accom-
plissement de la série d’actes. Husserl écrit : « Ce n’est que lorsque nous
faisons de 1’écoulement perceptif le fondement d’un nouvel acte, lorsque
nous articulons les perceptions particulieres et mettons leurs objets en
relation » (p. 679 ; tr. p. 184) que le recouvrement des intentions (qui se met
alors a nouveau en place) peut devenir le re-présentant (le point d’appui)
d’une conscience d’identité thématique. Les actes structurants dans le cadre
de la nouvelle complexion d’acte de I’intuition catégoriale exigent néan-
moins, selon les termes de Husserl, un «fondement». Ce fondement
consiste dans I’écoulement perceptif préalable et dans les synthéses de
coincidence qui y ont trouvé place.

Dans les Recherches logiques, Husserl n’était pas encore entiérement
au clair sur le point de savoir dans quelle mesure I’intuition catégoriale doit
avoir un fondement dans la perception préalable. Une réponse est apportée
a la troisieme question portant sur la fonction du « vécu non-congu » dans le
nouvel accomplissement (en 1’occurrence, dans la nouvelle mise en scéne)
de l’intuition catégoriale uniquement au sens ou il a bien une fonction.
Mais il n’est pas dit précisément laquelle. On peut cependant présumer
qu’il sert a guider ’accomplissement des actes structurants. La forme
vécue préalable de la connaissance nous dit quel «chemin» les actes
structurants doivent emprunter dans la sensibilité pour faire une connais-
sance de ce qui ne se trouvait auparavant la qu’en tant que vécu non-congu
(par exemple comme vécu d’identité). Ce n’est que lorsque le vivre
anté-prédicatif guide les actes structurants au cours de la nouvelle mise en
sceéne et les meéne a une nouvelle synthese de coincidence que le vivre peut

1. Le cours Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie 1906-1907 souligne
pareillement que ce « moment d’identité » est présent de fagon réelle. Cf. Hua XXIV,
p- 282.



234 DIETER LOHMAR

devenir un connaitre. Le chemin sur lequel on peut trouver I’intuition
correspondante est de cette maniere dessiné'.

Nous pourrions encore nous tourner a présent vers une série de phases
de développement dans 1’analyse husserlienne de 1’expérience
anté-prédicative. Entre 1901 et 1938, Husserl a traité le probléme en de
nombreux endroits (dans ses manuscrits de recherche, dans ses écrits
consacrés a la théorie de la connaissance et dans ses cours). Mon intérét
principal consiste néanmoins a montrer que le probleéme de I’expérience
anté-prédicative se trouve déja dans les Recherches logiques. I1 m’importait
de faire ressortir le mode d’acceés de Husserl et 1’état de 1’évolution du
probléme dans les Recherches logiques. Voila ce que 1’on peut arréter
concernant la discussion des formes vécues préalables de connaissance
dans la VI® Recherche logique.

III. Le jugement antéprédicatif dans Expérience et Jugement

Dans le temps qui me reste, je voudrais maintenant évoquer rapide-
ment, en quelques points, la maniere dont la recherche sur I’expérience
antéprédicative a été poursuivie dans Expérience et Jugement. On aurait pu
croire que la question soulevée dans la premiére partie de cet exposé était
une question anachronique. Car le probleme de I’expérience antéprédi-
cative semble Etre en liaison trés étroite avec la phénoménologie génétique.
Or, la perspective s’est a présent modifiée. Nous allons voir ce que sont
devenues, dans le cadre de la problématique génétique, les amorces de

1. On trouve d’autres exemples de contenus vécus qui n’ont pas été appréhendés au
ch.7 de la VI¢ RL. Ce contexte est instructif, il requiert néanmoins un gros travail
d’interprétation, parce qu’il faut toujours éviter la fausse interprétation du représentant
catégorial. Les descriptions de ce chapitre s’inscrivent toutes sous le signe fallacieux
d’une appréhension psychologique. La théorie du «lien psychique » est une interpré-
tation du représentant catégorial qui se trouve devant la soi-disant nécessaire alternative
(de I’Ecole de Brentano) entre sensibilité interne et sensibilité externe. Lorsque quelque
chose est donné intuitivement, il ne peut qu’étre donné dans une intuition interne ou
externe. Puisque le représentant catégorial ne peut se trouver dans la sensibilité externe,
il ne reste que I’'interne. C’est pourquoi, HUSSERL interpréte la perception interne de
I’accomplissement de I’intuition catégoriale comme le contenu sensible qui (appréhendé
de fagon catégoriale) peut conférer une plénitude a I’intention catégoriale. Méme le
«lien psychique » est seulement « vécu », et ce vécu reste « aveugle » (Hua XIX, p. 705,
1. 1-12; tr. p. 213). Ce contenu vécu dans la sensibilité interne doit ensuite étre pour
ainsi dire repris en compte dans I’exposition de 1’objet catégorial. Le lien psychique
vécu doit étre placé dans une fonction de représentation, c’est-a-dire qu’il doit &tre
appréhendé. Quoique le vécu soit « aveugle » tant qu’il ne se trouve pas dans la fonction
d’une représentation, il est déja déterminé quant a son contenu. « Ce dont » ce vécu est
un vécu est donc déja avéré.



LA GENESE DU JUGEMENT ANTEPREDICATIF 235

solution fournies par les Recherches logiques. — Je me limiterai forcément,
dans cette derniére partie de mon exposé, a quelques bréves indications.

Dans Expérience et jugement, I’ «expérience antéprédicative » offre un
fonds permanent de connaissances a propos de 1’objet de perception. Cette
caractérisation se trouve, par 1a-méme, déja liée 2 un élargissement du
concept de jugement, également formulé par Husserl en termes expres. La
perception explicitante d’un objet réal est un juger au sens large (EU,
p. 62; tr. p. 71). Le « concept de jugement au sens trés large » subsume les
modes prédicatifs et antéprédicatifs du juger (EU, p. 63; tr. p. 71, mod.).
Husserl procéde ici a un élargissement conceptuel, semblable a celui qu’il
avait mis en ceuvre dans les Recherches logiques, lorsqu’il caractérisait les
«synthéses vécues de recouvrement» comme une « vérité présente »
(vorhandene Wahrheit). Il ne s’agissait pas encore, ici non plus, de la vérité
ayant été constituée dans ’activité catégoriale. Le « vécu de vérité » était le
vécu d’un état de choses, non conceptualisé mais déja durable. La caracté-
risation « synthése de recouvrement » va déja dans ce sens. Ce qui se trouve
caractérisé, c’est une syn-thése. Les synthéses com-posent dans une
conscience telle et telle autre chose. Cette com-position est — nous 1’avons
vu — dotée de durée. On pourrait donc affirmer que les syntheses de recou-
vrement sont déja des jugements, bien qu’elles ne soient pas encore des
connaissances (Erkenntnisse) dans la pleine acception de ce terme.

On a fait un grand pas en avant dans I’analyse du probléme, lorsqu’on a
compris que notre aperception des objets réals se fait toujours selon une
généralité typique. Quand nous nous tournons vers un objet, nous le voyons
toujours-déja comme un cas relevant de tel ou tel type. Il y a des types de
trés haute généralité, qui par exemple n’embrassent que les caractéristiques
de I’objet réal, et les embrassent avec des déterminations de contenu tres
concretes. L’aperception « comme cas d’un type déterminé », par exemple
comme chien, est suscitée par des détails caractéristiques, et 1’intérét
perceptif suit donc les intentions d’attente suscitées par ce type. Le type
empirique se trouve modifié par une expérience ultérieure. L’expérience se
trouve en lui comme déposée ou sédimentée. Husserl peut montrer en outre
que I’appréhension guidée par une expérience antérieure est encore un acte
«simple ». Ainsi se trouve également résolu le probléme des résidus
catégoriaux inévitables dans les actes de perception.

L’analyse de 1’aperception typique montre d’ ailleurs a I’évidence de
quelle maniere 1’expérience antérieure engréne sur le processus méme de
perception en cours, c’est-a-dire comment elle s’y répercute : des intentions
correspondant a 1’expérience antécédente sont suscitées, qui sont liées a
I’objet. En lui nous attendons des propriétés tout a fait déterminées, c’est-a-
dire que la perception explicitante se tourne téléologiquement vers ces
propriétés déja « bien connues » (bekannt). L’expérience antécédente guide



236 DIETER LOHMAR

donc le processus d’appréhension des objets perceptifs. De la méme
maniére, le type empirique guide ’intuition catégoriale dans laquelle
I’objet est catégorialement reconnu comme cas de tel ou tel concept
(subsomption). Seule donc la derniére philosophie confirmera que la fonc-
tion de I’expérience antéprédicative consiste au premier chef dans le
guidage de la ré-explicitation.

L’expérience antéprédicative se voit donc dans Expérience et jugement,
tout comme dans les Recherches logiques, analysée sur le modele des
synthéses de recouvrement d’intentions partielles. Husserl nomme explici-
tation les syntheses antéprédicatives dans lesquelles surgissent des
connaissances antéprédicatives (Kenntnisse) d’objets déterminées selon
leur contenu. Il vise par la le « va-et-vient du regard », qui commence apres
la premiére prise d’un objet. Le regard peut se diriger par exemple sur
I’horizon intérieur, et successivement thématiser les éléments d’un objet
réal qui se détachent comme sensibles (sinnlich). L’ objet, par exemple ce
livre, prend ainsi un caractere de théme principal, et les divers aspects qui
s’en dégagent sont des thémes secondaires. L’ orientation de cette transition
étant fixée, une mise en forme (mais qui n’est pas encore une mise en
forme catégoriale !) est opérée, celle du theme principal S dans le sens d’un
substrat, celle du theme secondaire p dans le sens d’une détermination.
Dans la transition qui méne de la premiere intention globale au moment p,
une unité recouvrante, d’un style particulier, se met en place (EU, pp. 127-
129; tr.: pp. 134-135). C’est une superposition (Uberschiebung), ¢’ est-a-
dire un recouvrement partiel, ot identité et différence sont liées de maniére
caractéristique. Puisque par I’intention nous saisissons, en plus du p, en
méme temps le S, le S se présente a nous dans la syntheése de recouvrement
suivant I’une de ses déterminations (EU, p.130; tr. p. 137). De cette
maniére, I’intention dirigée vers le S est durablement modifiée. Du fait que
nous « gardons en prise » cette détermination acquise a nouveaux frais dans
une activité modifiée, le sens de S s’enrichit de la détermination p'.

Cet enrichissement devient un « acquis persistant », un enrichissement
permanent du sens de I’objet. Le S est, au terme de I’explication, devenu Sp
et il demeure comme tel en prise pour le sujet. Si nous y revenons dans des
actes ultérieurs de se-tourner-vers, I’objet est toujours visé avec ses enri-
chissements. Il s’agit d’un dépdt-de-sens habituel, c’est-a-dire que

1. L’enrichissement du sens se produit par le fait que ’appréhension de I’objet §
accueille a chaque étape en elle, par le biais des unités de recouvrement, les singularités
qui se sont détachées. « L’appréhension de 1’objet, qui est contenue dans le maintenir-
en-prise continu du substrat accueille & chaque étape en elle toutes les singularités qui se
sont détachées » (EU, 132 ; tr. p. 139, mod.). En cela, « ce qui est saisi a titre singulier
{est] incorporé a la teneur de sens par le biais du recouvrement » (ibid., tr. mod.). Les
saisies singulieres « se transforment en modifications de la saisie globale, en I’occur-
rence en enrichissements de son contenu » (ibid ., tr. mod.).



LA GENESE DU JUGEMENT ANTEPREDICATIF 237

I’enrichissement est valide non pas encore objectivement, mais pour le seul
sujet percevant (EU, p. 137; tr. p. 143). L’expérience antéprédicative est
donc elle aussi non encore communicable. Si elle reste jusqu’ici non
exprimée, ce n’est pas seulement de facto, elle est — mais d’une autre
maniere que 1’acquisition prédicative d’une connaissance — non disponible
en général sur ce mode. Dés les Recherches logiques, Husserl caractérise
en ces termes les vécus non-conceptuels des états de choses. Husserl
nomme le vécu de recouvrement un « vécu inexprimé (unausdriicklich) et
non congu » (Hua XIX, p. 568 ; tr. p. 50).

Si je veux faire de I’acquisition antéprédicative de connaissances une
connaissance communicable, objective, je dois forcément accomplir un
jugement prédicatif. Tout comme dans les Recherches logiques, ce n’est
pas 13, de maniére simpliste, une « transformation » de la connaissance
antéprédicative en reconnaissance prédicative. 1l s’avere que I’explication
de I’objet pergu doit, elle aussi, forcément &tre ré-effectuée. Que nous nous
retournions vers 1’unité recouvrante, ceci n’est possible que parce que nous
réitérons le processus d’explication (EU, p. 245 ; tr. p. 250).

Je me retourne pour cela vers 1’objet S, qui sous mes yeux continue de
se tenir la en tant que Sp, avec ses enrichissements. Si nous voulons déter-
miner prédicativement I’objet S, il nous faut tout d’abord nous redéfaire de
sa détermination p, faire pour ainsi dire abstraction de lui. Cependant, ma
connaissance antéprédicative de cette détermination est maintenue sous la
forme d’une attente protentionnelle de p. L’explicitation a présent mise en
scene en intérét de connaissance est donc guidée par cette attente. C’est, a
vrai dire, une ré-explicitation. Le recouvrement s’étant remis en place entre
deux intentions, dans la transition ainsi ménagée entre 1’objet S et sa
détermination p, I'intention du jugement prédicatif se trouve remplie : « S
est p». La ré-explicitation a fait du recouvrement passif de 1’explicitation
originelle un recouvrement effectué activement. Le recouvrement partiel
est A présent devenu une «activité libre », qui remplit I’intention de la
détermination « S est p »'. C’est alors seulement que je puis juger prédica-
tivement de cet état de choses.

Ce que I’on peut constater en général, dans la perspective génétique
d’ Expérience et jugement, c’est qu’une connaissance fait toujours retour a
une telle attente anticipative — antéprédicative ou prédicative : « La connais-
sance est la consience de la “coincidence” entre une croyance anticipative

1. Cf. « Une intention active vise & saisir ce qui était antéricurement un recouvre-
ment simplement passif, donc a produire dans le passage a p au sein d’une activité
originaire ce qui s’ajoute a S. C’est en tant que Je actif, tourné vers S pris dans son
augmentation de sens, mon intérét se portant sur cette augmentation elle-méme, que
j accomplis le passage, et le recouvrement partiel comme activité libre, et remplis ainsi
I’intention de détermination dirigée sur S, pris dans le sens issu du passage et du
recouvrement en question » (EU, p. 244 tr. p. 249).



238 DIETER LOHMAR

vide, et spécialement une croyance prédicative (vide, ou intuitionnant au
sens impropre), et une expérience originairement donatrice correspon-
dante » (EU, p. 341 tr. pp. 343-344, mod.).

11 y a 1a naturellement une généralisation qui ne pourra étre opérée que
dans une perspective génétique. Dans les Recherches logiques, le simple
«vécu d’un état de choses » n’était bien plutdt qu’un cas.

A coté des convergences ici mises en évidence, il y a naturellement
aussi de nombreuses différences entre les analyses des Recherches logiques
et celles d’ Expérience et jugement. Ce qui est analysé en termes beaucoup
plus précis, c’est surtout la fagcon dont la connaissance antéprédicative
s’établit et se maintient a titre de modification de I’activité intentionnelle.
Nous voyons déja pourtant, a partir du petit nombre d’exemples ici
produits, a quel point peut étre féconde pour la question de 1’expérience
antéprédicative la confrontation des données de ces deux ouvrages. Nous
n’avons pu ici qu’indiquer le traitement de ce probleme dans les
Recherches logiques.

Dieter LOHMAR
Husserl-Archiv de Cologne



L’EXPERIENCE ANTE-PREDICATIVE

ette étude porte sur la premiere Section d’ Expérience et Jugement,
C section intitulée « L’expérience anté-prédicative», et, plus
précisément, sur son deuxiéme chapitre («Saisie simple et saisie
explicitante »). Pour I’introduire, faisons appel a une citation de la Critique
de la Faculté de Juger, ou, évoquant la Critique de la Raison Pure, Kant
dit ceci sur le jugement d’expérience :

On peut lier immédiatement & la perception d’un objet ~ laquelle en
contient les prédicats empiriques — le concept d’un objet en vue d’un
jugement de connaissance, et, ainsi, produire un jugement d’ex
périence '.

Si nous tenions & commencer notre propos par cette citation, c’est
qu’elle permet de faire entrevoir, par contraste, ce qui caractérise la
démarche husserlienne. Alors que, dans la Critique de la Raison Pure, le
souci de Kant est de poser les conditions de possiblité du jugement d’ex-
périence, comme seul fondement de toute connaissance 1égitime, et que, ce
faisant, il n’hésite pas a parler déja de prédicats au niveau de la percep-
tion?, dans Expérience et Jugement, Husserl cherchera au contraire a
constituer une Analytique de I’expérience anté-prédicative?, de fagon a
montrer que c’est sur cette expérience, déja « connaissante » que se fonde,
en derniére instance, toute activité judicative. Autrement dit, I’expérience
sensible fonderait non seulement I’activité judicative dont le corrélat est le

1. KANT, Critique de la Faculté de Juger, § 36, tr. J.-R. Ladmiral, M. B. de Launay
et J.-M. Vaysse in Euvres Philosophiques 11, Paris, Gallimard, “Pléiade”, p. 1065.

2. Dans les Ideen 1, HUSSERL, lui-méme, le fait aussi, mais en mettant prédicats
entre guillemets (cf. tr. P. Riceeur, p. 334).

3. HUSSERL, Erfahrung und Urteil, texte rédigé par Paul Landgrebe, Claassen
Verlag, Hambourg, 1964 ; tr. D. Souche, Expérience et Jugement, Paris, PUF, 1970.
Nous citons en faisant précéder la pagination de la traduction par celle du texte
allemand. Husserl mentionne cette analytique a la p. 68 ; tr. p. 70.



240 MARIA VILLELA-PETIT

jugement d’expérience, mais encore celle concernant tout jugement en
général, et, par conséquent, ceux-la mémes qui portent sur des généralités
pures et des essences '. D’ou le titre de I’ouvrage : non pas « le jugement
d’expérience », ni non plus « expérience et jugement d’expérience », mais
bien « Expérience et Jugement ». S’expliquant la dessus Husserl déclare
que

le retour & I’évidence objective, anté-prédicative, ne regoit tout son poids
et sa pleine signification qu’avec cette proposition : ce rapport de fonda-
tion (Fundierung) ne concerne pas seulement les jugements qui ont pour
Jfondement I’expérience, mais tout jugement prédicatif évident possible
en général, et concerne donc aussi les jugements du logicien lui-
méme... 2.

Par ailleurs, si Expérience et Jugement se présente comme le projet
d’une Généalogie de la Logique, c’est que Husserl tient pour incontestable
que ’activité judicative est originairement au service d’un intérét de
connaissance (§ 4), d’un effort vers la connaissance (méme si tout d’abord
celui-ci est purement doxique et le plus souvent accompli en vue de buts
pratiques). D’ou la question préalable qui régit 1’ouvrage :

qu’est-ce qui doit s’ajouter aux conditions formelles de la possibilité de
la vérité pour qu’une activité de connaissance atteigne son but ?°

Question a travers laquelle s’indique la nécessité d’un retour a I’expérience
anté-prédicative et a ses évidences.

Dans son veeu d’originarité et de radicalité, la phénoménologie se doit
ainsi de poser des questions transcendantales a la Logique Formelle. Celle-
ci, dira Husserl dans Logique Formelle et Logique Transcendantale, «a
besoin d’une théorie de I’expérience »*. Or c’est cela méme qui n’a pas été
vu par Kant. Ce dernier

ne se pose pas a I’égard de la logique des questions transcendantales et il
lui attribue un a priori extraordinaire qui la place au dessus de telles
questions °.

1. Le dégagement des généralités et des essences présuppose d’une part la sponta-
néité prédicative et de I’autre les opérations objectivantes issues de libres variations
imaginatives (cf. la 2¢ et 3¢ Sections). Mais, d’apreés Husserl, cette opérativité libre de la
conscience repose sur le socle de I’expérience sensible comme réceptive.

2.EU, p.13;tr. p. 22.

3.1bid, §3,p.8;tr.p. 18.

4. Cf. Logique formelle et Logique transcendantale, tr. S. Bachelard, Paris, PUF,
1965, p. 286. '

5. Ibid., p. 345.



L’EXPERIENCE ANTE-PREDICATIVE 241

Husserl veut dire par 1a que si Kant a cherché a déterminer transcendanta-
lement la connaissance, il a néanmoins pris la Logique comme allant de
soi, sans la questionner dans ses présuppositions.

Cela étant dit en guise d’introduction, venons-en tout de suite au
chapitre 2, ol il est question d’élucider ces modes de I’expérience qui
peuvent donner lieu aux jugements d’expérience les plus simples.

De quoi s’agit-il, en fait d’expérience, dans ce chapitre qui a pour titre
«saisie simple et explicitation ou ex-plication » (Schlichte Erfassung und
Explikation) ?

Des I'Introduction a 1’ouvrage, lorsqu’il pose les premiers contours de
sa recherche et attire 1’attention sur les abstractions qu’il est obligé de faire,
au sens de ce qu’il doit laisser de c6té pour €tre a méme de poursuivre sa
tache d’élucidation, Husserl déclare :

I’expérience la plus simple est celle des substrats sensibles, de la couche
naturelle du monde concret total. Ainsi allons-nous devoir nous tourner
vers le jugement qui a pour fondement la perception externe !.

Il s’agit donc de se tourner vers 1’expérience sensible, qui, remarque
Husserl, est I’expérience la plus simple, la plus immédiate, non pas celle
des objets concrets avec I’ensemble de leurs prédicats culturels et axio-
logiques, mais celle a travers laquelle est saisie la couche naturelle
sensible? de tout objet susceptible d’étre donné dans une perception
externe. Autrement dit, et comme il le notera dans la Krisis,

si nous prétons attention 2 cela seul qui dans la chose est corporel ...°

Cette misc au point privilégiant, aux seules fins de I’analyse, la percep-
tion externe et le jugement qui lui correspond (le jugement d’expérience*)

1. EU, p.66, 67 ; tr. p. 75.

2. Ibid., p.29; tr. p. 38. Pour isoler cette couche sensible de I’expérience, le phéno-
ménologue doit faire « comme si » (HUSSERL parle souvent ici d’un « fingieren», d’une
«fiction»). Pour ce faire, il soumet toutes les déterminations de I’expérience a une
réduction abstrayante en vue de n’obtenir que I’eigentliche Natur, la pure apparition
d’une Nature & un sujet lui-méme réduit a ce qui lui est propre (das Mir Eigenen). La
notion de cette réduction abstrayante, limitant le champ trascendantal a la sphere du
propre, a été élaborée dans la Ve Méditation Cartésienne, en particulier aux §§ 44 et 50,
comme réquisit incontournable de I’expérience transcendantale d’autrui.

3. Cf. Die Krisis der europdischen Wissenschaft und die transzendentale Phino-
menologie, hrsg. W. Biemel, La Haye, Nijhoff, Hua VI, 1962, p. 108 ; tr. G. Granel, La
crise des sciences européennes et la phénomanologie transcendantale, Paris,
Gallimard, 1976, p. 120.

4. Au § 6 d’EU, on lit : « ...les jugements premiers en soi sont des jugements ayant
un substrat individuel, ce sont des jugements qui portent sur I’individuel, ou jugements
d’expérience ».



242 MARIA VILLELA-PETIT

est reprise ensuite dans le chapitre I, réitérée trois fois dans le chapitre 1I,
qui nous occupe, et autant de fois dans le chapitre I .

Dans I’impossibilité de revenir sur tous les passages en question, je me
contenterai d’en citer deux pris au chapitre II. Au § 29, nous lisons :

Ce sont avant tout les objets individuels de la perception sensible
externe, les corps, qui sont susceptibles d’étre saisis simplement, et par
1a ce sont des substrats en un sens privilégié. La réside 1’un des privi-
leges décisifs de la perception externe, en ce qu’elle donne les substrats
les plus originaires des activités d’expérience et ensuite des activités
prédicatives d’explicitation 2.

Nul doute que la saisie (Erfassung), dont il est question dans le titre du
chapitre II, est avant tout celle d’une chose pergue. C’est donc tout d’abord
de I’objet en tant que donné dans une expérience perceptive qu’il s’agit,
lorsqu’on parlera de substrat, en tout cas de substrat originaire. Nous
reviendrons plus loin en détail sur ce qu’il faut entendre par substrat. Mais
pour I’instant, « Insistons », — le mot est dans le texte, § 31 (EU, pp. 166-
167 ; tr. p. 172) — ot nous lisons :

Insistons encore une fois sur le fait que toutes ces différences (il s’agit
de différences entre fragments et moments dépendants) se rapportent
d’abord aux objectités-substrats simples, aux objets spatio-temporels de
la perception externe.

Sans qu’il soit nécessaire d’insister encore, nous pouvons tenir pour
certain que le fil conducteur de I’analyse de I’expérience anté-prédicative
est bien celle de ’activité de la conscience (avec ce que cette activité
implique aussi et nécessairement de passivité) sous le mode de la percep-
tion de quelque chose se donnant dans le monde comme extérieure a la
conscience. Comment ne pas remarquer alors que la réflexion menée ici par
Husserl trouve au moins partiellement son antécédent dans le cours de
1907 sur Chose et Espace (Ding und Raum), ou Husser] était déja aux
prises avec la perception ? Mais pourquoi la perception dite « externe »,
malgré les dénonciations que fait par ailleurs Husserl du caractére douteux
d’une telle dichotomie?, est-elle privilégiée comme expérience
anté-prédicative ? A cela au moins deux raisons, dont la premiere est, me
semble-t-il, indiscutable, a savoir que notre effort de connaissance est tout

1. Voici les occurrences de ce renvoi a la perception : Introduction : p. 56 ; tr. p. 65.
—p.66;tr.p.75.—p. 7;tt.p.79. - Ch. I, p. 73; tr. p. 83. — Ch. I, p. 153; tr. p. 158 —
p. 160; tr. p. 166. — p. 166-167 ; tr. p. 172. - Ch. Il, p. 174; tr. p. 180. — p. 180 ; tr. p. 185.
—p.203; tr. p. 207.

2. Ibid., p. 153; tr. p. 158.

3. Cf.La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale, tr.
cit., § 63.



L’EXPERIENCE ANTE-PREDICATIVE 243

d’abord tourné vers ce qui se donne comme « réalité » (Real) sur le sol
universel du monde, vers donc ce qu’en langage phénoménologique on
appelle les transcendances'.

La seconde raison de I’insistance husserlienne, qui non content de faire
référence a la perception lui conserve ’épithéte « externe », est plus cachée.
Elle a, en fait, a voir avec la nécessité de distinguer sa position par rapport
a celle de Locke. Ou encore, et pour le dire plus généralement, elle a voir
au différend qui oppose Husserl aux empiristes. Ainsi, chez Locke, qui a
certains égards peut étre pris pour un devancier, le retour 4 I’immanence de
la subjectivité, se faisait dans le sens d’une philosophie empiriste et non
pas transcendantale. Il s’ensuivait un privilege accordé a la perception
«interne », avec toutes ses équivoques, et les problemes que cela aurait
entrainés si 1’on avait voulu y fonder des jugements d’expérience valables
pour tous 2.

Ces considérations faites, nous pouvons a présent mieux déterminer ce
que Husserl a en vue avec les termes de «saisie simple » et de « saisie
explicitante (ou ex-plicative) ». La saisie simple qui s’effectue comme une
activité de réceptivité déterminée par un intérét perceptif, — laquelle récep-
tivité présuppose toujours que 1’objet affectant se détache a partir d’un
champ d’expérience se constituant passivement? et qu’il soit lui-méme
pré-donné passivement-, a pour corrélat le percu pris dans son identité,
comme une unité, comme un tout. Pour le dire trés simplement, la saisie
simple est 1’activité intentionnelle de la conscience grice a laquelle un
objet se donne comme étant la pour moi, comme porteur d’un intérét pour
le moi. Et Husserl parle ici «du plus bas degré de I’activité d’objecti-
vation ». Comme exemple d’objet donné dans une saisie simple il évoque
un son qui dure, voulant par 1a marquer que toute activité de saisie en tant

1. Les « vraies transcendances », comme ce qui est donné objectivement au regard
de tout un chacun, présupposent I’intersubjectivité, la constitution intersubjective du
monde. Ici, bien que I’objet pergu soit constitué dans la spheére du propre, il 'est déja
comme une transcendance, ¢’est-a-dire comme n’appartenant pas a I'immanence de la
conscience.

2. Sur cette question cf. Erste Philosophie (1923-1924), vol. I, hrg. von R.Boehm,
La Haye, Nijhoff, Hua VI, 1956, p. 91( Philosophie Premiére, vol. 1, tr. A. Kelkel, Paris,
PUF, 1972, p. 129).

3.Cf. EU. Alap. 33-34; tr. p. 43, Husserl remarque : « le champ de perception qui
appartient a chaque moment de la vie de la conscience est toujours déja déja un champ
d’“objets” qui, comme tels, sont saisis comme unités d’“expérience possible”, ou, ce
qui revient au méme, comme substrats possibles d’activités de connaissance. Cela veut
dire que ce qui nous affecte du fond de cet arriére plan toujours pré-donné a la passivité
n’est pas pas un quelque chose totalement vide, un donné quelconque (nous n’avons pas
de mot exact pour le désigner) qui serait dépourvu de sens, un donné absolument
inconu. En réalité la non-connaissance est toujours en méme temps un mode de
connaissance ».



244 MARIA VILLELA-PETIT

qu’activité de la conscience est une activité impliquant une synthese
temporelle.

La saisie explicitante (ex-plicative) est celle qui, maintenant en prise,
passivement, le per¢u donné dans la saisie simple, se tourne vers les
propriétés, les déterminations qu’il comporte, ou, comme le dit aussi
Husserl, vers I’explicitation de son horizon interne. Avec ces propriétés,
ces déterminations, nous avons cela méme que Kant désignait déja du nom
de prédicats, comme si, pour lui, I’expérience perceptive n’avait de sens
qu’a travers sa « position » dans le jugement.

Mais revenons aux exemples afin de dégager plus précisément ce qui
est a entendre par saisie explicitante. Pour cela rappelons-nous celui
proposé dans I’étonnant § 21, pour décrire I’attitude de la conscience dans
la négation et la modalisation anté-prédicatives, c’est-a-dire dans la néga-
tion et le doute se constituant 8 méme la perception. Je me réfere a
I’exemple de la d’une boule rouge '. Le déroulement concordant de 1’acte
de saisie faisait croire, voire laissait anticiper la boule comme
«uniformément rouge » et « uniformément sphérique ». Mais, en poursui-
vant la saisie et en se mouvant pour voir la face arriere, le sujet avait son
attente décue, puisqu’il découvrait la face jusqu’alors cachée comme verte
et bosselée, et par 1a-méme découvrait la boule comme « non uniformément
rouge » et « non uniformément sphérique ». En un mot, il devait modifier le
sens de son expérience perceptive.

Or le «conflit» perceptif, amenant soit a la déception perceptive
(négation), soit a une oscillation perceptive (doute), présupposait que
certains moments et propriétés de I’objet, en 1’occurrence la boule, aient
déja été détachés, saisis par eux-mémes : le moment de la couleur, ici le
rouge, et puis une partie de couleur verte, et la propriété sphérique inter-
rompue, contrariée par une face bosselée. C’est le dégagement, ou le
détachement (Aussonderung) de ces propriétés, de ces moments détermi-
nants, qui constitue ce qu’il faut entendre par explicitation ou par saisie
ex-plicative de I’objet.

Ici le Je affecté, attiré par 1’objet 2, qui €veille en lui un intérét cognitif,
saisit cet objet non seulement a travers ses profils, a savoir les faces au
moyen desquels il se constitue pour lui, dans la temporalité immanente de
sa conscience, comme une unité, une identité, c’est-a-dire comme tel ou tel
objet, mais il le saisit aussi dans sa richesse interne, en le dissociant, en le

1. Cet exemple est déja présent dans le cours de 1907, Ding und Raum, Hua XVI,
1973 ;Chose et Espace, tr. J.-F. Lavigne, Paris, PUF, 1989. Cf. le § 29 intitulé
« Détermination plus précise et détermination multilatérale ». HUSSERL I’évoque encore
mais en passant et de fagon vague au § 47 de la Crise..., lorsqu’il écrit: « ce qui par
exemple de loin se montre uniformément rouge, apparait de prés bariolé ».

2. On pourrait parler ici d’une érotique perceptive commandée par la circularité
entre |’ attrait de 1’objet et I’intérét du sujet.



L’EXPERIENCE ANTE-PREDICATIVE 245

décomposant en ses propriétés, en ses moments. N’avons-nous pas la
précisément cet Explizieren, cette Auseinandernehmung, soit cette prise de
I’un a part 'autre (c’est-a-dire de la propriété a part le substrat) que
Heidegger, dans le texte intitulé Interprétations phénoménologiques
d’Aristote, avait reconnu comme étant propre au Adyoc, au Aéyewv, lui-
méme compris comme effectuation du voeiv'. Seulement, chez Husserl,
cette activité noétique (d’ol sans doute I’extension de ce qu’il faut entendre
par noése) est déja reconnue au niveau de 1’expérience sensible elle-méme ;
car Husserl entend montrer la genese du Adyoc, a partir de la fagon dont se
structure cette couche.
Au chapitre 1, § 19, Husserl déclarait que

I’objet qui affecte attire d’abord a soi le regard du Je dans une unité sans
parties,

~

énongant ainsi ce qu’il allait ensuite spécifier comme « la saisie simple ». A
quoi il ajoutait :

Mais cette unité se dissout aussitét en ses moments constituants (Aber
diese Einheit geht sogleich in ihre konstituirenden Momente aus-
einander), ils commencent a s’enlever (abzuheben) les uns par rapport
aux autres par dissociation 2.

L’explicitation, I’ Explikation, (et faut-il le souligner ce terme ici ne
comporte aucun renvoi a une relation de type causal) apparait donc comme
une saisie de moments discrets s’enlevant, se détachant sur le fond d’une
saisie continue de 'unité. C’est toujours le méme objet qui offre a ma
saisie ses propriétés, ses déterminations, mais cela a présent dans 1’ « unité
d’une contemplation articulée »3, autrement dit au cours d’un processus
d’identification ou

le continu et le discret se nouent de fagon remarquable .

Et le type de recouvrement identifiant (Deckung) entre un tout et ses
parties, ici impliqué, va étre finement distingué par Husserl d’autres types
de recouvrement, comme par exemple celui impliqué dans la simple
syntheése d’identification par laquelle un objet est reconnu comme le méme.

Arrétons-nous quelque peu sur cette activité d’explizierenden Betrach-
tung, de considération explicitante (ou méme, comme on pourrait peut-étre
aussi traduire, de regard observant, puisque ce dont il s’agit c’est bien d’un

1. HEIDEGGER, Interprétations Phénoménologiques d’Aristote, tr. J.-F. Courtine,
Mauvezin, TER, 1992, p.42.

2. EU, p.87;tr.p.97.

3. Ibid., p. 126 tr. p. 133.

4. Ibid., p. 129; tr. p. 136.



246 MARIA VILLELA-PETIT

OXOTEIV), qui est justement a I’origine de ce que Husserl distinguera
comme « substrat » et « détermination » ou substrat et ex-plicat. Appela-
tions qui ont I’avantage d’éviter que 1’on parle d’emblée de sujet et de
prédicat, faisant ainsi intervenir trop tot le jugement, alors qu’il s’agit
justement d’en €lucider I’origine '.

De cette activité de considération explicitante, Husserl dira, au § 24,
que

Pon I’a déja caractérisé comme une orientation de I’intérét perceptif
dans le sens de la pénétration dans 1’horizon interne de 1’objet, horizon
qui est aussitot co-éveillé par la donnée de I’objet.

En d’autres termes, la saisie simple, a travers laquelle 1’objet se donne, se
déploie naturellement en une saisie attentive & ses déterminations formelles
ou qualitatives. L’explicitation (Explikation) est donc portée par une
tendance, un intérét cognitif inhérent & la perception elle-méme. Peut-Etre
convient-il de souligner, pour prévenir les malentendus, que cognitif et
connaissance ici ne renvoient pas déja a un intérét théorétique, épistemique,
ou encore a connaissance scientifique, mais tout simplement a cette
connaissance inhérente a la vie ou, comme Husserl le dit, a la pratique de la
vie (Praxis des Lebens). Dans Chose et Espace, Husserl déja distingue tres
nettement ce qu’il désigne alors par «intérét naturel » ou « commun » et
I’intérét du savant. Aussi note-t-il :

L’intérét naturel pour une fleur est autre que celui du botaniste ... 2

Ces remarques s’imposent, me semble-t-il, compte tenu des critiques
du genre de celle adressée par Gadamer a Husserl. Renvoyant en note a
Expérience et Jugement, Gadamer écrivait dans Vérité et Méthode, qu’

il (Husserl), continue de projeter, a 1’intérieur méme de I’expérience
originaire du monde, le monde idéalis€ de I’expérience scientifique
exacte, dans la mesure ol il fait de la perception en tant que perception,
expérience orientée vers la seule corporéité, le fondement de toute expé-
rience ultérieure 3.

1. Au § 11 (p. 51; tr. p. 60), Husserl avait clairement annoncé ce qu’il a en vue dans
E.J., asavoir « I’élucidation de I’origine du jugement prédicatif ».

2. Cf. op. cit., §36,p. 128; tr. p. 160. A la différence d’intéréts correspond une
différence relative aux « meilleures apparitions » (besten Erscheinungen) de la chose.
Cela étant, « la fleur, poursuit HUSSERL, est cependant la méme fleur, c’est un seul et
méme enchainement d’apparitions et, plus précisément, enchainement de perceptions
dans lequel la fleur se constitue comme une donnée, et dans lequel s’inscrit la donnée
pleine au sens de I’intérét commun, comme celle de I’intérét morphologico-botaniste ».

3. H.-G. GADAMER, Wahrheit und Methode, Tiibingen, J.C.B. Mohr, 1973, p. 330;
tr. (partielle) par E. Sacre, Paris, Seuil, 1976, p. 192.



	Présentation
	L'objet de la logique, par Jean-François COURTINE 
	Les Recherches logiques de Husserl : le catégorial, entre grammaire et intuition, par Jocelyn BENOIST
	Que veut la « grammaire purement logique » de Husserl ?, par Philippe DUCAT
	Husserl et Hilbert : la phénoménologie est-elle axiomatisable ?, par Jacques ENGLISH
	Sur la phénoménologie de la connaissance mathématique, par Frédéric PATRAS
	De la fondation phénoménologique de la logique, par Élisabeth RIGAL



