


PHÉNOMÉNOLOGIE 
ET 

LOGIQUE 





PHÉNOMÉNOLOGIE 
ET 

LOGIQUE 

ÉTUDES RÉUNIES ET PUBLIÉES 
SOUS LA DIRECTION D E  

JEAN- FRANÇOIS COURTINE 

DIRECTEUR DE L’URA 106 ENS-CNRS 
CENTRE DE RECKERCHES PHÉNOMÉNOLOGIQUES 

ET HERMÉNEUTIQUES 
(ARCHIVES HUSSERL DE PARIS) 

PRESSES DE L’ÉCOLE NORMALE SUPÉRIEURE 
45, rue d’Ulm - 75005 PARIS 

1996 



En couverture : 
Manuscrit de Husserl, Intentionaie Gegenstande 1894, reproduit avec l’aimable 
autorisation de Samuel IJsseling, Directeur des Archives Husserl de Louvain. 

O Presses de l’École normale supérieure - Paris 1996 
ISBN 2-7288-0223-8 



PRÉSENTATION 

e présent volume rassemble pour l’essentiel les résultats des travaux du L Séminaire des Archives Husserl (le Paris (URA 106 ENS -CNRS), durant 
deux années académiques : 1993-1994 et 1994-1995. 

Faisant suite aux recherches engagées depuis 1990 autour de la percée des 
Recherches Logiques et de la problématique de la signification et de la vérité qui 
les sous-tend, telle qu’elle est reprise et développée dans la Bedeutungslehre de 
1908 I, le thème général du séminaire principal était distribué selon deux versants 
consacrés respectivement à Husserl et à Heidegger ; en même temps qu’un 
groupe de travail s’attachait d’abord à la lecture commentée d’Expérience et 
jugement, puis, sous la responsabilité d’Élisabeth Riga1 (CNRS) et de Marc B. de 
Launay (CNRS), à l’étude de la problématique du jugement et de la négation, 
selon une séquence remarquable qui conduit de Bolzano jusqu’à Brentano et son 
École. Les contributions à cette dernière étude historique paraîtront dans un 
prochain numéro de la Revue de Métaphysique et de Morale. 

Ces recherches convergentes s’étaient assigné un double objectif: non pas 
tant de réévaluer l’apport de Husserl à l’histoire de la logique contemporaine - 
sur ce point, l’affaire est entendue depuis longtemps, et en France du moins, 
l’œuvre posthume de Jean Cavaillès aura mis en lumière les difficultés et les 
impasses du projet de fondation transcendantale de la logique -, mais plutôt : 

1) de mettre l’accent sur un des traits fondamentaux, sinon le trait fonda- 
mental de la méditation husserlienne : l’étude de l’a priori formel et d’élaboration 
à nouveaux frais de la question de la signification, du jugement, de la vérité, de 
la grammaire, de la syntaxe. Au titre du nécessaire élargissement du concept de 
<<Logos », qui programme le projet de Logique formelle et logique trunscen- 
duntale, l’entreprise débouchait ainsi sur la tâche, encore d’actualité dans un 

1. Jacques English en a procuré une traduction française : E. HUSSERL, Sur lu 
théorie de la signification, Paris, Vnn, 1995. 



8 JEAN-FRANÇOIS COURTINE 

contexte marqué par les dites sciences de la cognition, d’une généalogie de la 
logique et du syntaxique au cœur même de l’expérience antéprédicative. Instruire 
à nouveau le dossier des recherches logiques de Husserl, en faisant fonds sur 
l’édition des récents volumes des Husserfiana, répondait aussi accessoirement à 
l’intention de gagner un terrain solide sur lequel poursuivre la discussion avec 
certains courants de la philosophie analytique, de plus en plus conscients de son 
réel ancrage dans la tradition austro-allemande ; 

2) de mettre concrètement à l’épreuve l’hypothèse d’un débat continu de 
Heidegger avec la logique et le versant cc logique D de la phénoménologie husser- 
lienne, ce qui procurait là encore un sol privilégié à la fois pour l’étude du phéno- 
ménologique chez Heidegger, de sa dette à l’égard de la percée husserlienne 
(intentionalité, intuition catégoriale), et des enjeux du projet de cc destruction de 
la logique », à la mesure d’un acheminement vers la parole. 

Par la diversité des angles d’attaque, l’hétérogénéité assumée des points de 
vue et des positions philosophiques, ce recueil témoigne à nos yeux de la 
fécondité intacte, en cette fin de siècle, de l’instauration phénoménologique, dès 
lors qu’elle est ressaisie, hors de toute orthodoxie, dans la radicalité d’une 
discussion et d’un questionnement qui sont d’abord exigence de rationalité. 

La publication de ce troisième recueil de quelques travaux du Séminaire des 
Archives Husserl ’ est pour moi l’occasion de remercier très chaleureusement 
tous ceux dont la participation assidue a rendu possible un tel travail collectif au 
long cours : collègues, amis, élèves, doctorants (ce sont bien souvent, pour finir, 
les mêmes), où chacun apprenait et enseignait à son tour. 

I1 me reste à remercier enfin Alain Pemet, Ingénieur et technicien au CNRS, 
qui une fois encore aura permis par son dévouement et son savoir-faire la réaiisa- 
tion technique de ce volume. 

J.-Fr. COURTINE 

1. Après un premier volume, Figures de la subjectivité. Approches phénoméno- 
logiques et psychiatriques, Editions du CNRS, Paris, 1992, et un volume d’Actes, 
Phénoménologie et Théologie, Criténon, Paris, 1992. 



L’OBJET DE LA LOGIQUE 

1 me faut d’emblée préciser le sens de cet intitulé c l’objet de la logique », I et multiplier les précautions au risque de décevoir quelques attentes. 
N’étant ni logicien ni historien de la logique, il n’est pas question pour moi 
ici de confronter la détednation husserlienne de la logique, son extension 
et sa portée, à d’autres constructions, contemporaines ou plus récentes, de 
l’objet : Logique. 

Quel est l’objet de la logique ?La formule peut s’entendre d’abord dans 
son sens obvie, quand on s’interroge pour savoir quel est le domaine 
déterminé et défini que Husserl assigne à la << logique D entendue dans sa 
plus grande généralité comme <c doctrine de la science D (Wissenschufts- 
lehre), au sens de Bolzano. 

On demande alors: de quoi parle la logique, quel est son domaine 
d’investigation, sa situation régionale - si tant est qu’elle soit encore 
régionale -, et sinon en quoi est-elle universelle et première (muthesis 
universalis), trans-régionale, si l’on peut dire, ou transcendantale, dans 
l’acception ancienne, pré-kantienne, du terme pour désigner ce qui dépasse 
la distribution catégoriale, ordonnée et unifiée de l’être ? 

On peut demander aussi, en prenant pour premier fil conducteur, la 
première section de l’ouvrage de 1929, Logique formelle et logique trans- 
cendantale, comment Husserl articule, à la mesure d’une critique de la 
raison logique, les différentes structures de la logique formelle : depuis 
l’analytique apophantique en passant par la logique de la conséquence - 
centrée sur la distinction et la non-contradiction -, jusqu’à la mathématique 
formelle, elle-même élargie à l’aune de l’idée leibnizienne de mthesis 
universalis, pour dégager enfin le projet, déjà thématisé dans les Prolégo- 
mènes à la logique pure, d’une théorie des systèmes déductifs, ou théorie 
des formes possibles de théorie, généralisant ainsi le projet mathématique 
d’une théorie des multiplicités. I1 faudrait ensuite examiner comment 
Husserl entreprend l’élucidation phénoménologique des trois niveaux 



10 JEAN-FRANÇOIS COURTINE 

dégagés par lui dans-l’analytique apophantique : la morphologie pure des 
jugements, la logique de la conséquence, et enfin la logique de la vérité, en 
distinguant une double orientation et une double attitude : l’attitude apo- 
phantique et l’orientation vers les jugements, l’attitude ontologique et 
l’orientation vers les objets. 

Je laisserai de côté ces enquêtes préalables, pourtant nécessaires et 
difficiles, d’abord parce qu’on peut toujours se reporter, pour comprendre 
la stratification de la logique husserlienne, à l’ouvrage classique de 
Suzanne Bachelard ’ ou, plus récemment, au solide travail de George 
Heffernan, Zsagoge in die phünomenologische Apophantik 2 ,  mais surtout 
parce que la question qui me retient à présent est différente, moins logique 
qu’onto-logique. Ce qui m’intéresse en effet, c’est d’abord d’essayer de 
déterminer le projet husserlien de l’ontologie formelle dans son rapport 
possible à ce que l’on nomme traditionnellement << ontologie >> ; c’est 
ensuite d’aborder la question de savoir si et comment, à la faveur de ce 
qu’il définit et thématise lui-même comme << ontologie formelle », Husserl 
rencontre la << question de l’être >> ; c’est enfin et surtout de savoir si, après 
avoir réussi à mettre phénoménologiquement en évidence l’être comme 
donné dans les formes catégoriales (donné et vu dans une intuition spéci- 
fique, l’intuition catégoriale précisément), Husserl s’interroge lui-même 
plus ou moins expressément sur le sens de cet être, s’il pose la question : 
<<que veut dire : être ? », ou si au contraire, pour lui, il va de soi qu’être veut 
dire : être-objet. 

On aura ici reconnu sans peine les formulations mêmes de Heidegger 
dans le dit Séminaire de Zahringen3 qui porte en partie sur la deuxième 
section de la V i h  Recherche Logique et sur la détermination d’une 
possible intuition catégoriale 4. 

Ces quelques pages du Séminaire de Zahringen sont en effet à l’arrière- 
plan de mon présent propos. Pour le dire brutalement et sommairement, je 
m’étonne de ce que, quand on cherche à instruire la question de savoir si la 
phénoménologie husserlienne est ou non parvenue à ouvrir un accès à la 

1. La Logique de Husserl, Paris, PUF, 1957. 
2.  Isagoge in die phünomenologische Apophantik, Eine Einführung in die phüno- 

menologische Urteilslogik durch die Auslegung des Textes der Formalen und 
transzendaRtalen Logik von Ed. Husserl, DordrechtLondon/Boston, Kluwer, 1989, 
Phaenomenologica 107. 

3.  Gesamtausgabe (Ga.), 15, Seminare, pp. 372-400 ; tr. fr. in Questions IV, Paris, 
Gallimard, 1976 

4. Cf. aussi Ga 20, Prolegomena zur Geschichte des Zeitsbegrix 0 6 .  Voir sur ce 
point Jacques TAMINIAUX, << Remarques sur Heidegger et les Recherches Logiques de 
Husserl », in Le regard et l’excèdent, Nijhoff, La Haye 1977, pp. 156-182, et surtout 
<<D’une idée de la phénoménologie à l’autre», in Lectures de l’ontologie fondamentale. 
Essais sur Heidegger, Millon, Grenoble, 1989, pp. 19-88. 



L‘OBJET DE LA LOGIQUE 1 1  

question de l’être I ,  on demeure généralement fasciné par l’analyse des 
$0 40-43 de la Sixième Recherche, en prenant pour unique fil conducteur la 
proposition prédicative, copulative : << ce papier est blanc 9, alors que déjà 
l’analyse husserlienne porte sur un énoncé différent, un énoncé plus 
complexe et beaucoup plus intéressant : <<je vois que ce papier est blanc », 
mais surtout alors que cette analyse husserlienne, sans fétichiser le “est” - 
ou, dit-il encore, << la forme complémentaire qui contient l’être >> dans 
l’énoncé << ce papier est blanc », voire même dans l’énoncé de perception 
<< du papier blanc »-, alors que l’analyse husserlienne donc envisage aussi, 
et au même rang, ces formes catégoriales que sont le << le, un, quelques, 
beaucoup, peu de, deux; est, ne pas, lequel, et, ou, si, alors, quelque chose, 
rien, etc. D (6 40) 3. Autant de termes qui, nous y reviendrons, correspondent 
précisément à la région ou mieux à l’archi-région qu’étudie l’ontologie 
formelle, et à son objet : Z’objet. 

Dit autrement, je m’étonne de ce que, pour instruire la question posée 
par Jean Beaufret, on n’interroge jamais (ou presque) l’idée husserlienne 
d’ontologie formelle. Peut-être, est-ce parce que l’on pense d’emblée que 
l’ontologie formelle ayant pour champ d’investigation la région pure et 
vide de l’objet en général ou du quelque chose en général (etwas) ne 
pourrait en principe que confirmer le verdict heideggérien qui clôt la rapide 
analyse de Questions IV:  pour Husserl, il va de soi que “être” veut dire 
<<être objet ». 

Mais si c’était là un préjugé ? 
Telle est au fond l’unique question que je voudrais ici envisager. 
Encore un mot, avant de commencer vraiment l’examen de cette 

question, pour expliciter l’exception que j’évoquais il y a un instant. J.-L. 
Marion, dans son ouvrage Réduction et donation 5 ,  consacre le début de son 
chapitre V (a l’être et la région N) à la question de la possibilité de l’onto- 
logie dans l’horizon de la phénoménologie husserlienne. J.-L. Marion 

1 .  Rappelons ici la question formulée par Jean BEAUFRET à i’ouverture du 
Séminaire : << Dans quelle mesure peut-on dire qu’il n’y a pas chez Husserl de question 
de l’être ? D (Op. cit., p. 309). 

2. Op. cit., p. 3 14. 
3. Hua XIX, 2, p. 658, tr. fr. H. Elie, L. Kelkel, R. Schérer, tome III, p. 160 et 9 43, 

Hua XIX, 2, p. 667, tr. cit., p. 171. 
4. Du moins - et jusqu’à une date récente - dans la tradition “continentale” ou 

herméneutique. Signalons en revanche, dans une autre orientation, les travaux de Bany 
S m ,  «Logic and formal ontology », in J.N. M o m  et W. R. M CKEDNA éds., 
Husserl’s Phenomenology : A Textbook, University Press of America, Washington 
1980, pp. 29-67, et le collectif, édité par B. Smith, Parts and Moments : Studies in 
Logic and formal ontology, Philosophia Verlag, Munich 1982. 

5. Jean-Luc MARION, Réduction et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et 
la phénoménologie, Paris, PUF, 1989. 



12 JEAN-FRANÇOIS COURTINE 

montre bien comment Husserl, dans les Zdeen I, 8 10, et surtout dans 
l’esquisse de Préface pour la réédition des Recherches Logiques en 1913 I ,  

n’hésite pas à reprendre << la vieille expression d’ontologie N pour caracté- 
riser, rétrospectivement certes, le projet sur lequel débouchait, à l’époque 
des Prolégomènes, l’élucidation de l’idée même de logique pure. Je cite 
Husserl : 

C’est dans ces Recherches que l’idée de l’ontologie reprenait vie d’une 
manière propre, sans reposer sur aucun appui historique, et en étant aussi 
par là exempte des obscurités et des erreurs radicales qui affectaient les 
ontologies anciennes et qui ont justifié la résistance qu’on leur opposait 
[...I seul le mot a été évité dans la première édition *. 

Et J.-L. Marion de retracer parfaitement, en fonction du corpus 
husserlien qui était accessible à l’époque 3, l’élaboration du projet 
husserlien d’ontologie comme << ontologie absolue et universelle », et cela, 
en un premier temps, afin de rendre justice à Husserl, contre Heidegger. Je 
cite J.-L. Marion à présent : 

Husserl n’ignore donc pas plus l’ontologie qu’il ne la régionalise, 
puisqu’il fixe une ontologie universelle comme l’un des accomplisse- 
ments de la phénoménologie (p. 220). 

Mais justice ayant été ainsi rendue, Marion s’interroge à nouveau, dans 
l’optique de Heidegger cette fois, pour savoir de quelle universalité il s’agit 
avec l’ontologie husserlienne, entendue comme ontologie formelle, et si 
une discipline ainsi définie répond ou non à la dite question de l’être. 

Et cette fois, le verdict est résolument négatif: Je prélève quelques 
formulations de la condamnation sans appel qui court sur deux 
paragraphes : 

La conquête husserlienne d’un domaine propre à l’ontologie trouve une 
irrésoluble limite dans l’ambivalence indécidable de I’objectité [...I les 
conditions qui président à l’élaboration de l’ontologie formelle lui 
interdisent d’entendre la question que pose ... l’être ? Husserl laisse 
ininterrogée la position de l’être comme tel, n’admettant l’objet que 
comme le substrat d’un jugement ... 

Et encore : 

L’étant peut-il et doit-il s’épuiser adéquatement dans l’objectité de 
l’objet ? [...I Le fait que Husserl n’ait même pas entrevu que l’ontologie 
pouvait transgresser la logique (donc la prédication) confirme exacte- 

1. Tr. fr. J. English, in Articles sur la Logique, Paris, PUF, 1975, pp. 353-407. 
2.  Op. cit., p. 384. 
3. I1 faudrait prendre en vue aussi Hua XXIV, Einleitung in die Logik und die 

Erkenntnistheorie (1 906- 1907), publié en 1984. 



L‘OBJET DE LA LOGIQUE 13 

ment son impuissance à voir que l’objectité du substrat (de la 
prédication) devait se mettre en question ... 

Ou enfin, ces deux jolies formules que je ne résiste pas à la tentation de 
citer (sans nécessairement les reprendre à mon compte) : 

Husserl manque la question de l’être parce qu’il ne tient que trop bien à 
sa propre ontologie formelle, dont l’unique objectif consiste en 
l’objectité même [...I l’ontologie husserlienne se trouve cantonnée dans 
l’horizon de l’objectité comme premier et dernier possible. En ce sens 
l’ontologie formelle se régionalise face à la question de l’être parce 
qu’elle laisse ininterrogée la manière d’être de l’objectité. I 

L’impressionnante mise en œuvre de ces premiers paragraphes du 
début de “l’être et la région” confirmerait ainsi l’équation sans appel du 
Séminaire de Zahringen : pour Husserl, être veut dire être objet. 

On ne peut à la lettre qu’être d’accord avec cette formulation, reste 
simplement à bien mesurer, comme le dit J.-L. Marion lui-même, 1’« ambi- 
valence », réelle, de l’objectité dans l’ontologie husserlienne, et je ne suis 
pas sûr qu’elle soit indéciduble. 

Qu’en est-il donc de l’objet de la logique, entendue maintenant 
précisément au sens de l’objectité en général qu’étudie l’ontologie comme 
ontologie formelle ? 

Dans quelle mesure l’ontologie formelle se laisse-t-elle ranger au 
nombre des théories de l’objet qui fleurissent dans l’École de Brentano ? 

Autrement demandé : Dans quelle mesure l’ontologie formelle, à la 
différence des théories de l’objet, présente-t-elle, selon la formule des 
Méditations Cartésiennes, << une véritable et authentique ontologie 
universelle, non pas une ontologie simplement vide et formelle, mais une 
ontologie qui engloberait d’emblée toutes les possibilités régionales d’être, 
selon aussi bien toutes les corrélations qui en font partie B * ? Ou bien est-ce 
que cette ontologie, prétendument nouvelle, l’ontologie formelle, n’est 
finalement que le dernier avatar de ces théories de l’objet qu’étaient déjà 
fondamentalement et souvent expressément les ontologies classiques- 
modernes ? 

On peut dire, en un sens, que la Gegenstandstheorie, approchée ou 
développée plus ou moins complètement par Twardowski, Meinong, Ernst 
Mally et Husserl, est issue de la caractérisation brentanienne de l’intentio- 
nalité et du problème de Bolzano-Brentano des représentations sans objet, 
et qu’elle ne fait que prendre le relais de l’ontologie moderne (classique- 

1 .  Réduction et donation, op. cit., pp. 228, 23 1, 233. 
2. Hua I, 181 ; tr. fr. M. de Launay, PUF, 1994, p. 207. 



14 JEAN-FRANÇOIS COURTiNE 

moderne), telle qu’elle trouve sa première systématisation avec Suarez et se 
déploie jusqu’à Kant I .  

Je voudrais tenter ici de soutenir une thèse un peu différente ou, plus 
modestement, mais plus exactement aussi, de proposer à la discussion une 
autre hypothèse, une autre mise en perspective. Celle selon laquelle 
l’ontologie formelle, à titre notamment d’ontologie des états-de-choses, est 
ce qui permet.de rompre - même si cette rupture est souvent implicite chez 
Husserl, en raison notamment du privilège qu’il continue d’accorder, après 
Stuart Mill, à la nomination, à la nominalisation et à l’unité signifiante du 
nom - avec la limitation traditionnelle de l’interprétation du sens de l’être 
ou de la richesse possible du rroMaXGç aristotélicien, toujours tendanciel- 
lement réduite à l’unité, et cela encore par Heidegger. 

Mais tout d’abord : Que veut la Gegenstandsiheorie ? Pourquoi y a-t-il 
émergence d’une théorie générale de l’objet dans l’École de Brentano ? 

C’est la thèse brentanienne fondamentale de l’intentionnalité de la 
conscience, la thèse de l’in-existence intentionnelle de l’objet qui rend 
nécessaire l’élaboration de telles théories. En effet, si les phénomènes 
psychiques sont ceux qui contiennent intentionnellement en eux un objet, 
abstraction faite du point de savoir ce qu’il en est réellement de l’existence 
de l’objet, dans le monde, ou hors de la conscience, et s’il y a des représen- 
tations sans objet au sens réel et mondain de l’objectivité, la question se 
pose naturellement de savoir comme fixer essentiellement et entitativement 
cet “objet” z. 

Dans son essai de 1894 (Zur Lehre vom Inhalt und Gegenstand der 
Vorstellungen) 3 ,  Kasimir Twardowski - soucieux d’élucider la  
détermination brentanienne des phénomènes psychiques, caractérisés par 
l’intentionnalité (toute représentation a un objet immanent sur lequel elle se 
dirige), et à la faveur de la distinction capitale qu’il introduit entre << Inhalt >> 
et << Gegenstand >> - tente de décrire au 9 7 le << Vorstellungsgegenstand », 
l’objet de la représentation. Se réclamant de Kant 4,  Twardowski envisage 

1. Je prends ici la liberté de renvoyer à mon Suarez et le système de la méta- 
physique, Paris, PUF, 1990. 

2. Cf. J.-F. COURTINE, «Histoire et destin phénoménologique de I’intentio », in D. 
Janicaud éd., L’intentionnalité en question entre phénoménologie et recherches cogni- 
tives, Paris, Vrin, 1995, pp. 13-36. 

3. Tr. fr. par Jacques English, HUSSERL - TWARDOWSKI, Sur les objets intentionnels, 
1893-1901, Paris, Vrin, 1993. Cf. aussi l’excellent <<compte rendu B de Jocelyn BENOIST, 
<< À l’origine de la phénoménologie. Au-delà de la représentation », in Critique, 
577/57 8, juin-juillet 1995. 

4. KrV., A 290-292 : Table du rien, appendice à l’analytique des principes : << Le 
concept le plus élevé par lequel on a coutume de commencer une philosophie transcen- 
dantale est ordinairement la division en possible et impossible. Mais comme toute divi- 

http://permet.de


L’OBJET DE LA LOGIQUE 15 

le << Gegenstand >> comme ce concept suprême au delà duquel il n’y a aucun 
sens à vouloir remonter, et à partir duquel deviennent possibles toutes les 
distinctions et les divisions conceptuelles : 

Par chaque représentation, quelque chose (etwas) est représenté, que 
cela existe ou non, que cela se présente comme indépendant de nous et 
s’impose à notre perception, ou bien soit formé par nous-mêmes dans 
l’imagination (Phantusie) ; quoi qu’il en soit, c’est, dans la mesure où 
nous nous le représentons, par opposition (im Gegensatze zu) à nous et à 
notre activité de représentation, l’objet (Gegenstand) de celle-ci I .  

Qu’en est-il de cet objet, si général et indéterminé, et de sa “réalité” 
(Realitüt) ? Un permier point doit être établi d’emblée, indique 
Twardowski : << Avec l’existence d’un objet, la réalité de celui-ci n’a rien à 
faire. >> On peut s’accorder par exemple à caractériser comme << quelque 
chose de réel >> << un son strident >>, << un arbre », << une tristesse », et comme 
quelque chose de non-réel, le <i manque », 1’« absence », la << possibilité ». 
Mais peu importe ici où passe exactement la ligne de partage entre réalité 
et irréalité, puisque ce qui intéresse Twardowski, c’est la thèse selon 
laquelle il est possible et légitime de parler tantôt d’un objet réel, tantôt 
d’un i< objet de concept », non-réel, tout de même que l’on parle d’un objet 
existant ou non existant. La généralité de l’objet est au-delà de ces distinc- 
tions, de même qu’elle subsume les divisions qui peuvent être envisagées 
quand on traite de << chose >> (Ding) ou d’« affaire >> (Sache). 

Ce sont donc << toutes les catégories du représentable >> qui renvoient à 
l’objet, si bien qu’il est permis de défendre la thèse qui voit dans l’objet le 
<<summum genus >> ?. C’est là d’ailleurs, pour Twardowski, la thèse 
commune de la métaphysique de provenance aristotélicienne. Ce que 
démontre, à ses yeux, le fait que les quatre propositions cardinales de la 
scolastique portant sur l’ens sont également valables s’agissant en général 
de l’objet de la représentation. 

I )  << L’objet est quelque chose d’autre que l’existant ». L’ ens, terme qui 
a ici la même signification qu’aliquid, désigne aussi bien ce qui a une 
existence actuelle que l’ens possibile, il englobe même l’ens rationis, ou 

sion suppose un concept divisé, il faut qu’un concept plus élevé soit indiqué, et ce 
concept est celui d’un Gegenstand überhaupf (pris d’une manière problématique et sans 
décider s’il est quelque chose ou rien). >> 

1. TWARDOWSKI, op. cit., p. [36], tr. fr. p. 121. 
2. TWARDOWSKI, op.  cit., p. [37], tr. fr. English, p. 122-123 : << Puisque tout, y 

compris le sujet qui se représente, peut être Gegenstand, Objekt, la thèse de ceux qui 
voient dans l’objet le summun genus apparaît bien comme justifiée. Tout ce qui est un 
objet de représentation possible ; tout ce qui est, est quelque chose (etwas). Et c’est donc 
en ce point que la discussion psychologique relative à la distinction de l’objet de la 
représentation (Vorstellungsgegenstand) et du contenu de la représentation (Vor- 
stellungsinhalt) débouche sur la métaphysique. B 



16 JEAN-FRANÇOIS COURTINE 

devrait logiquement l’englober, même si certains auteurs, comme Suarez, 
refusent - mais c’est par inconséquence - de considérer comme “ens” 
1’ essentiaficta ou la “chimère” I ; 

2) L’objet constitue bien un “summum genus”, ce n’est pas un 
“Gattungsbegriff ’, un concept de famille (comme traduit joliment Jacques 
English) ou “générique”, mais un concept transcendantal, c’est-à-dire 
transgénérique (quia omnia genera trans cenùit) ; 

3) L’objet de la représentation peut toujours devenir objet du jugement 
ou d’une activité affective, tout comme l’ens qui est aussi et identiquement 
verum et bonum ; 

4) Un objet est appelé “vrai” eu égard à sa capacité à devenir jugé ; il 
est appelé bon, eu égard à sa capacité d’être objet d’une activité affective z. 

I1 ne reste plus dès lors qu’à tirer les conséquences de cette conver- 
gence et à nommer de son vrai nom << théorie de l’objet B ce qui jusque là 
avait été maladroitement baptisé << métaphysique >> : 

Si l’objet des représentations, des jugements et des sentiments n’est rien 
d’autre que 1’ ens aristotélico-scolastique, la métaphysique doit pouvoir 
être alors définie comme la science des objets en général ... 

Et le geste aristotélicien de la généralisation ou de l’universalisation 
qui, en Métaphysique r 1 avait permis de distinguer la science qui prend en 
vue xaO6hou 1’ iiv 5 Ov et toutes les autres sciences qui n’envisagent les 
étants que kv ~ É Q E L ,  c’est-à-dire selon une optique déterminée et en 
prélevant du tout une << partie >>, ce geste peut ici être expressément répétée 
pair Twardowski : 

Ce dont s’occupent les sciences particulières, ce n’est certes rien d’autre 
que des objets de nos représentations [...I, mais il ne s’agit que d’un 
groupe d’objets, limité d’une façon plus étroite ou plus large, formé par 
le contexte naturel ou la référence à une fin déterminée ... 

En revanche, 

une science qui attire dans le cercle de ses considérations tous les objets, 
aussi bien ceux qui sont physiques, organiques et inorganiques, que ceux 
qui sont psychiques, ceux qui sont réels aussi bien que ceux qui sont 
non-réels, ceux qui existent aussi bien que ceux qui n’existent pas, et qui 

1. Op. cit., p. [37] : <<Est aussi bien un objet ce qui existe (ens habens actualem exis- 
tentiam) que ce qui, encore, pourrait seulement exister (ens possibile) ; mieux, même ce 
qui ne peut jamais exister, mais seulement devenir représenté (ens raiionis), est un 
objet ; en un mot, tout ce qui est non pas rien, mais en un sens quelconque “quelque 
chose” (etwas), est un objet. De fait, la plupart des scolastiques définissent aliquid 
comme ayant la même signification que ens. P Cf. aussi la note de la page [38], relative 
à Suarez. 

2. Op. cit., pp. [38-391, tr.fr. pp. 123-124. 



L‘OBJET DE LA LOGIQUE 17 

recherche les lois auxquelles les objets en général - et pas seulement un 
groupe déterminé d’entre eux - obéissent, voilà ce qu’est la méta- 
physique. [...] C’est le sens de la vénérable définition selon laquelle la 
métaphysique est science de l’étant en tant qu’étant I .  

On peut noter dans l’analyse de Twardowski la référence significative à 
Brentano, Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden bei Aristoteles 2 .  

Pourtant on ne trouve pas dans la dissertation de Brentano l’équivalence, 
prise ici comme allant de soi, entre l’ov 5 3v, l’ens ut sic et l’objet 
(Gegenstand). Une semblable << traduction >> est en revanche au centre du 
célèbre article de 1888 de Paul Natorp : Thema und Disposition der 
aristotelischen Metaphysik 3. Pour Natorp en effet, la nphtq cpthooocpia 
aristotélicienne, à titre de science << recherchée », c’est celle qui traite de 
1’ ohda << en général >> (im allgemeinen), et par là aussi de la nphtq o M a ,  
s’il est vrai qu’à travers cette expression Aristote désigne << le concept 
fondamental de 1’ ohda elle-même >>4. Toute l’interprétation proposée par 
Natorp de la << science recherchée >> et de son << thème >> repose, en effet, sur 
la détermination du sens de l’adjectif npGtoç. Le mot désignerait toujours 
chez Aristote, en un sens technique, ce qui est conceptuellement premier ou 
fondamental (begriflich Fundamental), ce sur quoi repose ou ce dont 
dépend tout le reste (allem sum Grunde liegende). L’adjectif qualifierait 
par conséquent le principiel au sens de ce qu’il y a de << plus universel >>, de 
<<plus abstrait >> ; il renverrait ainsi à ce qui, absolument parlant, peut seul 
faire l’objet d’une véritable enquête scientifique 5 .  C’est ainsi qu’aux yeux 
de Natorp la nphq cpthooocpia a, sans contradiction interne, pour objet la 
nphtr) o W a ,  entendue non pas au sens d’une classe, la première et la plus 
éminente, des substances, mais comme le concept fondamental 
(Fundamentalbegriff) de la substance elle-même », et c’est par là aussi 
qu’elle peut être caractérisée par Aristote comme science universelle 
(allgemeine Wissenschaft). La nphtq o b i a  désigne donc en général cela 
qui par excellence est << objet d’une recherche scientifique ». 

1. Op. cit., [40], tr. fr. (mod.) p. 125. 
2. Fribourg, 1862. Tr. fr. Pascal David, Paris, Vnn, 1992. 
3. Philosophische Monatshefte, 24 (ISSS), pp. 37-65 et 540-574. - Signalons la 

traduction italienne, due à Vincenzo Cicero, de cet article trop souvent négligé, accom- 
pagnée d’une introduction critique de G. REALE qui souligne justement son importance 
pour l’herméneutique de W. Jaeger : Tema e disposizione della “Metafisicu” di 
Aristotele, Con in appendice il saggio Sulla inautenticità del libro K della “Metafisica ”, 
Vita e Pensiero, Milan, 1995. - Sur Natorp et les Grecs, voir Karl-Heinz LEMBECK, 
Platon in Marburg, Platonrezeption und Philosophiegeschichtsphilosophie bei Cohen 
und Natorp, Konigshausen & Neumann, Wurzbourg, 1994. 

4. Art.&., p. 39 : << ... den Fundamentalbegriff der o h l a  selbst. >> 
5. Art&., ibid. : G ... was überhaupt Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchung 

sein kann. >> 



18 JEAN-FRANÇOIS COURTINE 

Sur la base de cette interprétation de l’acception technique aristo- 
télicienne du ngOtov, Natorp peut donc conclure, en dévoilant entièrement 
ses présupposés : 

Cet objet suprême, parce que le plus général et le plus abstrait, c’est, 
comme nous l’apprend ï 1, le concept fondamental de l’objet en géné- 
ral, s’il nous est permis de restituer ainsi, selon une expression 
quasiment kantienne, la formule aristotélicienne : 6v I, Ov I .  

Ce sont ces mêmes présupposés qui expliquent sans doute la traduction 

Eortv Éntonjpq rtç ij eEWpEi rb ijv I, Ov xai rà r o h y  iirrapxovra 
xae ’ a h 6  

assez singulière que propose Natorp des premières lignes de r 1 : 

I1 y a, il doit nécessairement y avoir une science générale de ce qui est 
en général objet, par différence avec les objets partiels (Es gibt, es muJ 
geben eine generelle Wissenschaj? von dem, was überhaupt Gegenstand 
sei, im Unterschied von Theilgegenstanden) 2. 

La théorie de l’objet serait ainsi la relève de la métaphysique ou plus 
précisément de l’ontologie -, mais il importe d’ajouter ce trait supplémen- 
taire qui fait tout le sel de l’histoire, c’est que l’ontologie, quand elle se 
définit historiquement et terminologiquement (tardivement), est d’emblée 
déterminée comme science de l’objet en général, de la pure “objectité” qui 
répond au penser. Moins donc science de l’être comme tel (dvat,  esse, 
S e i n )  que science du voqrbv 5 voqr6v 3, ou science du cogitubiZe4. 
L’histoire de la problématique de l’objectité est assurément longue et 
complexe puisqu’elle s’ouvre en un sens par une piste platonicienne, 
fermée aussitôt après qu’elle a été frayée : Le Sophiste  peut sans doute à 
bon droit être considéré comme le premier grand traité d’ontologie, après le 
Poème de Parménide ou le n ~ g i  roc p!j 6vroç de Gorgias. Le dialogue est 
d’ailleurs surintitulé (même si l’on sait que ces titres sont scolaires et 
tardifs) : n ~ p i  roc 6vroç - napi roc ph 6vroç. 

1 .  Art. cit., pp. 3940 : << Dieser hochste, Weil allgemeinste und abstracteste Gegens- 
tand ist aber, wie wir von r 1 erfahren werden, der Grundbegriff von Gegenstand 
überhaupt, wie wir fast in kantischen Ausdruck das aristotelische ÔV fi Ov wiedergeben 
dürfen. B 

2. Art. cit., p. 41. 
3. Cf. J.-F. COURTINE, Suarez et le système de la métaphysique, op. cit., pp. 410 sq. 
4. Cf. LEIBNIZ, Opuscules et fragments inédits, L. Couturat éd., Paris, 1903, pp. 511- 

512: Scientia Generalis nihil aliud est quam scientia de cogitabili in universum 
quatenus tale est. B - Cf. aussi l’étude très documentée de John P. DOYLE <<Another God, 
Chimerae, Goat-Stags, and Man-Lions : a seventeenth-century debate about impossible 
objects », in Review ofMetaphysics, vol. am, no 4, 1995, pp. 771-808. 



L’OBJET DE LA LOGIQUE 19 

Dans ce dialogue figure pourtant un passage généralement peu remar- 
qué, sur lequel Pierre Aubenque attira naguère l’attention dans le Séminaire 
du Centre Léon Robin, et sur lequel il est revenu dans un ouvrage collectif 
consacré à ce dialogue I .  

L’Étranger demande (237 a) si, quand il s’agit du pT) Ov ou plus 
prudemment de ce nom, de ce groupe de mots pT) Ov, on peut le dire ou 
seulement l’énoncer, le proférer (@3&yyÊoeat) ? Autrement demandé : à 
quoi s’applique, sur quoi porte (Eniq&piv) ce nom? Une première 
réponse, négative, est obvie : Sûrement pas à ce qui est, pas à de l’étant (rb 
Ov), sous peine d’une évidente et immédiate contradiction. Mais si ce n’est 
pas à de l’être, alors à quoi le terme s’applique-t-il avec pertinence ? E ~ Ç  ri 
H a 1  En1 noiov ? << À quoi, à quel objet? », traduisait avec une sûreté 
somnanbulique Mgr Diès z. À quoi et comment qualifié l’attribuons-nous, 
ce “nom” : pr) Ov ? 

Notons encore la réponse, plus savante que naïve, de l’interlocuteur 
Théétète : << Peut-être au “quelque chose” (ri) ». Si ce n’est pas En1 rb Ov, 
puisqu’il s’agit justement de prédiquer le non-être, c’est peut-être En1 r6 ri 
qu’advient l’EniqÊpEiv’, l’attribution référentielle ? Mais l’Étranger ferme 
aussitôt la voie qui s’entrouvait ainsi d’une première théorie de l’objet : 

I1 est clair encore pour nous [...I que ce vocable “quelque” (TL), c’est à 
de l’être que nos expressions l’appliquent (En’6vrt Exaoror~ AÉyop~v). 
Le formuler tout seul, en effet, comme nu, dépouillé de tout ce qui a 
l’être, c’est impossible, n’est-il pas vrai ? (p6vov yap a h 0  AÉy~iv,, 
O o n ~ p  yupv0v xai &rrqp~pwpÉvov 9inO rOv &rravrOv Ovrav, 
&ôharov) .  

Le raisonnement platonicien est donc ici le suivant : dire “quelque” ou 
“quelque chose” (ri), c’est toujours en vérité dire quelque “un” (Ëv ri). Et 
par là le ti est donc lui-même nécessairement q p ~ i o v  roc Ovroç, s’il est 
vrai que dire l’un, c’est aussi dire l’être 3 .  Or c’est cet interdit platonicien de 
ce qu’il est permis de nommer, avec P. Aubenque, la “tino-logie” qui sera 
précisément et qui devait être levé bien plus tard dans l’école de Brentano, 
pour autant précisément que l’enseignement de Brentano renouvelait la 
question de l’objet ou de l’objectité ou simplement l’ouvrait à neuf. 

Il peut sembler d’abord paradoxal de voir se dégager dans l’École de 
Brentano une discipline nouvelle appelée à prendre le relais de l’ontologie, 
si l’on songe à l’aristotélisme constamment affirmé et affiché de Brentano : 

1.  P. AUBENQUE - M. NARCY (éds.), Études sur le Sophiste de Platon, Naples, 1991, 
Bibliopolis, pp. 365-385 : << Une occasion manquée : la genèse avortée de la distinction 
entre l’“étant” et le “quelque chose”. B 

2. PLATON, Sophiste, coll. Budé. 
3. Cf. aussi 238 B : d’après nous, le nombre dans son ensemble, c’est de l’être : 

&giOpOv ô? rbv crhpnavra r 6 v  iivrov r iûqxv .  B 



20 JEAN-FRANÇOIS COURTINE 

depuis sa dissertation de 1863 jusqu’aux notes posthumes Über Aristoteles 
publiées en 1986 par les soins de Rolf George I .  

Pourtant c’est bien d’abord Brentano lui-même, dès avant sa 
Psychologie du point de vue empirique, qui a contribué à ouvrir à nouveaux 
frais la question de l’objet et de l’objectité. Dès ses premiers travaux 
consacrés à Aristote (la thèse d’habilitation de 1863, Von der mannig- 
fachen Bedeutung des Seienden nach Aristoteles, et l’ouvrage de 1867 sur 
la Psychologie d’Aristote), Brentano redécouvre en effet ce qu’on appelle 
la structure intentionnelle de toute conscience, ou plus précisément 
1’« inexistence intentionnelle >> de l’objet, caractéristique de toute représen- 
tation, en tant que celle-ci constitue d’ailleurs l’assise fondamentale de tous 
les phénomènes psychiques. Par là même, Brentano lèguait à son école ou 
à ses disciples un problème massif, celui du statut de cet objet immanent ou 
de son << objectité >> spécifique. I1 n’est sans doute pas inintéressant de 
rappeler le passage d’Aristote sur lequel s’appuie ici Brentano : 
Métaphysique A 9, 1074 b 35 : cpahErai 6’&d 6hho f i  Errtorfipq xak f i  
aiioQqoiq, ... aUqq 6’Ev rrapCpyy. 

Ce qui revient à dire aussi, positivement cette fois, s’agissant par 
exemple de l’intellect ou du VOUS que l’intellect (ou l’entendement) n’est 
en vérité lui-même rien, rien d’autre que l’objet qu’il connaît. S’il est bien 
en puissance (6hvapEt) toutes choses (f i ra 6vra Eoti TIWÇ - De 
Anima III, 431 b 21), il n’est en réalité que ce qu’il pense et ne saurait donc 
se rapporter à soi-même ou se connaître, en l’absence de cet “objet”. I1 en 
va de même de l’analyse aristotélicienne de la perception (a’heqotç), du 
moins telle que Brentano la comprend (De Anima 425 b 23 sq.) : la 
présence physique d’une qualité dans un organe sensoriel (la main 
touchante qui peut être froide ou chaude) doit être soigneusement distin- 
guée de l’actualisation objective de telle ou telle qualité ou de sa forme 
sensible telle qu’elle réside objective dans le sens ou le sentir ( ~ V E U  iihqç). 

Après cette parenthèse, revenons à Twardowski. Certes, la relève de la 
métaphysique en théorie de l’objet, telle qu’elle est d’abord évoquée par 
Twardowski, demeure encore bien fruste et embryonnaire par rapport au 
déploiement complexe et subtil de la Gegenstandstheorie (1904) chez un 
autre disciple de Brentano, A. Meinong, qui s’attachera beaucoup plus 
judicieusement à distinguer << théorie de l’objet >> et G ontologie », et à situer 
l’ontologie elle-même, de tradition aristotélicienne, comme un secteur 
délimité au sein d’une considération beaucoup plus compréhensive du 
Gegenstand et de ses modes variés (Objekt, Objektive, etc.), et cela 
essentiellement à la faveur de la distinction entre 1’ existieren et le bestehen. 

1. Fr. BRENTANO, Über Aristoteles, Nachgelassene Aufsütze, Hambourg, Meiner, 
1986. 



L‘OBJET DE LA LOGIQUE 21 

À l’encontre de ce que suggérait Twardowski, mais en partant lui aussi de 
la caractérisation brentanienne des phénomènes psychiques par l’orienta- 
tion sur quelque chose (le Gerichtetsein auf etwas), il importe pour 
Meinong, si l’on doit s’engager dans une véritable << science de l’objet », de 
la contredistinguer de la métaphysique qui n’est pas << assez universelle >> 
pour englober le traitement général du Gegenstand. 

La métaphysique a sans aucun doute affaire avec l’ensemble de ce qui 
existe. Mais l’ensemble de ce qui existe, même en y incluant ce qui a 
existé et ce qui existera, est infinement petit en comparaison de 
l’ensemble des “objets-du-connaître’’ (“Erkenntnisgegenstande”) I. 

Une théorie générale de l’objet devrait par exemple intégrer les << objets 
idéaux >> qui ont une certaine << consistance >> (bestehen), mais qui n’existent 
pas, qui ne sont rien d’effectif, comme le nombre, l’égalité, la différence, 
etc., et plus généralement d’intégrer à la théorie les << objets sans domicile >> 
(heitmatlose Gegenstünde) 2. Meinong évite aussi l’erreur ou la maladresse 
de Twardowski qui consistait à déterminer le Gegenstand comme summun 
genus. Vouloir définir formellement l’objet n’a pas de sens, comme le 
souligne Meinong qui s’inscrit ici dans une longue tradition aristotélico- 
porphyrienne, car il y manque le genus et la diflerentia, puisque aussi bien 
tout est objet (alles ist Gegenstand). Ce que répètera avec force son 
disciple, Ernst Mally : 

Der Begriff des Gegenstandes umfaBt alles und jedes, ohne Rücksicht 
darauf, ob es existiert Oder überhaupt ist 3. 

I1 faut donc nécessairement procéder à un élargissement de la sphère de 
l’objet << au delà de l’être et du non être >>4. Je n’ai pas à entrer ici dans le 
détail assez labyrinthique des analyses de Meinong. Disons seulement 
qu’elles se déployent au fil conducteur de la formule provocante : << I1 y a 
des objets pour lesquels il vaut ou il est légitime d’affirmer qu’il n’y a pas 

1 .  Über Gegenstandstheorie, Gesamtausgabe, Graz, 1971, II, 486 = éd. Josef M. 
Werle, Hambourg, Meiner, 1988, p. 4). - Cf. aussi le texte de 1907 : Über die Stellung 
der Gegenstandstheorie im System der Wissenschafen, Ga V, pp. 9-14. Cf. Roderick M. 
CHISHOLM, Brentano and Meinong Studies, Rodopi, Amsterdam 1982, pp. 37-52 et 53- 
67. 

2. L’expression apparaît en 1907 dans l’essai, destiné à défendre contre ses 
premières critiques, la Gegenstandstheorie : Über die Stellung der Gegenstandstheorie 
im System der Wissenschafen (Ga V, pp. 8 sq.). 

3. e Le concept d’objet englobe toute et chaque chose, sans égard à la question de 
savoir si elle existe ou même si elle est en général », in (( Über den Begriff des Gegen- 
standes im Meinong’s Gegenstandstheorie », Jahrbuch der philosophischen Gesell- 
schaf an der Universitüt Wien, Leipzig, 1913, p. 14. 

4. Über Gegenstandstheorie, Ga II, 13. 



22 JEAN-FRANÇOIS COURTINE 

d’objets de ce genre. » I  Pour démêler le paradoxe de cette formule, il 
importe de distinguer des modalités différentes du << il y a >> (es gibt) : 
l’a exister D pour les objets dits réels, le << bestehen D pour les objectifs >> 
(Objektive ou Suchverhult), 1’« être-tel >> (Sosein) pour les entités non 
réelles, mais possibles, du type << montagne d’or », et l’être << hors-être >> 
(Aupersein) pour les entités contradictoires du type << cercle carré >> qui ne 
sont pas purement et simplement rien, mais qui conservent en elles un 
<<ultime reste de position 9. 

Inutile d’examiner ici la complétude ou le bien fondé de telles 
distinctions, car le seul point qui intéresse mon présent propos, c’est de 
savoir si l’objet en général dont parle lui aussi Husserl, au titre de 
l’ontologie formelle, appartient de plein droit à ce mouvement de relève et 
de généralisation de l’ontologie ou bien si, au contraire, le projet d’une 
ontologie formelle doit être soigneusement distinguée de toute 
Gegenstundstheorie à la Meinong. Si donc, l’objet de l’ontologie formelle 
(objet en général, emus, tout et n’importe quoi), bien loin de se situer au 
point ultime d’une ligne qui partirait d’Aristote et du programme de Méta- 
physique l- l ,  ne représente pas plutôt une rupture critique forte, susceptible 
d’ouvrir à nouveaux frais des enquêtes sur le sens et les «modalités» 
différenciées de l’être 3 .  

S’agissant de la distinction de l’ontologie formelle et de la 
Gegenstundstheorie, Husserl a eu lui-même l’occasion de procéder à cette 
démarcation, dans l’esquisse de Préface (qui date de 1913) au Recherches 
Logiques 4. 

l’idée 
d’ontologie, au sens d’une science purement rationnelle des objets, science 
se constituant dans l’intuition eidétique, donc pure de toute position d’être 
individuels. Mais - et à mes yeux, le point est capital - Husserl ajoute 
aussitôt que cette recherche, avant d’être nommée << ontologie », avait déjà 
été caractérisée comme ascience a priori des objets en général, et - j e  
souligne -, corrélativement des significations en général », les deux 
moments étant inséparables comme les deux versants ou les deux faces 

Dans les Recherches Logiques, note Husserl, reprenait vie 

1.  << ... es gibt Gegenstande, von denen gilt, daB es dergleichen Gegensthde nicht 
“gibt” », Gu II, 490. 

2. << ... aufierster Rest vom Positionscharakter. >> (Unfersuchungen zur Gegenstunds- 
theorie und Psychologie, hrsg. v. A. Meinong, Leipzig, 1904, p. 9). 

3. Ideen I ,  5 22 (Hua III, 1 ,  p. 47) : << Le concept universel d’objet, je ne l’ai pas 
inventé, je l’ai seulement restitué tel que l’exigent toutes les propositions de logique 
pure, et en même temps j’ai indiqué que c’est un concept indispensable pour des raisons 
de principe ... D 

4. Tr. cit. Tout le 5 7 est consacré à cette discussion avec Meinong. - Sur Husserl et 
Meinong, voir J. BENOIST, << Husserl - Meinong : voyage aux sources de l’objet », à 
paraître in Austriucu, 1997. 



L‘OBJET DE LA LOGIQUE 23 

d’un même phénomène ou d’une même médaille. Ce que confirment d’ail- 
leurs les premières illustrations ou réalisations de cette théorie dans les 
Rercherches: la théorie du tout et des parties exposée dans la troisième 
Recherche, la grammaire pure logique présentée comme morphologie a 
priori des significations dans la quatrième. Ainsi articulée strictement à une 
enquête portant sur la signification et les formes catégoriales qui président 
au jugement, ou de manière encore plus générale, portant sur les formes 
syntaxiques ou “syntactiques”, l’ontologie pouvait se déployer en théorie 
systématique des catégories ou théorie des régions possibles d’être, ce qui 
n’a plus rien à voir avec une << théorie de l’objet », pris comme titre pour 
<< l’ensemble complètement vague de tous les objets “sans domicile” > > I .  

Pourquoi Husserl décide-t-il, dans les Ideen I, 8 10, de nommer 
<<ontologie formelle >> ce qu’il avait lui-même déjà présenté au titre de 
<< théorie de l’objet >> ? Dans quelle mesure cette ontologie formelle, à 
travers notamment l’analyse des formes catégoriales et de l’intuition caté- 
goriale, a-t-elle pu ou dû ouvrir la voie à une question ontologique sur 
l’être et son sens, ses modes et acceptions multiples, selon la formulation 
ultérieure de Heidegger ? 

Telles sont les deux questions que je voudrais maintenant examiner. 
De même que la critique formulée par Husserl dans le fragment de 

1894 Intentionale Gegenstünde 3, en réponse à Twardowski, et reprise dans 
la cinquième Recherche (appendice aux $8 1 1  et 20), à l’encontre de la 
tripartition de Twardowski, de même donc que cette critique est radicale et 
décisive pour l’élaboration de son propre concept de l’intentionnalité et de 
la visée intentionnelle comme visée signitive 4, en attente d’un possible 
remplissement, en comprenant ce qui chez Twardowski était déterminé 
comme “contenu” (Inhalt) et qui gardait un satut de copie par rapport à 
l’objet représenté, en termes de signification (Bedeutung) -, de même le 
déplacement opéré par Husserl vis-à-vis de la problématique, commune à 
l’École de Brentano, de la théorie de l’objet réside-t-il principalement dans 

1. Op. cit., tr. fr. English, pp. 384-387. 
2.  Ideen I ,  8 10, (Hua III, 1, pp. 27-28), tr. fr. Ricœur p. 42, note : << À cette époque 

[celle des Recherches Logiques], je ne m’étais pas encore risqué à relever le terme 
d’ontologie, alors choquant pour des raisons historiques ; je caractérisais cette recherche 
[ . . . I  comme le fragment d’une théorie a priori des objets comme tels. Au contraire, 
maintenant et en accord avec le changement des temps, je tiens pour plus correct de 
rétablir dans sa validité la vieille expression d’ontologie. B - Cf. aussi Logique formelle 
et logique transcendantale, Hua XVIi, p. 90 ; tr. fr. S. Bachelard, p. 118. 

3. Hua XXII, pp. 304-307 ; tr. fr. J. English in Sur les objets intentionnels, pp. 280- 
284. 

4. c f .  Jacques ENGLISH, << La différenciation de l’intentionnalité en ses trois modes 
canoniques comme problème constitutif central de la phénoménologie transcen- 
dantale », in Recherches husserliennes, vol. 1, 1994, pp. 47-72. 



24 JEAN-FRANÇOIS COURTINE 

la mise en corrélation stricte des catégories formelles de l’objet et des 
catégories ou des concepts logiques purs de la signification. Par là 
l’ontologie formelle, loin de se présenter comme une généralité abstraite 
susceptible de subsumer l’ontologie aristotélicienne ou de tradition aristo- 
télicienne, se déploie d’emblée dans le cadre renouvelé d’une doctrine de la 
signification et du jugement I .  

En effet à la thématisation de l’être comme tel ou de l’objet en général, 
on accède a priori, à l’aide de cet analogue de l’intuition sensible qu’est 
l’intuition catégoriale, et non point par abstraction progressive ou générali- 
sation inductive, c’est pourquoi, dans l’ontologie formelle, on soulignera 
aussi l’importance du << formel », ce qui ressort nettement de son opposition 
à ce que Husserl nomme << ontologies matérielles D régionales. Or c’est par 
là précisément que le projet d’une ontologie formelle est d’emblée critique 
à l’égard de toute ontologie de tradition aristotélicienne qui demeure 
toujours, pour parler la langue de Heidegger, ontologie de la Vorhanden- 
heit, au prix sans doute d’une restriction implicite du sens de l’être à la 
référence des termes singuliers, des individus. Que la res dans l’horizon 
aristotélicien demeure fondamentalement substance, ou qu’elle devienne, 
dans l’horizon moderne, post-suarézien, objet >> ou << réalité objective D 
pour une conscience, dans tous les cas, elle est appréhendée dans le cadre 
d’une enquête ontologique centrée sur la res, sur la << réalité >> et ses pro- 
priétés, elles-mêmes réelles ou constituées en être de raison. Or il s’agit là 
d’une restriction indue, par rapport à laquelle il importe d’essayer de 
regagner de manière pleinement compréhensive l’interprétation de l’être - 
011 de l’objet de l’ontologie formelle -, en refusant de la limiter à une orien- 
tation exclusive sur les choses, en refusant l’interprétation de l’ontologie 
traditionnelle élaborée à partir de la relation privilégiée de la substance et 

1 .  Cf. Logique formelle et logique transcendantale, 0 24-25 (Hua XVII, pp. 80-84 ; 
tr. fr. S .  Bachelard, pp. 107-109 : << Le domaine de I’apophantique formelle est la région 
des jugements, avec toutes les parties, combinaisons et procédures appropriées à cette 
région [...I tandis que le domaine de l’ontologie formelle ne comprend plus les juge- 
ments ou les significations, mais les objets dans leurs relations formelles. Ses catégories 
sont donc Gegenstandskategorien : objets, ensembles, nombres, états-de-chose, faits, 
relations, propriété, liaison, tout, parties.[ ...I >> Si donc les deux disciplines sont définies 
par opposition, elles sont pourtant inséparables dans la mesure où <<toutes les formes 
d’objets [...I interviennent dans l’apophantique formelle elle-même. >> Et encore : 
<< ... l’ontologie formelle et l’apophantique formelle, malgré la différence expresse de 
leurs thématiques, doivent être très étroitement solidaires et sont peut-être inséparables. 
Finalement, toutes les formes d’objets, toutes les variantes du quelque chose en général 
interviennent dans I’apophantique formelle elle-même [...I les qualités (propriétés et 
déterminations relatives, les états-de-choses, les liaisons, les relations, les touts et les 
parties, les ensembles, les nombres et tout autre mode d’objectivité [...I n’existent pour 
nous qu’en tant qu’ils interviennent dans des jugements ... >> 



L‘OBJET DE LA LOGIQUE 25 

de l’accident’. Soit à dire encore, mais positivement cette fois, qu’il 
importe de saisir l’être (objet) comme ce qui se présente et s’articule dans 
la totalité de la proposition ou du jugement, dans l’ensemble de la sphère 
de l’expression et des significations. Ce qui implique au premier chef de 
reprendre à nouveaux frais - et l’on sait que Husserl y aura consacré 
beaucoup d’efforts - l’élucidation de la structure prédicative, de la 
structure de l’&nOqavotç ; c’est dans cette optique que la sixième 
Recherche développe l’étude des formes catégoriales, de leurs corrélats 
objectifs non «réels>>, et du possible remplissement de ces formes, au 
premier chef celle du jugement. Par exemple, dans le jugement, élémen- 
taire de par sa forme : l’or est jaune, <<l’être n’est pas une composante 
réelle du jugement, pas plus qu’il n’est une composante réelle d’un objet 
extérieur quelconque ou une composante réelle d’un objet interne 
quelconque ». Dans le jugement le << est >> n’intervient que comme << moment 
de signification ». << Le “est” lui-même - note Husserl - n’est que signifié, 
c’est-à-dire visé signitivement dans le petit mot est >>*. 

C’est assurément l’introduction de la notion de Sachverhalt, à titre de 
corrélat ontologique de l’unité du jugement, qui marque un tournant dans 
l’histoire de la problématique ontologique, puisqu’avec l’unité complexe 
de l’état-de-choses on n’a plus affaire à la simple liaison (o6vû~o tç  - 
Gtaigcotç) de concepts moléculaires. Le premier mérite en revient à K. 
Stumpf, comme le reconnaît Husserl dans l’introduction de la troisième 
Recherche 3, à Stumpf qui en élaborant la notion de Sachverhalt a voulu 
faire place, parmi les entités admissibles, à ce qui constitue le contenu >> 
des actes de jugement, contenu susceptible à son tour d’être exprimé sous 
forme nominalisé comme << du&’ p », << que p >>, entendu comme le Worüber, 
le << ce sur quoi porte l’acte de jugement ». Soit, dans l’exemple husserlien 
canonique, des Recherches Logiques : << que le couteau est sur la table >>4. 

Dans la proposition, le couteau se trouve sur la table, c’est encore le 
couteau sans doute qui est l’objet “sur lequel” (worüber) on porte un 
jugement, ou “duquel” on énonce, mais néanmoins il n’est pas l’objet 

1. Cf. Logique formelle et logique transcendantale, 0 26, Hua XVII, p. 84; tr. fi. 
Bachelard, pp. 110- 11 : << ... Aristote eut uniquement une ontologie générale “réelle” et 
c’est cette ontologie réelle qui valut pour lui c o m e  “philosophie première”. I1 lui 
manqua l’ontologie formelle et donc aussi la connaissance que l’ontologie formelle, en 
soi, précède l’ontologie réelle. >> 

2. Hua XiX, 2. Rech. VI, $44, p.668 ; tr. fi., IU, p. 172. 
3. Hua XIX, 1, p. 227, tr. fr. II, 1, p. 5 : ... La distinction entre contenus “abstraits” 

et contenus “concrets”, [...I contenus dépendants et contenus indépendants [...] s’étend 
au-delà de la sphère des contenus de conscience et devient une différence de la plus 
haute importance théorique dans le domaine des objets en général. >> 

4. Hua XM, 1, Vkm RL, 0 17, pp.415-416 ; tr. fi., II, 1, p. 207. 



26 JEAN-FRANÇOIS COURTINE 

premier, c’est-à-dire l’objet complet du jugement. Au jugement global 
correspond, comme étant son objet complet, l’état-de-choses jugé qui 
peut être représenté comme identiquement le même dans une simple 
représentation, désiré dans un souhait, demandé dans une question ... 

En effet la notion d’état-de-choses inaugure un niveau d’analyse 
spécifique, étranger à l’ontologie << prédicative >> et << moléculaire >> de 
tradition aristotélicienne, le niveau de l’ontologie formelle prkcisément. Par 
là même, l’ontologie des Sachverhalte implique une doctrine ontologico- 
formelle qui marque une rupture historique avec l’ontologie traditionnelle, 
essentiellement définie comme ontologie de la relation subs tance - 
accident, sujet - prédicat. Or l’ontologie formelle, qui est un versant de 
l’analyse des concepts purs de la signification, n’est prioritairement 
orientée ni sur la substance ni sur l’être pris comme objet singulier, corrélat 
d’une appréhension simple, mais elle se consacre à l’explicitation et à la 
compréhension des énoncés pour autant qu’ils ont une visée ou une 
prétention objective, laquelle est aussi prétention ou intérêt de connaissance 
et de vérité. Dès lors la relation substance - accident devient comme un cas 
particulier d’une relation beaucoup plus générale entre tout et partie, 
moments dépendants et moments non-dépendants ; comme un cas 
particulier de l’étude des différentes formes de connexion et d’unité en 
général, c’est-à-dire des relations qui sont constitutives de l’objet et des 
degrés ou niveaux d’objectités ou d’objectivités susceptibles de former à 
chaque fois le contenu d’un jugement. 

Allons plus loin : Quand Heidegger, par exemple, dans Sein und Zeit, 
cherche à saisir dans son apriorité la structure fondamentale de l’être-là, ses 
déterminations ou traits Co-originaires et la possibilité pour lui (l’être-là) de 
constituer une totalité unifiée, à travers le souci et le rapport intime à la 
mortalité, ne met-il pas concrètement en œuvre les ressources formelles de 
la méréologie, pièce essentielle de l’ontologie formelle, développée par 
Husserl dans la troisième Recherche ? 

En effet, la structure fondamentale de l’être-là n’est pas une détermina- 
tion rhapsodiquement composée d’éléments divers, mais une structure 
originairement totale I, même si dans cette structure (I’ in-der- Welt-sein) se 
laissent distinguer différents moments Co-originaires (la Befindlichkeit, la 
Geworjkheit, le Verstehen, la Rede), eux-mêmes susceptibles de modalités 
ou guises (Weise) diverses (authentiques - inauthentiques), et si cette struc- 
ture requiert pour son élucidation ultime la mise en évidence d’un 
phénomène originel qui fonde (au sens husserlien de la Fundierung ou du 
Fundierungszusammenhang) l’unité et la totalité de l’articulation struc- 

1. Sein und Zeit, $45. 



L‘OBJET DE LA LOGIQUE 27 

turelle (die gegliederte Strukturmannigfaltigkeit) I .  Cette unité, on le sait, 
c’est celle du souci, jusque dans sa tension avec la possibilité pour l’être-là 
de former un tout. C’est pourquoi Heidegger caractérise aussi la << consti- 
tution fondamentale de l’être-là >> (Grundverfassung des Daseins) comme 
un constant inachèvement (stündige Unabgeschlossenheit) 2 ,  dont le sens 
d’être est la temporalité. 

Je ne peux pas ici m’engager plus avant dans l’examen de la démarche 
«méthodique» de Sein und Zeit, au fil conducteur des acquis de la 
méréologie husserlienne, mais le principe d’un tel examen est à mes yeux 
légitime et ses résultats assurés. Un dernier indice suffira à l’appui de ce 
<<programme ». Au 9 28, Heidegger notait lui-même expressément : 

L’ontologie a fréquemment méconnu ce phénomène de contemporanéité 
originelle ou Co-originarité (Gleichursprünglichkeit) de moments 
constitutifs, en raison d’une tendance méthodologique non réprimée à 
dériver toute diversité de caractères d’une seule et unique “cause 
première” 3. 

Cette phrase - et la mise en œuvre de l’injonction qu’elle implique - 
pourrait suffire, s’il en était besoin, à justifier à elle seule la dédicace du 
volume << à Edmond Husserl en témoignage de vénération et d’amitié D ! 

L’objet en général de l’ontologie formelle, l’objet en tant qu’objet est 
certes vidé de tout contenu matériel déterminé, mais cet évidemment 
(Entleerung) est ici le résultat d’une opération de formalisation à travers le 
passage à la généralité formelle où se révèle une essence purement logique, 
opération qui n’a rien à voir avec la généralisation appauvrisante, entendue 
comme démarche inductive-abstractive, conformément à la problématique 
aristotélico-porphyrienne de la hiérarchisation - subordination : individu, 
espèce, genre, genre suprême. En ce sens, la seule énumération à peu près 
constante, depuis la philosophie de l’arithmétique jusqu’à Expérience et 

1.  Sein und B i t ,  5 41, p. 196: << Die Bestimmung der Sorge als Sich-vor-weg-sein - 
im-schon-sein-in ... - als Sein-bei ... macht deutlich, daB auch dieses Phanomen in sich 
noch struktural gegliedert ist. 1st das aber nicht das phanomenale Anzeichen dafür, daB 
die ontologische Frage noch weiter vorgetrieben werden muB zur Herausstellung eines 
noch ursprünglicheren Phanomen, das die Einheit und Ganzheit der Stmkturrnannig- 
faltigkeit der Sorge ontologisch tragt ? ». - << La détermination du souci comme être-en- 
avant-de-soi-dans-l’être-déjà-dans.. . - comme être-auprès.. .montre nettement que ce 
phénomène est lui aussi en soi structurellement articulé. Or n’est-ce pas là l’indice 
phénoménal que la question ontologique doit être poussée encore plus loin, pour déga- 
ger un phénomène encore plus originaire, qui porte ontologiquement l’unité et la totalité 
de la multiplicité structurelle du souci ?», trad. fr. Martineau, Authentica, Paris 1985, 
p.150. 

2. Op. cit., 5 46, p. 236 ; tr. cit., p. 176. 
3. Op. cit., p. 131. 



28 JEAN-FRANÇOIS COURTINE 

jugement, des concepts formels objectifs, les concepts de l’ontologie 
formelle I ,  vaut déjà comme critique de l’ontologie traditionnelle, celle-là 
même encore une fois que Heidegger s’emploie lui aussi expressément à 
défaire ou à déconstuire au moins depuis le projet d’un Aristotelesbuch en 

Ce qui revient à dire encore - et c’est peut-être là le cœur du 
malentendu - que quand Husserl fixe pour thème de l’ontologie fondamen- 
tale la catégorie de l’objet en général, ou, comme il dit encore dans les 
ideen ( 5  lo), l’Ur-gegenstündlichkeit, il ne s’agit pas là d’une entité 
hectique, dans la droite ligne de la formalisation aristotélicienne qui, dans 
les jugements, remplaçait tout << noyau concret », par le facteur << un quelque 
chose arbitraire », ti, mais il s’agit bien plutôt d’exhiber un point séminal, 
un foyer d’articulation de sens et de références objectives possibles, à partir 
duquel peuvent se constituer des ordres différents et des niveaux imbriqués 
d’objectivités. 

objet en général », abrite une ambiguïté 
nécessaire, expressément reconnue par Husserl qui parle significativement 
à son propros d’« accolade >> : 

1922- I923 ’. 

Dès lors le mot a objet D ou 

Le mot objet sert d’accolade à toutes sortes de configurations solidaires, 
telles que “chose”, “propriété”, “relation”, “états-de-choses”, etc ... 

Autant de termes variés mais qui renvoient tous à un type de proto- 
objectivité (1’ Urgegenstündlichkeit) par rapport auquel toutes les autres 
formes de liaison catégoriales ont un caractère dérivé. Pour bien 
comprendre cette dérivation et cette typologie des << objectivités », il faut 
remarquer que 1’ Urgegenstündlichkeit n’est pas comme un genre ni a 
fortiori un genre suprême par rapport à des espèces, plus déterminées, mais 
subordonnées. L’archi-objectivité ne se livre que dans les << espèces >> ou 
sous les espèces des catégories formelles objectives qui en  proviennent au 
sens où naguère E. Martineau insistait, je crois dans le même sens, sur la 
provenance des espèces ou la << spécification D comme principe fonda- 
mental de la phénoménologie 4. 

Énoncée de manière très schématique, l’hypothèse sur laquelle je 
voudrais conclure, en la soumettant à la discussion, pourrait se formuler 
ainsi : la réflexion husserlienne sur la logique trouve un premier sommet 

1. Les catégories pures ou catégories objectives formelles : objet, ensemble, 
nombre, état-de-chose, faits, relation, enchaînement, unité, pluralité, propriété, laison, 
tout, parties, etc ... 

2. Cf. le dossier très documenté établi par Theodore KISIEL, The Genesis of 
Heidegger’s Being & Time, BerkeleyLos AngelesLondon, Univ. of California Press, 
1993. 

3. Ideen I, 0 lO,Huaiü, l,p.25;tr.fr.Ricœurp.38 
4. Cf. Emmanuel M A R ~ U ,  La provenance des espèces, chap. I, Paris, PUF, 1982. 



L‘OBJET DE LA LOGIQUE 29 

dans la réinterprétation de la mathesis universalis,  au titre de l’ontologie 
formelle. Et celle-ci, en raison même de sa formalité, est commandée par la 
catégorie d’objet, ou mieux le concept d’ Urgegenstündlichkeit à partir 
duquel elle étudie analytiquement les << catégories d’objets ». Husserl en 
propose différentes listes, toujours incomplètes, ou en tout cas, non closes : 
tout - partie, moments dépendants - moments non-dépendants, unité - 
compatibilité ... En ce sens, il est permis de dire simplement : l’objet de (ou 
dans) la logique, nous le rencontrons dans ce que Husserl appelle 
<< ontologie formelle », mais cette ontologie formelle, en étudiant les formes 
catégoriales de l’objectivité ou archi-objectivité en général, appréhende des 
«objectités» (sensu Zato) qui ne sauraient en principe être données à 
aucune intuition sensible. Elles sont pourtant << données >> à quelque chose 
qui est comme l’analogue de l’intuition sensible et que Husserl nomme 
(sixième Recherche) l’intuition catégoriale. L’être  est présent dans la 
catégorie. 

Dans la sphère de la perception sensible et corrélativement de l’intuition 
sensible en général [...I, une signification comme celle du mot être ne 
trouve aucun corrélat objectif possible et par conséquent ne trouve aucun 
remplissement possible dans des actes de perception semblable. Ce qui 
vaut de l’être, vaut manifestement aussi des autres formes catégoriales 
<présentes> dans les énoncés, que ces formes catégoriales relient entre 
elles les composantes des termes ou les termes eux-mêmes pour former 
l’unité de la proposition. 

Le un, et le l e ,  le et et le ou, le si et le alors, le tous et le aucun, le 
quelque chose et le rien (das Etwas und Nichts), les formes de la 
quantité et les déterminations numériques, etc ..., tout cela, ce sont des 
éléments propositionnels importants, mais nous chercherions en vain 
leurs corrélats objectifs [...I dans la sphère des objets réels (realen 
Gegenstünde), ce qui veut dire, purement et simplement, des objets 
d’une perception sensible possible I .  

C’est cette absence de corrélats objectifs au sein de la perception 
sensible, qui conduit à poser la question de l’origine du concept d’être (et 
des autres concepts de l’ontologie formelle). Ce qui est exclu d’emblée par 
Husserl, contre Brentano notamment, mais aussi contre Locke, c’est l’idée 
qu’un tel concept ait son site originaire dans l’expérience interne ou le sens 
intime. Husserl récuse toute théorie qui voudrait que << les catégories 
logiques comme l’être et le non-être, l’unité, la pluralité, la totalité, la 
quantité, la raison, la conséquence, etc., naissent en vertu d’une réflexion 
sur certains actes psychiques, donc dans le domaine du sens interne ... » 2  

1. Hua xu(, 2, p.667, V P e  Recherche, Q 43 ; tr. fr., III, p. 171. 
2. Zbid., 9 44, tr. fr., pp. 171-172. 



30 JEAN-FRANÇOIS COURTLNE 

La thèse husserlienne positive s’énonce alors : 

Ce n’est pas dans la réflexion sur des jugements [...I, mais dans le 
remplissement des jugements eux-mêmes que réside véritablement 
l’origine des concepts d’états-de-chose et d’être (au sens de la copule) I .  

L’être lui-même n’est pas un jugement ni une partie constitutive réelle 
du jugement. L’être n’est pas plus un constituant réel d’un objet interne 
que d’un objet externe. 

Difficile de dire plus fermement que l’être n’est pas un prédicat “réal”, 
que l’être n’appartient pas à l’objet, qu’il n’est rien d’objectif, même s’il 
relève pourtant de la << Gegenstiindlichkeit >> ou de 1’ << Urgegensthdlich- 
keit », de la catégorie ontologique-formelle de l’objet comme Urkutegorie. 

Pour Husserl, comme pour Aristote, quoi qu’en un tout autre sens, on 
peut donc dire que les catégories sont les catégories de l’être. Pourquoi en 
u n tout autre sens ? Chez Aristote, les catégories (oxhpara Gç 
xaqyogiaç)  correspondent aux différents tours ou tropes du AÉy~iv et du 
o-qpaiveiv. Celui qui signifie ou i< désigne », comme traduit J. Brunschwig, 
une << essence >> (6 rb ri Lori o-qpaivov), désigne tantôt une essence, tantôt 
une qualité, tantôt encore l’une des autres prédications *. Ces <<prédications >> 
ou xatqyopiai sont << de l’être >> : elles renvoient toutes, pour l’expliciter ou 
l’épeler, si l’on peut dire, au ri Lori ou à l’06oia, c’est-à-dire encore au 
couple o 6 d a  rrghrr) - o h d a  ôE6rE:pa qui, à titre de point de référence, 
d’imité focale, s’excepte d’une certaine manière de la liste des catégories. 
Pour Husserl en revanche, si le catégorial (la forme catégoriale ou la forme 
logique pure) ouvre l’être, bien plus qu’elle ne s’ouvre à lui ou à son appel 
silencieux, c’est dans la mesure où être il n’y a, où l’être ne se donne (es gibt 
dus Sein) que dans le catégorial et sans référence privilégiée à quelque 
o h d a  nghrr), inassignable car toujours dedans-dehors par rapport à l a  
mutliplicité catégoriale. Ainsi les catégories sont encore <<de l’être », non 
point au sens d’un génitif subjectif, mais pas davantage au sens d’un génitif 
objectif, plutôt au sens où l’on parle en grammaire grecque élémentaire d’un 
génitif de matière ou d’espèce précisément (BoWv &yÉhr), Ciroç p~Aivr)ç - 
i< un troupeau de bœufs, un pain de millet D). 

S’agit-il là d’une restriction de l’être et de ses possibles acceptions 
différenciées (sens et modalités ou “guises”), dont Heidegger entendait, 
dans les Grundprobleme der Phünomenologie, plus clairement que dans 
Sein und Zeit, souligner les distinctions, et plus précisément encore, s’agit- 
il d’une restriction ou d’une réduction à un mode classiquement et méta- 
physique limité : celui de l’objet ? Que signifie être pour Husserl ? deman- 

1.  Hua X E ,  2, $44, pp. 669-670 ; tr. fr., III, p. 173. 
2. Topiques, I ,  9. 



L’OBJET DE LA LOGIQUE 31 

dait Heidegger lors du dernier Séminaire de Zahringen. La réponse, 
critique, s’énonçait aussitôt : pour Husserl le sens de l’être est univoque- 
ment l’être-objet. Mais qu’en est-il de la pertinence de cette réponse, si 
l’objectivité ou l’archi-objectivité husserlienne, 1’« objet )> emphatique que 
la logique exhibe, au plan de la formalité archi-catégoriale, abrite en lui une 
richesse encore peu exploitée ou explorée de sens multiples et hautement 
différenciés ? 

Pour Husserl être = être objet. Sans doute, mais que signifie désormais, 
en contexte husserlien, être-objet ? L’objectité catégoriale a son lieu dans le 
jugement, mais le jugement, dans l’analyse husserlienne, dépasse large- 
ment le cadre limitée de 1’OIrrOqavotç et du ACy~tv ri x a r a  rtvoç qui 
servait encore de fil conducteur à Aristote dans sa détermination des 
“schèmes”, des oxfipara de la prédication. Et si le jugement ou mieux la 
syntaxe ou la forme “synctatique” était déjà sous-jacent à, entrelacé à toute 
appréhension, à toute visée et à tout remplissement, fût-ce, comme le 
montre Expérience et jugement, ceux de la schlichte Wahrnehmung, de la 
pure et simple perception ? Et si l’expérience à laquelle certes il importe de 
faire retour dans la perspective d’une généalogie de la logique soucieuse de 
dégager un sol antéprédicatif originaire ou ultime, si cette expérience était à 
son tour toujours déjà << logique D ou logico-langagière, selon une exten- 
sion, à laquelle Husserl appelle lui-même, du «Logos»’? Alors, la 
Logique, pris en ce sens, assez neuf, serait bien et tout uniment ontologie 
ou onto-logique et cela d’elle-même ou en son dedans, dès lors qu’elle se 
tourne vers les corrélats objectifs de catégories de la signification. Je 
m’arrête avec ces << suppositions N - trop conscient de la nécessité qu’il y 
aurait à mettre à l’épreuve de telles hypothèses -, pour formuler schémati- 
quement de manière plus thétique mon interprétation : 

La logique pure husserlienne, s’achevant en ontologie formelle qui 
relève le titre ancien de mathesis universalis, loin de constituer l’ultime 
version d’une entreprise ancienne (l’ontologie de l’objet postsuarézienne), 
ouvre la voie à une critique assez radicale de l’ontologie classique 
(aristotélicienne), dessine la possibilité d’élaborer une ou des “ontologies 
critiques” (critiques et transcendantales) s’attachant à élucider en un sens 
inouï les acceptions multiples et le sens de << être ». 

Jean-François COURTINE 
Professeur à l’École normale supérieure, 

Directeur des Archives Husserl de Paris 

1. Logique formelle et logique transcendantale, 9 1 et Expérience et jugement, p. 3 ; 
tr. fr. D. Souche-Dagues, p. 13 : << L’élucidation phénoménologique de l’origine du 
logique fait voir que le domaine du logique est beaucoup plus vaste que celui qu’a en 
vue la logique traditionnelle [...I c’est ainsi qu’il devient possible d’atteindre le concept 
large de logique et de logos ... D 





LES RECHERCHES LOGZQUES DE HUSSERL 

LE CATÉWRIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 

’interroger sur le statut des catégories chez Husserl, c’est évidemment S se poser la question de l’ancrage du dispositif des Recherches logiques 
dans la tradition aristotélicienne, et par là-même dans ce que d’aucuns ont 
nommé le projet de la métaphysique occidentale. Suivant les lectures, 
Husserl sera le tard-venu qui accomplit ce dispositif, dernier et retardataire 
de l’histoire à essayer de renouer le pacte apophantique, rêve d’une prise 
catégoriale immédiate sur le réel, là où notamment la découverte récente de 
la puissance d’abstraction symbolique des langues formulaires le rendait 
dénué de sens I ; ou bien au contraire il sera le découvreur (mais comme 
Moïse alors, prophète restant sur les marches de la Terre Promise) de cette 
pensée non métaphysique qui, dans le retour à la phénoménalité du phéno- 
mène, fait imploser le dispositif catégorial. I1 y a du vrai dans les deux 
points de vue et assurément tout d’abord les Recherches logiques 
commencent-elles avec la Recherche I comme un nsgl Bgpqvdaç 
moderne. Tout coulerait alors de source, jusqu’au dispositif catégonal, que 
l’entreprise husserlienne semble n’avoir d’autre but que de refonder, grâce 
à cette arme nouvelle, paradoxale entre toutes, et qui pourrait représenter 
l’ultime coup de force d’une pensée catégoriale reconduite à sa propre 
absurdité (affirmer son adéquation absolue à l’intuition, puisque sa nature 
intuitive même, là où son divorce avec l’intuition est devenu trop flagrant), 
que constitue l’intuition catégoriale. Mais d’un autre côté, affirmer la 
nature intuitive du catégorial, n’est-ce pas bouleverser le sens même qu’il y 
a à parler de << catégorie >> et subvertir le dispositif lui-même, en réarticulant 
le partage entre sensibilité et entendement (la deuxième moitié de la VIe 

1. C’est la thèse de Claude ~MBEXT dans Phénoménologies et langues formulaires, 
Paris, PLJF, 1992. 



34 JOCELYN BENOIST 

Recherche logique lui est thématiquement consacrée) et, ce qui a été moins 
aperçu, entre langage (ou tout au moins << signification D) et pensée, le 
langage ne se contentant plus de fournir des catégories mortes à la pensée, 
dans laquelle son travail s’oublie lui-même, mais articulant le rapport 
même aux choses qu’est la pensée, dans l’investissement de l’intuition elle- 
même par la signification ? Dans cette seconde lecture, entrevue pour partie 
par Heidegger lui-même, et assignée en tout cas par lui comme point de 
départ de sa propre pensée I ,  mais souvent recouverte par le commenta- 
risme heideggérien, Husserl, point culminant de l’aristotélisme, dans la 
prise de conscience de ses présupposés, serait aussi le premier penseur non- 
aristotélicien, si une telle évaluation a un sens autre que la simple mise en 
valeur d’une singularité. Mais il va de soi que cette singularité pourrait 
aussi se révéler en elle-même ne relever à proprement parler ni de l’un ni 
de l’autre de ces axes de lecture, dans un déplacement et non un dépasse- 
ment, pas plus qu’une reconduction ou un accomplissement, du dispositif 
catégorial, à la lumière de ce qui constitue peut-être la découverte centrale 
des Recherches logiques : l’irréductibilité de la modalité signitive de 
l’intentionnalité. Telle est la piste que nous voudrions, pour notre part, ici 
frayer. 

I .  Au delà des catégories : le N catégorial-fomel >> 

L’histoire des catégories d’Aristote à Kant est certainement celle de 
leur détachement d’une première naturalité langagière, à même la langue 
ordinaire dont elles dessinent les articulations, en direction de la conquête 
du formel de l’objet. Dans la table proposée par la Critique de la raison 
pure, elles ne font rien d’autre que décliner, a priori, les propriétés 
formelles de l’objet. 

D’une certaine façon, l’usage du terme «catégorial» dans les 
Recherches logiques s’inscrit bien dans cette perspective, qui renvoie la 
phénoménologie à cette tradition des pensées de l’objet, dont elle est issue. 
Mais, me semble-t-il, dans cet usage même (la désignation du formel de 
l’objet), le catégorial est alors le théâtre d’un déplacement très significatif, 
qui touche à l’essence de l’objet même, ou plus exactement faudra-t-il dire, 
des objets, dans la découverte de l’existence de plusieurs types d’objets. Le 
sens de ce déplacement est le suivant : la prise en compte, au delà du formel 
de l’objet << en général », de l’existence d’objets formels, dont la structure 

1. Séminaire de Zahn’ngen, in Questions IV, Paris, Gallimard, “Tel”, 1990, p. 465- 
466, malgré les réserves critiques p. 469 quant au fait de savoir si Husserl a réellement 
abordé le problème des catégories, c’est-à-dire remis en question le dispositif catégorial 
comme tel. 



LE CATÉGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 35 

est elle-même catégoriale. I1 n’y a pas seulement une forme de l’objet en 
général ; la forme peut elle-même produire des objets. Telle est l’intuition 
qui conditionne un très net élargissement et remaniement du sens du caté- 
gorial chez Husserl par rapport à l’héritage kantien, et qui assurément 
enracine sa pensée autant et plus du côté de Bolzano et Frege que dans 
cette tradition aristotélico-kantienne dont son projet de << phénoménologie >> 
aussi bien pourrait représenter les derniers feux. 

Non pas que le problème du catégorial ne se pose plus chez lui en 
termes d’une analytique du << quelque chose >> en général et des différentes 
propriétés qui peuvent y être rattachées. Mais c’est le sens même du 
<< quelque chose B qui dans une certaine mesure a changé. D’abord, lorsqu’il 
apparaît, dans la Philosophie de 1 ’arithmétique, ce n’est pas comme raison 
générale du catégorial, mais comme une << catégorie >> parmi d’autres, 
celles-ci étant reliées les unes aux autres par cette propriété générale d’être 
<<formelles >> comme telles. 

On peut donner à juste titre aux concepts de quelque chose et de un, de 
quantité et de numération, eux qui sont, de tous les concepts, les plus 
généraux et les plus vides de contenu, la désignation de concepts 
formels ou de catégories. Ce qui les caractérise en tant que tels, c’est le 
fait qu’ils ne sont pas des concepts de contenus d’une espèce déter- 
minée, mais que d’une certaine manière ils se chargent d’absolument 
tous les contenus. I1 y a encore aussi par ailleurs des concepts de 
relations qui leur sont analogues, par exemple les concepts de la 
différence et de l’identité. Leur caractère universel s’explique d’une 
manière simple : ce sont là des concepts d’attributs qui se forment par 
réflexion sur des actes psychiques pouvant s’exercer sur tous les 
contenus sans exception I .  

Le catégorial s’identifie ici au formel en général, la «forme» se 
définissant par l’abstraction du << contenu >> en un sens qui reste à préciser. 
Cette définition est tout à fait générale: l’idée de forme n’y est pas 
rattachée à quelque structure préconçue de l’objet qu’il faudrait << habiller », 
bien plutôt déploie-t-elle le pouvoir illimité de structuration de l’objet lui- 
même. La forme n’est pas ici à la mesure de l’objet, comme dans l’objet 
formel classique (l’objet transcendantal), tel qu’il est conformé par les 
catégories ; c’est bien plutôt l’objet qui est à la mesure de la forme, dans 
son pouvoir de formation libre des objets. Le catégorial n’est rien d’autre 
ici que la grammaire de ce pouvoir. I1 y a catégorie partout où il y a 
possibilité de conformer un objet indépendamment de son contenu. Ce 
point de vue part de l’expérience, toute nouvellement acquise avec 
l’algèbre et la logique moderne, de nos pouvoirs illimités de composition 
formelle d’objets, et de notre capacité de nous rapporter à des formes 

1. Philosophie de l’arithmétique, tr. J. English, Paris, PUF, 1972, p. 103. 



36 JOCELYN BENOIST 

d’objectivité de degré supérieur, purement formellement constituées. 
Certes, dans l’espèce de généralité absolue (d’ auniversalité >>) de ces 
concepts que sont le << un» et le << quelque chose », comment ne pas recon- 
naître l’écho des philosophies transcendantales classiques, dans leur 
poursuite d’une tinologie, mais l’introduction ici d’une référence à la 
<<numération >> et aux concepts de la relation modifie sensiblement les 
choses. L’universalité visée est celle de la formalisation en général, et non 
d’une pure forme abstraite qui fournirait comme le support métaphysique, 
le radical ontologique (le << quelque chose >>) sur lequel viendraient se 
greffer toutes les autres propriétés. En fait, seule la IIIe Recherche Zogique 
permettra de l’établir pleinement, dans la définition fort peu kantienne 
qu’elle propose de l’analytique-formel (précisément), il y a catégorial 
partout où il y a la possibilité d’une complète mise en variables du point de 
vue de la forme concernée (celle justement qui est candidate au statut de 
<<forme catégoriale D). 

C’est cette définition qui est déjà sous-jacente à la fin des Prolégo- 
mènes, lors de la reprise du thème du catégorial introduit dans La philoso- 
phie de Z’arithmétique, dans le contexte du projet d’une << ontologie 
formellen corrélée à une mathesis universalis. Le retour au «type 
catégorial >>, qui doit être conquis par l’abstraction de tout contenu, c’est 
pour Husserl la même chose que le retour à << la forme de théorie >> I .  Cette 
corrélation du catégorial au projet d’une mathesis universalis en tant que 
théorie de l’objet, c’est-à-dire précisément théorie de la constitution de 
l’objet par la théorie, n’a certes rien de nouveau. Mais ce qui est nouveau, 
c’est la sensibilité à l’élément formel de la théorie, à la pluralité des 
<< formes de théorie >> en tant qu’elles-mêmes productrices de << formes ». Le 
sens véritable de cet élément formel qui pour Husserl constitue le sol du 
catégorial (il n’y a de catégorial que dans le déploiement déterminé de 
<< formes catégoriales >> par les différents genres de théories) apparaît nette- 
ment dans la référence qui est faite aux nouvelles géométries riemaniennes 
et au sens proprement catégorial que l’espace y conquiert, problème qui 
avait beaucoup occupé Husserl dans les années qui ont suivi La philosophie 
de Z’arithmétique* et dont on peut penser qu’il a eu un rôle majeur dans 
l’édification de la phénoménologie : 

Si nous appelons espace la forme bien connue selon laquelle est ordonné 
(Ordnungsform) le monde phénoménal, il est naturellement absurde de 

1 .  Recherches Logiques, Prolégomènes à la logique pure, 0 69, tr. H. Élie, A.L. 
Keikel et R. Schérer, T. I, Paris, PUF, 1959, p.273. 

2.  Cf., avant même La philosophie de l’Arithmétique, déjà la thèse d’habilitation 
Sur le concept de nombre(1887), in Philosophie de l’arithmétique, p. 358-359. Voir 
aussi les nombreux textes du T. XXI des Hua qui constituent des esquisses pour le livre 
sur l’espace projeté dans les années 1890. 

’ 



LE CATÉGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 37 

parler d’ “espaces” auxquels, par exemple, l’axiome des parallèles ne 
s’appliquerait pas. Et pareillement, de parler de géométries différentes, 
si tant est que l’on appelle précisément géométrie la science de l’espace 
du monde phénoménal. Mais si nous entendons par espace la forme 
cutégoriule de l’espace du monde et corrélativement par géométrie la 
forme catégoriale des théories de la géométrie au sens ordinaire du mot, 
en ce cas l’espace se range dans un genre, à délimiter par des lois, de 
multiplicités (Munnigfultigkeiten) déterminées d’une manière purement 
catégoriale, par rapport auquel on parlera alors naturellement d’espace 
dans un sens encore plus large. Pareillement, la théorie géométrique se 
range dans un genre correspondant de formes de théories théoriquement 
connexes et déterminées d’une manière purement catégoriale, formes 
que, par une extension correspondante de sens, l’on peut alors qualifier 
de “géométries” de ces multiplicités “spatiales” I .  

Toute science formelle définit un horizon de catégorialité qui lui est 
propre, et ainsi l’espace de la géométrie, matériau traditionnel de 1’Esthé- 
tique transcendantale, qui est censée constituer le niveau infra-catégorial 
de la connaissance, est-il fait ici << catégorial ». Non pas que Husserl récuse 
l’existence d’un tel espace de l’esthétique ; mais, à côté de lui, il affirme 
l’existence d’un espace de la géométrie, catégorialement constitué, que son 
existence catégoriale détache de l’espace intuitif premier. Que signifie que 
cet espace soit << catégorial >> ? C’est qu’il est défini par des propriétés 
formelles par rapport auxquelles s’ouvrent précisément le champ des 
variations qui les laissent intactes. L’ «espace >> au sens ordinaire du terme, 
mais pris catégorialement, << se range alors dans un genre ». Au delà de cet 
espace, on peut définir des espaces, qui conservent les mêmes propriétés 
formelles, réduisant ainsi l’espace à la pure forme de ses propriétés 

catégoriales ». La structure formelle à laquelle renvoie ici Husserl, et qui 
lui sert d’exemple-type du catégorial, ce n’est rien d’autre que la variété 
riemanienne (Mannigfultigkeit), support de la généralisation de la géo- 
métrie à n dimensions, qui par là-même change de statut, dans son nouvel 
accès à des objectités purement formelles, loin de toute spatialité intuitive *. 

La question qui se pose alors, puisqu’il y va de la constitution d’un 
<< genre », est celle de savoir comment extraire le catégorial. Celui-ci n’ap- 
paraît qu’au moyen d’un type d’abstraction bien particulier, qui ne sera 
défini que dans les IIe et DIe Recherches logiques, dans leur examen des 
différentes formes de l’abstraction. À la base intervient une distinction 
fondamentale, qui sépare d’une façon apparemment classique d’un côté ce 
qui reste une généralisation directe de telle ou telle propriété sensible - et 
produit par là-même les grands << concepts sensibles N - et de l’autre ce qui 

1. RL, Prolégomènes, 0 70, p. 277. 
2. Cf. RIEMANN, Sur les hypothèses qui servent de fondement à la géométrie, in 

G5uvres mathématiques, tr. L. Laugel, Paris, Gauthier-Villars, 1898, p. 280 sv. 



38 JOCELYN BENOIST 

ne saurait en aucun cas être obtenu par simple généralisation à partir du 
sensible, et qui est en propre le catégorial : 

Nous distinguerons les cas d’abstraction sensible, c’est-à-dire de 
l’abstraction se conformant simplement, et éventuellement d’une 
manière adéquate, à l’intuition sensible ; et les cas d’abstraction non 
sensible, et tout au plus partiellement sensible, c’est-à-dire ceux où la 
conscience de généralité réalisée s’édifie, tout au plus en partie, sur des 
actes de l’intuition sensible, puis, pour l’autre partie sur des actes non 
sensibles, et, par suite, se rapporte à des formes de pensée (catégoriales) 
qui, par nature, ne peuvent se remplir dans aucun genre de sensibilité. 
Pour le premier cas, les concepts purs provenant de la sensibilité soit 
interne soit externe, comme couleur, bruit, douleur, jugement, volonté, 
pour le second cas des concepts tels que série, somme, disjonction, 
identité, être, etc., offriront des exemples adéquats I .  

Le catégorial serait donc le niveau des concepts absolument: non mêlés 
de sensibilité, on le note une fois de plus ici dans un très large éventail de 
sens de ces concepts. Mais par quelle abstraction obtenir une telle pureté, 
celle de la somme comme celle de l’être ? Le sens de cette abstraction ne se 
détermine pleinement que dans la IIIe Recherche logique, qui se donne les 
moyens de concevoir autrement que négativement (par la non sensibilité) la 
constitution du catégorial. I1 y va du partage entre les deux niveaux de 
constitution de l’objet mis en évidence par les Recherches logiques, et 
notamment cette IIIe Recherche logique, qui y joue un rôle ontologique 
central : l’analytique-formel et le synthétique-matériel. 

Les nécessités ou les lois qui définissent des classes quelconques de 
dépendances trouvent leur fondement dans la particularité essentielle des 
contenus, dans leur spécificité [...I. A ces essences correspondent les 
“concepts matériels” ou propositions que nous distinguons rigoureuse- 
ment des “concepts simplement formels”, et des propositions qui sont 
exemptes de toute matière concrète. De ces derniers concepts font partie 
les catégories logiques formelles et les catégories ontologiques 
formelles qui sont liées avec elles par des rapports d’essence [...I, ainsi 
que les formations syntaxiques qui en résultent. Des concepts comme 
quelque chose, ou une chose quelconque, objet, qualité, relation, 
connexion, pluralité, nombre, ordre, nombre ordinal, tout, partie, gran- 
deur, etc., ont un caractère fondamentalement différent de celui de 
concepts comme maison, arbre, couleur, son, espace, sensation, 
sentiment, etc., qui, eux, expriment quelque chose de concret. Tandis 
que ceux-là se groupent autour de l’idée vide du quelque chose ou de 
l’objet en général, et sont reliés à lui par les axiomes ontologiques 
formels, ceux-ci s’ordonnent autour des différents genres concrets les 

l .RLiI, $22,tr.T.iül,p. 190. 



LE CATÉGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ECï INTUITION 39 

plus généraux (catégories matérielles) dans lesquels sont enracinées des 
ontologies matérielles ‘. 

Le catégorial, comme déjà dans La philosophie de l’arithmétique, se 
définirait par l’exemption de toute matière concrète. Ici, cette évacuation 
conduirait à << l’idée vide du quelque chose ou de l’objet en général », 
suivant cette problématique tinologique qui caractérise les philosophies 
transcendantales classiques. Sont catégoriales les propriétés de l’objet privé 
de genre, pourrait-on dire. Là-contre, l’apport propre de la phénoméno- 
logie, qui pour ainsi dire rend par là leurs couleurs aux objets, en les 
déterminant selon l’a priori de leur genre propre et non seulement formel- 
lement en général, est indubitablement l’invention de 1’ a priori synthétique 
matériel, qui gouverne les lois de composition de l’objet suivant qu’il 
appartient à tel ou tel genre concret z. Mais la question reste ouverte de 
savoir si des modifications ne sont pas également intervenues ici dans 
l’essence du << quelque chose N et lesens qu’il y a à s’y référer. En fait, il 
n’est pas sûr que Husserl se contente d’introduire, à côté de l’analytique, 
une généralisation de la notion, embryonnaire chez Kant, de synthétique a 
priori, mais il pourrait bien aussi avoir révisé profondément le sens même 
de ce qu’il appelle précisément de façon novatrice et assurément significa- 
tive << l’analytique-formel ». 

Pour le comprendre, rien ne vaut de prendre un exemple. À la fin du 
paragraphe, Husserl traite le cas de << la catégorie formelle de la relation >> 
(ce qui en soi illustre le déplacement de l’intérêt d’une logique de la prédi- 
cation élémentaire à une logique de la relation, conformément aux 
développements de la logique contemporaine de Husserl). << Catégorie 
formelle» en ce qu’il ne s’agit pas d’une espèce, d’un genre concret, et 
catégorie qui par là-même se situe au niveau de ce qu’on nomme propre- 
ment le catégorial, identifié à << l’analytique-formel ». Comment mettre en 
évidence cette structure << catégoriale >> en tant que telle ? Par aucun autre 
procédé, qui en fait n’est pas un procédé, mais donne l’essence même de la 
catégorie, en tant queforme, que ce qu’il faudra bien appeler la mise en 
variables, et qui n’est pas sans rappeler Frege. Est analytique-formelle, et 
donc manifeste une structure catégoriale, toute proposition qui peut se 
mettre en variables et demeure valide en vertu de sa pure forme, indépen- 
damment des contenus envisagés (ce qu’exprime précisément la mise en 
variables). Les contenus, dit Husserl, sont laissés dans << une indétermina- 
tion formelle >> ; ainsi nomme-t-il leur statut de variables. Dans cette 
indétermination par exemple apparaît 

l.RLJII,$ll,tr.T.II/2,~.35-36. 
2. Là-dessus cf. notre article : <<La découverte de 1’ a priori synthétique matériel : au 

delà du “quelque chose”, le tout et les parties >>, in Recherches husserliennes, 3, 1995, 
p. 3-22. 



40 JOCELYN BENOIST 

la législation unique [qui existe] pour toutes les relations comme telles 
[...I. législation simplement formelle qui se fonde sur “l’essence 
analytique” pure, par conséquent ici sur l’essence de la catégorie 
formelle de la relation. Elle n’emprunte rien pour elle-même au carac- 
tère particulier concret des relations et de leurs membres, et les qualifie 
seulement de “certains”. Elle dit par exemple, dans le cas simple de 
deux membres d’une relation : si un certain a est dans une certaine 
relation avec un certain p , ce même fi est dans une certaine relation 
correspondante avec cet a ; a et fi sont ici indéfiniment variables I .  

Définir le catégorial-formel précisément en tant que forme par l’indé- 
finie variabilité de ses variables, voilà qui assurément n’est pas classique, 
le champ des variations envisagées dans la Critique de lu ruison pure se 
réduisant à la pauvreté de 1’ «X >> de l’objet transcendantal sujet universel 
de tous les prédicats. Ici le sens plastique, de forme et de formation consti- 
tuante d’objets, de la mise en variables - nouvelle donne de << l’analyticité >> 
- est libéré comme tel. Et par là-même est ouvert le champ nouveau des 
objectités formelles, en tant que coextensif à celui des variations bien 
formées dont la validité peut être maintenue indépendamment du contenu 
donné, en vertu des seules opérations formelles auxquelles elles ont donné 
lieu. C’est pour Husserl le niveau propre du catégorial. 

La première conséquence de cette nouvelle définition de l’analyticité, 
en tant que clé d’accès au catégorial dans ce nouveau sens de << catégorial- 
formel », c’est la fin qui est mise à l’équivalence kantienne du catégorial et 
du prédicatif au sens restreint du terme. C’est en ce sens-là que c’en est fini 
du règne du <<quelque chose >> en tant que le sujet formel de toute prédi- 
cation, support universel des prédicats à l’accumulation desquels se 
bornerait la connaissance. Si l’idée du << quelque chose >> demeure direc- 
trice, c’est comme idée du X qui peut être mis en variables et mesure les 
possibilités de sa combinaison purement formelle. Le << quelque chose D est 
une occurrence et le champ de l’objectité, loin d’être prisonnier du moule 
prédicatif d’un quelque chose uniforme auquel devraient s’appliquer les 
prédicats comme à un sujet, épouse l’ensemble des possibilités syntaxiques 
d’agencement des occurrences de cet X .  Tel est le rôle du << quelque chose >> 
dans cette nouvelle analytique catégoriale, à la mesure de ce qu’il avait 
appelé dans ses recensions << la nouvelle logique >>, que propose ici Husserl. 

L’opération constitutive de ce qui est désormais tenu pour catégorial a 
un nom : il ne s’agit de rien d’autre que de la formulisution au sens qu’on 
lui accorde en mathématique. Ce qui apparaît sous la plume de Husserl 
sous le nom d’ << abstraction formalisante >> : 

Quelle que soit l’espèce du tout, nous accédons à sa forme pure, à son 
type catégorial, en “faisant abstraction” de la particularité des espèces de 

l.RLiiI, 811,tr.T. W2,p.38. 



LE CATÉGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE Eï INTUITION 41 

contenus correspondants. Pour parler plus clairement, cette 
“abstraction” formalisante est quelque chose de tout autre que ce qu’on 
envisage habituellement sous le nom d’abstraction, donc une fonction 
totalement différente de celle qui, par exemple, fait se détacher le 
“rouge” d’une donnée visuelle concrète, ou le moment générique 
“couleur” du rouge déjà abstrait. Dans la formalisation nous remplaçons 
les noms désignant les espèces de contenus dont il s’agit par des expres- 
sions indéterminées comme : une CERTAINE espèce de contenus, une 
certaine AUTRE espèce de contenus, etc. ; et par là s’effectuent en même 
temps du côté de la signification les substitutions correspondantes 
d’idées purement catégonales aux idées matérielles I .  

On ne peut être plus clair : le catégorial s’obtient par formalisation et on 
peut même souscrire à une équivalence stricte du catégorial au formel (à 
condition toutefois qu’il soit purement formel), si par formel on entend le 
résultat d’une formalisation, c’est-à-dire d’une mise en variables. Cette 
<< abstraction formalisante », fait des logique et mathématique modernes, 
s’oppose radicalement à tout ce que l’on a nommé abstraction jusque là. 
Elle ne retire à proprement parier aucune << partie », aucun moment concret 
du sensible pour le mettre à part - en ce sens-là elle est pure abstraction >> 
en un sens qui n’avait jamais été atteint auparavant. Ce qu’elle met en 
évidence, c’est la forme, dans l’idéalité pure de ses possibilités et 
impossibilités de combinaison constitutives. 

Mais alors, la question inévitable est : d’où vient cette <<forme »? 
Autrement dit, d’où vient le catégorial ? Quelle est l’instance productrice de 
<<formes » ?  Le traitement par Husserl dans la IIieRecherche de la notion 
d’ensemble, paradigme par excellence de la forme catégoriale, loin de toute 
grammaire de la prédication, nous permet de prendre conscience de toute la 
gravité du problème. 

Ensemble (Znbegrifl) est l’expression d’une unité “catégoriale” corres- 
pondant à la simple “forme” de la pensée, il désigne le corrélat d’une 
certaine unité d’intention se rapportant à tous les objets en question. Ces 
objets eux-mêmes, en tant qu’ils sont assemblés en pensée seulement, ne 
fondent ni par groupe, ni tous ensemble, un nouveau contenu ; il ne leur 
échoit, par l’intention unitaire, aucune forme matérielle de connexion, 
ils sont peut-être en eux-mêmes “sans lien et sans rapport”. C’est ce dont 
témoigne le fait que la forme d’un ensemble est pleinement indifférente 
par rapport à sa matière, c’est-à-dire qu’elle peut continuer à subsister en 
cas de variation complètement arbitraire des contenus inclus *. 

I1 s’agit ici de distinguer donnée formelle d’un << ensemble N et tout 
sensible. L’indifférence à la matière qui caractérise celui-là est la marque 

1. Ibid., 5 24, tr., p. 71. 
2. Zbid., Q 23, tr., p. 69. 



42 JOCELYN BENOIST 

de sa constitution proprement catégoriale, par opposition à l’unité maté- 
rielle, pour ainsi dire engluée dans ses éléments, qui est celle des touts 
concrets. Mais d’où vient alors l’unité purement << formelle >> qui est popre à 
la construction ensembliste? De rien d’autre que d’un acte, d’une 
prestation intentionnelle spécifique, ce que Husserl exprime en renvoyant à 
une << unité d’intention >> qui constitue la forme comme telle. Le fait même 
que les éléments considérés demeurent intacts en eux-mêmes, et en fait 
indifférents au travail de la forme qui leur est imposée, prouve bien la 
réalité de cette prestation intentionnelle, qui intervient en plus et: à côté des 
éléments, comme un acte spécifique par lequel le contenu est traité et 
informé, acte en lui-même, indépendamment de son contenu mais non de 
sa capacité générale de prendre en charge un contenu, productrice d’un 
certain sens d’objectité. 

À la base de l’existence de formes catégoriales, il y a donc certains 
actes en propre prestataires de forme, producteurs de formes d’objectité qui 
sont en elles-mêmes des objectités formelles, ce que nous appellerons les 
actes catégoriaux à proprement parler. Mais alors se pose derechef la 
question : quel peut bien être le type des actes concernés ? 

II. L ’impensé des catégories : le catégorial-sémantique 

Sur cette question plane indubitablement une équivoque dans les 
Recherches logiques. Le catégorial y apparaît en effet en un double sens, 
dont le rapport n’est jamais clairement formulé. C’est d’un côté la signifi- 
cation, produit de la modalité signitive de l’intentionnalité I ,  qui peut être 
dite << catégoriale ». De l’autre, comme on le sait, dans une formule dont il 
faudra approfondir les paradoxes, c’est l’intuition, c’est-à-dire d’une 
certaine façon la chose même, telle qu’elle est censée être donnée dans 
l’intuition, ce dernier aspect renvoyant à une dimension plus immédiate- 
ment << ontologique >> des catégories. 

Certes, il semble souvent que la signification n’ait qu’à recueillir une 
catégorialité de la pensée (gagée alors sur l’intuition) qui la précéderait : 

Les expressions et leurs intentions de signification s’adaptent, dans le 
contexte de la pensée et de la connaissance, non seulement aux 
intuitions (ie veux dire aux phénomènes de la sensibilité externe et 
interne), mais aussi aux différentes formes d’intellection, grâce aux- 
quelles seulement les objets simplement intuitionnés accèdent à l’état 
d’objets déterminés selon l’entendement et en rapport les uns avec les 
autres. Et, par suite, les expressions, lorsqu’elles se tiennent en dehors 

1 .  Cf. là-dessus notre << Husserl et le mythe de la signification », in Tijdschrifl voor 
jilosojîe, 57, 1995, p.526-552. 



LE CATÉGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 43 

de la fonction de connaissance, se réfèrent aussi, en tant qu’intentions 
symboliques, aux unités formées catégorialement I .  

La signification deviendrait alors catégoriale en vertu de son marquage 
par une catégorialité de droit inscrite dans le renvoi à l’objet qui la consti- 
tue elle-même comme intentionnalité, en tant que cet objet est objet d’une 
intuition possible, ou en tout cas en un sens présumée (.assumée >9) telle, 
cela même là où ce remplissement pour des raisons structurelles en fait ne 
peut être atteint, ni n’est d’ailleurs nécessairement recherché. C’est que 
l’intuition elle-même, comme horizon de possibilité, ouvre l’intentionnalité 
à la complexité d’une réalité catégorialement structurée, et l’y conforme. 
Thèse qui assurément dénierait toute capacité de constitution catégoriale 
propre à la modalité signitive de l’intentionnalité. 

Reste que lorsque le catégorial entre en scène dans les Recherches 
logiques, que ce soit à la fin des Prolégomènes ou de cette le Recherche 
logique, c’est tout de même d’abord comme structuration de cette modalité 
signitive de l’intentionnalité, et pour ainsi dire a sur >> elle. C’est que, si les 
catégories sont constituées par les formes de théorie qui se rapportent à 
l’objet, il faut prendre en compte que << toute unité théorique donnée est, 
dans son essence, une unité de signification D 3 .  C’est en ce sens-là que si la 
logique peut en quelque sorte être tenue pour la grammaire universelle des 
théories (<< la science de l’unité théorique en général »), elle doit à la fois 
d’une part concerner rigoureusement le plan des actes de la signification 
(elle est << la science des significations comme telles >>) et d’autre part déte- 
nir la clé du catégorial-formel en tant que la formalité propre de ce dernier 
ne repose dans rien d’autre que dans celle des formes de théorie. Aussi 

quand nous parlerons au pluriel de catégories logiques, il ne peut s’agir 
que d’espèces pures qui se distinguent a priori à l’intérieur du genre 
signification, ou bien de formes liées corrélativement de l’objectité 
comme teiie, prise catégorialement 4. 

Donc premièrement la logique, prise comme pure science de la signifi- 
cation, a ses << Catégories ». Deuxièmement la catégorialité de l’objectité 
elle-même n’a de sens que dans sa corrélation avec cette catégorialité 
première. Husserl articule ici ce qui, développé précisément en tant que 
N parallélisme logico-grammatical », cristallise pour lui toute la difficulté de 
la notion de catégorialité. Car à quel niveau à proprement parler se situe le 
<< catégorial >> ? Que l’intention signitive se voit investie elle-même de 

1.M.1, §13,tr.T.ii/l,p.56. 
2. Cf. notre << À l’origine de la phénoménologie : au delà de la représentation », in 

Critique, 577/578,1995, p. 480-506. 
3.RL1, §29,tr.T.II/l,p.106. 
4. Zbid., 29, tr. T. Iu1, p. 109. 



44 JOCELYN BENOIST 

formes catégoriales n’est pas douteux. Qu’elle en soit pour partie la source, 
voilà qui n’est pas moins recevable, dans la découverte par Husserl à la 
suite de Marty de cette contrainte propre qui est celle de la grammaire. 
Mais la << catégorisation >> propre au signifier, dans la complexité structurée 
de ses actes propres, est-elle la source uniforme de ce qu’on appelle << les 
catégories >> ? Toutes les catégories sont-elles catégories de la signification ? 
Et si oui, toutes le sont-elles de façon homogène ? 

Pour délimiter précisément le problème, une fois reconnue l’existence 
d’une catégorialité au sein même du signifier, il faut suivre Husserl dans la 
distinction fondamentale qui est introduite dans le même paragraphe entre 
grammaire pure logique et logique stricto sensu. 

Sur ces catégories se fondent alors les lois qui doivent être formulées par 
la logique : d’une part, les lois qui, faisant abstraction des relations 
idéales entre intention de signification et remplissement de signification, 
par conséquent de la fonction de connaissance possible des significa- 
tions, concernent les seules combinaisons des significations en de 
nouvelles significations [...I. D’autre part, les lois logiques dans un sens 
plus prégnant du mot, qui concernent les significations eu égard à leur 
rapport à l’objet ou à l’absence d’objet, à leur vérité ou à leur fausseté, à 
leur cohérence ou à leur incohérence, en tant que tout cela est déterminé 
par la simple forme catégoriale des significations. Aux dernières lois 
correspondent, selon une orientation équivalente et corrélative, des lois 
pour les objets en général en tant qu’ils sont pensés comme déterminés 
purement et simplement par des catégories I .  

Nous avons étrangement affaire ici à trois niveaux de catégorialité, qui 
mknagent pour ainsi dire trois degrés d’accès à l’objet. Dans cette optique, 
on le notera - c’est une évidence car il n’est pas de théorie qui ne se 
déploie exclusivement sur le sol de la signification, mais cette évidence 
porte ici ses fruits, car on voit tout ce que cette inhérence première 
comporte de contrainte et de structuration intrinsèque - ce sont les lois de 
la signification qui constituent les conditions d’accès premier à l’objet, qui, 
en tant qu’objet de connaissance, y est ù plus forte raison (ainsi faudra-t-il 
s’exprimer) nécessairement conforme. 

Le premier niveau est en effet celui de ce que Husserl nommera plus 
loin la grammaire pure logique. I1 ne s’agit de rien d’autre que des condi- 
tions mêmes du signifier, c’est-à-dire, si l’on a bien compris la Ie 
Recherche logique, des conditions sous lesquelles lui-même peut avoir un 
objet, objet propre qui se passe très bien du reste d’existence intuitive ou 
autre que celle-là même que lui confère la signification. On trouve ces 
conditions dans les lois qui permettent ou non la formation et la composi- 

1. Ibid., 9 29, tr. T.n/l,p. 109-110. 



LE CATÉGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE Eï INTLTITION 45 

tion de significations, suivant ce que Husserl nommera << grammaire >> en un 
sens quasiment transcendantal, ou tout au moins << pur logique ». 

Le deuxième niveau est celui de la logique stricto sensu, qui regarde la 
possibilité ou l’impossibilité formelle (c’est-à-dire résultant de la pure 
forme de l’énoncé) de l’existence d’un objet correspondant à un énoncé au 
demeurant correctement formé du point de vue de la signification. Vert est 
ou n’est pas un énoncé recevable grammaticalement. Mais A est non-A 
présente une unité de signification correcte. I1 est pourtant analytiquement, 
«logiquement >> vrai qu’aucun objet au sens d’un objet qui pourrait être 
donné comme existant, d’un objet d’ intuition, ne peut y correspondre (cet 
énoncé n’en a pas moins un objet du point de vue de la signification : on 
peut en parler, formuler son << inexistence >> même). Les << lois logiques >> 
concernent les énoncés eu égard à la possibilité ou l’impossibilité pour eux 
d’avoir un objet qui puisse aussi être un objet d’intuition, en tant que celle- 
ci se décide analytiquement a priori. 

Enfin, à ces lois, dans une corrélation stricte, répondent les lois ontolo- 
giques elles-mêmes, et là on retrouve le catégorial-formel tel que nous 
l’avons mis en lumière : 

des lois pour les objets en général en tant qu’ils sont pensés comme 
déterminés purement et simplement par des catégories 

D’une certaine façon les lois de << l’ontologie formelle D appelée par Husserl 
de ses vœux à la fin des Prolégomènes ne semblent être rien d’autre que la 
réplique ontologique, la << réalisation >> de celles de la logique. Le catégorial 
pourrait alors bien être ce que la logique prête au réel, ou tout au moins à 
l’objet, en l’informant - puisque les conditions formelles suivant les- 
quelles, dans l’énonciation, il peut ou non y avoir un objet que cela aurait 
un sens de vouloir connaître. 

Reste évidemment à éclaircir l’enracinement de ce << logique >> qui se 
reflète en << ontologique >> (la catégorialité elle-même) dans les actes 
fondateurs du signifier. Et sur ce point - le passage du premier niveau au 
second, en quelque sorte - les choses sont loin d’être claires. Pour parler la 
langue de Husserl, s’il y a indubitablement parallélisme logico-ontologique 
(où la logique est entendue en un sens étroit, mais c’est alors une évidence 
puisqu’il faut y entendre le ménagement des conditions formelles de l’objet 
tel que le langage nous indique qu’il peut être donné), y a-t-il parallélisme 
logico-grummatical (au sens des conditions du rapport à l’objet comme 
<< sens >> et de celles de l’ontologique-formel comme conditions mêmes de 
l’objet, c’est-à-dire de << l’objet même >>, tel qu’il peut être donné) ? 

Rien n’est moins sûr, car un des principaux intérêts de l’exploration du 
thème de la grammaire pure logique par la IVe Recherche logique est la 
mise en évidence de l’absence d’isomorphisme entre la dépendance des 



46 JOCELYN BENOIST 

significations et la dépendance des objets. En d’autres termes, la grammaire 
pure logique, si elle constitue indéniablement la condition et le socle de la 
logique, comme onto -logique, en excède carrément les limites. 

Que l’on retrouve dans la logique, qui définit l’ajustement de la signifi- 
cation à la possibilité d’une connaissance, la forme de l’objet donné ou 
donnable et le dispositif catégorial qui en décline les variations, voilà qui 
n’est pas surprenant. Mais la grammaire ne porte pas en elle cette 
contrainte : elle déploie les lois de composition propres de ce qu’il faudra 
bien nommer un langage, c’est-à-dire d’un mode de rapport à l’objet qui en 
lui-même fait abstraction de la validité ou non de l’objet - même si la 
question de cette validité ne peut se poser qu’en son fond et par rapport à 
lui. 

D’où l’intuition déterminante de cette IVe Recherche logique, qui est 
celle d’une catégorialité propre au signifier lui-même, qui assigne précisé- 
ment le niveau de la << grammaire pure logique », dans son opposition et sa 
préséance à la logique. 

On le sait, l’apport, discutable et discuté, de cette IVe Recherche 
logique, demeure l’introduction de << catégories sémantiques >> 
(Bedeutungskategorien), remarquables en ce qu’elles témoignent d’un 
pouvoir de constitution des actes du signifier plus radical que les catégories 
logico-ontologiques mêmes. Avant la question de la valeur de connaissance 
d’un discours se pose celle de sa capacité à faire sens, à être un discours 
même. C’est ce qui s’illustre exemplairement dans l’opposition du non- 
seris (Unsinn) et du contresens (Widersinn) ’. Husserl nomme contresens ce 
qui, dans un énoncé, indique avec évidence l’impossibilité pour lui de 
fournir un objet qui puisse être connu, par exemple la contradiction 
formelle. Par opposition, le non-sens est le fait d’un énoncé dont la ques- 
tion n’est pas de savoir si un objet au sens d’un objet de connaissance peut 
lui répondre ou non, mais qui n’est manifestement pas recevable en tant 
qu’énoncé. Ainsi le fameux Vert est ou. Que signifie cette irrecevabilité ? 
Certainement aucune incompatibilité d’éventuels << éléments intuitifs >> qui 
seraient censés remplir les différentes cases répondant à ces significations 
(ce serait l’erreur de Twardowski), mais 1 ’incompatibilité de ces significa- 
tions elles-mêmes. Les actes du signifier ne peuvent assurément se 
composer de cette manière. Or la thèse de Husserl est que 

Cette impossibilité [de combiner certaines significations] ne tient pas à 
la particularité singulière des significations à combiner, mais bien aux 
genres essentiels sous lesquels elles se rangent, c’est-à-dire aux cutégo- 
ries de la signification 2. 

1. RL N, 5 14, tr. T. ii/2, p. 130. 
2. Bid., 0 10, tr. T. IU2, p. 112. 



LE CATÉGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 47 

Partout où il y a légalité, il y a catégorialité I .  C’est cette thèse que l’on 
retrouve ici au niveau des actes du signifier, dont l’indubitable légalité (la 
<<grammaire >> au sens le plus général du terme) renvoie à un mode de 
catégorialité propre. Que sont ces catégories ? Rien d’autre que ce que, 
linguistiquement (puisqu’il s’agit de catégories du signifier, et non de caté- 
gories qui y seraient importées de l’extérieur) l’on nommerait des formes 
syntaxiques, les formes fondamentales de la syntaxe. Ainsi, dans un énoncé 
de type (( S est p >), << on ne peut substituer à la variable S pas plus qu’à p 
n’importe quelle signification D ~ .  Ce nombre algébrique n est vert est tout 
aussi correct et sensé, même si absurde du point de vue du remplissement 
(donc extralinguistique), que Cet arbre est vert. Mais Ils remuent est vert 
n’a pas de sens 3, dans la mesure où cela viole les lois du sens elles-mêmes. 
I1 est donc impossible de viser par là un objet, même sur le simple plan de 
la signification. C’est que 

là où il y a une matière nominale, on peut mettre la matière nominale 
que l’on veut, mais non pas une matière adjective ou relationnelle, ni 
une matière propositionnelle tout entière 4.  

Il y a des catégories de signification : nom, adjectif, relation, proposition. 
Que sont donc de telles catégories, et en quoi sont-elles catégoriales? 

Une catégorie de signification est ce qui assigne les limites d’une substitu- 
tion langagière salva significatione. Ce qui ne veut pas dire que la signifi- 
cation demeure << la même >> d’un équivalent à un autre, bien au contraire ; 
mais que l’énoncé, selon ces substitutions affectant un de ses lieux 
formellement identique (ce que Husserl nomme l’un de ses termes5)  
conserve une signification, au sens où il ne devient pas incapable d’en 
porter une, incompatible du point de vue des significations. L’important ici 
évidemment, et ce qui définit cette catégorialité sémantique en tant que 
telle, à l’image de la catégorialité logico-ontologique, c’est l’idée de f o n e ,  
qui se trouve bientôt relayée (fondée) par celle deformalisation. I1 y a 
catégories de toute façon là où il y a des vérités << formelles », résultat d’une 
<<formalisation », qu’elles soient << logiques D strictu sensu ou non. 

Sans doute la signification isolée est-elle déjà elle-même quelque chose 
de spécifique, mais relativement à la catégorie de la signification, elle 

1. << La forme de la loi en général est une forme catégoriale », RL ill, $23, tr. T.IV2, 

2.  RL IV, $ 10, tr. T. W 2 ,  p. 112. 
3. Sauf à mettre des guillemets à Ils remuent (qui serait alors vert comme les 

Voyelles de Rimbaud) mais il s’agirait de ce que Husserl appelle une modification de 
signification (en l’occurrence une nominalisation), qui n’est rendue possible précisé- 
ment que par l’existence même des lois de la signification qu’elle serait censée écorner. 

p. 70. 

4.RLIV,$lO,tr.T.ii/2,p.l13. 
5. Cf. RLN, 0 13, tr. T. W2, p. 126. 



JOCELYN BENOIST 48 

Ainsi 

n’est précisément qu’une particularité singulière. C’est ainsi qu’en 
arithmétique le nombre déterminé numériquement est bien aussi une 
particularité singulière, relativement aux formes et aux lois des 
nombres I .  

chaque signification concrète est un entrelacement de matières et de 
formes, chacune est soumise à l’idée d’une forme, idée susceptible 
d’être mise en évidence dans son état pur par la formalisation, et en 
outre à chacune de ces idées correspond une loi de signification a 
priori 2. 

La formalisation, dessinant des configurations énonciatives 
(<< apophantiques »), n’ouvre rien d’autre que l’espace de genres qui appa- 
raissent comme des classes de substitution salva significatione. De tels 
genres sont les << catégories sémantiques », vouées à une postérité tant 
glorieuse que difficile. 

Cette idée d’une catégorialité propre au langage n’est pas sans soulever 
de graves problèmes. La langue y semble être pour ainsi dire réifiée, dans 
l’exhibition de structures supposées intangibles. Bar-Hillel va jusqu’à 
attribuer à Husserl la thèse que si deux unités de sens sont interchangeables 
salva significatione dans un contexte, elles le sont dans tout contexte. Cette 
thèse de la décontextualisation du sens n’est pourtant pas tenable à l’exa- 
men détaillé de la IVe Recherche logique, où Husserl, essentiellement à 
travers la théorie de la << signification modifiée ». paraît beaucoup plus 
sensible qu’on ne le dit souvent au caractère contextuel de la signification, 
et pour tout dire à la nécessité d’une logique de l’emploi, qui pour lui, loin 
de s’opposer à l’existence de lois catégoriales du signifier, la présuppose. 
Sinon, par rapport à quoi s’opéreraient les modifications B de la significa- 
tion, dans lesquelles celle-ci existe c o m e  telle ? 

Que chaque mot et chaque expression en général puissent être m i s  
moyennant un changement de signifcation à n’importe quelle place 
d’un ensemble catégorématique, cela n’a rien d’étonnant. [...] I1 est de la 
nature des choses que certaines modifcations de signification fassent 
même partie de la structure grammaticale de toute langue. Grâce au 
contexte du discours, la signification modifiée peut toutefois être 
facilement intelligible 4. 

1. Zbid., 8 10, tr. T. IY2, p. 112. Pour le prolongement de cette comparaison avec 

2. Zbid., 0 10, tr. T. Iu2, p. 115. 
3. Y. BAR-HILLEL, N Syntactical and semantical categories N in Encyclopaedia of 

4. RL N , Q 11 ,  tr. T. iV2, p. 116. 

l’arithmétique, cf. Q 13, p. 123. 

Philosophy, Paul Edwards éd., New York, Macmillan, 1967, vol. 8, p.57 sv. 



LE CATÉGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET iNTüïïiON 49 

La signification modifiée est modifiée non pas quant au << contenu », si 
tant est précisément que celui-ci puisse s’entendre en lui-même, mais quant 
à sa fonction catégoriale de signification. Une même expression peut 
revêtir des fonctions catégoriales très différentes du point de vue de la 
signification, comme pour Husserl le prouve exemplairement l’effet de 
l’apposition de guillemets sur une expression, ce qui, sans changer la 
teneur de l’expression, modifie son sens parce que sa fonction catégoriale- 
sémantique, en lui donnant par exemple une dimension autoréférentielle 
qui la nominalise (il y a évidemment d’autres usages des guillemets) - et 
combien de cas où une telle opération s’accomplit sans qu’il soit besoin de 
guillemets I ! C’est que le langage ne saurait se concevoir comme la juxta- 
position de significations inertes. La grammaire ne mesure rien d’autre 
qu’un pouvoir de composition actif du signifier dans lequel seul la signifi- 
cation est produite. En ce sens-là, il n’y a pas de signification indépendante 
de son contexte. Les << catégories >> de signification sont entièrement 
tributaires des fonctions syncatégorématiques qui nouent l’unité d’un 
langage qui en aucun cas ne peut être conçu comme l’addition de types de 
signification existant pour eux-mêmes z. 

La deuxième objection qui pourrait être faite à cette << catégorisation >> 
du langage, serait celle de la normativité. Comme s’il y avait à instruire le 
signifier de la façon de faire sens ! Mais un tel reproche participerait de la 
confusion entre le catégorial et le normatif dénoncée par Husserl depuis les 
Prolégomènes. Le catégorial, c’est le structurel. Mais il n’y a là aucune 
normativité: d’une certaine façon la structure est un fait, mais un fait 
essentiel, une condition de possibilité. 

I1 serait déraisonnable d’espérer pouvoir, grâce à la formulation des 
types de significations et des lois d’existence qui s’y rapportent, acquérir 
du même coup des règles pratiques précieuses concernant des complexes 
de significations ou des formes grammaticales complexes d’expressions. 
I1 n’y a, dans ce domaine, pas de danger que l’on manque à suivre la 
ligne du bon sens, donc aucun intérêt pratique à définir scientifiquement 
cette ligne. Le non-sens, chaque fois qu’on s’écarte de ces formes 
normales, saute aux yeux d’une manière si immédiate que nous ne 
pouvons guère, dans la pratique de la pensée et de la parole, tomber dans 
de tels égarements 3. 

Le non-sens s’éprouve de l’intérieur, de façon immanente au langage. 
De toute façon on est toujours dans l’univers du sens. La signification se 
déploie d’elle-même, suivant le type de légalité qui lui est propre, et toute 

1. Cf. toute la théone de la c< signification induecte», RL IV, Q 11, tr. T. Iv2, p. 117- 
118. 

2. Cf. la note contre l’interprétation erronée de Marty, RL IV, Q 5 ,  tr. T. W2, p. 100. 
3. RL IV, Q 13, tr. T. Hl2, p. 127-128. 



50 JOCELYN BENOIST 

infraction à ses règles s’aperçoit immédiatement dans l’épreuve de son 
impossibilité constitutive. En ce sens-là, les catégories n’apparaissent pas 
comme des structures réifiées et étrangères au langage qu’on pourrait lui 
imposer de l’extérieur, mais bien plutôt comme les limites immanentes de 
son usage. On ne peut pas faire n’importe quoi avec la parole. Mais cette 
<< contrainte >> est comprise dans le simple fait de parler. 

Enfin, dernière objection, que je n’essaierai pas de réfuter ici : celle de 
la grammaire universelle. Prétendre mettre en évidence des catégories 
sémantiques, ou linguistiques (même et surtout si justement elles ne sont 
pas assumées comme telles), c’est espérer la possibilité d’une grammaire 
universelle qui serait indépendante de la particularité des langues qu’elle 
informe, et c’est bien ce qu’a aperçu Husserl, qui en réassume le projet non 
sans quelque provocation, en référence au rationalisme du XVme. siècle I .  

D’où une formule qui paraît telle quelle irrecevable sur la possibilité de se 
demander 

comment l’allemand, le latin, le chinois, etc., expriment “la” proposition 
existentielle, “la” proposition catégorique, etc. z. 

On serait tenté de prendre Husserl au mot en disant qu’une bonne linguis- 
tique - à la mesure de la langue, qui est toujours idiome - n’a précisément 
pas à donner de sens à ces questions. Et comment accepter que la morpho- 
logie pure des significations <<mette à nu une armature idéale de toute 
langue existant effectivement D ? Où trouver une telle armature ? Nous 
n’kpiloguerons pas là dessus. << La proposition catégorique », << la proposi- 
tion hypothétique », << le pluriel », << les modalités », etc. sont des catégories 
proprement occidentales et liées à la grammaire d’une langue ou à la 
rigueur d’une famille de langues déterminée. Reste évidemment que l’on 
pourrait se demander s’il est une autre possibilité pour s’interroger sur la 
structure d’une autre langue que de partir de ces concepts, d’essayer de les 
y retrouver, et de faire comme s’ils étaient universels - y compris pour 
mesurer l’anomalie que toute autre langue constitue fondamentalement par 
rapport à la nôtre. On traduit ou on comprend toujours depuis une langue - 
la nôtre - et en ce sens il y a toujours d’une certaine façon universalité, au 
moins supposée. Tel pourrait être aussi ce que l’on pourrait tirer d’un 
certain Husserl, loin des certitudes renversées, tout aussi dogmatiques, que 
l’on voudrait souvent lui opposer. 

Reste que ce thème de la grammaire universelle, posée comme 
l’évidence d’une idéalité de la langue, est assurément glissant. Nous ne le 
discuterons pas plus avant pour lui-même, mais en revanche essaierons 

1. Ibid., § 14, tr. T. W2, p. 132. 
2. Ibid., 5 14, tr. T. W2, p. 135. 
3. Ibid., 0 14, tr. T. W2, p. 134. 



LE CATÉGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 51 

d’en tirer des conclusions sur le type de rapport au langage que suppose 
cette introduction par Husserl de << catégories sémantiques >>, cela en partie à 
la lumière de Benveniste. 

Vouloir catégoriser la langue, mettre en évidence en elle des structures 
catégoriales, au delà de l’illusion du << truchement >>, selon laquelle le lan- 
gage ne serait que l’instrument extrinsèque de la pensée, n’est-ce pas de 
toute façon vouloir réifier les pouvoirs de constitution formelle de cette 
langue, dans l’exhibition d’universaux abstraits qui en fait prolongeraient 
au sein même du langage l’illusion d’un système originaire de pensée? 
Alors 

le fait que la langue est un ensemble ordonné, qu’elle révèle un plan, 
incite à chercher dans le système formel de la langue le décalque d’une 
“logique” qui serait inhérente à l’esprit, donc extérieure et antérieure à la 
langue I .  

La << grammaire pure logique >> pourrait bien constituer une telle logique, 
logique certes à l’unisson du langage, mais qui d’autant n’aurait pas 
renoncé aux prétentions essentialisantes de la logique, que précisément 
l’effectivité du langage dément. I1 est clair que dans l’aspiration à une 
<<grammaire pure logique », logique pure des significations, il y a chez 
Husserl la prétention à se tenir en surplomb par rapport au langage, dans la 
mise en évidence d’une légalité a priori qui serait sienne : 

ce que nous avons ici en vue, ce n’est pas cependant la compréhension 
des mots, mais celle des significations 3. 

Quoi qu’il en soit, il nous semble pourtant d’une part qu’il n’est pas 
évident que l’on puisse entendre le fonctionnement du langage en dehors 
de toute référence à une certaine forme d’universalité, fût-elle construite ; et 
surtout d’autre part qu’on n’est pas en droit de sous-estimer la percée 
accomplie par Husserl avec et contre Marty pour conquérir le sens de la 
grammaticalité propre au langage, au fil conducteur de cette problématique 
des catégories. La grammaire n’est en effet rien d’extérieur au langage, 
mais définit les conditions de fonctionnement de la modalité signitive de 
l’intentionnalité elle-même, de façon purement immanente, sans aucune 
référence à une objectivité qui serait extérieurement donnée sur un mode 
autre que cette modalité signitive elle-même, ni à une pensée >> qui existe- 
rait indépendamment du déploiement du langage lui-même. Certes, Husserl 

1.  E. BENVENISTE, Problèmes de linguistique générale I ,  Paris, Gallimard, 1966, 

2. Perspective à laquelle je ne suis pas sûr que Frege et les auteurs à l’origine de la 
philosophie analytique avant Wittgenstein soient plus que Husserl étrangers. Cf. ici- 
même le texte de Sandra Laugier. 

p. 73. 

3.RLiV, Q 11,tr.T.iI/2,p.116. 



52 JOCELYN BENOIST 

a fait cette grammaticalité transcendantale, en raisonnant en termes de 
<< catégories », à la recherche d’une sorte d’ <<eidétique linguistique », 
suivant un oxymoron proprement phénoménologique (celui d’un langage 
sans langue déterminée). Mais I )  il demeure que cette eidétique précisé- 
ment est intégralement linguistique, se tient à la hauteur du langage lui- 
même, dont il s’agit de penser les pouvoirs de constitution propres et 
premiers 2) on peut se demander si faire transcendantal le langage et 
déceler des catégories dans les langues elles-mêmes n’était pas la seule 
solution dont disposait Husserl pour mettre en lumière ce que personne 
sauf peut-être Humboldt’ et évidemment Marty avant lui n’avait dit, à 
savoir le pouvoir du langage d’être source de constitution absolument 
originaire, donc sans origine autre que lui-même, et absolument essentiel 
par rapport à la pensée - qui n’a d’autre << grammaire >> que celle-ci : celle 
que la modalité signitive de l’intentionnalité peut lui fournir, à savoir la 
grammaire tout court2. Le fantasme d’une structure originaire ne peut pas 
ne pas planer sur la langue, dans la mesure où elle-même est vouée à 
s’éprouver toujours originaire dans son propre exercice. 

C’est dans ce paradoxe que réside la force de ce projet de redoublement 
des catégories auquel on assiste dans la IVe Recherche logique, à travers la 
découverte des << catégories sémantiques ». Projet fondamentalement 
ambigu, puisque d’un côté il semble emprunter la voie d’une extension de 
la mise en forme catégoriale là où celle-ci précisément est battue en brêche 
et n’aurait plus de sens ; mais d’autre part sans doute aussi représente-t-il 
une prise de conscience décisive qui modifie profondément les termes de la 
tradition dont il est issu, à savoir celle de cette pensée catégoriaie aristoté- 
licienne et kantienne - ce qui aussi bien expliquerait la divergence déjà 
observée dans la toute neuve identification du catégorial et de I’analytique- 
formel, au diapason des langues formulaires récemment établies. C’est 
qu’il y va tout simplement de l’assomption et de la théorisation de Z’origine 
sémantique des catégories. Le dispositif catégorial n’est pas séparable de la 
façon dont s’articule concrètement le pouvoir constituant du signifier. 
D’une certaine façon, on n’est pas si loin du propos conclusif de 
Benveniste, pour peu qu’on l’entende en un sens rigoureusement 
structural : 

1.  Dont il se réclame, et à raison, car au fond, tout comme pour celui-ci, pour lui la 
langue est energeia et non ergon, puisque acte intentionnel - exercice de la modalité 
signitive de l’intentionnalité. Cf. RL IV, Remarques terminales, 4, tr. T. lU2, p. 138. 

2. D’où le caractère paradoxalement fécond - de mettre en évidence cette origine 
sans origine, ce moment où, selon la formule wittgensteinienne, «notre bêche se 
retourne », des N tautologies D dénoncées par BJWWNISTE, op. cil., loc. cir. 



LE CATÉGOIUAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 53 

la possibilité de la pensée est liée à la faculté de langage, car la langue 
est une structure informée de Signification, et penser, c’est manier les 
signes de la langue I .  

Mais prendre conscience du rôle constituant du signifier, c’est aussi 
mesurer la pluralité et la divergence de ses voies, notamment dans le 
partage fondateur entre la << signification propre >> et la << signification 
symbolique », << opératoire D ou << de jeu >> * ; c’est donc ouvrir de nouveaux 
sens pour le catégorial, conformes précisément à cette nouvelle donnée : la 
latitude illimitée de créations de formes et par là-même d’objets nouveaux, 
qui est celle de la formalisation. Revenir à l’origine sémantique des caté- 
gories, c’est en fait permettre au catégorial, dans la libération des pouvoirs 
constituants du signifier comme activité intentionnelle (et donc de produc- 
tion d’objet), de se décoller d’un ancrage naïf à la sémantique des langues 
naturelles, que précisément l’ignorance ou l’inconscience du caractère 
sémantique des catégories avaient scellé comme éternel et intangible : ainsi 

la logique n’avait-elle pu faire un pas en avant depuis Aristote ... 
Nous avons donc ici apporté implicitement une réponse à la question 

posée dans le premier moment de notre analyse : la source ou tout au moins 
le socle du catégorial, pour Husserl, c’est la logique des actes signitifs. En 
dehors de cette logique, aucune des contraintes de la << pensée », et certai- 
nement pas la «logique» elle-même (et donc le catégorial) ne serait 
concevable. Demeure évidemment la question, qui devrait tempérer cette 
assignation de la modalité signitive de l’intentionnalité comme origine du 
catégorial, qui est celle du rapport d’une logique à l’autre: avec une 
grammaire, fût-elle pure et absolument nécessaire a priori, on n’a pas 
encore une logique au sens restrictif ontologique-formel défini par Husserl. 
Un catégorial s’ente sur l’autre, soit, et la grammaticalité est le fond de 
structure selon les règles duquel seulement peut se constituer quelque chose 
comme des catégories ontologiques-formelles. Mais comment s’accomplit 
le passage de l’un à l’autre? Comment le catégorial en vient-il à être 
<< ontologique B ? 

III. Catégorial sémantique et catégorial ontologique : 
transcendance du sens et catégorialité 

Que Husserl ait pensé les pouvoirs de constitution du catégorial 
sémantique par rapport au catégorial ontologique, c’est chose assurée. La 

1. BENVENISTE, O p .  C i t . ,  p. 74. 
2. cf. RLI, $20,tr.T.II/l,p.79. 



54 JOCELYN BEWOIST 

consistance des fonctions catégoriales ontologiques comme de moments 
ontologiques propres semble bien en effet ne pouvoir s’expliquer que par 
une action spécifique au niveau sémantique, qui met en jeu en fait une 
fonction de catégorisation sémantique. 

Ce que Husserl nomme les << formes catégoriales >> - et non << les caté- 
gories >> - constitue en effet le paradigme même du << moment dépendant ». 
Une forme catégoriale, en un sens, n’existe pas par elle-même. Elle ne se 
déploie que dans ses incarnations dans différentes figures concrètes qui 
conjuguent sa nécessité, mais en dehors de l’inhérence auxquelles elle n’est 
pas à proprement parler. Comment dès lors la viser comme telle? La 
solution est clairement sémantique, et l’intuition de la forme est ici 
conduite par le langage, ou tout au moins par la modalité signitive de 
l’intentionnalité, en vertu de sa propre catégorialité, sémantique. Pour 
Husserl, la constitution de la catégorie c o m e  telle comme objet spécifique 
passe en effet par une opération de nominalisation au niveau de la visée 
signitive du moment dépendant concerné. 

Tout moment dépendant peut en général [...I être transformé en objet 
d’une signification indépendante, comme par exemple : rougeur, figure, 
égalité, grandeur, unité, existence. On voit, d’après ces exemples, que ce 
n’est pas seulement aux moments objectifs matériels, mais aussi aux 
formes catégoriales que correspondent des significations indépendantes 
qui portent spécialement sur ces formes, et, dans cette mesure, en font 
des objets en soi ; tandis que ces derniers ne sont pas pour autant en soi 
au sens de 1’ indépendance I .  

On voit ici que c’est paradoxalement la non-congruence des relations 
de dépendance et d’indépendance de la grammaire et des objets au sens 
naïf du terme qui confère à la grammaire un véritable pouvoir de constitu- 
tion de l’objectivité comme telle, notamment dans ce qu’il faut bien 
appeler une production des formes catégoriales objectives sur la base des 
catégories sémantiques. Non pas que les unes s’identifient aux autres (c’est 
justement ce qui explique la dissymétrie du pouvoir de composition de la 
modalité signitive de l’intentionnalité et de celui de sa modalité intuitive), 
mais c’est dans le moule des autres qu’elles se constituent, selon 
l’imposition de leurs formes à une matière intuitive qui est pour ainsi dire 
réélaborée de l’intérieur par ce travail signitif. D’une certaine façon, la 
signification a le pouvoir de production des formes, et par là, elle fait voir 
l’intuition autrement, elle la constitue pour ainsi dire dans sa catégorialité 
propre. 

La théorie de l’intuition catégoriale, remaniement décisif de l’antique 
doctrine des catégories dans les Recherches logiques, tout à la fois en 

1. RL IV, §8 a), tr. T. iü2, p. 106-107. 



LE CATÉGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTLTITION 55 

apporte la confirmation et complique quelque peu ce modèle, en en avouant 
les apories. Au carrefour stratégique de cette doctrine, il est clair que le 
problème de la catégorialité pour Husserl ne se joue pas sur un registre ou 
l’autre de l’intentionnalité, mais à leur rencontre, entre la grammaire et 
l’intuition, au point du remplissement, qui n’est rien d’autre que le lieu 
théorique où signification et intuition échangent leurs propriétés. 

La << catégorie >> ne saurait être réduite au simple cas d’une grammaire 
dans la mesure où elle n’est elle-même rien d’extérieur à l’objet. Dans la 
plus pure tradition kantienne, elle fait pour Husserl partie intégrante de 
l’appréhension de l’objet comme tel, en tant que ce qui précisément carac- 
térise la structure d’objet est de toujours apparaître <<comme» tel ou tel, 
c’est le en tant que. La catégorie, ou le catégorial, est une des pièces 
maîtresses de ce en tant que, en vertu duquel l’objet se trouve qualifié, 
même si, notons-le, pour Husserl contrairement à Kant il ne s’y identifie 
pas strictement. Le en tant que quoi ( a h  was) l’objet est visé a un nom chez 
Husserl : il s’agit de la matière de l’intentionnalité‘. Dans cette << matière >> 
sont aussi bien par là-même déterminées << quelles formes catégoriales >> 
l’acte attribue à l’objet *. En fait, en toute rigueur, 

dès que, dans un acte objectivant apparaît une matière articulée, on y 
trouve aussi une forme catégonale, et il est de l’essence de toutes les 
formes catégoriales de se constituer dans des actes fondés 3. 

Ce thème de l’articulation (du fait d’être << membré >>, gegliedert) est 
évidemment fondamental. L’articulation de la matière n’est pas concevable 
en dehors de sa catégorialité. Or celle-ci requiert de toute évidence un 
mode de fondation spécifique. Celui-ci relève-t-il de la seule logique de la 
dépendance et de l’indépendance des moments de signification (ce que 
nous avons nommé la grammaire) ? On peut en douter, puisque d’une part 
la mise en évidence de celle-ci a fait fond sur la fondamentale dissymétrie 
observée entre la dépendance des significations et la dépendance des objets 
en tant que proposés par la signification à l’intuition, dissymétrie dans 
laquelle même se manifeste l’originarité du pouvoir du signifier ; d’autre 
part, quand bien même le catégorial ontologique serait un simple effet 
d’opérations de catégorisation sémantiques, en elles-mêmes productrices de 
forme, sur l’intuition, il resterait à celles-ci, pour devenir ontologiques, à se 
remplir, ce qui est absolument propre à l’intuition et requiert la mise en jeu 

1. Cf. notre essai cc L’origine du sens : phénoménologie et vérité », in Autour de 

2. RLV,  $20, tr. T. Iu2, p. 222. 
3. Ibid, $42, tr. T. W2, p. 312. 
4. Cf. RL V, $ 8 a), tr. T. W2, p. 106-107. 

Husserl : l’ego et la raison, Paris, Vrin, 1994, notamment p. 290 sv. 



56 JOCELYN BENOIST 

de fonctions spécifiques, comme l’a théorisé la première Section de la VIe 
Recherche logique. 

D’où le problème de la deuxième Section de cette même Recherche, 
qui est de savoir si et en quel sens il y a << intuition catégoriale », et dans 
quel rapport celle-ci se tient avec l’effort constituant de la signification. 

Dans la mesure où Husserl parle de << remplissement des actes catégo- 
riaux » I ,  il semble bien en un sens autonomiser le catégorial par rapport au 
remplissement. L’acte est catégorial avant même d’être rempli, et indépen- 
damment du fait de l’être, peut-être même de la possibilité de l’être. Or le 
sens d’un acte non rempli intuitivement, comme l’établissent les équations 
du 9 23 de cette VieRecherche logique 2 ,  c’est d’être signitif. L’indifférence 
relative du catégorial au remplissement est donc lourde d’indications en 
direction de sa signitivité fondamentale. Cela ne nous dédouane évidem- 
ment en rien du problème de son remplissement, bien au contraire: 
comment cette vertu de la signitivité qui est de porter la structure (le 
catégorial) peut-elle venir à l’intuition, au point d’être en un sens elle- 
même objet d’intuition (dans l’intuition des << catégories >>) ? 

La difficulté devient alors celle, classiquement associée à la pensée 
catégoriale, mais posée dans des termes nouveaux à la lumière de la 
distinction de l’intuition et de la signification, du rapport de la sensibilité et 
de l’entendement, à laquelle est thématiquement consacrée la deuxième 
Section de la Recherche. Le problème est que 

jamais la simple sensibilité [et, à la base, il n’y a pas d’autre “intuition”] 
ne peut fournir un remplissement à des intentions catégoriales, plus 
précisément à des intentions incluant des formes catégoriales ; le 
remplissement réside au contraire toujours dans une sensibilité informée 
par des actes catégoriaux 3 .  

L’intuition remplissante ne demeure donc pas indifférente à l’opération 
de << catégorisation ». Le paradoxe est qu’une forme catégoriale signitive ne 
peut être remplie que par une intuition déjà elle-même catégorisée. Pour 
l’intuition (le << voir D), si l’on peut dire, l’information par des actes catégo- 
riaux se précède toujours déjà elle-même comme condition de sa propre 
visibilité. On voit toujours sur fond de paroles et même plus, ce qu’on 
parle:  tel pourrait aussi être le sens de la doctrine de <<l’intuition 
catégoriale », qui met en évidence l’existence et le déploiement du 
catégorial d’origine signitive au cœur même de l’intuitivité, comme 
élément de l’intuition elle-même. Ce n’est qu’à la condition de ce 
paradoxal échange des propriétés que les conditions d’un remplissement 

1. RL VI, introduction, tr. T. ïü, p. 16. 
2. Ibid., 5 23, tr. T. III, p. 103. 
3. Ibid., Introduction, tr. T. III, p. 16. 



LE CATÉGORIAL. ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 57 

deviennent pensables pour ces fameuses << formes catégoriales >> qui 
viennent de la signitivité. I1 faut en un sens que l’intuition soit déjà formée 
par la catégorie pour être susceptible de la remplir et lui donner la plénitude 
intuitive. Ici l’intuition cesse d’être l’élément inerte indéfiniment relié par 
des formes catégoriales qui lui seraient étrangères, purs produits de la 
spontanéité d’un entendement non sensible, suivant les schémas éculés de 
la pensée catégoriale classique. 

I1 n’y a dès lors pas lieu de s’étonner que la doctrine de l’intuition caté- 
goriale (donc d’un voir des catégories) s’enracine dans une révision du 
concept même du << voir >> de l’intuition simple, qui ne revient à rien d’autre 
qu’à réinterpréter ce voir au sens d’un << voir comme >> I ,  c’est-à-dire tou- 
jours déjà catégorialement constitué. C’est dans la catégorialité de ce voir 
que s’enracine la possibilité, au niveau des actes d’intuition fondés, une 
fois acquise pour eux cette possibilité d’abstraction qui est celle de la 
forme, de << voir >> les catégories. Contrairement à un mythe de l’empirisme 
tenace que Husserl détruit ici, non seulement les énoncés nominaux, mais 
les énoncés complexes, peuvent recevoir un remplissement, et cela en tant 
que tels, c’est ce que nous apprend l’expérience familière, immédiate, du 
voir comme << voir comme ». C’est là aussi bien qu’on trouve la source de la 
possibilité d’un remplissement intuitif des formes catégoriales supérieures 
aussi. 

En effet, dans Z’énoncé complet (moments nominaux qui peuvent 
éventuellement être remplis << immédiatement D de façon sensible et 
moments proprement formels de la proposition, comme la copule) le fait 
est que << tout >> est rempli : l’énoncé, dans sa complexité même, exprime 
alors notre perception, sans que tel ou tel moment puisse à proprement 
parler être dit << plus >> perçu qu’un autre. Le remplissement affecte les 
moments dépendants de l’énoncé tout autant que ses moments indé- 
pendants. Ce qui aussi bien conduit à réviser l’idée que l’on se fait 
habituellement de la << simplicité >> du remplissement éventuel de la 
signification nominale : là où celle-ci est remplie par une intuition corres- 
pondante, c’est aussi bien en tant que nom, donc dans sa forme catégoriale 
(<< nominale >>) 2. À vrai dire on peut se demander s’il y a un remplissement 

1 .  Cf. RL VI, $40, tr. T. Di, p. 159-160, la fameuse analyse sur le sens qu’il y a à 
dire qu’on voit non seulement << ce papier, un encrier, plusieurs livres », mais également 
<<qu’on a écrit sur ce papier, qu’il y a ici un encrier de bronze, que plusieurs livres sont 
ouverts ». Sur tout ceci le rapprochement avec W ~ G E N S T E I N ,  Investigations philo- 
sophiques, tr. Pierre Klossowski, Paris, Gallimard, 1961, p. 346, est inévitable. Pour ce 
rapprochement, cf. Kevin MUGAN, << Seeing As and Assimilative Perception », in 
Brentano-Studien, (1)  1988, p. 129 sv. 

2. << Or, si l’on y regarde de plus près, cette question peut se transposer aux signifi- 
cations nominales, à supposer toutefois qu’elles ne soient pas justement sans forme, 
comme les significations propres. Tout comme l’énoncé, le nom possède déjà dans son 



5s JOCELYN BENOIST 

qui ne serait pas lui-même catégorialement structuré, sauf à envisager le 
cas de la << pure intuition », qui ne serait pas un << remplissement >> (qu’y 
aurait-il à remplir ?), et qui est une fiction idéale. 

Le connaître, en tant que connaître << comme », atteste un pouvoir de 
formation catégoriale de la signification sur l’intuition, qui en lui-même ne 
semble pouvoir être rempli, tant que l’on se tient à un sens étroit 
(<< empiriste >>) de l’intuitivité. Du point de vue de l’intuition au sens étroit, 
quelle différence entre << ce papier blanc >> et << ce papier qui est blanc >>? 
Dans un cas et dans l’autre, nous << voyons >> la même chose, et les deux 
énoncés se distinguent par des différences catégoriales, proprement de 
l’ordre de la signification, que sur le plan intuitif rien ne semble pouvoir 
spécifiquement illustrer. I1 y a là un << excédent >> (Ueberschup) apparent de 
la modalité signitive de l’intentionnalité sur sa modalité intuitive I .  

Pourtant croire qu’il y aurait là un véritable manque du côté de 
l’intuition, qui serait à combler, c’est faire fond sur une mauvaise compré- 
hension de l’intuition elle-même, et certainement des rapports qu’elle 
entretient avec la signification (comme si celle-ci était elle-même quelque 
chose de nécessairement à remplir). En effet, il serait tout à fait erroné de 
penser que << ce papier qui est blanc >> soit un énoncé qui en tant que tel ne 
puisse pas connaître de remplissement intuitif. L’intuition simple, si elle 
n’est pas assurément déjà intuition catégoriale, au sens d’intuition des 
catégories, est le plus souvent (toujours?) déjà le lieu d’une formation 
catégoriale, dont la signification se voit en elle, en tant que telle, pleine- 
ment et adéquatement remplie. C’est ce qu’illustre le fameux exemple de la 
prédication L’or estjaune. I1 faut concevoir, du côté de la perception, des 
actes fondés dans les perceptions sensibles, parallèles aux mouvements de 
fondation catégoriale qui s’accomplissent du côté de l’intention de signifi- 
cation, et ces actes apportent comme tels leur remplissement aux signifi- 
cations complexes qui sont constamment pour nous les guides de nos 
perceptions. Lorsque je veux savoir si l’or est jaune (c’est toujours dans 
cette optique de connaissance, et seulement en elle qu’a lieu le remplisse- 
ment), je me tourne vers un lingot ou une barre d’or, et que vois-je donc ? 
Non pas d’un côté de l’or et de l’autre côté le fait du jaune (ces visions 
primaires d’ailleurs existent-elles, du moins en tant que visions primaires ?) 
mais l’or-est-jaune, en un seul mot, comme un fait même de perception, 

apparence grammaticale, sa “matière” et sa “forme”. N R L  VI, 9 40, tr. T.iJi, p. 160. 
Encore y aurait-il à redire même à cette dénégation de la forme qu’il faut pourtant 
nécessairement attribuer aux noms propres si l’on prend au sérieux la critique faite à la 
théorie millienne du nom propre dans la RL I, qui conduit inévitablement à les réin- 
tégrer au régime général de la signification (ils ne sont en aucun cas des indices) et donc 
à leur reconnaître une forme de grammaticalité propre. Là-dessus, cf. notre << Husserl et 
le mythe de la signification ». 

1.RLV1, $40,tr.T.iii,p. 162. 



LE CATÉGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 59 

d’intuition I .  La copule est, forme catégoriale par excellence, ne peut 
évidemment en elle-même absolument pas être remplie 2 ,  elle relève du pur 
signitif; et pourtant, dans la perception que l’or-est-jaune, elle est bien elle- 
même donnée. L’énoncé se remplit comme un tout, avec sa formation caté- 
goriale et c’est en ce sens-là que l’intuition elle-même prend une << forme ». 

L’intuition catégoriale n’est rien d’autre que la mise en évidence de cet 
élément formel qu’il y a toujours déjà dans l’intuition par la mise en 
variables de celle-ci, mise en variables qui constitue alors la forme (en tant 
que forme de la matière intuitive elle-même, forme intuitive) en objet 
propre d’intuition. Toujours dans son optique formalisante (le catégorial en 
tant que tel, en tant qu’il peut lui-même faire l’objet d’une intuition, est 
toujours produit d’une fairmulisution), Husserl a mesuré les possibilités de 
remplissement d’un énoncé au moule de la mise en variables : 

c’est exclusivement aux places indiquées par des symboles littéraux, 
dans ces “formes de jugement”, qu’il peut y avoir des significations qui 
se remplissent dans la perception elle-même 3, 

ceci au sens de la simple perception sensible. Reste alors la f i m e ,  l’articu- 
lation (Gliederung) elle-même qui configure le rapport des variables. La 
thèse de Husserl est que celle-ci peut être visée comme telle et constituée 
en objet précisément par << abstraction formalisante ». I1 y a alors lieu d’une 
intuition d’un type particulier, qui ne peut être appelée intuition que par 
analogie avec l’intuition sensible courante, dans la mesure où le propre de 
son objet est de ne pas être << immédiatement >> donné4, mais donné comme 
fondé, comme constitué par un acte propre. C’est dans cette activité 
fondatrice, cette << fabrication >> (la formalisation) que réside le sens de 
l’objectité catégoriale. En quoi peut-on dire alors qu’il y a aussi et quand 
même, en dehors de toute << immédiateté », intuition ? Husserl n’a évidem- 
ment ici rien d’autre en tête que l’expérience de ce que l’on nomme 
usuellement l’évidence mathématique. Celle-ci ne relève certainement pas 
de l’intuition au sens ordinaire du terme, mais de ce sentiment de contrainte 
produit par l’exhibition d’une structure à laquelle on parvient à l’issue 
d’une chaîne d’opérations signitives. L’intuition, rappelle Husserl, est un 
concept purement différentiel 5 ,  il 

1. lbid, $44, tr. T. ïü, p. 172. 
2. Ibid., 0 43, tr. T. III, p. 170. 
3. Ibid., 0 42, tr. T. III, p. 167. 
4. Ce qui ne veut pas dire informellement donné : il y a forme la plupart du temps 

dans l’intuition sensible, mais celle-ci n’est pas alors thématique, visée en elle-même et 
pour elle-même, elle informe simplement l’objet sensible et constitue son << comme >> 
propre. 

5. Cf. notre essai c< L’origine du sens », p. 307 sv. 



60 JOCELYN BENOIST 

se caractérise toujours par sa différence avec les actes d’essence 
analogue, et c’est par là seulement qu’il se dégage en toute clarté, c’est- 
à-dire grâce à la différence avec la présentification par image et l’évoca- 
tion purement signitive I .  

Nous avons l’objet << lui-même D sous les yeux, même là où il s’agit d’un 
objet purement formel, << construit >> par des actes de synthèse supérieurs, 
cela veut dire : nous nous heurtons aux limites de ses contraintes en tant 
que contraintes, l’objet apparaît en tant qu’invariant des variations 
(signitives, imaginatives) qu’on peut lui faire subir. On peut rêver un 
cercle, on peut l’affecter de modifications dans sa construction signitive (sa 
<<définition nominale »), mais il y a un moment où cela cesse d’être un 
cercle (de répondre aux propriétés formelles qui sont celles du cercle), et ce 
moment assigne en creux celui où il serait donné comme cercle en tant 
qu’objet idéal, dans la pureté de son essence, contrepartie intuitive des 
avatars qui sont les siens. Là est le sens de l’objet, d’être << lui-même >> dans 
l’intuition : la contrainte l’objective. S’il y a une chose qui est visée comme 
à connaître, elle doit pouvoir en quelque façon être donnée, être présentée 
dans ce qu’elle est. C’est cette idée d’être soi-même, de valeur ontologique 
du connu comme tel, qui authentifie l’idée d’intuition. Intuitionner quelque 
chose, que ce soit un objet sensible simple immédiatement donné (une 
fleur) ou un objet mathématique supérieur non représeiitable (un corps 
algébrique), c’est l’avoir tel que c’est, dans son identité à soi qui se main- 
tient dans toutes les variations réelles et surtout possibles de la donnée (ce 
passage au possible qui a lieu à travers les modalités impropres de l’inten- 
tionnalité - imaginative, signitive - est essentiel pour comprendre la 
possibilité des essences formelles en tant qu’objets d’intuition elles- 
mêmes) de la donnée. C’est ainsi qu’aux opérations de fondation catégo- 
riale propres au signifier correspondent ce qu’il faudra bien appeler des 
intuitions fondées, fondées dans la formalité des intuitions sensibles 
ordinaires, mais qui par elles-mêmes (en vertu de la formation catégoriale 
dont les actes du signifier ont induit, puis mis en évidence par une 
opération secondaire - la << nominalisation >> - la constitution en ces 
dernières) ont leur propre objet : ces formes catégoriales elles-mêmes, 
entendues comme objets d’ <<intuition >> propres. 

Que perçoit-on dans l’intuition catégoriale ? Paradoxalement, et c’est 
certainement là le génie de Husserl, rien d’autre que dans l’intuition 
sensible. L’avènement de la forme catégoriale comme objet d’intuition ne 
supprime pas l’intuition simple de l’objet << sur» lequel cette forme est 
perçue. 



LE CATÉGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUITION 61 

La fonction de la pensée synthétique (la fonction intellective) agit sur 
[les représentations], elle leur donne une forme nouvelle, bien que ce 
soit en tant que fonction catégoriale selon un mode catégorial ; et, par 
suite, de telle manière qu’ainsi le contenu sensible de l’objet phéno- 
ménal demeure inchangé. L’objet n’apparaît pas avec de nouvelles 
déterminations réelles, il est là, bien le même, mais selon un mode 
nouveau I .  

Ce mode nouveau est celui de la forme, à laquelle l’intuition catégo- 
riale en tant que telle se rapporte, dans la mesure intuitive qui est prise de 
l’acte de fondation en vertu duquel ce qui est donné l’est selon une certaine 
forme, qui peut être déployée suivant ses lois générales (celle de la << pensée 
catégoriale n). Comment percevoir la connexion comme telle ? Certaine- 
ment pas autrement qu’en percevant des objets sensibles en connexion A et 
B. Mais les percevoir eux, dans une << perception sensible immédiate », ne 
suffit pas. Encore faut-il percevoir la connexion comme telle 2, c’est-à-dire 
ces deux objets sensibles en tant qu’ils sont objets d’un acte de synthèse 
qui les rassemble comme étant << en connexion >> et en fait un << ensemble >> 
au sens que nous avons vu plus haut, c’est-à-dire aussi bien quelque chose 
de formel, qui pourrait être m i s  en variables et dans lequel A n’est en effet 
plus qu’un A (et non une table) et B plus qu’un B (et non une chaise). Nous 
n’en continuons pas moins à percevoir la table et la chaise, et c’est sur le 
fond de cette perception que la connexion est << perçue N 3 .  

* 
* * 

Le résultat positif de cette doctrine de l’intuition catégoriale est que 
nous avons trouvé ici d’une certaine façon << la contrepartie intuitive D des 
lois de la grammaire pure logique. On peut compliquer morphologique- 
ment les intuitions, complications qui réunissent des états de choses 
(Sachverhalte) en de nouveaux états de choses. De ce point de vue, le 
catégorial-intuitif, voie d’accès phénoménologique au catégorial-ontolo- 
gique dont nous recherchons depuis le début l’origine, semble bien consti- 
tuer comme une réplique du pouvoir de catégorisation du sémantique. 

1. Zbid., 0 49, tr. T. iü, p. 191. Cf. $ 61, p. 224. 
2. Zbid., 0 56, tr. T. iü, p. 208. Cf. 0 48, p. 190 : << celle-ci exige un acte nouveau qui 

s’empare de ces représentations, qui leur donne forme et les relie adéquatement. B 
3. Cf. RL VI, $ 60, tr. T. iü, p. 220: << I1 est de la nature même des choses qu’en 

dernière analyse tout ce qui est catégorial repose sur une intuition sensible, bien plus, 
qu’une intuition catégoriale, donc une vision évidente de l’entendement, une pensée au 
sens le plus élevé, qui ne serait pas fondée dans la sensibilité, est une absurdité. D 

4. J U V I ,  §59,tr.T.iü, p.219. 



62 JOCELYN BENOIST 

C’est bien ce qui semble s’énoncer dans la relation établie par Husserl 
a priori entre la formalité catégoriale de l’intuition et l’existence d’un acte 
signitif correspondant, au moins comme possibilité (et condition de possi- 
bilité) a priori : qu’ 

à tous les actes d’intuition catégoriale avec leur objet ii forme catégoriale 
puissent correspondre des actes purement significatifs, c’est là manifes- 
tement une possibilité a priori. I1 n’y a pas de forme d’acte de ce genre à 
laquelle ne corresponde une forme possible de signification I .  

Mais cette affirmation d’a priorité de la signification par rapport à 
l’intuition se voit bien vite complétée par une thèse décisive, qui remet en 
question la transparence attendue - et supposée en toute phénoméno-logie 
telle qu’on l’entend ordinairement - du catégorial ontologique-intuitif au 
catégorial sémantique : 

Le domaine de la signification est beaucoup plus vaste que celui de 
1 ’intuition, c’est-à-dire que le domaine total des remplissements 
possibles. Car, du côté des significations, s’ajoute encore cette multipli- 
cité illimitée de significations complexes auxquelles manque la 
“réalité” ou la “possibilité”. [...I I1 n’y a, en conséquence, aucun paral- 
lélisme complet entre les types catégori,aux ou les types d’intuition 
catégoriale et les types de la signifzcation. A chaque type catégorial d’un 
degré plus ou moins élevé correspond un type de signification ; mais, 
étant donné notre liberté de relier significativement ces types en types 
complexes, à chaque type ainsi obtenu ne correspond pas un type 
d’objectivité catégoriale *. 

Triomphe de la signification sur l’intuition, cela au niveau même du 
catégorial ! Les lois de la grammaire pure logique excèdent celles de la 
logique stricto sensu, comme onto -logique (définissant la possibilité d’un 
étant qui puisse être produit dans l’intuition). Cet excédent n’est pas le fait 
de la simple généralité supérieure des lois de la grammaire pure logique, 
dans lesquelles celles de l’onto-logique, astreintes à elles comme à leurs 
lois de composition (leur << grammaire >>) pourraient faire leur lit. Non, cet 
excédent est un excédent positif, qui exprime la capacité de la grammaire 
de créer des objets (objets de prestations intentionnelles alors exclusive- 
ment signitives) en dehors même, voire en dépit de la logique. Cet 
excédent est irréductible, il marque les limites de la puissance catégoriale 
de l’intuition, et il ne doit en aucun cas être confondu avec l’excédent dont 
il était parlé plus haut 3,  celui précisément de la catégorisation en un sens 

1. Ibid., 8 63, tr. T. IH, p. 229. 
2. Ibid., 9 63, tr. T. III, p. 230. 
3. Amicus Mario, magis amica veritas. Cf. J.-L. MARION, << Le phénomène saturé B 

in Phénoménologie et théologie, J.-F. Courtine éd., Paris, Critérion, 1992, p. 93. 



LE CATÉGORIAL, ENTRE GRAMMAIRE ET INTUiTiON 63 

étroit (<<logique»), qui, si elle excède les limites de la seule intuition 
<< sensible », constitue l’objet même de l’intuition catégoriale. Non, il s’agit 
là de l’excédent irréductible et originaire qui ne porte rien d’autre que le 
dehors fondamental de l’intuition, en vertu de laquelle celle-ci peut être 
intuition, c’est-à-dire intuition de quelque chose (donc de quelque chose de 
catégorialement déterminé). 

Car c’est bien de cela qu’il s’agit ici. À tout système catégorial 
classique il faut son transcensus, la transcendance constitutive en vertu de 
laquelle le dispositif catégorial se déplie. Classiquement c’est de celle de 
l’être qu’il s’agit. Dans une pensée radicalement interrogative pour laquelle 
tout doit se constituer et justifier ses droits, la découverte très simple et 
géniale du Husserl des Recherches logiques est que l’être comme le 
dispositif catégorial (que pour Husserl il ne transcende pas, mais dont il fait 
pleinement partie) sont en eux-mêmes dépassés par une transcendance qui 
les déploie, tout en ouvrant un excédent originaire qui ne pourra jamais être 
replié dans ce dispositif lui-même : il ne s’agit de rien d’autre que du sens, 
comme prestation intentionnelle de signification. C’est ce que mesure 
l’excédent premier (dans la Ie Recherche logique) mais aussi dernier (au 
bout de la mise en évidence du dispositif catégorial, dans la VIe Recherche 
logique) de la signification sur l’intuition. 

Était-on si loin d’entendre ce que parler veut dire ? 

Jocelyn BENOIST 
Maître de Conférences à L’Université de Rennes I 





QUE VEUT LA e GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE rn 

DE HUSSERL ? 

a-t-il seulement lieu d’examiner le projet d’une grammaire purement Y logique ? Mieux vaudrait faire tout bonnement abstraction de << la thèse 
étrange du philosophe Husserl », proclame abruptement Hjemslev au seuil 
de ses Principes de grammaire générale. Tant il va de soi aux yeux du 
linguiste danois que cles  faits grammaticaux sont des faits psycho- 
logiques >> et ne relèvent en rien d’une hypothétique logique << pure >>‘. 
L’avertissement n’empêche pourtant pas Jakobson, quelques décennies 
plus tard, d’affirmer tout aussi péremptoirement que << la pensée de Husserl, 
développée dans le second volume de ses Recherches logiques et en 
particulier le chapitre qui traite de “la différence entre les significations 
indépendantes et dépendantes et l’idée de la grammaire pure” », doit être 

1. Historisk-filologiske Meddelelser, Copenhague, 1928 (XVI), no 1, pp. 40 et 25. II 
faut dire que pour HJEMSLEV la logique elle-même << fait tout entière partie de la psycho- 
logie >> ( id .  p. 19). L’interlocuteur privilégié de Husserl en matière de grammaire uni- 
verselle, MARTY (auquel Hjemslev ne manque pas de renvoyer), exprime une pétition de 
principe similaire : les connaissances << tant aprioriques qu’empiriques >> relevant de la 
grammaire universelle auraient dans la Sprachpsychologie leur << patrie naturelle >> 
(natürliche Heimat : Untersuchungen sur Grundlegung der allgemeinen Grammatik und 
Sprachphilosophie, Halle, Niemayer, 1908, p. 67 n.). HUSSERL rétorque vigoureusement 
dans la seconde édition de la Recherche IV qu’une telle position pouhait avoir des 
conséquences graves : elle conduirait à intégrer à la psychologie l’ensemble de la 
mathesis formelle. Caricature ? Nullement, puisque Marty, dans un passage que Husserl 
ne mentionne pas, justifie sa position en expliquant précisément (id., p. 63) que si l’on 
acceptait d’enclore les << lois de la sémasiologie universelle D dans une << logique pure », 
il n’y aurait plus de raison de ne pas désigner cette << logique D comme t< le site naturel 
(natürlicher Ort) de toutes les propositions mathématiques >> - ce qui apparemment est à 
ses yeux le comble de l’absurdité, et non pas comme pour Husserl l’évidence même. La 
portée épistémologique de cette querelle sur le rapport de la grammaire universelle à la 
psychologie est donc à la mesure des présupposés qu’elle met en œuvre. 



66 PHILIPPE DUCAT 

considérée rétrospectivement comme un moteur effectif des << débuts de la 
linguistique structurale >> I .  Voilà pour les linguistes. Symétriquement, 
Gérard Granel en des écrits logiques qui vont au devant de << ce que Husserl 
ne peut penser >> ne cache pas son scepticisme face à un projet qui n’aurait 
selon lui conduit le phénoménologue qu’à << affecter de l’indice “pur” 
l’échafaudage le plus banal des langues indo-européennes D ; tandis que 
Michel Bourdeau insiste au contraire, dans un article récent, sur << l’intérêt 
sans équivalent >> du <<programme présenté dans la IVe Recherche logique », 
censé avoir déjà << séduit bon nombre de logiciens >> 3 .  tJn tel conflit des 
interprétations (ou au moins des évaluations) pourrait suffire à justifier 
qu’on étudie pour lui-même ledit << programme », accordant à une 
Recherche souvent trop rapidement mise à nu par ses exégètes mêmes la 
lecture patiente qu’elle appelle: quel livre serait plus propre que les 
Recherches logiques à transformer son lecteur en philologue nietzschéen, 
«ami du lento N et << professeur de lente lecture » 4  ? La mise au clair, à 
laquelle nous nous limiterons ici, des différentes tâches assignées par 
Husserl à la << grammaire purement logique >> pourrait permettre ultérieure- 
ment de juger du bien-fondé des deux principaux griefs généralement 
élevés à l’encontre du phénoménologue, à savoir l’assujettissement de la 
logique à la grammaire et la logicisation de la langue. 

I )  Énumération des tâches de la grammaire purement logique 

Appliquant au domaine des significations idéales des considérations 
générales de la ï I I e  Recherche relatives aux relations entre touts et parties, 
objets autonomes et inautonomes, la grammaire purement logique s’enga- 
gerait au moins, selon M. Bourdeau, dans une double direction: visant à 
dresser << un inventaire des éléments minimaux de signification déposée 
dans le langage D avant de formuler les lois de leur composition, les règles 

1. Essais de linguistique générale, tr. N. Ruwet, Paris, Minuit, 1973, T. I[, p. 12. Cf. 
du même Jakobson l’anecdote autobiographique relatée in “Implications of language 
universals for linguistics” (Universals of language, Greenberg éd., Cambridge [Mass.], 
MIT, 1963, p. 218 : <<When questioned by my examiner in Moscow University about the 
possibility of a universal grammar, I answered by quoting that professor’s negative 
view of Husserl’s reine Grammatik. There followed a demand for my own attitude ; to 
the questioner’s vexation I replied by advancing the necessity of linguistic’s research in 
this field. D 

2. Écrits logiques etphilosophiques, Paris, Galilée, 1990, pp. 213 et 217. 
3. Husserl et la logique contemporaine », in Kairos, no 4, 1993, p. 16. 
4. Aurore, Avant-propos, 9 5 ,  tr. J. Hervier, Paris, Gallimard, 1970. 
5. Comme le rappelle R. Schérer, La phénoménologie des c Recherches logiques >> 

de Husserl, Paris, PUF, 1967, p. 227. 



QUE VEUT LA N GRAMMARE PUREMENT LOGIQUE x DE HUSSERL ? 67 

de bonne formation catégoriale B I .  Cette présentation des intentions de 
Husserl peut toutefois sembler par trop sommaire. Certes, elle correspond 
assez fidèlement aux lignes directrices esquissées par Husserl dans 1’Intro- 
duction à la Recherche IV : << fixation des catégories de signification 
essentielles D et formulation des <<lois qui ont cours dans la sphère des 
complexions de signification N *. Mais à y regarder de plus près, Fr. Dastur 
note qu’à l’effort en vue d’établir << les catégories pures de signification >> et 
à la tentative de détermination des << lois de composition des significations 
partielles dans les ensembles bien formés >> s’ajoute dans le cours dü texte 
une << troisième tâche », plus ambitieuse peut-être et qui devrait consister, 
une fois délimité le << système des formes syntaxiques de base », à dégager 
les << lois élémentaires indépendantes de leur combinaison D ~ .  Ne faudrait-il 
pas toutefois détailler encore un peu plus le «programme» de la IVe 
Recherche ? La manière dont Husserl le formule à plusieurs reprises peut 
bien laisser croire à un schéma tripartite semblable à celui qui vient d’être 
rappelé. C’est ainsi que la seconde rédaction du § 13, censé présenter enfin 
au lecteur << les lois de la complexion des signification et la morphologie 
purement logique-grammaticale », annonce qu’il s’agit de fixer les << formes 
primitives >> des significations, puis leurs <<formes primitives de 
complexion et de modification », pour enfin prendre en vue les formes que 
l’on peut en dériver << par complication ou modification continue >> 4.  Et là 
où en 1901 le Q 14 ne faisait, en fin de Recherche, que mentionner << les lois 
aproriques de signification », la seconde édition ne manque pas de répéter, 
toujours sous les apparences d’un projet en trois volets et sous une forme 
encore plus condensée que celle du 8 13, que << la discipline mise au jour 
dans la présente Recherche»  tend à mettre en lumière << les structures de 
signification primitives, les types primitifs d’articulation et de jonction de 
même que les lois opératoires, qui s’y enracinent, de la complexion et de la 
modification de signification >> 5 .  

Qui ne voit, cependant, que Husserl assigne là à la grammaire purement 
logique non pas trois tâches mais quatre? I1 est en effet douteux que la 
détermination des lois formelles (primitives ou dérivées) de la modification 

1. Art. cit., p. 15. 
2. Ri. N, Introduction, A 286, B 294. 
3. << Husserl et le projet d’une grammaire pure logique », in Cahiers de philosophie 

ancienne et du langage de 1 ’Université de Paris XII, série Philosophie et langage, 1994, 
no 1 “Grammaire, sujet et signification”, pp. 96, 98 et 99 (Paris, L’Harmattan). Cf. J.M. 
m ~ ,  << Husserl’s conception of “the grammatical” and contemporary linguistics », 
article de 1972 repris in Readings on Husserl’s logical investigations, J.N. Mohanty éd., 
La Haye, Nijhoff, 1977, pp. 146 et surtout 148 : la définition des lois de combinaison de 
significations serait << the third and FINAL task of pure logical grammar ». 

4. RL w ,  Q 13, B 330 sv. 
5. RL N, Q 14, resp. A318 et B 336. 



68 PHILIPPE DUCAT 

puisse être mise sur le même plan que celle des règles de la bonne fonna- 
tion des expressions composées. Pourquoi donc ? Pour la logique pure, il ne 
peut y avoir de difficulté principielle à admettre <<un des faits les plus 
fondamentaux du domaine de la signification, à savoir que les significa- 
tions obéissent à des lois a priori qui règlent leur jonction en de nouvelles 
significations >> : c’est là un fait << universel », ou tout au moins qui <<joue 
son rôle partout où il y a jonction >>, et dont on peut rendre compte en se 
contentant d’élargir le champ d’application de la <<théorie des touts et des 
parties ». Or il n’en va pas forcément de même pour le fait ou la possibilité 
d’une modification, même (mais c’est toute la question) réglée, de la signi- 
fication des expressions simples ou complexes. Ce phénomène peut diffici- 
lement passer pour la simple particularisation d’une axiomatique générale ; 
bien plutôt devrait-il apparaître comme une énigme ou au moins un 
problème. Souvenons-nous, en effet, de l’exigence première de la logique 
pure telle que la formule la première Recherche : << use des mots suivant une 
signification absolument identique ; exclus toute oscillation des significa- 
tions >> *. Certes, Husserl distingue entre cet idéal normatif d’univocité de 
tout discours scientifique et l’idéalité spécifique des significations. I1 
n’empêche que la logique pure ne peut en se faisant grammaire purement 
logique faire abstraction de ses normes propres, ni envisager comme un fait 
anodin qu’elles puissent se voir contredites par les faits de langage. La N e  
Recherche ne se contente du reste pas de rappeler que << l’intérêt logique, 
qui porte sur des significations identiques-unitaires, exige la constance de 
l’intention de signification ». Husserl y signale plus fermement encore que 
<< considéré logiquement, tout changement de la signification doit être 
considéré comme une violation des normes (Abnormitüt) >> 3. Comment 
admettre et expliquer que des significations essentiellement caractérisées 
cornme idéales-identiques, idéales en tant qu’identiques, se transforment ? 
Comment intégrer des faits relevant de la violation des normes de la 
logique pure dans une grammaire purement logique ? D’autant que Husserl 
ne se dissimule pas qu’on n’a pas affaire avec la modification de significa- 
tion à la possibilité d’écarts seulement porovisoires et réductibles entre 
normes logiques et phénomènes linguistiques. Loin que la logique puisse se 
faire juge de la langue et sanctionner (au sens de réprimer) ses écarts, elle 
doit au contraire s’incliner devant le fait que << ce qui est logiquement hors- 
nonne (dus Zogisch Abnomze) se manifeste comme sanctionné [au sens 
d’admis] par la grammaire (aZs grammatisch sanktioniert) >>4. 

1. Id., 5 10, A 307, B 317. 
2. RL I, 0 32, Al3 102. 
3 .RLW,$l l ,A309,B322.  
4. Id., A 310 B 322. 



QUE VEUT LA «GRAMh4ALRE PUREMENT LOGIQUE>> DE HUSSERL? 69 

Mais c’est peut-être - et paradoxalement cette radicalisation laisserait 
espérer que la grammaire purement logique puisse pleinement rendre 
compte des phénomènes d’abord appréhendés commme anormaux - qu’en 
fait l’anomalie n’est pas seulement grammaticale mais s’enracine, au delà 
du << caractère général des expressions », dans << la nature de la chose en 
question », autrement dit la << pure nature >> (première édition) ou mieux la 
<<pure essence >> (seconde édition) du << domaine de la signification >> I .  Si 
l’anomalie surgit ainsi au cœur du champ des significations idéales et du 
fait même de leur nature, la logique pure n’aura-t-elle pas plus de facilité, 
non pas certes à en juguler la prolifération, mais à s’en expliquer les 
mécanismes ? Irréductibles en pratique, les différentes << classes d’ano- 
malies (Abnomzitüten) >> qui ne cessent de << revenir partout >> (au point qu’il 
faille se résoudre à les considérer comme partie intégrante du <<fonds 
grammatical de toute langue >> *) ne sont-elles pas au moins passibles - 
comme l’assurance husserlienne quant à leur classification possible tend à 
le suggérer - d’une élucidation purement théorétique ? 

C’est à une telle mise en ordre que devrait conduire la réalisation du 
programme de fixation des lois de la modification de signification. Notons 
comme un premier résultat de notre enquête, avant de suivre Hussel dans 
l’exécution de cette quatrième tâche de la grammaire purement logique, 
qu’il s’agit bien là d’un travail distinct de la détermination des lois de la 
jonction des significations. La légalité régissant des phénomènes définis 
comme hors-normes ne peut pas ne pas avoir une certaine spécificité, de 
même qu’on peut s’attendre que sa mise au jour et son exposition systéma- 
tique se révèlent plus particulièrement délicates. En tout cas la seconde 
édition de la Recherche IV renonce à affirmer avec la première que les 
<< lois de la modification de signification >> font << intrinsèquement partie >> 
des << lois de la jonction de signification >> 3 .  

2 )  Husserl et le problème de la suppositio materialis 

Que la tâche soit délicate, en témoigne peut-être pour commencer la 
difficulté qu’a Husserl à démontrer que les phénomènes de modification 
obéissent à des lois apparentées et pourraient même éventuellement être 
rassemblés sous un titre terminologique commun. Là où le titre du 9 11 de 
la première édition laissait espérer qu’on aurait à rendre compte seulement 
et suivant les mêmes principes de la suppositio materialis et d’un phéno- 
mène anonyme mais énigmatiquement désigné comme << son analogue », le 

1. Id., A 309 B 322. 
2. Id., A 309 sv. B 322. 
3. << eng gehong »: Id., $13, A 314. 



70 PHILPPE DUCAT 

texte de 1913 reconnaît qu’il va falloir faire face à une pluralité de types de 
<< modifications de signification », tout en considérant comme acquis que 
tous << s’enracinent dans l’essence des expressions ou des significations > > I .  

Husserl caractérise la suppositio materialis par un trait principal. Elle 
consiste selon lui en ce qu’une expression, au lieu de remplir sa << fonction 
normale >> de thème de transition et de se contenter d’ <<éveiller sa signifi- 
cation >> z, retient l’attention et, animée de nulle autre intention de significa- 
tion désormais que celle, directe, qui renvoie à elle-même, << se nomme 
elle-même comme phénomène grammatical >> 3 .  Ce qui se produit, explique 
Husserl, si par exemple nous disons << <<et >> est une conjonction >> : entre en 
jeu alors non pas la signification inautonome normale de << et >>, comme 
dans << Marx et Lassalle sont les pères fondateurs de la social-démocratie 
allemande >> 4, mais une autre signification, autonome et directe, orientée 
vers le petit mot et ». L’expression également change (ce qui bien sûr est 
une anomalie du point de vue de la typique des formes élémentaires de 
signification qui constitue la première strate de la grammaire purement 
logique) de catégorie : de syncatégorématique ou co-signifiante, elle 
devient catégorématique. 

La difficulté est ici que cette modification de signification et ce 
changement de statut de l’expression restent largement imperceptibles. En 
m’entendant prononcer << et est conjonction », qui pourrait décider si 
j’emploie << et >> avec sa signification normale, auquel cas je produis un 
amas de mots dépourvu de sens (puisque la conjonction employée en tant 
que telle ne peut en vertu des lois a priori de la jonction des significations 
faire office de sujet), ou si ce mot est employé par moi anormalement 
comme son nom propre ? I1 revient à l’auditeur de donner sens à ce que je 
dis en prêtant à la supposée matière nominale de mon énoncé (si c’en est 
un) la structure logique de la suppositio materialis dont le phénomène 
grammatical ne porte pas quant à lui d’empreinte décelable, ou comme 
dirait Husserl de << signature sensible ». Va-t-il encore de soi que nous 
avons affaire à une << altération du signifier qui s’enracine dans la nature 

~ ~~ 

1. Pourquoi cette distinction ? Un tel intitulé ne revient-il pas à accorder une rela- 
tive autonomie au plan de l’expression par rapport à celui de la signification, comme si 
l’expression pouvait bien, finalement, être par ailleurs autre chose que le véhicule de sa 
signification idéale ? Et si des anomalies s’enracinent dans la nature du domaine des 
expressions et d’autres dans celui des significations, pourra-t-on vraiment les réputer 
soumises à la même légalité a priori ? 

2. RL IV, $12, A 312, B 326 sv. 
3. RLIV, $ 11,A 310, B 323. 
4. L’exemple est de HUSSERL, in Ms FI 2, 14b. Les inédits cités par les présentes 

pages le sont avec l’aimable autorisation de M. le Professeur S. Ijsseling, directeur des 
Archives Husserl de Louvain. 



QUE VEUT LA GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE >> DE HUSSERL ? 71 

idéale du domaine de la signification D et non à une << représentation modi- 
ficatrice subjective >> * ? 

I1 est vrai que la situation n’est pas tout à fait la même dans le cas de 
l’expression écrite z. On ne peut plus dire alors que la distinction entre 
suppositio materialis et attentat aux lois d’évitement du non-sens ne se 
reflète pas le moins du monde dans la configuration sensible de l’expres- 
sion. À défaut d’être exprimée, la suppositio materialis peut malgré tout, 
spécifie Husserl, être << indiquée suivant la règle [...I par exemple par des 
guillemets >> qui, ni purs et simples indices dépourvus de signification, ni 
expressions linguistiques (auquel cas l’ambiguïté serait d’emblée dissipée), 
reçoivent le statut incertain d’auxiliaires artificiels du travail d’interpréta- 
tion nécessaire au lecteur - << moyens d’expression extra- grammaticaux 
(comme nous pourrions convenablement les nommer) La << représen- 
tation subjective », ou, << plus exactement, représentation au sens 
psychologique ou phénoménologique >> semble bien avoir ici sa part, pour 
autant que la compréhension ne peut’avoir lieu que si le lecteur intrèprète à 
bon escient les guillemets comme l’indice de la transformation de 
l’expression qu’ils cernent en son nom propre. Au delà du seul exemple 
d’imprononçables guillemets (appelés comme on sait à devenir la marque 
distinctive extra-grammaticle du discours phénoménologique dans son 
opposition à tout usage naturel de la langue), Husserl ne manque pas 

1. RL IV, 9 11, A 31 1, B 324. 
2. La question restant ouverte de savoir si ce décalage logique entre les plans pho- 

3. RL IV, § il, A 310, B 323. 
4.RLIV,§il,resp.A311B 324,et B324. 
5. qui pourrait faire croire à un privilège de l’écriture. Mais la modulation de la 

voix peut aussi être pour la grammaire logique le seul moyen de décider de la légalité 
d’une jonction de signification. Comme le remarque un manuscrit correspondant peut- 
être à un passage des cours de 1895 sur la logique, le syntagme écrit ist Sokrates krank 
peut aussi bien être interprété comme l’expression lacunaire d’une question que comme 
le << résultat vide de sens D d’une transformation illégale de la proposition << Sokrates ist 
krank », avec glissement (impossible) de la copule non-nominalisée en position de sujet. 
Tandis qu’à l’oral la question se reconnaît << grâce à une certaine accentuation (durch 
eine gewisse Betonung) ». Autre exemple, tout aussi problématique, celui d’une modifi- 
cation de la signification d’un énoncé qui ne se traduit pas par une altération de la 
configuration sensible de l’expression : << der Sohn der Phænarete ist Sokrales ». Husserl 
remarque (dans un passage par la suite en partie biffé de la même page) que le sens peut 
ici être << compris doublement s ( S .  est le fils de Ph. / le fils de Ph., c’est S . )  sans même 
qu’il soit besoin d’un << changement de la position grammaticale des mots B ; auquel cas 
le changement du sens peut être donné à interpréter (andeuten) << englaçant différem- 
ment l’accent >> (durch verschiedene Betonung) ni Ms KI 21,22 a. A l’écrit, la poly- 
sémie est irréductible ... Mais l’indécidabilité du sens peut être une chance : mieux que 
comme << une certaine manière de “poser la voix” », << on pourrait définir peut-être la 
poésie comme la mise en sommeil [...I hypnotique de la syntaxe B (J. GRACQ, Pleiade I, 
p. 481). 

nique et écrit de l’expression ne fait pas surgir une nouvelle difficulté. 



72 PHILIPPE DUCAT 

d’insister sur le supplément d’intuition herméneutique requis par la 
communication lorsque celui qui s’exprime emploie des expressions à la 
signification modifiée. I1 ne suffit plus, comme dans le cas idéal étudié par 
la Recherche I (3 7) d’un discours vérace et univoque exprimant fidèlement 
son sens, que le destinataire appréhende les expressions employées comme 
les indices des vécus psychiques faisant partie du contenu (au sens large ou 
étroit) de l’intention de communication. Encore faut-il qu’il aille le cas 
échéant au delà de ce qui se donne comme incohérent <<à la mesure de 
l’interprétation normale (nach maJgabe der normalen Interpretation) », et 
sache << remplacer par un autre le sens de tout le discours B * . 

Comparons à présent la suppositio muterialis à son analogon. Celui-ci 
consiste en ce que l’expression ne renvoie ni à elle-même ni à sa significa- 
tion, mais à une représentation de cette dernière: comme lorsque nous 
disons << “homme” est un concept », i< “et’’ est une signification dépen- 
dante ». Cette nouvelle classe d’équivoques est-elle si étroitement analogue 
à la première évoquée? C’est ce qu’on pourrait déduire de la décision 
husserlienne de ne pas la désigner au moyen d’un titre terminologique 
propre. Cela ne nous empêchera pas de la rapprocher de la suppositio 
simplex réputée par Occam avoir lieu << lorsque le terme suppose pour la 
représentation (pro intentione a n i m e )  et n’est pas utilisé significativement 
(signijkative) ». Par exemple : homo est species *. Bien sûr cette assimila- 
tion pourrait être discutée. Marty, en ses Recherches, publiées dans 
l’intervalle séparant les deux éditions des Recherches logiques et lues (puis 
commentées) de très près par Husserl, sur la fondation de la grammaire 
générale et de la philosophie du langage, ne veut entendre parler de 
suppositio simplex que dans des cas analogues à celui où le mot << homme », 
par exemple, nomme << un homme singulier ». Occam ou Pierre d’Espagne 
évoqueraient sans doute ici la suppositio personalis. Mais Marty, mêlant à 
leur lexique celui de Guillaume de Shyreswood et Nicolas d’ Autrecourt 3, 

invoque précisément le titre de suppositio formalis pour désigner le cas où 
<< le signe linguistique fonctionne comme nom de sa propre signification >> 4, 

ou Husserl veut voir l’anulogon de la suppositio materialis. 
Peu importe comment l’on choisira de baptiser ce phénomène. La 

question est plutôt de savoir s’il est vraiment pensable par la grammaire 
purement logique de manière analogue à la suppositio materialis, auquel 
cas on pourrait comprendre que Husserl n’ait pas voulu donner l’impres- 
sion par une désignation spécifique de l’isoler à tort dans une «classe 

1, RL IV, $11, A 31 1, B 323. 
2. OCCAM, Somme de logique, I, 64, cité et tr. in R. PAQUÉ, Lx statut parisien des 

3. R. PAQUI?, op. cit., pp.62,72,238 sv. notamment. 
4. MARTY, op. cit., p. 507. 

nominalistes, tr. E. Martineau, Paris, PUF, 1985, p.63. 



QUE VEUT LA << GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE n DE HUSSERL ? 73 

d’équivoques» distincte. I1 y a au moins une analogie entre les deux 
phénomènes, consistant en ceci qu’ils ne peuvent tous deux être perçus que 
grâce à l’emploi et à l’interprétation adéquate de << moyens d’expression 
extra-grammaticaux ». Mais obéissent-ils aux mêmes lois de la modifica- 
tion de signification ? I1 est difficile de répondre à cette question, dans la 
mesure où Husserl, plus loquace dans la Recherche IV lorsqu’il s’agit de 
détailler les lois de jonction (hypothétique, disjonctive, v. le 5 14) des 
propositions, se montre peu empressé d’ énoncer qulques exemples de lois 
a priori de la modification de signification. Au cœur du développement 
concernant les anomalies qui nous préoccupent, il se borne à mentionner 
deux groupes de lois : le second, subordonné, comprend les lois de trans- 
formation dont dépendrait << la transformation en <( représentation directe >> 
se rapportant à elle-même, que peut a priori subir n’importe quelle signifi- 
cation >> I ,  c’est-à-dire, résume le texte de 1913, la transformation d’une 
signification en signification propre (et de l’expression correspondante en 
nom propre) de sa signification primitive. Cela correspond très exactement 
à cet analogon que nous désignons sous le titre de suppositio simplex. Mais 
non à la suppositio materialis, où l’expression devient nom propre d’elle- 
même, sans qu’il nous apparaisse encore clairement, pour l’heure, ce que 
devient la signification originaire, ni même si elle devient ou se transforme 
en général et ne laisse pas plutôt purement et simplement la place à une 
autre signification (celle par laquelle l’expression se nomme) non dérivable 
d’elle. Or le premier groupe de lois de transformation mentionné par 
Husserl, et dont les phénomènes ressortissant à l’analogon de la suppositio 
materialis ne constituent qu’une subdivision, ne régit que des transforma- 
tions qui s’accompagnent du << maintien d’un noyau essentiel (Erhaltung 
eines wesentlichen Kerns) >> - noyau de signification, bien sûr. Mais en va- 
t-il ainsi dans le cas de la suppositio materialis ? Quand je dis << “homme” a 
cinq lettres », peut-on considérer qu’un << noyau essentiel >> de la signifi- 
cation normale de l’expression G homme >> reste présent au cœur de la 
signification propre par laquelle le mot se nomme directement lui-même 
comme mot ? Ou ne faut-il pas penser au contraire que la signification 
nouvelle qui s’épuise à ne pas renvoyer au delà de l’expression envisagée 
sous l’aspect de sa seule configuration sensible, ne dérive pas de la signifi- 
cation originaire ? Après tout il n’est pas nécessaire pour proférer cet 
énoncé de supposer que le mot << homme D fait partie de la langue française, 
ni a fortiori d’en connaître le sens. La suppositio materialis témoignerait- 
elle, plutôt que d’une modification de (la même) signification, de la substi- 
tution d’une signification à une autre, sans maintien d’aucun autre 

1. RLIV,  $11, A 311,B 324. 



74 PHILIPPE DUCAT 

<<noyau >> que celui .de ce que Husserl appellerait le Wortlaut,  la pure 
sonorité de mot ? 

Dans ce cas, 1’ «analogie », postulée par Husserl, de la suppositio 
materialis et de son analogon (la suppositio simplex) ne pourrait pas tenir. 
Ou tout au moins, on pourrait penser qu’elle ne tient qu’aussi longtemps 
qu’on ne fait varier le phénomène de la suppositio materialis que dans la 
limite du style d’exemples privilégié par Husserl : << “la terre est ronde” est 
un énoncé », “et’’ est une conjonction ». Ici en effet, on porte un jugement 
sur l’énoncé en tant qu’énoncé, la conjonction en tant que conjonction. 
Sans être actualisée ou maintenue à l’horizon en tant qu’implicite, la signi- 
fication << originaire >> n’est pourtant pas biffée. Ces exemples seraient-ils 
analogues à la nominalisation? Dans l’esprit des $0 34 à 36 de la 
Recherche V, on pourrait tenter de montrer que juger <<“et” est une 
conjonction >> est un acte << à plusieurs rayons >> qui sans effectuer la signifi- 
cation inautonome i< normale >> de <<et >> (qui ne contribue pas directement à 
l’acte de jugement) s’enracine néanmoins en elle. Dans le contexte d’un 
discours logique ou grammatical prenant en vue thématiquement la signifi- 
cation des expressions à des fins de classification, la signification 
autonome se rapportant à << et >> fonctionnant en régime de suppositio 
materialis peut sembler dérivée de la signification inautonome normale de 
la conjonction. Mais il n’en irait plus nécessairement de même si nous 
substituions à l’exemple husserlien une autre forme de suppositio mate- 
rialis, examinant par exemple des énoncés comme << “et” a deux lettres >>, 
<< “et” est monosyllabique ». Exemples pourtant non moins canoniques : la 
doctrine occamienne de la suppositio materialis envisage aussi bien des 
énoncés comme homo est nomen, dont les exemples husserliens sont 
proches, que la proposition homo est vox bisyllaba. S’il y a suppositio 
materialis lorsque << le terme ne suppose pas significativement, et suppose 
soit pour le mot, soit pour le signe écrit » I ,  n’est-elle pas plus patente 
encore dans ce dernier cas, là où l’on n’a décidément plus affaire au << mot >> 
(terme assez flou pour qu’on risque d’entendre par là l’expression animée 
d’un sens), mais à la configuration sensible d’un pur matériel verbal ? Ici 
en tout cas, nous devrions moins parler de << modification de la signifi- 
cation D que considérer qu’il arrive quelque chose ù l’expression qui se voit 
dépouillée de sa signification pour devenir son propre nom. L’expression 
n’évoque plus sa signification (cas normal) ni ne la nomme (analogon de la 
suppositio materialis ou suppositio simplex) mais, se citant elle-même 
comme expression, se coupe bel et bien de sa signification << originaire ». 

Cette coupure n’est pas une dérivation réglée, un engendrement qui 
laisserait intact, au travers de mises en formes successives, un <<noyau 

1. OCCAM, cité et commenté par PAQUÉ, op. cit., pp. 61,63 sv. 



QUE VEUT LA u GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE >> DE HUSSERL ? 75 

essentiel >> : c’est une coupure pure, l’événement du désarrimage de 
l’expression par rapport au point d’ancrage supposé absolu de sa signifi- 
cation << originaire ». Événement imperceptible (sinon, nous l’avons vu, à 
l’écrit, par la voie indirecte de l’indication), augurable seulement en vertu 
du contexte de l’énoncé (c’est Husserl qui souligne ainsi que quelle que 
soit la modification de signification, << grâce au contexte du discours, la 
signification modifiée peut toutefois être facilement intelligible >> I )  et qui 
altère profondément le mode de << fonctionnement D de l’expression, 
recourbée sur elle-même au lieu d’acheminer à son sens. Événement dont 
la possibilité est inhérente au destin de tout fragment de discours, pour 
autant qu’il peut toujours se faire que les marques signifiantes soient 
remarquées, que le signe sensible, modifiant son << habitus psychique D *, 
oriente sur lui-même l’intérêt. Le rappel ou l’exhibition de la corporéité des 
signes et la modification qui en découle de notre mode d’affection par le 
langage surviennent par exemple lorsque nous nous éprenons sans toujours 
en saisir le sens d’une phrase ou de qui la profère, <<absorbés que nous 
sommes peut-être par un timbre particulier de la voix ou par l’étrangeté de 
la prononciation >> 3 .  Dans ces cas anormaux (la compréhension vivante de 
la signification fait défaut) le mot nous apparaît-il seulement comme 
<<corps sensible dépourvu d’esprit >> ? Ne dirait-on pas plutôt que se mani- 
feste ici une corporéité vivante ou une chair du langage, qui sans être 
<<compris >> ne m’en affecterait pas moins, en tant moi aussi que chair? 
Merleau-Ponty nous a au moins légué comme une tâche l’idée d’une 
confrontation de la chair du corps et de la chair du langage 5 .  << J’entends des 
mots qui appartiennent à mon corps », écrit quant à lui Husserl 6 .  

1. RL N, 3 I I ,  A 309, B 322. 
2. RL I ,  0 18, AB 66. 
3. HUSSERL, << Études psychologiques pour la logique élémentaire (1894), Hua 

XXII, pp. 116 sv., tr. J. English in Husserl, Articles sur lu logique, Paris, PUF, 1975, 
p. 155. 

4. << der geistlose sinnliche Korper des Gedankens »: RL I, 0 18, AB 65. Le 0 10 de 
cette même Recherche affirmait lui dans un tout autre style que << si nous tournons notre 
intérêt vers le signe pour soi, par exemple vers le mot imprimé en tant que tel [...I nous 
avons une perception externe comme n’importe quelle autre [...I et son objet perd le 
caractère de mot >> (AB 40). Le mot incompris ou s’imposant comme thème à l’inten- 
tion est donc tantôt dépouille de l’Idée, tantôt chose pure et simple. 

Quand il affirme que l’écrivain << évoque le mot dans son intégrité, c’est-à-dire 
corps et âme indissolublement », GRACQ (Pleiade I, p. 1042) mentionne au titre du pre- 
mier << la sonorité B du mot et pour ce qui est de <c l’âme >> non point la signification mais 
<< la graphie ». 

5. Cf. Le visible et l’invisible, Paris, Gallimard, 1964, notamment p. 200. 
6. Ding und Raum (cours de 1907), Hua XVI, p. IO; tr. Chose et espace par les 

soins de J.-Fr. Lavigne, Paris, PUF, 1989, p. 31. Ma contextualisation de cette phrase est 
violente, mais lui donne une chance de vouloir dire quelque chose. Chance que lui 
refuse J.-Fr. LAVIGNE (N.d.T. p. 448), dont l’interprétation très stricte a pour point de 



76 PHILIPPE DUCAT 

Ce rapport esthésique et esthétique aux mots, cette transformation des 
signes d’écriture en arabesques ou des paroles en musique ne sont pas 
exactement ce dont il s’agit dans le cas de la suppositio materialis. Ici en 
effet l’expression ne cesse pas de fonctionner comme telle, elle ne se met 
en scène dans sa matérialité que pour s’animer malgré tout d’une signifi- 
cation (directe, et dirigée sur elle-même). << “Et’’ est monosyllabique >> ne 
met hors-jeu le << et »-conjonction que pour lui substituer un << et »-nom 
propre. La captation momentanée de l’intérêt par la configuration sensible 
et n’est que transitoire : c’est un moment de la constitution d’une signifi- 
cation. Le signe ne perd pas son statut de signe pour devenir une chose, un 
corps sensible. I1 se laisse apercevoir comme réalité matérielle pour 
redevenir (une autre) expression. I1 ne s’impose comme chose que pour 
pouvoir se prêter à d’autres fins que celles de son utilisation << originaire ». 
L’imposition ici venant en l’occurence parasiter et enrichir l’employabilité I 

départ cet axiome : << entendre un mot comme tel en présuppose la compréhension ». Or 
c’est là précisément ce que contredit la doctrine de la Recherche IV (9 12, A 312, B 
327) suivant laquelle << là où la compréhension fait défaut, [l’expression], grâce par 
exemple à sa similitude sensible avec des expressions signifiantes ou comprises, empor- 
tera avec elle la représentation impropre d’une “certaine” signification lui appartenant, 
tandis que l’on est privé de la signification elle-même à proprement parler ». La thèse de 
J.-Fr. Lavigne reste cependant admissible si l’on veut bien se rappeler que le premier 
Husserl établissait une distinction essentielle entre compréhension d’un mot et 
conscience de sa signification : opposant, au << cas de quelqu’un qui écoute attentive- 
ment un mot qui lui est étranger, comme un simple complexe sonore [LautcomplexJ, 
sans même seulement se douter que c’est un mot w le cas où << il écoute le mot [...I en le 
comprenant, mais sans qu’absolument aucun contenu de signification ne l’accom- 
pagne >> (« Etudes psychologiques ... N déjà citées, Hua XXII, p. 115, tr. J .  English in 
Articles sur la logique, p. 153. Souligné par moi). Je voudrais néanmoins suggérer que 
Husserl pourrait aussi nous aider à penser que la suspension de la compréhension et 
l’apparition du mot comme corps ne nous font pas sortir du langage mais en font 
ressortir un registre particulier. Autrement dit, je doute de la possibilité du premier 
<<cas B examiné par Husserl, celui d‘un témoin capable ne n’attribuer aucun caractère 
langagier aux sons émis ou aux signes tracés par autrui - me fiant sur ce point à la 
démonstration administrée par Bergman dans la dernière scène du silence : l’enfant 
convaincu contre l’avis de sa mère que celle qui vient de mourir lui a << écrit une lettre >> 
et «lisant avec difficulté» le «papier chiffonné où se trouvent les mots étrangers 
incompréhensibles >> en murmurant à voix basse << Hadjek ... Hadjek» (dernière page du 
script, Paris, Seuil, 1972, p. 120 ; cf. aussi l’importante N.d.T.). Autrement dit encore, il 
s’impose de reprendre l’analyse husserlienne : <<imaginons que certaines figures ou 
certaines arabesques aient d’abord agi sur nous d’une manière purement esthétique, et 
qu’alors brusquement nous nous mettions à comprendre qu’il doit s’agir là de symboles 
ou de signes désignant des mots >> - mais sans aller jusqu’à dire avec HUSSERL que l’ap- 
préhension des formes sensibles comme signes de mots abolit sans reste l’affection 
esthétique, que donc << au moment où l’arabesque passe à l’état de signe [...I la situation 
psychique est totalement modifiée B (id., Hua mil, pp. 115 sv. ; tr. J. English, pp. 153 et 
155. Je souligne). 

1. Pour reprendre les catégories de Sein und Bit, 9 16 (tr. E. Martineau). . 



QUE VEUT LA << GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE >> DE HUSSERL ? 77 

plutôt que l’interrompre. Néanmoins, la suppositio materialis envisagée 
radicalement semble davantage << analogue >> au changement d’ <<habitus 
psychique D par lequel une expression se donne à voir comme chose qu’à la 
modification <<enracinée dans la pure essence du domaine de la signifi- 
cation >> qu’est la suppositio simplex.. L’hétérogénéité entre la suppositio 
materialis et son prétendu analogon ne peut manquer d’apparaître si l’on 
veut bien s’aviser de ce que dans le second cas il s’agit d’une mutation de 
la signification, dans le premier d’une altération du mode d’apparaître de 
1’ expression. 

I1 faudrait donc, certes, refuser l’assimilation de la suppositio simplex à 
la suppositio materialis, devant laquelle ne recule pas un << terministe >> plus 
que radical comme Buridan pour qui, la signification conceptuelle d’une 
expression étant à son tour devenue partie intégrante du <<matériel >> de 
désignation, << la supposition est dite matérielle lorsque le signe linguistique 
suppose pour soi ou [...I pour le concept d’après lequel la formation 
phonique reçoit sa signification >> I . Mais aussi douter du bien-fondé d’une 
entreprise husserlienne qui, se présentant comme une assimilation de la 
suppositio simplex (l’analogon) à la suppositio materialis, ne consiste en 
réalité qu’en une résorption de la suppositio materialis dans la suppositio 
simplex. Réduction symétrique et inverse de celle opérée par Buridan : à la 
méconnaissance par le Recteur médiéval de l’autonomie du plan de la 
signification par rapport à celui de l’expression (condition pour qu’un mot 
puisse devenir le nom propre de sa signification) répond chez l’auteur des 
Recherches logiques une résolution à se soustraire à l’éventualité même du 
<< reproche de nominalisme extrême >>2 qui lui fait courir le risque de proje- 
ter sur le plan des significations idéales un phénomène fondé d’abord sur 
l’essence de l’expression, et donc de méconnaître quant à lui l’éventuelle 
autonomie (même relative) du plan de l’expression par rapport à celui de la 
signification (sans laquelle un mot ne pourrait pas se nommer lui-même 
comme mot). Prétendre rendre compte de la suppositio materialis en privi- 
légiant une approche << faisant abstraction des expressions >> était une 

1.  BURIDAN, Summulœ totius logicœ, tract. N (Venise, 1499), cité, traduit et lumi- 
neusement commenté par R. PAQVÉ, op. ci&, pp. 90 SY. 

2. << Mun wird unserer Auffussung vielleicht den Vonvurf des extreme? Nominulis- 
mus machen »: RL I, 8 18, AB 65. Cette crainte ne semble guère fondée ... A moins que 
Husserl ne soit pas passé loin, dans la première édition de la première Recherche, d‘une 
comprehension nominaliste notamment de la signification de << signification ». Cf. sur ce 
point Etudes phénomérwlogiques, no 17 (1993) pp. 85 sv. Pour une réfutation princi- 
pielle du nominalisme, cf. le ch. ïii de la Recherche II, et déjà la vigoureuse polémique 
de l’Appendice à la première partie de la Philosophie de l’arithmétique, avec ce leit- 
motiv : << quel est le concept qui s’entremet chaque fois que ces signes sont employés et 
qui constitue l’unité de leur signification ?» (p. [ 1931, tr. J. English, Paris, PUF, 1972, 
p. 214). 

3. RL IV, 5 1 1, A 3 1 1 ,  B 324. 



78 PHILIPPE DUCAT 

gageure. Ce phénomène << anormal >> nous invite au contraire à méditer la 
citationnalité, voire l’auto-citationnalité de tout élément de notre matériel 
verbal. Laquelle est peut-être une condition de son fonctionnement 
anormal ». << Que serait, demande J. Derrida, une marque que l’on ne 
pourrait pas citer ?» - ou, ajouterions-nous, qui ne pourrait se citer elle- 
même, entrer en scène comme son propre nom - que serait une marque 
signifiante dont l’origine ne saurait être perdue en chemin ? » I .  

3) Remarques sur la nominalisation 

Avons-nous pénétré au cœur du champ délimité par Husserl comme 
celui de la grammaire purement logique au quatrième mDment de son 
déploiement systématique ? D’aucuns pourraient juger qu’il n’y avait rien à 
chercher là où nous sommes demeuré si longtemps. Dans sa précieuse 
étude sur << Edmund Husserl, la grammaire générale et raisonnée et Anton 
Marty », S .  Y. Kuroda nous aurait d’avance mis en garde : << la suppositio 
materialis et son analogue [...I sembleraient créer peu de difficultés [...I La 
suppositio materialis serait peut-être la suppositio la moins importante >> z. 

Postulats dont ce linguiste s’autorise pour ne pas accorder une grande 
attention à la question. Nous croyons néanmoins avoir montré que 
suppositio materialis pouvait être pour la grammaire purement logique le 
titre d’un authentique problème. 

D’aures types de modifications sont toutefois pris en vue, pour finir, 
par le 0 11 de la Recherche IV - en 1913. Au premier rang desquels la 
nominalisation de l’adjectif. C’est là un phénomène tout à fait singulier 
dans l’économie du balisage rapide, par Husserl, des principaux problèmes 
qu’aurait à rencontrer dans l’accomplissement de sa quatrième tâche une 
grammaire purement logique. Comme M. Kuroda le fait très opportuné- 
ment remarquer, en effet, tous les autres cas de modifications évoqués ou 
étudiés dans ce complément de la seconde édition (signification nominale 
passant du rôle de sujet à celui d’objet, nominalisation d’un énoncé tout 
entier, utilisation d’une proposition comme protase puis apodose, passage 
de l’ajectif attribut en position d’épithète) ne concernent que des change- 
ments de la forme syntaxique, la matière syntaxique demeurant invariable. 

1. Marges, Paris, Minuit, 1972, p. 381. I1 n’est pas indifférent que ces questions 
concluent un moment de << Signature événement contexte >> (pp. 379 à 381) expressément 
consacré à un examen critique du projet husserlien de grammaire purement logique. 

2. S.Y. KURODA, Aux quatre coins de la linguistique, tr. c. Braconnier et J. Sampy, 
Paris, Seuil, 1972, pp. 175 sv. 



QUE VEUT LA N GRAMMAIRE PUREMENT LOGIQUE N DE HUSSERL ? 79 

Au lieu que la nominalisation de l’adjectif transforme la matière syntaxique 
par << changement de la forme-noyau D I .  

Le destin de l’adjectif nominalisé est donc sans commune mesure avec 
les anomalies déjà évoqués : c’est que si dans tous les cas il y a bien rupture 
(sans solution de continuité, selon l’hypothèse husserlienne) avec la 
<< signification originaire », c’est seulement de l’adjectif que Husserl affirme 
qu’il était prédestiné (sozusagen prüdestiniert) * à sa fonction attributive 
originaire. Devenu épithète, l’adjectif << demeure en soi même inchangé ». 
Mais quand il devient nom, tout change. Tout ? Entendons-nous : au plan de 
l’expression, une fois encore, la modification de signification est presque 
indiscernable. << I1 est difficile de s’y retrouver dans les manières de parler 
(Reden) qui se déplacent équivoquement D ~ ,  relève Husserl ; grün, Grün et 
Grünsein se distinguent à peine - et si j’avais mis un point final après 
<<Husserl », j’aurais dû écrire deux fois Grün, sans que vous puissiez 
repérer lequel des deux adjectifs évoquait pour moi sa signification 
originaire, et lequel était transformé en nom. Entraînant lui-même ses 
propres difficultés d’interprétation, le passage par la forme écrite de 
l’expression est pourtant seul à même de fournir des indices de la modifi- 
cation de signification : << dans l’expression écrite un trait général au moins 
de cette modification s’interprète grâce à la manière d’écrire en utilisant la 
majuscule (qui n’est donc pas dépourvue de valeur au point de vue logique 
et grammatical) D 4.  Logique et grammatical (logisch und grummatisch), 
non pas logico-grammatical (logisch-grammatisch). Nous n’avons pas 
affaire ici à un plan grammatical indépendant des variations idiomatiques et 
congruent à celui du pur logique. Chaque langue sécrète ses propres 
artifices, plus ou moins expressifs. Le français ferait précéder l’adjectif 
nominalisé d’un article : nulle ambiguïté, il y a là un trait grammatical 
vraiment logique. La << majuscule distinctive de la forme substantive, en 
allemand >> est un tour d’écriture inapte à rendre compte de la modification 

1. S.-Y. KURODA, Op. Ci?., p. 176. 
2. RL IV, 5 11, B 325. Pourquoi cette intrusion au dein de la logique << pure P d’un 

vocabulaire théologique ? Dans 1’ introduction à la logique et à la théorie de la connais- 
sance de 190611907, HUSSERL caractérise le psychologisme comme << le péché spécifi- 
quement gnoséologique, le péché contre 1 ’esprit saint de la philosophie, et même, hélas, 
le péché originel dans lequel l’homme, sorti de l’état d’innocence gnoséologique, ne 
peut manquer de tomber P (Hua XXN, p. 176. Souligné par Husserl). 

3. RL iV , Q 1 1, B 325. La traduction des PUF rend Reden par N expressions ». 
4. id .  
5 .  N.d.T. des PUF, Recherches logiques, T. IY2, p. 120. La comparaison franco- 

allemande n’est bien sûr pas faite par Husserl, qui souligne en revanche dans la 
Recherche V que l’allemand traduit par l’emploi de l’article défini placé devant le nom 
propre l’actualisation d’un moment de signification : l’être-déterminé (Bestimmtheit) de 
l’objet. e Qu’une langue ou un dialecte utilise effectivement l’article ou non, que l’on 
dise der Mensch ou homo, Karl ou der Karl est à cet égard équivalent >> ( Q  36, A 443, B 



80 PHLIPPE DUCAT 

de l’état de chose logique. Si je dis grin ist eine Furbe (ou l’écris au début 
d’une phrase, avec une majuscule), rien n’indique si je prédique d’une 
couleur qu’elle est verte ou du vert qu’il est une couleur. Qu’il y ait des 
expressions simples et des catégorèmes n’y fait rien: une marque signi- 
fiante doit toujours être contextualisée, et son sens être interprété. << I1 n’y a 
que des contextes », écrit J. Derrida I en réponse à Husserl. 

La nominalisation de l’adjectif ne change donc rien ou presque à 
l’expression. Qu’en est-il de l’état de chose logique? I1 y a bien ici une 
modification essentielle. Entre << vert est une couleur >> et << l’être-vert est 
une différence (DifSerenz) de l’être-coloré >>, où est la différence ? En ceci 
précisément que dans le second cas, celui de l’affirmation d’une Differenz, 
c’est une autre << différence », ontologique celle-là, qui est mise en jeu. Le 
corrélat de la position du prédicat (Prüdikutthesis), ce n’est pas en effet 
simplement une nuance de la coloration en tant que qualité sensible d’une 
chose. La structure logique est ici celle, selon Husserl, d’une nominalisa- 
tion de l’être en général : Nominulisierung des Seins 2. Ce que donne à 
penser et même à voir le phénomène logico-grammatical anormal de la 
nominalisation de l’adjectif, c’est déjù (dans la Recherche IV de cette 
seconde édition de 1913, qui est décidément un autre livre que celui publié 
en 1901) que l’être n’est pas un prédicat réal. La << percée B ontologique de 
la Recherche VI (non pas percée, donc, mais élargissement d’une brèche 
qui se produit à la fin de la IVe Recherche, au sommet de la méditation sur 
la modification de signification) s’effectue précisément à ce niveau. On 
pourrait faire glisser directement à la suite de notre 9 11 de la seconde 
Recherche IV le début de la méditation ontologique de la Recherche VI : 
<<je puis voir la couleur, non l’être-coloré [...I L’être n’est rien duns l’objet 
[...I L’être n’est rien non plus qui soit ù même Z’obje t~~.  

Comme si le plus saisissant, en somme, n’était pas que la recherche 
d’une logique pure ait conduit Husserl à répéter la thèse de Kant sur l’être. 
Mais que d’emblée, et grâce à sa réflexion sur la nominalisation de l’adjec- 
tif, il ait su discerner que l’irréductibilité de l’être à quoi que ce soit d’étant 
ne valait pas seulement pour l’être de la position absolue, que la Recherche 

474). Sans importance du point de vue logique, en effet. Mais certaines grammaires 
peuvent se révéler ici plus logiques que d’autres. La première édition était sur ce point 
explicite : der bestimmte Artikel deutet j a  die u Bestimmtheit der gegenstandlichen 
Beziehung (A 474). Comme le remarquent incidemment les traducteurs des PUF, le 
français n’égaie ici la logicité de l’allemand (ne pousse la précision de l’expression, son 
adéquation à son armature logique idéale jusqu’à dire <<le Charles >> au lieu de 
<<Charles .) que <<dans le langage populaire, avec une nuance de trivialité >> (N.d.T. in 
IU PV2, p. 286). 

1.  Op. cit., p.381. 
2 . R L i V , § l l , B  325. 
3. RL VI, 943, A 609, B 137. 



QUE VEUT LA << GRAMMAIRE PUREhENT LOGIQUE n DE HUSSERL ? 81 

Vi appelle appelle << l’être existential ». Mais aussi bien pour << l’être 
attributif ». 

La Recherche IV n’ <<atteint D donc pas seulement l’être, comme l’écrit 
J.-L. Marion’, dans la mesure où elle confère au sens << validité d’étant ». À 
tout le moins, la seconde Recherche IV s’avance plus décidément encore 
que cela vers l’être, en tant que la méditation s’y trouve contrainte par le 
phénomène de la << nominalisation de l’être >> à restituer << l’être attributif >> à 
sa dimension d’énigme. La Recherche IV lègue ainsi à la grammaire pure- 
ment logique une tâche nouvelle, dans l’accomplissement de laquelle elle 
pourrait avoir à se dépasser elle-même : prendre en vue le phénomène de 
l’énonciation. Envisager, autrement dit, << l’être prédicatif >> (terminologie 
de la Recherche VI) en tant que le même que << l’être existential ». Énoncer 
étant l’opération du don non pas d’une << validité d’étant », mais selon le 
mot de Husserl d’une << valeur d’être ». Déployer comme phénoménologie 
de l’énonciation la réflexion sur les anomalies logiques-grammaticales : le 
dernier chapitre de la Recherche V ne fera que cela. 

C’est seulement comme ontologie que la grammaire purement logique 
est possible. 

Philippe DUCAT 
ATER à l’Université de Clermont II  

1. Réduction et donation, Park, PUF, 1989, p. 49. 
2. R L V ,  $36, A 444, B 475. 





HUSSERL ET HILBERT 

LA PHÉNOMÉNOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 

1 y a des figures tutélaires sous l’autorité desquelles Husserl, tout au long I de sa carrière, a voulu se placer ; et les deux d’entre elles qui sont les plus 
connues, parce qu’elles ont été à la fois les plus puissantes et les plus 
durables, sont évidemment celles-là mêmes qui se sont situées au point de 
départ de sa vocation de philosophe, même si déjà leur dédoublement, à lui 
seul, n’a pu que lui poser très vite d’énormes problèmes : c’est-à-dire, et 
dans l’ordre de leur découverte par Husserl, mais qui est un ordre inverse 
de celui de leur existence historique, la figure de Brentano, le fondateur de 
la psychologie intentionnelle dans son ouvrage de 1874, la Psychologie du 
point de vue empirique, sans qui Husserl, de mathématicien qu’il avait été 
jusqu’alors, ne serait jamais devenu philosophe, et la figure de Bolzano, 
l’auteur de la Doctrine de la science de 1839, le mathématicien-philosophe, 
défenseur de l’existence des << représentations en soi », et donc le partisan le 
plus irréductible de ce que Husserl devait appeler dans les Prolégomènes 
<< l’idée d’une logique pure >>, que jamais Brentano n’avait su, lui, conce- 
voir, même si Bolzano, à son tour, n’avait pas pu trouver une solution satis- 
faisante au problème du passage entre ces << représentations en soi >> et les 
<< vécus psychiques >> par lesquels la connaissance avait bien dû pourtant 
commencer par transiter avant de pouvoir rejoindre quelque vérité logique 
que ce soit, ce qui réhabilitait donc là, d’une certaine manière, le point de 
vue de Brentano. 

Mais il y a eu aussi toutefois une autre figure, celle de Hilbert, qui a 
exercé sur Husserl une influence déterminante, quoique ce ne soit que plus 
tard qu’il l’ait rencontrée, une fois que ces deux-là se fussent déjà définiti- 
vement imposées à lui ; et il ne pouvait guère en être autrement, puisqu’il 
s’agissait d’un contemporain qui, sur le lieu même où ces deux autres 
héritages devaient venir, mais si malaisément, s’articuler l’un sur l’autre, 



84 JACQUES ENGLISH 

n’a pas cessé, à partir de 1899, de définir précisément, dans une position 
centrale, leur type possible de réinsertion commune dans l’unité d’un 
même programme. 

Leur type possible ou tout aussi bien, faut-il ajouter aussitôt après, leur 
type impossible ; car, loin qu’il y ait eu là pour Husserl une voie de facilité 
qui lui aurait permis de se servir de l’apport de ce genre de mathématique, 
si radicalement nouveau, qu’avait voulu fonder Hilbert avec l’axiomatique 
pour en faire bénéficier sa propre phénoménologie transcendantale qui se 
voulait elle aussi, de son côté, si radicalement nouvelle, cette rencontre a 
été bien plutôt pour lui l’occasion de voir s’élever une sorte de dificulté 
supplémentaire, en lui proposant moins une solution qu’en tendant à lui 
montrer de quel moyen, en tout cas, cette future phénoménologie, encore à 
fonder, ne pourrait pas à l’avenir se prévaloir pour réussir, puisqu’il lui 
serait impossible d’avoir recours à un modèle conceptuellement aussi 
puissant que celui que Hilbert avait mis en place lorsqu’il avait exposé 
comment devraient se définir désormais les Fondements de la géométrie, et 
puisque c’était bien aussi toutefois le seul, paradoxalement, si jamais il 
avait été possible, qui aurait pu y convenir. 

I1 est vrai que ni Bolzano ni Brentano, eux non plus, malgré la fascina- 
tion qu’ils n’ont pas cessé d’exercer sur Husserl jusqu’à la fin - il suffit de 
lire les hommages, mêlés de réticences, qu’il rend encore au premier, en 
1929, au 5 26 de Logique formelle et logique transcendantale (tr. 
Bachelard, pp. 116-1 18), et au second, en 1936, au 0 68 de Lu crise des 
sciences européennes (tr. Granel, pp. 262-264) - n’ont jamais pris pour lui 
une valeur exclusivement positive, tout au contraire, puisqu’il n’a pas cessé 
de considérer qu’ils étaient restés prisonniers, l’un comme l’autre, d’un 
certain positivisme », et même d’un certain << naturalisme », ce qui ne 
pouvait que leur interdire de comprendre la signification pourtant 
éminemment transcendantale des thèses mêmes qu’ils soutenaient. 

Mais avec Hilbert cependant cette sorte de contre-exemplarité s’est 
exercée d’une manière pire encore, puisqu’elle a pris effet en réalité deux 
fois, et la première fois, certes, sans que Husserl y ait été pour rien, car 
c’est bien plutôt lui qui s’en est retrouvé rapidement victime, ce qui n’a 
donc pu que mieux dissimuler ce qui s’est produit lors de la seconde, 
phénoménologiquement pourtant beaucoup plus essentielle, et où Husserl a 
su faire effectivement preuve d’initiative, mais pour la retourner assez 
malencontreusement contre lui-même : aussi cette valeur de référence 
canonique, inentamée et inentamable, en dépit des deux séries de traces en 
apparence exclusivement négatives qui l’ont recouverte, et qui en ont si 
longtemps obstrué l’accès, a-t-elle été presque entièrement effacée, et c’est 
donc sous elles qu’il faut enfin chercher aujourd’hui à la redécouvrir, en lui 
redonnant son aspect le plus neuf, et en posant par conséquent encore une 



LA PmOMÉNOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 85 

fois la question primordiale que Husserl lui-même avait été conduit si 
souvent à examiner en se plaçant sous le patronage direct de Hilbert: la 
phénoménologie est-elle axiomatisable ? 

I 

Ce qui a fait si gravement obstacle en effet à la compréhension du sens 
et de la portée d’une telle question, c’est son oblitération sous une autre, 
bien connue, et qui a reçu à peu près toujours une réponse négative, se 
trouvant liée à ce qu’il est possible d’appeler maintenant l’échec du 
programme de Hilbert, ou du moins la limitation considérable de son 
entreprise de fondation des mathématiques depuis qu’en 1931 Gode1 a 
démontré l’impossibilité de démontrer par des procédés finitistes la non- 
contradiction de l’arithmétique, et plus généralement celle d’un système 
formel, à l’aide de leurs seules ressources. 

Car, comme deux ans plus tôt, au 0 31 de Logique formelle et logique 
transcendantale, Husserl avait paru lier le sort de sa << théorie des systèmes 
déductifs >> et donc de la << doctrine de la multiplicité >> à ce programme de 
Hilbert, en se référant notamment à l’idée d’un système << défini >> au moyen 
d’un << axiome de saturation », on en a vite conclu qu’il y avait eu là, de la 
part du fondateur de la phénoménologie transcendantale, un dogmatisme 
démenti par le progrès de la science mathématique, et qui aurait donc 
dévalorisé complètement la représentation qu’il s’était faite d’une 
<< ontologie formelle ». 

Quand Husserl avait affirmé en  effet un peu plus loin, au 0 35, que la 
mathesis universalis a toujours les moyens de répondre à une question 
comme celle-ci : 

Quand la totalité des propositions d’une science qui s’étendent à l’infini 
a-t-elle une forme unitaire systématique qui est constructible a priori au 
moyen de concepts logiques catégoriaux à partir d’un nombre fini de 
formes pures d’axiomes ? (tr. Bachelard, p. 140), 

il avait pris soin d’indiquer, quelques pages plus haut, qu’il ne faisait que 
suivre par là << la même direction >> que Hilbert (p. 132) ; et comme il avait 
aussi expliqué à ce même endroit que c’était là une conception qu’il avait 
commencé à se faire dès le semestre d’hiver 1901-1902 dans un double 
rapport fait à la société mathématique de Gottingen >> à propos des nombres 
imaginaires (p. 133) et qu’il avait répétée dans le Livre I des Idées de 1913 
au 5 72 (tr. Ricœur, p. 232) alors qu’elle lui avait défaut dans les Prolégo- 
mènes, il faisait donc état d’une prise d’attitude envers laquelle il s’était 
montré trop constamment fidèle pendant plus de trente ans pour qu’elle 



86 JACQUES ENGLISH 

n’ait pu être chez lui qu’un accident, sans donc avoir une réelle significa- 
tion. L’échec de Hilbert, ou tout au moins de l’exemplarité de son axioma- 
tique finitiste, serait ainsi supposé devoir entraîner du même coup celui de 
Husserl, ou en tout cas celui du modèle sur lequel il avait cru pouvoir 
s’appuyer pour fonder sa propre ontologie analytique. 

Et comme, d’autre part, mais cette fois du côté de la discipline qui doit 
traiter du versant subjectif de la corrélation intentionnelle, c’est Husserl 
lui-même qui a tenu à prendre les devants, en soutenant, dans les termes les 
plus exprès, dès 191 1, et à un endroit qui n’a rien de quelconque puisqu’il 
s’agit des derniers mots du fameux article-programme paru dans la Revue 
Logos : La philosophie comme science rigoureuse, qu’il ne faut pas 
<< surestimer >> les << méthodes >> des mathématiques, qui ne peuvent être 
qu’ <<indirectes >>, en méconnaissant << la valeur des appréhensions directes >> 
- car, en réalité, 

l’appréhension phénoméno logique des essences ouvre un champ illimité 
de travail et donne le jour à une science qui, sans la moindre méthode 
recourant aux mathématiques et à la symbolisation indirecte, sans 
l’appareil déductif et démonstratif, parvient à une profusion de connais- 
sances absolument rigoureuses et décisives pour toute philosophie à 
venir (tr. De Launay, pp. 85-86) -, 

il semblerait encore plus absurde aujourd’hui, pour redonner sens à 
l’héritage husserlien, de vouloir continuer à se rapporter à un modèle qu’il 
aurait lui-même le premier condamné catégoriquement, d’autant plus que 
ce genre de déclaration n’a pas été, là non plus, sous la plume de Husserl, 
exceptionnel, mais qu’il est revenu régulièrement jusqu’en 1936 c o m e  un 
leitmotiv incessant, dont jamais il n’a remis en cause le bien-fondé : rigou- 
reuse, certes, la philosophie phénoménologique devait l’être ; mais 
axiomatisable, certainement pas : elle devait même, bien plutôt, pour 
préserver sa méthode constitutivement intuitive, s ’interdire par principe 
une pareille possibilité. 

Mais pourtant la constance même aussi d’une telle dénégation, sa 
perpétuelle rémanence, qui va jusqu’à pousser Husserl à dénoncer dans La 
crise des sciences européennes al’idôlatrie d’une logique qui ne se 
comprend plus elle-même >> ( 5  55, tr. Granel, p. 216), alors qu’ 

une mathématique universelle ne peut pas posséder la dignité d’une 
évidence effective, c’est-à-dire d’une vue de l’essence puisée à une 
donation de soi-même directe (à une intuition éprouvante) ( Q  51, p. 197), 

n’est-elle pas le symptôme d’une obsession qui a beaucoup moins pour 
sens, selon toute vraisemblance, de proroger une pareille condamnation 
contre l’ontologie formelle dans le droit qu’elle prétendrait avoir à servir de 
modèle à la phénoménologie transcendantale que de dresser un constat de 



LA PHÉNOMÉNOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 87 

carence en face de cette phénoménologie elle-même dans l’état actuel où 
elle se trouve, parce qu’il se pourrait en effet qu’elle n’ait pas les moyens 
de voir s’ouvrir devant elle un avenir qui soit positif si elle n’apprend 
d’abord à remédier aux très graves insuffisances de sa propre méthode 
intuitive, en s’engageant, comme le dit le titre du 9 52 de La crise, dans de 
<<nouvelles méditations radicales », à la suite des << paradoxes incompré- 
hensibles >> sur lesquels elle ne peut très vite que déboucher ? 

Car, et c’est bien là que la figure tutélaire de Hilbert apparaît comme le 
seul lien possible entre celle de Brentano et celle de Bolzano, dès lors qu’il 
doit s’agir de faire apparaître << l’a priori universel de la corrélation >> (9 46 
de La crise), comment pouvoir à la fois maintenir l’affirmation que la 
phénoménologie, pour être une << science rigoureuse », devra prendre néces- 
sairement appui sur des << essences >> et sur des << rapports entre des 
essences », et soutenir que cet ensemble de << lois d’essence >> auquel le 
traitement des vécus subjectifs aura désormais à être méthodiquement 
soumis, devrait toutefois ne plus avoir quoi que ce soit de commun avec ce 
qui relèverait d’un a priori analytique formel, sous prétexte que cet apriori, 
par son caractère objectif, n’y serait pas transposable ? 

Si en effet le reste de << naturalisme B qui avait si gravement entaché 
encore le projet de réforme de la psychologie >> entrepris par Brentano ne 
pourra être définitivement dissous que par l’application la plus stricte d’une 
réduction transcendantale, faut-il pour autant en conclure que la mise hors 
circuit de l’univers objectif doive se faire dans des conditions rigoureuse- 
ment équivalentes pour le monde des << choses >> et pour celui des << idées >>, 
pour 1’ apriori synthétique matériel et pour l’apriori analytique formel, 
comme si le rapport de l’intentionnalité à l’un et à l’autre était identique ? 
Ou ne faut-il pas précisément, et tel fut bien le sens même de tout l’iti- 
néraire suivi par Husserl au cours de la première période de son évolution 
de 1886 à 1896, avant qu’il ne rencontre Hilbert, et lorsqu’il comprit enfin 
qu’il devait se placer sous le patronage de Bolzano, prendre en considéra- 
tion ce fait absolument essentiel que l’axe téléologique central qui traverse 
tout le développement intentionnel ne consiste pas seulement, comme 
Brentano avait eu raison de le montrer, à passer transversalement des 
<<représentations >> aux <<jugements », mais aussi it s’élever verticalement 
des << phénomènes physiques >> aux << phénomènes psychiques », de sorte 
qu’à terme, inévitablement, ces << phénomènes psychiques D sont amenés, 
dans de pareils <<jugements », à formuler des << propositions >> qui doivent 
alors se rappater à des vérités en soi », donc à des << représentations D non 
plus subjectives, mais objectives, et uniquement justiciables d’une logique, 
étant ordonnées en effet entre elles selon des rapports qui ne peuvent pas 
varier selon les différents individus singuliers, comme l’avait si bien 
compris Bolzano, qui avait corrigé ainsi, ou plutôt complété à l’avance, ce 



88 JACQUES ENGLISH 

qu’il devait y avoir, trente ans après la publication de sa Doctrine de la 
science, de si cruellement inabouti dans la Psychologie de Brentano ? 

Mais toutefois, dès l’instant où, à l’inverse aussi, tous les phénomènes 
subjectifs dans leur ensemble sont supposés devoir faire à leur tour l’objet 
d’un traitement explicite, tâche dont Bolzano n’avait nullement nié la 
nécessité, mais qu’il n’avait pas tenu pour la sienne, alors que c’est celle-là 
mi3me que Brentano, lui, allait revendiquer, comment admettre que l’orien- 
tation thématique du phénoménologue, en revenant en deçà du positionne- 
ment de ces << vérités en soi », donc aux niveaux téléologiques supérieurs de 
l’intentionnalité, se trouve purement et simplement condamnée, pour cela, 
à ne plus pouvoir être une << science », un << savoir >> ou une << doctrine D ? En 
redescendant vers les niveaux généalogiques inférieurs;, donc vers les 
<<phénomènes physiques », là où l’intentionnalité voit surgir devant elle, à 
titre de synthèses matérielles, des << choses », pourquoi devrait-elle être 
obligée à renoncer à tout idéal de rigueur dans les séries de descriptions 
qu’elle devrait entreprendre ? Ou ne faudrait-il pas considérer bien plutôt 
que, pour qu’une telle entreprise ait une chance quelconque d’aboutir, elle 
doit donner lieu, elle aussi, à l’établissement de certaines << vérités », celui 
des << vérités phénoménologiques >> ? 

Or, comment classer toutes ces << vérités >> les unes par rapport aux 
autres ? Si l’intentionnalité phénoménologique doit conférer elle aussi un 
privilège, même si ce n’est que réflexivement et non plus spontanément, à 
son axe d’orientation téléologique, dans la saisie des << lois d’essence >> 
qu’elle doit découvrir, sur son axe généalogique, qui peut seulement lui 
fournir des exemples concrets de << vécus singuliers individuels », comment 
pourra-t-elle s’orienter en effet dans un pareil labyrinthe ? N’ aura-t-elle pas 
à suivre ici aussi une méthode consistant à s’arracher à la multiplicité 
disparate de ses premières données, prélevées sur l’infini actuel du 
mouvement de temporalisation qui les traverse, afin de parvenir ainsi à les 
exposer dans des conditions qui soient théoriquement satisfaisantes, en 
définissant chacune d’entre elles selon l’emplacement invariant qu’elle 
occupe dans l’unité de ce développement généalogique et téléologique, et 
en finissant donc par les intégrer dans une M typologie B analogue, au moins 
par sa rigueur, à celle des figures de la géométrie ? 

Or, pourquoi ne se permettrait-elle pas d’introduire, en plus, des 
systèmes d’axiomes, pour faire varier les divers genres de rapports où, 
selon la flexibilité due à ces deux orientations, ces vécus peuvent entrer? 
N’y a-t-il pas là, même, la tâche d’une << eidétique subjective >> ? Et pour- 
quoi cette tâche n’aurait-elle pas, précisément, une affinité manifeste, là où, 
tour à tour, Brentano et Bolzano s’étaient montrés défaillants, avec 
l’entreprise qu’avait menée Hilbert ? Se demander, comme le fit si souvent 
Husserl à partir de 1899, si la phénoménologie était ou non axiomatisable, 



LA PHÉNOMÉNOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 89 

n’était-ce pas, de sa part, reconnaître qu’il voulait faire subir à cette phéno- 
ménologie naissante, mais qui commençait tout de même à accumuler déjà 
un certain nombre de résultats, une mutation tout à fait comparable à celle 
que Hilbert avait voulu, lui, faire subir à l’ensemble des vérités géo- 
métriques qui lui avaient été transmises, et derrière lesquelles il avait fait 
surgir un système de structures extrêmement puissant, dont l’apparition 
tdéologique dans l’histoire des mathématiques, et quelle qu’en ait été 
ultérieurement la limitation, ne devait plus être, à titre de modèle, remise en 
cause ? 

On risquerait en effet aujourd’hui d’appréhender dans l’ordre inverse 
de celui de leur véritable signification historique, et le processus téléo- 
logique de fondation de sens de la géométrie qui a été accompli 
originairement par Hilbert, si on le considérait uniquement en fonction de 
cette contre-exemplarité qu’ensuite elle a pu connaître à cause de son 
impuissance à aboutir dans la direction qu’elle espérait, et le processus 
téléologique de fondation de sens de la phénoménologie qui a été accompli 
originairement par Husserl, si on le considérait lui aussi uniquement en 
fonction de cette sorte de contre-exemplarité redoublée par laquelle un 
modèle d’ontologie formelle, de toute manière dans ses propres limites déjà 
dévalorisé, aurait été considéré par le fondateur lui-même de la phéno- 
ménologie comme inapte à remplir quelque fonction canonique que ce soit 
dans l’établissement ultérieur d’une typologie générale des vécus. 

Car c’est bien plutôt dans le double en deçà de l’avénement même de 
ces deux modèles, si fortement liés au projet d’une axiomatique, sur le 
domaine de l’ontologie et sur celui de la phénoménologie, qu’il faut 
chercher à revenir, afin d’essayer de savoir, et quitte à braver pour cela 
l’interdit même brandi par Husserl, si l’état d’inachèvement où a été laissée 
depuis si longtemps sa théorie générale de 1 ’intentionnalité, située à 
l’entrecroisement de ces deux domaines, n’est pas dû précisément à une 
telle absence de relecture, rétrograde sans doute dans tous les sens du 
terme, mais qui cependant, à terme, pourrait se révéler primordiale pour 
toute entreprise visant à penser conceptuellement, c’est-à-dire, en l’occur- 
rence, axiomatiquement, 1 ’unité de la phénoménologie, par delà le 
dédoublement des héritages qu’elle a d’abord reçus de Brentano et de 
Bolzano, et donc en se replaçant résolument sous l’autorité de Hilbert. 

II 

I1 serait en effet déjà impossible de comprendre quel choc a dû ressentir 
Husserl lorsqu’il a pris connaissance du livre de Hilbert, paru en 1899, les 
Fondements de la géométrie, si l’on ne se rapportait pas à l’itinéraire si 



90 JACQUES ENGLISH 

complexe qu’au cours des quinze années qui avaient précédé il avait lui- 
même suivi, sur la voie qui devait le conduire à la découverte d’un a priori 
subjectif, placé traversalement en retrait sans doute par rapport aux deux 
apriori objectifs, et pourtant insaisissable aussi longtemps que l’apriori 
objectif ana2ytico-formeZ n’aurait pas été d’abord verticalement détaché, et 
dans les deux sens, du bas vers le haut et du haut vers le bas, de l’apriori 
synthético-matériel. Car l’axiomatique n’a nullement été pour Husserl un 
modèle de référence que seul Hilbert, et donc assez tardivement, lui aurait 
fait connaître : elle a été en réalité chez lui un thème de réflexion qui est 
apparu très tôt, et ceci, assurément, est très compréhensible, puisqu’il fut 
d’abord un mathématicien professionnel, en exerçant la fonction d’assitant 
à l’université de Berlin auprès de Weierstrass ; mais les conditions toute- 
fois dans lesquelles il rencontra pour la première fois l’axiomatique, avant 
qu’il n’ait encore découvert l’œuvre de Hilbert, déterminaient déjà virtuel- 
lement le genre de problématisation sur lequel elle allait le faire déboucher, 
comme si tout l’avenir de sa trajectoire future s’y trouvait inscrit. 

Ce qui caractérisa en effet la manière dont fut introduite, à cette 
époque, dans l’ensemble du champ des considérations de Husserl, une 
pareille référence à l’axiomatique, c’est qu’elle ne put intervenir que dans 
un second temps ; car, pendant tout un premier moment, qui a correspondu 
en gros à l’élaboration des deux parties du tome I de la Philosophie de 
1 ’arithmétique, elle ne pouvait s’y trouver qu’entièrement absente, puisque 
Husserl suivait alors une direction qui, partant de l’arithmétique telle 
qu’elle était déjà donnée, mais sans avoir jamais été interrogée encore sur 
l’ordre même de ses propres structures formelles, tendait à remonter vers 
les soubassements intuitifs originaires d’où ensuite elle avait dû dériver, 
pour rétablir ainsi une liaison avec les niveaux généalogiques inférieurs du 
fonctionnement intentionnel, quand celui-ci, primitivement, a à constituer 
des choses comme des << touts », à partir de l’appréhension du sens de leurs 
<<parties physiques et métaphysiques ». 

C’était pax conséquent alors avec 1 ’a priori synthétique matériel que 
les vécus subjectifs étaient supposés avoir le plus d’afinité, position à 
laquelle Husserl, beaucoup plus tard, à l’autre extrémité de sa carrière, 
semblera vouloir revenir cycliquement dans La crise, de sorte que le pro- 
blème de la fondation de l’arithmétique ne devrait s’interpréter que comme 
un problème de substitution, celui consistant à remplacer la suite des 
<< représentations propres », qui portent, ou qui devraient continuer à porter, 
sur les nombres intuitivement saisissables, mais qui très vite, au delà d’une 
certaine limite, en deviennent incapables, par certains dispositifs de 

représentations impropres », purement << symboliques », et donc ordonnés 
alors suivant les seules règles techniques d’un algorithme, visant à être, 
d’un simple point de vue signitif, les plus efficaces possible. 



LA PHÉNOMÉNOLOGIE EST-ELLE AXIOMATEABLE ? 91 

I1 est vrai que la Première Partie de l’ouvrage montre déjà comment, au 
centre même de tout ce développement de l’intentionnalité, il s’est produit 
une bifurcation qui n’a pas conduit seulement la conscience à viser des 
<< abstracta >> au dessus de ses << concreta », mais à substituer des abstracta 
formels à ses abstracta matériels, à la suite d’un changement de genre de 
<< visée >> au terme duquel elle se rapporte uniquement, à chaque fois, à un 
«quelque chose quelconque», ce qui lui permet de constituer des 
<< ensembles », pouvant devenir ensuite eux-mêmes des multiplicités D 
dénombrables ; mais la Seconde Partie tend, elle, à montrer qu’étant donné 
le seuil de la distinguabilité perceptive, il ne peut pas y avoir Ià d’autre 
difficulté majeure à résoudre - et ce n’en est en réalité pas une d’un point 
de vue intrinsèquement << logique >> - que celle de poursuivre indéfiniment 
la construction de la suite des nombres entiers par des moyens artificiels. 
L’arithmétique serait donc un << art» et non pas une << science >> : les 
<< sources logiques de l’arithmétique générale >> se situeraient exclusivement 
dans un processus de << formations symboliques de nombre », et la << théorie 
générale des opérations D qui y serait associée ne consisterait qu’en «un 
mécanisme de calcul sans vide », portant non pas sur des << concepts », mais 
sur des << signes de concepts >> (tr. pp. 349-350). 

Or, que ce soit là une position intenable, restreignant d’une manière 
inadmissible les multiples possibilités d’organisation logique propres aux 
différentes sortes de nombre, dès lors que les opérations inverses de 
l’addition, de la multiplication et de l’élévation à la puissance se trouvent 
introduites elles aussi, Husserl s’en aperçut rapidement, et avant même, en 
tout cas, d’avoir lu la recension de Frege du tome 1 de sa Philosophie de 
l’arithmétique, puisque de nombreux textes qu’il écrivit dès 1890 en vue 
du tome II ,  et qui se trouvent maintenant publiés dans le vol.XX1 des 
Husserliana (en particulier le Texte no 10, intitulé Essais pour délimiter le 
concept général de grandeur et de nombre, pp. 69-91, où les thèses de 
Bolzano se trouvent étudiées de près, à côté celles de Cantor), marquent, 
dans son attitude, une inflexion caractéristique en direction de la recon- 
naissance de certaines structures formelles qui n’ont plus rien à voir avec 
un problème de désignation extrinsèque (comme le montre également le 
Texte no 11, de 1891-1 892, qui définit maintenant la << multiplicité B par un 
<<concept logique de genre », pp. 92-105). 

Manifestement le centre de gravité de la problématique husserlienne, 
au cours de ces années-là, se déplace verticalement de l’apriori synthétique 
matériel vers l’apriori analytique formel, en redonnant corrélativement la 
prééminence au << processus abstractif D de la Première Partie du tome I de 
la Philosophie de Z’arithmétique sur le processus signitif >> de la Seconde, 
mais toutefois en procédant aussi à une telle réouverture et de ces inter- 
valles verticaux, concernant, eux, avant tout, les rapports de fondation des 



92 JACQUES ENGLISH 

deux genres extrêmes de régions ontologiques, et des intervalles trans- 
versaux par lesquels, en tout état de cause, les vécus intentionnels doivent 
eux aussi à leur façon s’y rattacher, qu’elle déstabilise du même coup, et de 
l’intérieur, un pareil ensemble, en rendant sa description complète, c’est-à- 
dire rapportée à la totalité de ses structures, de plus en plus difficile. 

Mais ce n’est pas cependant par l’intermédiaire de l’arithmétique que la 
jonction de cet immense champ de problématisation avec l’axiomatique 
devait se faire, et c’est sans aucun doute pourquoi Hilbert, plus que Frege, 
prit une telle valeur exemplaire aux yeux de Husserl ; c’est avec la géo- 
métrie, car, à la fin de 1892 ou au début de 1893, Husserl eut soudain envie 
d’écrire un livre sur l’espace, ou de récrire le livre que Stumpf, qui l’avait 
habilité à Halle en 1887, avait déjà écrit, lui, en 1873 : Sur l’origine psycho- 
logique de la représentation de 1 ’espace, en en conservant assurément 
comme thème central l’idée d’une fondation de 1’ <<espace géométrique >> 
sur 1’ <<espace intuitif >> (Textes no 5 et no 6 de la Seconde Partie de Hua 
XXI, pp.275-293), mais en montrant aussi et surtout comment il s’est 
produit, à travers les différents seuils de ce mouvement fondateur même, 
toute une série de transformations qui ont conduit à une << géométrie pure », 
cette (< géométrie pure >> ne pouvant être, comme le déclare en toute netteté 
un texte datant probablement de 1893 (Texte no 8, p. 296) qu’une << science 
purement apriorique ». 

Or, précise à son tour un texte datant, lui, de la fin de 1894 (Texte no 7, 
p. 295), et qui continue à faire coexister, mais sur le mode d’une opposition, 
et non plus sur celui d’un déplacement par substitution, la référence à la 
<<symbolisation», comme cela avait été le cas dans la Philosophie de 
1 ’arithmétique, et celle à I’ << apriori », c o m e  cela devait le devenir dans 
les Prolégomènes, 

un exposé scientique de la géométrie doit exactement opposer symbole 
et chose ; il doit, par des axiomes rigoureux et en se fondant sur ceux-ci 
par un processus purement formel, exclure les erreurs et montrer dans 
ses limites le processus intuitif (la formation historique de la chose est 
elle aussi à examiner brièvement) ; 

car, entre ces deux processus, il ne peut y avoir qu’une relation d’analogie, 
puisque << pour le domaine propre de déduction, la preuve formelle seule est 
rigoureuse ». 

Mais c’est même jusqu’aux années 1889-1890 qu’il faut faire remonter 
cet intérêt du jeune Husserl, et dans des termes beaucoup plus expressifs 
encore, pour l’axiomatique, puisqu’un long fragment de trente-cinq pages 
(Hua XXI, pp. 3 12-347), extrait d’un cours intitulé : Questions choisies de 
philosophie des mathématiques, et auquel l’éditeur a donné pour titre : 
Coup d’œil historique sur le développement de la géométrie, porte directe- 
ment, à l’occasion d’une étude qui traite des Éléments d’Euclide, sur les 



LA PHÉNOMÉNOLOGIE EST-ELLE AXIOMATiSABLE ? 93 

notions de définition, d’axiome et de postulat, pour discuter ensuite les 
conceptions de Gauss et de Riemann, et sans omettre de s’interroger sur le 
statut à accorder aux géométries non euclidiennes. 

Cependant le texte le plus prémonitoire de ce que sera l’axiomatique de 
Hilbert, ou qui peut tout au moins faire comprendre la fascination que 
devait ressentir Husserl quand il la découvrit, a été écrit aux environs de 
1892-1893 ; car, par l’interrogation qui s’y trouve menée sur les << présup- 
positions de la géométrie >> (Hua XXI, pp. 348-389), il conduit Husserl à 
poser la question de savoir s’il n’y a pas là un immense domaine de 
concepts qui n ’ont pas encore été pensés, et qui restent donc encore à peu 
près entièrement à définir derrière cette géométrie telle qu’elle a été 
transmise par la tradition, et qui donc se révélerait, du point de vue de deux 
téléologies et non pas d’une seule, doublement incomplète, du point de vue 
d’abord de la téléologie formelle qui implicitement la sous-tendait, mais 
sans qu’elle ait pu s’en rendre compte, dans les dimensions de l’ontologie 
idéale où directement elle évoluait ou croyait pouvoir évoluer, et du point 
de vue ensuite d’une téléologie, faut-il dire, comme Husserl ici, << histori- 
que », ou, comme il le dira plus tard, << phénoménologique », puisque ce qui 
s’est trouvé ainsi dissimulé, c’est l’ensemble des opérations intentionnelles 
qui ont elles-mêmes sous-tendu cette formalisation secrète, dans un 
arrière-fond qu’il faut donc supposer plus reculé encore. 

m 
C’est bien en effet à travers le prisme d’une double exemplarité que 

Husserl, quand il a lu les Fondements de la géométrie, a dû découvrir la 
relation affine qui ne pouvait manquer d’exister entre cette méthode 
axiomatique que Hilbert désormais cherchait à faire prévaloir dans le 
domaine des mathématiques et celle que lui-même, Husserl, aurait de son 
côté à imposer dans les dimensions non plus d’une simple psychologie 
intentionnelle, comme n’importe quel autre élève de Brentano, mais dans 
celles, à peu près encore entièrement à ouvrir, d’une authentique phéno- 
ménologie. Car, en montrant, dès le Chapitre I de son ouvrage, comment 
les véritables notions fondamentales de la géométrie devaient être doréna- 
vant trouvées dans cinq groupes d’axiomes : ceux de l’appartenance, ceux 
de l’ordre, ceux de la congruence, celui des parallèles et ceux de la 
continuité, Hilbert paraissait arracher à une sorte d’oubli immémorial, ou 
tout au moins de semi-oubli depuis Euclide et Archimède, l’ensemble des 
soubassements formels sans lesquels jamais la géométrie n’aurait pu 
exister, et qui pourtant n’avaient jamais non plus été énoncés encore 
explicitement en tant que tels, ni dans leur intégralité. 



94 JACQUES ENGLISH 

Définir en effet, pour commencer, des notions apparemment aussi 
simples que le point, la droite, le plan, mais pour y dégager aussitôt, toute- 
fois, de façon rigoureuse, un tel ensemble de groupes d’axiomes, et en 
montrant ainsi tous les liens qui les enveloppent dans une totalité 
cohérente, dont les structures, latentes seulement jusque-là, peuvent alors 
apparaître pour la première fois en pleine lumière, comment cette tâche 
aurait-elle pu ne pas enthousiasmer quelqu’un qui avait compris, lui aussi, 
que ce n’est que par une telle entreprise de manifestation, au sens le plus 
précis du terme, que tout ce qui doit relever d’un modèle analytique 
d’ordonnance formelle pourrait faire prévaloir de façon définitive sa spéci- 
ficité, contre toute menace de confusion qui pourrait  exercer sur lui avec 
l’autre modèle d’organisation, d’ordre, lui, synthétique et matériel ? 

Car il ne s’agissait pas tant, par là, d’un ensemble d’<<essences», 
supposées tôt ou tard immédiatement évidentes, et donc ainsi plus ou 
moins hypostasiées déjà, comme dans la conception traditionnelle du 
<<réalisme platonicien D telle qu’elle devait être évoquée au 3 7 de la IIe 
Recherche logique, que du résultat d’une véritable productiofi intention- 
nelle, qui peut se fonder certes sur des structures ontologiques, investies 
d’une autonomie logique totale, ainsi que le prouvent assez, au Chapitre II, 
les rapports de << compatibilité >> et d’ «indépendance >> qui sont introduits 
entre ces axiomes, mais qui n’en continue pas moins à prendre une signifi- 
cation éminemment << apophantique », du fait même de ce mouvement 
qu’elle doit accomplir pour les révéler afin de les faire basculer dans un 
traitement thématique direct, et qui se situe donc au terme téléologique 
ultime de l’ensemble des déplacements qui n’avaient pu faire encore au 
mieux jusque-là qu’y conduire. 

Mais c’est peut-être aux Chapitres VI et VII, consacrés à l’étude 
respective des théorèmes de Desargues et de Pascal, que ce double efSort, 
<< apophantique >> et << ontologique », par rapport à une traditionnalité à la 
téléologie encore inaboutie, manifeste probablement le mieux son caractère 
éclairant, en faisant resurgir, derrière ce qui n’aurait pu sembler autrement 
qu’une curiosité mathématique, relevant de l’érudition, les structures 
logiques d’un gigantesque arrière-fond, dont certains effets sans doute 
avaient filtré jusqu’alors dans la mathématique classique, mais sans y 
occuper cependant la première place qui aurait dû leur revenir, mais qu’il 
était encore impossible de leur attribuer, faute de cet ultime déploiement 
jusqu’à leur << idée pleine », ainsi que le dira, dans sa première Section, 
Logique formelle et logique transcendantale . 

Et comme Hilbert déclarait dans sa Conclusion (tr. Rossier, p. 174) 
qu’il fallait considérer son ouvrage comme une << étude critique des prin- 
cipes de la géométrie », en ajoutant même, par une anticipation qui était 
caractéristique, que << dans les mathématiques modernes, les questions 



LA PKÉNOMÉNOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 95 

posées par l’impossibilité de certaines solutions ou l’insolubilité de 
quelques problèmes jouent un rôle de premier plan », il n’y a aucun mal à 
comprendre pourquoi Husserl (qui adressa à Hilbert sa première lettre très 
vite après l’avoir lu, le 27 décembre 1899, en abordant le problème des 
<<définitions >>) ne put être marqué, sur le coup, à la fois comme mathé- 
maticien et comme phénoménologue, que par la double exemplarité 
positive d’un tel projet. 

Mais une dissociation, ici, ne pouvait pas non plus, assez rapidement, 
ne pas intervenir, et sinon remettre en cause, d’une façon radicale, la 
validité du report d’un pareil modèle du domaine de l’ontologie formelle 
sur celui de la fiture phénoménologie transcendantale, du moins en limiter 
considérablement la portée, et cela à un moment où pourtant la dépendance 
de Husserl par rapport à certaines thèses beaucoup plus précises de Hilbert 
se renforçait, à la suite de son départ de Halle et de son arrivée, en octobre 
1901, à l’université de Gottingen, où Hilbert enseignait déjà, et dont il 
devint donc le collègue. 

Le 5 novembre, en effet, Husserl assista à la Société mathématique de 
l’université de Gottingen à une conférence de Hilbert sur << la fermeture des 
systèmes d’axiomes », et lui-même, peu de temps après, fut invité à en 
prononcer une, et même deux, la première portant sur la notion de 
<< multiplicité définie », dont les Trois études sur la définitude, récrites 
probablement un peu plus tard (et traduites dans les Articles sur lu logique 
avec un texte complémentaire sur << le domaine d’un système d’axiomes », 
pp. 5 15-546) ont dû former essentiellement le contenu, et la seconde, signa- 
lée par K. Schuhmann dans sa Husserl-Chronik (p. 68), prenant appui, elle, 
sur des manuscrits plus anciens (ceux mentionnés plus haut), et pour 
confirmer ainsi la convergence entre les intérêts respectifs de ces deux 
membres éminents de la communauté universitaire de Gottingen avant 
même qu’ils n’eussent fait connaissance l’un de l’autre. 

Mais précisément en quoi désormais une telle convergence pouvait-elle 
consister, dès lors qu’à la suite des Prolégomènes à la logique pure, dont 
l’élaboration en fait remontait déjà à quatre ans plus tôt, en 1896, Husserl 
avait complètement corrigé ce que certaines de ses affirmations de 1891 
avaient eu d’inadmissible, puisque de toute manière, maintenant qu’il avait 
ainsi rééchelonné verticalement toutes les dis tances séparant l’apriori 
analytique formel de l’apriori synthétique matériel, ce qui n’était somme 
toute pour lui qu’une condition préalable, il se trouvait affronté à sa 
véritable problématique, celle du rééchelonnement transversal des di fé-  



96 JACQUES ENGLISH 

rentes opérations intentionnelles ayant provoqué primitivement ce 
dédoublement des apriori objectifs, mais à partir des dimensions d’un autre 
milieu, également apriorique sans doute, mais occupé, lui, par une subjec- 
tivité opérante ? 

Car il est certes possible de constater l’impact du modèle axiomatique, 
ainsi commun à Hilbert et à Husserl, sur le genre même de composition de 
la IIIe Recherche logique, De la théorie des touts et des parties, et plus 
particulièrement au début du chapitre II, au 0 14, où Husserl commence par 
souligner le << grand intérêt scientifique que comporte, dans quelque 
domaine que ce soit, la constitution d’un système théorique déductif >>, et 
où ensuite, pour le prouver sur le cas précis du problème qu’il traite alors, 
celui des rapports entre les << parties physiques et métaphysiques.» hérité de 
la Philosophie de Z’arithrnétique, il procède par << définitions >> et par 
<( théorèmes ». Et il va même jusqu’à articuler, dans les termes les plus 
exprès, l’attitude qu’il prend ici, sur ce qu’il venait de dire à la fin du 
paragraphe précédent, le dernier du chapitre I ,  où il avait parlé des 
G déterminations temporelles >> et des groupes de coexistence ou de 
succession >> où elles peuvent entrer, de sorte qu’il semblait bien supposer 
qu’il n’y avait pas là simplement des lois de dépendance et d’indépendance 
valables pour les parties et les touts qui apparaissent dans l’espace, mais 
aussi pour celles et ceux qui relèvent du temps immanent, ainsi que le 
précisera avec force une addition de la Seconde édition de 19 13 : 

Dans la sphère des événements phénoménologiques du flux de 
conscience, nous trouvons des exemples illustrant la dépendance dont 
nous venons de parler avec la loi d’essence selon laquelle tout 
“maintenant” de conscience actuel rempli se mue nécessairement et 
continuellement en un passé immédiat ; loi stipulant, par conséquent, 
que le présent de conscience fait appel de façon continue à l’avenir de 
conscience (tr. RL II**, p. 43). 

Or, qu’il n’y ait nullement eu là une déclaration isolée, mais bien plutôt 
une présupposition essentielle, c’est ce que montre assez une autre addition 
similaire, au début de ce même 0 14, puisqu’elle affirme que << la loi >> qui se 
trouve ainsi <<énoncée>> ne doit pas être considérée comme «une loi 
d’essence immédiate », étant en effet << susceptible, comme maintes lois 
analogues, d’une démonstration a priori >> ; car, avait dit déjà la Première 
édition, 

rien ne peut mettre davantage en lumière la valeur des déterminations 
exactes que la possibilité de fonder déductivement de telles propositions 
qui nous sont familières sous un autre vêtement. 

Faudrait-il donc croire que la phénoménologie doive elle aussi nécessaire- 
ment s’ordonner selon le modèle d’une construction axiomatique pour 



LA PHl?NOMÉNOLOGJE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 97 

arracher les vérités familières >> sur lesquelles elle doit commencer par 
prendre appui, mais qui nous sont sans doute aussi trop immédiatement 
proches pour que nous puissions en prendre aussitôt explicitement 
connaissance, à cet état précisément de dissimulation suivant lequel elles se 
présentent ainsi à nous, ou plutôt elles ne se présentent pas, et pour les 
intégrer toutes, les unes après les autres, dans un ensemble de «défini- 
tions >> et de << théorèmes >> ? 

Que le passage cité ici envisage bel et bien une pareille possibilité, il 
faudrait être évidemment aveugle pour ne pas le voir, mais avec toutefois 
aussi un rectificatif apporté simultanément par cette Seconde édition de 
1913, qui restreint au moins autant, en sens inverse, la portée de l’affirma- 
tion qui avait été ainsi ajoutée à la fin du $13 ; car la dernière phrase 
mentionnée de ce premier alinéa du $ 14 corrige à son tour l’adjectif 
<<exact », qui qualifiait les << déterminations D dont la valeur serait mieux 
mise en relief dans le cadre d’une << fondation déductive », par l’adjectif 
<<rigoureux », qui n’en est en rien l’’équivalent, tout au contraire, pour le 
Husserl de 1913, et qui donc, à sa façon, une fois rapporté à toute une série 
de déclarations datant d’après 1901, témoigne d’une attitude en réalité très 
sceptique de Husserl quant à la possibilité de l’emploi d’une telle méthode, 
lorsque même elle ne se trouve pas catégoriquement rejetée. 

V 

C’est qu’en effet, à partir du moment où l’intérêt fondamental de 
Husserl va prendre de plus en plus de recul par rapport à sa problématique 
liminaire des rapports entre les << lois matérielles D et les << lois formelles N 
des deux apriori objectifs, synthétique et analytique, dans les conditions où 
s’y employait encore cette IIIe Recherche, pour s’attacher désormais à 
l’étude de plus en plus exclusive «des vécus intentionnels et de leurs 
contenus », ainsi que va commencer à le faire, elle, la Ve Recherche, il va y 
avoir corrélativement une remise en cause de la valeur du modèle de 
l’eidétique objective, refusée non pas assurément en tant qu’eidétique, mais 
en tant qu’elle pourrait conduire à croire, un peu trop naïvement, qu’il n’y 
aurait aucune modification à y opérer lorsque le phénoménologue repasse- 
rait du milieu des << étants », ou même de celui des << apparaissants », à cette 
<< sphère des événements phénoménologiques du flux de conscience >> ; car 
elle devrait sans doute pouvoir prétendre de plein droit à la << rigueur », mais 
non pas cependant à 1’ <<exactitude », parce qu’elle serait essentiellement 
constituée de rapports de fondation entre des modalités », comme va le 
montrer la VieRecherche, et parce que le meilleur modèle peut-être après 
tout pour comprendre une pareille ordonnance serait celui d’une 



98 JACQUES ENGLISH 

<<grammaire », ou encore d’une << théorie des formes », et non pas celui 
d’une << arithmétique D ou d’une << géométrie », comme l’avait laissé entre- 
voir la IVe Recherche. 

Les deux premières Recherches en effet avaient très minutieusement 
corrigé, et par un chassé-croisé déjà assez significatif de l’état d’extrême 
entrelacement de ces deux sous-problématiques locales, la Première la 
Seconde Partie de la Philosophie de l’arithmétique, c’est-à-dire la solution 
alors apportée à la problématique du << processus signitif >> avec le passage 
des représentations << propres N à celles qui sont << impropres », la Seconde la 
Première Partie, c’est-à-dire la solution apportée à la problématique du 
<<processus abstractif >> avec le passage des représentations << concrètes D 
aux représentations << abstraites >> ; et il y avait eu alors indiscutablement, 
dans les deux cas, un rééquilibrage thématique de l’ensemble du fonction- 
nement intentionnel vers les niveaux téléologiques supérieurs, et cela en 
liaison étroite évidemment avec l’effort mené pour mieux dégager, sur le 
versant objectif de la corrélation intentionnelle, la spécificité verticale des 
<<lois formelles >> par rapport aux << lois matérielles », ce qui explique préci- 
sément la valeur de modèle conférée à l’apriori analytique dans la IIIe 
Recherche, même lorsqu’il s’agissait de décrire ce qui se passait dans le 
domaine synthétique des choses. 

Or, assurément, la IVe Recherche ne veut être tout d’abord qu’une 
application des résultats qui ont été établis dans la IIIe sur le champ 
éminemment complexe des << significations », pour montrer qu’il existe là 
aussi des << lois apriori >> ; mais toutefois le centre de la perspective se met 
aussi à s’y déplacer d’une façon sensible, puisque, << dans le domaine de la 
grammaire générale », il faut bien prendre en considération des << lois D qui 
portent sur << les modifications du signifier verbal », comme par exemple la 

suppositio materialis », avec les << prédicats modificatifs », et non pas 
<< déterminants », hérités de Brentano par l’intermédiaire de Twardowski, de 
sorte qu’en fait, derrière le problème de l’organisation des significations, il 
commence à s’en profiler ici un autre, situé en retrait, et beaucoup plus 
général, celui de l’ordonnance entre les différentes sortes de modifications 
de I ’intentionnalité, arrière-fond inépuisable, et auquel il n’est pourtant 
renvoyé ici que d’une façon oblique, mais comme c’était déjà le cas entre 
la modalité perceptive, degré-zéro de l’indication, lieu d’une simple mani- 
festation << propre », dans la Première Recherche, par opposition à l’imagi- 
nation et à la signification, de même que ce l’était aussi, mais cette fois 
entre la modalité perceptive et la modalité imaginaire, dans la Seconde 
Recherche, par opposition à la seule modalité qui puisse saisir, dans des 
représentations formelles abstraites, pour parler le vieux langage, l’unité 
idéale de l’espèce ». 



LA PH~NOM~~NOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 99 

Aussi n’est-ce pas vraiment encore de la Ve Recherche elle-même qu’il 
faut attendre les effets complets d’un tel changement d’orientation et, avec 
eux, ceux d’une formulation nouvelle des rapports entre la phénoménologie 
transcendantale et la méthode axiomatique, mais c’est de la Sixième ; car la 
Cinquième continue précisément toujours à s’exprimer à travers le voca- 
bulaire hérité de Brentano, suivant le découpage, transversal certes, mais 
encore très archaïque, des << représentations >> et des << jugements », alors 
qu’avec la dernière Recherche, la << percée >> en direction d’un traitement 
thématique direct de I’apriori subjectif se trouve beaucoup plus radicale- 
ment accomplie, puisque, comme devait le dire l’Esquisse d’une Préface de 
1913, << la méthode de l’analyse intentionnelle parvient à y être élaborée, le 
sens et le style général de la solution parviennent à y être reconnus>> 
(Articles sur la logique, p. 365), dans la mesure où, en effet, la reprise de la 
description des intervalles séparant << intention >> et << remplissement », 
amorcée dès 1893 dans les premiers textes purement << esthétiques D de 
Husserl (Sur les objets intentionnels, pp. 215-253), se trouve maintenant 
expressément associée, selon les analyses que développe le Q 14, au thème 
de la tripartition des modes de l’intentionnalité, avec le << signe », 1’ «ima- 
ge >> et la (< présentation de la chose elle-même ». 

Or il est sans doute encore possible à Husserl, au chapitre IV de cette 
même dernière Recherche, de continuer à s’intéresser de près aux rapports 
de << compatibilité >> et d’ <<incompatibilité B pouvant exister entre << signifi- 
cations possibles et impossibles », comme il l’avait déjà fait dans la IVe 
Recherche; et c’est ce qui explique que le 3 34 va y avoir pour titre 
«quelques axiomes »(tr. R L  II ***, pp. 139-140), comme si seule une 
formalisation rigoureuse de l’ensemble des règles qui doivent s’exercer ici 
sur la composition des significations pouvait, méthodologiquement, se 
révéler satisfaisante ; mais cependant, si désormais il doit ici s’agir aussi, et 
même surtout d’abord, d’une << fondation phénoménologique de la logique 
pure >>, et en suivant l’ordre qui a conduit des «intuitions sensibles >> aux 
<< intuitions catégoriales », sera-t-il possible de conserver tel quel ce modèle 
général d’ordonnance, ou est-ce que << les lois apriori de la pensée >>, pour 
parler comme le titre du chapitre VIII, ne vont pas requérir, parce qu’elles 
correspondent à d’autres exigences, l’intervention d’un archétype différent, 
qui pourra bien valoir encore, et même plus que jamais, comme une 
<<morphologie pure D - le Q 59 parle d’une << morphologie pure des intui- 
tions possibles >> (tr. pp. 218-219) -, mais qui sera beaucoup plus proche de 
la << grammaire >> que de l’axiomatique mathématique, en excluant, lui, et à 
la différence de 1’ << eidétique objective », tout idéal de déductivité ? 



100 JACQUES ENGLISH 

VI 

Tel est bien en effet le mouvement qui s’amorce dans les années qui 
suivent la publication des deux tomes des Recherches logiques, et qui va 
conduire Husserl, dans le Livre I des Idées, à rejeter la thèse suivant 
laquelle la phénoménologie pourrait être axiomatisable, et devrait même 
être axiomatisée, mais toutefois en relançant constamment aussi, comme en 
avant d’elle-même, à son avenir, cette possibilité pourtant interdite, au sens 
où elle serait la seule qui, au moins à titre d’analogon, pourrait la conduire 
à un développement pleinement positif, avec l’établissement d’une 
<<typologie >> à la fois rigoureuse et complète. 

Car il n’y a aucun doute à avoir sur la délimitation de l’emplacement 
canonique à partir duquel une telle << eidétique subjective >> devrait être 
élaborée : c’est, pour parler comme la fin de la Troisième Leçon du cours 
de 1907 sur L’idée de la phénoménologie, celle de la << sphère des origines >> 
ou << des données absolues », premier concept de l’apriori P auquel la 
phénoménologie puisse avoir à faire (tr. Lowith, p. 78), donc là même où 
l’intentionnalité, dans le milieu de sa temporalisation immanente, se 
constitue peu à peu, mais à l’intérieur d’elle-même, une multiplicité de 
champs transcendants, en apprenant à changer ses << modes de visée >> 
depuis son présent vivant, et donc par le jeu de ses modalisations 
perceptives, imaginaires et signitives, pour se donner ainsi ces (< ensembles 
tkléologiques >> que sont pour elle les << figures fondamentales >> au moyen 
desquelles elle connaît, et qui dérivent donc toutes de l’unité centrale de 
son << flux ». 

Mais la reformulation même, et maintenant radicale, d’une telle 
problématique - il suffit de la comparer à ce qu’elle était en 1893 dans les 
Appendices aux Études psychologiques pour la logique élémentaire avec la 
recherche d’une simple << classification des représentations >> suivant le style 
même de Brentano (Sur les objets intentionnels, pp. 255-261) - se lie aussi- 
tôt, immanquablement, à une dénégation, pour préserver les effets de 
1’ époqué phénoménologique, et cela se comprend, puisqu’autrement il 
risquerait d’y avoir une identité trompeuse entre les deun eidétiques. 

Husserl déclare en effet dans la Leçon qui suit, la Quatrième : 

L’analyse est, à chaque pas, analyse de l’essence et étude des états-de- 
chose génériques qui sont susceptibles d’être constitués dans le cadre de 
l’intuition immédiate.Toute la recherche est donc une recherche aprion - 
que ; naturellement, elle n’est pas apnorique au sens des déductions 
mathématiques. Ce qui la distingue des sciences aprioriques objectives, 
c’est sa méthode et son but. La phénoménologie procède en élucidant 
par une vue, en déterminant le sens et en distinguant le sens. Elle 
compare, elle distingue, elle établit des liaisons, met en rapport, divise 
en parties ou isole des moments. Mais tout cela dans le cadre d’une vue 



LA PHJ~NOM~NOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 101 

pure. Elle ne théorise pas et ne procède pas à la manière des mathé- 
matiques ; c,ar elle n’élabore pas d’explication au sens de la théorie 
déductive. Etant donné qu’il s’agit pour elle d’élucider les concepts et 
axiomes fondamentaux qui, en tant que principes, régissent la possibilité 
de la science objective (mais finalement aussi de prendre pour objet 
d’une élucidation réflexive ses propres concepts fondamentaux et ses 
propres principes), elle est à son terme là où la science objective 
commence. Elle est donc science en un tout autre sens et avec de tout 
autres tâches et de tout autres méthodes (tr. p. 83). 

Le chapitre I de la troisième Section du Livre I des Idées de 1913, 
intitulé Considérations préliminaires de méthode, ne fera que ratifier cette 
déclaration d’intention, mais pour faire néanmoins rebondir le problème sur 
un terrain qui, en aucun cas, ne saurait échapper à l’emprise d’un modèle, 
sinon identique, du moins analogue à celui d’une axiomatique. Car c’est 
sans doute là que Husserl va publiquement affirmer pour la première fois 
que la phénoménologie, définie en tant qu’ «eidétique descriptive >> ( 5  71), 
n’est pas et ne pourra jamais être une << science exacte B ( 5  74), parce que le 
concepts sur lesquels elle doit travailler, c’est-à-dire << les essences des purs 
vécus >> ( 5  75), afin de les amener à une << clarté parfaite >> ( 3  69)’ sont des 
<< concepts inexacts par essence, et non pas par hasard », de sorte qu’ils ne 
peuvent être que << non mathématiques >> (tr. Ricœur, p. 236). 

Provenant en effet du << flux de la conscience >> comme du seul genre de 
<<tout >> sur lequel ils puissent être prélevés, ils ne peuvent avoir qu’un 
caractère << vague », leurs << sphères d’application >> demeurant toujours 
<< fluantes >> ; et c’est pourquoi Husserl ne peut répondre que par non à la 
question qu’il se pose alors : << Avons-nous à chercher ici aussi un système 
défini d’axiomes et sur cette base à édifier des théories déductives ? >> (73), 
ou tout aussi bien encore à celle-ci : << Faut-il ou peut-on constituer une 
phénoménologie qui serait une géométrie du vécu ? >> ( 5  72) ; et ce chapitre 
s’achève donc par cette phrase, qui ne peut laisser place là encore à aucun 
doute, comme dans les Leçons de 1907 sur L’idée de la phénoménologie : 

La phénoménologie transcendantale, conçue comme science descriptive 
des essences, appartient à une classe fondamentale de sciences 
eidétiques qui diffère totalement des sciences mathématiques. 

Mais lorsque cependant Husserl avait déclaré un peu plus haut, et de la 
manière la plus explicite, affirmation trop peu souvent relevée, que << la 
phénoménologie appartient aux sciences eidétiques matérielles », cela 
voulait-il dire que, du même coup, la phénoménologie devait renoncer à 
toute référence à un schème de développement ou d’organisation ayant une 
affinité quelconque avec l’apriori analytique formel ? Si les cc propriétés 
spécifiques D qui s’attachent à l’apriori subjectif doivent relever désormais 
d’une << eidétique matérielle », serait-il en effet véritablement possible 



102 JACQUES ENGLISH 

encore au phénoménologue de se rapporter à des <<essences morpho- 
logiques >> qui puissent être soumises à des << distinctions pures », au cas où 
aucune liaison, d’autre part, ne serait maintenue avec une ordonnance 
formelle, ne fût-elle que << grammaticale D ? 

Car dire que « l e  propre de la conscience considérée en général est 
d“être un flux déployé selon différentes dimensions », n’est-ce pas conti- 
nuer à se placer sous le signe d’une comparaison avec la géométrie, de telle 
sorte qu’il faudrait répondre maintenant à cette autre question, posée elle 
aussi ici : << Le flux de conscience e s t 4  une multiplicité mathématique 
authentique ? >> (tr. p. 234), non pas, trop simplement, par la négative, mais 
plutôt par : il y a quand-même bien là quelque chose que le phénoméno- 
logue a tout à fait le droit de comparer à une multiplicité mathématique, 
même s’il peut douter, en même temps, de la valeur d’une telle compa- 
raison, ou s’en représenter les limites ? Sinon il serait difficile d’admettre 
qu’il ait jamais pu avoir un motif quelconque d’y penser ... 

Et effectivement, quand Husserl se mettra à parler plus loin, au 0 98, 
d’un << parallélisme D entre la << morphologie des noèses >> et celle des 
<< noèmes », son langage ne sera-t-il pas encore celui d’un géomètre ? Ne se 
donnera-t-il pas même, là, une sorte d’axiomatique, comme celle étudiée 
par Hilbert dans son quatrième groupe, mais qu’il serait donc possible de 
faire varier, ce que Husserl, lui, ne fait pas, en envisageant au moins 
l’hypothèse contraire ? N’y a-t-il en effet, dans tout << corrélat noématique », 
que la reduplication de 1’ <<activité noétique >> à l’extérieur du milieu 
subjectif où elle s’est déployée d’abord ? Ou ne faudrait-il pas bien plutôt 
considérer qu’il y a aussi, dans un tel corrélat, dès lors qu’il est sorti des 
dimensions mêmes de ce milieu où il a été produit à l’origine, un certain 
excédent de déterminations caractéristiques, par rapport à ce qui ne 
pouvait être au départ qu’une simple << visée », qui tient à la position trans- 
versale, et donc éminemment mixte, qu’il occupe sur une zone centrale, où 
viennent en fait s’entrecroiser, dans des conditions plus ou moins 
inextricables, les deux milieux de la corrélation intentionnelle ? 

Mais même, en premier lieu, comment << clarifier >> l’ensemble des 
rapports entre ces << essences de vécus », comme vécus de perception, 
analysés dans le Cours de 1907 sur Chose et Espace, comme vécus d’ima- 
gination, étudiés dans le Cours de 1904-1905 sur Fantaisie et Conscience 
d’image, comme vécus de signification, examinés, eux, dans le Cours de 
1908 sur la Théorie de la signification ? Sur quel type de schéma général 
en effet prendre appui pour comprendre la diflérenciation de ces trois 
modes fondamentaux de l’intentionnalité à partir des dimensions du flux 
temporel où la subjectivité transcendantale se déploie ? Car si le Cours de 
I905 sur la Conscience interne du temps avait distingué au 9 39, dans la 
constitution même du flux de la conscience, une double intentionnalité dès 



LA P H f P J O ~ O L O G I E  EST-ELLE MOMATISABLE ? 103 

lors que la << rétention >> commençait à intervenir, n’y avait-il pas là un 
groupe de structures fixes, et absolument primordiales, que la phénoméno- 
logie devait chercher systématiquement à interroger ? 

Or, comment pourrait-elle avoir encore une chance quelconque d’y 
parvenir si jamais elle renonçait à tout projet d’une << analytique », sous 
prétexte qu’il s’agirait là d’ «essences matérielles >> et donc que tout éluci- 
dation menée selon un modèle formel devrait être pour elle, par principe 
même, exclue? Ne risquerait-elle pas de perdre ainsi, à terme, toute 
rigueur? Car, sans un système de repérage aux délimitations d’abord 
nettement tranchées, mais afin de rétablir par la suite, entre les secteurs 
ainsi distingués, un groupe central de transformations qui permette de les 
replacer dans l’unité d’un seule et même ordonnance, d’où pourrait-elle 
tirer les moyens de continuer à faire << apparaître », sur un emplacement de 
ce genre, un immense ensemble de types de rapports ? Ne courrait-elle pas 
très vite le danger de voir la tâche apophantique >> qu’elle s’était fixée, 
afin d’arracher les vécus à leur état de dissimulation, se heurter à un 
blocage, faute d’un relais suffisant par des instruments d’exploration qui 
soient assez puissants pour pénétrer toujours plus loin dans l’analyse de cet 
gigantesque milieu obscur ? Une << apophantique transcendantale B qui 
refuserait d’être << analytique >> serait-elle encore, comme telle, possible ? 

Husserl ne devait jamais plus cesser, dès lors, d’être obsédé par cette 
possibilité impossible, ou tout aussi bien par cette impossibilité possible, 
d’une axiomatisation de la phénoménologie, demeurant en cela sans aucun 
doute très proche de Hilbert, du moins de ce Hilbert qui avait accompli à sa 
manière, dans la première partie de son programme, une tâche d’ «anal- 
ytique apophantique », en révélant tous les différents groupes d’ << infra- 
structures >> qui jusque-là avaient servi de soubassements, à leur insu, aux 
disciplines mathématiques traditionnelles, et dont Husserl devait donc à 
son tour, et lui aussi à sa manière, reproduire l’intention la plus profonde, 
mais en l’appliquant à un champ beaucoup plus large, dans la première 
Section de Logique formelle et logique transcendantale. 

Évidemment, la dissymétrie entre les deux genres de disciplines 
eidétiques, distinguées en 1913, continue toujours à poser une extrême 
difficulté quant au statut qu’il faut attribuer à ce qui revendique alors le 
titre de logique transcendantale », mais en correspondant en fait au pro- 
gramme que devra remplir ce que l’Appendice II appellera très bien, à son 
0 2, << la théorie générale de l’intentionnalité ». Car, en aucun cas, la phéno- 
ménologie ne devra << déduire », se trouvant ainsi irrévocablement enfermée 



104 JACQUES ENGLISH 

dans les limites de ce que Husserl définit alors comme «l’idée d’une 
morphologie pure D ($ 13), c’est-à-dire au premier niveau de la logique, 
sans pouvoir passer au second, celui de la << conséquence », et encore moins 
au troisième, celui de la << vérité », comme peut le faire, elle, la << logique 
formelle », et comme elle doit le faire. 

Mais si toutefois les << formes fondamentales D que cette << logique trans- 
cendantale », comme << théorie générale de l’intentionnalité », doit faire 
apparaître à partir de l’unité du flux, peuvent être comparées à bon droit à 
celles dont traite << la grammaire logique pure », pourquoi alors cette 
<< analytique apophantique >> qui doit chercher à tout << amener à l’évidence» 
($21) devrait-elle encore se heurter à un interdit à cause du caractère 
prétendument << vague D et donc << non exact B de ses concepts, en restant 
liée à une seule présentation intuitive, et sans pouvoir déboucher par consé- 
quent sur aucun système d’ensemble qui recouvre la totalité du 
déployement de chaque vie intentionnelle ? 

Continuer toujours à attribuer un tel caractère << vague >> aux concepts 
phénoménologiques, dont Husserl cependant en 1929 ne dit plus, et cela 
mérite d’être noté, qu’ils relèvent d’une eidétique matérielle, n’est-ce pas 
prendre le risque très grave de laisser paradoxalement dans la confusion, 
donc à un degré d’évidence extrêmement bas, opposé à celui de la 
adistinction >> que requiert pourtant toute << science », et par suite toujours 
de ce refus de recourir à une formalisation axiomatique, le thème majeur 
même de la phénoménologie, hérité de Brentano, et condamné par là à ne 
pas pouvoir échapper à une certaine nai’veté intuitive, c’est-à-dire celui de 
1’ intentionnalité transcendantale ? Ne serait-il pas possible pourtant de 
réintroduire le schème tripartite de la première Section de Logique formelle 
et logique transcendantale dans le traitement de la thématique spécifique 
de la Seconde, et sans tomber pour cela dans cette autre forme de naïveté, 
formelle, elle, et liée à l’emploi d’un simple enchaînement déductif, en 
s’aidant alors au moins d’un modèle de dérivçtion, lui-même divisible 
ensuite en plusieurs, à l’exemple du choix entre plusieurs axiomatiques, 
pour préserver une certaine cohérence logique ? 

Or, que Husserl continue à rejeter cette hypothèse méthodologique de 
travail, et en ne renonçant pas pour autant à son projet d’établir une 
<<morphologie pure >> de l’intentionnalité, mais en étant obligé néanmoins 
d’en différer par là-même plus que jamais la réalisation, c’est ce que 
prouvent plusieurs passages caractéristiques des Méditations cartésiennes, 
en particulier celui-ci qui se situe à la fin du $ 20 : 

La possibilité d’une phénoménologie de la conscience pure semble 
apriori assez douteuse. Les phénomènes de la conscience n’appartien- 
nent-ils pas au domaine du flux héraclitéen ? I1 serait vain en effet de 
vouloir procéder ici par une méthode de formation de concepts et de 



LA PH€?NOMÉNOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 105 

jugements analogue à celle qui est de mise dans les sciences objectives. 
Ce serait folie de vouloir définir un état de conscience comme un objet 
identique et de se fonder pour cela sur l’expérience, ainsi que pour un 
objet de la nature, donc au fond avec la présomption idéale de pouvoir 
l’expliquer en le réduisant à des éléments identiques, saisissables par des 
concepts fixes. Ce n’est pas en vertu d’une imperfection inhérente à 
notre faculté de connaître que les états de conscience n’ont pas de 
relations et d’éléments derniers qui soient susceptibles d’une définition 
fixe par des concepts ; cela leur manque a priori, et la tâche de définir 
approximativement de tels éléments par des concepts fixes ne saurait 
raisonnablement se poser. L’idée d’une analyse intentionnelle n’en 
subsiste pas moins à bon droit. Car le flux de la synthèse intentionnelle, 
synthèse qui, dans toute conscience, crée l’unité et constitue noémati- 
quement et noétiquement l’unité du sens objectif, est le règle de 
structures typiques de nature essentielle, susceptibles d’être serrées en 
des concepts rigoureux (tr. Peiffer-Levinas, pp. 42-43). 

Comment donc faire parvenir cet ensemble de structures typiques à un 
genre de présentation parfaitement satisfaisant, sinon en revenant, comme y 
invite le Q 37, aux lois générales de la << génèse universelle B de l’Ego dans 
le temps, mais sans que Husserl toutefois ne s’y engage encore systémati- 
quement dans ces Méditations cartésiennes, puisqu’il avouera au Q 63, dans 
sa Conclusion, qu’il ne s’y est pas occupé des «problèmes ultérieurs et 
ultimes de la phénoménologie », mais seulement d’une première phéno- 
ménologie, encore en quelque sorte affectée de naïveté », sans avoir réussi 
à arracher par conséquent toutes les << fonctions intentionnelles inconnues >> 
à leur état d’anonymat, pour les soumettre 2 une G description systématique 
dans la forme logique d’une eidétique intuitive D (p. 131) ? 

Et Lu crise des sciences européennes, en 1936, ne fera qu’exprimer elle 
encore, à sa façon, une situation aussi ambiguë, puisqu’elle ne manquera 
pas de se rapporter à la << typique de la corrélation >> formée par l’intention- 
nalité ($47, tr. p. 189), en l’appréhendant d’abord << dans sa diversité 
embrouillée >> qui se différencie constamment << à chaque endroit », mais 
pour indiquer cependant que derrière cette manifestation de fait, << s’annon- 
ce une nécessité d’essence, qu’il est possible de transformer par une 
méthode appropriée >> - et c’est ici qu’il faut demander : laquelle ?, car c’est 
alors que le modèle de l’axiomatique, après avoir été ainsi tellement cri- 
tiqué, pourrait bien réintervenir néanmoins - << en des généralités d’essence, 
en un puissant système de vérités aprioriques, d’un genre nouveau et 
suprêmement étonnant ». 

Car quand, un peu plus loin, au 0 53, Husserl reconnaît qu’ << il n’est pas 
vrai que s’étend aussitôt», devant le phénoménologue, <<un champ de 
travail transcendantal formé d’avance dans une typique évidente >> (p. 205), 
c’est bien l’aveu que ces << fonctions transcendantales, fermées dans la naï- 
veté >> ($ 59, p. 236), restent entièrement à réinterroger. Mais aussi, 



106 JACQUES ENGLISH 

comment une telle réinterrogation, d’ordre essentiellement << critique », sans 
pour autant cesser d’être << descriptive », pourrait-elle être menée à bien, si 
l’établissement de cette <<typique », telle qu’elle avait été léguée par 
Brentano (0 68), ne devenait pas la tâche majeure de la phénoménologie, 
dans la résolution par conséquent de << la problématique universelle de 
l’intentionnalité », mais à condition toutefois qu’elle puisse accéder, au delà 
d’un certain seuil, à un statut définitivement canonique, où l’ensemble des 
<< vérités phénoménologiques >> déjà établies pourraient très bien rivaliser en 
valeur absolue avec les << vérités en soi D de Bolzano, même si elles ne 
devaient porter, elles, que sur les facteurs situés du côté subjectif? Et pour- 
quoi le recours à la démultiplication des systèmes axiomatiques, emprunté 
à Hilbert, ne pourrait-il pas moduler les différents groupes de structures 
d’essence» par là dégagées, pour faire ainsi apparaître, entre les orien- 
tations diverses, pour ne pas dire opposées, suivies successivement par 
Husserl, une cohérence d’ensemble, elle aussi << surprenante D ? 

I1 se pourrait bien en effet que le perpétuel report à plus tard d’une 
présentation systématique de la phénoménologie, avec l’abandon, au cours 
des années 20, de la publication des Livres II et III des Idées, et telle qu’elle 
fut pourtant envisagée encore une fois dans le << grand ouvrage fondamen- 
tal >> en plusieurs volumes prévu au début des années 30, mais finalement 
différé par la rédaction de La crise à partir de 1935, ait été ce qui a nui le 
plus gravement à la compréhension du sens de l’unit6 de l’œuvre de 
Husserl ’lors de sa transmission aux générations qui ont suivi, puisque cet 
état d’inachèvement même où Husserl l’avait laissée l’a alors conduit à 
éclater en plusieurs interprétations possibles, comme si elle n’avait jamais 
eu d’emplacement central autour duquel elle aurait pu systématiquement 
s ’ ordonner. 

Un axe, pourtant, l’avait bien continuellement traversé de part en part, 
et c’était, et ce ne pouvait être, que celui du développement de l’intention- 
nalité, et c’est pourquoi Brentano restera à jamais la première figure 
tutélaire à laquelle les phénoménologues des générations futures devront 
venir eux aussi se rapporter, même si Husserl, depuis, leur aura appris à 
voir, demère les phénomènes D de celui qui fut son maître, un véritable a 
priori subjectif, et, comme tel, référable à un ensemble de <<lois d’es- 
sence », demandant donc à être énoncées dans une sorte de << Théorie de la 
science», comparable à celle que Bolzano avait écrite, lui qui fut la 
seconde figure tutélaire sous laquelle Husserl voulut se placer, et même si 
l’articulation de ce second héritage sur le premier devait rester pour lui 
problématique si longtemps, pour ne pas dire toujours. 

Entre le << monde de la conscience pure >> et le << monde de la logique 
pure », comme devait le reconnaître Husserl dans les notes de son Journal 
de 1906 (Hua XXIV, pp. 442-447)’ il y eut bien un vide central qui apparut 



LA PHÉNOMÉNOLOGIE EST-ELLE AXIOMATISABLE ? 107 

dès le milieu des années 90, et il n’est nullement certain qu’il ait jamais 
réussi ensuite à le combler ; car il aurait sans doute fallu pour cela qu’il 
aille jusqu’au bout de l’emploi de la méthode axiomatique telle qu’elle 
avait été illustrée si brillamment par Hilbert, mais dont, d’une certaine 
façon, il n’a jamais voulu appréhender la fonction positive possible qu’à 
travers une contre-exemplarité, là où pourtant, en passant des dimensions 
d’une ontologie formelle, où l’histoire assez vite en a montré la limite, mais 
sans pour autant la remplacer, dans celles d’une phénoménologie transcen - 
dantale, elle aurait pu prendre, au moins à titre de modèle, une valeur 
étonnante. 

Pourquoi, en effet, la phénoménologie devrait-elle renoncer à employer 
elle aussi des axiomes d’appartenance, des axiomes d’ordre ou des axiomes 
de congruence, quand elle décrit les << vécus intentionnels >> ? Et pourquoi, 
en privilégiant tour à tour, selon des perspectives assez nettement décalées 
sans doute, mais nullement incompatibles toutefois, soit les niveaux généa- 
logiques inférieurs du développement intentionnel avec la modalité 
perceptive, soit les niveaux téléologiques supérieurs avec, à l’autre 
extrémité, la modalité signitive ou significutionnelle, ne pourrait-elle pas 
résorber ainsi les effets déstabilisateurs d’une distorsion qui se manifestait 
déjà dans la Philosophie de l’arithmétique, et comme elle devait le faire 
encore près de cinquante ans plus tard dans La crise, en paraissant donner 
tantôt la préférence aux représentations << propres >> sur celles qui sont 
<< impropres », et tantôt au contraire aux représentations << abstraites », et 
même << formellement abstraites », sur celles qui sont << concrètes »? 

En renouant avec la pensée mathématique de l’époque qui l’a vu naître, 
et avec le plus célèbre de ses représentants, Hilbert, les membres de l’École 
phénoménologique auraient selon toute probabilité par là un moyen extra- 
ordinairement puissant de redécouvrir l’unité perdue de l’œuvre de son 
fondateur, sans se laisser désorienter par les perpétuels changements de 
direction qu’il a pu sembler y suivre, et en devenant enfin capables ainsi de 
déchiffrer le plan secret de l’immense labyrinthe qu’à leur intention il y a 
construit. 

Jacques ENGLISH 
Maître de Conférences à l’Université de Rennes I 





SUR LA PHÉNOMÉNOLOGIE 

DE LA CONNAISSANCE MATHÉMATIQUE 

orsque Husserl, dans ses recherches psychologiques et logiques sur le L concept de nombre et l’arithmétique I ,  s’interroge pour la première fois 
sur la pensée mathématique, celle-ci traverse une crise grave. Si la vieille 
querelle sur les infinis et le calcul différentiel a trouvé une solution 
acceptable, quoique provisoire, à la fin du XVIIIe siècle, le statut 
épistémologique du nombre puis celui de l’espace ont été profondément 
remis en cause : avec le développement du calcul algébrique, la légitimité 
longtemps controversée des calculs sur les nombres imaginaires ou 
quaternioniques devient manifeste, tandis que l’apparition des géométries 
non-euclidiennes achève de ruiner une certaine conception de l’espace et, 
accessoirement, la légitimité d’une protofondation géométrique de la 
numération. 

Que cette << crise des fondements >> ait profondément influencé voire 
déterminé la philosophie mathématique et les conceptions logiques de 
Husserl ne peut guère être m i s  en doute 2. En provient la thématique d’un 
nécessaire renouvellement des légitimations des sciences, thématique qui 
traverse son œuvre, de la Philosophie de 1 ’arithmétique à la Krisis 3. Plus 
radicalement, le doute dont sont alors investis les objets, axiomes et vérités 
mathématiques va être probablement décisif dans la détermination 
ultérieure de la logique et la phénoménologie husserliennes comme trans- 
cendantales. 

1. Philosophie de l’arithmétique, tr. J. English, Paris, PUF, 1972. 
2. Ce rôle des mathématiques chez Husserl pour ce qui est de l’émergence de la 

problématique logique et la génèse de la phénoménologie est mis en relief par F. 
DASTUR dans Husserl. Des mathématiques à l’histoire. Park, PUF, 1995. 

3. LA crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale, tr. G. 
Granel, Paris, Gallimard, 1976. 



110 FRÉDÉRIC PATRAS 

I1 ne va pas s’agir ici de faire l’exégèse de l’épistémologie husser- 
lienne, mais plutôt de la confronter à la pratique contemporaine des 
mathématiques. Celles-ci ont profondément évolué au cours du siècle. Les 
querelles de fondement qui les ont un temps agitées sont aujourd’hui à peu 
près oubliées. Les noms de Frege, Russell, Hilbert ou Gode1 font partie de 
la mémoire scientifique collective, mais les mathématiciens ont désormais 
retrouvé toute assurance en la validité de leurs spéculations. I1 faut préciser 
que cette confiance retrouvée est tout sauf celle, aveugle, de techniciens 
égarés dans des constructions purement formelles dont la signification 
serait dissimulée par le jeu mécanique du calcul. La mise en place de sym- 
bolismes et formalismes rigoureux, la détermination systématique et la 
classification des structures algébriques, l’uniformisation des styles d’écri- 
ture, l’élaboration de concepts comme celui de catégorie I ont permis de 
donner à la plupart des résultats mathématiques toute l’évidence souhai- 
table. En quelques mots, les mathématiques se rapprochent toujours plus de 
l’idéal d’une science eidétique, en conformité avec certaines des exigences 
de scientificité les plus radicales de la phénoménologie -- celles énoncées 
dans les Méditations cartésiennes * par exemple. 

C’est à la lumière de cette eidicité de la mathématique contemporaine 
que nous allons porter un regard rétrospectif et critique sur l’épistémologie 
et la logique husserlienne. 

La question des origines 

La désuétude dans laquelle sont tombés les problèmes de théorie de la 
connaissance dans le monde scientifique et la prégnance des approches 
existentielles dans les réflexions communément menées sur le sens des 
sciences rendent aujourd’hui assez paradoxalement les derniers textes de 
Husserl - en particulier la Krisis ou l’Origine de lu géométrie 3- ,  en appa- 
rence au moins, les plus facilement accessibles à une lecture 
N scientifique ». L’idée d’une crise de sens des sciences pour le monde de la 
vie, corollaire de la faillite positiviste, est répandue jusques dans les 
milieux scientifiques où l’absence d’une téléologie régulatrice se fait sentir, 
qu’il s’agisse du discours que la science tient sur elle-même ou de ses 
modes d’organisation. 
- 

1.  La notion de catégorie a un sens mathématique qui serait d’une importance 
probablement décisive si l’on souhaitait acquérir une entente philosophique de ce qu’est 
une << structure algébrique ». 

2. Méditations cartésiennes, tr. G .  Peiffer et E. Lévinas, Paris, Vrh, 1947 ; citées 
désormais Méditations. 

3. L’origine de la géométrie, tr. J .  Demda, Paris, PUF, 1962. 



SUR LA PHI~NOM~NOLOGIE DE LA CONNAISSANCE MATIIÉMATIQUE 111 

I1 est d’ailleurs étonnant que l’héroïsme de la raison qui prend forme 
dans la Krisis ou la possibilité qui s’y dessine pour tout homme de science 
de se considérer légitimement comme Fonctionnaire de l’Humanité aient 
aussi peu attiré l’attention d’une communauté scientifique largement 
acquise à un certain humanisme et aux idéaux de la raison, car ils semblent 
répondre à ses aspirations les plus profondes . 

En ce qui concerne les mathématiques cette mauvaise réception du 
discours phénoménologique, s’il ne faut assurément pas négliger certaines 
difficultés de diffusion inhérentes à la complexité de l’écriture phénoméno- 
logique, est sans doute due en outre au diagnostic irrecevable porté par la 
Krisis sur la mutation de sens consécutive à la mathématisation de la nature 
et l’algébrisation de la géométrie. 

Pour comprendre le caractère difficilement acceptable pour un mathé- 
maticien des thèses qui y sont développées par Husserl, il faut se reporter 
aux Sections f à h du 5 9 de la Krisis’ (et par ailleurs à l’Origine de lu 
géométrie) : le processus d’ algébrisation de la pensée mathématique qui 
apparaît avec Viète, la possibilité pour le géomètre d’opérer mécanique- 
ment avec des signes qui se subsituent aux idéalités spatio-temporelles, en 
bref l’arithmétisation de la géométrie, conduiraient à une exténuation de 
son sens intuitif. Au cours de calculs dont la validité est garantie par le seul 
respect de règles, la signification géométrique est certes perdue de vue. 
Aussi la mise en œuvre de techniques calculatoires s’accompagne-t-elle 
d’un glissement de sens - Descartes déjà, conscient de toute la portée de sa 
Géométrie, l’avait observé avec son discernement coutumier. Toute la 
question est alors de savoir si, conformément aux descriptions de la Krisis, 
dans ce mouvement de constitution de techniques nouvelles qui est au cœur 
du développement des mathématiques modernes, l’on assiste bien à une 
<<exténuation de sens », l’intuition se limitant en particulier désormais à la 
visée de formes pures et de significations formelles : 

l’arithmétisation de  la géométrie conduit d’une certaine façon d’elle- 
même à l’exténuation de son sens 3. Les idéalités réellement spatio-tem- 
porelles telles qu’elles se montrent originellement dans la pensée 

1. Op. cit., § 9 La mathématisation galiléenne de la nature. 
2. Au demeurant, des analyses plus précises permettraient de nuancer une interpré- 

tation de la Krisis trop restrictive : Husserl y préserve, derrière la thèse de l’exténuation 
de sens consécutive à l’algébrisation la possibilité d’une entente plus radicale du phéno- 
mène. I1 renvoie ainsi marginalement à des analyses et des idées élaborées antérieure- 
ment, comme celle de signification symbolique, dont la première thématisation remonte 
à la Philosophie de 1 ’arithmktique, ou encore à celle de mathesis universalis, essentielle 
dans l’auto-interprétation qu’il donne de sa pensée dans sa Préface aux Recherches 
logiques (in Articles sur la logique, op. cit. ). 

3. Souligné par Husserl. 



112 nrÉDÉRIC PATRAS 

géométrique sous le titre habituel de “pures intuitions”, se transforment 
pour ainsi dire en de pures et simples formes numériques ... 

Et plus paradoxalement encore : 

Galilée était lui-même, du point de vue de la pure géométrie, un héritier. 
La géométrie qu’il hérita 2, avec une façon “intuitive” d’imaginer et de 
démontrer, et avec des constructions “intuitives”, n’était déjà plus elle- 
même la géométrie originelle ; elle était déjà, dans cette “intuitivité” 
même, vidée de son sens 4. 

Et quoi ! Pour comprendre une théorie algébrique, à commencer par 
l’algèbre géométrique cartésienne ou l’arithmétique des opérations élémen- 
taires (addition, soustraction, ...), et quand bien même on concevrait celles- 
ci comme règles d’un jeu de pures formes, jusqu’où faudra-t-il donc aller 
dans la quête d’une << donation de sens originelle D si, avec Galilée, il est 
déjà trop tard? La pratique de l’arpentage, en tant qu’activité 
pré-géométrique, serait donc pour la géométrie le fondement de son sens ? 
C’est aller très loin et risquer de reconduire à une fondation psychologique 
des concepts mathématiques. C’est aussi d’emblée négliger la possibilité 
d’une fondation << transcendantale B de ces mêmes concepts et heurter de 
plein fouet un certain << platonisme D de la communauté mathématique. Les 
analyses de la Krisis qui vont dans cette direction sont beaucoup moins 
nuancées que celles de la Philosophie de 1 ’arithmétique où Husserl, mal- 
gré la recherche d’une fondation de la numération encore orientée vers la 
psychologie sur laquelle il sera amené à revenir ultérieurement de manière 
critique ’, préserve la possibilité d’une entente effective des divers 
phénomènes au cœur de 1’ algébrisation : symbolisme, moments figuraux, 
etc. Comme le souligne la Préface aux Recherches logiques, ce sont ces 
phénomènes et la volonté d’en éclaircir le sens, qui l’ont finalement 
conduit à des recherches logiques et au delà à l’élaboration du motif trans- 
cendantal. Le fait de concevoir dans la Krisis les divers modes de l’algébri- 
sation comme simple perte de sens et le recours à d’ambiguës évidences 
originelles pourrait donc apparaître de ce point de vue comme une régres- 
sion au regard des recherches conduites de la période qui va de la Philoso- 

1. Op. cit. $ 9 f : Le problème du sens de la science de la nature en tant que 

2. Souligné par Husserl. 
3. Id. 
4.  Op. cit., 0 9 h : Le monde-de-la-vie comme le fondement de sens oublié de la 

5 .  Op. cit., $9 h, pp. 57. 
6. Op. cit. Cf. en particulier le ch. XI : Représentations symboliques de la quantité. 
I. Cf. Préface aux Recherches logiques in Articles sur la logique, op. cit. Cf. en 

N formule ». 

science de la nature. 

particulier le 0 6, pp. 373-383 : les Recherches logiques comme œuvre de percée. 



S U R  LA PIIÉNOMÉNOLOGIE DE LA CONNAISSANCE MATIIÉMATIQUE 113 

phie de l’arithmétique aux Recherches logiques. Le défaut majeur de ces 
conceptions est de contredire manifestement la pratique mathématique : 
loin d’être vécue comme déchéance, perte d’intuition et abandon à un vain 
jeu de signes, l’algébrisation I est à chaque fois vécue par un mathématicien 
comme libération, ouverture à une entente conceptuelle nouvelle et plus 
radicale, L’idée d’une mathesis universalis ou d’une characteristica 
geometrica élaborées par Leibniz * témoignent du renouveau conceptuel 
qu’a autorisé au XVIIe siècle l’algébrisation de la géométrie, algébrisation 
qu’il serait tout à fait erroné d’interpréter en un trop facile amalgame 
comme renvoyant quant à son essence à la formalisation de la logique. 

La sédimentation du sens 

L’analyse d’un concept élaboré en toute rigueur dans l’Origine de la 
géométrie va permettre de mieux cerner les ambiguïtés du thème de 
l’originarité qui, ce devrait devenir clair dans la suite de nos descriptions, 
semble aller à l’encontre du génie de la phénoménologie dans son élabora- 
tion transcendantale et dans la compréhension qu’elle peut autoriser du 
statut des << objets mathématiques ». 

La théorie de l’exhaustion du << sens originel >> au cours du processus 
d’arithmétisation a pour corollaire logique l’idée d’une stratification du 
sens : chaque progrès algébrique a pour conséquence l’émergence de 
nouvelles techniques et méthodes de calcul et fait perdre un peu plus de 
vue au mathématicien le système des intuitions originelles constitutives de 
son domaine - le système des intuitions de l’espace pour la géométrie par 
exemple. Le sens se fonderait donc sur le sens et la compréhension 
véritable d’un résultat scientifique à un certain niveau d’abstraction suppo- 
serait << une réactivation intégrale et authentique jusqu’à la pleine 
originarité, par une récursion vers les archi-évidences >> 3 .  La géométrie 
moderne, qui suit dans son progrès l’évidence algébrique est incapable 
d’une telle réactivation de sens : il suffit d’avoir fréquenté un tant soit peu 
les édifices contemporains de la géométrie pour voir à quel point y serait 
incongrue l’idée d’une telle récursion comme susceptible de donner sens à 
telle ou telle manipulation algébrique. Pour autant, la géométrie est-elle 

1.  Nous er.tendons ici algébrisation en un sens très général : il s’agit du mouvement 
d’abstraction qui permet d’associer à un type d’objet mathématique (géométrique, 
arithmétique, topologique, ...) une structure algébrique qui, tout à la fois, le code et en 
autorise tout un ensemble de manipulations formelles. 

2. Muthemutische Schriften 1-7, Hildesheim, G. Olms, 1971. En particulier vol. 5, 
pp. 141-21 1 et vol. 7. 

3 .  L’origine de la géométrie. op. cit., pp. 189-196. 



114 FRÉDÉRIC PATRAS 

devenue une << tradition vide de sens D ? Sans doute pas, car il y a, jusque 
dans les systèmes les plus formels et les plus algébriques qui la gouvernent 
un réseau d’évidences et d’intuitions qu’il serait maladroit de reconduire à 
une protofondation du type de l’arpentage ! La théorie de sédimentation des 
évidences en couches successives au cours de l’algébrisation ne correspond 
pas au mouvement réel de la pensée mathématique ; Husserl s’y est peut- 
être trompé pour être resté dans ses études phénoménologiques le regard 
rivé sur l’arithmétique et la géométrie élémentaires, où il est effectivement 
possible à chaque fois de faire le projet d’une régression vers un certain 
nombre de concepts fondés dans une intuition vivante et susceptible de 
descriptions axées sur le << monde de la vie ». I1 est d’ailleurs révélateur que 
l’idée de réactivation d’un système d’évidences originelles ne soit que la 
transposition dans le langage phénoménologique de l’idée fondamentale de 
la logique mathématique : la possibilité de reconduire toute proposition, 
tout théorème mathématique à un système d’axiomes - dont tiennent lieu, 
pour la phénoménologie, les évidences originelles. Une telle reconduction, 
indubitablement efficace du point de vue de la logique formelle, devient 
hautement discutable lorsqu’il s’agit de traîter de la signification. Le sens 
se fonde sans doute sur le sens dans le processus de création historique : un 
mathématicien n’ébauche une théorie que sur le socle de l’ensemble des 
théories déjà constituées et de leurs résultats. I1 est beaucoup moins clair 
que l’idée de stratification vaille encore pour ce qui est de décrire la 
science constituée I .  Bien qu’il y ait une hiérarchie des significations et des 
niveaux d’authenticité de l’intuition, l’ensemble des acquis conceptuels 
d’un mathématicien forme une totalité indivise, un amalgame où les éven- 
tuelles << strates D correspondent avant tout aux aléas de son histoire 
personnelle et à la structure d’horizon de son intentionnalité scientifique. 
Prosaïquement, un mathématicien comprend d’autant mieux tel ou tel 
concept * qu’il s’y est intéressé récemment et non en fonction de son carac- 
tère plus ou moins << originel ». I1 est fréquent, lorsqu’on a ii manipuler une 
structure algébrique relativement élémentaire, de la comprendre en termes 
de résultats beaucoup plus complexes. Ceux qui connaissent la théorie de 
Galois, modèle d’intelligence et d’élégance s’il en est, qui permet entre 
autres d’aborder la question classique de la résolubilité par radicaux des 
équations algébriques, savent bien que c’est à sa lumière que l’on 

1. En dernier recours, il y va là de toute la problématique de l’Origine de la géo- 
métrie, où sont discutées les relations complexes entre histoire et génétique des 
concepts 

2. L’idée de compréhension est ici à prendre dans toute sa rigueur phénoméno- 
logique. On peut observer dans la pratique mathématique dans toute sa pureté le phéno- 
mène des remplissements d’intentions de significations tel qu’il est décrit dans les 
Etudes psychologiques pqur la logique élémentaire, in Articles sur ltz logique, op. cit., 
ou dans la Vie RL, tr. H. Elie, A.L. Kelkel et R. Schérer., Paris, PUF, 1974. 



SUR LA P H ~ O M É N O L O G I E  DE LA CONNAISSANCE M A T m A T I Q U E  115 

comprend le mieux les problèmes les plus élémentaires de résolution des 
équations, alors qu’ils peuvent pourtant être abordés par des méthodes 
beaucoup plus rudimentaires et donc plus originelles >> dans la termino- 
logie de la Kri s i s .  En d’autres termes, chaque nouvelle acquisition 
conceptuelle rétroagit sur la compréhension des acquis antérieurs, qu’elle 
éclaire tout autant que ceux-ci l’éclairent elle-même, soit qu’ils permettent 
de l’inscrire dans une perspective historique, soit qu’ils aient valeur 
d’exemplarité si la nouvelle théorie est plus générale. 

Finissons-là avec la question de l’architectonique des évidences et des 
intuitions pour remarquer que les mathématiques modernes se sont délibé- 
rément construites depuis Hilbert contre l’illusion de l’originarité. La 
remarquable introduction à la Théorie des ensembles I bourbakiste fait état 
des convictions les plus profondes du milieu mathématique quant au sens 
de da fréquentation des idéalités : << la méthode axiomatique comme instru- 
ment de découverte est l’un des traits principaux de la mathématique 
contemporaine ... la faculté de donner des contenus multiples aux mots ou 
notions premières d’une théorie est une source importante d’enrichissement 
de l’intuition du mathématicien, qui n’est pas nécessairement de nature 
spatiale ou sensible comme on le croit parfois, mais qui est plutôt une 
certaine connaissance du comportement des êtres mathématiques ... fondée 
avant tout sur leur fréquentation quotidienne ». Le << platonisme >> implicite 
de cette déclaration rejoint le << platonisme >> revendiqué par Husserl dans sa 
Préface aux Recherches logiques. I1 faut retenir de tout cela que, à l’aune 
de la pratique scientifique, n’est pas acceptable une théorie qui n’accorde 
aux concepts mathématiques, fussent-ils les plus abstraits, une certaine 
autonomie de signification et d’évidence, comme ne peut être que recon- 
nue, outre son efficacité, la portée du formalisme. 

Logique formelle et signification 

Si l’on s’interdit désormais le recours facile à une originarité ambiguë 
des concepts mathématiques dans quelque chose comme le N monde de la 
vie>>, il faut bien constater que l’existence même de leur sens ou leur 
éventuelle légitimité font question. Quant aux succès des systèmes logico- 
déductifs formels, ils ne peuvent dissimuler des lacunes méthodologiques 
importantes, amplement dénoncées par Husserl. 

La pratique des sciences dans son procès vers de nouveaux résultats 
n’a, ni en fait ni en droit, à se préoccuper de ses fondements épistémo- 
logiques. Cela dit, comme chaque profession, celle de la recherche mathé- 

1. Théorie des ensembles, Bourbaki, Paris, Masson, 1977. 



116 FRÉDÉRIC PATRAS 

matique est nourrie de convictions implicites, même s’il est évidemment 
périlleux de se prononcer sur des matières par nature aussi délicates à 
appréhender. I1 faut avant tout reconnaître un attachement unanime au 
formalisme comme à un mode d’exposition et un langage privilégié. La 
question de la signification à accorder aux concepts mathématiques est 
beaucoup plus controversée. En négligeant quelques épiphénomènes secto- 
riels, la conviction générale semble se situer à mi-chemin du logicisme et 
d’un idéalisme naïf, mais il est extrèmement difficile d’associer à cette 
conviction une théorie de la connaissance satisfaisante. Cette difficulté est 
probablement à l’origine de l’absence de débat épistémologique sérieux au 
sein des mathématiques contemporaines. 

La phénoménologie transcendantale peut-elle être la voie d’une syn- 
thèse des contradictions qui continuent d’animer la pensée mathématique ? 
La réponse est évidente si l’on suit les conclusions de la Krisis ; mais nous 
avons vu que celles-ci sont grevées de thèses irrecevables en l’état. Sans 
anticiper sur les analyses qui suivent, il faut remarquer tout de suite un des 
atouts fondamentaux de la phénoménologie husserlienne : le recours ultime 
et fondateur à la subjectivité. I1 est sans doute inconcevable de légitimer 
auprès d’un public scientifique un discours épistémologique quel qu’il soit 
qui fasse l’impasse du mouvement inaugural cartésien de retour à un 
<<sujet D constitutif I .  Quant au caractère fondamental de la subjectivité 
phénoménologique, qui apparaît sous une forme accomplie dans les Médi- 
tations, on sait son extrème complexité, mais il faudra peut-être y voir 
l’unique voie de conciliation possible des revendications concurrentes de 
légitimité formalistes et idéalistes. 

Méthodologie 

Les convictions tacites qui gouvernent le milieu mathématique dans les 
justifications qu’il peut être conduit à donner du sens de son travail n’ont 
guère qu’une valeur indicative et n’augurent en rien de la légitimité de telle 
ou telle épistémologie. Elles valent tout de même comme indication, si l’on 
reconnaît ce principe méthodologique qu’une théorie de la connaissance 
mathématique, quelle qu’elle soit, ne peut faire l’impasse de la fréquenta- 
tion de l’univers des concepts mathématiques et doit y chercher au travers 
d’analyses préliminaires les matériaux de son élaboration systématique. 
Husserl n’a pas fait autre chose, inaugurant ses recherches par l’étude du 
concept de nombre et de ses avatars. I1 serait vain de chercher à imaginer 

1. I1 faut entendre ici e sujet B en un sens très étendu - disons dans les différentes 
acceptions autorisées par les diverses interprétations possibles du cartésianisme. 



S U R  LA PH6NOMÉNOLOGIE DE LA CONNAISSANCE MATHlhIATIQUE 117 

quelles orientations auraient prises ces mêmes recherches s’il avait pu être 
d’emblée confronté à des entités mathématiques de niveau supérieur - 
disons du niveau atteint dans les années 50 - ; il est toutefois probable que 
les mathématiques modernes, de par un niveau d’abstraction conceptuelle 
étonnant pourraient se prêter à des analyses radicalement différentes de 
celles qui animent aussi bien la Philosophie de l’arithmétique que des 
œuvres tardives comme 1’ Origine de lu géométrie. 

Même à un niveau de radicalité phénoménologique assez faible, il ne 
faut pas cacher l’extrême difficulté qu’il y aurait à donner des descriptions 
satisfaisantes de ce qu’un mathématicien peut entendre aujourd’hui par des 
termes comme << espace >>, << catégorie >> ou << structure », concepts pourtant 
fondamentaux, dont l’analyse préalable devrait étayer toute enquête sur 
1’ << origine >> du sens mathématique. 

Les conditions ne sont donc pas réunies aujourd’hui pour un dialogue 
entre mathématiques et phénoménologie à la lumière du mode de constitu- 
tion de concepts déterminés : trop de matériaux font encore défaut. I1 est 
probable qu’un tel dialogue, s’il était conduit avec la radicalité suffisante, 
conduirait à une redétermination du statut régional des mathématiques et à 
l’élaboration d’une typique de ses concepts. En son absence, les recherches 
doivent être orientées provisoirement dans une direction noétique, quitte à 
admettre - ce qui peut être justifié rigoureusement, mais ne va pas sans 
poser problème - que l’on peut décrire l’intentionnalité mathématique en 
faisant abstraction de ses corrélats noématiques. La compréhension des 
descriptions qui peuvent être alors effectuées suppose une certaine fami- 
liarité avec la pensée mathématique : s’il est possible d’en décrire certaines 
modalités sans jamais entrer dans telle ou telle considération technique, il 
faut, pour donner un sens effectif à ces descriptions, être capable de les 
reconduire à une certaine culture scientifique. C’est là le point d’achoppe- 
ment de toute philosophie mathématique, dès lors qu’elle ne s’adresse pas 
aux seuls spécialistes sans sacrifier pour autant à telle ou telle facilité - 
dénoncer sans autre la << technique >> est une de ces facilités. Ce serait une 
erreur en la matière que de croire à l’exemplarité des concepts élémentaires 
- à commencer par les nombre naturels ou l’espace euclidien ! - qui se 
prêtent mal à des analyses intentionnelles suffisament pures, dans la 
mesure où ils peuvent être trop facilement reconduits à l’expérience quoti- 
dienne et renvoient en tant que tels à des polémiques et des problèmes 
marginaux du point de vue de la mathématique pure, quelle que puisse être 
leur importance pour ce qui est d’une théorie générale de la connaissance. 



118 FRÉDÉRIC PATRAS 

Représentations propres et impropres 

Dans la tentative d’élucider les structures de l’intentionnalité mathé- 
matique, quitte, conformément à la méthodologie adoptée, à faire provisoi- 
rement abstraction des objets visés, deux textes remarquables s’imposent 
de par la pertinence de leurs descriptions : les Études psychologiques pour 
la logique élémentaire ’ et la VIe Recherche logique. Nous adoptons ici la 
terminologie des Études psychologiques, plus maniable et moins complexe 
que celle de la VIe Recherche. En particulier, nous en restons aux détermi- 
nations du concept de représentation que proposent les Études psycholo- 
giques. Une représentation (au sens de Vorstellung 7 désigne simplement la 
présence d’un contenu à la conscience. L’intuition (Anschauung) est 
d’abord un << voir >> : << elle présente devant nous effectivement son objet, de 
telle manière qu’il est lui-même le substrat de l’activité psychique » 4  et est 
donc une représentation en un sens particulier, plus propre. Le concept 
d’intuition s’étend à la caractérisation de représentations de contenus 
abstraits 5 .  La possibilité d’appliquer ces considérations à la mathématique 
- et plus généralement aux contenus scientifiques - est claire : la lecture de 
l’énoncé d’un théorème produit un contenu de conscience, une représenta- 
tion. Je peux tout d’abord << ne rien comprendre >> à cet énoncé, comme c’est 
le cas si tel ou tel terme m’est inconnu. Je peux aussi en avoir une compré- 
hension passive si par exemple j’en admets la validité comme un axiome 
pour de futures considérations sans questionner préalablement cette 
validité. Avoir une << intuition mathématique >> de cet énoncé - au sens usuel 
du terme, qui rejoint ici l’acception phénoménologique - correspondra 
al ors précisément au fait d’intuitionner, de comprendre activement cet 
énoncé sur le mode de l’évidence de telle manière qu’il << fasse sens ». 

Hélas, bien que cette interprétation ait pour elle une certaine légitimité 
- car nul ne peut nier qu’il existe bien une intuition mathématique, et 
qu’elle ait fonction de présenter des objets (en un sens très large) à la 
conscience-, elle achoppe d’emblée à un certain nombre de difficultés. 

1. Op. cit. Cité désormais Études psychologiques. 
2. Pour une étude approfondie des représentations dans la philosophie husserlienne, 

cf. J. BENOIST. <<A l’origine de la phénoménologie : au delà de la représentation », in 
Critique, juin-juil. 1995,5771578, pp. 480-506. Nous nous en tenons ici à une concep- 
tion assez naïve du représenter. 

3. Cf. les “Remarques particulières sur la traduction de certains termes”, in Articles 
sur la logique, pp. 166-167. 

4. Op. cit., pp. 138. 
5 .  Op. cit., pp. 140-141. 
6. Passivité au sens de 1’ Origine de la géométrie, op. cit., pp. 190-191. La compré- 

hension est alors << élucidation ». 



SUR LA P ~ O M É N O L O G E  DE LA CONNAISSANCE MAT&MATIQUE 119 

Husserl affirme à ce propos très clairement l’impossibilité d’ << intui- 
tionnifier >> I les concepts géométriques ou arithmétiques généraux * : 

les figures et les relations géométriques ne sont absolument pas intui- 
tionnables s’il faut donner raison à ceux qui craignent d’attribuer à tort 
des propriétés idéales, que les perceptions ne peuvent pas montrer dans 
l’espace, aux produits de l’imagination correspondants. Les objectifs des 
processus idéalisants, donc conceptuels sont eo ipso non intuitifs ... 
quiconque se sera rendu clair cela se refusera aussitôt de parler d’une 
intuition des abstracta géométriques, en tant que c’est là une manière de 
parler impropre. La figure dessinée, si on la considère pour elle-même, 
est naturellement une intuition, mais pas la figure géométrique, à 
laquelle elle n’est pas identique, et qu’elle ne fait que re-présenter 3. 

Le problème est classique : si je cherche à expliciter ma compréhension 
de ce qu’est un triangle, je peux chercher à faire un dessin. Mais ce dessin, 
en tant que dessin d’un triangle très particulier, n’en est alors qu’une repré- 
sentation impropre - la généralité du concept est perdue de vue. 

Est-ce à dire pour autant que les figures géométnques ne sont pas intui- 
tionnables ? On peut hésiter à suivre ici Husserl, en objectant qu’après tout 
il est peut être possible d’avoir une intuition - au sens d’une présentifica- 
tion effective du concept - des figures et relations géométriques qui ne 
passe pas par le recours à telle ou telle figure dessinée. Le concept de 
triangle pourrait être ainsi << intuitionnifié >> non par la présentation statique 
de tel ou tel triangle particulier, mais sur le fond d’une présentation dyna- 
mique : tout triangle donné peut être déformé continûment en n’importe 
quel autre triangle et cette possibilité de variations libres et infinies laisse 
envisager de nouveaux modes d’intuitionnabilité sur fond de temporalité. 
De fait, la question de possibilité d’une évidence pour ce qui est des 
concepts mathématiques est d’une extrème complexité et on ne peut que 
rejoindre les conclusions des Études psychologiques en soulignant la 
nécessité qu’il y aurait à reconsidérer plus en détail les rapports entre intui- 
tions et re-présentations. Retenons pour l’instant l’impossibilité de s’en 
tenir à une conception trop naïve de l’intuition mathématique comme 
simple présentification d’objets à la conscience. 

Au fond, les thèses des Études psychologiques sur le caractère non 
intuitionnable des concepts mathématiques rejoignent celles de la Krisis, 
mais avec une force de conviction et une radicalité toutes autres. I1 faut 

1. C’est-à-dire de construire dans l’intuition. 
2.  Études psychologiques, op. cit., pp. 142-143. 
3. Nous suivons la traduction de J. English. Re-présenter traduit Reprasentieren : 

par opposition à intuitionner, re-présenter signifie présenter de manière médiate un 
contenu à la conscience ; cf. les “Remarques sur la traduction de certains termes”, 
pp. 166-167. 



120 mÉDÉlUC PATRAS 

comprendre la visée d’un concept mathématique comme intention de signi- 
fication I et s’interroger sur la possibilité d’un remplissement de cette 
intention - c’est à dire, une fois de plus, sur la possibilité d’une intuition 
correspondante. Cette visée, en tant que représentation, pourrait bien ne 
jamais contenir son objet en un sens propre - on aurait sinon affaire à une 
intuition-, mais pourrait être plutôt organisée comme tension vers un 
contenu non présent à la conscience. S’il faut alors encore parler d’intui- 
tions mathématiques, ce sera en leur reconnaissant un statut d’incomplé- 
tude incontournable : on ne visera jamais un concept mathématique avec 
une intuition pleine de son sens », mais plutôt conformément à un certain 
nombre d’intuitions partielles qui permettent tout de même d’en acquérir 
une entente suffisante pour qu’une étude en soit possible, que l’on puisse 
édifier une théorie, avoir des résultats sous forme de théorèmes, etc. 

Cette reconduction de la question du sens des énoncés scientifiques à 
des analyses de l’intentionnalité révèle une multitude de problèmes, où se 
joue véritablement la connaissance mathématique en tant que savoir vivant 
et non simple édifice formel. Nous n’irons pas plus loin dans cette direction, 
en soulignant tout de même cette conclusion provisoire qu’il faut à tout prix 
reprendre avec le <<jeune >> Husserl les chemins de l’intentionnalité, si l’on 
souhaite aller de l’avant dans l’intelligence de la pensée mathématique. 

L’objet mathématique est-il transcendantal ? 

Une direction plus difficile encore, mais également prometteuse s’offre 
aux recherches. Là non plus, il ne s’agira pas d’arriver à telle ou telle 
conclusion, mais plutôt de formuler un certain nombre de questions à la 
lumière d’une entente exclusivement orientée vers les mathématiques des 
textes husserliens. 

Le problème de la constitution des objets mathématiques a jusqu’ici été 
volontairement laissé de côté. Nous avons dû renoncer à donner des des- 
criptions - sur quelque mode que ce soit, fût-ce << psychologique >> - des 
concepts structurant les mathématiques contemporaines, et renoncer 
corrélativement à des analyses noématiques prenant en compte le niveau 
d’abstraction et d’eidicité * qu’ont pu atteindre ces concepts. Nous avons 
remarqué aussi que cela n’interdisait pas, au moins à titre indicatif, une 
étude noétique préliminaire et étudié sommairement certaines modalités 
des vécus de conscience (Le. de l’intentionnalité) en faisant abstractiori de 

1. Études psychologiques, pp. 143-146. 
2.  En un sens très large. 



S U R  LA P&NOI&NOLOGIE DE LA CONNAISSANCE MATHIhUTIQUE 121 

tout corrélat noématique. I1 va de soi qu’une telle éviction des objets de 
l’horizon d’une étude phénoménologique ne peut être que provisoire. 

I1 y a toujours, au cœur des mathématiques, une tentation idéaliste qui 
conduit assez vite à la réification des concepts. Ceux-ci deviennent des 
<< objets >> en un sens naïf et leurs modalités d’existence cessent d’être ques- 
tionnées. L’intuition mathématique peut alors être interprétée comme un 
simple voir >> et sur un mode perceptif. Si de telles conceptions ont le 
mérite de permettre au mathématicien de travailler sans douter de la réalité 
des objets qu’il considère, elles ne sont évidemment guère tenables. I1 
faudrait donc en venir à aborder les phénomènes dans toute leur complexité 
noético-noématique et aborder de front la question des << objets », au moins 
pour ce qui est de leur possibilité - puisque l’on s’est provisoirement 
résigné à ne pas tenter de descriptions précises. Élucider les problèmes 
sous-jacents à 1’ <<objectivité >> requerrait des études difficiles ; on se 
contentera de donner ici quelques indications sur ce que pourrait être le 
mode de procéder si l’on voulait concilier les idées directrices de la phéno- 
ménologie transcendantale et la << tendance eidétique >> des mathématiques 
modernes pour ce qui est de la possibilité et du statut de 1’ <<objectivité>> 
mathématique. 

Les contradictions dialectiques qui agitent l’univers mathématique - 
réalisme, idéalisme, formalisme, [...I - peuvent trouver une synthèse dans 
le transcendantalisme phénoménologique si l’on accepte seulement de 
prendre au sérieux l’objet mathématique. I1 semble que la voie privilégiée 
d’une telle conciliation soit l’exploitation des Zdeen I et des Méditations aux 
termes d’une relecture orientée dans cette direction. L’idée d’une constitu- 
tion transcendantale des objets mathématiques est probablement la seule 
qui permette de triompher de l’écueil des divers naturalismes - de toutes 
les attitudes selon lesquelles les objets seraient d’une manière ou l’autre 
toujours déjà donnés à la conscience sans que cette donation fasse question. 
Dans cette voie, il faudrait être très attentif au caractère régional des études 
engagées, et l’on rencontrerait probablement très vite le même type de dif- 
ficultés que celles qui sont apparues dans les analyses de l’intentionnalité. 

Derrière l’étendue des travaux à entreprendre et les difficultés de la 
tâche se devinent, en particulier au travers des Méditations, la possibilité 
d’un néo-cartésianisme conforme aux aspirations profondes du milieu 
scientifique et, par delà, la possibilité d’une relégitimation de l’entreprise 
mathématique comme effectuation exemplaire de la raison, loin de toute 
interprétation techniciste. 

Frédéric PATRAS 
CNRS /Sophia-Antipolis 

1 .  idées directrices pour une phénoménologie, ir. P. 
1950. 

Ricœur, Paris, Gallimard, 





DE LA FONDATION PHÉNOMÉNOLOGIQUE 

DE LA LOGIQUE 

ogique formelle et logique transcendantale fraye le << chemin naturel >> L qui mène de la logique formelle à la logique transcendantale I et met en 
avant, une fois ce chemin parcouru, la nécessité d’engager la phénoméno- 
logie dans de nouvelles recherches en vue de déployer son << motif trans- 
cendantal >> et de mettre à découvert les << présuppositions cachées >> de la 
logique traditionnelle. 

L’objet propre de ces recherches est d’explorer << les différents niveaux 
de l’importante problématique d’une logique du monde>> et de montrer 
comment les niveaux supérieurs de la Welt-Logik reposent, en vertu du 
<<principe de l’ordre génétique >> 2,  sur une << ontologie mondaine authenti- 
que », qualifiée par les analyses de 1929, dans leurs conclusions, d’ << esthé- 
tique transcendantale prise en un sens nouveau », ou encore de << logos du 
monde esthétique », par opposition au << logos analytique D 3 ,  le seul que la 
syllogistique et la mathesis universalis aient pris en vue. Les recherches en 
question sont donc primordialement des << recherches sur l’origine de la 
logique D qui visent à établir la << généalogie de la logique >> et dont Husserl 
souligne le caractère génétique, mais en prenant soin de distinguer les 
présupposés de son approche de ceux de la psychologie génétique 4. 

Dans cette ultime formulation du problème des rapports de la logique à 
la phénoménologie, il y va non seulement d’une ouverture considérable du 

1. Cf. Logique formelle et logique transcendantale, Paris, PUF, 1957, Introduction, 
p. 18 [il].  

2. Ce principe, introduit au 9 85, p. 280 [ 1841 de Logique formelle et logique trans- 
cendantale, préside au mouvement amorcé par le chapitre IV de la section II du texte de 
1929, et fonde donc la nécessité du retour du prédicatif à l’antéprédicatif. 

3 .  Voir Logique formelle et logique transcendantale, Conclusion, p. 386 [257]. 
4. Toutes ces questions sont reprises et précisées par la longue Introduction 

d‘Expérience et jugement, Paris, PUF, 1970, $5 1-14. 



124 ÉLISABETH NGAL 

champ thématique qui, en 1901, était exclusivement orienté sur les << vécus 
logiques >> I ,  mais aussi d’un remaniement significatif du projet de fondation 
phénoménologique de la logique dont on n’a peut-être pas assez remarqué 
qu’il est en fait l’idée séminale de l’entreprise husserlienne. Car si ce projet 
est le centre thématique de l’élucidation de la fonction de signification et de 
la fonction de connaissance tentée en 1901 par le corps central des 
Recherches logiques, on en trouve déjà une esquisse dans la thèse Sur le 
concept de nombre de 1887, dont l’objectif est de déterminer 1’ <<origine 
psychologique» des concepts d’unité, de quantité et de nombre au sens 
d‘ Anzahl . 

Cette première formulation est, il est vrai, seulement partielle, puisqu’à 
l’époque la question de la fondation n’est posée qu’au niveau de l’arithmé- 
tique. Au départ, il s’agit en effet pour Husserl de radicaliser le projet 
fondationnel de son maître en mathématiques, Weierstrass, en posant la 
question de l’origine de l’arithmétique élémentaire elle-même. Mais dès 
1890, dans une lettre à Stumpf, Husserl se rend compte que le problème 
fondationnel intra-mathématique est en réalité plus complexe que 
Weierstrass ne l’avait soupçonné. I1 reconnaît des sources proprement 
logiques à l’arithmétique et se rallie aux résultats de Helmholtz, en préci- 
sant qu’il ne partage cependant pas ses présupposés *. L’arithmétique géné- 
rale, explique-t-il, n’est pas une science, mais une technique symbolique, 
l’un des chapitres fondamentaux de la << logique formelle ». I1 incorpore 
ainsi désormais à sa thématique arithmétique initiale une thématique 
logique plus englobante. 

Mais, dans un premier temps, Husserl pense la logique, à l’instar de son 
maître en philosophie - Brentano -, comme une discipline pratique, et il 

1 Cf. Recherches logiques, Paris, PUF 1962-1964, 4 vol. L’Introduction aux six 
Recherches (iI, I ,  9 1, p. 2 [2]) présente le projet de << fondation de la logique pure N en 
termes de << phénoménologie des vécus de la pensée et de la connaissance », c’est-à-dire 
des vécus que HUSSERL dit << logiques ». 

2. Hua XXI, pp. 244-25 1. Dans cette lettre, décisive du point de vue de la genèse, 
HUSSERL reconnaît expressis verbis l’erreur du présupposé fondamental de son Habili- 
tationsschrift (selon lequel << le concept d’dnzahl constituerait le fondement de 
I’arithmetica generalis m) et il explique qu’après avoir pris conscience de cette erreur, il 
s’est mis à travailler sur l’arithmétique << formelle >> au même titre que sur le calcul 
ordinaire, ce qui l’a conduit à << un résultat qui s’accorde f o m l i t e r  à ceux d’Helmholtz, 
mais qui, du point de vue conceptuel, est fondé de façon totalement différente. D 

Notons : 
(1) que l’éditeur des Hua XXI date cette lettre de février 1890, mais que W. BIEMEL, 

dans un article déjà ancien, la datait du 13 novembre 1890, et que son traducteur anglais 
argue du fait que Husserl y fait référence à l’avancement du manuscrit de la Philosophie 
de 1 ’arithmétique pour la dater de l’hiver 189 1 ; 

(2) que l’on trouve une critique des présupposés nominalistes d’HELMHOLTZ dans 
l’appendice à la première partie de la Philosophie de 1 ’arithmétique, Paris, PUF, 1972, 
pp. 212-217 [191-1961. 



DE LA FONDATION PHÉNOIdNOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 125 

présente, dans sa lettre à Stumpf, la logique formelle comme << la techno- 
logie de la connaissance ». Toutefois, dans le compte-rendu qu’il fait en 
1891 des Leçons sur l’algèbre de la logique de Schroder, il prend 
conscience de l’irréductibilité de la logique à l’algorithme, et d’une façon 
plus générale, de celle de la langue au calcul. Et cela le conduira à entre- 
prendre de déplacer une des << parties principales >> de la logique << dans le 
domaine de l’idéalité >> I .  

Ainsi s’imposa le concept de logique qu’il s’agira, en 1901, de fonder 
phénoménologiquement. Au terme des recherches analytiques menées dans 
les années 90, la question de l’origine psychologique de l’arithmetica 
numerosa se trouvait en effet reformulée en termes de recherche portant sur 
<<les sources d’où “découlent” les concepts fondamentaux et les lois idéales 
de la logique pure >> z. 

Or si le chemin parcouru au cours des années 90 est décisif, puisqu’il 
nous met en présence d’un revirement dans la conception du statut de la 
logique (qui, de discipline pratique qu’elle était, devient dans les Prolégo- 
mènes la discipline théorique par excellence), il n’en reste pas moins vrai 
qu’à travers l’idée que << le même algorithme, la même arithmetica univer- 
salis commande une série de domaines conceptuels qui doivent être bien 
séparés >> 3, c’est déjà la troisième et ultime tâche de la logique pure - 
nommément le projet de constituer une << théorie des formes de théories D - 
qui s’esquisse 4. 

C’est de ce projet que je  voudrais ici tenter de mesurer l’impact sur 
l’articulé général des questions husserliennes. Mais la doctrine des multi- 
plicités que les Prolégomènes présentent, en référence à Grassmann, 
Hamilton, Lie, Cantor, et Riemann-Helmholtz5, comme le corrélat de la 
théorie des formes de théories, n’est pas exactement la doctrine des multi- 
plicités << définies D que Husserl élabore dans le double rapport qu’il fait, 
pendant l’hiver 1901-1902 à la Société Mathématique de Gottingen et dont 
il présente les acquis fondamentaux aux $3 30-32 de Logique formelle et 
logique transcendantale. La première est encore solidaire du formalisme 

1. L’irréductibilité de la logique à l’algorithme est clairement affirmée en 1891, 
dans le compte-rendu des Leçons sur 1 ’algèbre de la logique (in Articles sur la logique, 
Paris, PUF, 1975, plus particulièrement, pp. 14-3 1 [246-2591). Quant au déplacement 
d’une partie de la logique dans le domaine de I’idéalité, HUSSERL l’évoque dans l’Es- 
quisse de Préface (non publiée) aux Recherches logiques de 1913 (in Articles sur la 
logique, p. 379 [ 129]), en référence à l’influence de LOTZE. C’est ce déplacement qui lui 
permit de rompre avec la conception brentanienne de la logique comme discipline 
pratique (cf. sur ce point J. Ph. MILLER, Numbers in Presence and in Absence, Phaeno- 
menologica 90, chapitre 1)  et qui fonde le platonisme des Recherches. 

2. Recherches logiques, II, I ,  Introduction, p. 3 [3]. 
3. Philosophie de l’arithmétique, Avant-propos, p. 6 [ VJJI]. 
4. Cf. Prolégomènes, in Recherches logiques, I ,  I, $8 69-7 1. 
5. Cf. Prolégomènes, 0 70. 



126 ÉLISABETH RIGAL 

pré-hilbertien, tandis que la seconde participe du << formalisme >> hilbertien I ,  

en ceci qu’elle accorde un pouvoir fondationnel à l’axiomatisation. 
D’où les deux questions qui sous-tendront mes analyses : Quelle est, 

d’une façon générale, le poids des questions de logique mathématique sur 
la figure proprement husserlienne de la phénoménologie ? Et quel est exac- 
tement l’impact sur le tournant transcendantal de l’explicitation de la 
doctrine des << multiplicités >> en termes de doctrine des << multiplicités 
définies », qui clôt les longues études logico-mathématiques du fondateur 
de la phénoménologie ? 

I 

Je remarquerai d’abord que, lorsqu’il se penche à nouveau, assez tardi- 
vement - à la fin des années 10, si l’on en croit l’Avant-Propos à la 
seconde édition de la Sixième Recherche daté d’octobre 1920 - sur le 
problème de la fondation phénoménologique de la logique2, Husserl ne 
peut à l’évidence plus se satisfaire de l’approche qu’il en avait proposé en 
1901. Entre temps lui sont en effet apparues les équivoques de la position 
des Recherches, qu’il présente, en 1913, comme un << ouvrage de percée >> 
non dépourvu d’ambiguïtés 3, ainsi que les limites intrinsèques de leur 
formulation du problème. 

Ces limites sont relevées par Logique formelle et logique transcen- 
duntale qui, à tel ou tel détour de ses analyses, souligne la naïveté, le carac- 
tère unilatéral et encore insuffisant des thèses soutenues à l’époque, sans 
pour autant les désavouer. Le texte de 1929 reconnaît certes à l’entreprise 
initiale, sur son versant logique, un double mérite: avoir déterminé la 
morphologie comme << doctrine séparée >> de la logique de la conséquence 
(cf. 0 22) et avoir clairement aperçu la << solidarité in re >> de la logique et de 
l’ontologie formelles (cf. 0 27). Mais il lui reproche aussitôt d’avoir éludé 
la question de fond, qui n’est autre, en définitive, que la question transcen- 

1. L’un des mérites de la lecture de HUSSERL proposée par M. KUSCH in Language 
as Calculus vs Language as Universal Medium, Synthese Library, vol. 207, est d’indi- 
quer ce point (cf. plus particulièrement pp. 40-47), malheureusement occulté par J. Ph. 
MILLER. 

2. L’Avant-propos en question dit en effet ceci : << Or pendant les années de guerre 
qui suivirent, j e  fus incapable de consacrer à la philosophie du logique cet intérêt 
passionné sans lequel un travail fructueux est pour moi impossible [...I Ce n’est que tout 
récemment que ces études systématiques [ i. e. visant au déploiement systématique de 
1’ <<idée d’une philosophie phénoménologique B] m’ont ramené au point de départ de 
mes recherches phénoménologiques et m’ont rappelé mes anciens travaux sur la fonda- 
tion de la logique pure, qui attendent depuis si longtemps d’être terminés et publiés >> 
(Recherches logiques, II, m , p. 4 [VI). 

3. Cf le 3 6 de l’Esquisse de Préface de 1913. 



DE LA FONDATION PHÉNOhdNOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 127 

dantale - nommément la question de savoir ce que recouvre exactement 
cette solidarité -, pour montrer ensuite, en des analyses à la fois denses et 
embrouillées, que son erreur principale fut de penser la logique comme une 
discipline à deux strates (morphologie et logique de la conséquence), alors 
qu’elle est en réalité une discipline triplement stratifiée (morphologie, doc- 
trine de la conséquence ou non-contradiction, et doctrine formelle de la 
vérité, également nommée << logique de la vérité >> ou << mathesis de la vérité 
possible >>) I .  

La possibilité d’étayer sur la << logique pure >> des Prolégomènes une 
logique de la vérité repose, comme s’en explique longuement Logique 
formelle et logique transcendantale, sur le K tertium non datur », c’est-à- 
dire sur le principe fondamental dont Hilbert disait que vouloir en priver le 
mathématicien reviendrait à enlever son télescope à l’astronome ou son 
poing au boxeur, et dont Husserl montre, tout à fait dans le même sens, 
qu’il présuppose la décidabilité en soi de tous les jugements *. C’est donc ce 
présupposé dont les Prolégomènes, parce qu’ils n’avaient pas thématisé la 
question de la vérité théorique, n’avaient pu apercevoir les tenants et 
aboutissants. 

Or, une fois cette lacune comblée, il devenait possible d’établir, entre 
les questions de logique mathématique et les questions proprement phéno- 
ménologiques, des connexions qui n’existaient pas, et ne pouvaient pas 
exister, dans le cadre de la problématique des Recherches. La preuve en est 
que la question des rapports de la phénoménologie et de la logique est 
traitée de façon sensiblement différente en 1901 et en 1929. 

En 1901, l’idée de logique pure est élaborée indépendamment de la 
phénoménologie, de sorte que le projet fondationnel ne peut être qu’un 
projet d’élucidation des structures de la logique telles que les révèlent les 
développements récents de la mathématique formelle (qualifiée par Husserl 

1 .  Voir plus particulièrement, Logique formelle et logique transcendantale, 5 36, 
p. 142 [91-921 où HUSSERL, avant d’aborder les problèmes spécifiques soulevés par la 
question de l’achèvement de la logique (c’est-à-dire de réexaminer ce qu’il avait 
présenté dans les Prolégomènes comme la << troisième tâche D de la logique pure à la 
lumière de l’idée de multiplicité définie), dresse le bilan des nouveaux acquis : << il est 
aussi devenu évident que d’un certain point de vue, dans notre recherche actuelle, nous 
sommes arrivés nettement plus loin [que les Prolégomènes] en tant que nous avons pu 
fonder dans le chapitre premier la triple stratification fondamentale de la logique, ou, 
peut-on dire encore, la séparation nouvelle entre << logique formelle de la non-contradic- 
tion >> et << logique formelle de la vérité ». D 

2. Cf. ibid., $9 77-79. Le $ 77 énonce le principe lui-même : <<Tout jugement est ou 
vrai ou faux, l’un des deux », et le 5 79 l’explicite comme suit : << Pour nous de nom- 
breux jugements restent sans décision quant à leur légitimité, et pour nous la plupart des 
jugements qui sont possibles en général ne sont pas ainsi << décidables D de facto, mais 
ils le sont en soi. Tout jugement est “décidé” en soi. >> 



128 ÉLISABETH MGAL 

de. << fine fleur de la mathématique moderne >>) ’, et non un projet de légiti- 
mation au sens propre. Certes, dans la mesure où cette élucidation culmine 
dans la mise à découvert par la Sixième Recherche de l’origine intuitive du 
concept de signification, on peut considérer que les Recherches indiquaient 
déjà leur chemin aux études à venir. Mais ce chemin ne pouvait cependant 
être emprunté qu’une fois le psychologisme définitivement défait par la 
méthode de la réduction et par son instrument fondamental, l’idée d’a priori 
universel de corrélation *, - c’est-à-dire en 1908, si l’on en croit l’Esquisse 
de Préface (non publiée) à la seconde édition des Recherches 3. 

Or, une fois ce nouvel instrument d’analyse pleinement maîtrisé, les 
thèses de 1901 paraissent à Husserl entâchées de ce double manquement à 
l’exigence phénoménologique comme telle que constituent l’absolutisme et 
l’objectivisme logiques. 

D’une part en effet Logique formelle et logique transcendantale ne 
dénonce pas seulement l’absurdité du << relativisme sceptique », déjà 
expressément établie par les Prolégomènes, mais aussi celle de 1’ << abso- 
lutisme logique >> dont ils ne pouvaient apercevoir qu’il constituait un 
danger, faute d’avoir compris qu’on n’était en droit d’absolutiser la vérité 
que dans ses horizons4. Aux Recherches manquait encore en effet - 
seconde lacune fondamentale, sur le versant phénoménologique de 
l’entreprise cette fois - la problématique de << l’intentionnalité d’horizon », 
dont le texte de 1929 rappelle que les Ideen I ont, pour la première fois, mis 
en évidence le rôle déterminant, tout en soulignant le fait que son absence 
rendait impossible la résolution des problèmes soulevés par les <<jugements 
occasionnels >> et les << significations empiriques >> S.  Et il est à noter que la 
critique de l’absolutisme logique sera radicalisée par Expérience et 
jugement, qui, pour mettre en lumière l’imbrication du prédicatif et de 
l’antéprédicatif, réfutera toute conception de l’évidence logique comme 
<<vérité en soi planant librement dans quelque éther » 6 ,  atteignant ainsi 
frontalement la conception de l’en soi des vérités logiques qu’avaient 
soutenue les Prolégomènes. 

1. Cf. Prolégomènes, $70. 
2. Sur cette auto-évaluation, cf. la Préface à la seconde édition des Recherches 

logiques, et Krisis, $$68-70, où HUSSERL note que la problématique de la corrélation 
s’annonçait déjà dans l’interprétation de << la synthèse de plusieurs actes en un seul» 
comme << synthèse intentionnelle authentique D développée par les Cinquième et Sixième 
Recherches. 

3. Cf. Articles sur la logique, p. 405 [337-3381. 
4. Sur cette double absurdité, cf. Logique formelle et logique transcendantale, 5 80, 

p. 270 [178], et $ 106, p. 370 [246]. Et sur la nécessité d’absolutiser la vérité dans ses 
horizons, ibid., p.371 [ 2461. 

5. Cf. ibid., $ 80, p. 269 [ 1771, plus particulièrement note (a). 
6. Expérience etjugement, $4, p. 22 [13]. 



DE LA FONDATION PHI?NO&OLOGIQUE DE LA LOGIQUE 129 

Mais d’autre part, les analyses de 1929, en établissant que la << logique 
objective >> est << la logique première pour nous, mais non la logique 
dernière > > I ,  et que celle-ci, une fois soumise à l’élucidation intuitive, se 
révèle être tout autre chose qu’une science simplement positive des idéa- 
lités logico-mathématiques, épinglent en fait l’objectivisme dont souffrait 
la délimitation initiale du concept de logique pure. Pour la phénoménologie 
transcendantale, en effet, la logique possède non seulement une << face 
objective >> - celle dont les analyses de 1901 explicitaient les structures et 
qui fondait l’idée d’une théorie des formes de théorie - mais aussi une 
<<face subjective », de sorte que désormais la question de la logicité est 
partie prenante de << la prise de conscience de soi universelle >>, et la logique 
elle-même devient une ramification de la science universelle de la subjecti- 
vité transcendantale *. 

C’est pourquoi, si Leibniz était la figure tutélaire des Prolégomènes, à 
laquelle Husserl n’hésitera pas, dans l’ouverture de sa conférence de 1901 
sur L’imaginaire en  mathématique^'^, à attribuer le mérite d’avoir conçu 
pour la première fois une << Theorienlehre pure, indépendante de tout 
domaine de connaissance >>, en revanche Logiqueformelle et logique trans- 
cendantale place la nouvelle approche sous l’égide du projet cartésien de 
sapientia universalis 4. Husserl y rappelle certes qu’avec la mathesis 
universalis en son sens leibnizien s’impose l’idée d’une science des 
systèmes qui trouve son plein accomplissement dans la doctrine des 
<<multiplicités définies >> telle que lui-même l’a élaborée en 1901-1902 5 .  

Toutefois il ne le rappelle plus que pour souligner que la mathesis logique 

1. Logique formelle et logique transcendantale, 0 102, p.360 [239]. 
2. Cf. ibid., 34 101-102. 
3. << L’imaginaire en mathématiques », in Articles sur la logique, p. 495 [430]. 
4. Sur la sapientia universalis, cf. Logique formelle et logique transcendantale, 

5. Sur la question des dates, il faut remarquer que : 
(1) HUSSERL dit dans la Préface à l’édition de 1913 des Recherches que les Pro- 

légomènes proviennent << quant à leur contenu essentiel B de << leçons faites à Halle au 
cours de l’été et de l’automne 1896 », qu’ils ont été écrits en 1899, et qu’ils comportent 
quelques insuffisances dont une essentielle : une approche du u concept de << vérité en 
soi >> orienté par trop unilatéralement sur les vérités de raison D (pp. XV [X!I-Xm]). 

(2) II suivait de très près, au tournant du siècle, les travaux de HUBERT dont la 
position était en train de s’infléchir, puisque ce dernier, s’il avait déjà élaboré la 
méthode axiomatique en géométrie, l’opposait encore, en 1899, à la méthode génétique 
en théorie des nombres (cf. J. C A V ~ ,  Méthode axiomatique et formalisme, Pans, 
Hermann, 1981, pp. 77 sqq.). On possède en effet des notes de Husserl non seulement 
sur la conférence de Hilbert du 5 novembre 1901, mais aussi sur les lettres qu’échan- 
gèrent FREGE et Hilbert entre le 27 décembre 1899 et le 6 janvier 1900 - lettres dont on 
peut présumer que Husserl les tenait personnellement de Hilbert lui-même, puisqu’on 
sait par ailleurs que Frege s’était à l’époque opposé à leur publication. (On trouvera ces 
deux documents, in Articles sur la logique, pp. 507-514 [455-451]). 

Introduction, p. 7 [4], et 0 93, p. 305 [201]. 



130 ÉLISABETH RIGAL 

requiert une fondation transcendantale que Leibniz ignora superbement et à 
laquelle les Prolégomènes avaient tourné le dos, mais dont Descartes au 
contraire fit paraître la nécessité. Ce dernier, en montrant qu’une réforme 
de toutes les sciences positives (logique comprise) était nécessaire et 
qu’elle seule permettait de les fonder véritablement en les unifiant dans une 
<< activité de fondation radicale », indiquait en fait la possibilité d’une trans- 
cendantalisation de la logique formelle. 

Une confrontation des thèses sur la science avancées par les remarques 
de conclusion du texte de 1929 et par le 5 64 des Prolégomènes permet de 
déterminer le sens du différend qui sépare l’approche transcendantale de 
l’approche initiale. Elle permet en effet, d’abord, de prendre conscience du 
fait que, tandis qu’en 1929 Husserl met en avant la nécessité d’enraciner 
les << sciences au sens supérieur », c’est-à-dire les << sciences idéalisantes et 
logicisantes », dans les << sciences descriptives », en 1900 il soutenait au 
contraire que << les sciences abstraites ou nomologiques >> (qui correspon- 
dent formaliter aux << sciences au sens supérieur B de 1929) << sont les 
sciences fondamentales proprement dites [,..I desquelles les sciences 
concrètes doivent tirer tout ce qui fait d’elles des sciences, à savoir le statut 
théorique ». 

Mais cette confrontation permet également d’établir qu’en 1901 le 
concept même de Geisteswissenchaft est absent. Le 5 64 des Prolégomènes 
ne pose même pas la question de la possibilité de constituer la psychologie 
comme science et il place l’histoire (en laquelle le 8 35 (a) de Logique 
fbrmelle et logique transcendantale reconnaîtra une science de l’esprit, au 
même titre que la psychologie et la phénoménologie) sur le même plan que 
la géographie, l’astronomie, l’histoire naturelle et l’anatomie. Quant au 8 7 
de la Cinquième Recherche, supprimé dans l’édition de 1913, il aborde la 
question d’une psychologie scientifique, mais ses considérations sont pour 
le moins embarrassées et elles ne vont pas du tout dans le sens des thèses 
tiranscen dantales. 

L’embarras tient à ce que la psychologie descriptive (sive phénoméno- 
logie) n’est pas aux yeux de l’auteur des Recherches une science, mais que 
celui-ci croit en la possibilité de fonder sur elle une psychologie génétique 
scientifique. Le 5 7 affirme en effet, contre les tenants d’une << psychologie 
sans âme», que la psychologie a une <<réalité séparée» de celle des 
sciences de la nature. Mais Husserl étant encore sur des positions semi- 
brentaniennes, il explique que l’on peut fonder, sur l’analyse descriptive 
des vécus du moi, une science empirique qui permet d’expliquer la genèse 
de ces vécus et de dégager les formes et les lois causales de leur forma- 
tion ou de leur transformation >> ( i .  e. la psychologie génétique) ’. Cela veut 

1. Cinquième Recherche, I& éd., 0 7, p. [359]. 



DE LA FONDATION PHÉNOMÉNOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 131 

dire, si l’on se fonde sur l’extension du concept de science aux sciences 
expérimentales - c’est-à-dire celles dont le principe d’unité n’est pas 
nomologique, mais empirique - proposée par le $72  et dernier des 
Prolégomènes, que la psychologie génétique fonde une << connaissance 
probable du réel D qui la place, malgré sa <<réalité séparée», dans la 
catégorie de ce que Husserl considère à l’époque comme des quasi- 
sciences, et non comme des sciences proprement dites. 

Or pour la phénoménologie transcendantale pareille thèse est 
véritablement scandaleuse, et cela pour deux raisons fondamentales. 
Premièrement, le projet transcendantal remet en cause l’hypothèse selon 
laquelle il existerait une forme de connaissance seulement probable du réel, 
qu’il serait impossible de fonder dans la sphère d’apodicticité. Deuxième- 
ment, les remarques de conclusion du texte de 1929 affirment l’irréducti- 
bilité définitive des Geisteswissenchuften aux sciences de la nature, en 
entendant par là qu’il est impossible de penser, à l’instar des Recherches, 
l’histoire ou la psychologie sur le même modèle que l’anatomie par 
exemple, puisqu’en réalité les premières n’entrent pas dans la catégorie des 
sciences explicatives. De surcroît, ces remarques finales rappellent ce que 
le corps du texte avait largement établi, à savoir qu’il appartient en propre 
aux Geisteswissenchuften d’élucider la << constitution subjective >> de l’idée 
même de science. Aussi les sciences l’esprit, purement et simplement igno- 
rées en 1901, se trouvent-elles maintenant promues au rang d’archi- 
sciences, et la phénoménologie, qui n’était pas une science, devient-elle le 
point de ralliement des sciences de l’esprit - << la science des origines », 
selon la formule des Zdeen Ln - et, à ce titre, le canon de toute connaissance 
scientifique. 

Mais l’essentiel, pour la question qui est la mienne, est que la science 
des origines, si elle est une science de l’esprit, soit aussi une science 
systématique : 

La phénoménologie, au sens qui est le nôtre, est donc, en dépit de sa 
restriction à la sphère de la simple intuition et à celle de la vision 
eidétique évidente, une science systématique, et elle doit être exécutée 
désormais à l’intérieur de cette délimitation 1 .  

Cela atteste l’influence constante de la théorie des formes de théories, 
dont l’un des autres noms est << doctrine des systèmes », sur la forme même 
du questionnement husserlien et montre que, malgré les rémanénagements 
intervenus, Husserl n’a jamais désavoué l’idée des Prolégomènes selon 
laquelle la systématicité est le critère de la scientificité. 

1. La phénoménologie et le fondement des sciences (Ideen III), Paris, PUF, 1993, 
9 15, p.98 (82). Je souligne. 



132 ÉLISABETH RIGAL 

Aussi n’est-il guère surprenant que, bien qu’il refuse désormais 
catégoriquement d’aligner toutes les sciences sur les sciences de la nature, 
il annule cependant, du moins en un sens, la différence qu’il présente par 
ailleurs comme absolue, entre les sciences de l’esprit et les sciences de la 
nature. La preuve en est donnée d’une part, par le fait qu’aussitôt après 
avoir reproché aux Prolégomènes d’avoir limité, sans se préoccuper le 
moins du monde de la légitimité d’une telle limitation, le << concept général 
de science >> - de science, précise Husserl, considérée << comme théorie au 
sens le plus large », comme système de propositions fermé sur soi >> - au 
<< concept particulier de théorie déductive (de science “explicative” nomo- 
logique) », le 0 35 (a) de Logique formelle et logique transcendantale 
affirme pourtant que cette << limitation pourrait d’une certaine manière être 
justifiée après coup », et que d’autre part, dans ses conclusions, le texte de 
1929 souligne la nécessité de donner aux sciences de l’esprit une << logicité 
supérieure >> qui, si elle n’est pas celle de l’exactitude, est néanmoins celle 
de << concepts-normes P fonctionnant comme << idées régulatrices > > I .  Or ces 
deux remarques montrent clairement que Husserl croit en la possibilité de 
répondre affirmativement à la question suivante qu’avait laissée ouverte le 
0 75 des Ideen I : 

Si l’on considère le domaine eidétique des phénomènes soumis à la 
réduction [...I, y a-t-il une place dans ce domaine, ù côté des procédés 
descriptifs, également pour un procédé idéalisant qui substituerait aux 
données intuitives des objets purs et rigoureux ? 2  

Aussi la critique de l’absolutisme et de l’objectivisme logiques ne vise- 
t-elle pas à destituer l’exigence de systématicité mise en avant en 1901, 
mais à montrer que l’erreur des Prolégomènes fut de faire confiance à la 
raison calculante, telle que la met en œuvre la mathématique formelle, sans 
se préoccupper de la question de la vérité possible des systèmes formels. 
D’où la limite des Recherches: n’avoir pu thématiser la question de la 
vérité qu’à un niveau qui, s’il était fondamental eu égard à la question de 
l’origine, ne permettait cependant pas d’élucider la vérité théorique comme 
telle. Or cette première erreur était aggravée par le fait que, d’une façon 
plus générale, les Recherches attribuaient à la raison une fonction exclusi- 
vement explicative, qui la rendait par avance incapable d’assumer la tâche 
de l’auto-compréhension de soi en laquelle la refonte transcendantale des 
questions initiales allait découvrir sa tâche véritable. L’idée d’une << Raison 

1.  Logique formelle et logique transcendantale, respectivement, p. 138 [89] et 
p.’388 [258]. 

2. Idées directrices pour une phénoménologie (Zdeen I), Paris, Gallimard, 1950, 
pp. 240-241 [141]. Je me permets sur ce point de renvoyer à mon article «De l’idéaiité 
de la signification », in LRs étudesphilosophiques, 1, 1995. 



DE LA FONDATION PH~OMI~NOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 133 

jugeante >> au service de << l’intérêt théorique », ainsi que la conception de la 
Raison comme figure spirituelle, appartiennent donc en propre au projet 
transcendantal. 

Dans ces conditions, on ne peut nier que les Recherches et Logique 
formelle et logique transcendantale nous mettent en présence de deux 
styles d’approche de la question des rapports de la logique et de la phéno- 
ménologie irréductibles l’un à l’autre. 

II 

Toutefois on se méprendrait entièrement si l’on voulait interpréter la 
rupture dans le sens d’une étrangeté pure et simple des deux approches. Ce 
serait en effet ne tenir aucun compte des équivoques de 1901 et ignorer le 
fait que les réaménagements et déplacements introduits par la suite visent 
au premier chef à dissiper ces équivoques afin de débloquer une situation 
dûe au fait que les Recherches avaient en réalité laissé indécidée l’écono- 
mie du rapport de la logique à la phénoménologie. 

Précisons ce point tout à fait central, en rappelant d’abord que le 
chapitre de conclusion des Prolégomènes distingue deux types de 
conditions de la connaissance : d’une part les conditions réelles, c’est-à-dire 
psychologiques, qui sont des conditions empiriques, et d’autre part les 
conditions idéales. Celles-ci se répartissent à leur tour en conditions 
logiques (plus précisément << logico-objectives »), fondées sur le << “con- 
tenu” de connaissance », et en << conditions noétiques », fondées sur << l’idée 
de connaissance >> I .  

Comme cela est bien connu, l’acquis fondamental de la critique du 
psychologisme, acquis sur lequel Husserl ne reviendra jamais, est la thèse 
de l’indépendance des conditions idéales par rapport aux conditions réelles. 
Mais en 1901 cette thèse fondamentale est surdéterminée par l’hypothèse 
selon laquelle on pourrait dégager les conditions logiques (et délimiter 
l’idée même de logique pure) sans se préoccuper le moins du monde des 
conditions noétiques, c’est-à-dire en mettant hors circuit la théorie de la 
connaissance. 

Le tournant transcendantal fait paraître le caractère insoutenable de 
cette hypothèse en montrant qu’elle revient à associer à l’exigence 
eidétique un présupposé objectiviste, lequel interdisait aux Recherches de 
comprendre que la vocation fondamentale et unique de la logique est une 
<< vocation épistémologique >> et que le << sens logique >> est eo ipso un << sens 

1. Cf. Prolégomènes, $65. 



134 ÉLISABETH MGAL 

épistémologique >> I .  Certes en 1901 la fonction épistémologique de la 
logique était loin d’être méconnue, mais tout le problème est qu’à l’époque, 
Husserl refusait encore de l’inscrire dans l’idée même de logique pure. 

Ce qui motivait ce refus était en un sens légitime. Car, du fait de 
l’absence de << Moi pur », soustraire la logique à la sphère d’influence de la 
théorie de la connaissance était le seul moyen de pouvoir la déterminer 
comme << discipline théorique », de pouvoir la penser comme ontologie 
formelle, et de pouvoir reconnaître dans l’élaboration de la théorie des 
formes de théories (et de son corrélat, la doctrine des multiplicités) sa tâche 
ultime. Toutes ces thèses, qui sont en réalité les présupposés fondamentaux 
du husserlianisme, seront saluées par Logique formelle et logique transcen- 
dantale qui, si elle réaffirme que les formations logiques constituent <<un 
monde propre d’objets idéaux qui est fermé sur soi D ~ ,  interprète néanmoins 
cette situation tout autrement que ne l’avaient fait les Recherches. 

Mais s’il fallait sauver les motifs profonds du refus des Prolégomènes 
de penser la logique à la lumière de la théorie de la connaissance, ce refus 
était en lui-même une erreur. I1 ne laissait en effet qu’une possibilité aux 
analyses de 1901, celle de penser la doctrine des multiplicités à la façon de 
la << mathématique des mathématiciens », mathématique dont Logique 
formelle et logique transcendantale souligne que le fait qu’elle construise 
des multiplicités B ou << objets de pensée >> sans se préoccuper le moins du 
monde de leur << réalité possible >> la condamne à n’apercevoir que le << sens 
mécanique », et non le sens proprement logique de la muthesis 3. 

Pour corriger cette erreur, la phénoménologie transcendantale se 
tourne, ou plutôt se retourne (dans ce geste, en effet, on peut reconnaître 
une première forme de la Rückfrage, telle que la thématisera la Krisis) vers 
la logique traditionnelle en lui attribuant des vertus que les Prolégomènes 
ne lui avaient pas reconnues. Ainsi le chapitre II  de la Philosophie 
Première (I) insiste-t-il sur le fait qu’à l’origine, dans << la radicalité de 
l’intention platonicienne visant à une rationalité pleine et dernière de toute 
connaissance scientifique », << le développement de la logique et celui de la 
science allaient de pair». Mais, très vite, note Husserl, les exigences 
propres à la rigueur formelle conduisirent la logique à se constituer comme 
une syllogistique qui déterminait les lois formelles sans interroger le fait, 
pourtant par ailleurs reconnu, qu’elles instituent << les formes pures des 
jugements vrais possibles ». D’où le paradoxe : la logique traditionnelle 

1. La page 188 [123] de Logique formelle et logique transcendantale identifie en 
effet le << sens proprement logique B au << sens épistémologique ». Et bien d’autres pas- 
sages soulignent cette thèse. 

’ 

2 .  Cf. op. cit., 8 100, p. 348 [230]. 
3 . Cf. op. cit., 8 52 intitulé << Mathesis pura logique et mathesispura extra-logique. 

La “mathématique des mathématiciens” », et également 8 33 : << Mathématique formelle 
réelle et mathématique des règles du jeu ». 



DE LA FONDATION P H ~ I O I ~ N O L O G I Q U E  DE LA LOGIQUE 135 

parlait sans cesse de la << vérité et de ses dérivés », mais elle ne parvenait à 
en parler que par rapport à la conséquence ; son ambition secrète était 
d’être <<la méthode de la vérité », mais elle était incapable de << rendre 
compte, par ses théories, de la corrélation entre le jugement prédicatif 
déterminant et le substrat de jugement, et a fortiori de la corrélation entre 
vérité prédicative et objectité véritablement existante D I ,  

D’où également la réinterprétation proprement transcendantale de 
l’idée de a logique pure >> à la lumière du sens d’origine de la logique tradi- 
tionnelle. Cette réinterprétation fonde une << logique du jugement », c’est-à- 
dire une conception de la logique comme << norme fondamentale efective >> 
de la connaissance, dont Logique formelle et logique transcendantale 
s’efforce de montrer que, contrairement à ce qu’avaient présupposé les 
Recherches, elle est parfaitement compatible avec sa définition comme 
discipline théorique z. 

S’agissant des Recherches, l’essentiel est ici de remarquer que le fait 
que la logique pure et la théorie d e  la connaissance (bien que reconnues 
connexes) y soient développées indépendamment l’une de l’autre introduit 
une tension interne au centre même de la problématique de l’ouvrage. En 
se proposant de déployer d’abord, dans ce qui est en fait un vide logique, la 
forme systématique du contenu idéal de connaissance, pour s’engager 
ensuite dans une << fondation de la logique pure sur la théorie de la connais- 
sance, ou plus exactement sur la phénoménologie » 3 ,  le Husserl de 1901 
accrédite deux présupposés qui, en réalité, ne sont pas conciliables. 

D’une part en effet les Prolégomènes ne pouvaient concevoir la logique 
pure que comme un absolu, procédant du même coup comme si «le 
contenu de connaissance >> et << l’idée de la connaissance D n’étaient pas 
solidaires l’un de l’autre. Ainsi n’hésitaient-ils pas à soutenir que les 
principes et lois logiques << sont ce qu’ils sont, que nous les saisissions ou 
non dans l ’évidence~~.  Mais d’autre part, le corps central de l’ouvrage 
s’efforçait d’établir que l’absolu logique, malgré son caractère ultime, ne 
peut en aucune façon valoir en soi et pour soi, et qu’en vérité il s’ancre 

1. Philosophie Première I, Park, PUF, 1970, pp. 23-44 [17-311, et pour la citation, 
p. 37 [26]. 

2. Ainsi le 8 73 de Logique formelle et logique transcendantale affqe-t-il, p. 253 
[166] : << Ou bien la logique opère avec une fiction universelle et alors elle n’est elle- 
même riens moins que donatrice de normes ; ou bien elle est science qui fournit des 
normes, alors cet idéal est précisément une norme fondamentale effective, liée insépa- 
rablement à la possibilité de la science authentique. N 

Sur la fonction de la question du jugement dans la réélaboration transcendantale du 
statut de la logicité, je me permets de renvoyer à mon étude M L’en soi husserlien à la 
lumière de la doctrine transcendantale du jugement », in Revue de Métaphysique et de 
Morale, 311996. 

3. Recherches logiques, II, I, Introduction p. 3 [3]. 
4. Prolégomènes, 5 65 p. 263 [239]. 



136 ÉLISABETH RIGAL 

dans ce <<domaine de recherches neutres dans lequel les différentes 
sciences ont leur racines >>, domaine qui n’est autre que la << phénoméno- 
logie pure >> ou << théorie de la connaissance >> I .  Ainsi les Recherches 
posaient-elles la question de l’origine des concepts fondamentaux et des 
lois idéales de la logique et trouvaient-elles le moyen de la résoudre en 
évitant les maladresses de la solution, encore entâchée de psychologisme, 
qu’en avait proposée la Philosophie de 1 ’arithmétique. 

Or la tension induite par les exigences, en un sens contradictoires, de 
l’idée de logique pure et du projet de fondation phénoménologique était 
considérablement aggravée par le fait qu’à l’époque la phénoménologie 
n’avait pas de site propre et qu’elle entretenait des rapports pour le moins 
ambigus avec la psychologie. L’ambiguité tenait à ce que, selon la formule 
du 0 6 de l’lntroduction au tome 2 (formule purement et simplement 
retournée dans l’édition de 1913) : << La phénoménologie est psychologie 
descriptive ». 

À l’époque, Husserl est en effet convaincu que la psychologie descrip- 
tive est le seul moyen de refondre les théories classiques de la connaissance 
et de les ouvrir à la dimension phénoménologique enfouie sous leurs 
présupposés métaphysiques. Mais il est également convaincu, comme je 
l’indiquais précédemment, de la possibilité de fonder sur la psychologie 
descriptive une psychologie génétique, qu’il conçoit comme une science 
empirique. I1 lui faut donc, pour pouvoir frayer le chemin de la fondation 
phénoménologique (et/ou psychologique) de la logique, désolidariser la 
psychologie descriptive de la psychologie génétique. Ce dont il s’acquitte 
en montrant que la première se déploie à un niveau purement descriptif, 
étranger à toute visée théorique, contrairement à ce que présuppose 
Brentano. Ainsi explique-t-il, en un passage qu’il supprimera à l’occasion 
de la seconde édition, que : 

Étant donné qu’il est d’une importance tout à fait exceptionnelle, pour la 
théorie de la connaissance, de différencier l’étude purement descriptive 
des vécus de connaissance, menée indépendamment de toute préoccupa- 
tion d’une théorie psychologique, de la recherche proprement psycho- 
logique orientée sur l’explication empirique et génétique, nous avons 
raison de parler de << phénoménologie B plutôt que de psychologie. Ce 
terme se recommande à nous pour une autre raison ; c’est que l’expres- 
sion de psychologie descriptive désigne dans la terminologie de certains 
auteurs la sphère de recherches d’une psychologie scientifique circons - 
crites par la préférence donnée à l’expérience interne et faisant abstrac- 
tion de toute explication psychologique 2. 

1. Recherches logiques, 11, I ,  Introduction, p. 3 [2]. 
2. Recherches logiques, II, II, p. [ 191. La seconde édition substituera une tout autre 

analyse à ce passage. 



DE LA FONDATION P H ~ N O ~ O L O G I Q U E  DE LA LOGIQUE 137 

Mais si ces notations avaient le mérite d’esquisser une solution à la 
question du fondement dénuée de scientisme (assez proche en définitive de 
celle dans laquelle s’engagea Wittgenstein après qu’il eut compris qu’il 
était erroné de croire qu’ «expliquer est plus que décrire D), elles n’en 
allaient pas moins à l’encontre des convictions profondes de Husserl. La 
preuve en est que le même paragraphe de la Cinquième Recherche sou- 
tenait que <<la description pure est une simple étape préliminaire à la 
théorie, mais non la théorie elle-même ». Cette thèse qui transformait la 
discipline neutre et fondatrice en un simple parvis de la théorie ne pouvait 
manquer d’introduire, sinon une incohérence, du moins un flottement dans 
le bâti même des Recherches. 

De ce flottement, Husserl s’avisa dès la publication de l’ouvrage. Ainsi 
confie-t-il, dans la Préface à la réédition de 1913 : 

Je sentis ses lacunes [ L e. les lacunes de l’Introduction au tome 21 dès sa 
publication et ne tardai pas à trouver (dans un compte-rendu de I’Archiv 
8 system. Philos., t. XI,  1903, p. 397 sqq.) une occasion pour protester 
contre ma définition de la phénoménologie comme psychologie descrip- 
tive, qui risquait d’induire en erreur I .  

En réalité, les lacunes en question ne concernaient pas la seule synopsis 
du projet présentée par 1’ Introduction. Elles affectaient également certaines 
analyses cardinales du corps de l’ouvrage, analyses qui ne parvenaient pas 
toujours à démêler le noétique du psychologique (au sens d’empirique), et 
moins encore à hisser les conditions noétiques à la hauteur des conditions 
logiques, telles que les avaient déterminées les Prolégomènes. Aussi l’éco- 
nomie du rapport du phénoménologique au logique demeurait-elle 
boîteuse, comme le montre exemplairement la doctrine de la signification 
de 1901. 

En effet d’un côté, en vue de fonder la possibilité pour les significations 
logiques de former << une totalité idéalement fermée d’objets généraux >> 
(possibilité sur laquelle reposait l’interprétation de la << science des signifi- 
cations >> - i. e. la logique elle-même * - comme science nomologique), le 
$ 35 de la Première Recherche présupposait l’existence, par-delà les 
<<significations dans l’expression », de << significations “en soi” D par 
rapport auxquelles << le fait d’être pensées et exprimées est contingent ». Or 
en précisant qu’au nombre des significations en soi se trouvaient non 
seulement des significations << irréalisées B mais aussi des significations 
<(irréalisables », et cela (( en raison des limites de la faculté humaine de 
connaître », ce paragraphe ne pouvait qu’accréditer, en dépit des déclara- 
tions du $30 sur la possibilité de penser les significations comme classe 

1. Cf. ibid., I, I ,  p. XVI [XII]. 
2.  Cf. Première Recherche, 9 29. 



138 ÉLISABETH RIGAL 

d’objets généraux sans pour autant reconstituer un  hog ofipolvioç, 
l’hypostase métaphysique du général. En effet, pour ce qui est des signifi- 
cations irréalisables, la question de l’intendieren ne pouvait tout 
simplement pas se poser. 

Mais de l’autre côté, les rapports idéaux de la Bedeutungsintention à la 
Bedeutung établis par cette même recherche exigeaient que l’accès aux 
significations logiques fût pensé comme une accessibilité de droit. Cette 
hypothèse était très largement confirmée par la Sixième Recherche. Celle-ci 
faisait en effet de l’intuition catégoriale le critère de validité des signifi- 
cations proprement logiques, c’est-à-dire objectives, et elle fondait le 
parallélisme (partiel) des formes catégoriales des intuitions (i. e. les formes 
catégoriales objectives) et des formes générales des significations (i .  e. les 
formes purement grammaticales) sur le principe selon lequel << toutes les 
significations primitives en général ont leur origine dans la plénitude d’une 
intuition corrélative >> I .  Mais elle rendait du même coup purement et 
simplement incompréhensible l’idée de significations en soi irréalisables, 
idée dont la conception de la formalisation qui s’imposa dans le double 
rapport fait pendant l’hiver 1901-1902 permettait justement de faire 
l’économie. 

Cette conception mettait en lumière l’adhérence de l’objet à l’opération 
qui l’engendre, et donc aussi à l’acte, et elle était en réalité l’idée source de 
la réduction transcendantale qui, comme l’on sait, permit à Husserl de 
redistribuer les cartes. Elle permettait en effet de dépsychologiser entière- 
ment le voGg et ouvrait ainsi l’espace d’une << noétique au sens fort »* qui 
atteste la Co-appartenance des conditions noétiques et des conditions 
logiques de la connaissance et fonde une interprétation des secondes en 
termes de << noématique ». Ainsi naissait le projet de phénoménologie 
constitutive qui est, sous tous rapports, l’antidote de << l’hypostase méta- 
physique du général », celle-là même que les Recherches dénonçaient, mais 
qu’elles étaient privées de tout moyen d’éviter. 

En effet ce projet permettait enfin de véritablement régler l’économie 
du rapport de la logique à la phénoménologie au moyen de l’idée de 
<<parallélisme noético-noématique », qui montre d’une part que les ques- 
tions logiques entrent de plein droit sous la juridiction de la phénoméno- 
logie dans son versant noématique, et d’autre part que la phénoménologie 
dans son versant noétique n’est pas une simple analyse des vécus inten- 
tionnels, comme l’avaient cru les Recherches, mais la << théorie descriptive 
de l’essence des purs vécus D 3 ,  c’est-à-dire une science à part entière. 

1.  Sixième Recherche, in Recherches logiques, II, III, 9 63, p. 230 [ 1921. 
2. L’expression apparaît au § 145 des Ideen I, p. 483 [483], où elle sert à caracté- 

3. I. e .  le titre même du Q 75 des Ideen I. 
riser la << phénoménologie de la raison ». 



DE LA FONDATION P H ~ O I ~ N O L O G I Q U E  DE LA LOGIQUE 139 

D’où le sens véritable du reproche adressé aux Prolégomènes par le 
9 35 (a) de Logique formelle et logique transcendantale (précédemment 
évoqué) : avoir cru que les sciences dont << le principe d’unité ne peut être 
connu que par le dépassement de la forme analytico-logique», et au 
premier chef la phénoménologie, ne pourraient pas être d’authentiques 
théories. 

m 
Si l’on ressaisit les différents fils précédemment déroulés, il faut recon- 

naître que le projet transcendantal joue son destin sur la détermination de la 
phénoménologie comme science, laquelle détermination induit une 
réinterprétation du concept même de fondement en termes de justification 
dernière. Le problème le plus général de la phénoménologie transcen- 
dantale n’est plus en effet, comme le dit Husserl lui-même dans l’Esquisse 
de Préface de 1913, celui de << la simple liaison entre la phénoménologie de 
la connaissance et la mathesis objective naturelle », mais celui de <<la 
conversion de la première dans la seconde >> I .  À quoi s’ajoute le fait qu’une 
fois parvenue à maturité, dans le courant des années 20, la phénoménologie 
transcendantale impute les limites des Recherches non seulement à une 
erreur dans la délimitation de l’idée même de << logique pure >>, mais encore 
à une amputation, irrecevable pour une phénoménologie à la hauteur de ses 
ambitions, de la problématique fondationnelle. 

Or, dans l’économie des questions ultimes, << l’importante probléma- 
tique d’une logique du monde >>z est ce qui permet à la fois de corriger 
l’erreur et de rétablir dans ses droits propres ce qui avait été auparavant 
occulté non seulement par les Recherches, mais aussi par la phénoméno- 
logie transcendantale elle-même 3 .  En effet cette problématique permet 
d’établir la possibilité pour << l’intentionnalité noétique >> de << traverser les 
lignes de l’intentionnalité noématique », possibilité que les Ideen I avaient 
affirmée 4, mais que Husserl n’avait encore jamais véritablement établie. 

D’une façon générale, ce que cette traversée révèle est que << l’intérêt 
théorique >> est le seul chemin qui, du fait qu’il déploie systématiquement ce 
qui demeure à l’état de latence dans les humanités naturelles, est à même 
de fonder une compréhension authentique de la forme de monde du monde, 

1.  Cf. l’Esquisse de Préface, in Articles sur la logique, p. 371 [122]. 
2. C’est par cette formule que la Conclusion de Logique formelle et logique trans- 

cendantale introduit le concept de Welt-Logik. 
3. Si l’on en croit la note (a) du 0 107 (c) de Logique formelle et logique transcen- 

dantale, ce ne serait qu’à l’occasion du cours de l’hiver 1922-1923 que l’amputation de 
la problématique fondationnelle aurait été véritablement perçue. 

4. Cf. Ideen I, 0 101, p.351 [212]. 



140 ÉLISABETH RIGAL 

forme que Husserl ne peut concevoir que comme universum, puisque sa 
conception de l’horizon externe le contraint à faire du monde << le substrat 
de tous les substrats >> I et à le penser, à l’instar des métaphysiciens attachés 
à l’idée de système, comme omriitudo realitatis. 

En dernière analyse, c’est donc la Welt-Logik qui est, à ses yeux, le 
fundamentum inconcussum veritatis. C’est elle en effet, et non, contraire- 
ment à ce qu’avait présupposé Descartes, le weltlose Subjekt, qui fournit 
son socle primordial à la supientia universalis. La preuve en est que 
<< l’existence idéale du jugement présuppose l’existence idéale du contenu 
du jugement », et que de surcroît, l’unité du contenu idéal du jugement est 
intrinsèquement liée aux << conditions de l’unité de l’expérience possible D ~ .  

Le premier de ces deux principes fondamentaux est ordonné à l’exi- 
gence eidétique, et il infléchit la mathesis fornullis dans le sens du formel 
<< au sens réel >> 3, puisqu’il lie indissolublement l’effectuation proprement 
dite du jugement à la << dépendance des noyaux D ~ .  Quant au second, qui 
n’est autre que le << principe de l’ordre génétique », il permet d’établir que la 
question de la << dépendance des noyaux >> n’est elle-même solvable qu’au 
niveau des noyaux ultimes. I1 ordonne en effet la vérité prédicative aux 
évidences de l’expérience antéprédicative et fait du << logos du monde 
esthétique >> le << niveau fondamental >> de la Welt-logik S .  

Deux remarques s’imposent ici qui me permettront de conclure, l’une 
sur le statut spécifique du << niveau fondamental », l’autre sur la fonction de 
la logique du monde dans l’articulé générai des questions transcendantales. 

1 - L’élargissement thématique du problème fondationnel est bien 
évidemment une avancée décisive de l’exigence phénoménologique en tant 
que telle. Et il met le principe de l’ordre génétique en position de principe 
ultime. 

1.1 - Toutefois, on se méprendrait entièrement si l’on voulait inter- 
préter les questions génétiques comme autant d’idées venues sur le tard et 
permettant de redistribuer véritablement les cartes. En effet, à bien y regar- 
der, d’une part l’approche génétique est l’intuition fondamentale de la 

1. Voir par exemple, Krisis, Appendice XXV, p. 550 : << Le monde est l’idée de la 
totalité de toutes les singularités et de tous les groupes [...I. La totalité absolue, la tota- 
lité pure et simple de tous les étants, en tant que substrat de tous les substrats [...I ». 

2. Logique formelle et logique transcendantale, Q 89. 
3 .  Cette notion clef du projet transcendantal comme tel est introduite aux $5 102- 

103 de Logique formelle et logique transcendantale. Sur son sens, vide infra, 2.3. 
4. La question de la << dépendance des noyaux », par laquelle s’impose l’idée de 

contenus formels, est introduite au Q 87 de Logique formelle et logique transcendantale 
et explicitée dans l’Appendice I .  Son instruction permet d’exclure de la sphère du juge- 
ment les phrases du type : << La somme des angles d’un triangle est égale à la couleur 
rouge. >> 

5. Cf. ibid., Conclusion, p. 386 [256]. 



DE LA FONDATION PH@NO~&NOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 141 

Philosophie de Z’urithmétique, et une intuition qu’imposaient à Husserl à la 
fois son maître en mathématiques et son maître en philosophie ; et d’autre 
part les thèmes que le principe de l’ordre génétique permet d’intégrer à 
l’ultime projet fondationnel ne sont pas véritablement neufs. L’unicité du 
monde, je veux dire la thèse (récurrente dans la Krisis) selon laquelle il n’y 
a qu’un seul monde, << “le” Monde qui comprend les mêmes choses pour 
nous tous » I ,  est déjà expressément formulée en 1894, dans un passage où 
Husserl, pour réfuter l’hypothèse des universes of discourses met en place 
le concept de <<jugement sous assomption >> et affirme : << I1 n’y a qu’une 
vérité et qu’un monde >>*. De même, la question de la pratique, connexe à 
celle du monde de la Vie et longuement thématisée par la Krisis (qui, 
comme pour river le clou, n’hésite pas à invoquer le Zm Anfang wur die Tut 
méphistophélique au moment de réhabiliter la << doxa si méprisée >> 3), est en 
fait une question abordée par la Philosophie de l’arithmétique et déjà 
considérée par elle comme centrale. Celle-ci en effet, pour rendre compte 
de l’origine psychologique de la formation des nombres systématiques, 
s’engage dans une analyse de <<la formation naturelle du sytème des 
nombres >>, qui met en avant les << hubitudes naturelles de dénombrement >> 4. 

Aussi l’hypothèse d’un troisième Husserl (aujourd’hui à la mode) 
n’est-elle guère recevable. Ce que permettent en effet d’établir les tout 
premiers textes est bien plutôt que la refonte transcendantale des thèses de 
1901 permit au fondateur de la phénoménologie de réintégrer dans sa 
problématique générale des questions jusque là restées en sommeil parce 
qu’elles n’avaient pu être incorporées au bâti des Recherches 5 ,  

1.2 - En tant que principe ultime, le principe de l’ordre génétique est 
seul à même de traverser les couches de sédimentation de sens et de dévoi- 
ler, intact, le sens d’origine. C’est pourquoi il lui appartient en propre de 
révéler le sens véritable des formations logico-mathématiques elles-mêmes. 

Ainsi Expérience et jugement insiste-t-il sur le fait que l’univers de 
<<déterminations en soi B présupposé par ces formations est en réalité <<un 
vêtement d’idées jeté sur le monde de l’intuition et de l’expérience pure, 

1. La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale 

2. << Objets intentionnels (1894) », in Sur les objets intentionnels 1893-1901, Paris, 

3 .  Krisis, $44, p. 177. 
4 Cf. la section du chapitre XII intitulée «La formation naturelle du système des 

nombres », pp. 302 [277] sqq., et également la section du chapitre XII1 intitulée 
<<Méthodes de calcul avec abaques et en colonnes. La formation naturelle du calcul de 
chiffres hindou », pp. 337 [310] sqq. 

5. L’un des grands mérites de l’interprétation de HUSSERL que l’on doit à Jacques 
ENGLISH est de mettre en évidence la continuité et la cohérence interne de l’œuvre 
husserlien. C’est en fait à lui que je dois d’avoir prêté attention à cet aspect des 
questions. 

(Krisis), Paris, Gallimard, 1976,$ 9, p. 28. 

Vrin, 1993, p. 307 [329]. 



142 ÉLISABETH RIGAL 

sur le monde de la vie », lequel recèle des << présuppositions cachées >> qui 
déterminent et limitent << les évidences de degré supérieur >> I .  La Krisis 
précisera les choses en montrant que l’idéalisation qui met au jour les idéa- 
lités logico-mathématiques n’est pas une voie d’accès à un monde en soi, 
mais une méthode en laquelle il convient de reconnaître une << mathé- 
matique innée >> 2 .  

Origine et telos sont donc formaliter superposables en ceci qu’ils 
expriment le même sens. Ce qui veut dire que la perspective husserlienne 
ne peut pas procéder par éclatement et différenciation, comme le faisait 
celle de Nietzsche et comme le fera celle de Wittgenstein, et qu’elle n’est 
donc pas généalogique, mais bien génétique au sens strict. Et en effet, son 
présupposé fondamental est que la subjectivité transcendantale, si elle 
consent à l’auto-compréhension de soi, a de jure le pouvoir de traverser 
toutes les couches sédimentées et de réactiver le sens d’origine. 

Pourtant le telos n’est pas à l’origine et ne peut en aucune façon être 
donné en elle, de sorte que telos et origine ne sont pas véritablement super- 
posables, mais bel et bien incommensurables. Car, ce que donne le sens 
d’origine est le Monde comme horizon d’indéterminité, et ce qu’il 
appartient en propre au telos de révéler est le Monde comme univers de 
déterminations en soi. La loi fondamentale qui régit l’économie du rapport 
du telos à l’origine n’est donc pas celle des systèmes au sens classique 
(c’est-à-dire des systèmes hypothético-déductifs), mais celle des structures 
et de leurs arborescences. Aussi le principe de l’ordre génétique ne dit-il en 
définitive qu’une chose, nommément que la subjectivité transcendantale a 
une tâche et une seule, celle de déterminer l’indéterminé. 

C’est pourquoi ce principe ultime ne peut parler de la même façon aux 
humanités naturelles qu’à l’humanité grecque telle que l’a instaurée le 
proto-géomètre. À vrai dire, il ne peut même pas parler de la même façon à 
l’humanité grecque qu’à l’humanité européenne issue de Galilée. Seule 
l’Europe sait en effet que le monde est déterminé en soi. Et si elle le sait, 
c’est précisément parce que Galilée a rendu possible ce qui demeurait 
encore totalement hors de portée du monde grec, à savoir << une mathémati- 
sation “indirecte’’ de ce côté-du-monde qui en lui même ne possède pas une 
forme-de-monde mathématisable », en d’autres termes une mathesis des 
remplissements 3 ,  en laquelle l’idée d’une << mathesis de la vérité possible D 
trouve sa réalisation pleine. Somme toute, le Husserl transcendantal, de 
même que Galilée, exhume le Monde comme Idée au sens kantien, à cette 
nuance près cependant que le << savant découvrant et recouvrant >>, à la 
différence du phénoménologue transcendantal, ne pouvait comprendre, 

1. Cf. Expérience e? jugement, $ 10, pp. 52-54 [42-451. 
2. Cf. l’ensemble des analyses du $9 .  
3. Cf. Krisis, 9 9 (d) : cc Le problème de la mathématisabilité des remplissements ». 



DE LA FONDATION PHE?NOh&NOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 143 

parce qu’il n’était qu’un savant, que ce qu’il déterminait par substruction 
était le monde de la vie lui-même. 

De là la possibilité pour la question-en-retour, dont le point de vue est 
celui de << l’idée qui gît à l’infini », de montrer que << le monde ambiant 
fini D est en réalité << une réduction à la finitude et, en tant que tel, affecté de 
l’indéterminité que comporte l’être-par horizon B I .  Or cette possibilité 
présuppose la légitimité du << passage par l’imaginaire », ou pour mieux dire 
de la détermination du fini par l’infini, telle que l’avait établie en 1901 la 
conférence sur << L’imaginaire en mathématiques ». 

De là également la célèbre affirmation de la Krisis selon laquelle la 
phénoménologie transcendantale est << rationalisme de part en part », affir- 
mation à laquelle la résurgence infifine de la figure de Weierstrass, qu’on 
eût pu croire oublié depuis 1890, donne tout son sens. En confiant, à 
l’occasion de son soixante-dixième anniversaire, qu’il avait appris de son 
maître en mathématiques que la véritable tâche était de << transformer >> ce 
qui n’était qu’ «un mélange de la pensée rationnelle avec l’instinct et le 
doigté irrationnels >> en une << théorie rationnelle D ~ ,  Husserl révelait en fait 
le vrai visage du radicalisme de l’intuition. 

2 - La notion même de Welt-Logik permet d’éclairer l’affirmation de 
Husserl selon laquelle nul ne serait plus réaliste que lui, l’idéaliste phéno- 
ménologue 3 .  Elle va en effet dans le sens du réalisme, et d’un réalisme qui, 
à l’instar de celui du dernier Wittgenstein, n’est pas celui de l’empirisme4. 
Mais, pour Husserl, la situation est loin d’être aussi tranchée qu’elle le sera 
pour l’auteur de Über Gewissheit. En effet, dès que l’on tente de resituer 
dans le cadre général du projet transcendantal la problématique de la Welt- 
h g i k  que Husserl n’a jamais thématisée pour elle-même (et certainement 
pas par hasard) et de déterminer son statut, la question réalisme/idéalisme 
se brouille aussitôt, et elle brouille en fait aussi la quasi-totalité des 
questions abordées par Husserl. 

2.1 - Le principe le plus général du projet transcendantal husserlien est 
formaliter le même que celui de Kant. I1 consiste à présupposer que les 
structures fondamentales du Monde, telles que la Welt-Logik les met à 
découvert, sont conformes aux structures profondes de la subjectivité trans- 
cendantale. Faute de quoi, en effet, la logique ne pourrait plus remplir sa 

1. Cf .  ibid. Appendice XXV, pp. 554-555. 
2 Cf. K. SCHUHMANN, Husserl-Chronik, Hua Dokumente, p. 7. 
3. Dans une lettre à l’abbé Baudin datée de 1934, qui dit exactement : e Aucun 

“réaliste” ordinaire n’a jamais été plus réaliste et concret que moi, l’“idéaliste” (terme 
que, du reste, je n’emploie plus) phénoménologue ». Cité par I. KERN, in Husserl und 
Kant, Phaenomenologica 16, et rendu célèbre par Dagfinn F0LLESDAL. 

4. Cf. Le mot d’ordre de W ~ G E N S T E W  : a Pas d’empirisme et pourtant du réalisme 
en philosophie, c’est là le plus dur. >> (Remarques sur les fondements des mathé- 
matiques, Paris, Gallimard, 1983, VI, 0 23, p. 268). 



144 ÉLISABETH RIGAL 

fonction proprement. transcendantale et se trouverait réduite au rôle de 
simple organon de l’entendement. 

Mais en quel sens faut-il comprendre cette Conformité? C’est en ce 
point que les choses se brouillent, car Husserl n’a en fait qu’une possibilité, 
celle de proposer une réponse à cette question ordonnée à deux exigences 
fondamentales - l’exigence eidétique et l’exigence transcendantale - qui, 
bien qu’elles ne soient pas en elles-mêmes contradictoires, le deviennent 
cependant dans l’économie des questions de la phénoménologie transcen- 
dantale. Celle-ci en effet d’une part surdétermine la question proprement 
transcendantale par la psychologie rationnelle, et d’autre part elle ne pense 
plus tant l’eidétique à la lumière de la << variation eidétique >> qu’à celle de 
son extension, la << variation d’idée >> ou << formalisation surdéterminant 
ainsi par l’idée de << définitude >> les questions eidétiques elles-mêmes. 

Certes, la percée décisive de Husserl par rapport à Kant consiste à 
poser la pré-donation du monde en conformité avec l’exigence eidétique. 
La spécificité du transcendantalisme phénoménologique exige en effet que 
soit refusée toute preuve de l’existence du monde et que la question même 
de la preuve soit reconnue comme un non-sens. Bref, la forme même du 
questionnement eidétique présuppose un réalisme qui n’est ni le réalisme 
empirique de Kant, ni bien évidemment ce monstre théorique que repré- 
sente aux yeux de Husserl le << réalisme transcendantal >> de Descartes. 

Néanmoins Husserl échoue à véritablement penser un réalisme de la 
pré-donation, et il retombe en deçà de Kant, et cela pour deux raisons 
fondamentales. Premièrement, l’économie du rapport du << niveau fonda- 
mental >> au << niveau supérieur >> de la Welt-Logik étant telle que celui-ci 
doit pouvoir englober celui-là, elle contraint la phénoménologie transcen- 
dantale à faire de l’idéalisation le rapport le plus authentique qui soit aux 

1. La these générale des $5  89-92 d‘Expérience etjugement est en effet la suivante : 
Par la << variation eidétique », on n’obtient que des << communautés et généralités rela- 
tives », de sorte que << la possibilité d’un progrès à l’infini n’est pas par là donnée à 
voir >> ; en d’autres termes, par la variation eidétique, on n’obtient pas, par exemple, << le 
pur rouge en général en tant qu’eidos ». Pour parvenir à lui, il est nécessaire de recourir 
à une << variation infinie B ou << variation d’idées >> qui permet de traiter les réalités elles- 
mémes comme des << possibles arbitraires de l’imagination >> et d’exclure << toute liaison 
à une réalité pré-donnée >>. Or, le texte source du 92 d’Expérience et jugement où ap- 
paraît la notion de << variation d’idées >> (texte qui se trouve dans la Phünomenologische 
Psychologie, Hua IX) permet de se rendre compte que celle-ci n’est autre que la forma- 
lisation, telle que la caractérisait pour la première fois le § 13 des Ideen I, en distinguant 
la question de la subordination (au formel) de celle de la subsomption (sous un genre). 
Et c’est très exactement cette distinction qui manquait à la problématique de 1901. 
Certes il y avait, dans les Recherches, une théorie des deux abstractions (généralisante 
d’une part, et formalisante d’autre part), mais à l’époque Husserl présupposait que la 
seconde nous mettrait seulement en présence de valeurs indéterminées et non de valeurs 
pures. 



DE LA FONDATION PIIÉNOhIhOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 145 

<< Sachen selbst N - en clair, la vérité du réalisme - et à penser la raison 
comme raison infinie, et non comme entendement fini. En effet, à la 
différence de l’idéation qui, en tant que mode d’appréhension fini, reste 
prise dans la typique fluente du monde, l’idéalisation, qui présuppose la 
possibilité d’une mainmise sur l’infini, surplombe le monde par le 
<<passage par l’imaginaire >> et embrasse le réel dans la << variation d’idées ». 

Deuxièmement, Husserl, fidèle à son maître Brentano par delà la 
rupture, ne quitte le terrain de la psychologie descriptive que pour rejoindre 
celui de la << psychologie rationnelle ». I1 le dit expressément lui-même en 
1907, et la << psychologie pure D ou << psychologie phénoménologique >> des 
dernières années est manifestement une psychologie rationnelle revisitée. 
Or, pour sauver la psychologie rationnelle, il lui faut penser le <<sujet 
logique permanent de la pensée >> comme << sujet réel de l’inhérence DI. 
Certes, son sujet réel >> n’est pas celui de Descartes. Non seulement il 
n’entretient pas de rapport suspect au moi empirique », mais de surcroît, 
comme je l’ai déjà relevé, il n’est pas un weltlose Subjekt. Et pourtant il a 
besoin de se démondanéiser, c’est-à-dire de s’instituer d’abord comme 
weltlose Subjekt, pour pouvoir se constituer ensuite comme << sujet 
logique >> - ce qui, pour Husserl veut dire :.constituer en lui l’alter ego et se 
constituer ainsi lui-même comme intersubjectivité transcendantale. Logique 
formelle et logique transcendantale le reconnaît expressément, au moment 
où elle rappelle que, dans l’expérience constituante - dans l’Ur-archè 
donc -, le Monde est << mon monde N et non monde pour nous tous 9. 

Le présupposé de base du projet transcendantal reste donc celui de 
l’idéalisme. 

2.2 - Mais, une fois ce présupposé associé à celui qui infléchit 
l’eidétique dans le sens de la << variation d’idées », Husserl se trouve 
conduit à penser les lois de l’accord transcendantal en termes d’harmonie 
préétablie et l’eidétique elle-même en termes de monadologie. 

Or que montre l’approche du problème de l’idéalisation proposée par la 
Krisis - idéalisation qui n’est autre que le nom de la formalisation repensée 
en termes d’eidétique -, sinon que l’idéalisme, dès lors qu’il est bien 
compris, ne peut conduire qu’au réalisme ? D’une part en effet l’idéalisa- 
tion en tant que telle est l’œuvre de la subjectivité omni-fonctionnante, sa 
tâche la plus haute où il y va de son auto-responsabilité, mais d’autre part 
les procédures de logification et de mathématisation, qui fondent sa 
possibilité et constituent le garant de son objectivité, reposent sur 

1.  cf .  I. KANT, Critique de la Raison pure, Park, PUF, 1967, << Paralogisme de la 

2. Cf. Logique formelle et logique transcendantale, 0 95 : << Nécessité de partir de la 
substantialité », p. 282. 

subjectivité propre à chacun ». 



146 ÉLISABETH RiGAL 

l’existence de déterminations en soi que la doctrine des multiplicités 
définies permet d’établir, au moyen du tertium non datur. 

Somme toute, la doctrine des multiplicités révèle la coïncidence de 
l’idéalisme et du réalisme. Aussi faut-il reconnaître à cette doctrine un 
impact tout à fait décisif sur la figure proprement husserlienne du transcen- 
dantalisme, puisqu’elle permet à la fois de déterminer le sens de son 
<<réalisme >> et de placer sous son vrai jour sa conception de la raison des 
Modernes comme << raison infinie D aux << tâches infinies ». 

2.3 - Que présuppose exactement la coïncidence de l’idéalisme et du 
réalisme? À cette question, l’appendice 1 de Logique formelle et logique 
transcendantale permet de répondre : l’absorption des << catégories maté- 
rielles >> de la Troisième Recherche par les catégories de la substantivité et 
de l’adjectivité ; plus précisément : la subordination (au sens de la subordi- 
nation au formel) des premières aux secondes. 

Ces catégories formelles, qui étaient absentes de la problématique des 
Recherches, sont les catégories sémantiques universelles sur lesquelles 
repose la possibilité même de l’ontologie formelle << au sens réel >> (déjà 
évoquée) qu’introduisent les $8 102-103 de Logique formelle et logique 
transcendantale. Cette ontologie déploie << l’idée de monde possible en 
général >> << selon les formes structurelles nécessaires par essence à un 
monde », à la différence de l’ontologie formelle au sens strict qui, quant à 
elle, se rapporte «avec une généralité vide à un monde possible en 
général ». Certes ces deux ontologies sont l’une et l’autre des << sciences 
aprioriques de l’existant “mondain” en général », << fondées à partir des 
sources originelles de la subjectivité transcendantale »,, mais seule la 
première permet de porter au jour les présuppositions cachées de la logique 
- et au premier chef le fait que << le quelque chose en général de la logique 
formelle cache finalement en soi le sens de l’être mondain >> I - et de la 
constituer comme Welt-Logik. 

À vrai dire, l’idée du formel au sens réel qui émergeait, mais discrète- 
ment et indépendamment de la question des multiplicités, dans la critique 
de Lotze qui clôt la Sixième Recherche, s’impose en 1901, plus particuliè- 
rement dans l’étude intitulée << Le domaine d’un système d’axiomes. 
Système d’axiomes/Système d’opérations ». Ce texte est en fait décisif sous 
tous rapports. D’un côté, il comporte une première formulation, seulement 
embryonnaire il est vrai, de l’idée d’une << logique de la vérité », puisqu’il 
présente Ie calcul logique comme essentiellement lié à l’objectivité et à la 
vérité. Et de l’autre côté, il met en lumière la nécessité d’une approche 
génétique des formations logico-mathématiques, puisqu’il établit que << les 
formes de multiplicité (et avec elles les formes de théorie) constituent un 

1. Zbid., Q 93 (b), p. 308 [203]. 



DE LA FONDATION PHÉNOMÉNOLOGIQUE DE LA LOGIQUE 147 

empire qui se hiérarchise en genres et en sortes D et que, dans cet empire, 
les individus sont << pour ainsi dire les espèces inférieures >> en lesquelles il 
convient de reconnaître << les formes de multiplicités pa@zites >> I .  

Or en 1901 Husserl présente ces deux thèses, qui seront au centre de la 
réélaboration transcendantale de la question de la logicité, comme les cor- 
rélats de l’hypothèse suivante : Tout système formel doté d’une << fermeture 
interne D possède un domaine, et il détermine complètement les objets de ce 
domaine << par un tissu de relations (ou par la forme d’un tel tissu) de telle 
façon qu’ils ne soient plus susceptibles que d’une détermination, celle qui 
est matérielle >>z. Le formel ainsi caractérisé ne saurait être un formel vide. 
I1 est en effet obtenu par l’axiomatisation ou formalisation d’un domaine 
réel. Aussi faut-il lui reconnaître un sens réel. Et l’hypothèse de Husserl est 
ici que la formalisation, et elle seule, est capable de mettre à découvert les 
structures fondamentales du domaine en question. Or cette hypothèse est 
surdéterminée par une autre plus ancienne, celle induite par le projet de 
constituer la théorie des formes de théorie et corrélativement la doctrine 
des multiplicités. Cette seconde hypothèse consiste à présupposer la pré- 
sence d’une législation commune à toutes les régions (ou, domaines) d’être. 

C’est en réalité sur ces deux hypothèses que Logique formelle et 
logique transcendantale fonde la possibilité du dépassement de l’ana- 
lytique par la voie formelle qui lui permit d’ouvrir l’espace d’un << nouvel a 
priori synthétique », d’un << a priori matériel universel B ~ .  Cet espace n’est 
autre en effet que celui de la raison pure, elle-même comprise comme << le 
système fermé sur soi des principes purs>>4, c’est-à-dire comme une 
multiplicité définie. Et c’est également sur ces mêmes hypothèses que le 
texte de 1929 fonde l’idée d’une logique du monde. 

Mais tout le problème, du point de vue de l’exigence phénoméno- 
logique comme telle, est que la Welt-Logik ainsi fondée était une logique 
exsangue, je veux dire prétendument matérielle, qui ne pouvait avoir 
d’autre consistance que celle d’un système formel interprété. Certes, la 
logique du monde faisait fond sur la pré-donation, elle mettait en vedette, 
via la question des << substrats ultimes », les déterminations matérielles, et 
elle prétendait au titre de << discipline a priorique matérielle > > 5 .  Mais elle 
n’en présupposait moins que les déterminations matérielles ont pour seule 
fonction de fournir leurs points d’ancrage aux << déterminations formelles ». 
Elle ne prenait pas en effet en compte la teneur propre des déterminations 

1. Cf. << Le domaine d’un système d’axiomes. Système d’axiomes/Système d’opé- 

2. Ibid., p. 536 [475]. 
3. Logique formelle et logique transcendantale, 8 55, pp. 204-205 [ 1341. 
4. Ibid., Considérations préliminaires, pp. 42-43 [26-271. 
5. Cf. ibid., Conclusion, p. 385 [256]. 

rations », in Articles sur la logique, pp. 546-547 [487]. 



148 ÉLISABETH RIGAL 

matérielles, qu’elle assimilait à 1’ << a priori contingent >> et opposait à l’a 
priori << natif D de la raison pure. 

Somme toute, la coïncidence de l’idéalisme et du réalisme n’était pos- 
sible qu’au prix d’une circoncision des a priori matériaux, circoncision qui 
rendait la Welt-Logik indiscernable de l’ontologie formelle au sens réel 
dont elle devait pourtant, en tant que discipline matérielle, pouvoir se dis- 
tinguer. En réalité, elle privait la logique du monde de tout site propre. 

Aussi, si ce fut à bon droit que le dernier Husserl reconnut dans la 
question de la Welt-Zogik l’épine dorsale de toute fondation véritablement 
phénoménologique de la logique, et si l’instruction de cette question consti- 
tua son ultime tentative pour rassembler tous les fils qu’il avait patiemment 
déroulés, n’en reste-t-il pas moins vrai que l’économie des questions trans- 
cendantales ne lui permettait pas de les tisser véritablement. La logique du 
monde husserlienne, parce qu’elle présupposait la forme-monde du monde 
pensable sur le modèle des << muliplicités définies >> et qu’elle habitait sous 
le toit de 1’ <<idéalisme transcendantal >>, était en réalité la tache aveugle par 
où la << science qui se justifie absolument >> voyait le Monde, mais par où 
elle ne pouvait voir qu’un monde en attente de logification et, qui plus est, 
taillé à sa mesure. 

D’un bout à l’autre du chemin, la fondation phénoménologique de la 
logique sera donc restée non seulement la question, mais encore la pierre 
d’achoppement de Husserl. 

Élisabeth RIGAL 
CNRS /Archives Husserl de Paris 



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE 

DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG : 

PARTIE I : LE FONDEMENT DE LA DISSOCIATION 

Les phénomènes qui répondent aux termes 
de signijïer et signification soulèvent des 
problèmes extraordinairement diflciles, 

(Idées I, $124) 

I .  Définition du problème I 

a théorie de la structure eidétique générale du vécu intentionnel L exposée en 1913 dans les Idées I présente, par rapport à celle 
qu’offrent les Recherches logiques, et en particulier la Recherche V et la 
Recherche VJ, cette originalité frappante de décrire le corrélat intentionnel 
principalement en termes de sens (Sinn) .  I1 y a là une innovation 
terminologique incontestable, qui se trouve d’ailleurs expressément 
reconnue par Husserl en plusieurs endroits de l’ouvrage, et dont la 

1. Cette étude est composée de trois parties, dont seule la première est ici présentée. 
Celle-ci introduit de manière spéculative une hypothèse sur le fondement de l’élargis- 
sement husserlien du concept de Sinn à la structure générale de l’intentionnalité que la 
seconde partie, intitulée << Le premier élargissement », s’efforce de préciser et de 
confirmer par le biais d’un examen attentif des Recherches Logiques. La troisième 
explore les conséquences de cette interprétation, en vertu de laquelle la théorie husser- 
lienne de l’intentionnalité de 1900 serait en quelque sorte crypto-symbolique ou crypto- 
sémantique, sur les rapports de fondation entre théorie générale de l’intentionnalité et 
théorie sémantique chez Husserl. Enfin, l’ensemble de ces analyses reçoit un prolonge- 
ment immédiat dans une confrontation - où elles trouvent d’ailleurs à plusieurs égards 
leur source - avec la théorie symbolique fodorienne de l’état intentionnel. 



150 JEAN-MICHEL ROY 

progression peut en outre être suivie de près. Tout d’abord spontané et 
subreptice, le recours au terme de sens s’intensifie, en même temps qu’il 
s’affermit et se précise, au gré de l’approfondissement de la description de 
la relation intentionnelle et de ses composantes. Le point culminant se situe 
bien entendu dans le chapitre premier de la Section 4, où se trouve mis au 
point le concept technique de sens noématique (Noernatischer Sinn), et où 
il apparaît alors en pleine lumière que cette expression désigne : 

I )  non pas le corrélat intentionnel de certains vécus intentionnels, mais 
celui de tout vécu intentionnel ; 

2) non pas le corrélat intentionnel pris dans son ensemble, mais le 
noème ; 

3) non pas le noème pris dans son ensemble, mais une partie centrale 
du noème que Husserl appelle encore son noyau ; 

4) non pas enfin ce qu’il y a de plus intime dans le noyau, car il est 
encore possible de distinguer au sein de ce dernier l’objet comme tel, 
abstraction faite de ses déterminations. L’objet noématique se distingue en 
effet, selon Husserl 

en tant que moment noématique central : il est l’objet, l’unité objective, 
l’identique, le sujet déterminable de ses prédicats possibles - le pur X 
par abstraction de tous ses prédicats - et il se distingue de ces prédicats ; 
ou plus exactement, des noèmes de prédicats I .  

Le sens noématique ne doit pas être toutefois réduit à la partie non objec- 
tale du noyau noématique, à la périphérie en quelque sorte de ce noyau. 
C’est bien plutôt l’objet qui doit être compris comme une abstraction par 
rapport au sens. Le 0 131 dit très exactement que le sens noématique est 
ii l’objet dans le comment de ses déterminations », tandis que le centre du 
noyau est i< l’objet pur et simple». 

Or à quelles modifications de la description phénoménologique de la 
structure générale de l’intentionnalité exposée dans les Recherches 
logiques correspond au juste cette introduction du concept de sens noéma- 
tique dans l’ouvrage de 1913 ? 

Elle n’est en premier lieu qu’un aspect particulier de la transposition, 
dans le cadre nouveau de la distinction générale de la noèse et du noème 
ainsi que de la pleine reconnaissance du champ noématique comme 
domaine d’être immanent et donc comme domaine d’investigation phéno- 
ménologique, de concepts noétiques au plan noématique. Ainsi le concept 
de noyau noématique n’est-il que le corrélat du concept de matière de la 
Recherche V, et celui de sens noématique le résultat du transfert du concept 
de sens d’appréhension (également présent dans la Recherche VI). Husserl 

1 . 5  131 ; tr. P. Ricœur, Paris, Gallimard, 1950, “Bibl. des Idées”, p. 441.  



LA DISSOCIATION HUSSEIUIENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG, I 15 1 

est parfaitement explicite sur cette origine du premier des deux concepts. I1 
écrit ainsi au $129 des Idées I : 

... un premier pas, et à mon sens un pas nécessaire, a été tenté en souli- 
gnant de façon phénoménologique le rôle de la matière et de la qualité 
dans les Recherches ... Ces distinctions n’étaient opérées et désignées 
qu’en considérant uniquement les noèses : cette unilatéralité est aisément 
surmontée si on tient compte des parallèles noématiques. Nous pouvons 
donc ... entendre les concepts en un sens noématique ... Dès lors il est 
manifeste que la “matière”, qui est dans chaque cas le “Quid” et qui 
reçoit de la “qualité’ sa caractéristique positionnelle, correspond au 
“noyau noématique”. 

Husserl reconnaît donc ici que le noyau noématique n’est rien d’autre en 
quelque sorte que la matière noématique. Or comme par ailleurs il tient 
dans la Recherche V la matière et le sens d’appréhension pour identiques, il 
n’est aucune raison de douter que la notion de sens noématique ne soit à 
son tour le simple résultat de la transposition de celle de sens d’appréhen- 
sion. Cette double transposition, qui s’accompagne d’un changement 
terminologique, n’est au fond qu’une application du principe général du 
parallélisme noético-noématique, qui veut qu’à toute composante noétique 
corresponde une composante noématique. 

En second lieu, ce transfert au plan noématique, sous les noms de 
noyau et de sens, des concepts de matière et de sens d’appréhension, s’ac- 
compagne d’une clarification de leur contenu: la distinction de la 
Recherche V entre l’objet visé et l’objet visé sur tel ou tel mode matériel se 
trouve en effet à cette occasion largement explicitée. 

Une brève confrontation avec les Recherches logiques fait donc appa- 
raître que, du point de vue de la description phénoménologique, l’introduc- 
tion du concept technique de sens noématique correspond essentiellement à 
l’extension à la sphère noématique de distinctions opérées en 1900 sur ce 
qui apparaît rétrospectivement comme la sphère noétique, en même temps 
qu’à leur clarification. 

Une telle extension pose toutefois un problème : comment se justifie en 
effet, du point de vue de la description noématique, le fait de considérer le 
noyau du noème comme un Sinn ? L’introduction de l’appellation de sens 
noématique ne saurait être considérée par rapport à celle de noyau comme 
une simple redondance terminologique, une innovation verbale gratuite. En 
effet, en vertu d’un principe de méthodologie scientifique générale expres- 
sément recocnu par Husserl en différents endroits, et qui s’applique donc 
sans restriction à cette espèce unique d’eidétique descriptive que constitue 
la phénoménologie, il est nécessaire de limiter autant que faire se peut la 
plurivocité de la terminologie employée par une science. Cette contrainte 
d’univocité impose comme idéal au travail descriptif du phénoménologue 



152 JEAN-MICHEL ROY 

de toujours fonder une communauté d’appellation sur une communauté 
d’essence, et, corrélativement, de n’employer des termes différents que 
pour des données phénoménologiques différant en essence. Sauf à contre- 
dire ce principe méthodologique essentiel, le fait d’appliquer au noyau 
noématique le terme de sens ne saurait donc être considéré comme arbi- 
traire. I1 faut au contraire y voir une décision phénoménologiquement 
fondée, c’est à dire justifiée par les données que livre l’adoption de 
l’attitude transcendentale. 

Or ce fondement ne peut, en dernier recours, être autre que la recon- 
naissance d’une communauté d’essence avec le sens linguistique. Dès la 
première édition des Recherches logiques en effet, c’est à une composante 
de l’exprimé, c’est à dire du contenu de ce type particulier de symbole 
qu’est l’expression en même temps que du corrélat intentionnel du vécu 
grâce auquel l’expression est expression et que Husserl appelle intention de 
signification, que se trouve réservé le terme de Sinn, alors considéré 
comme synonyme de celui de Bedeutung (cf. Recherche I, 3 15), qui joue 
en fait le rôle principal. Toute utilisation ultérieure du terme de sens dans la 
description phénoménologique doit donc être référée à cette occurrence 
première. 

I1 ne peut donc suffire d’invoquer comme fondement à l’introduction 
du terme de sens noématique la validité générale accordée par Husserl au 
principe du parallélisme noético-noématique, joint au fait que la Recherche 
V considère la matière comme un sens d’appréhension. Car le problème de 
justification phénoménologique que pose le terme de sens noématique 
ressurgit à propos de celui de sens d’appréhension. I1 faut donc admettre 
que si Husserl appose le nom de sens à une partie du noème, c’est fonda- 
mentalement parce qu’il existe entre la Bedeutung et le noyau noématique 
une ou des déterminations eidétiques communes I .  Ce qui se trouve 
d’ailleurs confirmé de la manière la plus claire au 9 133 des Idées I, où 
Husserl remarque à propos de ce nouvel emploi du terme de sens et de 
celui, corrélatif, du terme de proposition 

... il semble convenable de définir le terme de sens comme étant uni- 
quement cette “matière” [celle des Recherches] et ensuite de désigner 
l’unité du sens et du caractère thétique par le mot de proposition ... Le 
concept de proposition subit sans doute ainsi une extension extraordi- 
naire et peut-être choquante ; il n’enfreint pourtant pas les bornes d’une 

1. Toutefois, il va apparaître - et c’est là la conclusion même de cette première 
partie - que la question de ce qui fonde descriptivement l’extension du terme de Sinn du 
sens linguistique au noème ne peut être résolue qu’en répondant à celle de savoir ce qui 
fonde son extension à la matière noétique. En d’autres termes, le passage du Sinn 
linguistique au Sinn noématique ne peut être élucidé qu’en éclairant celui du Sinn 
linguistique au Sinn noétique (par quoi j’entends le “Aufassung Sinn” de la Recherche 
V). Ce qui est entrepris dans la Partie II de cette étude. 

- 



LA DISSOCIATION HUSSERLENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTLING, I 153 

UNITÉ EIDÉTIQUE REMARQUABLE. I1 ne faut même jamais perdre de vue 
que les concepts de sens et de proposition ne contiennent aucune allu- 
sion à l’expression et à la signification conceptuelle, mais que, d’autre 
part ils contiennent, subordonnés à eux-mêmes, toutes les propositions 
expressives, ainsi que les significations propositionnelles. 

Entre le sens linguistique et le sens noématique, il doit donc bien y avoir 
une << unité eidétique remarquable >> qui fonde l’identité de leur appellation. 

I1 ne saurait toutefois être question de conclure pour autant I que sens 
linguistique et sens noématique sont tout simplement identiques l’un avec 
l’autre en essence. Husserl reste en effet profondément attaché dans les 
Idées I à l’opposition, qui forme en quelque sorte le socle de toute la 
théorie des Recherches (et qui est expressément reconnu au 0 14 de la 
Recherche VI : << Un classement fondamental divise les intentions objecti- 
vantes en intentions significatives et intentions intuitives) », entre l’inten- 
tionnalité de type intuitif et l’intentionnalité de type symbolique. Or 
confondre purement et simplement le sens expressif et le sens noématique 
reviendrait à ne plus voir en elle une distinction eidétique fondamentale, 
puisque tout vécu serait du même coup de type symbolique, au sens où l’on 
pourrait dire stricto sensu de tout vécu qu’il signifie au sens d’exprimer 
une Bedeutung. Qu’une telle conclusion soit absurde, c’est ce que Husserl 
lui-même affirme haut et clair à l’occasion de sa critique de la théorie 
symbolique de la perception sensible externe au 9 43 des Idées 12. En vertu 
de cette théorie, les apparences sensibles des choses matérielles ne seraient 
rien d’autre que les signes des qualités premières révélées par le physicien. 
Or cette conception du rapport entre déterminations apparentes et détermi- 
nations réelles des choses sensibles méconnaît selon Husserl que << entre la  
perception d’un côté et la représentation symbolique par image ou par 
signe de l’autre, il existe une DIFF~RENCE EID~TIQUE INFRANCHISSABLE >> 3. 

Et de fait, l’introduction du terme de sens noématique n’est pas 
présentée comme une opération d’identification avec celui de Bedeutung , 
mais comme une opération D’ÉLARGISSEMENT de ce dernier. Quoique men- 
tionné à plusieurs reprises auparavant, c’est au § 124 que cet élargissement 
se trouve décrit de la manière la plus circonstanciée : 

1. Comme le font par exemple David SMITH et Ronald M C I m  dans leur article 
“Husserl’s identification of meaning and noema”, in Husserl, Zntentionaliiy and Cogni- 
tive Science, H. Dreyfus éd., Cambridge [Mass.]/Londres, MIT, 1982. 

2. I1 est vrai que cette théorie symbolique ne fait pas précisément appel à la notion 
de signe expressif. Mais il serait déraisonnable d’en déduire que la critique qu’en pro- 
pose Husserl ne concerne pas pour autant l’analyse qui tendrait à confondre intuition et 
intention de signification . 

3. op.  Ci t . ,  p. 139. 



154 JEAN-MICHEL ROY 

À l’origine, ces mots de Bedeutung et de Bedeuten ne se rapportent qu’à 
la sphère verbale, à celle de l’exprimer. Mais on ne peut éviter - et c’est 
là en même temps une démarche importante de la connaissance - d’élar- 
gir la signification de ces mots et de leur faire subir une MODIFICATION 
convenable qui leur permet de s’appliquer d’une certaine façon à toute la 
sphère noético-noématique : donc à tous les actes sans tenir compte s’ils 
sont ou non combinés à des actes expressifs. Ainsi, nous n’avons jamais 
cessé de parler, pour tous les vécus intentionnels, du sens [Sinn] - bien 
que ce mot soit employé en général comme équivalent du mot 
“signification” [Bedeutung] (p. 419). 

L’élargissement du terme, et donc du concept, de Bedeutung consiste à 
faire entrer dans sa sphère d’application des éléments phéno ménologiques 
qui ne lui appartiennent pas en vertu de sa première définition dans la 
Recherche I. Or s’ils ne lui appartiennent pas en vertu de cette définition, 
c’est qu’ils ne satisfont pas à certains des caractères du concept ainsi défini. 
C’est pourquoi cet élargissement est le nécessaire corrélat d’une modifica- 
tion du concept lui-même, et qui consiste en une simplification de son 
contenu. Le rétrécissement de son intension est en effet la condition néces- 
saire de l’élargissement de son extension. I1 en résulte que le concept de 
sens noématique et celui de sens linguistique sont l’un avec l’autre dans un 
rapport de concept large à concept étroit de sens. Au sens étroit du terme, le 
sens est une partie (cf. infra) du corrélat intentionnel de l’intention de 
signification, tandis qu’au sens large le sens est la partie centrale du noème 
de toute espèce de vécu intentionnel. Anticipant sur l’étude de l’expression 
de la fin de la troisième Section des Idées I, on peut même d’emblée 
simplifier ce parallélisme et dire qu’au sens étroit le sens est une partie du 
noème du vécu intentionnel de signification, tandis qu’au sens large c’est 
une partie du noème de tout vécu intentionnel. 

Cet élargissement du concept de sens linguistique ou expressif s’ac- 
compagne aussi d’une DISSOCIATION terminologique entre le terme de Sinn et 
le terme de Bedeutung, et corrélativement d’une dissociation des concepts 
correspondants. Des deux termes synonymes utilisés originellement pour 
désigner ce qui apparaît maintenant comme le concept étroit, Husserl 
décide en effet de n’en conserver qu’un pour ce dernier et d’utiliser 
désormais l’autre pour désigner le concept large : 

Pour plus de clarté, nous réservons de préférence le mot de signification 
[Bedeutung] pour l’ancienne notion, en particulier dans la tournure 
complexe de “signification logique” ou “expressive”. Quant au mot 
“sens” [Sinn] nous continuons de l’employer dans son ampleur plus 
vaste. 

Le Sinn devient au total un genre dont la Bedeutung est une espèce, 
sans bien entendu que soit encore précisée la nature de sa différence spéci- 



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG, I 155 

fique. Un noème qui est une Bedeutung (ou du moins qui a une Bedeutung 
pour composante) est un Sinn en tant qu’il est une Bedeutung, bien qu’une 
Bedeutung soit plus qu’un Sinn. 

Apparemment, cette opération d’élargissement ne diffère en rien d’une 
opération classique de généralisation d’un concept par abstraction. Le 
concept de sens noématique est abstrait du concept de sens expressif ou 
linguistique, c’est à dire de Bedeutung. Mais en fait cet élargissement 
présente une caractéristique supplémentaire importante : il ne repose pas en 
effet uniquement sur la reconnaissance que une ou plusieurs déterminations 
quelconques présentes dans le noème de l’espèce << exprimé >> se retrouvent 
dans toutes les autres espèces de noèmes. Car ce type de communauté 
eidétique n’offre aucune justification particulière au transfert du nom de 
l’espèce au genre. L’élargissement repose ici de manière plus précise sur la 
reconnaissance du fait que certaines des propriétés considérées comme 
définissant la spécificité du corrélat intentionnel du type exprimé se 
retrouvent dans toutes les autres espèces et de ce fait entrent dans la défini- 
tion de son caractère générique. I1 faut en d’autres termes que l’élargisse- 
ment dont il est ici question soit bien saisi comme une généralisation 
partielle de l’essence du spécifique, et non comme le simple repérage de la 
présence d’un élément quelconque de l’espèce << exprimé D dans toutes les 
autres espèces de corrélat intentionnel. 

Une telle dissociation de la Bedeutung et du Sinn soulève naturellement 
deux problèmes principaux. 

Le premier est celui de savoir en quoi consiste au juste cette ou ces 
déterminations qui sont communes au Sinn et à la Bedeutung. Ce qui 
revient en fait à chercher à comprendre en quoi au juste un noème est pour 
Husserl un sens. En vertu de quoi le perçu, l’imaginé, ou le souvenu en tant 
que tels (pour prendre des exemples clairement non symboliques) peuvent- 
ils par exemple être selon lui considérés comme des sens ? Pourquoi est-il 
amené à penser le corrélat d’un vécu intentionnel en de tels termes ? Cette 
seconde formulation de la question est encore équivalente à une troisième, 
et qui n’est rien moins bien sûr que celle de l’essence du sens : qu’est-ce 
que le Sinn ? 

Le second est à l’inverse de déterminer en quoi consiste désormais la 
différence spécifique de la Bedeutung . Qu’est-ce qui caractérise en propre 
le corrélat intentionnel d’une intention de signification au delà du fait 
d’être, comme tout corrélat intentionnel, un Sinn ? 

Or à ces deux questions que soulève de la façon la plus naturelle et la 
plus légitime la décision de dissocier la Bedeutung et le Sinn, Husserl ne 
fournit, et pour des raisons différentes dans chacun des deux cas, aucune 
réponse pleinement satisfaisante dans les Idées I. 



156 JEAN-MICHEL ROY 

2. Les réponses de Idées I 

21. Les propriétés communes au Sinn et à la Bedeutung 

Quand on examine attentivement le mouvement effectif de l’élargisse- 
ment du concept de Sinn à l’ensemble des vécus intentionnels, il est 
frappant de constater que Husserl procède à cet élargissement, et signale 
même qu’il y procède, sans jamais indiquer de façon explicite ce qui l’y 
autorise phénoménologiquement, comme si la communauté eidétique 
remarquable du sens linguistique et du noyau noématique allait de soi. Et 
ce, même au chapitre premier de la quatrième Section consacré au concept 
de sens noématique, et en particulier au 0 130 de ce chapitre, qui se donne 
pour objet de fournir une << délimitation de l’essence de sens noématique ». 
Car si Husserl y détermine avec précision cette fois les propriétés du noème 
qu’il désigne du terme de Sinn, il laisse à son lecteur le travail de mise en 
relation de cette caractérisation du Sinn noématique avec celle du Sinn 
expressif de la Recherche I. Et il ne peut s’agir que de la Recherche I, 
puisque toutes les descriptions de l’intention de signification, et en particu- 
lier de son corrélat intentionnel, qui figurent en Idées I sont elles-mêmes 
menées sur la base de la dissociation du Sinn et de la Bedeutung. De sorte 
que loin de pouvoir éclairer la nature du Sinn, elles en présupposent au 
contraire la compréhension. 

Mais pour procéder à cette confrontation, il est nécessaire de clarifier 
tout d’abord la définition du Sinn du 3 130 de l’ouvrage de 1913. 

De façon conséquente avec son assimilation du sens noématique au 
corrélat noématique de la composante matérielle de la noèse, Husserl fait 
du Sinn la partie du noème qui comprend ce que l’on pourrait appeler les 
différentes propriétés ou déterminations identificatrices de l’objet visé. 
C’est le << comment >> est intentionné ce qui est intentionné, ou, dans le lan- 
gage de la Recherche V, le en-tant-que-quoi (<< d s  was », à quel titre I ) ,  et 
qui s’oppose tout d’abord à l’objet lui-même comme sujet de ces 
déterminations. 

Ainsi en tout noème réside un pur quelque chose objectif qui est son 
centre unificateur ; en même temps nous voyons comment du point de 
vue noématique on peut distinguer deux sortes de concepts d’objet : cet 
“objet pur et simple” d’ordre noématique et “l’objet dans le comment de 
ses déterminations” ... Le “sens” dont nous avons parlé à plusieurs 
reprises est cet “objet-dans-le-comment” pris sur le plan noématique, 
avec tout ce que la description caractérisée plus haut peut y découvrir 
d’évident et exprimer en concepts. 

1. Cf. p. 222, tr., Paris, PUF, 1962, “Épiméthée”. 



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE DU SINN E T  DE iA BEDEKWNG, I 157 

Ainsi le même objet, Staline, peut être mémorisé comme le vainqueur de 
Stalingrad ou le petit père des peuples. Mais les déterminations qui rentrent 
dans la composition du sens n’épuisent pas les déterminations de l’objet. 
Elles s’opposent ainsi à ce qu’à partir du 0 98 les Idées I appellent des 
modes d’être (ou des caractères, voire des modes donation) du noème, et au 
sein desquelles figurent notamment les modes qualitatifs. Le petit père des 
peuples peut par exemple être imaginé, présentifié en portrait, en icône, en 
rêve ... (il s’agit là de variations non qualitatives du mode d’être du 
noème). Ce que le 0 98 formule encore de la manière suivante : 

... face à cette identité de l’arbre qui apparaît, plus celle du comment 
“objectif” de son apparaître, il reste, quand on passe d’une espèce 
d’intuition à l’autre et d’une espèce de représentation à l’autre, les diffé- 
rences mouvantes qui portent sur le mode de donnée. Cet élément 
identique accède à la conscience, tantôt de façon originaire, tantôt par 
souvenir, ou encore par portrait ... Mais ce qu’on désigne ainsi ce sont 
des caractères de l’arbre qui apparaît comme tel ; on les trouve en 
dirigeant le regard sur le corrélat noématique et non sur le vécu et sa 
composition réelle. Ce qui s’exprime ainsi ce ne sont pas des “modes de 
la conscience”, au sens de moments noétiques, mais des modes sous 
lesquels l’objet de conscience lui-même et en tant que tel se donne. 

Le 0 21 de la Recherche V reconnaît à juste titre que la notion de mode de 
la relation à l’objet, dont la notion de mode d’être du noème est l’héritière 
directe, est fâcheusement ambigüe. Car à la vérité qu’est-ce que le sens 
sinon aussi une dimension du mode selon lequel se donne un objet inten- 
tionné ? La différence entre les déterminations noématiques de l’objet qui 
reçoivent l’appellation de sens et celles qui y échappent devrait donc bien 
plutôt être aussi considérée comme une différence de mode d’être. Et ce 
n’est que par commodité terminologique que seules les distinctions des 
secondes sont expressément qualifiées de la sorte. 

La distinction de ces trois composantes du noème que sont l’objet, le 
sens et les modes est comme toujours dans la description phénoméno- 
logique fondée sur la reconnaissance du fait qu’elles peuvent varier de 
manière indépendante l’une de l’autre. 

I1 apparaît donc dans ce paragraphe central des Idées I que ce qui se 
trouve visé par l’expression de sens noématique est cette partie du noème 
qui a rapport à ce que Husserl appelle lui-même à juste titre le contenu du 
noème. 

Tout noème a un contenu, à savoir son sens ; par lui le noème se rapporte 
à son objet ... Toute conscience a son Quid et tout ce qui est visé a son 
aspect objectif; il est évident que dans le principe on doit pouvoir faire 
cette description noématique du Quid, tel exactement qu’il est visé ; 
l’explicitation et la saisie conceptuelle nous permettent de former un 



158 JEAN-MICHEL ROY 

système clos de prédicats formels ou matériels, effectivement détermi- 
nés ou même laissés “indéterminés” (visés à vide) ; ces prédicats, 
considérés dans leur signification modifiée, déterminent le contenu de ce 
noyau objectif du noème qui est ici en cause. 

En faisant usage avec beaucoup de précaution du terme pour les raisons qui 
viennent d’être invoquées, on peut dire que le Sinn est le mode de donation 
- matériel - de l’objet. Et à ce titre, il en est inséparable ; à la fois au sens 
où il est le moyen nécessaire de la mise en relation intentionnelle avec un 
objet, et au sens où tout sens est mode de donation d’un objet. En même 
temps en effet que c’est (cf. citation précédente) par lui que le noème se 
rapporte à son objet, Husserl précise qu’il n’y a «pas de sens sans (le) 
“quelque chose” D (9 13 1). 

Or si telle est l’essence du sens noématique, il s’ensuit logiquement que 
ce doit être une détermination eidétique que possède aussi le sens linguis- 
tique, et que c’est elle que les Idées I extraient en quelque sorte du concept 
de Bedeutung pour lui réserver désormais le nom de Sinn. 

De fait, si l’on se reporte brièvement au concept de Bedeutung tel que 
le caractérise la Recherche I, c’est de manière assez similaire que celui-ci 
s’y trouve déterminé, quoique avec moins de netteté. Le moindre défaut de 
cette première recherche qui, de son aveu même a pour objet de dégager 
l’essence de la Bedeutung, n’est pas en effet de demeurer presque silen- 
cieuse sur la nature propre de cette dernière et de s’attacher avant tout à 
mettre en lumière son caractère d’idéalité. Comme le reconnaît d’ailleurs 
Husserl lui-même dans la préface à la Recherche VI où il écrit : 

Nous n’avons même pas encore pu atteindre notre le but le plus immé- 
diat, qui est de mettre en lumière l’origine de l’idée de signification. 

Toujours est-il que, selon la Recherche I, l’être exprimé au sens propre 
du terme (c’est à dire compte non tenu du sens qui se trouve préalablement 
écarté au 0 5 et qui a trait à la manifestation des vécus qui accompagnent 
l’intention de signification) est double. I1 comprend à la fois la Bedeutung 
et l’objectité : 

Toute expression, non seulement énonce quelque chose, mais énonce 
encore quelque chose sur quelque chose ; elle n’a pas seulement sa signi- 
fication, mais elle se rapporte aussi à des objets quels qu’ils soient. 

De plus, on peut dégager de la Recherche I quelques principes relatifs à ces 
deux dimensions de l’être exprimé qu’il est possible de résumer dans les 
termes suivants : 

1. Cf. op. cit., pp. 37 et 60. 



LA DISSOCIATiON HUSSERLIENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG, I 159 

1) La Bedeutung est ce au moyen de quoi l’expression se rapporte à un 
référent : << l’expression désigne (nomme) l’objet au moyen de sa signifi- 
cation >> I .  

2) De sorte qu’il n’y a pas de référent sans Bedeutung ni de Bedeutung 
sans référent. Les deux sont inséparables. Ce qui est corroboré par le fait 
qu’ils sont les corrélats du même vécu intentionnel. 

3) La signification n’est pas une entité différente de l’objet qui 
constitue le référent de l’expression, encore que c’est avant tout dans le 
manuscrit de 1908 que cette théorie se trouve parfaitement dégagée *. 

4) Enfin et surtout, la Bedeutung est bien caractérisée comme la 
manière dont se donne le référent, le ce-à-titre-de-quoi une expression 
l’exprime (ou encore s’y réfère, le nomme, nomination et référence étant 
considérées comme identiques). Ainsi << le vainqueur d’Iéna>> se réfère à la 
même chose que << le vaincu de Waterloo >>, mais pas de la même manière, 
pas sous le rapport de la même propriété. Au 8 13 Husserl va jusqu’à 
écrire : 

l’acte de signifier constitue le mode déterminé de visée de l’objet en 
question, seulement ce mode de visée significative précisément, et par 
suite la signification elle-même, peuvent changer, l’orientation vers 
l’objet restant identique 3 .  

Selon la fameuse définition frégéenne, le sens est bien pour Husserl 
également le mode de donation du référent (avec toutefois les réserves qui 
s’imposent quant à la transposition du terme frégéen de mode de donation 
dans la terminologie des Recherches). 

En vertu de ces quatre principes, il apparaît assez incontestable que la 
Bedeutung présente effectivement dans les Recherches les mêmes pro- 
priétés que le Sinn dans les Idées I. Au point d’ailleurs que la distinction 
entre le Sinn et l’objet noématique dans les Idées I fait usage d’une 
terminologie déjà utilisée dans la Recherche I pour la dissociation des deux 
aspects de l’être exprimé. Au 8 12 de la Recherche I, Husserl écrit en effet : 

...j amais l’objet ne coïncide avec la signification. Naturellement l’un et 
l’autre n’appartiennent à l’expression qu’en vertu des actes psychiques 
donateurs de sens ; et quand, en ce qui concerne ces “représentations”, 
on distingue entre “contenu” et “objet”, on veut dire par là la même 
chose que lorsqu’on distingue, en ce qui concerne l’expression, entre ce 
qu’elle signifie ou “énonce”, et ce sur quoi elle dit quelque chose. 

1. Cf. 0 13 p. 56. 
2. Cf. Sur la théorie de la signification, tr. J. English, Vrin, 1995. 
3. Cf. op. cit., p. 56. 



160 JEAN-MICHEL ROY 

22. La spécijkité de la Bedeutung comme mode de donnée 
du Sinn 

Mais le Sinn n’est-il pas alors à ce point identique avec la Bedeutung 
qu’il finit par ne plus s’en distinguer ? En quoi donc la Bedeutung se diffé- 
rencie-t-elle du Sinn une fois que celui-ci en a été dissocié ? En vertu des 
rapports logiques établis entre les deux concepts par l’opération d’élargis- 
sement sur laquelle se fonde cette dissociation, il est évident que la spécifi- 
cité de la Bedeutung doit être conçue comme un des modes d’être du Sinn. 
Et c’est bien ainsi que la différence spécifique de la Bedeutung se trouve 
présentée dans les Idées I. 

Les Idées I contiennent en effet des développements plus circonstanciés 
sur le second que sur le premier des deux problèmes soulevés plus haut. 
Aux $9 91 puis 99 Husserl établit ainsi clairement que l’élément propre à la 
Bedeutung est de même type que celui qui est propre au noème de type 
perceptif ou imaginatif ... C’est un mode d’être ou un mode de donnée 
(9 99) I ,  c’est à dire un moment noématique, ou encore une couche noéma- 
tique, différent (9 91) de celui qu’est le Sinn et qui, au meme titre par 
exemple que les caractères de croyance (les modes d’être de type quali- 
tatif), rentrent dans la composition du noème complet. Poursuivant cette 
analyse, le 9 99 esquisse une typologie tripartite du genre de modes de 
données auquel appartient la Bedeutung , sans toutefois clairement définir 
ce genre lui-même et ce qui le différencie de celui de la qualité. Mais dans 
cette classification, à côté du mode présentatif simple ou reproductif et du 
mode présentatif par portrait figure explicitement le mode présentatif par 
signe : 

Nous avons enfin un type étroitement apparenté au précédent et néam- 
moins nouveau de caractères noématiques modifiés (auxquels 
correspondent comme partout des caractères noétiques) : ce sont les 
représentations par signes, avec leur couple analogue de contraires, le 
signe et le signifié; nous rencontrons donc encore une fois des 
complexes de représentations, et, à titre de corrélats correspondant à 
l’unité spéciale qu’ils forment en tant que représentations par signe, un 
couple de caractérisations noématiques solidaires qui apparaissent dans 
des couples noématiques d’objets *. 

ür ,  en vertu de la Recherche I, l’intention de signification qui a pour corré- 
lat noématique la Bedeutung, est elle-même une espèce du genre de 
l’intention de désignation (dont l’autre branche est notamment 
1’ indication). 
- 

1. P. 346 ; tr. P. Ricœur, Paris, Gallimard 1950. 
2. Cf. up. cit., p. 348. 



LA DISSOCIATION HUSSERLEiWFi DU SINN ET DE LA BEDEüïUNG, I 161 

Mais en quoi consiste au juste la spécificité du mode d’être qu’est donc 
la Bedeutung ? Husserl aborde l’analyse descriptive de l’intention de signi- 
fication principalement en deux endroits des Idées I:  au $43 d’une part, 
lors de sa critique de la théorie symbolique de la perception sensible 
externe, et à la fin du chapitre iIi de la troisième Section, qui traite de 
l’expression à proprement parler ($9 124-128). Toutefois ce deuxième 
passage des Idées I n’offre pas, contrairement aux apparences, une théorie 
de l’intention de signification elle-même, mais une théorie de son fusion- 
nement avec les autres actes. Elle correspond donc beaucoup plus à la 
théorie du remplissement de la signification linguistique que fournit la 
Recherche VI qu’à la Recherche I, encore que le fusionnement s’y trouve 
abordé d’une façon en quelque sorte inverse à celle de la Recherche VI. 
Tandis que celle-ci, au moins pour ce qui est de l’aspect dynamique du 
phénomène, cherche à décrire la manière dont une intention expressive se 
remplit au moyen d’une intuition, les O $  125-128 des Idées I décrivent en 
effet la manière dont une intenti06 intuitive s’exprime au moyen d’une 
intention de signification. Toutefois mon propos n’est pas ici d’élucider les 
différentes relations qui peuvent unir le Sinn et la Bedeutung, mais uni- 
quement la spécificité de la Bedeutung par rapport au Sinn ’. Or de ce point 
de vue l’analyse du remplissement des Idées I ne présente guère que deux 
avantages. Le premier est de confirmer explicitement l’extension de la 
structure noético-noématique à l’intention de signification, et par là-même 
aussi que la Bedeutung est un élément de ce que Husserl appelle son 
a moment noématique >> *. Le second est d’indiquer qu’il ne peut y avoir de 
Bedeutung sans symbole ; c’est à dire encore qu’il ne peut y avoir d’acte 
dont le noème comprend à titre de moment un Sinn de type Bedeutung sans 
qu’il soit lié à un acte de type intuitif ayant pour corrélat noématique un 
objet qui est considéré comme un symbole exprimant cette Bedeutung. Ce 
qui implique que la spécificité de la Bedeutung est d’être un Sinn 
intentionné sur le mode symbolique. 

C’est en fait au $ 43 que se trouve consignée l’analyse descriptive la 
plus détaillée des Idées I de ce mode symbolique, qui de ce point de vue 
demeurent bien en deçà des Recherches logiques, et de la première en 
particulier. En vertu de cette analyse, et conformément d’ailleurs avec celle 
de la première Recherche, le propre d’une intention de type symbolique est 
d’être, comme toute intention, une relation avec un objet doté de telle et 
telle déterminations matérielles (et donc d’être dotée d’un Sinn ou d’un 

1. Cette théorie du fusionnement reste d‘ailleurs succinte : le rapport entre le Sinn 
de l’intention de signification et celui de l’acte intuitif qui est exprimé n’y est décrit 
qu’au moyen d’une “tournure figurée”, celle du reflet. Husserl y précise toutefois que 
les deux actes ne peuvent avoir de thèse différente (cf. p. 422). 

2. Cf. op. cit., p.420. 



162 JEAN-MICHEL ROY 

contenu), mais de façon indirecte, en se fondant sur l’intention intuitive 
d’un autre objet lui aussi doté de certaines déterminations matérielles, et 
qui est le symbole. 

Entre la perception et la représentation symbolique par image ou par 
signe de l’autre, il existe une DIFFÉRENCE EIDÉTIQ~JE INFRANCHISSABLE. 
Dans ces types de représentation nous avons l’intuition d’une chose avec 
la conscience qu’elle dépeint ou indique par signe une autre chose ; 
quand nous tenons la première dans le champ de l’intuition, ce n’est pas 
sur elle que nous sommes dirigés, mais, par l’intermédiaire d’une appré- 
hension fondée sur elle, nous sommes dirigés sur la seconde, celle qui 
est copiée ou désignée. On ne voit rien de tel dans la perception, pas 
plus que dans le simple souvenir ou dans la simple image. Dans les actes 
d’intuition immédiate nous avons l’intuition de la “chose elle-même” ; 
sur les appréhensions qui l’animent ne s’édifient pas d’appréhensions de 
degré supérieur ; on ne prend donc conscience d’aucune chose à l’égard 
de laquelle ce qui est perçu servirait de “signe” ou “d’image-portrait”. 
C’est pour cette raison précise qu’on le dit immédiatement perçu en “lui- 
même”. 

Considérée du point de vue noématique, le propre de la Bedeutung est donc 
d’être un Sinn fondé sur un Sinn différent, qui est quant à lui visé sur un 
mode intuitif. 

L’unité eidétique remarquable qui doit exister entre le sens linguistique 
et le sens noématique pour que leur communauté d’appellation soit phéno- 
ménologiquement fondée consisterait donc en ce que le second, comme le 
premier, est un ensemble de propriétés noématiques matérielles, c’est à dire 
un ensemble de propriétés au moyen desquelles une relation intentionnelle 
est établie avec un objet déterminé, et déterminé de telle ou telle façon. 
Tandis que la spécificité de la Bedeutung comme type spécifique de Sinn 
serait d’être un Sinn doté d’un certain mode d’être que l’on appelera le 
mode symbolique ou expressif et dont la nature spécifique vient d’être 
rappelée. 

3. Les dificultés soulevées par les réponses des Idées I 

Or si telles sont bien les réponses apportées par les Idées I à la question 
de l’essence du Sinn et de son espèce linguistique, elles semblent à la 
réflexion inadéquates. 

I1 apparaît en effet en premier lieu qu’une telle définition du sens 
noématique se heurte à cette difficulté fondamentale qu’elle ne suffit pas à 



LA DISSOCIATION HUSSERLENNE DU SINN ET DE LA BEDEUTUNG. I 163 

justifier phénoménologiquement l’élargissement du concept de sens 
linguistique de la Recherche I .  

Selon cette définition, le Sinn se trouve effectivement réduit à 
l’ensemble des déterminations identificatrices que possède un objet en tant 
qu’intentionné et non en tant qu’objet real, c’est à dire donc en tant que pur 
corrélat intentionnel (ou objet noématique). Le sens est identifié avec le fait 
pour un objet noématique d’être intentionné avec telle et telle propriétés de 
type matériel. I1 est à souligner cependant que le fait qu’elles sont elles- 
mêmes des propriétés purement intentionnées, leur statut d’élément 
noématique n’est pas reconnu comme un élément spécifique au sens. Ce 
n’est pas en tant qu’éléments noématiques, mais en tant qu’éléments 
noématiques matériels qu’elles sont un sens. Ce qui ne signifie pas que leur 
statut noématique ne soit pas essentiel au fait d’être un sens. On peut vrai- 
semblablement admettre que, encore qu’il ne l’affirme pas explicitement, 
tout sens pour Husserl doit être un élément noématique. Mais tout élément 
noématique n’est pas un sens, du moins dans l’acception forte du terme (cf. 
infra). Être un élément noématique est donc une condition nécessaire mais 
non suffisante pour être un Sinn. 

Mais pourquoi en fait considérer les déterminations matérielles d’un 
objet noématique comme un sens? Soit cette salle en face de moi. Je la 
perçois comme ayant telle dimension en hauteur, largeur, profondeur, 
comme blanche, comme remplie de x chaises ... Je réduis maintenant ma 
perception et j’opère une réflexion sur le noème de ma perception. Or 
quelle raison y a-t-il à considérer les propriétés d’être de 3 m de haut, de 15 
mètre de long, de couleur blanche, remplie de x chaises ... comme autant 
d’éléments de sens ? Quelle légitimité y a-t-il à considérer le fait pour la 
salle d’être intentionnée avec de telles déterminations comme le fait d’être 
intentioné avec un sens ? Cela ne revient-il pas à assimiler le simple fait 
pour un objet de posséder un certain type (matériel) d’attributs avec le fait 
d’avoir un sens ? Une telle assimilation exige d’être justifiée. 

Suffit-il de répondre que, du fait que ce que l’on appelle le sens d’une 
intention de signification désigne une telle manière (matérielle) d’être 
intentionné, cette manière (matérielle) d’être intentionné peut légitimement 
être considérée comme un sens dans toute autre intention? En d’autres 
termes, suffit-il que dans la description de l’intention de signification ce 
que l’on appelle le sens recouvre en partie ce que l’on appelle un noyau 
noématique pour que le noyau noématique de toute intention soit aussi 
considéré comme un sens ? 

Cela est douteux. Dans la première Recherche, comme le montre l’opé- 
ration même d’élargissement qui consiste à l’en dissocier ultérieurement, le 
concept de Sinn possède un lien essentiel avec le fait que la relation inten- 
tionnelle soit de type symbolique. Certes, il s’y trouve bien défini comme 



164 JEAN-MICHEL ROY 

l’ensemble des propriétés matérielles avec lesquelles est intentionné 
l’objet, mais en tant que cet ensemble de propriétés est lié à un signe, ou 
encore en tant que cet objet est intentionné au moyen d’un symbole. Or dès 
lors que l’on défait ce lien avec le mode symbolique, y a-t-il encore vérita- 
blement une raison de considérer cet ensemble de propriétés comme un 
sens? Ne perd-on pas quelque chose d’essentiel à ce qui fait de lui un 
sens ? 

D’un point de vue purement formel pourtant, l’opération d’élargisse- 
ment comprise comme suggère de le faire l’analyse du § 130 des Idées I 
apparaît parfaitement légitime. On peut la résumer à nouveau de la façon 
suivante. Dans un premier temps, Husserl appelle Sinn ou Bedeutung une 
partie du noème de l’intention de signification. Dans cette partie il s’avère 
ensuite possible de distinguer deux éléments : une matière noématique et un 
mode de donnée d’un certain type. Or il apparaît en outre que le premier de 
ces éléments figure aussi dans tous les autres noèmes. Donc ce qui est 
d’abord considéré comme une caractéristique particulière du noème de type 
symbolique se révèle dans un deuxième temps être une caractéristique 
générique du noème. Aussi Husserl propose-t-il de dissocier la partie 
commune de la partie spécifique du concept originel et en fait-il un concept 
séparé, offrant de surcroît de lui réserver l’un des deux termes associés au 
concept originel. I1 a bien ainsi d’une certaine façon élargi le contenu du 
terme de Sinn, et donc le concept de Sinn, et ce de manière logiquement 
irréprochable. Le problème est cependant que, pour logiquement irrépro- 
chable, et en ce sens légitime, qu’elle soit, l’application ainsi conçue du 
terme de Sinn au nouveau concept obtenu par abstraction est purement 
gratuite. I1 n’y a aucune raison particulière d’appeler le noyau noématique 
un Sinn plutôt, précisément, que noyau ou matière noématique tout court. I1 
lui manque une justification phénoménologique. Et celle-ci, à l’évidence, 
ne peut résider que dans la reconnaissance du fait que quelque chose 
D’ESSENTIEL à ce qui fait la SPÉCIFICITÉ du Sinn symbolique se retrouve dans 
tous les autres Sinn. 

C’est ce qui apparaît plus nettement dans l’exemple suivant. Admettons 
que les Recherches s’ouvrent sur une description de l’intention du type 
souvenir, et que cette description réserve le terme de souvenu à une partie 
du noème, qu’elle considère en outre comme synonyme du terme mémo- 
risé. Or il s’avère ensuite que deux éléments sont à distinguer dans le 
souvenu ou le mémorisé : d’une part la matière ou le noyau, c’est à dire le 
fait d’être intentionné avec tel et tel type de propriétés identificatrices, et 
d’autre part le fait d’être intentionné sur un certain mode (différent du 
mode perceptif ...). De plus, il apparaît que le premier de ces deux éléments 
se retrouve dans toutes les autres intentions. Dans le noème d’une intention 
perceptive, par exemple, il s’avère également nécessaire de distinguer un 



LA DISSOCIATION HUSSERLENNE DU SINN ET DE LA BEDELITUNG, I 165 

noyau et un mode. Or il serait tout à fait possible de décider d’appeler 
désormais le mémorisé le noyau de tout noème et de réserver le terme de 
souvenu au noyau intentionné sur le mode spécifique analysé au départ. On 
parlerait ainsi du mémorisé d’une intention perceptive, du mémorisé d’une 
intention judicative ... D’un point de vue logique, un tel élargissement du 
terme de mémorisé est parfaitement légitime. Pourtant, on conviendra 
aisément qu’il n’y a aucune raison particulière de choisir ce terme plutôt 
qu’un autre. Plus encore, on sera assez naturellement tenté de dire que cette 
extension du terme de mémorisé n’est pas véritablement justifiée. Or que 
signifie-t-on par là sinon que l’élargissement du terme de mémorisé devrait 
être phénoménologiquement justifié, c’est à dire être justifié par ce qui est 
donné dans les phénomènes (au sens de la donnée de l’intuition transcen- 
dentale) ? Et à son tour n’est-il pas évident que nous entendons par là qu’il 
ne peut être justifié que si quelque chose de ce qui est spécifique à ce que 
l’on appelle initialement le mémorisé ou le souvenu, c’est à dire qui fait 
que le souvenu est un souvenu et non pas, par exemple, un perçu, se 
retrouve dans le perçu, l’imaginé ... ? I1 faudrait donc que d’une certaine 
façon percevoir quelque chose, imaginer quelque chose ... soit comme se 
souvenir de quelque chose. C’est à cette seule condition que l’élargisse- 
ment apparaît comme significatif, et du fait même comme un élargissement 
au sens fort du terme. S’en tenir au seul fait que, comme dans le souvenir, 
c’est à un objet déterminé matériellement que l’on a affaire dans le 
percevoir et l’imaginer ne fournit aucune raison particulière pour apposer à 
ce caractère d’être déterminé matériellement le terme de souvenu. 

I1 en va de même dans le cas du Sinn. Le seul fait que ce que Husserl 
appelle à la fois Sinn et Bedeutung dans la Recherche I contienne un noyau 
noématique, et que ce noyau noématique se retrouve dans toute intention 
ne suffit pas à justifier phénoménologiquement d’appeler tout noyau 
noématique un Sinn. Et ce parce que l’élément de l’espèce d’intention qui 
se trouve par là généralisé apparaît désormais sans lien avec ce qui fait la 
spécificité de cette dernière. En conformité avec ce qui avait été énoncé 
précédemment, il apparaît donc que pour être fondée l’opération d’élargis- 
sement d’un terme désignant une espèce à une espèce supérieure ou un 
genre doit être comprise comme une opération de généralisation d’un 
élément essentiel à la spécificité de cette espèce. Or dans le cas présent, si 
cet élément n’est rien d’autre que le fait d’être un noyau noématique, il ne 
satisfait pas à cette condition et rend trivial l’élargissement du terme de 
Sinn. I1 n’y a pas plus de raison d’élargir le terme de Sinn à tout noyau 
noématique qu’il n’y en aurait d’élargir celui de mémorisé. 

Du fait même, il est plus que raisonnable de soupçonner que, de même 
que Husserl n’élargirait le terme de mémorisé à tous les noèmes qu’à la 
condition qu’un caractère essentiel à la spécificité de l’intention de type 



166 JEAN-MICHEL ROY 

mnémonique se retrouvât dans toutes les intentions, de même Husserl 
n’élargit pas le terme de Sinn pour la simple raison que le noyau noéma- 
tique s’est trouvé ainsi appelé dans l’analyse de l’intention de signification, 
mais parce tout noyau noématique conserve quelque chose de ce qui fait la 
spécificité du noyau noématique de l’intention de signification. 

Or à quoi tient la spécificité du noyau noématique de l’intention de 
signification? À son mode de donnée. Par voie de conséquence, on est 
naturellement conduit à formuler l’hypothèse que c’est en vertu du fait 
qu’il y a dans tout noyau noématique en tant que tel une détermination 
eidétique commune avec le MODE D’ÊTRE SYMBOLIQUE L U I -  MÊME du noyau 
noématique, que tout noyau noématique se voit apposé le terme de Sinn, et 
non pas seulement parce dans toute intention, comme dans l’intention de 
signification, il y a un noyau noématique. 

Mais quel élément du noyau noématique en tant que tel peut légitime- 
ment présenter une détermination eidétique commune avec son mode d’être 
spécifiquement symbolique sinon sa propriété elle-même d’être inten- 
tionné, c’est à dire en fait son caractère d’élément noématique ? L’hypo- 
thèse que l’on se trouve logiquement conduit à élaborer est donc au total 
que le véritable fondement de l’élargissement du concept de Sinn 
linguistique tient à ce que, pour Husserl, quelque chose de propre au mode 
d’être spécifiquement symbolique du noyau noématique se retrouve dans le 
simple fait d’être un noyau noématique en général, avant d’être un noyau 
noématique de tel ou tel mode. En d’autres termes, si ce n’est pas de façon 
complètement triviale que le noyau noématique est appelé un Sinn, c’est 
fondamentalement parce que ce noyau est noématique, et que en tant que 
tel, il est le terme d’un rapport intentionnel qui présente une communauté 
d’essence partielle avec la spécificité du rapport intentionnel de type 
symbolique. 

À l’intérieur même des Idées I, il est au moins un argument plaidant en 
faveur de cette hypothèse et qui consiste en ce que Husserl procède sponta- 
nément à un deuxième élargissement du concept de Sinn. Par là-même, la 
qualité de Sinn se trouve étendue à d’autres aspects du noème que le noyau. 
Or il est naturel d’admettre que, de même qu’il doit y avoir une commu- 
nauté eidétique entre le Sinn linguistique et le noyau noématique en général 
pour que ce dernier puisse se voir apposé le terme de Sinn, il doit aussi 
exister une communauté eidétique entre le noyau noématique et la totalité 
du noème pour que celui-ci puisse être considéré comme un Sinn. Mais s’il 
est en ainsi, c’est que le fait d’être le noyau du noème n’est pas essentiel au 
fait d’être un Sinn quand on considère ce dernier dans toute sa généralité. 
Et que c’est bien plutôt le fait d’être un noème, c’est à dire d’être inten- 
tionné, qui est l’élément véritablement essentiel au Sinn. A partir de quoi il 
semble raisonnable de rejoindre la suggestion précédente sur la véritable 



LA DISSOCIATION HUSSERLiENNE DU SINN ET DE LA EEDEUTUNG, I 167 

communauté eidétique unissant le Sinn et la Bedeutung : si tout noème est 
un Sinn, c’est parce qu’il y a dans le simple fait d’être un noème quelque 
chose de commun avec le fait d’être un noème de type symbolique. 

Cet argument appelle deux remarques. Si l’on peut à juste titre parler 
de second élargissement, il convient d’abord de souligner que, dans l’ordo 
investigandi de l’ouvrage de 1913, celui-ci est en fait premier, et que le 
premier élargissement est par conséquent en réalité second. Car ce dernier 
est obtenu par rectification, et plus précisément par rétrécissement, de 
l’élargissement initial. Husserl commence en effet par étendre à l’ensemble 
du noème le terme de Sinn, et ce n’est qu’à partir du 0 90 qu’il le restreint à 
la partie noyau du noème et présente rétrospectivement le premier emploi 
comme une extension du second. Ainsi écrit-il : 

Bien entendu le noème complet ne se réduit pas à ce caractère qui au 
cours de nos analyses d’exemples s’est détaché comme “sens” ; parallè- 
lement la face noétique du vécu intentionnel ne consiste pas seulement 
dans ce moment qui est proprement la donation du “sens”, et auquel le 
“sens” appartient spécialement à titre de corrélat. I1 apparaîtra bientôt 
que le noème complet consiste en un complexe de moments noéma- 
tiques et que le moment spécifique du sens n’y forme qu’une sorte de 
couche nucléaire nécessaire, sur laquelle sont essentiellement fondés 
d’autres moments ; c’est uniquement pour cette raison que nous avons 
pu désigner également des autres moments comme moments du sens, 
mais en donnant à ce mot une signification élargie. 

Mais on pourrait légitimement prendre argument de la deuxième partie 
de cette citation pour remettre en cause le fait que l’ensemble du noème 
puisse selon Husserl à proprement parler être considéré comme un Sinn. 
Husserl n’affirme-t-il pas ici que l’élargissement à la totalité du noème 
n’est qu’une façon de parler? De sorte que, à la différence du noyau 
noématique, ce ne serait que de manière impropre, sans fondement phéno- 
ménologique, que l’ensemble des moments noématiques seraient qualifiés 
de Sinn. I1 est incontestable que Husserl affirme ici que c’est uniquement 
parce qu’il y a un élément de Sinn dans le noème que la totalité du noème 
peut être considérée comme un Sinn. Toutefois, cette affirmation est à 
mettre en regard du caractère absolument spontané et constant avec lequel 
Husserl qualifie la totalité du noème de Sinn. De sorte que l’on peut 
raisonnablement mettre en doute que le fait que le noyau est un Sinn soit 
bien l’unique raison pour laquelle Husserl se permette de faire comme si 

‘ l’ensemble du noème en était un. La critique de la théorie de symbolique 
de la perception offre un exemple de choix de la légitimité d’un tel soup- 
çon. Au moment même de défendre l’existence d’une barrière eidétique 
infranchissable concernant de façon précise deux modes de visée intention- 



168 JEAN-MICHEL ROY 

nelle (et donc deux modes d’être du noème), le symbolique et l’intuitif, 
Husserl la caractérise d’emblée comme une différence de sens : 

La perception d’une chose ne présentifie pas ce qui n’est pas présent, 
c o m e  si la perception était un souvenir ou une image ; elle présente, 
elle saisit la chose même dans sa présence corporelle, et cela en vertu de 
son sens propre : on ferait violence à son sens si on supposait d’elle autre 
chose. 

Quoi qu’il en soit, le second et principal argument en faveur de cette 
hypothèse n’est pas offert par les Idées I elles-mêmes, mais bien plutôt par 
les Recherches prises dans leur ensemble. Car c’est en elles que Husserl 
entame à la vérité son travail de dissociation de la Bedeutung et du Sinn, 
comme en témoigne l’introduction déjà signalée de la notion de sens d’ap- 
préhension dans la Recherche V, et plus encore le Q 23 de la Recherche I 
elle-même, où Husserl dresse un premier parallèle entre L ’aperception 
dans 1 ’expression et l’aperception dans les représentations intuitives. Or il 
me semble qu’en suivant attentivement, en particulier à travers la I“, la Ve et 
la We des Recherches, ce lent travail de genèse de la dissociation qui 
n’aboutit pleinement que dans les Idées I ,  il est effectivement possible de 
montrer que l’extension de la notion de sens du noyau noématique de type 
symbolique à l’ensemble des noyaux noématiques provient de la reconnais- 
sance d’une communauté d’essence entre le simple fait d’être un noyau 
noématique, et la spécificité du noyau noématique de type symbolique. Car 
les Recherches manifestent clairement que c’est bien là le type de rapport 
qui unit ce dont le concept de sens noématique n’est lui-même que la 
projection noématique, à savoir le sens d’appréhension, avec la spécificité 
de la forme symbolique de ce sens d’appréhension. Si en effet la matière 
est conçue comme un sens, c’est parce qu’elle interprète les vécus non 
intentionnels (la fiAr)), de la même façon qu’une matière d’acte d’espèce 
expressive interprète un symbole. Ce qui revient à dire que pour élucider la 
communauté eidétique qui doit exister entre le sens linguistique et le sens 
noématique, il faut commencer par élucider la communauté eidétique qui 
existe entre le sens d’appréhension, d’où le sens noématique est en fait 
directement dérivé, et le sens linguistique. Ou encore que c’est l’étude de 
l’élargissement du concept de sens linguistique à la matière dans les 
Recherches, qui, du fait qu’il constitue la source de son élargissement au 
noème dans les Idées I ,  seule permet de révéler le fondement de ce dernier. 
I1 faut donc en réalité emprunter la voie qui avait été précédemment 
écartée. 

Mais avant de se lancer dans cette tentative de démonstration, il 
convient de souligner en quoi la réponse apportée par les Idées I à la ques- 
tion, non plus de l’essence du Sinn, mais de la spécificité de la Bedeutung 
n’est pas non plus satisfaisante. 



LA DISSOCIATION HUSSERLIENNE DU SINN ET DE LA BEDEWUNG. I 169 

La difficulté provient ici pour l’essentiel de ce que la caractérisation de 
la spécificité du mode de donnée symbolique des Idées I est en retrait sur 
un point important par rapport aux analyses des Recherches. Dans ces 
dernières en effet, Husserl distingue (cf. Recherche VI, 0 14) l’intention de 
signification de l’intention signitive, qui est une intention de signification 
dégagée de tout rapport avec un symbole expressif. Il peut ainsi s’agir soit 
d’une intention de signification considérée en dehors de tout usage d’un 
support expressif (et dont la possibilité semble reconnue dès les dernières 
lignes de la Recherche I), soit de la composante d’une intention intuitive 
inadéquate (du type de la perception sensible externe). Mais si de ce fait 
l’intention d’un support symbolique intuitif n’est pas, au même titre que 
l’intention remplissante, une composante essentielle de l’intention de 
signification, il s’ensuit que la caractérisation de la spécificité du mode de 
visée de type symbolique dans les Idées I est trop étroit. 

Or cette seconde difficulté exige comme la précédente de revenir sur 
les différents aspects de la théorie du Sinn et de la Bedeutung des 
Recherches. 

Aussi la résolution satisfaisante tant de la question de la nature de 
l’unité eidétique de la Bedeutung et du Sinn, que de celle de leur différence, 
apparaît-elle en définitive comme suspendue à un retour sur la forme origi- 
nelle de l’élargissement dans l’ouvrage de 1900. 

Jean-Michel ROY 
Maître de Conférences à l’Université de Bordeaux 





FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 

’expression de mythe de la signification, si elle est d’abord due à L Wittgenstein, a été surtout employée par Quine, dans la conférence de 
Royaumont’ qui porte ce titre, à l’époque (en 1956) déjà provocateur. 
Depuis, on accuse parfois Frege d’être, par sa distinction entre Sinn et 
Bedeutung, à l’origine du mythe de la signification ; par exemple Dummett, 
qui parle d’ «Original Sinn >> 2, ou encore Quine qui a toujours attribué à 
Frege (entre autres coupables, dont Carnap, Church et les linguistes) l’ori- 
gine du mythe. Nous voulons poser ici, à partir de cette idée de mythe de la 
signification, un certain nombre de questions. D’abord, même si c’est 
prendre les choses à l’envers, il faut examiner la thèse de Quine ; il a été 
tant question de significations (avant Quine et après lui) que nous nous 
limiterons ici à ce qui est en cause dans l’idée de mythe de la signification, 
à ce qui est mythique selon Quine - parce que ce n’est finalement pas si 
clair, et aussi parce que, espérons-nous, cela conduit à définir un problème 
qui dépasse le cadre de l’œuvre de Quine, et en particulier la réinscrit dans 
ses origines. I1 serait trop simple de dire que Quine rejette (par des argu- 
ments, pour user d’un vocabulaire cher à la philosophie analytique) Frege. 
Quine critique certes Frege, mais de manière ambiguë : car Quine insiste 
constamment sur l’importance de la distinction frégéenne entre sens et 
référence Q’emploierai pour l’instant indifféremment, sans raffiner, les 
termes << référence D ou << dénotation D). Quine connaît assez Frege pour se 

* L’ensemble de ce travail, et son titre même (qui reprend son << Husserl et le mythe 
de la signification », Tijdschrifi voorfilosofie, 1995) doit beaucoup à Jocelyn BENOIST, 
bien que je n’aie certainement pas pu apprendre suffisamment de tout ce qu’il a 
accompli dans ce domaine. 

1. En français dans le texte, dans La philosophie analytique, actes du colloque de 
Royaumont, Paris, Minuit, 1962. 

2. Michael DUMMETT, Frege, philosophy of language, Londres, Duckworth, 1973, 
p. 584. 



172 SANDRA LAUGIER 

rendre compte que ce dernier a d’abord voulu distinguer deux pôles, ou 
deux schèmes rivaux : celui de la signification et celui de la référence. Le 
malheur, selon Quine, est certainement qu’on ait surtout tenu, par la suite, à 
insister sur le premier schème, alors que la distinction établie dans l’article 
de 1892, << Sinn und Bedeutung >> visait du point de vue quinien à le décons- 
truire. Double erreur donc (à laquelle Dummett n’échappe pas), qui fait 
porter à Frege la responsabilité de l’invention du << sens », et tend à 
exploiter son œuvre (on le voit dans les interprétations contemporaines, et 
les tentatives de << généralisation >> du Sinn) suivant ce pôle unique. Quine, à 
l’inverse, a voulu d’une part réaffirmer et prolonger la volonté frégéenne de 
<< démarquer >> le domaine de la dénotation, d’autre part accomplir un pas de 
plus, et donner les raisons de sa préférence pour le second pôle, dénotatif, 
qu’il appelle le mythe des objets », contre le mythe de la signification. 
Cette interprétation de Frege chez Quine est cependant problématique. 
D’abord, mais nous n’y insisterons pas ici I ,  parce que Quine finira par 
mettre en question, dans sa thèse d’indétermination de la traduction 
radicale, la référence elle-même au même titre que le seris : l’extension se 
retrouve dans le même bateau que l’intension, et la thèse d’indétermination 
de la traduction << coupe de même au travers des deux >> (au point que Quine 
parle maintenant, dans La poursuite de la vérité, d’une indétermination de 
la référence). Ensuite, mais ce n’est pas un hasard, parce que le Sinn 
frégéen (et c’est pour cette raison que les tentatives de << généralisation >> du 
Sinn se justifient, du moins dans leur principe) pourrait porter en partie le 
poids donné par Quine à la dénotation, au sens où il est pensée et langage, 
et où cette notion de pensée (pour parler trop rapidement, pour l’instant) est 
précisément ce qui est en train de se modifier et de se retourner dans 
l’teuvre de Frege. La notion de pensée, comme l’a dit Dummett, subit alors 
ce tournant ou ce retournement (turn) linguistique qui, accompli ensuite - 
selon Quine - par Carnap et sa Syntaxe Logique du Langage, est en train 
péniblement de s’ébaucher chez Frege ; sans jamais d’ailleurs être complè- 
tement assumé, comme en témoigne le tour interrogatif voire torturé de la 
remarque trop célèbre écrite en 1924-1925, quelques mois avant sa mort : 
<<Mais la pensée n’est-elle pas elle-même un langage ? Comment est-il 
possible que la pensée entre en conflit avec le langage ? Ne serait-ce pas là 
un conflit où la pensée entre en lutte avec elle-même ? Et la possibilité de la 
pensée ne trouverait-elle pas ici sa fin ? >> 2 .  Que le Sinn soit de la pensée, 
c’est-à-dire du langage : voilà comment Frege peut-être avait commencé, et 
comment Wittgenstein sûrement aurait achevé, de résoudre l’énigme de la 

1. Cf. nos c< Une ou deux indéterminations », in Archives de philosophie, janv.-mars 

2.  Nachgelassene Schrijien, F.Meiner, 1969, p. 289. Posthumous writings, Chicago, 
1995. 

Chicago Univ. Press, 1979, p. 270. 



FREGE ET LE MYTHE DE LA SlGNIFICATiON 173 

signification : ce qui rendrait inutile la critique de Quine contre le Sinn. 
C’est ce que nous voulons montrer dans un second temps. Comprendre 
comment, et pourquoi, Frege (comme toute une tradition analytique issue 
de lui) ne va pas jusque-là, reste en deçà du tournant linguistique, mais 
aussi (mais nous ne traiterons pas ce point), en deçà du tournant phéno- 
ménologique, c’est comprendre les raisons et la nature du mythe de la 
signification. Tel est notre projet ici. 

Le mythe de la signification n’est pas mentaliste, ni psychologiste 
(même s’il a pu ensuite être réutilisé à des fins mentalistes). Le mythe n’est 
même pas dispendieux ontologiquement (s’il y avait intérêt à poser l’exis- 
tence de significations dans notre langage, on le ferait : on invente bien les 
objets, selon Quine). Le mythe n’est pas non plus métaphysique (d’un point 
de vue empirique, ordinaire, on constate qu’on comprend - et accepte - les 
phrases d’autrui, que le langage << fait sens >>, comme dit Dummett : << deux 
personnes parlent ensemble, c’est-à-dire qu’elles produisent tour à tour un 
certain type de sons. Nous savons qu’elles ne font pas que du bruit, mais 
s’informent d’événements, posent des questions, justifient des conclusions, 
etc. La philosophie du langage commence par s’étonner de ce fait fa- 
milier >> ’). Pourquoi abandonner ce mythe ? Parce qu’il est, dit Quine, << une 
assurance de détermination», celui d’un monde où les mots sont des 
<<étiquettes >> pour les choses. Quine appelle parfois le mythe de la signifi- 
cation le mythe du musée, mythe d’un monde où chaque chose, chaque 
tableau, aurait son étiquette (tiens, mais on dirait bien le monde du 
Tructutus !). Bref, et c’est ce que nous allons tenter de montrer, comme 
Quine l’a montré à sa manière avec la thèse d’indétermination de la traduc- 
tion, le mythe de la signification, ce n’est pas simplement un mythe 
psychologiste, ou le mythe d’un << troisième monde >> d’entités : c’est en fait 
le mythe de la référence. I1 y a mythe de la signification dès lors qu’il y a 
deux mondes (pas besoin d’un troisième monde, où plutôt, il existe fatale- 
ment alors), dès qu’on imagine un monde de la pensée, ou du langage, qui 
soit autre que le monde réel et puisse le d(écr)ire ou s’y accrocher de 
différentes façons. 

1 .  Quine et la critique du mythe de la signijication 

Quine a écrit son livre Word and Object (1960) pour détruire définiti- 
vement la notion de signification, déjà bien ébranlée dans From a Logical 
Point of View (1953). Cette question du statut des significations est donc un 

1. M. DUMMEIT, Le Origines de lu philosophie analytique, tr., Paris, Gallimard, 
p. 160. 



174 SANDRA LAUGER 

point central de la philosophie de Quine, souvent mal interprété. Car il 
n’est pas aisé de déterminer la position de Quine. On ne sait jamais très 
bien si son objection est commandée par des raisons d’économie onto- 
logique, de behaviorisme antimentaliste, de naturalisme épistémologique, 
ou d’autres. Soit la signification fait partie des << entités mentales >> qui sont 
naturellement à rejeter d’un point de vue behavioriste. << Les significations, 
étant les modèles mêmes de l’entité mentale, finissent comme grain au 
moulin du behavioriste D I .  Soit la signification fait partie des << entia non 
grata » 2 ,  et doit être éliminée en tant qu’entité inutile dans le paysage onto- 
logique, que Quine préfere voir désertique. Soit enfin la signification fait 
partie d’un discours qui dépasse largement les données empiriques que 
nous avons à notre disposition pour parler du langage - << Pour le natura- 
lisme, la question de savoir si deux expressions ont la même signification 
ou pas n’a pas de réponse déterminée, connue ou inconnue >> 3 .  Ces trois 
points de vue sont présents chez Quine, et il faut d’abord savoir lequel 
prévaut. 

L’argument ontologique, souvent mentionné par les commentateurs au 
sujet de Quine (avec son cortège d’inévitables rasoirs d’Occam et barbes 
diverses), n’est en réalité guère employé par lui. Quine avoue volontiers 
son goût pour les << paysages déserts », et pour l’économie ontologique. 
Mais une économie austère ne justifie pas forcément l’exclusion des signi- 
fications. Et un argument ontologique annulerait l’intérêt de la thèse 
d’indétermination de Quine ; s’il n’y a pas de significations, entia non 
grata, la question de l’indétermination de la traduction serait résolue avant 
même d’être posée, perdant toute valeur polémique et argumentative, puis- 
qu’elle n’aurait plus à nier quoi que ce soit. Quine rappelle à juste titre 
qu’il << ne (s)’inspire pas d’Occam, mais de Hume n4. L’argument onto- 
logique est plus volontiers employé chez Quine contre Russell, c’est-à-dire 
contre la notion de proposition (dans Word and Object chapitre VI, mais 
aussi tout au début de Philosophy of Logic, et dans l’article << Russell’s 
Ontological Development B’). Sans doute parce que le problème posé par 
Frege est plus complexe et n’est certainement pas fondé sur un excès 
ontologique. 

L’argument antimentaliste, quoique souvent employé par Quine, vise 
plutôt les linguistes (cf. l’article << The problem of meaning in linguistics », 
dans From a logical point of view), certainement pas Frege qui, comme 
Quine le sait bien, est antipsychologiste. Reste l’argument naturaliste 

1. Ontological Relutiviv (O.R.), Columbia, Columbia Univ. Press, 1969, p. 26. 
2. Word und Object (W.O.), Cambridge [Mass.]/Londres, MIT, 1960, p. 243. 
3 .  O.R., p.29. 
4. LA philosophie analytique, p. 187. 
5 .  Theories and Things, Harvard, 1981, p.73. 



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 175 

(humien, dirait Quine) : on ne peut empiriquement décider d’une identité de 
signification entre deux énoncés. C’est bien le point de l’indétermination 
de la traduction - du moins en apparence. Face aux objections de ceux qui 
(comme Chomsky) disent qu’alors l’indétermination n’est qu’une sous- 
catégorie de la sous-détermination des théories par l’expérience, précisé- 
ment mise en lumière dans << Les deux dogmes de l’empirisme >> et consti- 
tutive même de la connaissance naturelle, Quine répond que sa thèse est 
philosophique, c’est-à-dire que, comme il dit dans From a logical point of 
view. : << Dans le cas de la traduction, sans définition de la synonymie, nous 
n’avons pas d’énoncé du problème ; nous n’avons rien sur quoi le lexico- 
graphe puisse avoir tort ou raison >> I .  C’est-à-dire, suivant l’expression forte 
de Quine, il n’y a pas de fact of the matter à la traduction. 

Ce << fact of the matter >> est au centre de la thèse d’indétermination 2, et 
est précisément ce qui est en cause avec le mythe de la signification. I1 est 
vrai que si l’indétermination n’était qu’un cas particulier de la sous- 
détermination, on ne verrait guère l’intérêt d’y consacrer tout le chapitre il 
de Word and Object, alors que le chapitre I avait affirmé - sans présenter 
cela comme une position très originale, mais simplement comme la forme 
moderne de l’empirisme humien - que << les vérités qui peuvent être dites à 
propos des choses ordinaires excèdent largement toutes les données dispo- 
nibles >> 3. Quine précise que l’indétermination de la traduction s’ajoute à 
cette sous-détermination des théories par l’expérience. 

Bien que la linguistique soit une partie de la théorie de la nature, l’indé- 
termination de la traduction n’est pas seulement à recevoir comme un 
cas particulier de la sous-détermination de la théorie de la nature. Elle 
est parallèle, mais additionnelle. 
Là où s’applique l’indétermination de la traduction, il n’est pas réelle- 
ment question de choix correct ; il n’y a pas de réalité de la question, 
même à l’intérieur de la sous-détermination reconnue de la théorie de la 
nature 4. 

L’argument n’est ni ontologique, ni épistémologique, mais théorique. La 
traduction radicale n’a pas de << fact of the matter », elle ne trouve << rien ». 
Là où le linguiste croit découvrir quelque chose, il ne fait que projeter ses 
hypothèses, se << catapulter >> dans la langue indigène avec les catégories de 
sa langue. 

1. From a logical point of view (F.L. P. V.),  Harvard, 1953, p. 63. 
2. Nous nous permettons de renvoyer, pour une analyse moins schématique, à notre 

Anthropologie logique de Quine, Paris, Vrin, 1992, première partie. 
3. W.O.,  p. 22. 
4 .  Words and Objections, Davidson & Hintikka éds., Dordrecht, Reidel, 1969, 

p. 303. 



176 SANDRA LAUGIER 

Mais alors - et en cela, Quine a bien perçu l’enjeu de sa thèse et de la 
critique du mythe de la signification - l’indétermination ne frappe pas la 
signification au sens du Sinn frégéen, mais aussi et surtout la Bedeutung. 
C’est la référence (la question de savoir de quoi parle l’indigène) qui est 
dépourvue de fact of the matter dans la traduction. Quine tient compte 
évidemment de l’ambiguïté du terme meaning en anglais, mais aussi du 
lien nécessaire suscité par sa thèse entre sens et référence : se demander ce 
que veut dire << Gavagai », c’est demander ce qu’est un gavagai, << où un 
gavagai commence et finit ». Question, pour Quine, tout aussi dénuée de 
contenu et indécidable, dans le cadre de sa thèse, que celle de la croyance 
de l’indigène ou de 1’ «intentionnalité >> au sens psychologique de 
Brentano I .  Il y a donc - c’est là que nous voulions arriver d’abord - deux 
mythes : celui de la Signification, celui de la référence. 

On peut revenir, dans cette perspective, à la critique du mentalisme. I1 
faut rappeler que la critique quinienne du mythe de la signification reprend 
(même si Quine ne le dit quasiment jamais) une expression de Wittgenstein 
dans les Recherches Philosophiques : 

La négation : une “activité mentale”. Niez quelque chose et observez ce 
que vous faites. - Est-ce que peut-être vous secouez intérieurement la 
tête ? Et si vous le faites - ce processus mérite-t-il davantage notre 
intérêt que celui d’écrire un signe de négation dans une phrase? 
Connaissez-vous à présent l’essence de la négation ? 
Le fait que de trois négations il résulte à nouveau une négation doit déjà 
être contenu dans la négation simple que j’utilise maintenant. (La tenta- 
tion d’inventer un mythe de la “signification”.). 

Wittgenstein ne nie pas l’existence d’entités mentales ou de processus 
mentaux, il nie leur utilité pour la compréhension de la nature et du fonc- 
tionnement du langage. Quine semble parfois aller plus loin que 
Wittgenstein, par exemple dans le texte d’allure behavioriste << Ontological 
Relativity », dédié à Dewey, dont il cite Experience and Nature : 

Si nous reconnaissons avec Dewey que “la signification est d’abord une 
propriété du comportement”, nous reconnaissons qu’il n’y a pas de 
significations [...I au delà de celles qui sont implicites dans les 
dispositions des gens au comportement public *. 

La signification est moins éliminée que redéfinie comme un phénomène, 
quelque chose d’extérieur. Pour Quine, comme pour Wittgenstein malgré 
leurs différences, l’antimentalisme n’offre pas vraiment une critique 
adéquate de la signification, parce que de toute façon la question de la 
signification ne peut se poser qu’en termes de public. Dummett voit la 

1. W.O., p.221. 
2. O.R., p. 29. 



FREGE ET LE? MYTHE DE LA SIGNIFICATION 177 

première esquisse de cette idée d’une extériorité de la signification chez 
Frege et Husserl. Elle se poursuit, sous une forme socialisée, chez 
Wittgenstein : cela pourrait conduire à affirmer que c’est << la pratique 
commune du langage », le fait que le langage soit une institution fondée sur 
des accords et pas seulement des règles - ce que Wittgenstein appelle les 
accords sur et dans les jugements- qui est la seule réponse naturelle 
(empirique) à la question de la signification des énoncés. Reste à savoir si 
cette redéfinition de la signification en termes de communauté de langage a 
encore quelque chose à voir avec la conception de Frege. 

Dummett voit en tout cas chez Frege l’apparition première de l’idée 
d’une pensée qui ne serait pas un contenu de conscience, qui serait <<à 
l’extérieur >> ; et il ajoute << Et quel meilleur endroit pour cette découverte 
que l’institution d’un langage commun ? >> I .  La critique de la signification 
d’un point de vue antimentaliste ou antipsychologiste n’est même plus à 
faire pour Quine, puisqu’elle a avant lui été opérée par Frege lui-même - 
qui le premier l’a mise <<à l’extérieur ». La marque de Wittgenstein se 
trouverait plutôt dans la réponse naturaliste donnée constamment chez 
Quine au problème et au scepticisme sur la signification, à savoir I’exis- 
tence d’un langage commun appris et utilisé de manière publique - c’est ce 
que dit la première phrase de Word and Object <<Le langage est un art 
social », dont l’apprentissage ne dépend que de données extérieures. Mais 
contrairement à ce que laisse entrendre Dummett, il y a là un pas de plus 
(ou un tournant) qui n’est peut-être pas accompli chez Frege *. 

La logique quinienne des arguments d’ <<Ontological Relativity D contre 
la théorie de la signification, en tout cas, exclut rapidement l’antimenta- 
lisme : << L’objection première du naturaliste contre cette conception n’est 
pas une objection aux significations en tant qu’entités mentales, quoique ce 
puisse être une objection suffisante ». Quine ne souscrit pas à l’idée que 
nous ne << signifions B pas ce que nous disons. Il est évident pour lui que nos 
énoncés << signifient », font sens (mean, make sense), c’est même pour lui 
une constatation empirique, celle de l’existence du langage commun. La 
phrase d’ouverture célèbre : << le langage est un art social », comme on ne 
l’a guère remarqué, est l’affirmation que non seulement le langage n’est 
pas privé, mais qu’il est social parce que nous pouvons observer quotidien- 
nement. son aspect partagé, mutuel, parce que la compréhension inter- 
subjective est un phénomène observable. Dans « L e  mythe de la 
signification >>, Quine affirmait d’emblée : 

I1 n’entre pas dans mon intention de démontrer que le langage ne 
présente aucune signification. Que les mots et les phrases dont on se 

1. DUMMEIT, op. cil., p. 43. 
2. Je remercie Christiane Chauviré qui a attiré mon attention sur ce point. 



178 SANDRA LAUGJER 

sert, au sens courant d’“avoir un sens”, aient un sens, je n’en 
disconviens pas I .  

De ce point de vue, il vaudrait mieux pour Quine considérer le verbe 
<< mean >> comme intransitif : les énoncés veulent dire, signifient. Dans << Use 
and its place in meaning N (1979)’ Quine propose : 

commençons avec le verbe “signifier” en tant qu’intransitif. Une expres- 
sion signifie ; signifier (meaning) c’est ce qu’elle fait.  I1 est significatif 
que lorsque nous demandons la signification d’une expression nous nous 
contentons d’une autre expression qui vaut la première - qui sign@e de 
même. Nous ne demandons pas quelque chose que ces deux expressions 
signifient. L’expression française convient mieux : cela veut dire z. 

Donc il y a du signifier (meaning), ainsi que du dénoter ou du nommer 
(naming), pas des significations, ni vraiment des dénotations : l’argument 
ressemble à certaines remarques de Wittgenstein dans le Blue Book. Le 
signifier (meaning) est un acte (vouloir dire 3), pas une entité. 

L’argument de Quine ressemble encore à un argument ontologique : ne 
pas poser quelque chose qui serait signifié par l’énoncé. Mais, précise 
Quine plus loin, << ce désir d’économie ontologique est vain ». Dans les 
premières pages du Blue Book, puis dans les Recherches Philosophiques, 
Wittgenstein s’interroge sur << l’explication des significations >> : 

La signification du mot est ce qui est expliqué par l’explication de la 
“signification”. C’est-à-dire : si vous voulez comprendre l’usage du mot 
“signification”, voyez donc ce que l’on appelle des “explications de 
<< signification P”. 

Et que faisons-nous lorsque nous expliquons la signification d’une expres- 
sion, sinon en donner l’usage, ou encore d’autres mots ? Wittgenstein ne 
veut pas dire que la signification n’existe pas, et que c’est l’usage qui doit 
la remplacer, mais plutôt que l’on ne peut parler de signification que dans 
un certain usage du langage, et dans le cadre d’un langage public et appris. 
Les significations, dira ensuite et autrement Quine, sont déterminées par et 
dans le cadre d’un langage : apprendre des significations, c’est apprendre 
un langage (comprendre une phrase, c’est comprendre un langage, dit 
Wittgenstein que Quine pour une fois cite dans Word and.ûbject4). Quine 
sait aussi que le jeu de langage sur la signification est au centre de notre 
discours ordinaire. La question est donc pour lui, comme pour Austin dans 
son article de 1940 a La signification d’un mot », de savoir si ce jeu de 

1. Laphilosophie analytique, p, 139. 
2.  En français dans le texte, Theories and Things, p.45. 
3. Cf. là dessus notre N Dire et vouloir dire », in Critique, janvier 1995. 
4. P. 77. 



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 179 

langage, cette pratique linguistique affirment vraiment l’existence de 
significations. Est-il nécessaire, pour savoir ce que nous << voulons dire », 
de poser une entité déterminée, << un appendice simple et pratique », dira 
ironiquement Austin, qui serait la signification ? Pour quoi faire ? 

Poser des significations qui seraient en quelque sorte << au delà >> de nos 
explications, c’est cela produire un mythe de la signification. ( e  Car il n’y a 
rien de caché - ne voyez-vous pas toute la phrase ? > > I . )  Pour Quine comme 
pour Wittgenstein, l’adversaire est la philosophie, mais plus précisément la 
philosophie du langage. << Mes objections s’adressent principalement à 
Church, Carnap, Frege », dit Quine dans << Le mythe de la signification ». 

Ce contre quoi je m’insurge tout particulièrement, c’est l’idée d’une 
identité ou d’une communauté de sens sous le signe, ou d’une théorie de 
la signification qui en ferait une sorte d’abstraction supralinguistique, 
dont les formes du langage seraient le pendant, ou l’expression *. 

C’est bien à la signification au sens philosophique qu’en veut Quine (c’est- 
à-dire, au sens de la philosophie du langage, ou plutôt de la philosophie du 
langage telle que l’a, ou que s’est, définie la philosophie analytique). 

2. Expression et signification : le premier mythe 

Le langage est-il expression de la pensée ou tableau des choses? 
Wittgenstein a tranché dans le Tractutus, avec les difficultés qu’on sait. 
Frege a, lui, hésité. C’est cette hésitation qui donne son point de départ au 
texte célèbre de << Sens et dénotation ». Le point de départ, on le sait, est 
non pas la signification mais l’identité : si l’on dit a=b, on énonce une 
identité (a et b désignent le même objet) mais aussi une différence (sinon 
a = b serait le même énoncé que a = a, donc tautologique : dès lors que cette 
remarque est faite, il ne s’agit plus seulement dans le texte, même si Frege 
ne le reconnaît pas encore, de l’égalité des objets, mais de l’équivalence 
des propositions). La différence entre N a>> et << b», dit Frege, n’est pas dans 
l’objet dénoté (désigné par le signe) mais dans le mode de donation de 
l’objet. Le sens << contient le mode de donation de l’objet ». Tout cela est 
assez bien connu, mais il faut insister sur un point. D’emblée Frege note 
que la distinction concerne ce qu’il entend ici par signe, i.e. << toute manière 
de désigner qui joue le rôle d’un nom propre ». I1 n’est pas bien surprenant, 
donc, que la question de départ soit celle de l’identité ; la distinction sens/ 
dénotation concerne d’abord les noms propres, dont la dénotation est un 

1. Recherches Philosophiques, 0 560. 
2. Laphilosophie analytique, p. 139. 



180 SANDRA LAUGER 

objet déterminé (pas plusieurs objets, pas un concept). Cela n’empêche pas, 
continue Frege, que certaines expressions aient parfois un sens et pas de 
dénotation (a corps céleste le plus éloigné de la terre », << Nausicaa D), ou 
qu’on n’en connaisse pas la dénotation. Une seule dénotation peut être celle 
de plusieurs signes. De même un sens est susceptible de plusieurs expres- 
sions, et Frege d’évoquer immédiatement le problème de la traduction, 
comme toujours à propos du sens et pas de la dénotation : << un même sens a 
dans des langues différentes plusieurs expressions >> I .  Le sens - l’on trouve 
ici le problème de Quine - est ce qui peut revêtir plusieurs expressions 
dans différentes langues. C’est ce que remarque Frege, fort rapidement, 
dans un passage peu remarqué de l’essai << La logique >> du Nachlass où il 
expose quasiment le problème posé par la thèse d’indétermination. 

Nous pouvons exprimer la même pensée dans différentes langues ; mais 
le harnachement psychologique, l’habillement de la pensée, sera souvent 
différent. C’est pourquoi l’apprentissage de langues étrangères est utile 
pour l’éducation logique. En voyant que la même pensée peut être 
exprimée de différentes façons, nous apprenons à mieux distinguer 
l’écorce verbale du noyau auquel, dans toute langue, elle est organique- 
ment liée z. 

Cette idée d’un << noyau >> commun aux différentes langues et dont elles 
seraient l’habillement (Einkleidung) fait partie du mythe de la signification. 
Elle en est même pour Quine un élément essentiel, comme l’indique W.O. 
qui évoque << L’illusion que nos énoncés intertraductibles soient diverses 
incarnations verbales d’une proposition ou signification interculturelle >> 3 .  

I1 ne faut pas en rester là cependant, et voir seulement dans le pôle du 
Sinn le début de la mythologie de la signification. Pour Frege, et là est un 
but premier de sa distinction (même si selon Dummett il est chez Frege 
toujours question de la dénotation avant le sens) le sens étant objectif (réel) 
ne s’oppose pas à l’objet. I1 faut ainsi différencier le sens et le concept, la 
dknotation et l’objet. Le point de départ de la distinction frégéenne semble- 
rait au premier abord, en effet, être la distinction entre concept et objet. 
Frege, à l’époque de << Sens et dénotation », qui est aussi celle des articles 
<< Fonction et concept D (1891) et G Concept et objet >> (1892), définit deux 
poles, << concept >> et «objet », liés à la décomposition logique de la propo- 
sition en fonction et argument: « u n  objet est tout ce qui n’est pas 
fonction », et c’est là << une distinction de la plus haute importance >> 4. << Les 
fonctions sont fondamentalement différentes des objets ». Pour Frege, la 
proposition, comme une équation, se décompose en deux parties, l’une 

1. Écrits logiques et philosophiques (É.L.P.), tr. et introd. CI. Imbert, p. 104. 
2. Nuchgelussene Schriften, p. 154, P. W., p. 142. 
3. W.O., p. 16. 
4. E.L.P., p. 92 et p. 140. 



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFiCATION 181 

<< fermée sur soi », l’autre << insaturée >> : la proposition << César conquit les 
Gaules >> se décompose en << conquit les Gaules >>, la fonction ou concept, 
partie insaturée qui << traîne une place vide avec elle », et son objet, 
l’argument << César >> I .  

On pourrait donc être tenté de voir, dans la distinction entre le sens et la 
dénotation, une extension de la distinction logique entre concept et objet. 
Mais il en est tout autrement, et il faut bien comprendre ce point. D’abord 
parce que << Fonction et concept », comme le remarque dans son intro- 
duction Claude Imbert, suppose connues les thèses de «Sens et 
dénotation >> : << I1 faut distinguer le sens et la dénotation >9. Tout signe a un 
sens et éventuellement une dénotation (s’il n’en a pas, il fait comme si). La 
décomposition d’une expression en fonction et argument tient donc pour 
acquis que l’expression a un sens - la pensée exprimée - et une dénotation 
- pour Frege, par convention, sa valeur de vérité. D’où l’idée typiquement 
frégéenne que c’est en remplissant << la place vide >> de la fonction, par un 
argument ou objet, qu’ << on voit naître un sens fermé sur lui-même », et une 
dénotation, le vrai ou le faux. 

Mon propos est de montrer que l’argument n’appartient pas à la fonction 
mais que fonction et argument, pris ensemble, forment un tout complet 3.  

Ensuite parce que Frege a précisé, dès le début de son Commentaire sur 
<< Sens et dénotation >> du Nuchlass qu’il ne fallait pas confondre les deux 
distinctions : 

I1 est aisé de confondre la distinction entre concepts et objets avec la 
distinction entre sens et dénotation, en rassemblant d’un côté sens et 
concept, de l’autre dénotation et objet 4. 

Frege précise que les deux parties de l’expression qui correspondent 
respectivement au concept et à l’objet possèdent, chacune, un sens et une 
dénotation : M À chaque terme conceptuel ou nom propre correspond, par 
règle, un sens et une dénotation ». La suite du commentaire est une interro- 
gation sur la question de ce qui constitue la dénotation d’un terme concep- 
tuel, c’est-à-dire, par définition, un concept (dans << Fonction et concept », 
la fonction était définie comme << dénotation de la partie insaturée B). Ce 
point est essentiel, puisqu’il permet à Frege de définir la substituabilité 
salvu veritate d’un terme conceptuel par un autre, si le concept qu’ils 
dénotent est le même, c’est-à-dire a même extension. 

1. E.L.P., p. 91. 
2.  E.L.P., p. 89. 
3. É.L.P., p. 84. 
4. Nuchgelussene Schrifen, p. 128, Posthumous Writings, p. 11 8. 



182 SANDRA LAUGER 

De même que des noms propres peuvent se remplacer mutuellement 
salvu veritute, de même des termes conceptuels, si leur extension est la 
même. Bien entendu la pensée sera modifiée lors de ces substitutions, 
mais ce sera le sens de l’énoncé, pas sa dénotation. La dénotation, qui 
est la valeur de vérité, reste la même. 

De ce point de vue, les relations importantes entre concepts sont fondées 
sur leur extension. C’est là, pour Frege, un argument essentiel en faveur de 
l’extensionnalisme (mais c’est évidemment là source de bien des diffi- 
cultés, notamment à propos de cette substituabilité sulvu veritute, 
récapitulées par exemple au 8 3 1 de W.0 . I ) .  

I1 serait faux, cependant, de définir la dénotation du terme conceptuel 
comme l’extension du concept (laquelle n’est pas un concept, mais << des 
objets », ou une classe d’objets) : et là se situe la différenciation entre 
dénotation et objet. Elle est si importante que Frege a constamment insisté 
sur ce point, qui n’est pas mineur puisqu’il s’agit de la question de la 
dénotation des noms communs par opposition aux noms propres. 

On est parfois tenté (Quine par exemple) par l’hypothèse que, malgré 
ses hésitations, Frege tend à donner la priorité au schème de la dénotation, 
et que la notion de sens n’est définie qu’en vue de séparer, dans une 
zxpression, ce qui est de l’ordre de << la pensée », et ce qui est de l’ordre du 
<<vrai ». Un passage du commentaire sur << Sens et dénotation >> semble 
particulièrement sceptique à l’égard du sens, au point qu’on peut y recon- 
naître une esquisse de la future critique quinienne : 

Les logiciens inteiisionnalistes sont trop heureux de ne pas aller au delà 
du sens ; car ce qu’ils appellent intension [...I n’est rien d’autre que le 
sens. Ils oublient que la logique ne s’occupe pas de savoir comment les 
pensées, indépendamment de la valeur de vérité, s’ensuivent des 
pensées, et que le pas de la pensée à la valeur de vérité - plus générale- 
ment, le pas du sens à la dénotation - doit être franchi 2 .  

I1 faut, dit en apparence Frege, franchir le pas, abandonner derrière soi le 
premier terme de la distinction. I1 reviendra à Quine de l’accomplir défini- 
tivement. Mais qu’entend exactement Frege par franchir le pus (pensons 
par exemple à l’usage chez Kant de cette expression)? Est-ce laisser 
derrière soi le sens, ou passer, en se fondant sur lui, à la dénotation ? Frege 
semble osciller de manière fondamentale entre l’idée que la dénotation est 
un objet indépendant, et l’idée que le sens, étant lui-même un objet, est un 
accès à la référence, un mode de détermination de la dénotation. Un certain 
nombre de passages du Nuchluss montrent cette difficulté ; peut-être la 
difficulté majeure à laquelle Frege se soit heurté. Quine, qui, à la suite de 

1. P. 151. 
2.  Nuchgelassene Schrijîen, p. 133, Posthumous writings, p. 122. 



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 183 

Wittgenstein, la résoudra par l’abandon pur et simple du premier terme, ne 
fera que reprendre la logique du passage suivant du Commentaire sur 
<< Sens et dénotation >> : 

Les lois de la logique sont avant tout celles qui gouvernent le règne des 
dénotations, et ne sont liées qu’indirectement au sens. S’il est question 
de la vérité de quelque chose - et la vérité est le but de la logique - nous 
devons porter notre enquête sur les dénotations [...I Pour la fiction, le 
sens suffit. La pensée, quoique dépourvue de dénotation, de valeur de 
vérité, suffit, mais pas pour la science. 

Un premier pas vers l’objectivation avait été franchi, semble-t-il, lors 
de la définition du sens: celle-ci avait pour fonction de distinguer la 
pensée, objective, et la représentation, subjective. La pensée (Gedunke, cf. 
la Recherche logique de Frege qui porte ce titre) définie comme << le sens de 
la proposition », est indépendante de son << porteur ». Elle n’est évidemment 
plus définie de manière psychologique. 

J’entends par pensée non pas l’acte subjectif de penser mais son contenu 
objectif, lequel peut être la propriété commune de plusieurs sujets I .  

La notion de pensée est donc chez Frege débarrassée de tout contenu 
mentaliste. Ce qui confirme ce que nous observions : quand Quine critique 
la notion de signification, il ne vise pas le << mentalisme », le sens frégéen 
étant << démentalisé », et même conçu dans un esprit antipsychologiste. 
Quine vise la notion de pensée en tant qu’entité indépendante - le fameux 
<< troisième monde >> évoqué par Frege dans << La pensée >> : 

la pensée que nous exprimons dans le théorème de Pythagore, vraie 
intemporellement, vraie indépendamment du fait que quelqu’un la tienne 
pour vraie ou non. Elle n’a besoin d’aucun porteur 2. 

Dans << La logique >> (un texte du Nuchluss), Frege est plus explicite : 

Nous pouvons faire un pas de plus. Pour être vraies, les pensées non 
seulement n’ont pas besoin d’être reconnues par nous pour vraies, mais 
n’ont même pas besoin d’avoir été pensées par nous. Cela nous montre 
que ces pensées, si elles sont vraies, ne sont pas seulement vraies 
indépendamment du fait que nous les reconnaissions pour telles, mais 

’ indépendantes du fait même que nous pensions. Une pensée n’appartient 
pas spécialement à celui qui la pense 3.  

Les pensées sont donc des entités indépendantes et spécifiques, qui sont 
saisies, << attrapées» par le sujet, pas créées par lui : elles sont 

1. )Sens et dénotation », en note, ÉLP. ,  p. 108. 
2.  E.L.P.,p. 184. 
3. Nachgelassene Schriften, p. 144, Posthumous Writings, p. 133. 



184 SANDM LAUGIER 

<< impersonnelles D I .  Impersonnelles ou même interpersonnelles : s’il n’y a 
pas (besoin) chez Frege de pensée de l’intersubjectivité, c’est parce que 
c’est cette objectivité des pensées qui fait d’elles la propriété commune, des 
sujets mais aussi, on l’a vu, des différentes langues. Le mythe de la signifi- 
cation est d’abord, l’idée d’un << noyau D commun à toutes les langues, dont 
chacune ne serait qu’une expression différente. La démentalisation des 
pensées, leur communauté, conduit donc, chez Frege, au mythe d’un noyau 
commun aux langues, et pas, au contraire de ce que dit Dummett, à l’idée 
d’un langage naturel partagé dont l’usage fonderait l’objectivité. Ce mythe 
est-il lié ou opposé à celui d’une langue unique (l’espéranto de Carnap, 
l’interlinguu évoquée par Dummett) ? C’est là un problème capital, qui 
montre combien la question de la traduction est profondément - plus 
profondément même peut-être que Quine ne le pense - interne à la question 
de la signification. Que serait en effet une langue qui n’intègrerait pas en 
elle-même la possibilité de la traduction, de l’existence d’autres langues ? 
Un simple langage, transparent à lui-même, pour lequel il n’y aurait pas 
besoin de parler de signification (puisque qu’il serait sens d’emblée) ? Mais 
le problème de la dénotation, de la relation de ce langage au monde, ne 
serait pas pour autant résolu. En identifiant le sens à la pensée, Frege a 
rendu opaque le rapport de la langue à sa référence. D’où le paradoxe, 
rarement relevé : Quine a soulevé le lièvre de la traduction radicale contre 
l’idée de signification, mais cela a eu des conséquences bien différentes et 
plus larges: d’abord parce que cela a mis en question la référence (un 
gavagai est-il un lapin?), ensuite (mais le problème est lié) parce que le 
problème de la traduction implique deux réponses, et deux seulement : soit 
la traduction ne traduit rien, et on aboutit à une forme de scepticisme 
naturaliste qui est la solution adoptée parfois par Quine ; soit elle traduit 
quelque chose, et ce résidu de la traduction est le mythe de la signification. 

3. Référence et concept : le second mythe 

I1 semble en tout cas que Frege, en voulant distinguer ou démarquer 
sens et référence, a également tenté de les unir. De manière superficielle 
d’abord : en donnant au sens le statut d’objet indépendant que l’on saisit 
vassen), il en fait un objet au même titre qu’un objet réel (pour Frege on le 
sait il y a toutes sortes d’objets non physiques). Plus profondément et 
moins banalement, c’est chez Frege la saisie d’un sens qui détermine 
l’objet, la référence, donc il y a un lien fort, déterminant, du sens ù la 
référence. D’où l’ambiguïté notée plus haut de l’expression << franchir le 

1. ibid., p. 145 (i? W. p. 134). 



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATiON 185 

pas du sens à la référence B : on passe à la référence via le sens, règne 
intermédiaire certes comme chacun sait, mais surtout, rendu nécessaire par 
la tâche même dévolue à la logique, rechercher les valeurs de vérité par la 
dénotation. I1 est clair que dans cette perspective, la mythologie du sens va 
contaminer la référence, voire y faire surgir des difficultés supplémentaires 
plus graves. La question du sens étant en quelque sorte réglée par le 
platonisme frégéen (les pensées sont des objets réels, indépendants du sujet 
qui les saisit, donc ne sont pas des représentations qu’il aurait), celle de la 
dénotation demeure entière (les dénotations existant indépendamment du 
langage, comment passer de la proposition ou du terme à son objet ?). C’est 
la source, simplement, du scepticisme, qui prend parfois des accents 
tragiques chez Frege, comme on le verra plus bas). Tout se passe donc 
comme si, dans son désir de distinguer et séparer le sens de la référence, 
Frege avait transféré vers la référence les difficultés inhérentes à l’idée de 
sens qu’il a critiquée et cherché à éliminer, à savoir, à l’idée de représen- 
tation. Bref, comme l’a remarqué Quine à propos de la traduction radicale, 
le mythe de la signification resurgit juste là où on ne l’attend pas - dans 
l’extension, ou dans la référence, que Frege s’avère incapable ou refuse de 
penser sur le modèle platonicien du sens. 

On a déjà remarqué que référence et objet ne se confondent pas : la 
référence peut être un concept, comme dans le cas plusieurs fois évoqué 
par Frege des termes conceptuels. Un terme conceptuel (ou nom commun, 
mais Frege n’aime pas ce nom, justement) a un sens et une dénotation, 
mais cette dénotation n’est pas un objet (ou plusieurs objets) - cela entre 
autres pour des raisons qui tiennent à la construction artithmétique de Frege 
dans lesquelles nous n’entrerons pas ici. I1 suffit pour nous de remarquer 
que le terme conceptuel (Begriffswort) a pour dénotation un concept, sous 
lequel des objets peuvent tomber : a elle ne consiste ni en un objet ni en une 
pluralité d’objets : elle est un concept ». Le terme conceptuel n’est donc 
relié à un objet que de manière << indirecte et inessentielle >> I .  

I1 y a donc une différence de nature, fondamentale, et centrale pour la 
distinction sens/ dénotation, entre nom propre et nom commun, ce qui 
conduit Frege, pour rendre compte de cette asymétrie entre nom propre et 
nom commun dans la relation aux objets, à préférer le nom «terme 
conceptuel P : 

Le mot “nom commun” (Gemeinname) conduit à la supposition erronée 
que le nom commun est en relation aux objets de la même manière 
essentiellement que l’est un nom propre, la différence étant seulement 

~~ ~ ~ 

1. Nachgelassene Schrifren, p. 135, Posthumous writings, p. 124. 



186 

Proposition 

Sens de la proposition 
(Gedanke) 

Référence de la 
proposition 

(Obiet) 

SANDFU LAUGER 

Nom propre Terme conceptuel 

Sens du terme c. 

RéEdu terme c. -> Objet 
qui  tombe (Valeur de 
vérité) sous le concept 

(Concept) 

Sens du nom propre 

Réf. du nom propre 

que le dernier nomme juste une chose alors que le premier s’applique 
usuellement à plusieurs. Mais c’est faux I .  

Pour le nom commun (c’est-à-dire, comme le rappellera Austin plus tard, la 
plupart des noms, en tout cas dans l’usage ordinaire), le passage à la 
dénotation via le sens, important pour Frege, se révèle fort confus. D’abord 
on ne voit pas bien ce qu’est le Sinn d’un terme conceptuel (Frege ne le 
définit jamais). Ensuite sa Bedeutung suit un schéma complexe, décrit par 
Frege dans sa lettre du 24 mai 1891 à Husserl, où il pointe son principal 
point de divergence avec la Philosophie de l ’arithmétique. 

Nos opinions divergent sur le point de savoir comment le terme concep- 
tuel (le nom commun) se trouve en relation avec des objets. Le schéma 
suivant illustre ma position : 

(Nous le reproduisons, bien qu’il soit bien connu, car il est éclairant pour 
notre propos) 

On retrouve dans cette lettre la même expression que celle que nous 
commentions plus haut : << Dans le cas des termes conceptuels, il faut, pour 
arriver 2 l’objet, faire un pas de plus que dans celui des noms propres ». Ce 
pas (de côté, en quelque sorte) peut ne pas être accompli, le discours n’en 
reste pas moins pourvu d’une référence (pas seulement d’un sens comme 
dans le cas du langage poétique ou plutôt, puisque c’est le terme dich- 
terisch qui est employé, fictionnel). Le but de Frege est évidemment de 
mettre au même niveau concepts et objets, pour montrer qu’ils ont << même 
objectivité H 2, mais aussi de montrer à Husserl où se trouve exactement le 
point de leur divergence. Chez Husserl, selon Frege, il y aurait autant de 
pas à faire pour passer aux objets dans le cas de termes conceptuels que 

1. Id. 
2. Frege-Husserl, correspondance, in F REGE, Wissenschaftlicher Briefiechsel, 

Hambourg, Meiner, 1976, p. 96-97, tr., Mauvezin, TER, p.25-27. 



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION I87 

dans le cas des noms propres, ce qui les rend équivalents de ce point de 
vue : 

I1 me semble que chez vous le schéma se présenterait à peu près ainsi : 

Terme conceptuel 
Sens du terme conceptuel (concept) 
Objet qui tombe sous le concept >> I .  

I1 est évident qu’il s’agit là d’une reconstruction par Frege d’un schéma 
parallèle au sien, c’est-à-dire à celui qu’il construit lui pour le nom propre 
(et pourquoi n’aurait-on pas le schéma : 

Terme conceptuel Objet dont le terme est vrai 

qui serait probablement celui de Quine). 

Laissant de côté la question de la lucidité de cette lecture de Husserl 
(qui dans sa réponse, notons-le, ne tient aucun compte de la remarque et ne 
commente pas non plus le schéma), il faut remarquer que Frege insiste à 
nouveau sur ce point, dans son compte rendu de la Philosophie de 1 ’arith- 
métique et dans le << Commentaire de Sens et dénotation ». L’asymétrie 
frégéenne nom propre/ nom commun est réaffirmée, dans le compte rendu 
de 1894, à propos de l’exemple Hans est un homme >> : 

En appelant Hans un homme, on veut dire que Hans tombe sous le 
concept “homme”, mais nous ne disons ni n’écrivons “homme” à la 
place de “Hans”. Si on appelle A B, en donnant le nom propre B à A, on 
peut dire partout B à la place de A, mais il n’est pas permis de donner le 
même nom B à un autre objet *. 

(Frege reprend le même argument qu’au début de << Sens et dénotation », la 
question de l’identité : les noms propres sont substituables en cas d’identité 
de la dénotation, ce qui n’est pas facile à déterminer, comme le note Quine 
dans le cas des termes généraux ’). Frege lui-même détermine ainsi le point 
exact de sa divergence avec le Husserl de Lu Philosophie de 1’Arith- 
m’tique : G une différence d’opinion entre nous sur la manière dont un 
terme conceptuel se rapporte aux objets ». 

On ne peut établir de relation d’identité entre un nom propre et un 
concept : c’est là l’acquis évident de la distinction concept/ objet et de 
l’asymétrie frégéenne remarquée plus haut. Les objets tombent sous le 
concept. Ou, comme le dit Quine dans << Les deux dogmes », << un terme 

1. I$ 

3 .  W.O., p.54. 
2. E. L. P, p. 153. 



188 SANDRA LAUGIER 

général est vrai d’une entité, ou de chacune s’il y en a plusieurs, ou 
d’aucune». Les termes généraux (nom que Quine donne aux termes 
conceptuels, car Quine n’emploie jamais le mot de concept) ont donc un 
sens (si l’on y tient) et une extension - les sens étant distincts dans 
l’exemple qu’il donne toujours, << créature ayant un cœur >> et <<créature 
ayant des reins ». I1 est clair que, conformément à son désir d’élimination 
du pôle intensionnel, Quine saute l’étape de la signification (meaning) pour 
aller à celle de la nomination (naming). << Étoile du soir >> et << étoile du 
matin >> nomment la même chose et signifient différemment. Le point 
intéressant est qu’il fait de même pour les termes généraux que pour les 
termes singuliers, allant jusqu’au bout du principe d’extensionnalité : 

La signification et l’extension des termes généraux sont moins couram- 
ment confondues que la signification et l’extension des termes 
singuliers, 

remarque-t-il, non sans désinvolture et critique à l’égard de Frege, puisque 
cela sous-entend que 1) il n’est même pas question d’imaginer (étant donné 
les choix de termes) que la dénotation d’un terme général soit un concept 
comme chez Frege 2) c’est une illusion, voire une confusion, de différen- 
cier, quant à la nature de leur extension, les termes singuliers ou concep- 
tuels. La dénotation d’un terme conceptuel, ou général, c’est son extension, 
«la classe des entités dont le terme est vrai», pas un concept ni une 
essence. Pas besoin d’une étape intermédiaire, puisque Frege justement a 
montré, dans <<Concept et objet », puis dans le compte rendu de la 
Philosophie de 1 ’arithmétique, que la coïncidence des extensions de 
concepts était un << critère nécessaire et suffisant >> pour l’identité de 
dknotation des termes conceptuels 

Quine, en reprenant cette forme d’extensionnalisme, est ici beaucoup 
plus tolérant qu’Austin le sera (et il n’est pas non plus ici nominaliste, soit 
dit en passant et sans entrer dans le débat, car il parle d’une classe 
d’entités. Notre ontologie admet des classes mais pas des concepts, c’est-à- 
dire que, si l’on reprend le critère de << On what there is », notre langage 
pose l’existence de classes et d’objets). Bref Quine laisse tomber l’étape 
intermédiaire de la dénotation du terme général, exactement comme 
Husserl d’après le schéma de Frege ; car de toute évidence il considère que 
là aussi, dans l’idée d’un concept déterminé qui serait désigné par le terme 
- et pas seulement dans l’idée de sens de la proposition - est le mythe de la 
signification, ou plutôt, disons-le enfin, le mythe de la dénotation. 

Allons plus loin. Dans N les deux dogmes », Quine est paradoxalement 
assez peu critique à l’égard du sens : << des termes peuvent nommer la même 
chose en étant de significations différentes ... >> Ensuite, à propos de << 9 D et 

1. É.L.P, p. 148. 



FREGE Eï LE MYTHE DE LA SIGNiFiCATiON 189 

<< le nombre des planètes », il note que <<leurs significations sont vraisem- 
blablement différentes>>. Certes, à la page suivante, Quine avec sa 
radicalité habituelle, jette << on n’a plus que faire des entités intermédiaires 
et obscures que sont les significations». Mais, comme on ne l’a pas si 
souvent remarqué tellement c’est trivial, la distinction frégéenne sens/ 
dénotation se fonde souvent sur des exemples de diflérences de sens (sens 
différent, même dénotation), rarement d’identité de sens (sauf lorsqu’il 
s’agit de la représentation subjective). Cela permet à Quine, sans tomber 
dans la contradiction, d’attaquer la notion de sens en affirmant le caractère 
indispensable de la distinction sens/ dénotation. Ce que Quine critique (on 
le voit clairement dans la suite des <<deux dogmes >>) c’est l’idée d’une 
identité de signification - c’est donc la notion de synonymie, qui sera 
définitivement mise à mal dans la thèse d’indétermination. Car Quine sait 
qu’il existe des différences de significations, que nous pouvons signifier 
différemment, et ce n’est pas à cette idée qu’il en veut, ni, on l’a vu, à 
l’idée courante de signification. Mais qu’en est-il du problème similaire, 
l’identité de dénotation ? Comment savons-nous que deux termes, deux 
expressions dénotent la même chose ? Ou qu’un nom commun a une déno- 
tation déterminée? Quine passe directement du terme général à son 
extension réelle - les objets qui sont vrais du terme - pas seulement parce 
qu’il n’aime pas les concepts (il n’aime pas beaucoup plus les classes, bien 
qu’il ait fini avec réticence par les admettre pour la construction de la 
théorie des ensembles) mais parce qu’il n’est pas plus possible selon lui 
d’associer un concept à chaque terme, que d’admettre une extension 
déteminée pour chaque terme conceptuel. C’est là une question tout aussi 
problématique que la nature du sens, voire plus, car il ne suffit pas, pour 
échapper au mythe de la dénotation, de renvoyer «des entités inter- 
médiaires et obscures >> dans les poubelles de l’ontologie. Le sens, quoique 
mythique, pouvait être écarté avec tout le << troisième monde ». Mais la 
dénotation des termes conceptuels pose à son tour le problème, que Frege 
avait tenté d’évacuer par sa définition << objective >> du sens, de la relation 
intermédiaire du langage à l’objet, c’est-à-dire, sous une nouvelle forme 
(non psychologique, mais peut-être tout aussi mythologique), la question 
de la représentation I .  

Voyons en effet ce qu’il en est dans le domaine de la fiction, pour bien 
comprendre les effets de ce transfert, et voir comment Frege, en demeurant 
en quelque sorte à mi-chemin a permis l’émergence d’un mythe de la 
référence. Pour Frege il y a deux modes de discours, un scientifique ou 
sérieux (véritatif) où le sens est un pas vers la référence (la valeur de vérité 
dans le cas d’une proposition), l’autre, la fiction, où, comme l’a bien dit 

1. Cf. sur ce point, que nous ne pouvons développer ici, J. BENOIST, c< Au delà de la 
représentation », in Critique, juillet 1995. 



190 SANDRA LAUGER 

Jacques Bouveresse, << le sens devient autonome et est dispensé par 
convention de l’obligation de remplir sa fonction normale, la détermination 
d’une référence >> I .  Frege dit (dans son texte de 1914, << La logique dans la 
mathématique B), 

Pour la science il ne suffit pas qu’une phrase ait simplement un sens : 
elle doit également avoir une valeur de vérité et nous appelons celle-ci la 
dénotation de la phrase. Si une phrase a uniquement un sens, mais pas de 
dénotation, alors elle appartient à la fiction, mais pas à la science *. 

Cela veut dire que dans la fiction, pour Frege, le discours ne dénote pas des 
objets fictifs (ou non-existants, ou quelque autre habitant du zoo 
meinongien) ; un discours dénote soit une entité réelle, soit ne dénote rien 
du tout ; le discours fictionnelfuit comme si il avait une dénotation. 

La proposition “Ulysse fut déposé sur le sol d’Ithaque dans un profond 
sommeil” a évidemment un sens, mais il est douteux que le nom 
d’Ulysse qui y figure ait une dénotation [...I De là vient qu’il importe 
peu de savoir si le nom d’Ulysse, par exemple, a une dénotation [...I 
C’est la recherche et le désir de vérité qui nous poussent à passer du sens 
à la dénotation 3. 

C’est ce << faire comme >> (que Frege désigne parfois du nom de Schein) qui 
permet au nom propre de se procurer un sens : et c’est parce que la propo- 
sition fictionnelle dans son ensemble est alors une pseudo-assertion 
(Scheinbehuuptung), parce qu’elle fait comme si elle parlait du réel, qu’elle 
acquiert un sens. Peu importe alors qu’elle ait une dénotation. Mais 
qu’entend Frege par ce << peu importe >> ? Et lorsque le discours fuit comme 
si, que fuit-il? Frege commence à entrevoir l’idée d’une capacité du 
langage à poser ses objets. mais il ne va pas la suivre jusqu’au bout. 

Le commentateurs de Frege et ses successeurs de toutes tendances ont 
toujours été obnubilés par la question de la dénotation des noms propres 
fictionnels (c’est peut-être l’obsession typique du nom propre, judicieuse- 
ment dénoncée plus tard par Austin, car elle conduit selon lui - à moins 
qu’elle ne soit due - à l’illusion que les mots doivent toujours désigner 
quelque chose de déterminé). Or Frege s’est également occupé de ce qu’il 
advient des termes conceptuels dans un contexte fictionnel. Un terme 
conceptuel sans dénotation sera un terme qui <<cherche à dénoter un 
concept qui en réalité n’en est pas un >> 4. Frege écrit : 

1. J. BOUVERESSE, << Fait, fiction et diction », in Cahiers du musée national d’art 

2. Nachgelassene Schrij?en, p. 262, Posthumous writings, p. 243. 

4. BOUVERESSE, op. cit. p. 17. 

moderne, na 41,1992, p. 15. 

3. E.L.P, p. 108-109. 



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 191 

I1 doit être déterminé à propos de tout objet s’il tombe ou non sous le 
concept : un terme conceptuel qui ne satisfait pas cette exigence quant à 
sa dénotation est sans dénotation. Dans cette catégorie tombe par 
exemple le mot pWhu (Homère, Od. X, 305) I ,  

plante magique dont Homère donne quelques caractéristiques, mais guère 
déterminantes ; ce qui est désigné par ce mot n’est pas vraiment un concept. 
I1 est remarquable que Quine ne fasse que reprendre un exemple du même 
type dans la traduction radicale - nous ne savons pas ce qui tombe sous le 
terme << Gavagai >>, ni même d’ailleurs si << Gavagai >> est un nom propre ou 
un nom commun. 

Or, cette indétermination que Frege entrevoit pour les termes concep- 
tuels dans la fiction vaut aussi, dit Quine, pour les noms communs dans le 
langage ordinaire. 

Quand d’autres langages que le nôtre sont impliqués, la coextensivité 
des termes n’est pas une notion manifestement plus claire que la 
synonymie 2 .  

On ne sait pas exactement quelle est leur dénotation, qu’elle soit un 
concept ou son extension. Austin ne fera que reprendre la structure de 
l’argument de Frege, et prendre à contrepied les interprètes de Frege (dont 
il fut le traducteur en anglais), lorsqu’il dénoncera, dans son texte génial 
<< La signification d’un mot », 

cette croyance étrange que tous les mots sont des noms, c’est-à-dire en 
fait des noms propres, et par conséquent qu’ils représentent ou désignent 
quelque chose comme le fait un nom propre. Mais l’idée que les noms 
en général “ont une dénotation- au même titre que les noms propres est 
très étrange 3. 

Conclusion : Parler d’objets 

Bref, lorsque Frege parle du statut des termes singuliers ou conceptuels 
dans la fiction, il semble dire que le discours dans la fiction fonctionne de 
manière autonome, c’est-à-dire qu’on n’a pas besoin de supposer, en plus, 
l’existence d’entités réelles : elles sont posées par le discours même (parce 
qu’il a un sens, parce qu’il fait comme s’il a une dénotation). On a là 
l’ébauche de la solution quinienne au problème ontologique, celle de On 
what there is. Mais peut-être, le discours de la fiction fonctionne comme le 

1.  Nachgelassene Schriften, p. 133, Posthumous writings, p. 122. 

3 .  Ecritsphilosophiques, îr., Paris, Seuil, p. 28. 
2. W.O., p.54. 



192 SANDRA JAUGER 

discours ordinaire, en est un modèle ; ce qui veut dire que le discours dit 
<<sérieux », véritatif, d’une part est soumis aux mêmes indéterminations 
(celles du sens et de la référence), et pose aussi ses objets. Reste à savoir si, 
pour Frege, il pose ses objets (par sa nature même de langage) ou s’il ne 
fait que présupposer l’existence réelle de ses objets (comme une sorte de 
supplément d’ontologie ou d’affirmation de précaution, aussi inutile ou 
vide pour le discours lui-même que le signe d’assertion). 

Si l’on regarde, tout simplement, le texte de Sens et dénotation », on 
remarque d’abord, tout au début, la phrase : << si l’on emploie les mots de la 
manière habituelle, c’est de leur dénotution qu’on parle >> I .  Cela peut 
paraître une affirmation de l’usage objectifiant du langage, mais il n’en est 
rien, comme le montre l’expression << parler d’une dénotation », d’une 
pesanteur toute frégéenne, qui introduit une distance du mot à l’objet. 
Notre langage ne parle pas de dénotations, il parle d’objets (comme le dira 
Quine, avec sa brutalité habituelle, dans le texte qui porte ce titre; <<car 
comment parler autrement ? N). Dire du langage qu’il parle des dénotations 
au même titre qu’il parle des sens », ou de quoi que ce soit d’autre, c’est 
refuser la nature du langage, le fait qu’il parle de toute façon d’objets et 
donc que nous ne pouvons dire << de quoi nous parlons D (car la question est 
dépourvue de sens posée absolument, elle ne peut être posée que dans et 
par notre langage). Frege, en faisant de la dénotation une entité déterminée, 
séparée du langage, passe donc à côté de l’apport essentiel de sa quantifi- 
cation - la mise en évidence de la capacité du langage à pos(it)er ses objets. 

Un peu plus loin, Frege envisage une objection sceptique * : 
D’où tiens-tu que le nom “La lune” a une dénotation ? D’où tiens-tu que 
quoi que ce  soit ait une dénotation ? - Je réponds que, en disant “la 
lune”, il n’est pas dans notre intention de parler de notre représentation 
de la lune, et que nous ne contentons pas non plus du sens ; nous suppo- 
sons une dénotation (Wir setzen eine Bedeutung voraus) 3. 

Que veut dire Frege ici par supposer ? Présupposer l’existence d’une 
dénotation, ou poser (posit ,  dirait Quine) une dénotation, un objet par 
l’usage même du langage, par l’acte de dénoter ? Frege reste à mi-chemin 
des deux hypothèses. En témoigne la suite du texte : 

Ce peut être une erreur que de supposer une dénotation, et de telles 
erreurs se sont effectivement produites. Mais, que nous nous trompions 
ou non, il n’est pas besoin de répondre ici à cette question ; il suffit de 
mettre en évidence l’intention tacitement impliquée dans la parole et la 

1. É.L.P, p. 104. 
2.  Nous suivons l’analyse de Ph. de ROUJLHAN, << Discours sans objet », in Essais 

sur le langage et l’intentionalité, Laurier et Lepage éds., MontréalParis, Bellarmin- 
Vrin, 1992. 

3. E.L.P, p. 107. 



FREGE ET LE MYTHE DE LA SIGNIFICATION 193 

pensée, pour qu’il soit légitime de parler de la dénotation d’un signe, 
même s’il convient d’ajouter : au cas où une telle dénotation existe I .  

Dans ce passage, qui nous servira donc de conclusion, on voit exacte- 
ment où sont les deux mythes de Frege, et leur lien mutuel : le mythe de la 
signification - quand Frege parle d’une intention tacitement impliquée 
dans la parole et la pensée D (comme si la parole et la pensée, ce n’était pas 
la même chose, et donc comme s’il pouvait y avoir là quoi que ce soit de 
tacite), et le mythe de la référence - quand Frege se sent obligé d’ajouter 
au cas où une telle dénotation existe. 

Frege, en faisant de l’existence de l’objet une présupposition supplé- 
mentaire, voire protectrice (comme si l’ontologie était affaire de 
<<patronage », pour reprendre l’expression ironique de Quine 2 ) ,  qui serait 
nécessaire à la vérité du langage, a donc manqué deux tournants: le 
tournant phénoménologique, l’idée d’intentionnalité (mais il m’est heureu- 
sement impossible de détailler ce point ici 3, et, tout simplement, le tournant 
linguistique. Certes, il l’avait entrepris en séparant pensée et représentation, 
et en identifiant pensée et sens. Mais il n’est pas parvenu à identifier sens et 
langage, langage et réel - bref à unir ce qu’il fallut bien commencer par 
distinguer. Et en cela Frege a moins été un précurseur (le grand-père de la 
philosophie analytique, dixit Dummett) qu’un modèle pour ses successeurs 
anglo-saxons ; car la philosophie analytique (en témoignent récemment 
encore son interprétation de la phénoménologie, ou ses avatars 
cognitivistes) n’a pas non plus voulu, ou pu continuer dans la voie, ouverte 
au début du siècle, de l’unification du langage naturel et de la vérité - à 
l’exception de Wittgenstein, Quine (par exemple dans << On what there is », 
ou << Speaking of objects D) et Austin, qui se sont obstinés à vouloir détruire 
le mythe de la signification avec  celui de la référence. Le tournant 
linguistique est encore devant nous. 

Sandra LAUGiER 
Maître de Conférences à 1 ’Université de Rennes I 

1. É.L.P, p. 108. 
2. c To call a posit a posit is not to patronize it », W.O., p. 22. 
3. Cf. J. BENOIST, << Husserl et le mythe de la signification », in Tijdschrifi voor 

jilosofie , 1995. 





LA LOGIQUE GÉNÉTIQUE HUSSERLIENNE, 

QUELLE a LOGO-PHANIE >> ? ’ 

enetische Logik correspond à l’un des titres auxquels Husserl avait G pensé pour désigner ce que M. Fleischer a quant à elle, dans son 
Introduction au Husserlianu XI, nommé Analysen sur passiven Synthesis. I1 
s’agit en l’occurrence du titre d’un Cours de quatre heures qu’il prononça à 
plusieurs reprises 2 .  Ce Cours est par ailleurs mentionné par L. Landgrebe 
dans son Introduction à Eguhrung und Urteil 3, à titre de matériau de base 
de son texte, de «Leiifaden» et de Grundgedanken >> : <<Sie (die 
Vorlesung] wurde der Ausarbeitung zugrunde gelegt ». À tort, Landgrebe 
fait remonter ce Cours à 1919-1920. M. Fleischer le mentionne également 
dans son Introduction aux Analysen sur passiven Synthesis 4, en indiquant 
qu’il a été prononcé pour la première fois en 1920-21, et en renvoyant 
d’ailleurs sur ce point à l’Introduction de L. Landgrebe. Elle se réfère 
également à la remarque de R. Boehm dans son Introduction à Erste 
Philosophie qui confirme que ce Cours fut prononcé en 1920-21 et non en 
1919-20, et qui mentionne qu’une grande partie des Analysen zurpassiven 

1. Je tiens ici à remercier Monsieur Spileers des Archives-Husserl de Leuven, qui 
m’a obligeamment fourni des éclaircissements concernant le statut des Analysen zur 
passiven Synthesis, ainsi que D. Lohmar des Archives-Husserl de Koln, avec qui j’ai pu 
longuement discuter, de ce point notamment, en septembre 1993. 

2. Hua XI,  p. XIV ,  n. 1. L’éditeur de Hua XI indique que ce Cours fut tout d’abord 
prononcé sous le titre Logik (1920-21), puis Ausgewühlte phünomenologische Probleme 
(1923), enfin Grundprobleme der Logik (1925-26). 

3. E~ahrung und Urteil, Untersuchungen sur Genealogie der Logik (EU), rédigé et 
édité par L. Landgrebe, Prag, Academia-Verlag, 1939, nouvelle édition photo- 
mécanique, Hambourg, Claassen & Goverts, 1948, rééd. 1954, p. VIII. 

4. Analysen zurpassiven Synthesis, La Haye, Nijhoff, 1966, Hua XI (APS), p. XXI, 
n. 1. 

5. Erste Philosophie, La Haye, Nijhoff, 1959, Hua WI, p.XXXV, n.5. 



196 NATALE DEPRAZ 

Synthesis se trouve dans Egahrung und Urteil I .  Voilà la filiation de ces 
deux derniers textes attestée : << logique génétique >> est un titre qui eût pu 
s’appliquer tout autant à l’un qu’à l’autre. 

Or, aussi bien les Analysen zur passiven Synthesis que Egahrung und 
Urteil proposent une genèse des formes prédicatives logiques à partir de la 
sphère anté-prédicative d’ordre sensible, les Analysen sur passiven Syn- 
thesis s’en tenant à l’explicitation de cette dimension pré-logique, qu’elle 
soit passive ou active, tandis que le second texte reconstitué par L. 
Landgrebe restitue l’ensemble du parcours du pré- logique au logique, 
jusqu’aux formes supérieures, y compris le champ des essentialités. La 
question générale soulevée par la problématique strictement husserlienne 
d’une << logique génétique >> est par conséquent celle du mode d’articulation 
spécifique du logique et du sensible. Cette expression, << logique 
génétique>>, soulève de prime abord une difficulté de principe. Elle est 
entachée d’une forme de circularité qui semble la vouer à l’inadéquation : 
comment penser la genèse de la logique à partir du non-logique ? Ce non- 
logique, comme non-logique, relève-t-il encore de la logique ? Convient-il 
d’envisager la négation, moins comme une privation que comme une 
pré-position, une positivité préalable, auquel cas le non-logique serait en 
fait du pré-logique ? Plus que simplement inadéquate, l’expression de 
<< logique génétique >> fait signe vers une aporie proprement phénoméno- 
logique, une aporie constitutive de l’émergence de la dimension phéno- 
ménologique elle-même. La genèse de la logique n’est pas son origine, 
niais contraint à penser une originarité située en continuité avec ce qui n’est 
pas elle, un sensible déjà logifié et, de manière réversible, une logique 
toujours reconduite à son enracinement sensible. On est ici au plus près 
d’un règlement dialectique de la dite aporie. Comment la logique phéno- 
ménologique se distingue-t-elle cependant de toute logique dialectique ? On 
tentera de formuler une réponse à cette question dans le deuxième temps du 
parcours, en examinant, à partir de la position de Eugen Fink à l’égard de la 
logique génétique, le statut d’une dialectisation de la logique phénoméno- 
logique et le risque qu’à ce compte elle encourt. 

Cette articulation du logique et du sensible, pour recevoir un sens 
proprement phénoménologique, implique que l’on procède parallèlement à 
une démarcation ferme vis-à-vis de l’approche empiriste qui, pour le dire 
vite, pense la formation des idées générales à partir des choses indivi- 

1.  Le manuscrit F I 37 correspond, dans sa partie terminale, à l’Introduction ainsi 
qu’à la première partie des APS, intitulée Modalisierung, le manuscrit F I 38, dans sa 
totalité, à la deuxième partie intitulée Evidenz. La partie initiale du Ms. F I 37 est 
publiée dans le texte de Compléments IV de Formale und transzendentale Logik (cf. 
n. 17 et 18 ici même), la partie médiane disséminée dans les divers appendices des 
Analysen zur passiven Synthesis. Quant au Ms. F I 39, troisième manuscrit à faire aussi 
partie de ce cours-matrice de 1920-21, il est à ce jour inédit. 



LA LOGIQUE GÉNCTIQUE HUSSERLIENNE, QUELLE << LOGO-PHANIE >> ? 197 

duelles sur le modèle d’une généralisation psychologique de l’individuel 
envisagé comme singularité irréductible I .  C’est dire que cette genèse n’est 
pas à comprendre comme empirique, c’est-à-dire comme psychologique ou 
naturelle, mais comme transcendantale, à l’encontre même du sens que 
Husserl attribue alors à la dimension génétique identifiée à une position 
psychologique et empiriste qu’il rejette. C’est dire également que, envisagé 
d’un point de vue phénoménologique c’est-à-dire ici eidétique, l’empirisme 
n’atteint en aucune manière le général au sens fort. L’idée d’une << logique 
génétique >> implique par conséquent un processus d’idéation ou d ’idéali- 
sation du sensible, ce qui donne tout son sens à la définition lévinassienne 
de la phénoménologie husserlienne comme << idéalisme du sensible », 
laquelle, par delà sa possible inflexion critique à l’égard de l’idéalisme 
husserlien en tant que position doctrinale thétique *, relève un trait décisif 
de la démarche phénoménologique : le sensible n’est phénoménologique 
que s’il est appréhendé à distance de lui-même, dans l’écart procuré par son 
idéalisation tendancielle. Une sensation brute est un non-sens phénoméno- 
logique. La sensation phénoménologique est toujours vécue, c’est-à-dire 
tant soit peu idéalisée car réfléchie, même s’il s’agit encore d’un embryon 
de réflexion, soit d’une quasi-réflexion. Partant, une logique phénoméno- 
logique ménage une gradation continue dans l’idéalisation du sensible, 
depuis le vécu immanent subjectif jusqu’ aux formes les plus universelles 
car objectives de la pensée. C’est dire que, en tant que tel, le sensible nu est 
une abstraction phénoménologique. Pour être phénoménologiquement 
concrète, la sensation est d’emblée idéalisée. L’abstraction de la sensation, 

1. Cf. Hume and Husserl de R.T. MURPHY (La Haye, Nijhoff, “Phaenomenologica” 
79, 1980), ainsi que Husserl e Hume de R. DONNICI, Per una fenomenologia della natura 
umana (Milano, Franco Angeli, 1989, “Collana di filosofia”). Tout en faisant droit à 
l’empirisme lockien mais surtout humien dans Erste Philosophie II ainsi que dans la 
Krisis en tant que radicalisation du doute cartésien, qui est rupture du dogmatisme et 
libération décisive à l’égard des présuppositions, HUSSERL. a très tôt, dès la deuxième des 
Logische Untersuchungen intitulée (< L’unité idéale de l’espèce et les théories modernes 
de l’abstraction », opéré une délimitation critique par rapport à l’empirisme, laquelle 
engage au principe une différenciation entre généralisation psychologique et variation 
eidétique, à titre de méthodes différentes d’accès au général. Husserl mène dans cette 
recherche logique une critique commune mais différenciée de l’abstraction empiriste, 
qu’elle soit lockienne - et en ce cas pensée comme séparation, mise en commun par 
ressemblance et liaison ($9 9-10) -, millienne et nominaliste - appréhendée dès lors 
comme la seule œuvre de l’attention (9 13), ou encore humienne (ch. V, $9 32 à 39) - et 
dès lors conçue comme inductive, induction alimentée par l’habitude et sédimentée par 
la croyance. 

2. Précisons la signification de l’idéalisme pour HUSSERL : << Naturellement le terme 
d’idéalisme ne vise pas ici une doctrine métaphysique mais cette forme de la théorie de 
la connaissance qui reconnaît dans l’idéal la condition de possibilité d’une connaissance 
objective en général, au lieu de l’écarter par une interprétation psychologiste. B (IIe lu, 
Introduction, LU, II, 1, p. 108) 



198 NATALIE DEPRAZ 

tel est en effet le paradoxe propre à l’empirisme selon Husserl. L’abstrac- 
tion par laquelle le phénoménologue accède au général n’a en ce sens rien à 
voir avec l’abstraction << au sens impropre du mot », l’abstraction 
empiriste I .  Dès lors, l’idée de continuité s’impose comme essentielle à 
toute logique phénoménologique. Elle s’érige contre toute pensée dualiste 
qui, sous des formes plus ou moins raffinées, impose une rupture entre 
l’ordre du sensible et celui de la pensée dont la logique est la forme 
éminente, que ce soit pour déprécier l’un (Descartes: les sens nous 
trompent) ou l’autre (Merleau-Ponty : l’intellectualisme est une pensée 
désincarnée). L’idée directrice est donc que les << phénomènes N ne sont pas 
<<pléniers >> ni l’objet << réel D seulement parce que le sensible en serait le 
critère ultime et décisif, que l’apparaître n’est pas déterminé comme phéno- 
ménologique parce qu’il serait d’abord d’ordre sensible, mais qu’il y a bel 
et bien un apparaître spécifique du logique - disons pour l’heure et encore 
trop brièvement, une auto-donation du logique par idéation * -, qui est tout 
autant - voire plus - doté de plénitude, pour autant, d’ailleurs, que ce terme 
soit ici encore approprié3. I1 s’agirait par là de tâcher de penser la 
pertinence phénoménologique de ce que l’on pourrait nommer, si le terme 
n’était pas inédit, une logo-phanie », et ce afin de dégager la spécificité de 
l’apparaître propre au logique. 

En bref, appréhender la logique génétique comme logique phénoméno- 
logique contraint à une démarcation rigoureuse par rapport aux méthodes 
empiriste tout autant que dialectique, c’est-à-dire à deux autres formes de 
genèse non-phénoménologique du logique que sont le psychologisme et le 
logicisme, dans le but de faire ressortir la fécondité de la genèse trunscen- 
dantule du logique. I1 sera alors temps de faire droit à la contrainte phéno- 
ménologique de la liaison entre logique et eidétique. Peut-on penser une 

- 

1. Op. cit., p. 107. 
2.  Op. cit., p. 145 : u [...I 1 ’idéation évidente par laquelle le général nous est donné 

“lui-même ”. a 
3. Cette thèse va à l’encontre de la reconduction opérée par J.-L. MARION dans son 

article intitulé << Le phénomène saturé B (in : Phénoménologie et théologie, J.-F. Courtine 
éd., Paris, Critérion, 1992) du phénomène au phénomène sensible, comme si le sensible 
éiait le critère phénoménologique ultime de la phénoménalité. Cette restriction conduit à 
la mise hors-jeu de la logique et de l’idéalité mathématique au nom de leur << pauvreté 
en intuition ». Y a-t-il pauvreté intuitive de la catégorie, alors même que Husserl élabore 
une intuition éminente dite << catégoriaie », et égaiement une intuition eidétique ? N’y a- 
t-il pas là une ligne de force de la phénoménologie husserlienne qui la démarque juste- 
ment de l’étroitesse phénoménale kantienne ? Cette intuition ne saurait donc être dite 
<<marginale », et la question se pose de savoir si elle ne fournit pas un paradigme (le 
paradigme) de la pensée de la phénoménalité husserlienne (c$ p. 94-95 de l’article). 



LA LOGIQUE CfiNlhQVE HüSSF.RLiENNE, QUELLE a LOGO-PHANiE B ? 199 

logique phénoménologique qui ne soit pas eidétique ? La génétisation de la 
logique n’impose-t-elle pas une eidétique renouvelée I ? 

I. Une logique généalogique : 
de la dés-idéalisation à l’idéalisation 

En précisant le titre de Erfiuhrung und Urteil par un sous-titre - 
<<Recherches en vue d’une généalogie de la logique >> - L. Landgrebe tente 
d’emblée de court-circuiter la circularité constitutive à l’œuvre dans l’idée 
de << logique génétique >> mentionnée plus haut. Ce sous-titre a pour vertu 
d’expliciter ce que cette dernière expression peut recéler de compact voire 
d’opaque. Cependant, ne fait-elle pas que déplacer la difficulté en introdui- 
sant une nouvelle notion, celle de << généalogie >> héritée de Nietzsche, qui 
apparaît au fond tout aussi problématique * ? Husserl, sans parler directe- 
ment de généalogie, fait à plusieuri reprises usage, après Kant, du terme 
d‘ <<archéologie>>3. Le principe (dtpxfi) y est défini, à rebours de toute 
problématique du commencement entendu comme fondement positif et 
substantiel, comme visés rétrocessive à l’originaire, conversion téléo- 
logique à rebours (Zurückwendung), sol originaire d’emblée pensé comme 
source d’évidence, jaillissement permanent d’être. Ce principe sans 

1. Ces questions s’inscrivent dans le prolongement des réflexions de M. RICHIR sur 
le statut du langage phénoménologique, déployées dans son dernier ouvrage Médita- 
tions phénoméno logiques. Phénoménologie et phénoménologie du langage (Grenoble, 
Millon, 1992). Elles laissent toutefois entendre que la contrainte eidétique de la phéno- 
ménologie ici appréhendée comme logique, ne saurait être purement et simplement 
dissoute sous prétexte qu’elle vue à un <<essentialisme », selon le terme de Merleau- 
Ponty repris par M. Richir. 

2. Introduit en philosophie par Nietzsche à titre d’histoire critique de la morale 
comme science des valeurs, le terme de généalogie hérite immanquablement des 
connotations biologiques qui constituent son fond de départ dans les textes d’Hésiode et 
jusqu’à Darwin. Sa reprise dans un contexte phénoménologique s’attache avant tout à sa 
dimension critique (donc méthodologique), tout en y mêlant également - comment 
l’éviter - l’idée (parfois suspecte) d’une recherche de l’originaire. 

3. Erste Philosophie II, Hua VIII, Introduction, p. 4 : << Urquellenwissenschaft », 
traduit par << science archéologique », qui désigne la << philosophie p r e e e  B comme 
<< science de la subjectivité transcendantale N ; ch. II, 31e leçon, p. 29 : << Archaologie B 
(deux occurrences), traduit par << archéologie D ; Ms. C (1932), intitulé << Phtinomeno- 
logische Archaologie ». KANT introduit la notion d’une << archéologie de la nature D au 
0 80 de la Kritik der Urteilskraft dans le cadre de la << Méthodologie de la faculté de 
juger réfléchissante ». Sur le mode d’une stricte pensée réfléchissante qui ne saurait 
conclure à l’objectivité déterminante d’un tel processus dans la nature, l’archéologie 
confère à la pensée de l’originaire la forme d’une téléologie, à titre de réflexion heuris- 
tique pour une connaissance simplement descriptive. On sera amené à voir combien la 
logique génétique husserlienne se rapproche méthodologiquement de la << réflexion B au 
sens kantien. 



200 NATALIE DEPRAZ 

fondement coïncide ainsi avec sa visée : il est &px4 en tant que rChoç. Sans 
doute convient-il d’entendre l’idée de généalogie dans un sens analogue. 
Ces notions de généalogie ou d’archéologie requièrent en tout état de cause 
une compréhension elle-même radicalisée de la réduction. Comme c’est 
aussi le cas chez Kant, la méthode archéologique impose une structure 
radicale de réflexivité qui conduit chez Husserl à juger insuffisant le simple 
exercice de la réduction et à rendre nécessaire la production d’une réflexion 
sur la méthode, soit une << théorie de la réduction phénoménologique ». Ceci 
est le projet spécifique, non-cartésien, de Erste Philosophie. Dans 
Er$ahrung und Urteil, la radicalisation de la réduction emprunte plutôt la 
voie d’une rétrocession au sol originaire de donation du monde qui, dans le 
cadre précis de la logique, reçoit alors l’épithète d’anté-prédicatif. I1 y a là 
aussi conversion réflexive, non-cartésienne, approfondissant la simple 
réduction transcendantale de type cartésien visant l’apodicticité. Or l’idée 
d’une << réduction archéologique B est le thème central de la Krisis, à titre de 
mise au jour de 1’ &px4 - de la source originaire, de l’originarité téléo- 
logique - de l’Histoire. La réduction génétique à l’œuvre dans Erfahrung 
und Urteil doit donc être appréciée dans son étroite proximité avec la voie 
non-cartésienne du monde de la vie. D’un point de vue strictement textuel, 
ce parallèle est rendu pertinent par les références à la Krisis égrénées en 
note de l’Introduction d’ Erfahrung und Urteil I .  Landgrebe inscrit ainsi 
explicitement le propos de la logique génétique dans le cadre méthodo- 
logique de la << voie cosmologique>> de la Krisis2. Précisons le type de 
communauté structurelle de la réduction qui prévaut dans ces deux textes, à 
1”aide des notions-vectrices de Rückgang (retour) et de Zurückfrage 
(question-en-retour), lesquelles jouent un rôle central dans la méthode 
rkductive proposée au texte de Complément IV de Formule und transsen- 
dentale Logik 3, Ce dernier texte devait initialement servir d’Introduction 
aux Analysen sur passiven Synthesis dont on sait la proximité textuelle 

1. EU, 5 10 << Le retour à l’évidence de l’expérience comme retour au monde de la 
vie. Démantèlement (Abbau) des idéalisations qui voilent le monde de la vie», 0 11 et 
0 12 notamment. 

2. Peut-être convient4 plus justement de parler, à propos de la voie suivie dans la 
Section III. A dans la Krisis, d’une << voie cosmologique D que d’une << voie de I’onto- 
logie» comme le fait I. KERN dans son article «Die drei Wege zur transzendental- 
phaenomenologischen Reduktion in der Philosophie Edmund Husserls », Tidjschrift 
voor Filosofie, 1962, p. 303-349, rassemblant sous cette expression ce que d’autres 
interprètes - qu’il cite d’ailleurs en début de son article : Fink, Boehm (op. cit., p. 304) - 
avaient distingués en termes de voie de critique des sciences positives et de voie de 
l’ontologie. 

3. Formale und transzendentale Logik, Hua XVII (FTL), Erganzender Text N, 
p. 370 sv. IX. << Rückgang vom theoretischen Logos auf das vortheoretische, sinn- 
gebende BewuBtseinslebens ». Cf. notamment p. 373. 



LA LOGIQUE GÉNÉTIQUE HUSSERLIENNE. QUELLE << LOGO-PHANIE ,, ? 20 1 

avec Efluhrung und Urteil I .  Le retour rétrocessif y est à la fois présenté 
comme retour au pré-théorique (vortheoretisch), au sensible, à la vie 
fluante vivante (lebendig stromenden Leben) et au pré- langagier (vor- 
spruchlich) 2 .  Sa structure générale est celle d’une Rückfrage depuis << la 
théorie pour ainsi dire morte, devenue objective >> (sozusagen toten, 
objektiv gewordenen Theorie) à la vie fluante vivante >> (lebendig 
strornenden Leben), depuis les << propositions, les théories achevées >> 
cfertig) à la <<conscience pensante >> et au << contexte plus large de la vie de 
conscience >> 3 .  Or, aux $3 10 et 11 de Efuhrung und Urteil, la notion de 
Rückgang est récurrente, au point de désigner la structure commune 
d’accès aux évidence anté-prédicatives et au << monde >> comme << sol 
universel de toutes les expériences singulières », comme <<monde de 
l’expérience pré-donné immédiatement et avant toute opération logique >> 4. 

Ce << retour au monde de l’expérience », poursuit le texte, est << retour au 
“monde de la vie”, c’est-à-dire au monde dans lequel nous vivons toujours 
déjà, et qui constitue le sol de toute opération de connaissance et de toute 
détermination scientifique ». Or le sens de ce retour y est d’emblée distin- 
gué de toute interrogation << psychologique », qu’elle soit comprise au sens 
empirico-naturel ou au sens d’une psychologie phénoménologique 5 .  

L’interrogation génétique visée est proprement cosmologique : elle se 
réinscrit à ce titre dans le mouvement régressif de dés-idéalisation de la 
logique et des mathématiques à l’œuvre dans la Krisis,  pour faire 
ré-advenir l’expérience originaire du monde de la vie voilée par l’idéali- 
sation scientifique, au point que l’image du << vêtement d’idées >> de la 

1. Ce point nous a été communiqué par M. SPILEERS des Archives-Husserl de 
Leuven, que nous remercions chaleureusement. La traduction italienne des Analysen zur 
passiven Synthesis publiée sous le titre Edmund Husserl Lezione Sulla sintesi passiva, 
Edizione Guerini, 1993, “Saggi“ 32, tr. Vincenzo Costa, présent. Paolo Spinicci, a 
reproduit le texte de Complément ni. de Formale und transzendentale Logik, Introduc- 
tion effective des A P S ,  en Appendice à la traduction, et ce, sur les conseils des 
Archives-Husserl. L. LANIXREBE signale par ailleurs dans son Introduction à EIl 
(p. ViIi) que Formale und transzendentale Logik devait initialement servir d’lntroduc- 
tion au Cours << Genetische Logik », manuscrit en grande partie commun aux APS et à 
Eu. 

2. FTL, p. 373. 
3. FTL, ihid. 
4. EU, § 10, p. 38. 
5. EU, 0 11, p. 45 : << [...I le retour nécessaire aux évidences les plus originaires de 

l’expérience ne peut être accompli avec les moyens de la psychologie. Une psychologie, 
même là où elle est pure, là où elle concerne le pur vécu et ce qui est effectivement 
donné à la conscience, [...I même au cas où elle poursuivrait la fondation des évidences 
du jugement dans les évidences anté-prédicatives, [...I interrogerait pourtant nécessai- 
rement les vécus corrélatifs de l’évidence comme vécus de sujets qui sont déjà juste- 
ment des sujets de notre monde, - d’un monde, donc, déjà recouvert d’idéalisations 
multiples et toujours aperçu selon le sens que lui donnerait ce revêtement [...I ». 



202 NATALIE DEPRAZ 

Krisis y est purement et simplement reprise et les passages correspondants 
littéralement cités I .  Par delà la subjectivité transcendantale cartésienne, il 
convient de faire émerger une subjectivité entendue en un sens plus radical, 
dé-sédimentée, une subjectivité opérante (fungierend) 2 ,  par quoi l’a priori 
du monde ou, << l’origine du monde >> elle-même comme dit Landgrebe 
reprenant l’expression de Fink coïncide, selon la structure corrélative de la 
voie du monde de la vie de la Krisis, avec l’a priori subjectif universel le 
plus profond. La subjectivité transcendantale génétique ainsi dégagée fait 
littéralement corps avec le monde appréhendé lui-même dans sa genèse 
transcendantale. C’est dire que la logique génétique dont la généalogie est 
ici retracée est bien entendu transcendantale 4, mais en un sens plus radical 
que sa seule acception cartésienne. 

Le Q 11 de Egahrung und Urteil assigne d’ailleurs deux tâches corréla- 
tives à la logique transcendantale, l’une correspondant à une << phénoméno- 
logie de la constitution », l’autre à une généalogie >> 5 .  De ces deux tâches, 
seule la seconde est univoquement génétique 6 .  C’est cette tfiche-là que 
prend d’ailleurs en charge Egahrung und Urteil, à titre d’ << élucidation de 
l’origine du jugement prédicatif ». La logique génétique ne se veut donc en 
rien descriptive. Sans pour autant parler de << logique statique », Husserl 
distingue clairement entre logique descriptive (statique) et logique explica- 
tive (génétique) dans un texte des Analysen sur passiven Synthesis intitulé 
<< Statische und genetische phanomenologische Methode D’. Or I. Kern fait 
remonte; cette problématique génétique appréhendée dans son sens phéno- 
niénologique strict à une << phase relativement tardive de [l’] évolution [de 
EIusserl] >> et, plus précisément, aux années 1917-21 *, c’est-à-dire aux 
années correspondant à l’approfondissement de la question de la tempora- 
lité dans les manuscrits de Bernau et à l’émergence thématique d’une 
problématique de la passivité dans les Analysen sur passiven Synthesis. 
Tout en utilisant déjà le concept de genèse à l’époque des Idées directrices 
... en un sens qui n’est déjà plus simplement psychologique ou empirique 
comme dans la Philosophie de l’arithmétique, il qualifie encore de 

1. EU, p.42-43. 
2. EU, p.47. 
3. EU, p.46. 
4. G Transzendentale Logik B est le titre commun aux Konvolute F I 37 et F I 38 

5. EU, 0 11 ,  p. 51. 
6. I. KERN, << Statische und genetische Konstitution», in R. BERNET, I. KERN et E. 

MARBACH,Edmund Husserl Darstellung seines Denkens, Hambourg, Meiner, ch. 7, 
pp. 18 1 - 190, tr. par nos soins in Alter, no 2, 1994. 

7 .  APS, Erganzende Texte, B. Abhandlungen, << Statische und genetische phano- 
menologische Methode », pp. 336.346. 

8. I. KERN, op. cit., p. 181. 

correspondant aux Analysen zur passiven Synthesis (APS, p. XIV). 



LA LQGIQUE GÉNÉTIQuE HUSSERLIENNE, QUELLE <c LOGO-PHANIE ? 203 

<< génétique >> la phénoménologie constitutive dans son ensemble, par oppo- 
sition à l’ontologie qui considère des unités objectives fixes. La première 
étudie 

l’unité dans le flux, à savoir comme unité d’un flux constituant, elle 
s’attache aux mouvements, aux écoulements dans lesquels une telle 
unité [...I est le corrélat de l’identité. Cette considération est d’une 
certaine manière cinétique ou “génétique” [...I I 

Les guillemets apposés à << génétique >> ainsi que son équivalence avec 
<< cinétique >>, avec l’idée également, indiquée un peu plus loin, d’une téléo- 
logie immanente, ainsi que le choix de terme «katastématique>> pour 
désigner le a mode de considération ontologique >P, laissent penser qu’il 
s’agit encore ici d’un usage impropre parce qu’insuffisamment strict de la 
méthode génétique. Ce n’est qu’en 1921 que ce couple cinétique/ katasté- 
matique sera réinvesti phénoménologiquement par la distinction statique/ 
génétique, pour y désigner deux formes d’analyses constitutives, soit 
encore deux types de logiques 3. Outre la distinction beschreibende/ erklü- 
rende Phünomenologie, explicitée en analyse des << formes d’essence dans 
la conscience pure et [de] leur ordre téléologique dans le royaume de la 
raison possible sous les termes “d’objet’’ et de “sens” >> et en << genèse selon 
des lois >>, Husserl scinde la phénoménologie en << phénoménologie constitu- 
tive >> et << phénoménologie de la genèse >>4. La logique génétique impose 
par ailleurs une prise en vue de la distinction entre deux formes de genèse, 
active et passive, dont la seconde fonde la première selon un lien de 
motivation associative : la production active de jugements suppose le 
soubassement passif de l’expérience anté-prédicative S. En ce sens, la 
méthodologie génétique semble s’appliquer généralement, y compris à la 
logique, laquelle ne paraît pas imposer de contrainte particulière à l’analyse 
génétique. 

1. Hua V, Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie phéno- 
rnénologique pure, Livre troisième, La phénoménologie et les fondements des sciences, 
Paris, PUF, tr. (mod.) par D. Tiffeneau, 1993, extrait de l’Appendice I, 9 6, intitulé 
<< Signification du problème de la constitution. Phénoménologie et ontologie », p. 129. 
C’ également I. Kern, op. cit., pp. 182-183. D. TIFFENEAU interprète le choix de 
cinétique ainsi que les guillemets de << génétique B dans les termes d’une prudence de 
Husserl devant le naturalisme ambiant. Eile rattache cette problématique << cinétique D au 
motif de la ürkonstitution, contemporain dit-elle. I1 nous semble que ce dernier motif 
renvoie précisément à un sens plus strict de la méthode génétique qui ne s’en tient pas à 
la prise en vue de l’écoulement des vécus dans leur multiplicité (op. cit., p. 21 1, n. 1). 

2. Hua V ,  p. 129. 
3. Hua V, tr. cit., p. 261, n. 3 à l’Appendice I. 
4. APS, p.340, n. 1. 
5. FTL, #85-86 ; I. KERN, OP. cit., pp. 186-187. 



204 NATALIE DEPRAZ 

Ceci dit, on peut se demander si la logique n’est pas la << discipline D qui 
offre au fond le plus de résistance à une analytique génétique I dans la 
mesure elle s’inscrit par principe, du fait de son objet, dans l’ordre de 
l’idéalité, et requiert un soubassement passif lui-même idéalisé. En d’autres 
termes, l’idée d’une logique génétique ne contraint-elle pas à penser une 
esthétique transcendantale dont la phénoménalité soit d’emblée située au 
niveau de l’idéel sinon de l’idéal? Comment dégager à partir de là une 
sensibilité passive et associative, si celle-ci est d’entrée de jeu investie en 
idéalité? Tout en reprenant cette expression à Kant, Husserl prend bien 
soin de distinguer l’esthétique transcendantale généalogique qu’il promeut 
de l’exposition des formes aprioriques de la sensibilité - l’espace et le 
temps - située au début de la Kritik der reinen Vemunfi 2 .  Plus précisément, 
on peut distinguer, à la suite de I .  Kern3, trois acceptions phénoméno- 
logiques principales de l’esthétique transcendantale. En un premier sens, 
très référé à Kant, elle correspond, dans le cadre de la constitution de la 
chose (Dingkonstitution), à 14 première couche constitutive de l’expérience, 
de type phantomatique (Phantornstufe), avant même l’objectivité procurée 
par la chose réelle (Realitütsstufe)4. Tout en se présentant comme une 
recompréhension de la distinction kantienne de l’esthétique et de 
l’analytique, cette première définition recompose l’opposition principielle 
de la sensibilité et de l’entendement en termes constitutifs et aperceptifs. 
Husserl dégage ainsi au niveau même de l’esthétique des synthèses 
d’aperceptions phantomatiques que Kant ne place quant ii lui qu’au niveau 
de l’analytique S.  En un second sens, l’esthétique transcendantale désigne la 
problématique de la constitution primordiale et la sphère de la primordialité 
en général6. Mais c’est surtout, en troisième lieu, sa compréhension en 

1. Plus même que l’éthique, dont le caractère de pureté formelle thématisé à partir 
du Hua XXViii, Vorlesungen über Ethik und Wertlehre (1908-1914), La Haye, Nijhoff, 
1988, ne laisse entrevoir ni ce que serait une éthique transcendantale, ni a fortiori sa 
<< génétisation ». 

2. HUSSERL parle d’une << nouvelle esthétique transcendantale >> à propos de sa 
phénoménologie de l’expérience dans un passage du Ms. F I 37, 68b, non-retenu dans 
l’édition allemande (cf. Introd. à la traduction italienne, op. cit., n. 14). 

3. I. KERN, Husserl und Kant, Eine Untersuchung über Husserls Verhaltnis zu Kant 
und zum Neukantianismus, La Haye, Nijhoff, 1964, “Phaenomenologica” 16, $ 2  1 
<< Kants Unterscheidung von transzendentaler Asthetik und transzendentaler Analytik », 
pp. 250-257 et, plus précisément, p. 253 sv. 

4. Hua V, Ideen HI, p. 30. 
5. Hua VI& Beilage XX (1908), p. 386 et Beilage XXI (1916), p. 404. 
6. Le passage le plus explicite sur ce point se situe au $ 61 des Cartesianische 

Meditutionen : << Nous pouvons désigner l’ensemble extrêmement riche des recherches 
ayant trait au monde primordial (qui forment toute une discipline) par le terme d’ <<Es- 
thétique transcenduntule », pris en un sens très élargi. Nous empruntons ce terme 
kuntien, parce que les recherches sur le temps et l’espace de la Critique de lu raison 
pure visaient nettement - bien que d’une manière extrêmement limitée et peu claire - 



LA LOGIQUE GÉNÉTIQuE HUSSERLIENNE, QUELLE LOGO-PHANIE >> ? 205 

termes de perception, nature ou monde pré-scientifique qui est la plus 
topique ici. Esthétique transcendantale n’est pas tant à situer alors au 
regard de l’analytique que de la logique transcendantale. C’est dans cette 
acception que se pose le problème de l’idéalisation de la sensibilité, ainsi 
que de sa nécessaire teneur en idéalité : l’idée n’est-elle que la mise en 
évidence logique d’une expérience sensible où le niveau logique est déjà 
présent d’un point de vue constitutif, sans avoir été analysé c’est-à-dire 
thématisé comme tel ? Ou bien l’in-forme-t-elle de manière nouvelle? En 
fait, la possibilité de l’idéalisation se trouve déjà dans la couche phantoma- 
tique, mais elle adopte une forme nouvelle au niveau proprement logique. 
I1 convient donc de periser une dimension déjà idéalisée du phantôme, de 
même que Husserl parle lui-même de << sensibilité secondaire D (sekundüre 
Sinnlichkeit) I .  La secondarité de la sensibilité, << loi générale de la 
conscience de l’habituel », est en effet constitutive. La constitution des 
objets idéaux requiert une idéalisation immanente à la sensibilité qui lui 
confère une dimension primordialement seconde. En ce sens, logique et 
esthétique ne s’opposent pas, mais se précèdent l’une l’autre 2, au point de 
donner lieu à l’affirmation selon laquelle << nous sommes déjà logiciens 
sans le savoir >> 3. 

Le mode d’engendrement des idéalités catégoriales à même une 
esthétique elle-même originairement dosée en idéalité apparaît fort 
différent du rapport de Fundierung qui prévaut dans la VIe Recherche 
logique entre intuition sensible et intuition catégoriale. Ce schème de 
Fundierung a certes pu être mécompris comme un indice de dimension 
génétique. I1 correspond seulement à une structuration par étagement de la 
constitution qui impose la subordination constitutive de certains objets par 
rapport à d’autres, ici en l’occurrence de l’objet catégorial (<< la table est 
jaune D) par rapport aux objets sensibles qui y sont présupposés (<< table B ; 
<<jaune >>) 4. Cette logique n’a de génétique que l’apparence, dans la mesure 
où elle maintient fermement l’opposition duelle des plans sensible et 
catégorial. 

un a priori noématique de l’intuition sensible ; cet a priori, élargi jusqu’à I’a priori 
concret de la nature intuitive, purement sensible (de la nature primordiale), exige le 
complément phéno ménologique transcendantal des problèmes de la constitution. B 

1. APS, p. 342. 
2. APS, p. )(Tv sv. 
3. APS, p. XV. 
4. I. KERN, << Statische und genetische Konstitution », op. cit., p. 183. Cf: aussi Hua 

V, p. 125. 



206 NATALIE DEPRAZ 

Il .  La logique génétique, 
radicalisation de la logique transcendantale ? 

La génétisation phénoménologique de la logique ne conduit-elle pas, 
par contrecoup, à radicaliser sa dimension transcendantale jusqu’à avérer 
une limitation ? Si l’idéalisation est le Fuktum de la logique génétique, si la 
genèse est d’emblée transcendantale et l’esthétique qui en forme le milieu 
originairement idéalisée, le niveau transcendantal n’apparaît-il pas comme 
une limite méthodologique nécessaire de la logicité phénoménologique ? 
Ou bien celle-ci se voit-elle menée par là au delà? N’est-on pas amené à 
l’appréhender en termes de logique supra-, ou plutôt sur-transcendantale ? 
En ce cas, quel est encore le statut phénoménologique d’une logique 
génétique qui serait elle-même radicalisation de la logique transcen- 
dantale ? 

Penser la logique génétique non comme généalogie du logique à partir 
de l’expérience perceptive et sensible mais comme radicalisation de la 
logique transcendantale elle-même a plusieurs conséquences. D’une part, 
cette orientation incline à assumer clairement le statut constructif et 
abstractif de la logique. Explicative et non descriptive, la logique génétique 
au premier sens tire toutefois ses règles d’explication des procédures 
descriptives. Elle maintient donc sa liaison avec l’expérience par le biais de 
sa généalogie, elle-même abstraite de l’expérience. Son caractère phéno- 
rnénologique ressort clairement de cet ancrage, aussi médiat soit-il, dans la 
teneur descriptive de l’expérience. Cependant, une telle logique génétique 
trouve sa méthodologie dans le creux même de la méthode statique : elle en 
demeure dépendante, reproduisant à un autre plan une méthodologie qui 
n’est pas la sienne, tentant de l’appliquer à un niveau d’expérience pour 
lequel d’autres règles sont sans doute requises I .  D’où le porte-à-faux ou 
l’illusion dans laquelle elle se trouve prise, à devoir penser une idéalité 
première à même l’esthétique, et partant, une sensibilité elle-même 
seconde. D’où cette structure d’antécédence originaire du logique - et de 
l’idéalisation qui en est corrélative - sur le sensible, laquelle recèle une 
dimension immanquablement aporétique. D’autre part, si 1’ apparaître 
propre au logique se voit ici nécessairement lesté d’idéal, il convient, avec 
cette autre conception de la logique génétique comme radicalisation de la 
logique transcendantale, de penser un apparaître radicalement non-sensible 
du logique. Par sa dimension nettement constructive, une telle logique 
s’affranchit du porte-à-faux vis-à-vis du sensible propre à la conception 

1. Cet approfondissement du rapport des phénoménologies statique et génétique a 
bénéficié des dis,cussions animées par B. Besnier dans le cadre du Séminaire de Phéno- 
ménologie de 1’E.N.S de FontenayISt. Cloud, puis prolongées de façon plus informelle 
avec J.-M. Mouillie. 



LA LOGIQUE GÉNÉTIQUE HUSSERLIENNE, QUELLE << LOGO-PHANIE s ? 207 

généalogique. Elle se déploie en autonomisant ses procédures méthodo- 
logiques par rapport à la logique purement descriptive. Comment son 
caractère << spéculatif >> (au sens littéral du terme), loin de signifier une 
retraite dans le non-manifesté pur et simple, implique une re-définition de 
l’apparaître (dont la base sensible se voit relativisée), c’est-à-dire la 
promotion d’une logique de << l’inapparaissant >>, c’est ce qu’il convient de 
dégager ici. 

Les jalons chez Husserl d’une telle logique sur-transcendantale sont 
lisibles dans Erste Philosophie, à travers les occurrences d’une << réduction 
apodictique >> conçue comme approfondissement de la réduction transcen- 
dantale I .  Évoquée à plusieurs reprises sans être jamais effectivement 
opérée, cette nouvelle réduction, dite aussi << critique apodictique >>, corres- 
pond au passage de l’expérience transcendantale à sa critique *. Lors même 
qu’elle n’est qu’annoncée, elle découvre la teneur de naïveté propre à la 
dimension transcendantale elle-même, laquelle excepte l’ego transcen- 
dantal de la réduction au lieu de l’y soumettre3. I1 y a donc, de manière 
analogue, une forme de naïveté de la logique transcendantale, qui réside 
dans sa carence en réflexivité et a pour conséquence le porte-à-faux et la 
circularité dont nous parlions: ceci requiert la mise en œuvre d’une 
réflexivité logique accrue. 

Dans Erste Philosophie, l’occurrence de la critique réductive apo- 
dictique correspond au passage de la voie cartésienne à la voie de la 

1. Hua Viü, leçon 38, p. 80 : << [...I j’ai [...I délibérément dissocié dans l’exposé 
présent la méthode de la réduction transcendantale de la question de la validité apodic- 
tique de la connaissance transcendantale de soi-même. Je distingue à présent cette 
réduction transcendantale ou réduction phénoménologique de la réduction apodictique 
qui se rattache à elle. Cette dernière désigne une tâche que seule a pu rendre possible la 
réduction phéno ménologique. N 

2. Hua VIII, p. 80;  leçon 46, p. 126: << [...I ce qui s’est ainsi révélé comme subjecti- 
vité pure n’était pas encore mis en lumière comme apodictiquement indubitable. La 
mise hors circuit du monde, motivée par le fait qu’il n’est pas donné dans une évidence 
apodictique, se bornait à diriger le regard sur l’univers d’une subjectivité pure donnée 
dans un nouveau type d’expérience, la vision transcendantale. Cependant, nous avions 
différé la critique de son apodicticité, qu’il fallait effectuer. Ce fut donc là notre chemin, 
le chemin cartésien vers l’ego transcendantal et vers sa critique apodictique qui reste 
encore à entreprendre. D 

3. Hua VIII, leçon 53, pp. 170-171 : << I1 peut donc y avoir une naïveté transcen- 
dantale - parallèle à la naïveté naturelle - mais à laquelle échoit à présent un sens parti- 
culier. [...] Est naïve, en ce second sens, non seulement la connaissance naturelle qui 
n’est pas touchée par I’épochè transcendantale, mais aussi la connaissance s’effectuant 
sur le sol de la subjectivité transcendantale en tant que celle-ci [cette connaissance] 
n’est précisément soumise à aucune critique apodictique et que l’on s’est abstenu de 
toute espèce d’interrogation sur la justification absolue dans la connaissance transcen- 
dantale. D On trouve également des linéaments d’une telle critique de l’expérience trans- 
cen dantale dans les Cartesianische Meditutionen, $$9, 13 et 61. 



208 NATALIE DEPRAZ 

psychologie I .  Quel est le statut de cette réduction apodictique toujours 
différée ? Peut-elle au juste correspondre à la dernière étape, radicale, de la 
voie cartésienne, comme I. Kern semble le penser*, alors même que cette 
étape n’est présente dans aucune des autres présentations de la voie carté- 
sienne, et n’est évoquée que par allusion dans Erste Philosophie et les 
Cartesianische Meditationen ? Peut-elle recouper la voie de la psychologie, 
alors que, d’une part, elle continue à être annoncée dans Erste Philosophie 
dans les Sections mêmes (Hi et IV) qui parcourent cette dernière voie et 
que, d’autre part, la réduction apodictique, présente in absentia, semble 
fournir la structure de médiation d’une voie à l’autre4, le no man’s land 
requis entre les deux voies ? Elle permettrait par radicalisation du statique 
le passage au génétique, sans être elle-même génétique. La réduction 
génétique au vrai sens est la réduction effectuée en empruntant la voie de la 
psychologie. Son thème est le vécu de la subjectivité pris pour lui-même, et 
non plus, ni le corrélat objectif de ce vécu, ni même le flux des vécus tel 
qu’il apparaît dans les objets visés. Qu’est-ce qu’une logique génétique 
psychologique ? En quoi peut-elle fournir le point d’appui méthodique à 
une logique << sur-transcendantale >> ? Depuis la perspective de la logique 
généalogique, la voie de la psychologie se voit limitée par une aporie qui la 
constitue en même temps comme telle, liée, on l’a vu, à la théorie univer- 
selle de la réflexion qu’elle suppose. Faisant retour, depuis les formes 
logiques, aux effectuations subjectives vécues de ces formes, la psycho- 
logie phénoménologique transcendantale ne saurait régresser en deçà de ces 
vécus qui forment précisément son thème. L’a priori de la réflexion 
comme acte primordial d’engendrement supposerait un monde déjà idéalisé 
par la réflexion sur le vécu logique : 

le démantèlement de ces idéalisations, la percée jusqu’au fondement 
caché de leur sens dans l’expérience la plus originaire n’est plus un 
problème que puisse se poser une psychologie, si vaste et pure qu’elle 
soit. [...I Ce monde comme corrélat des vécus appartient toujours déjà 
aux vécus que le psychologue trouve devant lui comme allant de soi et 
qu’il étudie ; et des vécus, il ne fait pas retour à l’origine de ce monde 
lui-même [...I 

1. Hua WI, leçon 46 intitulée G Nouvelle formulation et approfondissement de la 
méthode phénoménologique : le chemin cartésien et le chemin du psychologue vers la 
réduction transcendantale », pp. 126-127. Cf. égaiement Notes annexes, p. 312, note à la 
p. 81 sv. 

2. 1. KERN, <<Die drei Wege ... », op. cit., pp. 309-311. Étape absente aussi bien des 
ldeen I(1913) que de Die Idee der Phiinomenologie (1907). 

3. Hua ViIi, leçons 46 et 53. 

5 .EU,$ l I ,p .46 .  
4. HM WI, pp. 170-171. 



LA LOGIQUE GÉNÉTIQuE HUSSERLIENNE, QUELLE << LOGO-PME ,, ? 209 

Ce qui apparaît comme une objection massive contre la psychologie phéno- 
ménologique, avérant son impuissance à accéder à l’originaire du monde, 
pourrait fort bien révéler la naïveté radicale qu’a la logique généalogique à 
se mettre en quête d’une origine du monde qui ne saurait être autre ni 
résider ailleurs, en stricte logique phénoménologique, que dans les effec- 
tuations subjectives vécues. C’est d’ailleurs ce qu’avoue la suite immédiate 
du texte. Une logique psychologique prise en ce sens se voit donc dotée 
d’une vertu critique implacable puisqu’elle parvient à démasquer la naïveté 
transcendantale dont demeure entachée la logique généalogique dans sa 
quête illusoire de l’originaire. 

Critique, une telle logique qui prend les vécus pour thème assume 
explicitement sa teneur constructive : en effet, les vécus, par principe, 
n’apparaissent pas, on le sait depuis les Recherches logiques. On ne saurait 
donc au sens strict les décrire. Mais on sait également que toute construc- 
tion n’est pas arbitraire ni nécessairement purement spéculative. Husserl 
lui-même reconnaît la possibilité d’une construction phénoménologique, 
accorde un caractère positif à la construction, c’est-à-dire aussi à la régres- 
sion, dès lors qu’il s’agit de dégager la formation structurelle apriorique de 
la phénoménalité elle-même I .  Tout en retirant à la pensée constructive tout 
caractère scientifique, il ne la considère pas moins comme nécessaire en 
tant qu’impulsion de découverte z. 

C’est cette acception positive de la construction que Fink reprend à son 
compte dans la VIe Cartesianische Meditation 3, soulignant d’emblée que la 
<<phénoménologie constructive >> ne désigne aucunement un contenu de 
connaissance, qu’il soit égologique ou intersubjectif, mais seulement un 
<<concept de méthode ». Distinguant la construction transcendantale de 
toute << formation d’hypothèses >> au sens mondain ou de << toute fantaisie 
arbitraire richement inspirée >> puisqu’elle tire sa motivation d’une étude 

1. Erste Philosophie, Hua WI, p. 183: <<Tous les événements de ma vie de 
connaissance, ceux de ma vie écoulée en fait comme ceux de ma vie s’écoulant encore, 
mais aussi ceux dont je puis imaginer la pure possibilité - qu’il faut construire (zu 
konstruierenden) a priori selon leurs structures générales, nécessaires ou possibles par 
essence - sont à présent donnés dans mon domaine de recherche. n I. KERN note 
(Husserl und Kant, op. cit., p. 370) que la phénoménologie statique elle-même n’est pas 
indemne’de moments constructifs : c’est le cas de la noétique. Concernant le statut de la 
construction, cf. également les pp. 94 à 109 de l’ouvrage d’I. Kern cité. 

2. Hua VII, p. 191 : << En un certain sens, du reste, tout savant procède de manière 
constructive et régressive ; il le fait dans les raisonnements de sa pensée inventive. 
Toute invention présuppose une anticipation, on ne peut rien chercher ni chercher à 
produire sans avoir au préalable une idée directrice de ce qu’on entend chercher, ou de 
ce qui doit être produit. >> 

3 .  VI. Cartesianische Meditation (VI. CM), DordrechVBostodLondres, Kluwer 
Academic Publishers, 1988, tr. nos soins, Grenoble, J. Millon, 1994, 0 7, p.61 sv. 

4. VI. CM, p.62 et p. 70. 



210 NATALIE DEPRAZ 

des temporalisations données, Fink livre le caractère propre de ses objets, 
savoir qu’ils ne sont pas donnés intuitivement. Quels sont ces objets 
étranges caractérisés par leur non-donation ? Fink en donne au 9 7 quelques 
exemples privilégiés, le commencement (naissance) et la fin (mort) de la 
vie constituante, l’origine de la prime enfance, des représentations spatio- 
temporelles, en bref tout ce qui relève de << structures de totalités D inappré- 
hendables intuitivement, qu’il convient donc de construire I .  Cette tâche ne 
revient pas à l’ego transcendantal constituant, qui est lui-même, en toute 
rigueur apodictique, soumis à la réduction transcendantale et donc objet de 
donation intuitive, mais à une instance elle-même non-donnée, c’est-à-dire 
proprement construite, que Fink nomme, dans le prolongement du spec- 
tateur désintéressé husserlien de la voie de la psychologie, le << spectateur 
phénoménologisant >> transcendantal *. Voilà donc avérée la filiation de la 
voie de la psychologie husserlienne et de la perspective finkéenne, et 
explicité le caractère génétique de la << phénoménologie constructive ». 

La logique génétique constructive sera nécessairement mise en œuvre, 
non par l’ego constituant, mais par le spectateur. Les objets de la phéno- 
ménologie constructive n’étant pas donnés intuitivement, on peut penser 
que, de façon analogue, ceux de cette logique ne relèveront pas non plus 
d’une donation. Cela ne signifie pas pour autant qu’ils soient radicalement 
inapparents. Leur mode d’apparaître engage en fait la détermination de la 
règle même de donation de l’apparaître dans la totalité de la série intégrale 
des apparitions, qui en elle-même n’apparaît pas, mais fournit la structure 
de l’apparaître: ce sans quoi il n’y aurait pas apparaître. La logique 
génétique constructive est donc une logique << régulative >> au sens kantien. 
Son objet est la régulation du caractère structurel même de l’apparaître 
logique transcendantal. Fink développe certains linéaments de cette logique 
génétique du spectateur au 9 8 de la VIe Cartésianische Meditation, 
consacrée à << L’activité phénoménologisante comme expérience théo- 
rique ». Dire que cette logique est sur- transcendantale n’est pas signifier 
qu’elle se situe au delà de la dimension transcendantale, décollée par 
rapport à elle : elle propose au contraire une intensification de la dimension 
transcendantale par la mise en relief de sa structuration comme totalité 
intégrale. Elle prend cette dimension même pour thème, en dégage la règle 
de. structuration, réfléchit au fond le mode d’apparaître des objets de la 
logique transcendantale constituante. Sa situation réflexive est radicalisée 

1. VI. CM, pp.67-71 
2. VI. CM, p. 67 : cc Le spectateur phénoménologique, lié en une union personnelle 

avec le moi qui se tient au milieu de la constitution du monde, “identique” à lui d’une 
manière opposée d’un genre propre, ébauche la question d’un commencement qui lui 
soit principiellement “non-donné”. A partir de l’historicité donnée de la vie consti- 
tuante, il pose la question du tout temporel, de la totalité de l’être transcendantal qui ne 
lui est pas donné en totalité. >> 



LA LOGIQUE GÉNÉTIQUE KUSSERLIENNE, QUELLE << LOGO-PHANIE m ? 21 1 

par rapport au projet, par exemple, de Formale und transzendentale Logik 
qui permet le passage du formel au transcendantal logique par réduction 
des significations formelles I .  I1 s’agit ici d’opérer une réduction plus 
radicale des significations logiques constitutives elles-mêmes, déjà réduites 
(transcendantales), mais demeurant naïves, par quoi se dégage la possibilité 
d’une logique sur-transcendantale à titre, non pas de logique non-transcen- 
dantale, mais de logique où la transcendantalité revêt un autre sens. C’est 
ainsi que Husserl, prolongeant une remarque de Fink, pose << le problème 
d’une logique du transcendantal >> (des Transzendentulen), c’est-à-dire << la 
question d’une logique supra- formelle qui pose la question de l’élément 
supra-formel commun aux deux logiques» (die Frage nuch einer 
supra-formalen Logik, die nach der supra- formalen Gemeinsamen der 
beiden Logiken fragt [...I) z. Cette logique dite << supra-formelle D corres- 
pond très exactement à la logique qui réfléchit et dicte le sens du type de 
rapport à l’œuvre entre la logique transcendantale et la logique formelle. 
Son thème est la relation analogique qu’entretiennent ces deux dernières 
logiques. Si << le problème “logique” de l’analogie entre le mondain et le 
transcendantal implique une grande discipline logique transcendantale », 
comme le dit Fink, c’est que la << logique analogique B mise en œuvre par le 
spectateur phénoménologisant n’est pas différente dans son contenu de la 
logique transcendantale constituante 3 .  Par la structure de réflexivité 
radicale qui est la sienne, elle déplace toutefois le regard de la donation à la 
non-donation, c’est-à-dire de l’apparaître à la règle de formation de 
l’apparaître logique. Ce déplacement permis par la réflexion n’appartient 
plus à la logique, mais à l’ana-logique ; il conduit, en tout état de cause, à 
re-définir la logique génétique ainsi comprise comme << analogique ». 
L’ << analogia propositionalis >> que Fink promeut n’est ni << analogia 

1. Formale und transzendentale Logik, Versuch einer Kritik der logischen 
VernunB, La Haye, Nijhoff, Hua XVII, 1974, Ergünzende Texte II et III, p. 342 et 
pp. 343-350, où Husserl caractérise le passage du formel au transcendantal logique 
comme une Rückleitung. Cf. également la deuxième Section de l’ouvrage, où le thème 
de la Kritik et de la Rückjührung sont ommiprésents. 

2. VI. CM, p.16 n. 222. 
3. VI. CM, p. 78: << [le moi phénoménologisant] développe-t-il d’abord en quelque 

sorte une raison transcendantale propre, des facultés théoriques propres ? Non, manifes - 
tement. [...I I1 s’agit ici de la question qui porte sur un mode déterminé de l’identité 
transcendantalement oppositive du moi phénoménologisant et du moi constituant, mode 
qui s’annonce dans la prise en charge des dispositions théoriques du moi constituant par 
le spectateur phénoménologique établi. [...I Alors seulement, disparaîtrait l’équivocité 
qui se trouve dans les expressions de “raison transcendantale”, de “logique transcen - 
dantale”, et qui désignent d’un côté la raison humaine réduite transcendantalement et la 
logique humaine réduite, et d’un autre côté la raison et la logique du spectateur phéno- 
ménologisant. )) 

4. VI. CM, p.82. 



212 NATALiE DEPRAZ 

attributionis >>, ni non plus, à strictement parler, << analogia proportionalis ». 
Elle définit le cadre méthodologique d’une logique de l’inapparaissant qui 
se libère de la logique catégoriale régie par son rapport de Fundierung dans 
le sensible, c’est-à-dire d’une analogie strictement proportionnelle prési- 
dant I au rapport de l’intuition catégoriale à l’intuition sensible. Radica- 
lisant la logique génétique husserlienne, Fink découvre une logique de 
l’inapparaissant régie par une analogisation qui est structuration de l’appa- 
raître, au plus près de la logique de l’inapparent heideggérienne thématisée 
dans le Zühringen Seminare, mais faisant l’économie de la thèse onto- 
logique en se tenant dans une stricte position méthodologique. Fink comme 
Heidegger débouchent sur une ré-définition de la logique et de l’analogia 
entis, l’un par le biais d’une autre forme d’analogie transcendantale, l’autre 
par la pensée tautologique*. Tous deux laissent par ailleurs échapper le 
terme de << dialectique » 3 ,  en reconnaissant également tous deux ce qu’il a à 
ce niveau de déplacé4. Mettant en cause le principe d’identité et 
d’identification situé à la base de la teneur prédicative de la logique 
philosophique, Fink comme Heidegger indiquent la nécessité d’un autre 
langage, << figuratif >> dit l’un, << parataxique >> dirait l’autre. Reste cette 
différence incommensurable de l’un à l’autre, que Fink conserve dans sa 
pratique << littéraire >> un style régi par la syntaxe prédicative, tandis que 
Heidegger va chercher à inscrire cette re-définition philosophique du 
logique dans sa pratique de l’écriture philosophique S.  

1. Séminaire de Zühringen, Questions IV, Paris, Gallimard, 1976, p. 313 sv. 
HEIDEGGER ne mentionne pas en effet les catégories pures, qui n’ont plus aucun lien 
avec le sensible, tels les signes algébriques ou les mots-outils, dont e être >> fait d’ail- 
leurs partie. Cf: LU iIi, VI, p. 138 : << l’être n’est absolument rien de perceptible ». Si la 
catégorie est bien donnée, elle est donnée autrement que l’objet perçu, c’est-à-dire selon 
un mode de donation radicalement non-sensible. 

2.  Op. cit., p. 338. 
3. Op. cit., p. 339 et W. CM, 9 8, p.71. 
4. << ([ ...I il est vrai que la dialectique, comme dit Être et temps, [est] un authentique 

embarras pour la philosophie). En ce sens, il faut en effet reconnaître que la tautologie 
est le seul moyen de penser ce que la dialectique ne peut que voiler », op. cit., p. 339; cf: 
également << L’origine de l’œuvre d’art », in Holzwege, Paris, Gallimard, 1962, p. 60; 
<< la caractéristique de la phénoménologie constructive comme “dialectique transcen- 
dantale” [...I [fait] écho au concept kantien malgré la différence principielle [...I », VI. 
Cu, p.71. 

5. On ne tranchera pas ici entre ces deux manières d’envisager le statut de l’écriture 
philosophique. On se contentera de noter le risque que court la pratique à mimer une 
option théorique. 



LA LOGIQUE GÉNÉTIQUE HUSSERLIENNE, QUELLE << LOGO-PHANIE * ? 213 

Ut. La logique génétique impose-t-elle une eidétique ? 

Si la logique génétique requiert en dernière instance une méthodologie 
ana-logique d’un genre propre, la question se pose de savoir quel rapport 
elle doit encore entretenir avec la structuration eidétique de l’expérience. 
On sait en effet que la critique husserlienne du psychologisme et l’affirma- 
tion de l’indépendance de l’idéalité logique dans les Recherches logiques I 
et I I  débouchent dans les Recherches III et IV sur l’idée d’une logique pure, 
associée à une science des essences pures, formelles et matérielles: le 
destin commun du logique et de l’eidétique se voit ainsi très tôt scellé. 
Dans la Recherche VI, << l’intuition du général >>, autre nom de l’intuition 
eidétique, est présentée comme un cas particulier, aussi insolite dit Husserl 
qu’un fer en bois », de l’intuition catégoriale ou formelle I .  L’eidétique 
semble ici subordonnée à la logique, tout en avérant sa limite dernière. La 
catégorie comme 1’ ~Tôoç s’obtiennent tous deux par des actes d’idéation. 
Mais l’intuition de la catégorie, objet purement formel, a une structure 
hétérogène : l’intuition des catégories pures - signes algébriques, mots- 
outils - ne requiert absolument aucun rapport au sensible ; au contraire, 
l’intuition des Suchverhalte catégoriaux s’effectue sur la base constitutive 
de l’intuition sensible, par Fundierung - << la table est rouge >> présuppose 
l’objet perçu << table D et la couleur sensible << rouge ». Quant à l’intuition 
eidétique, pour laquelle Husserl prend avant tout l’exemple des essences 
matérielles - essence du rouge, du triangle, de l’homme-, sa structure 
idéative est différente. Tout en prenant pour point de départ l’objet indivi- 
duel - le rouge de cette table-, mon intentionalité est dirigée, non pas sur 
ce rouge-ci, mais sur le rouge en général dont ce rouge n’est qu’un 
exemple. Le rouge général est donné lui-même, abstraction faite de toute 
intention orientée sur le rouge sensible. Le rapport au sensible, équivoque 
pour la catégorie (de la Fundierung à l’indifférence totale), est univoque 
pour 1’ ~’t’ôoç : l’objet individuel ne constitue pas 1’ ~Yôoç, il joue le rôle 
d’une base contingente de variation intentionnelle, par quoi l’essence 
s’avère indépendante des objets individuels effectifs z. Par là, l’essence pure 
correspond à la structure nécessaire et apriorique de l’objet. 

1.  LU III,VI, $52, p. 162. C’est seulement dans les Zdeen I, en 1913, que HUSSERL 
formera une première distinction, encore insuffisante, entre << concepts catégonaux (qui 
sont des significations) B et << essences catégoriales» (op. cit., $ 10, p. 23). E. LÉVINAS 
remarque par ailleurs à juste titre que dans les Recherches logiques comme dans les 
Zdeen I, différence n’est pas faite entre généralité et essentialité pure (général et essence 
pure), de sorte que l’on court toujours le risque de comprendre l’essence sur le mode 
empirique d’une généralisation (Théorie de 1 ’intuition dans la phénoménologie de 
Husserl, Paris, Vnn, 1984, p. 157 sv.). 

2. E. LÉVINAS, op. cit., p. 155 sv. 



214 NATALE DEPRAZ 

On voit par cette rapide mise en perspective combien la structure de 
l’idéal, qu’il soit catégorial ou eidétique, entretient un rapport ambigu au 
sensible, qui va de la fondation constitutive à l’indifférence absolue, en 
passant par la variation, et combien l’eidétique, tout en bénéficiant d’une 
structure idéative spécifique, est inextricablement liée à la logique, justi- 
fiant ainsi la critique par M. Richir de ce qu’il nomme d’un trait le << logico- 
eidétique ». L’abstraction dont la structuration logico-eidétique semble 
revêtir l’expérience phénoménologique justifierait que soit entérinée la 
critique merleau-pontienne de << l’essentialisme B husserlien du début, et la 
promotion conjointe d’une phénoménologie concrète où la pensée du sentir 
ne se substitue plus au sensible lui-même. C’est sur cette base d’un << retour 
au sensible D par enracinement généalogique de la logique dans l’esthétique 
que la génétisation de la logique pourrait imposer un affranchissement par 
rapport à l’eidétique abstractive. 

De fait, l’émergence de la phénoménologie génétique chez Husserl 
coïncide avec une mise hors jeu ou une absence de toute considération 
eidétique. C’est le cas, précoce, des Grundprobleme der Phanomenologie I ,  

c’est également vrai d’Erfahrung und Urteil: la logique génétique se 
déploierait-elle au plus vrai hors-eidétique ? A contrario, les Zdeen I, texte 
exemplairement non-génétique empruntant la voie cartésienne, sont struc- 
turées de telle manière que le niveau eidétique y apparaît comme le réquisit 
nécessaire à l’atteinte de la dimension transcendantale z. La réduction eidé- 
tique est la présupposition structurelle de la réduction transcendantale. 
Cette antécédence méthodologique n’est-elle pas une contrainte propre à la 
phénoménologie statique ? Une logique génétique ne doit-elle pas en 
revanche s’affranchir de toute eidétique, de telle sorte qu’elle soit effecti- 
vement appréhendée dans sa pureté génétique, sans immixtion statique ? 
?’elle est la position radicale de M. Richir qui, dans le sillage de la critique 
merleau-pontienne de l’essentialisme imputé au Husserl des Recherches 
logiques, conserve la dimension transcendantale de la phénoménologie tout 
en court-circuitant sa base logico-eidétique. Cette mise entre parenthèses 
méthodologique ne signifie pas un abandon du logique en tant que tel, mais 
son profond remaniement en termes de << logique sans dôoç ni concept », 
dans le prolongement de la << cohésion sans concept D merleau-pontienne, et 
l’adoption d’une phénoménologie des Wesen sauvages qui nous font 

1. Grundprobleme der Phiinomenologie, Hua Xm, no 6, (Leçons de 1910-1 1), tr. J. 
English, Paris, PUF, 1992. 

2.  Ideen I, op. cil., première Section intitulée u Les essences et la connaissance des 
essences », à laquelle fait suite, dans la deuxième Section, la mise en œuvre de la réduc- 
tion transcendantale (ch. II) sur la base de la mise hors circuit de l’attitude naturelle 
(ch. I). 



LA LOGIQUE GlbIfXIQUE HUSSERLIENNE, QUELLE * LOGO-PHANIE B ? 215 

entendre la vibration pré-logique du sensible par principe traversé d’insen- 
sible, à l’écart de tout positum donné I .  

En réalité, la transformation radicale des EYGT) en Wesen sauvages 
conduit plus à une refonte de l’eidétique qu’à sa suppression et ce, au 
service de la logique génétique elle-même. Ce remaniement de l’eidétique 
a deux corrélats : l’un concerne le statut du rapport des dimensions statique 
et génétique, l’autre touche au sens du transcendantal lui-même. Tous deux 
conduisent à réévaluer la logique génétique. Si d’une part l’eidétique 
trouve sa pleine expression au niveau statique de la phénoménologie, sa 
refonte dans l’ordre génétique implique que l’on n’autonomise pas radica- 
lement le génétique par rapport au statique. Si d’autre part la «méthode 
eidétique >> ne demeure pas purement formelle ou mondaine mais accède à 
la dimension transcendantale, la logification (Logifizierung) spécifique de 
l’expérience qui en ressort doit être elle-même appréciée au regard de sa 
transcendantalité propre *. L’eidétique transcendantale au sens finkéen est 
d’emblée génétique : elle implique la prise en vue de la genèse même de 
1’ dôoç sous la forme d’une Rückfruge qui détermine son << origine consti- 
tutive dans les constitutions structurelles invariantes de la vie transcen- 
dantale >>, c’est-à-dire << les raisons dernières de la nécessité de cette 
essence >>3.  C’est dire que l’eidétique se voit soumise à la génétisation 
transcendantale : l’enracinement facticiel de l’essence rend celle-ci à sa 
concrétude phénoménologique. C’est le sens de la recompréhension 
merleau-pontienne de 1’ dôoç en Wesen sauvage, c’est également à une 
telle transformation de l’eidétique que nous fait assister un texte tardif de 
Husserl 4. Alors que 1’ dôoç était appréhendé dans les Recherches logiques 
et jusque dans les Zdeen I dans un rapport encore relativement oppositif au 
fait pensé comme pure factualité, rapport d’opposition qui secrétait tendan- 
ciellement une compréhension de l’essence comme abstraction et pouvait 
donc conduire, quoique Husserl s’en défende, à la critique d’essentialisme 
et de platonisme, la problématique génétique modifie le rapport de 1’ dôoç 
et du faidde l’individuel, au point de révéler la dimension originairement 
facticielle (et non pas factuelle) de 1’ dôoç, mais aussi de transir le fait 
d’une structure d’essence. Si l’essence est d’emblée factice, c’est parce que 

1. Cf. notamment son article dans le Collectif Husserl qu’il a supervisé avec É. 
Escoubas (Grenoble, Millon, 1989, pp. 9-41), intitulé (< Synthèse passive et tempora- 
lisatiodspatialisation ». 

2. m. CM, op. cit., Q 9 << L’activité phénoménologisante en tant qu’idéatrice », 
pp. 86 sv. 

3. Op. cit., pp. 87. 
4. Hua XIV, no 22 (( Téléologie », pp. 378-386, tr. par nos soins, commenté par M. 

RICHIR, pour l’essentiel à partir de cette traduction, en Appendice à son ouvrage Médi- 
tations phénoménologiques. Phénoménologie et phénoménologie du langage, Grenoble, 
Millon, 1992, pp. 380-389. 



216 NATALIE DEPRAZ 

la factualité est devenue facticité, c’est-à-dire qu’elle s’est originairement 
essentialisée, étant déterminée par son inscription primordiale dans des lois 
d’essence. Sans être explicitement pratiquée par Husserl, cette distinction 
entre factualité et facticité trouve sa pertinence à partir des Analysen sur 
passiven Synthesis I .  Le rejet de toute genèse factuelle Cfaktisch) et de toute 
aperception de la conscience pensée comme un fait (Fakturn) permet par 
contrecoup de dégager une << genèse selon des lois d’essence >> (Genesis 
nach Wesengesetzen) qui détermine une transformation de la pure factualité 
contingente en facticité essentielle. Plus que Husserl, c’est L. Landgrebe 
qui tire explicitement les conséquences de cette refonte de l’eidétique dans 
le sens d’une << logique génétique de la facticité (Faktizitüt) >> z. En ce sens, 
la facticité est à situer au niveau du possible comme possibilité effective 
(non-opposé à l’effectif), et non, comme chez Sartre, au niveau de la 
contingence ou encore, comme pour Heidegger qui en introduisit l’usage 
philosophique technique, sur le plan de l’existence du Dasein 3. En d’autres 
termes, l’idée d’une logique génétique de la facticité n’a pas d’implication 
ontologique ou existentiale, mais tente de dégager la structuration eidétique 
du A6yoç à même son enracinement facticiel, à l’aide d’une genèse trans- 
cendantale de ses lois d’essence. 

Une telle logique transcendantale de la facticité permet de conjoindre 
logique généalogique et logique sur-transcendantale, c’est-à-dire d’arti- 
culer apparaître logique par auto-donation idéative et structuration inappa- 
raissante de l’apparaître. On peut penser que seule la mise en évidence de 
cette structure non-donnée de totalisation de l’apparaître rend raison de la 
circularité de l’idéalisation propre à la logique généalogique, en fournissant 
à celle-ci sa condition structurelle de possibilité. 

Cette logique de la facticité correspond assez précisément à la méta- 
physique transcendantale (Hua I, p. 171) dont Husserl est en quête dans les 
années 30 à titre de métaphysique rationnelle facticielle. Son statut est 
essentiellement critique. À titre de métaphysique scientifique reposant sur 
l’idée de justification absolue de toutes les connaissances, elle s’oppose à 
toute métaphysique naïve, dogmatique ou spéculative. 

Natalie DEPRAZ 
Fondation Thiers 

1. APS, p.339 sv. C’ aussi Hua I, pp. 109-1 11. 
2. L. LANDGREBE, Fuktizitüt und Individuation, Francfort, Meiner, 1982. 
3. Sein und Zeit, tr. E. Martineau, Pans, Authentica, p. 63 : cc Le Dasein comprend 

son être le plus propre au sens d’un certain “être-sous-la-main factuel”. Et pourtant la 
“factualité” du fait du Dasein propre est ontologiquement sans commune mesure avec la 
survenance factuelle d’une espèce minérale. La factualité propre au fait du Dasein, ce 
mode en lequel tout Dasein est à chaque fois, nous l’appelons sa facticité. >> 



LA GENÈSE DU JUGEMENT ANTÉPRÉDICATIF 

DANS LES RECHERCHES LOGIQUES 

ET DANS EXPÉRIENCE ET JUGEMENT 

a théorie husserlienne de l’intuition catégoriale passe pour être L difficile. Son exposition dans la VIe Recherche comporte quelques 
passages obscurs et semble même contradictoire. D’ailleurs Husserl a lui- 
même, plus tard, critiqué (dans la Préface à la seconde édition des 
Recherches logiques) une pièce importante de sa théorie, en particulier son 
interprétation de la << re-présentation représentative catégoriale ». Beaucoup 
d’interprètes en ont conclu que Husserl avait entièrement abandonné par la 
suite sa doctrine de l’intuition catégoriale ou qu’il l’avait profondément 
modifiée. La forme ultérieure de sa théorie de la connaissance dans 
Expérience et Jugement devrait par conséquent apporter quelque chose de 
tout à fait nouveau à comprendre en opposition consciente avec la solution 
des Recherches logiques. 

Je ne suis pas de cet avis. C’est ce que je voudrais montrer dans ce 
texte, en examinant un aspect déterminé de la théorie phénoménologique 
de la connaissance : la théorie du jugement antéprédicatif. 

I1 s’agit là - du moins en apparence - d’une des nouveautés essentielles 
d’Expérience et Jugement. Husserl formule cette théorie - comme on le 
croit en général - pour la première fois dans ce texte I .  Je voudrais montrer 
au contraire que Husserl a déjà discuté, dans les Recherches logiques, les 

1. On devrait plutôt due qu’il la formule pour la première fois dans les manuscrits 
utilisés dans la réélaboration d’Expérience et jugement, c’est-à-dire très vraisemblable- 
ment autour de 1920. Cf. D. LOW, << Zur Entstehung und den Ausgangsmanusknpten 
von E. Husserls Werk Erjahrung und Urteil D (à paraître prochainement dans les 
Husserl Studies). Je voudrais ici remercier J.-F. Courtine et N. Depraz pour la traduc- 
tion de ce texte et les quelques indications précieuses qu’ils m’ont fournies. 



218 DETER L O W  

problèmes des degrés préliminaires de la connaissance, antérieurs et exté- 
rieurs à l’intuition catégoriale. Avec ce thème la continuité des analyses 
husserliennes de la connaissance ressort de manière particulièrement nette. 

Mon propos comporte trois parties. J’exposerai I) tout d’abord briève- 
ment la théorie de l’intuition catégoriale, telle que Husserl la présente dans 
le chapitre VI de la VIe Recherche. Puis j’évoquerai rapidement les motifs 
et la portée de l’auto-critique adressée par Husserl à la thèse des représen- 
tations représentatives catégoriales. 

2) Dans une seconde partie, j’exposerai les analyses husserliennes 
relatives aux << synthèses vécues de recouvrement », alors qu’elles n’ont pas 
encore connu d’appréhension objective. C’est sous cette rubrique que 
Husserl traite de l’expérience antéprédicative à l’intérieur du modèle de la 
saisie et du contenu appréhendé. 

3) Dans une troisième partie il s’agira de l’expérience antéprédicative 
en tant qu’acquis habituel et de sa transformation en une expérience prédi- 
cative dans le cadre d’Expérience et Jugement. Là encore on peut faire 
ressortir le rôle des synthèses de recouvrement dans l’expérience anté- 
prédicative et prédicative comme le point de départ commun aux deux 
tentatives. C’est ainsi que devient évidente la continuité des efforts 
husserliens pour résoudre le problème de l’expérience antéprédicative. En 
outre se révèle le caractère unitaire de la théorie husserlienne de la connais- 
sance dans son ensemble. 

I )  L’intuition catégoriale dans les Recherches Logiques 

Husserl distincte intuition simple et intuition catégoriale. Cette distinc- 
tion est élucidée grâce à l’analyse des actes simples et des actes fondés ou 
catégoriaux. Elle constitue la base de la théorie phénoménologique de la 
connaissance (Hua XIX, pp. 673-680 ; tr. : III, p. 117 sv. ( $ 5  46-47)). 
L’intuition simple, par exemple la perception sensible donne 
<<directement », << immédiatement >> son objet, << en un seul degré d’acte >> 
(p. 674 ; tr. p. 178), << d’un seul coup >> (p. 676 ; tr. p. 181). Dans sa fonction 
donatrice, elle ne repose pas sur des actes fondatifs (p. 676 ; tr. p. 180). La 
perception d’un objet réel peut être une continuité ayant une extension 
temporelle, elle n’en demeure pas moins simple. La continuité de la 
perception n’est pas un complexe d’actes ayant à chaque fois des objets 
différents, mais la fusion continue d’actes avec un objet identique. 

Quant à l’intuition catégoriale, elle est fondée I .  Elle se rapporte à son 
objet non pas de manière simple et avec un seul rayon, mais à travers des 

1. Cf. Hua XlX, p. 674 sv. ; tr. p. 178 sv. Le concept de fondation ici utilisé ne signi- 
fie pas la relation du tout à ses parties moyennant lesquelles il est fondé. Dans ce 



LA GENÈSE DU JUGEMENT ANTÉPRÉDICATIF 219 

actes à articulations multiples. Dans les actes fondés sont visés (intentés) 
des objets qui sont ensuite reliés les uns aux autres dans un acte catégorial, 
par exemple une prédication. Dans l’acte catégorial de nouvelles objectités 
sont visées (intentées) ; ce sont des objets de degrés supérieurs qui ne 
peuvent être donnés que dans de tels actes fondés. Ce sont par exemple les 
états de choses du genre : <<Ce livre est rouge », << ce livre est vert », ou des 
multiplicités, des déterminations numériques, etc. Ces nouvelles objectités 
ont partiellement une << relation objective >> aux objets des actes fondatifs. 
C’est ainsi que par exemple dans l’intention dirigée sur l’état de choses << ce 
livre est vert », nous mettons en relation réciproque de manière catégoriale 
les objets des perceptions simples fondatives, à savoir le livre et la couleur 
verte. L’intuition des objets catégoriaux ne peut advenir que dans un 
complexe d’actes où interviennent plusieurs actes fondés les uns sur les 
autres. Husserl nomme aussi les actes fondatifs actes structurants, ou actes 
d’articulation. Dans les cas les plus simples d’intuition catégoriale, les 
actes fondatifs peuvent être des perceptions simples. 

L’intuition sensible peut donc - au moins dans ces cas particuliers 
simples - fournir une contribution au remplissement de l’intention caté- 
goriale. I1 y a cependant des cas d’intuition catégoriale qui n’ont plus aucun 
contact avec la sensibilité, par exemple les propositions algébriques. I1 
devient alors difficile de trouver quelque contribution de la sensibilité au 
remplissement. I1 y a donc des éléments de l’intention catégoriale qui sont 
susceptibles d’être remplis par l’intuition sensible et il y en a d’autres pour 
lesquels ce n’est pas le cas. La question du remplissement des intentions 
catégoriales se laisse également élucider au moyen d’expressions linguis- 
tiques. Considérons l’énoncé : << Cette table est brune ». On doit admettre 
que l’intuition sensible peut remplir ce qui est visé par << brun >> et éventuel- 
lement ce qui est visé par << cette table ». Mais qu’est-ce qui remplit le 
<< est ». Ce sont principalement les formes nominales << le, un, quelques, 
beaucoup, deux, est, ne pas, quel, et, ou, etc », qui ne peuvent trouver un 
remplissement dans la seule sensibilité (p. 658 ; tr. p. 160). Mais l’usage 
linguistique nous indique en même temps très clairement que même ces 
éléments de l’intention peuvent être remplis intuitivement. Nous disons en 
effet : << Je vois que ceci est un livre ». Nous savons bien pourtant que nous 
ne << voyons >> pas ce fait de la même façon que nous voyons la couleur du 
livre qui est présente de manière sensible. Dans cette mesure, c’est impro- 
prement que nous parlons de << voir n quand il s’agit d’objets catégoriaux, 
même si cette façon de parler comporte un noyau commun réel. 

contexte (p. 678 ; tr. H. Élie, A.L. Kelkel et R. Schérer, Paris, PUF, 1974, T. Iü, p. 183, et 
l’ensemble du ch. VI) le concept de fondation de la me Recherche ($5  14-18) est par 
conséquent déjà dépassé. 



220 DETER LOHMAR 

Au 9 48 de la VIe Recherche, Husserl analyse la succession des actes 
qui interviennent dans l’intuition synthétique-catégoriale. Dans la succes- 
sion des actes de l’intuition catégoriale se distinguent nettement trois 
étapes (ou trois phases). Reprenons comme exemple d’état de choses : << le 
livre est vert > > I .  Les perceptions simples, fondatives doivent consister en 
une perception du livre et de son moment non-autonome << vert ». Dans une 
première étape, nous visons l’objet pour ainsi dire avant toute articulation. 
I1 s’agit d’un acte simple qui vise l’objet pris comme totalité. Husserl le 
nomme un << percevoir-ensemble >> simple (p. 682 ; tr. p. 187) ou une 
<<perception globale ». Les parties de l’objet sont certes implicitement 
co-représentées sur le mode d’intentions partielles, mais elles ne devien- 
nent pas des objets explicites dans cette première prise simple z. 

Dans la seconde étape, l’objet est appréhendé «de  manière expli- 
citante ». C’est ce que nous faisons quand nous faisons ressortir dans des 
actes articulés ses parties qui avaient été jusque là implicitement Co-visées 
(p. 681 ; tr. p. 186). Elles deviennent ainsi objets d’actes qui sont véritable- 
ment dirigés sur elles, même si l’intention des actes d’explication porte 
encore sur l’objet << global >> perçu dans son ensemble, dans notre exemple 
le livre. Ces << perceptions partielles >> sont cependant toujours encore des 
actes simples. Husserl évoque ici expressément une << nouvelle modalité de 
l’appréhension ». Mais il ne s’agit pas d’un changement de 1 ’appréhension, 
car c’est le même objet qui est visé. Dans la perception d’ensemble 
(Gesamtwahrnehrnung) les parties de cet objet sont implicitement visées, 
dans la perception partielle ou << particulière >> (Sondewahrnehmung) elles 
sont explicitement appréhendées. 

I1 ne s’agit pas non plus de ce que Husserl désigne comme 
<< changement de la modalité d’appréhension ». I1 n’y a pas de changement 
entre un mode d’appréhension intuitif et un mode figuratif ou symbolico- 
signitif. Nous ne percevons pas, dans la perception globale, intuitivement le 
livre comme totalité, et dans la perception partielle sa couleur en tant que 
figuration en image (ou symbolique) du livre. Dans le changement qui va 
de la perception d’ensemble à la perception particulière, il s’agit d’une 
appréhension double du même objet (dans notre exemple, à chaque fois 
d’une appréhension intuitive). Dans les deux cas il s’agit d’actes simples. 
Dans la perception partielle, nous visons le livre en passant à travers 

1. Dans la VIe RL, HUSSERL rassemble sous la relation touvparties deux choses qu’il 
distingue dans Expérience et jugement : la relation entre le tout et la partie autonome et 
celle qui existe entre le tout et le moment non-autonome. I1 utilise donc le concept de 
partie dans le sens le plus large qu’il a établi. Cf. Hua XIX, p. 680 sv. ; tr. p. 231 ; EU, 
$5 50-52. Même à partir du point de vue d’Expérience et jugement, les deux formes sont 
équivalentes relativement à leur mode de constitution. Cf. EU, p. 262 ; tr. D. Souche- 
Dagues, Paris, PUF, 1991, p. 266. 

2. Cf. pour ce qui suit, Hua XIX, p.681 sv. ; tr. p. 186 sv. 



LA GENÈSE DU JUGEMENT ANTÉPRÉDICATIF 22 1 

l’intention dirigée sur sa couleur. Ce qui est appréhendé, c’est le même 
re-présentant sensible, et il est appréhendé comme le même - mais de 
manière différente (implicitement / explicitement) I .  

Les parties ainsi détachées, celles que nous << faisons ressortir B sont 
ensuite com-posées synthétiquement dans un acte catégorial compréhensif. 
Elles peuvent, par exemple, être mises en relation réciproque ou avec la 
l’ensemble (le livre) dans des << actes de liaison ». C’est seulement dans un 
acte de ce genre que les membres reliés les uns aux autres reçoivent un 
nouveau caractère à titre de membre en liaison dans une forme catégoriale 
de liaison. Ils prennent le caractère d’un << moment adjectif >> (eigen- 
schuftliches Moment), à savoir << vert », et d’une << totalité qui porte cet 
attribut », le << livre >> (substrat / accident). Cette syn-thèse catégoriale n’est 
pas un acte simple, car << le livre est vert >> ne peut constituer l’intention 
d’un acte simple. Au sein de cette intention catégoriale d’ensemble, le 
<<moment adjectif >> et la totalité qui porte l’attribut >> sont à chaque fois 
des moments non-autonomes. 

Cette triplicité de la saisie simple (perception d’ensemble), de la 
conversion partielle de l’articulation, et du véritable viser-avec catégorial 
(la syn- thèse), nous la retrouvons dans toutes les formes synthétiques- 
catégoriales. Pourtant une telle description phénoménologique ne carac- 
térise que le processus de la complexion d’actes catégoriaux. Elle n’aborde 
pas encore la question de savoir comment dans ce processus l’intention 
catégoriale peut être remplie. 

C’est cette question qu’il nous faut examiner maintenant. 
Manifestement l’accomplissement réglé des perceptions partielles 
(autrement dit les << actes d’articulation >> qui procèdent de la perception 
globale) contribuent au remplissement de l’intention catégoriale. C’est 
pourquoi nous posons la question : comment cette << prestation », que fournit 
l’accomplissement des actes fondatifs, est-elle encore présente dans la 
dernière partie de cette triple démarche, c’est-à-dire dans l’acte synthétique 
proprement dit ? 

Dans l’exemple du << livre vert >> la perception globale est d’emblée 
effectuée en direction du livre, puis le moment vert du livre est visé dans 
une perception particulière. Dans la perception partielle du << vert >> cepen- 

1. La phrase suivante : << Le représentant relatif à a fonctionne comme identique- 
ment le même dans un double rôle [...] D (Hua XIX, p. 682; tr. p. 188) se rapporte à la 
possibilité d’une appréhension double. La possibilité d’une << appréhension double P des 
mêmes contenus se présente également dans le conflit non-surmonté entre des appré- 
hensions de sens différent (l’exemple de HUSSERL est la poupée par rapport à la dame), 
lequel doit ensuite conduire à une décision. Dans ce cas, il y a néanmoins un change- 
ment d’appréhension, de telle sorte que les deux entrent en conflit l’une avec l’autre. 
Cela ne se produit pas dans le cas présent, puisque le sens de l’objet visé ne varie que 
légèrement et est également approprié en vue d’un recouvrement non-contradictoire. 



222 DETER L O W  

dant nous ne voyons et nous ne visons pas le vert pour la première fois. 
L’intention particulière orientée sur le vert était déjà implicitement 
contenue dans la perception globale, disons du livre. Dans le passage de la 
perception globale à la perception particulière quelque chose s’est produit, 
que Husserl appelle << synthèse de recouvrement >> (Hua XIX, p. 651 ; tr. 
p. 150, mod.) ou << unité de recouvrement >> («coïncidence >>, pp. 569, 571, 
650, 652) entre ces deux intentions I .  D’un côté se recouvrent l’intention 
explicite de la perception particulière du moment vert, et de l’autre 
l’intention partielle implicite de la perception globale du vert. Ce recou- 
vrement entre intentions particulières sert à présent de re-présentant (appui) 
pour l’intention proprement synthétique << le livre est vert ». La synthèse de 
recouvrement produite dans le complexe d’actes présente l’être-vert du 
livre. Elle est le contenu qui remplit l’intention catégoriale z. 

Nous trouvons ainsi au point décisif de la théorie phénoménologique de 
la connaissance le schéma de 1 ’appréhension et du contenu. Tout comme 
l’intuition sensible, pour Husserl, l’intuitionner cognitif repose sur l’appré- 
hension de contenus. I1 nous faut pourtant ici tout d’abord laisser de côté la 
perspective auto-critique de Husserl à l’encontre de la capacité limitée de 
ce modèle. Dans les Recherches logiques, et nous le verrons, dans 
l’enquête d’Expérience et Jugement aussi, ce modèle se rencontre en de 
nombreux points décisifs 3. 

1 .  << Cependant, en vertu de cette intention partielle qu’elle implique, l’acte de 
perception globale qui se poursuit “coïncide” en même temps avec l’acte de la percep- 
tion particulière ». Hua X E ,  p.682; tr. p. 187. 

2. I1 faut souligner ici expressément que les moments intentionnels des actes 
coïncident. I1 ne s’agit donc pas d’un recouvrement des substrats réels (ou bien des data 
hylétiques). Un tel recouvrement dans le domaine réellement donné peut naturellement 
survenir aussi dans le cas de l’acte complexe catégorial, mais il n’est pas le contenu 
remplissant de l’intuition catégoriale. A propos du contenu remplissant recherché, il 
s’agit d’un recouvrement des appréhensions (Hua X E ,  p. 682 ; tr. p. 188), qui se situe 
entièrement dans le domaine intentionnel. 

3. L’idée selon laquelle c toute constitution ne suit pas le schème appréhension- 
contenu d’appréhension >> se trouve d’abord dans une note des Leçons pour une phéno- 
ménologie de la conscience intime du temps publiées en 1928 (Hua X, 7, n. l ; tr. p. 9). 
HUSSERL critique ce modèle en premier lieu au regard de couches plus profondes de la 
constitution, c’est-à-dire pour la conscience intime du temps, assurément aussi pour 
l’imagination. (cf. Hua XXIII, p. 265 sv. ; également l’exemplaire d’auteur des 
Recherches logiques, Hua XIX, p. 884 - et aussi Ms. L I 19, f. 9 b). Pour la constitution 
des objets de degré supérieur, par exemple pour les objets de la perception et de I’intui- 
tion catégoriale, le modèle de l’appréhension des contenus semble en revanche être 
approprié. On peut voir cela dans de nombreux passages d’Expérience et jugement (cf. 
EU, pp.34,94,97-101, 103, 109, 111,  132 sv., 138 sv., 142 sv., 305 etc.) 

R. B m  et R. SOKOLOVSKI ont défendu la thèse selon laquelle Husserl renonce au 
schèma de l’appréhension et du contenu appréhendé dans la phénoménologie génétique. 
(cf. R. Boehm, Introduction de l’éditeur, Hua X, p. Xxxm sv., et R. Sokolowski, The 
Formation of Husserl’s Concept of Constitution, La Haye, Nijhoff, 1970, p. 177 sv.). On 



LA GENÈSE DU JUGEMENT ANTÉPRÉDICATIF 223 

Le caractère particulier du contenu appréhendé (c’est-à-dire de la 
synthèse de recouvrement entre intentions partielles) appelle ici une consi- 
dération plus précise. Commençons par fixer quelques déterminations 
négatives : 

I) Ce re-présentant n’est pas identique aux re-présentants sensibles des 
objets de la perception globale ou des perceptions particulières. I1 serait 
pensable qu’un re- présentant sensible puisse donner remplissement aux 
intentions catégoriales, dans la mesure où il est appréhendé autrement, 
c’est-à-dire catégorialement. Husserl a lui-même pendant assez longtemps 
considéré une solution de ce genre comme prometteuse. Mais alors on ne 
comprendrait pas bien pourquoi le complexe des actes de l’intuition caté- 
goriale doit être mis en œuvre pour le remplissement. On devrait pouvoir 
remplir une intention catégoriale à partir de la donation simple, sans 
davantage d’intuition ni d’activité I .  

2) Ces mêmes arguments montrent aussi qu’absolument aucun contenu 
sensible ne vient en question pour le remplissement de l’intention caté- 
goriale 2. 

3) Il en résulte que ne vient pas non plus en question, en tant que 
contenu remplissant, la perception interne de l’effectuation de la synthèse 
catégoriale. Tugendhat a soutenu l’idée que c’est << cet accomplissement 
actuel de la synthèse catégoriale» qui procure un remplissement à 
l’intention catégoriale 3 .  

peut néanmoins simplement relativiser ce point, ainsi, également, jusque dans les 
Leçons pour une conscience intime du temps, à vrai due eu égard au constat que les 
contenus sensibles sont à nouveau à considérer eux-mêmes comme fondés (cf. Hua X, 
p. 7; n. 1 ; tr. p. 9). 

1. L’indication de HUSSERL selon laquelle le re-présentant sensible de la perception 
particulière et de la perception d’ensemble fonctionne e comme identiquement le même 
de façon double B (Hua xD(, p. 682 ; tr. p. 188, mod.) pourrait plaider en faveur d’une 
telle solution. Si un seul et même re-présentant peut fonctionner de deux manières, il 
pourrait également fonctionner encore d’une troisième manière, c’est-à-dire de façon 
catégoriale. 

2. Cf. aussi les objections de E. TUGENDHAT dans Der Wahrheitsbegrzff bei Husserl 
und Heidegger, Berlin, de Gruyter, 1970, p. 119-123. 

3. HUSSERL a lui-même défendu une telle thèse dans la première édition des 
Recherches logiques. L’ étude sur la re-présentation catégoriale» (c’est-à-dire le ch. 7 
de la Vie RL) parvient au résultat que les intentions catégoriales sont remplies moyen- 
nant l’appréhension d’un contenu de la réflexion. Le contenu appréhendé est le même 
contenu que celui qui expose l’acte catégorial accompli dans la perception interne. Dans 
la perception interne, il est perçu de façon simple. Dans l’intuition catégoriale, ce 
contenu de la réflexion est alors appréhendé de façon catégoriale et lui offre un remplis- 
sement. Néanmoins, Tugendhat n’a pas remarqué que l’accomplissement actuel 
(conditionné de façon sensible) n’est qu’une autre formulation de cette solution du ch. 7. 
Plus tard, Husserl a critiqué sa propre interprétation de la re-présentation catégonale (cf. 
aussi D. LOHMAR, << Wo lag der Fehier des kategonalen Reprasentanten », in Husserl 
Studies, 7 (1990), pp. 179-197). Ce sont les mêmes objections qui vont à l’encontre de 



224 D E E R  LOHMAR 

Mais il nous faut à présent mettre en évidence quelques déterminations 
positives des synthèses de recouvrement entre les intentions partielles. Le 
contenu qui est appréhendé par exemple dans l’intuition catégoriale 
déterminante ( e  ce livre est vert B) n’est pas un contenu sensible, bien qu’il 
soit fondé dans une intuition simple. C’est le recouvrement des intentions 
de deux ou plusieurs actes qui s’ «impose D dans le passage de la perception 
globale à la perception particulière. Le recouvrement est << vécu ». Les 
intentions orientées sur le << vert >> coïncident, ce qui veut dire que nous 
remarquons l’identité (Gleichheit) de l’intention. La coïncidence s’impose 
à nous passivement dans la transition entre actes << simples », bien que ces 
actes eux-mêmes demeurent dans le cadre d’une activité catégoriale. Ce 
datum singulier nous est donné pour ainsi dire en un << sens non-sensible », 
autrement dit sur le mode de conversions intentionnelles qui s’inter- 
pénètrent (en passant les unes dans les autres). I1 peut être appréhendé 
catégorialement. I1 remplit alors l’intention catégoriale << ce livre est vert ». 
Les synthèses de recouvrement fonctionnent ici comme des re-présentants 
non-sensibles 

L’élargissement husserlien du concept d’intuition à l’intuition caté- 
goriale se révèle ici encore une fois justifié. Actes << simples >> (à rayon 
unique) et catégoriaux (fondés, à rayons multiples) ne se distinguent pas 
seulement dans l’édifice des actes qui est le leur. Ils se distinguent égale- 
ment dans les contenus appréhendés. En outre la nécessité de parcourir 
complètement le complexe des actes catégoriaux est évidente. Sans cette 
effectuation complète les synthèses de recouvrement nécessaires au 
remplissement ne peuvent pas s’établir. I1 est même permis de supposer 
que le remplissement des intentions catégoriales dépend à chaque fois de 
c:ontenus non-sensibles. Cela est vrai là où, dans les cas les plus simples 
d’intuition catégoriale, la sensibilité contribue également au remplissement. 

la solution de << l’accomplissement actuel D et de la conception du remplissement 
moyennant une saisie catégonale des re-présentants sensibles des actes fondatifs. 

1. Le concept de recouvrement a une certaine équivocité dans le contexte de la 
problématique du remplissement chez Husserl. Dans les Recherches logiques et dans le 
premier volume des Idées directrices, HUSSERL l’emploie le plus souvent au sens où des 
intentions vides sont remplies moyennant leur recouvrement avec des intentions 
remplies correspondantes. La question de savoir comment des intentions catégonales 
remplies viennent en général à être remplies comme intentions, n’est avec cela pas 
encore abordée. I1 y va d’un concept de remplissement et de recouvrement qui ne 
garantit, du moins pour ce qui est du domaine catégorial, aucun examen de la fonction 
de remplissement, qui ne fait, en l’occurrence, que différer le problème. Les unités de 
recouvrement entre des intentions partielles (qui sont ici thématisées) exposent en 
revanche un contenu qui, appréhendé de façon catégoriale, rend possible une intention 
catégoriale remplie. On examine ici comment des intentions remplies viennent à être 
remplies. 



LA GENÈSE DU JUGJZMENT ANTÉPRÉDICATIF 225 

Mon enquête prendra maintenant pour fil conducteur la manière dont 
Husserl présente descriptivement le rôle des synthèses de recouvrement 
dans la connaissance. Mais je  voudrais tout d’abord indiquer deux direc- 
tions de recherche que je ne peux suivre ici : nous pourrions essayer de 
déterminer les caractéristiques essentielles et les types de contenus non- 
sensibles. On pourrait montrer comment Husserl a interprété cette décou- 
verte déconcertante des synthèses de recouvrement. Mais cela nous nous 
engagerait plus avant dans la discussion de l’auto-critique de Husserl par 
rapport à sa théorie du << =-présentant catégorial ». 

Ces deux recherches sont pourtant moins pertinentes pour notre présent 
intérêt, qui est centré sur les formes préalables de la connaissance, que la 
question suivante : qu ’est-ce qui se produit avec les synthèses de recouvre- 
ment qui s’établissent certes dans le passage entre les actes, mais qui ne 
sont pas appréhendées catégorialement ? Est-ce que ces synthèses de 
coïncidence sont << fugitives >> ? Est-ce qu’elles disparaissent simplement 
après leur donation, ou est-ce qu’elles demeurent d’une certaine façon 
<<maintenues >> ? I1 ne s’agit pas là de détails sans importance, car l’appari- 
tion de synthèses de recouvrement n’est pas du tout quelque chose qui 
interviendrait de façon rare dans la vie de conscience. Des synthèses de 
recouvrement peuvent s’établir aussi en dehors de synthèses catégoriales 
consciemment effectuées, car notre intentionnalité est toujours dans le 
passage (la transition) vivante d’un objet à un autre objet ou aux particula- 
rités de cet objet. Dès les Recherches logiques, Husserl s’est posé la 
question de savoir si dans ce passage se trouvent déjà impliquées des 
prestations préliminaires pour la connaissance. 

II. Le problème de l’expérience anté-prédicative en tant que 
<< vécu non-conçu B dans les Recherches logiques 

Husserl thématise les synthèses de recouvrement, qui sont déjà 
<< présentes >> mais ne sont pas appréhendées objectivement (c’est-à-dire qui 
ne fonctionnent pas comme re-présentant) à différents endroits de la V l e  
Recherche logique I .  Les recherches les plus importantes à ce propos se 

1.  Dans la VIe RL,  HUSSERL s’occupe avant tout de cette question aux endroits 
suivants : 

1.  Dans l’Addition au Q 8 (Hua XTX, p. 569 f. ; tr. p. 5 1). C’est la différence entre le 
<< vécu non-conçu d’identité D et la position objective d’identité à titre d’exemple pour le 
problème général des vécus non-conçus qui est ici examinée (cf. Hua XTX, p. 568,l. 20- 
30 ; tr. p. 50). On trouve là des renvois au ch. 6, Q 47 (c’est-à-dire à la discussion concer- 
nant la thèse thématiquehon-thématique d’identité, ainsi qu’à l’ensemble du ch. 7). 

2. Dans le contexte du premier concept de vérité, Hua XIX, p. 652, 1. 8-16 ; tr. 
p. 151. I1 est ici renvoyé à l’Appendice au $ 8  et au ch. 7. Les réflexions portant sur la 



226 DIEïER LOHMAR 

situent lors de 1 ’analyse du (premier) concept de vérité et de 1 ’analyse de 
1 ’opposition entre identification a-thématique et identification thématique. 
- J’interpréterai plus loin en détail les contextes correspondants -. Bien que 
le thème soit plutôt marginal, on peut le reconnaître aisément à partir de la 
terminologie du << vécu > > I .  Husserl parle par exemple de << l’unité vécue de 
coïncidence D (p. 569, 1.31 ; tr. p. 52) qui ne fonctionne pas comme 
re-présentant. Mais il y a également des contextes dans lesquels les 
synthèses de recouvrement sont implicitement dévalorisées par rapport à la 
connaissance (comme intuition catégoriale). Husserl en parle au sens d’une 
coïncidence << simplement D vécue. De manière très pertinente, Husserl 
désigne à un endroit les synthèses de recouvrement comme des << vécus 
non-conçus ». D’un simple point de vue linguistique, cette caractérisation 
appelle une précision. Nous allons voir que Husserl l’entend en tant que 
vécu non-conçu d’objets catégoriaux, c’est-à-dire comme vécu d’états de 
choses, d’identité, de vérité en général. 

Les unités de coïncidence peuvent être << présentes réellement D et 
pourtant ne pas fonctionner en tant que re-présentants (p. 569 ; tr. pp. 51- 
52). Husserl qualifie aussi expressément (à quelques endroits) les synthèses 
de recouvrement de << présentes >> (p. 652 ; tr. p. 151), et ce n’est pas seule- 
ment une manière de parler. I1 veut dire par là qu’elles durent indépen- 
damment de la prise actuelle et de l’appréhension objective. Effectuer 
l’appréhension objective de ces contenus << présents D est une possibilité 
apriorique donnée à chaque instant. I1 est seulement requis de porter son 
regard sur la vérité présente >> (p. 652 ; tr. p. 15 1). 

différenciation du premier concept de vérité en font partie (Hua XIX, p. 653 sv. ; tr. 
p. 152). 

3. Au Q 47, il y va là de l’exposition de la difféience entre l’identité vécue et 
position thématique d’identité. 

4. Au ch. 7, on trouve de même la confrontation entre les contenus vécus et les 
objets perçus (cf. Hua XIX, p. 700,l. 29 ; tr. p. 207; p. 702,l. 5 ; tr. p. 209; p. 703,l. 1 ; tr. 
p. 210; p.705,l. 8-1 1 ; tr. p. 213. Dans l’extrait correspondant à p.706,l. 4-10 ; tr. p. 214, 
la terminologie bascule des << contenus vécus >> à des contenus de réflexion et se fixe par 
après sur l’interprétation du représentant catégorial, laquelle motive plus tard 
l’auto-critique de HUSSERL (cf. Hua X E ,  p. 707,l. 24-30 ; tr. p. 215; p. 708,l. 20-709,l. 
7 ; tr. pp. 216-217). Nous ne pouvons pas rentrer ici dans les détails de ce contexte 
problématique, étant donné qu’il conviendrait de distinguer de façon toujours soigneuse 
entre des positions encores tenables et des positions critiquées. Cf. D. LOHMAR, << Wo 
lag der Fehler des kategorialen Reprasanten?», in Husserl Studies, 7 (1990), pp. 179- 
197. 

1. Cette terminologie n’est pas seulement utilisée pour les << vécus non-conçus n du 
recouvrement. L’analyse des << vécus d’évidence B dépend par exemple encore beaucoup 
d’elle. Cf. Hua XVIII, pp. 188-194 ; tr. pp. 204-21 1. Le concept phénoménologique 
d’évidence, d’évidence intentionnelle en particulier est examiné au Q 2 de la Ve RL. 



LA GENÈSE DU JUGEMENT ANT~PR~DICATIF 227 

Je voudrais à présent formuler quelques questions évidentes qui, d’un 
point de vue systématique, résultent pour Husserl de cette thèse. On 
pourrait aussitôt objecter que ces questions sont déjà posées à partir de la 
perspective d’Expérience et jugement. Mais il apparaîtra néanmoins que ce 
sont sans exception des questions que Husserl se pose dans les Recherches 
logiques elles-mêmes. 

I) Les synthèses de coïncidence v6cue dans les actes structurants ne 
surgissent-elles que dans le complexe global d’actes qu’est l’intuition caté- 
goriale, ou bien durent-elles également au delà ? (L’alternative est : sont- 
elles fugitives ou durables ?) 

2) Les synthèses de coïncidence vécues peuvent-elles également se 
situer dans des contextes qui n’ont pas pour but la connaissance? 
(L’alternative est ici : sont-elles extérieures ou nécessairement internes aux 
actes catégoriaux ?) 

Si l’on peut répondre de façon positive à ces deux questions, c’est-à- 
dire si les synthèses de recouvrement se situent aussi à l’extérieur des 
synthèses catégoriales et durent également au delà de cet événement, il 
nous faut alors poser la question suivante : 

3) Quelle est la contribution des synthèses de coïncidence vécues 
<< antérieurement >> dans le cadre d’un intérêt de connaissance qui prend un 
nouveau départ, c’est-à-dire dans le complexe global d’une nouvelle intui- 
tion catégoriale? Ne s’agit-il ici que d’une transformation de la 
<<connaissance implicite >> en << connaissance explicite D ? En d’autres 
termes, la transformation a-t-elle lieu sans qu’une nouvelle intuition doive 
venir s’y ajouter ? Ou bien la transformation doit-elle toujours être en 
même temps un nouvel accomplissement intuitif ? (L’alternative réside ici 
entre la transformation simple et le nouvel accomplissement) 

Ces questions doivent orienter l’analyse que nous allons suivre à 
présent des deux contextes importants où Husserl, dans la VIe Recherche 
logique, discute le rôle des synthèses de recouvrement non-appréhendées. 

Le premier contexte est l’exposition par Husserl du premier concept de 
vérité au 5 39 de la VIe Recherche logique. Le thème est ici l’appréhension 
objective de ces synthèses de recouvrement déjà << présentes >> par avance. 
Husserl rappelle que << 1’ accomplissement du recouvrement d’identification 
n’est pas encore la perception actuelle de l’accord objectif ». L’accomplis- 
sement du recouvrement ne devient une thèse catégoriale qu’en << portant le 
regard sur la vérité présente >> (p. 652 ; tr. p. 151). Les synthèses de recou- 



228 DETER LOHMAR 

vrement << présentes >> d’une manière ou d’une autre sont ici expliquées en 
tant que vérité présente >> qui a seulement besoin d’être appréhendée. 

I1 en résulte tout d’abord que l’on peut répondre par l’affirmative à la 
première question, c’est-à-dire que les synthèses de recouvrement 
<< perdurent B d’une manière ou d’une autre par delà leur donnée momenta- 
née dans le cadre des synthèses catégoriales. Même après leur constitution 
qui passe par les actes structurants, une intention catégoriale remplie 
(dirigée par exemple vers un état de chose) peut être << produite >> à partir 
d’elles - et à vrai dire << à tout instant >> - moyennent une appréhension 
objective. Un modèle de trunsfomzation du rapport des <<synthèses vécues 
de coïncidence >> en connaissance est de cette façon proposé. On peut à tout 
instant procéder à une << transformation >> de synthèses de coïncidence 
vécues une fois à n’importe quel moment et par suite à nouveau 
<<présentes >> d’une manière ou d’une autre, en intentions catégoriales 
remplies intuitivement. Cette transformation a lieu au moyen de l’appré- 
hension objective de la coïncidence auparavant seulement vécue. 

Mais il nous faut déterminer encore plus précisément le sens de cette 
<<transformation ». Doit-elle être comprise de telle manière que les déter- 
minations de contenu soient déjà fixées, c’est-à-dire pré-formées dans le 
vécu ? Est-ce une << connaissance pré-catégoriale >> contenant déjà les 
déterminations de contenu sous une forme rudimentaire qui se voit 
uniquement transformée en connaissance au sens plein du terme 
(transformation simple) ? Cela ne signifierait-il pas que la différence entre 
les synthèses vécues de coïncidence et la connaissance (dans l’intuition 
catégoriale) réside uniquement dans le mode différent d’appréhension du 
même contenu ? Le fait que Husserl, à un endroit, nomme les synthèses de 
recouvrement un << vécu non-conçu >> (p. 568 ; tr. p. 50) d’un état de chose 
parle en faveur de cette hypothèse. L’acte de connaissance serait alors le 
processus dans lequel, moyennant l’appréhension catégoriale, un état de 
chose conçu est << découvert par l’explicitation >> (erdeutet) à partir d’un 
vécu non-conçu de cet état de chose. (La transformation est donc un 
modèle très simple de la relation entre deux types de jugements.) 

Le << modèle de transformation >> de cette transformation conduit cepen- 
dant à d’autres problèmes. I1 faut avant tout éclairer de quelle manière les 
synthèses de recouvrement d’intentions partielles peuvent contenir des 
connaissances sous une forme rudimentaire. De plus, la question se pose de 
savoir s’il n’est effectivement besoin que d’une transformation au sens 
d’un changement d’appréhension pour recevoir la connaissance. Cela aurait 
pour conséquence que la transformation serait possible sans intuition 
renouvelée et sans l’accomplissement renouvelé de la complexion d’acte de 
l’intuition catégoriale. Les résultats descriptifs du chapitre 6 parlent cepen- 



LA GENÈSE DU JUGEMENT ANTÉPRÉDICATIF 229 

dant contre cette hypothèse. L’analyse des actes catégoriaux avait fait la 
preuve de la nécessité de l’accomplissement des actes structurants et de 
leur transition. I1 se pourrait donc que ces analyses dussent être affinées. I1 
se pourrait aussi qu’il existât deux types fondamentalement différents 
d’intuition catégoriale. Mais il est plus évident que le modèle de la trans- 
formation est trop simple. Il doit être corrigé dans le sens d’un nouvel 
accomplissement de l’acte catégorial, lequel est guidé par l’expérience 
précédente I .  

Cette thèse anticipe néanmoins sur une solution que nous établirons 
seulement plus loin. I1 me faudrait donner tout d’abord encore quelques 
explications concernant la << définition >> par Husserl de l’évidence comme 
<< vécu de vérité ». I1 apparaîtra que même cette thèse est bien moins spécu- 
lative que la lettre le laisse présumer. Avec l’analyse des synthèses vécues 
de coïncidence, Husserl cherche également à préciser sa << définition >> de 
l’évidence comme << vécu de vérité ». Dans les Prolégomènes ù une logique 
pure, il avait critiqué les théories psychologiques de l’évidence, qui la 
comprennent comme un sentiment venant s’ajouter fortuitement (ou man- 
quant). Dans ce contexte, Husserl a caractérisé à plusieurs reprises 
l’évidence comme << vécu de vérité >> (Hua XVIII, pp. 188-194 ; tr. pp. 204- 
21 1). Ce mode de caractérisation a sûrement été la raison de quelques 
malentendus z. - Mais ce n’est pas ici mon objet. - I1 y va du << vécu >> de 
recouvrement (au sens d’un accord total) entre l’intention de l’énoncé et 
l’état de chose donné dans l’intuition catégoriale (Hua XWI, p. 193 sv. ; tr. 
p. 210). Ce vécu de recouvrement est un cas particulier concret, vécu par 
moi de l’idée de vérité, c’est-à-dire de l’idée d’accord entre intention et 
intuition. 

Dans le contexte du premier concept de vérité dans la VIe Recherche 
logique, Husserl précise alors son énoncé selon lequel l’évidence est << le 
vécu de vérité ». I1 ne convient pas de l’entendre comme si ce vécu était 
une perception objective de la vérité (Hua X E ,  p. 652 ; tr. p. 151). I1 s’agit 
uniquement d’un vécu de conscience, à savoir d’un vécu a-thématique de la 
vérité. Assurément, ce vécu peut servir de base à un jugement rempli por- 
tant sur la vérité d’un énoncé. I1 y a donc une certaine succession des 
degrés ( I )  de l’intuition catégoriale d’un état de chose qui est alors 

1.  Kant déjà essaya de résoudre le problème de l’expérience pré-catégoriale. I1 
caractérise celle-ci comme des c< règles subjectives », en l’occurrence comme une syn- 
thèse associative de reproduction, en l’occurrence comme des jugements de perception. 
Les jugements de perception sont ensuite convertis en connaissance (en cc lois objec- 
tives .), en l’occurrence, en jugements d’expérience. 

2. Cf. par exemple l’article de G .  PATZ~G, c< Kritische Bemerkungen zu Husserls 
Thesen über das Verhaltnis von Wahrheit und Evidenz », in Neue Hefte für Philosophie, 
1 (1971), pp. 12-31. 



230 DETER L O W  

également exprimé et (2) du «vécu de vérité» et (3 )  de l’intention 
thématique remplie, dirigée sur la vérité dans la prédication de vérité. 

Cette succession de degrés éclaire aussi d’une manière étonnante la 
deuxième question systématique qui consiste à demander si les synthèses 
de recouvrement peuvent également se trouver à l’extérieur de l’acte 
catégorial. Husserl indique la chose suivante (également, au surplus, dans 
le contexte de l’analyse du concept de vérité (0 39)) : à propos de toute 
intuition catégoriale exprimée, par exemple à propos de tout état de chose 
donné de façon intuitive et en même temps énoncé ( e  Ce livre est vert »), 
surgissent de nouvelles synthèses de recouvrement qui peuvent alors servir 
de base de contenu en vue d’intuitions catégoriales ultérieures. Nous 
vivons en effet le recouvrement total de l’expression langagière et de l’état 
de chose donné. Sur la base de ce recouvrement total entre l’intention 
intuitive dirigée sur l’état de chose et l’intention de l’acte donateur de 
signification qui fusionne avec elle, nous pouvons prononcer le jugement 
suivant : le jugement << le livre est vert >> est vrai. 

Le deuxième << est >>, c’est-à-dire << l’être au sens de la vérité >> ne doit 
pas être confondu avec le premier << est », c’est-à-dire avec << l’être au sens 
de la copule déterminante ». L’intention et le style d’évidence de ces deux 
thèses sont tout à fait différents. La prédication de vérité correspond à un 
recouvrement total entre intention de signification et intention d’état de 
chose. À l’être de la copule dans le jugement portant sur la propriété du 
livre ne correspond qu’un recouvrement partiel, une << identification par- 
tielle >> (p. 653, 1. 11-16, 26 ; tr. p. 152). Lors de l’analyse de l’intuition 
catégoriale, nous avons vu qu’il y a un recouvrement partiel entre les 
intentions partielles de la visée globale (dirigée sur le livre) et la visée 
particulière (dirigée sur le moment vert du livre). Ce recouvrement est 
ensuite appréhendé de façon catégoriale et remplit l’intention dirigée sur la 
propriété (<< Le livre est vert >>) I .  En outre, dans tout jugement évident et 
exprimé de façon prédicative (dans le recouvrement total entre intention de 
signification et intention d’état de chose), << l’être est vécu au sens de la 
vérité du jugement, mais il n’est pas exprimé >> (p. 653’1. 17-22 ; tr. p. 152). 
Ce vécu de vérité se trouve pour ainsi dire <<en sus», c’est-à-dire sans 
activité particulière. On le trouve dans l’expression de toute intention d’état 
de chose rempli de façon intuitive. Mais il demeure a-thématique et n’est 
pas non plus exprimé. La prédication sur la vérité présuppose alors que 
nous nous retournions vers ce vécu non-conçu et inexprimé (p. 654,l. 2-5 ; 
tr. p. 153). C’est pourquoi, à cette vérité judicative s’applique le fait qu’elle 

1.  Même dans les cas de totale identification, par exemple pour le jugement portant 
sur l’identité des objets, les deux sens d’être ne coïncident pas. Cf. Hua XIX, p. 653,l. 
17-22 ; tr. p. 152. L’intention des deux actes est totalement différente. 



I 

LA GENÈSE DU JUG- ANTÉPRÉDICATIF 23 1 

<<peut être énoncée à tout instant, et être énoncée avec évidence >> (p. 654, 
1.2-5 ; tr. p. 153). 

Je résume encore une fois brièvement : dans l’énoncé portant sur un 
état de chose donné de façon intuitive, la propriété de l’objet est énoncée. 
Le fait que ce qui est ainsi énoncé est vrai est en même temps vécu, mais il 
n’est pas intentionné thémutiquement que cet énoncé soit vrai I .  Cette syn- 
thèse vécue de recouvrement total << n’est pas à l’évidence énoncée, elle 
n’est pas objective >> (p. 654,l. 2-5 ; tr. p. 153). Elle ne devient objective que 
dans une prédication de vérité correspondante (dans un <<jugement de 
vérité >>). Celui-ci affirme alors la vérité, c’est-à-dire l’accord (le recouvre- 
ment) total entre l’état de chose énoncé et l’état de chose donné de façon 
intuitive. C’est pourquoi, lorsque toute intuition catégoriale remplie est 
exprimée, un contenu est vécu mais il n’est pas appréhendé objectivement, 
qui puisse << à tout instant >> devenir la base d’un jugement de vérité (c’est-à- 
dire d’un jugement de degré supérieur). Les synthèses vécues de recouvre- 
ment doivent seulement être placées dans la fonction d’un re-présentant. 
Elles doivent être appréhendées. On peut répéter ce processus. La 
complexion d’acte de l’intuition catégoriale évidente et de l’énoncé- de la 
vérité d’une affirmation peut de son côté devenir << l’état de chose réalisant 
une nouvelle évidence pour laquelle la même chose vaut, etc. D (p. 654,l. 5- 
7 ; tr. p. 153) (<< I1 est vrai qu’il est vrai que la porte est rouge>>). 

Voilà un premier exemple des contenus vécus mais non pas appré- 
hendés objectivement, à titre de synthèses de recouvrement qui peuvent 
servir de base au contenu rempli en vue d’intentions catégoriales 
ultérieures. Ces contenus peuvent aussi bien ne servir de base remplissante 
que pour une intention déterminée, c’est-à-dire pour le seul jugement de 
vérité et non pas pour une autre intention ou même pour des intentions 
quelconques. Cela signifie qu’ils sont déterminés quant à leur contenu. En 
outre, ils se situent entre une intention catégoriale et un acte donateur de 
signification qui fusionnent avec eux. Selon toute apparence, les synthèses 
de recouvrement peuvent donc également naître en dehors d’une activité 
catégoriale dont le but est assigné. Ce point apparaîtra néanmoins plus 

1. I1 est à peine besoin de discuter pour savoir si, avec l’activité de l’expression 
langagière du jugement, on défend déjà implicitement l’idée que ce que je dis est éga- 
lement vrai. La << speechact theory >> n’est pas la première à avoir découvert cela. Pour 
HUSSERL, ce qui, néanmoins, importe en premier lieu, c’est ce qui est visé (intentionné) 
dans l’énonciation, c’est-à-dire de savoir si l’assertion de vérité est également accom- 
plie dans l’intention de l’acte de conscience. Ceci n’est certainement pas le cas lorsque 
je porte pour moi à l’évidence de la distinction, quant à sa signification, une phrase 
entendue par hasard, et ce, en accomplissant explicitement les intentions contenues. Cf. 
l’exposition de l’évidence de la distinction au Q 16 de Logique formelle et logique trans- 
cendantale. 



232 DETER L O W  

clairement dans le deuxième contexte important dans lequel Husserl, dans 
la VIe Recherche logique, étudie le rôle des formes préalables vécues de 
connaissances. C’est pourquoi nous nous tournons à présent vers l’expo- 
sition par Husserl du vécu non-conçu de l’identité, lequel se trouve dans 
une perception continue. 

Husserl caractérise aussi la différence entre 1 ’accomplissement 
a-thématique d’une identification et la thèse thématique d’identité au 
moyen de l’opposition entre le << vécu >> et la << perception catégoriale ». 
L’accomplissement du recouvrement identifiant (parallèlement au << vécu 
de vérité >>) est une sorte de vécu d’identité. Mais il << n’est pas encore une 
perception actuelle de l’accord objectif B (p. 652, 1. 16; tr. p. 151) I .  Le 
<< vécu de recouvrement >> n’accède au rôle d’un re-présentant pour I’iden- 
tité visée thématiquement (et à vrai dire en tant moment qui donne la 
plénitude) que << par un acte propre d’appréhension objectivante >> (p. 652, 
1.11 sv. ; tr. p. 151). I1 est clair ici qu’il y va avec le vécu d’identité >> d’un 
cas d’expérience pré-catégoriale, qui se situe tout à fait en dehors d’une 
activité catégoriale. 

Au $ 47 de la Vie Recherche logique, Husserl analyse l’opposition entre 
les deux actes. Le simple accomplissement d’un acte d’identification, par 
exemple dans une perception identifiante continuelle ne signifie encore 
aucune identité (p. 679 ; tr. pp. 183- 184). Néanmoins, dans la transition des 
phases particulières de la perception continuelle sont déjà vécues des syn- 
thèses de recouvrement. En revanche, l’identité du perçu ne peut devenir 
thématique que dans un acte (et être aussi éventuellement donnée) dans 
lequel les unités vécues de coïncidence sont appréhendées en tant 
qu’exposition de l’identité objective. Dans ce deuxième accomplissement 
d’acte, la coïncidence continuelle vécue d’intentions objectives simples sert 
de re-présentant de l’identité, c’est-à-dire << de point d’appui pour la 
conscience de l’identité B (p. 679 ; tr. p. 184). 

Il est important que la détemination de contenu du vécu se trouve déjà 
là. C’est-à-dire que le fait qu’il est un vécu d’identité ne soit pas 
<< seulement apporté par la réflexion comparative et médiatisée par la 
pensée >> (p. 568 ; tr. p. 50). À vrai dire, le vécu de telles synthèses de recou- 
vrement n’est pas encore une connaissance, mais il n’est en aucun cas 
indifférencié. I1 en va ainsi de l’identité vécue << qu’elle est d’emblée là, 
qu’elle est un vécu, mais un vécu inexprimé, non-conçu D (p. 568 ; tr. p. 50). 
Ce qu’est un << vécu non-conçu D d’identité est encore une fois éclairci dans 
<<l’addition au $ 8  ». L’acte d’identification n’est <<à proprement parler pas 
encore constitué de part en part >> (p. 569 ; tr. p. 5 1 )  lorsque nous visons 
continuellement de façon intuitive un seul et même objet. Le << moment de 

1. Prêtons attention au fait que Husserl parle ici aussi en un sens impropre d’une 
<<perception >> du contenu représentant, au lieu d’employer le terme d’ << appréhension ». 



LA CENÈSE DU JUGEMENT ANTÉPRÉDICATIF 233 

l’unification par connexion >> au sens d’un << moment d’identité >> est à vrai 
dire << réellement présent », mais il ne fonctionne pas comme re-présentant 
(p. 569 ; tr. p. 51) I .  L’ <<unité vécue de coïncidence >> ne fonde pas encore 
une appréhension objectivante en tant qu’identité de l’objet. Néanmoins, ce 
<<passage du vécu d’unité à l’identification relationnelle reste possible à 
tout instant >> (p. 570 ; tr. p. 52). On dirait que Husserl défend à nouveau ici 
le modèle de transformation du vécu non-conçu en connaissance. 

I1 devient pourtant clair à la lumière de l’exemple de l’identification 
thématique qu’il ne suffit pas de recourir seulement au vécu << présent >> et 
de transformer pour ainsi dire celui-ci en une intuition catégonale. L’image 
de la << transformation >> de l’expérience anté-prédicative en connaissance 
prédicative est fausse. Nous trouvons les arguments en faveur de cette idée 
au 9 47 de la VIe Recherche logique : dans l’accomplissement de la percep- 
tion continuellement identifiante, l’identité n’est pas encore visée (p. 679 ; 
tr. p. 183). L’identification thématique exige en revanche un nouvel uccom- 
plissement de la série d’actes. Husserl écrit : << Ce n’est que lorsque nous 
faisons de l’écoulement perceptif le fondement d’un nouvel acte, lorsque 
nous articulons les perceptions particulières et mettons leurs objets en 
relation >> (p. 679 ; tr. p. 184) que le recouvrement des intentions (qui se met 
alors à nouveau en place) peut devenir le re-présentant (le point d’appui) 
d’une conscience d’identité thématique. Les actes structurants dans le cadre 
de la nouvelle complexion d’acte de l’intuition catégoriale exigent néan- 
moins, selon les termes de Husserl, un << fondement ». Ce fondement 
consiste dans l’écoulement perceptif préalable et dans les synthèses de 
coïncidence qui y ont trouvé place. 

Dans les Recherches logiques, Husserl n’était pas encore entièrement 
au clair sur le point de savoir dans quelle mesure l’intuition catégoriale doit 
avoir un fondement dans la perception préalable. Une réponse est apportée 
à la troisième question portant sur la fonction du << vécu non-conçu >> dans le 
nouvel accomplissement (en l’occurrence, dans la nouvelle mise en scène) 
de l’intuition catégoriale uniquement au sens où il a bien une fonction. 
Mais il n’est pas dit précisément laquelle. On peut cependant présumer 
qu’il sert à guider l’accomplissement des actes structurants. La forme 
vécue préalable de la connaissance nous dit quel <<chemin» les actes 
structurants doivent emprunter dans la sensibilité pour faire une connais- 
sance de ce qui ne se trouvait auparavant là qu’en tant que vécu non-conçu 
(par exemple comme vécu d’identité). Ce n’est que lorsque le vivre 
anté-prédicatif guide les actes structurants au cours de la nouvelle mise en 
scène et les mène à une nouvelle synthèse de coïncidence que le vivre peut 

1. Le cours Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie 1906-1907 souligne 
pareillement que ce a moment d’identité D est présent de façon réelle. Cf. Hua XXIV, 
p. 282. 



234 DiETER LOHMAR 

devenir un connaître. Le chemin sur lequel on peut trouver l’intuition 
correspondante est de cette manière dessiné I .  

Nous pourrions encore nous tourner à présent vers une série de phases 
de développement dans l’analyse husserlienne de l’expérience 
anté-prédicative. Entre 1901 et 1938, Husserl a traité le problème en de 
nombreux endroits (dans ses manuscrits de recherche, dans ses écrits 
consacrés à la théorie de la connaissance et dans ses cours). Mon intérêt 
principal consiste néanmoins à montrer que le problème de l’expérience 
anté-prédicative se trouve déjà dans les Recherches logiques. I1 m’importait 
de faire ressortir le mode d’accès de Husserl et l’état de l’évolution du 
problème dans les Recherches logiques. Voilà ce que l’on peut arrêter 
concernant la discussion des formes vécues préalables de connaissance 
dans la Vie Recherche logique. 

ZZZ. Le jugement antéprédicatif dans Expérience et Jugement 

Dans le temps qui me reste, j e  voudrais maintenant évoquer rapide- 
ment, en quelques points, la manière dont la recherche sur l’expérience 
antéprédicative a été poursuivie dans Expérience et Jugement. On aurait pu 
croire que la question soulevée dans la première partie de cet exposé était 
une question anachronique. Car le problème de l’expérience antéprédi- 
cative semble être en liaison très étroite avec la phénoménologie génétique. 
Or, la perspective s’est à présent modifiée. Nous allons voir ce que sont 
devenues, dans le cadre de la problématique génétique, les amorces de 

1. On trouve d’autres exemples de contenus vécus qui n’ont pas été appréhendés au 
ch. 7 de la VIe RL. Ce contexte est instructif, il requiert néanmoins un gros travail 
d’interprétation, parce qu’il faut toujours éviter la fausse interprétation du représentant 
catégorial. Les descriptions de ce chapitre s’inscrivent toutes sous le signe fallacieux 
d’une appréhension psychologique. La théorie du << lien psychique B est une interpré- 
tation du représentant catégorial qui se trouve devant la soi-disant nécessaire alternative 
(de 1’Ecole de Brentano) entre sensibilité interne et sensibilité externe. Lorsque quelque 
chose est donné intuitivement, il ne peut qu’être donné dans une intuition interne ou 
externe. Puisque le représentant catégorial ne peut se trouver dans la sensibilité externe, 
il ne reste que l’interne. C’est pourquoi, HUSSERL interprète la perception interne de 
l’accomplissement de l’intuition catégoriale comme le contenu sensible qui (appréhendé 
de façon catégoriale) peut conférer une plénitude à l’intention catégoriale. Même le 
<< lien psychique B est seulement << vécu », et ce vécu reste << aveugle D (Hua XM, p. 705, 
1. 1-12 ; tr. p. 213). Ce contenu vécu dans la sensibilité interne doit ensuite être pour 
ainsi dire repris en compte dans l’exposition de l’objet catégorial. Le lien psychique 
vécu doit être placé dans une fonction de représentation, c’est-à-dire qu’il doit être 
appréhendé. Quoique le vécu soit << aveugle B tant qu’il ne se trouve pas dans la fonction 
d’une représentation, il est déjà déterminé quant à son contenu. << Ce dont B ce vécu est 
un vécu est donc déjà avéré. 



LA GENÈSE DU JUGEMENT ANTÉPRÉDIcATIF 235 

solution fournies par les Recherches logiques. - Je me limiterai forcément, 
dans cette dernière partie de mon exposé, à quelques brèves indications. 

Dans Expérience et jugement, 1’ << expérience antéprédicative >> offre un 
fonds permanent de connaissances à propos de l’objet de perception. Cette 
caractérisation se trouve, par là-même, déjà liée à un élargissement du 
concept de jugement, également formulé par Husserl en termes exprès. La 
perception explicitante d’un objet réal est un juger au sens large (EU, 
p. 62; tr. p. 71). Le << concept de jugement au sens très large >> subsume les 
modes prédicatifs et antéprédicatifs du juger (EU, p. 63 ; tr. p. 71, mod.). 
Husserl procède ici à un élargissement conceptuel, semblable à celui qu’il 
avait m i s  en œuvre dans les Recherches logiques, lorsqu’il caractérisait les 
<< synthèses vécues de recouvrement >> comme une << vérité présente >> 
(vorhandene Wuhrheit). I1 ne s’agissait pas encore, ici non plus, de la vérité 
ayant été constituée dans l’activité catégoriale. Le << vécu de vérité >> était le 
vécu d’un état de choses, non conceptualisé mais déjà durable. La caracté- 
risation << synthèse de recouvrement >> va déjà dans ce sens. Ce qui se trouve 
caractérisé, c’est une syn- thèse. Les synthèses com-posent dans une 
conscience telle et telle autre chose. Cette com-position est - nous l’avons 
vu - dotée de durée. On pourrait donc affirmer que les synthèses de recou- 
vrement sont déjà des jugements, bien qu’elles ne soient pas encore des 
connaissances (Erkenntnisse) dans la pleine acception de ce terme. 

On a fait un grand pas en avant dans l’analyse du problème, lorsqu’on a 
compris que notre aperception des objets réals se fait toujours selon une 
généralité typique. Quand nous nous tournons vers un objet, nous le voyons 
toujours-déjà comme un cas relevant de tel ou tel type. I1 y a des types de 
très haute généralité, qui par exemple n’embrassent que les caractéristiques 
de l’objet réal, et les embrassent avec des déterminations de contenu très 
concrètes. L’aperception << comme cas d’un type déterminé >>, par exemple 
comme chien, est suscitée par des détails caractéristiques, et l’intérêt 
perceptif suit donc les intentions d’attente suscitées par ce type. Le type 
empirique se trouve modifié par une expérience ultérieure. L’expérience se 
trouve en lui comme déposée ou sédimentée. Husserl peut montrer en outre 
que l’appréhension guidée par une expérience antérieure est encore un acte 
«simple>>. Ainsi se trouve également résolu le problème des résidus 
catégoriaux inévitables dans les actes de perception. 

L’analyse de l’aperception typique montre d’ailleurs à l’évidence de 
quelle manière l’expérience antérieure engrène sur le processus même de 
perception en cours, c’est-à-dire comment elle s’y répercute : des intentions 
correspondant à l’expérience antécédente sont suscitées, qui sont liées à 
l’objet. En lui nous attendons des propriétés tout à fait déterminées, c’est-à- 
dire que la perception explicitante se tourne téléologiquement vers ces 
propriétés déjà << bien connues >> (bekannt). L’expérience antécédente guide 



236 DIETER LOHMAR 

donc le processus d’appréhension des objets perceptifs. De la même 
manière, le type empirique guide l’intuition catégoriale dans laquelle 
l’objet est catégorialement reconnu comme cas de tel ou tel concept 
(subsomption). Seule donc la dernière philosophie confirmera que la fonc- 
tion de l’expérience antéprédicative consiste au premier chef dans le 
guidage de la ré-explicitation. 

L’expérience antéprédicative se voit donc dans Expérience et jugement, 
tout comme dans les Recherches logiques, analysée sur le modèle des 
synthèses de recouvrement d’intentions partielles. Husserl nomme explici- 
tation les synthèses antéprédicatives dans lesquelles surgissent des 
connaissances antéprédicatives (Kenntnisse) d’objets déterminées selon 
leur contenu. Il vise par là le << va-et-vient du regard », qui commence après 
la première prise d’un objet. Le regard peut se diriger par exemple sur 
l’horizon intérieur, et successivement thématiser les éléments d’un objet 
réal qui se détachent comme sensibles (sinnlich). L’objet, par exemple ce 
livre, prend ainsi un caractère de thème principal, et les divers aspects qui 
s’en dégagent sont des thèmes secondaires. L’orientation de cette transition 
étant fixée, une mise en forme (mais qui n’est pas encore une mise en 
forme catégoriale !) est opérée, celle du thème principal S dans le sens d’un 
substrat, celle du thème secondaire p dans le sens d’une détermination. 
Dans la transition qui mène de la première intention globale au moment p ,  
une unité recouvrante, d’un style particulier, se met en place (EU, pp. 127- 
129 ; tr. : pp. 134-135). C’est une superposition (Überschiebung), c’est-à- 
dire un recouvrement partiel, où identité et différence sont liées de manière 
caractéristique. Puisque par l’intention nous saisissons, en plus du p ,  en 
même temps le S, le S se présente à nous dans la synthèse de recouvrement 
suivant l’une de ses déterminations (EU, p. 130; tr. p. 137). De cette 
manière, l’intention dirigée vers le S est durablement modifiée. Du fait que 
nous << gardons en prise >> cette détermination acquise à nouveaux frais dans 
une activité modifiée, le sens de S s’enrichit de la détermination p ’ .  

Cet enrichissement devient un << acquis persistant >>, un enrichissement 
permanent du sens de l’objet. Le S est, au terme de l’explication, devenu Sp 
et il demeure comme tel en prise pour le sujet. Si nous y revenons dans des 
actes ultérieurs de se-tourner-vers, l’objet est toujours visé avec ses enri- 
chissements. I1 s’agit d’un dépôt-de-sens habituel, c’est-à-dire que 

1. L’enrichissement du sens se produit par le fait que l’appréhension de l’objet S 
accueille à chaque étape en elle, par le biais des unités de recouvrement, les singularités 
qui se sont détachées. << L’appréhension de l’objet, qui est contenue dans le maintenir- 
en-prise continu du substrat accueille à chaque étape en elle toutes les singularités qui se 
sont détachées B (EU, 132 ; tr. p. 139, mod.). En cela, << ce qui est saisi à titre singulier 
[est] incorporé à la teneur de sens par le biais du recouvrement N (ibid., tr. mod.). Les 
saisies singulières << se transforment en modifications de la saisie globale, en l’occur- 
rence en enrichissements de son contenu D (ibid., tr. mod.). 



LA GENÈSE DU JUGEMENT ANTÉPRÉDIcATIF 237 

l’enrichissement est valide non pas encore objectivement, mais pour le seul 
sujet percevant (EU, p. 137 ; tr. p. 143). L’expérience antéprédicative est 
donc elle aussi non encore communicable. Si elle reste jusqu’ici non 
exprimée, ce n’est pas seulement de facto, elle est - mais d’une autre 
manière que l’acquisition prédicative d’une connaissance - non disponible 
en général sur ce mode. Dès les Recherches logiques, Husserl caractérise 
en ces termes les vécus non-conceptuels des états de choses. Husserl 
nomme le vécu de recouvrement un << vécu inexprimé (unuusdrücklich) et 
non conçu >> (Hua XIX, p. 568 ; tr. p. 50). 

Si je veux faire de l’acquisition antéprédicative de connaissances une 
connaissance communicable, objective, je dois forcément accomplir un 
jugement prédicatif. Tout comme dans les Recherches logiques, ce n’est 
pas là, de manière simpliste, une «transformation» de la connaissance 
antéprédicative en reconnaissance prédicative. I1 s’avère que l’explication 
de l’objet perçu doit, elle aussi, forcément être ré-efSectuée. Que nous nous 
retournions vers l’unité recouvrante, ceci n’est possible que parce que nous 
réitérons le processus d’explication (EU, p. 245 ; tr. p. 250). 

Je me retourne pour cela vers l’objet S, qui sous mes yeux continue de 
se tenir là en tant que Sp, avec ses enrichissements. Si nous voulons déter- 
miner prédicativement l’objet S, il nous faut tout d’abord nous redéfaire de 
sa détermination p ,  faire pour ainsi dire abstraction de lui. Cependant, ma 
connaissance antéprédicative de cette détermination est maintenue sous la 
forme d’une attente protentionnelle de p .  L’explicitation à présent mise en 
scène en intérêt de connaissance est donc guidée par cette attente. C’est, à 
vrai dire, une ré-explicitation. Le recouvrement s’étant remis en place entre 
deux intentions, dans la transition ainsi ménagée entre l’objet S et sa 
détermination p ,  l’intention du jugement prédicatif se trouve remplie : << S 
est p ». La ré-explicitation a fait du recouvrement passif de l’explicitation 
originelle un recouvrement effectué activement. Le recouvrement partiel 
est à présent devenu une << activité libre », qui remplit l’intention de la 
détermination << S est p >> I .  C’est alors seulement que je puis juger prédica- 
tivement de cet état de choses. 

Ce que l’on peut constater en général, dans la perspective génétique 
d’Expérience et jugement, c’est qu’une connaissance fait toujours retour à 
une telle attente anticipative - antéprédicative ou prédicative : << La connais- 
sance est la consience de la “coïncidence” entre une croyance anticipative 

1. Cf. << Une intention active vise à saisir ce qui était antérieurement un recouvre- 
ment simplement passif, donc à produire dans le passage à p au sein d’une activité 
originaire ce qui s’ajoute à S. C’est en tant que Je actif, tourné vers S pris dans son 
augmentation de sens, mon intérêt se portant sur cette augmentation elle-même, que 
j’accomplis le passage, et le recouvrement partiel comme activité libre, et remplis ainsi 
l’intention de détermination dirigée sur S, pris dans le sens issu du passage et du 
recouvrement en question B (EU, p. 244; tr. p. 249). 



238 DIETER L O W  

vide, et spécialement une croyance prédicative (vide, ou intuitionnant au 
sens impropre), et une expérience originairement donatrice correspon- 
dante» (EU, p. 341 ; tr. pp. 343-344, mod.). 

I1 y a là naturellement une généralisation qui ne pourra être opérée que 
dans une perspective génétique. Dans les Recherches logiques, le simple 
<<vécu d’un état de choses D n’était bien plutôt qu’un cas. 

À côté des convergences ici mises en évidence, il y a naturellement 
aussi de nombreuses différences entre les analyses des Recherches logiques 
et celles d’Expérience et jugement. Ce qui est analysé en termes beaucoup 
plus précis, c’est surtout la façon dont la connaissance antéprédicative 
s’établit et se maintient à titre de modification de l’activité intentionnelle. 
Nous voyons déjà pourtant, à partir du petit nombre d’exemples ici 
produits, à quel point peut être féconde pour la question de l’expérience 
antéprédicative la confrontation des données de ces deux ouvrages. Nous 
n’avons pu ici qu’indiquer le traitement de ce problème dans les 
Recherches logiques. 

Dieter LOHMAR 
Husserl-Archiv de Cologne 



L’EXPÉRIENCE ANTÉ-PRÉDICATIVE 

ette étude porte sur la première Section d’Expérience et Jugement, C section intitulée << L’expérience anté-prédicative », et, plus 
précisément, sur son deuxième chapitre (<< Saisie simple et saisie 
explicitante P). Pour l’introduire, faisons appel à une citation de la Critique 
de la Faculté de Juger, où, évoquant la Critique de la Raison Pure, Kant 
dit ceci sur le jugement d’expérience : 

On peut lier immédiatement à la perception d’un objet - laquelle en 
contient les prédicats empiriques - le concept d’un objet en vue d’un 
jugement de connaissance, et, ainsi, produire un jugement d’ex 
périence I .  

Si nous tenions à commencer notre propos par cette citation, c’est 
qu’elle permet de faire entrevoir, par contraste, ce qui caractérise la 
démarche husserlienne. Alors que, dans la Critique de la Raison Pure, le 
souci de Kant est de poser les conditions de possiblité du jugement d’ex- 
périence, comme seul fondement de toute connaissance légitime, et que, ce 
faisant, il n’hésite pas à parler déjà de prédicats au niveau de la percep- 
tion 2 ,  dans Expérience et Jugement, Husserl cherchera au contraire à 
constituer une Analytique de l’expérience anté-prédicative 3, de façon à 
montrer que c’est sur cette expérience, déjà << connaissante >> que se fonde, 
en dernière instance, toute activité judicative. Autrement dit, l’expérience 
sensible fonderait non seulement l’activité judicative dont le corrélat est le 

1. KANT, Critique de la Faculté de Juger, 3 36, tr. J.-R. Ladmirai, M. B. de Launay 
et J.-M. Vaysse in CEuvres Philosophiques II, Paris, Gallimard, “Pléiade”, p. 1065. 

2. Dans les Ideen I, HUSSERL, lui-même, le fait aussi, mais en mettant prédicats 
entre guillemets (cf. tr. P. Ricœur, p. 334). 

3. HUSSERL, Erfahrung und Urteil, texte rédigé par Paul Landgrebe, Claassen 
Verlag, Hambourg, 1964 ; tr. D. Souche, Expérience et Jugement, Paris, PUF, 1970. 
Nous citons en faisant précéder la pagination de la traduction par celle du texte 
allemand. Husserl mentionne cette analytique à la p. 68 ; tr. p. 70. 



240 MARIA VILLELA-PEm 

jugement d’expérience, mais encore celle concernant tout jugement en 
général, et, par conséquent, ceux-là mêmes qui portent sur des généralités 
pures et des essences I .  D’où le titre de l’ouvrage : non pas << le jugement 
d’expérience », ni non plus << expérience et jugement d’expérience », mais 
bien << Expérience et Jugement ». S’expliquant là dessus Husserl déclare 
que 

le retour à l’évidence objective, anté-prédicative, ne reçoit tout son poids 
et sa pleine signification qu’avec cette proposition : ce rapport de fonda- 
tion (Fundierung) ne concerne pas  seulement les jugements qui ont pour 
fondement 1 ’expérience, mais tout jugement prédicatif évident possible 
en général, et concerne donc aussi les jugements du logicien lui- 
même ... 2. 

Par ailleurs, si Expérience e t  Jugement se présente comme le projet 
d’une Généalogie de la Logique, c’est que Husserl tient pour incontestable 
que l’activité judicative est originairement au service d’un intérêt de 
connaissance ( 5  4)’ d’un effort vers la connaissance (même si tout d’abord 
celui-ci est purement doxique et le plus souvent accompli en vue de buts 
pratiques). D’où la question préalable qui régit l’ouvrage : 

qu’est-ce qui doit s’ajouter aux conditions formelles de la possibilité de 
la vérité pour qu’une activité de connaissance atteigne son but ? 3  

Question à travers laquelle s’indique la nécessité d’un retour à l’expérience 
anté-prédicative et à ses évidences. 

Dans son vœu d’originarité et de radicalité, la phénoménologie se doit 
ainsi de poser des questions transcendantales à la Logique Formelle. Celle- 
ci, dira Husserl dans Logique Formelle e t  Logique Transcendantale, << a 
besoin d’une théorie de l’expérience >>4. Or c’est cela même qui n’a pas été 
vu par Kant. Ce dernier 

ne se pose pas à l’égard de la logique des questions transcendantales et il 
lui attribue un a priori extraordinaire qui la place au dessus de telles 
questions S.  

1 .  Le dégagement des généralités et des essences présuppose d’une part la sponta- 
néité prédicative et de l’autre les opérations objectivantes issues de libres variations 
imaginatives (cf. la 2e et 3e Sections). Mais, d‘après Husserl, cette opérativité libre de la 
conscience repose sur le socle de l’expérience sensible c o m e  réceptive. 

2. EU, p. 13 ; tr. p. 22. 
3 . I b i d . , $ 3 , ~ . 8 ; t r . p . 1 8 .  
4. Cf. Logique formelle et Logique transcendantale, tr. S. Bachelard, Paris, PUF, 

5. Ibid., p. 345. 
1965, p. 286. 



L‘FXPÉRIENCE ANTf-PRÉDICATIVE 24 1 

Husserl veut dire par là que si Kant a cherché à déterminer transcendanta- 
lement la connaissance, il a néanmoins pris la Logique comme allant de 
soi, sans la questionner dans ses présuppositions. 

Cela étant dit en guise d’introduction, venons-en tout de suite au 
chapitre 2, où il est question d’élucider ces modes de l’expérience qui 
peuvent donner lieu aux jugements d’expérience les plus simples. 

De quoi s’agit-il, en fait d’expérience, dans ce chapitre qui a pour titre 
<<saisie simple et explicitation ou ex-plication B (Schlichte Erfassung und 
Explikation) ? 

Dès l’Introduction à l’ouvrage, lorsqu’il pose les premiers contours de 
sa recherche et attire l’attention sur les abstractions qu’il est obligé de faire, 
au sens de ce qu’il doit laisser de côté pour être à même de poursuivre sa 
tâche d’élucidation, Husserl déclare : 

l’expérience la plus simple est celle des substrats sensibles, de la couche 
naturelle du monde concret total. Ainsi allons-nous devoir nous tourner 
vers le jugement qui a pour fondement la perception externe I .  

I1 s’agit donc de se tourner vers l’expérience sensible, qui, remarque 
Husserl, est l’expérience la plus simple, la plus immédiate, non pas celle 
des objets concrets avec l’ensemble de leurs prédicats culturels et axio- 
logiques, mais celle à travers laquelle est saisie la couche naturelle 
sensible * de tout objet susceptible d’être donné dans une perception 
externe. Autrement dit, et comme il le notera dans la Krisis, 

si nous prêtons attention à cela seul qui dans la chose est corporel ... 
Cette mise au point privilégiant, aux seules fins de l’analyse, la percep- 

tion externe et le jugement qui lui correspond (le jugement d’expérience *) 

1. EU, p. 66,67 ; tr. p. 75. 
2. Zbid., p. 29; tr. p. 38. Pour isoler cette couche sensible de l’expérience, le phéno- 

ménologue doit faire << comme si B (HUSSERL parle souvent ici d’un << fingieren », d’une 
«fiction»). Pour ce faire, il soumet toutes les déterminations de l’expérience à une 
réduction abstrayante en vue de n’obtenir que I’eigentliche Natur, la pure apparition 
d’une Nature à un sujet lui-même réduit à ce qui lui est propre (dus Mir Eigenen). La 
notion de cette réduction abstrayante, limitant le champ trascendantal à la sphère du 
propre, a été élaborée dans la Ve Méditation Cartésienne, en particulier aux $5 44 et 50, 
comme réquisit iricontournable de l’expérience transcendantale d’autrui. 

3. Cf. Die Krisis der europüischen Wissenschaft und die transzendentale Phüno- 
menologie, hrsg. W. Biemel, La Haye, Nijhoff, Hua Vi, 1962, p. 108 ; tr. G .  Granel, La 
crise des sciences européennes et la phénomanologie transcendantale, Paris, 
Gallimard,l976, p. 120. 

4. Au $ 6  d’EU, on lit : << ... les jugements premiers en soi sont des jugements ayant 
un substrat individuel, ce sont des jugements qui portent sur l’individuel, ou jugements 
d’expérience ». 



242 MARIA VILLELA-PETIT 

est reprise ensuite dans le chapitre I, réitérée trois fois dans le chapitre II, 
qui nous occupe, et autant de fois dans le chapitre iIi I .  

Dans l’impossibilité de revenir sur tous les passages en question, je me 
contenterai d’en citer deux pris au chapitre II. Au 0 29, nous lisons : 

Ce sont avant tout les objets individuels de la perception sensible 
externe, les corps, qui sont susceptibles d’être saisis simplement, et par 
là ce sont des substrats en un sens privilégié. Là réside l’un des privi- 
lèges décisifs de la perception externe, en ce qu’elle donne les substrats 
les plus originaires des activités d’expérience et ensuite des activités 
prédicatives d’explicitation *. 

Nul doute que la saisie (Erfiussung), dont il est question dans le titre du 
chapitre II, est avant tout celle d’une chose perçue. C’est donc tout d’abord 
de l’objet en tant que donné dans une expérience perceptive qu’il s’agit, 
lorsqu’on parlera de substrat, en tout cas de substrat originaire. Nous 
reviendrons plus loin en détail sur ce qu’il faut entendre par substrat. Mais 
pour l’instant, <<Insistons », - le mot est dans le texte, 0 31 (EU, pp. 166- 
167 ; tr. p. 172) - où nous lisons : 

Insistons encore une fois sur le fait que toutes ces différences (il s’agit 
de différences entre fragments et moments dépendants) se rapportent 
d’abord aux objectités-substrats simples, aux objets spatio-temporels de 
la perception externe. 

Sans qu’il soit nécessaire d’insister encore, nous pouvons tenir pour 
certain que le fil conducteur de l’analyse de l’expérience anté-prédicative 
est bien celle de l’activité de la conscience (avec ce que cette activité 
implique aussi et nécessairement de passivité) sous le mode de la percep- 
tion de quelque chose se donnant dans le monde comme extérieure à la 
conscience. Comment ne pas remarquer alors que la réflexion menée ici par 
Husserl trouve au moins partiellement son antécédent dans le cours de 
1907 sur Chose et Espace (Ding und Raum), où Husserl était déjà aux 
prises avec la perception ? Mais pourquoi la perception dite << externe », 
malgré les dénonciations que fait par ailleurs Husserl du caractère douteux 
d’une telle dichotomie 3 ,  est-elle privilégiée comme expérience 
anté-prédicative? À cela au moins deux raisons, dont la première est, me 
semble-t-il, indiscutable, à savoir que notre effort de connaissance est tout 

1 .  Voici les occurrences de ce renvoi à la perception : Introduction : p. 56 ; tr. p. 65 
-p.66;tr.p.75.-p.7;tr.p.79.-Ch.I,p.73;tr.p.83.-Ch.II,p.153;tr.p.158 - 
~.160~t~.~.166.-~.166-167~tr.~.172.-Ch.~,~.174~tr.~.180.-~,180~tr.~.185. 
- p. 203 ; tr. p. 207. 

2. Ibid., p. 153; tr. p. 158. 
3. C f . h  crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale, tr. 

cit., 5 63. 



L‘EXPÉRIENCE ANT%-PRÉDICATIVE 243 

d’abord tourné vers ce qui se donne comme << réalité >> (Real) sur le sol 
universel du monde, vers donc ce qu’en langage phénoménologique on 
appelle les transcendances I .  

La seconde raison de l’insistance husserlienne, qui non content de faire 
référence à la perception lui conserve l’épithète externe », est plus cachée. 
Elle a, en fait, à voir avec la nécessité de distinguer sa position par rapport 
à celle de Locke. Ou encore, et pour le dire plus généralement, elle a voir 
au différend qui oppose Husserl aux empiristes. Ainsi, chez Locke, qui à 
certains égards peut être pris pour un devancier, le retour à l’immanence de 
la subjectivité, se faisait dans le sens d’une philosophie empiriste et non 
pas transcendantale. I1 s’ensuivait un privilège accordé à la perception 
<<interne », avec toutes ses équivoques, et les problèmes que cela aurait 
entraînés si l’on avait voulu y fonder des jugements d’expérience valables 
pour tous 2 .  

Ces considérations faites, nous pouvons à présent mieux déterminer ce 
que Husserl a en vue avec les termes de << saisie simple >> et de << saisie 
explicitante (ou ex-plicative) ». La saisie simple qui s’effectue comme une 
activité de réceptivité déterminée par un intérêt perceptif, - laquelle récep- 
tivité présuppose toujours que l’objet affectant se détache à partir d’un 
champ d’expérience se constituant passivement et qu’il soit lui-même 
pré-donné passivement-, a pour corrélat le perçu pris dans son identité, 
comme une unité, comme un tout. Pour le dire très simplement, la saisie 
simple est l’activité intentionnelle de la conscience grâce à laquelle un 
objet se donne comme étant là pour moi, comme porteur d’un intérêt pour 
le moi. Et Husserl parle ici <<du plus bas degré de l’activité d’objecti- 
vation ». Comme exemple d’objet donné dans une saisie simple il évoque 
un son qui dure, voulant par là marquer que toute activité de saisie en tant 

1. Les << vraies transcendances », comme ce qui est donné objectivement au regard 
de tout un chacun, présupposent l’intersubjectivité, la constitution intersubjective du 
monde. Ici, bien que l’objet perçu soit constitué dans la sphère du propre, il l’est déjà 
comme une transcendance, c’est-à-dire comme n’appartenant pas à l’immanence de la 
conscience. 

2. Sur cette question cf. Erste Philosophie (1923-1924). vol. I, hrg. von R.Boehm, 
La Haye, Nijhoff, Hua ViI, 1956, p. 91(Philosophie Première, vol. I, tr. A. Keikel, Paris, 
PUF, 1972, p. 129). 

3. Cf. EU. À la p. 33-34 ; tr. p. 43, Husserl remarque : << le champ de perception qui 
appartient à chaque moment de la vie de la conscience est toujours déjà déjà un champ 
d’“objets” qui, comme tels, sont saisis comme unités d’“expérience possible”, ou, ce 
qui revient au même, comme substrats possibles d’activités de connaissance. Cela veut 
dire que ce qui nous affecte du fond de cet arrière plan toujours pré-donné à la passivité 
n’est pas pas un quelque chose totalement vide, un donné quelconque (nous n’avons pas 
de mot exact pour le désigner) qui serait dépourvu de sens, un donné absolument 
inconu. En réalité la non-connaissance est toujours en même temps un mode de 
connaissance ». 



244 MARIA WLLJXA-PEïiï 

qu’activité de la conscience est une activité impliquant une synthèse 
temporelle. 

La saisie explicitante (ex-plicative) est celle qui, maintenant en prise, 
passivement, le perçu donné dans la saisie simple, se tourne vers les 
propriétés, les déterminations qu’il comporte, ou, comme le dit aussi 
Husserl, vers l’explicitation de son horizon interne. Avec ces propriétés, 
ces déterminations, nous avons cela même que Kant désignait déjà du nom 
de prédicats, comme si, pour lui, l’expérience perceptive n’avait de sens 
qu’à travers sa << position >> dans le jugement. 

Mais revenons aux exemples afin de dégager plus précisément ce qui 
est à entendre par saisie explicitante. Pour cela rappelons-nous celui 
proposé dans l’étonnant 9 2 1, pour décrire l’attitude de la conscience dans 
la négation et la modalisation anté-prédicatives, c’est-à-dire dans la néga- 
tion et le doute se constituant à même la perception. Je me réfère à 
l’exemple de la d’une boule rouge I .  Le déroulement concordant de l’acte 
de saisie faisait croire, voire laissait anticiper la boule comme 
<< uniformément rouge >> et << uniformément sphérique ». Mais, en poursui- 
vant la saisie et en se mouvant pour voir la face arrière, le sujet avait son 
attente déçue, puisqu’il découvrait la face jusqu’alors cachée comme verte 
et bosselée, et par là-même découvrait la boule comme << non uniformément 
rouge >> et << non uniformément sphérique ». En un mot, il devait modifier le 
sens de son expérience perceptive. 

Or le << conflit >> perceptif, amenant soit à la déception perceptive 
(négation), soit à une oscillation perceptive (doute), présupposait que 
certains moments et propriétés de l’objet, en l’occurrence la boule, aient 
déjà été détachés, saisis par eux-mêmes : le moment de la couleur, ici le 
rouge, et puis une partie de couleur verte, et la propriété sphérique inter- 
rompue, contrariée par une face bosselée. C’est le dégagement, ou le 
détachement (Aussonderung) de ces propriétés, de ces moments détermi- 
nants, qui constitue ce qu’il faut entendre par explicitation ou par saisie 
ex-plicative de l’objet. 

Ici le Je affecté, attiré par l’objet *, qui éveille en lui un intérêt cognitif, 
saisit cet objet non seulement à travers ses profils, à savoir les faces au 
moyen desquels il se constitue pour lui, dans la temporalité immanente de 
sa conscience, comme une unité, une identité, c’est-à-dire comme tel ou tel 
objet, mais il le saisit aussi dans sa richesse interne, en le dissociant, en le 

1. Cet exemple est déjà présent dans le cours de 1907, Ding und Raum, Hua XVI, 
1973 ;Chose et Espace, tr. J.-F. Lavigne, Paris, PUF,  1989. Cf. le 0 29 intitulé 
<< Détermination plus précise et détermination multilatérale ». HUSSERL l’évoque encore 
mais en passant et de façon vague au 5 47 de la Crise ... , lorsqu’il écrit: << ce qui par 
exemple de loin se montre uniformément rouge, apparaît de près banolé ». 

2. On pourrait parler ici d’une érotique perceptive commandée par la circularité 
entre l’attrait de l’objet et l’intérêt du sujet. 



L‘EXP~RIENCE .WT~-P&DICATIVE 245 

décomposant en ses propriétés, en ses moments. N’avons-nous pas là 
précisément cet Explizieren cette Auseinandernehmung, soit cette prise de 
l’un à part l’autre (c’est-à-dire de la propriété à part le substrat) que 
Heidegger, dans le texte intitulé Interprétations phénoménologiques 
d’Aristote, avait reconnu comme étant propre au hoyoç, au hÉyEiv, lui- 
même compris comme effectuation du v o ~ i v  I .  Seulement, chez Husserl, 
cette activité noétique (d’où sans doute l’extension de ce qu’il faut entendre 
par noèse) est déjà reconnue au niveau de l’expérience sensible elle-même ; 
car Husserl entend montrer la genèse du Aoyoç, à partir de la façon dont se 
structure cette couche. 

Au chapitre 1, 

l’objet qui affecte attire d’abord à soi le regard du Je dans une unité sans 
parties, 

énonçant ainsi ce qu’il allait ensuite spécifier comme << la saisie simple ». À 
quoi il ajoutait : 

19, Husserl déclarait que 

Mais cette unité se dissout aussitôt en ses moments constituants (Aber 
diese Einheit geht sogleich in ihre konstituirenden Momente aus- 
einander), ils commencent à s’enlever (abzuheben) les uns par rapport 
aux autres par dissociation 2. 

L’explicitation, l’Explikation, (et faut-il le souligner ce terme ici ne 
comporte aucun renvoi à une relation de type causal) apparaît donc comme 
une saisie de moments discrets s’enlevant, se détachant sur le fond d’une 
saisie continue de l’unité. C’est toujours le même objet qui offre à ma 
saisie ses propriétés, ses déterminations, mais cela à présent dans 1’ << unité 
d’une contemplation articulée >> 3, autrement dit au cours d’un processus 
d’identification où 

le continu et le discret se nouent de façon remarquable 4. 

Et le type de recouvrement identifiant (Deckung) entre un tout et ses 
parties, ici impliqué, va être finement distingué par Husserl d’autres types 
de recouvrement, comme par exemple celui impliqué dans la simple 
synthèse d’identification par laquelle un objet est reconnu comme le même. 

Arretons-nous quelque peu sur cette activité d’explizierenden Betrach- 
tung, de considération explicitante (ou même, comme on pourrait peut-être 
aussi traduire, de regard observant, puisque ce dont il s’agit c’est bien d’un 

1. HEIDEGGER, Interprétations Phénoménologiques d’Aristote, tr. J.-F. Courtine, 

2. EU, p. 87 ; tr. p. 91. 
3. Ibid., p. 126; tr. p. 133. 
4. Ibid., p. 129; tr. p. 136. 

Mauvezin, TER, 1992, p.42. 



246 MARIA VILLELA-Pm 

momiv), qui est justement à l’origine de ce que Husserl distinguera 
comme << substrat >> et << détermination >> ou substrat et ex-plicut. Appela- 
tions qui ont l’avantage d’éviter que l’on parle d’emblée de sujet et de 
prédicat, faisant ainsi intervenir trop tôt le jugement, alors qu’il s’agit 
justement d’en élucider l’origine I .  

De cette activité de considération explicitante, Husserl dira, au 3 24, 
que 

l’on l’a déjà caractérisé comme une orientation de l’intérêt perceptif 
dans le sens de la pénétration dans l’horizon interne de l’objet, horizon 
qui est aussitôt co-éveillé par la donnée de l’objet. 

En d’autres termes, la saisie simple, à travers laquelle l’objet se donne, se 
déploie naturellement en une saisie attentive à ses déterminations formelles 
ou qualitatives. L’explicitation (Explikution) est donc portée par une 
tendance, un intérêt cognitif inhérent à la perception elle-même. Peut-être 
convient-il de souligner, pour prévenir les malentendus, que cognitif et 
connaissance ici ne renvoient pas déjà à un intérêt théorétique, épistemique, 
ou encore à connaissance scientifique, mais tout simplement à cette 
connaissance inhérente à la vie ou, comme Husserl le dit, à la pratique de la 
vie (Praxis des Lebens). Dans Chose et Espace, Husserl déjà distingue très 
nettement ce qu’il désigne alors par << intérêt naturel >> ou << commun >> et 
l’intérêt du savant. Aussi note-t-il : 

L’intérêt naturel pour une fleur est autre que celui du botaniste ... 
Ces remarques s’imposent, me semble-t-il, compte tenu des critiques 

du genre de celle adressée par Gadamer à Husserl. Renvoyant en note à 
Expérience et Jugement, Gadamer écrivait dans Vérité et Méthode, qu’ 

il (Husserl), continue de projeter, à l’intérieur même de l’expérience 
originaire du monde, le monde idéalisé de l’expérience scientifique 
exacte, dans la mesure où il fait de la perception en tant que perception, 
expérience orientée vers la seule corporéité, le fondement de toute expé- 
rience ultérieure 3. 

1. Au P 11 (p. 51 ; tr. p. 60), Husserl avait clairement annoncé ce qu’il a en vue dans 
E.J., à savoir << l’élucidation de l’origine du jugement prédicatif ». 

2. Cf. op. cit., 9 36, p. 128 ; tr. p. 160. A la différence d’intérêts correspond une 
différence relative aux u meilleures apparitions >> (besten Erscheinungen) de la chose. 
Cela étant, << la fleur, poursuit HUSSERL, est cependant la même fleur, c’est un seul et 
même enchaînement d’apparitions et, plus précisément, enchaînement de perceptions 
dans lequel la fleur se constitue comme une donnée, et dans lequel s’inscrit la donnée 
pleine au sens de l’intérêt commun, comme celle de l’intérêt morphologico-botaniste ». 

3. H.-G. GADAMER, Wahrheit und Methode, Tübingen, J.C.B. Mohr, 1973, p. 330; 
tr. (partielle) par E. Sacre, Paris, Seuil, 1976, p. 192. 


	Présentation
	L'objet de la logique, par Jean-François COURTINE 
	Les Recherches logiques de Husserl : le catégorial, entre grammaire et intuition, par Jocelyn BENOIST
	Que veut la « grammaire purement logique » de Husserl ?, par Philippe DUCAT
	Husserl et Hilbert : la phénoménologie est-elle axiomatisable ?, par Jacques ENGLISH
	Sur la phénoménologie de la connaissance mathématique, par Frédéric PATRAS
	De la fondation phénoménologique de la logique, par Élisabeth RIGAL



