
L’EUROPE DANS LE MIROIR D U  NOUVEAU MONDE 257 

première série de volumes, cette dernière édition étant ornée d’une fort 
curieuse carte géographique des religions du monde I l h ,  dressée par 
Mercator et Hondius; 1625 pour la seconde), je constate que ces trésors 
d’érudition et ces immenses efforts de compilation sont mis au service de 
la foi triomphante. L’érudit, rêveur et théologien que fut Purchas voit 
dans le voyage sur mer et  sur terre une aventure plus intérieure 
qu’extérieure; ce qui ne l’empêche pas de décrire avec un maximum de 
détails empruntés aux récits modernes, au trésor de la sagesse antique et 
surtout à la Bible, les itinéraires de ses voyageurs-pèlerins. Conscience 
européenne baroque ? En quoi ? Malgré quelques références classiques, 
Purchas s’est détaché totalement de l’image classique de l’univers ; ses 
axes intellectuels ne sont plus Strabon et Ptolémée, mais l’Ancien et le 
Nouveau Testament. Dans la carte qui illustre l’édition de 1626 du 
Pilgrimage, les signes par lesquels sont indiquées sur les pays et les 
continents du monde les diverses confessions - par mesure de 
simplification, la religion chrétienne, la religion turque ou musulmane, le 
paganisme - remplacent la stratification des zones climatiques I l 7 .  Le 
globe de l’univers, c’est à la fois le globe que tient dans sa main le 
Christ-Dieu de l’iconographie médiévale et post-médiévale, et l’expres- 
sion d’une réalité socio-religieuse indéniable : sa division entre une 
Europe identifiée pratiquement à la chrétienté et le reste du monde qui 
ignore la vraie foi, ou qui commence à peine (comme en Amérique) à y 
être initié. Vision baroque d’une Eglise triomphante et conquérante, mais 
qui, fidèle à la politique religieuse des Jésuites, doit faire preuve 
d’intelligence et de doigté dans ses entreprises. Avec quelle ironie 
Purchas ne rejette-t-il pas la légende répandue par des esprits religieux 
trop zélés qui, ne pouvant admettre l’existence d’une partie de l’univers 
sur laquelle la foi chrétienne n’aurait pas été répandue depuis la 
naissance du christianisme ou du moins dès l’époque des premiers 
missionnaires, avaient imaginé de la part des peuples d’Amérique de 
grands péchés commis à la face de Dieu, lequel, pour les punir, les avait 
laissés végéter dans leur nouvel état ‘Ix. C’était donc, selon ces mêmes 
esprits, une grave faute que de vouloir convertir au christianisme ces 
Indiens que Dieu avait décidé d’abandonner au paganisme le plus 
sauvage. C’est avec le même esprit critique et la même ironie (qui nous 
fait songer parfois à celle du P. Mersenne ou à celle de Descartes) qu’il 
se moque de ceux qui, incapables de se détacher d’une conception 
simpliste d’après laquelle tous les continents, y compris l’Amérique, 
avaient été peuplés dès l’origine des espèces, des mêmes animaux, 
prétendent qu’il y a eu autrefois des éléphants dans le Nouveau Monde, 

Andrew A. Tadie, «Hakluyt’s and Purchas’s use of the Latin version of Mandeville’s 
Travels >>, Acta Conventus Neo-Latini Turonensis, Paris, Vrin, t. I ,  p. 537-545. 

116. Elle est reproduite par D.  Hay, op. cil., pl. IV (Map of World religions by 
J .  Hondius). Voir aussi, dans ce livre, p. 115, et n. 6.  

117. Celles que l’on voit par exemple dans les cartes reproduites par Bertius, dans sa 
Géographie raccourcie, p. 828, <<Descriptio Orbis Ptolemaica >> et p. 829, << Typus orbis 
terrarum ». Voir la communication de F. Lestringant. 

118. Livre I ,  chap. II, 5 7 :  «America, wheter it were peopled>>. Voir aussi chap. I ,  
6 8, <<that the remote parts were lately inhabited, the New World but newly>,. Purchas 
multiplie les citations bibliques, renvoie souvent au Thesaurus geographicus d’ortelius. 



258 J.-C. MARGOLIN 

mais qu’ils ont été détruits par la chasse ou par quelque autre 
«As  for such (Asse for such, I might have said) - faisant, comme on le 
voit, un jeu de mots plein de sel - which thinke so huge and vast a 
track of land as that New World, might bee now emptie of Elephants 
which then it had (for it is confessed by all classike Authors that 
America never saw Elephants) as England is riddle of wolves, wherewith 
it hath sometimes abounded, why .not other kinds of creatures bee 
utterly destroyed as well in these, being more hurtfull to the inhabi- 
tants? ... What piece of ivoire was ever found in Peru or all America, 
before our men came there ... ». On aura noté l’expression «our  men»,  
qui désigne soit les Européens, soit telle catégorie de pèlerins chrétiens 
(ce qui revient au même). Quand telle espèce animale a disparu, comme 
les loups d’Angleterre, i l  subsiste des chroniques. Alors doit-on faire 
intervenir le miracle pour expliquer la présence et la disparition de telle 
espèce animale en Amérique qui n’aurait pas laissé la moindre trace? 

Ce mélange de foi et d’esprit critique est bien en accord avec 
l’esprit du temps. Mais en même temps la vision du «sauvage» va se 
transformer. Au contact avec la civilisation européenne et chrétienne, il 
va se métamorphoser, tout en conservant de son antique ou primitive 
nature les éléments qui sauvegarderont son identité. Cela va encore tout 
à fait dans le sens de I’Eglise missionnaire. Une gravure, légèrement 
antérieure, et due à l’Italien Paolo Farinati I Z o ,  représente une allégorie 
de l’Amérique qui pourrait illustrer le Pilgrimage ou les Pilgrims de 
Purchas: ce dessin à la plume ne représente plus ici une femme sauvage 
qui transporte la tête d’une de ses victimes ou qui est étendue, faisant la 
sieste après un festin anthropophagique. Tandis que sur la droite un 
torse humain grille sur une broche - c’est le «vieil homme» qui a laissé 
ses traces -, un Indien tient un crucifix qu’il appuie sur la carapace 
d’une tortue géante, à côté de ses armes, déposées à ses pieds. Image 
extraordinaire, qui n’a pas de précédent, et qui fait partie d’un projet 
pour l’une des quatre fresques représentant les continents que Farinati 
peignit dans les lunettes de la Villa della Torre (aujourd’hui Stegagno) à 
hlezzane, près de Vérone. Cette image baroque dans ses contrastes et 
ses métamorphoses qui donnent à voir et à penser pourrait illustrer plus 
d’une page des énormes volumes de Purchas. 

Le second exemple qui fait intervenir l’Indien d’Amérique, désor- 
mais habillé et même surchargé d’ornements vestimentaires de toutes 
sortes, et qui le fait intervenir de la manière la plus spectaculaire, la plus 
bouffonne, la plus «exotique», mais en même temps la plus policée et la 

119. Edition originale, p. 27. La naïveté ou l’extravagance de certaines explications 
qui se veulent rationnelles n’est pas seulement le fait d’esprits «simples». A preuve, 
l’explication que donnait Francis Bacon du port de plumes sur la tête des Indiens: lors du 
déluge, leurs ancêtres allèrent se réfugier dans les montagnes où (<ils avaient été guidés par 
des nuées d’oiseaux, qui s’élevèrent sur les terres hautes tandis que les eaux se répandaient 
en bas». Cité par A .  Gerbi, Lu Dispuiu del Nuovo Mondo, Milan-Naples, 1955, p. 70. 

120. Allégorie de l’Amérique (in Catalogue d’Exposition. n” YO). Cette gravure, qui 
date de 1595, est faite à la plume, encre brune et lavis, avec rehauts de blanc. 
20.8 X 42.8 cm. Cf. Lionello Puppi, Puolo Furinuii: Giornale 1573-1606, Florence, 1968, 
p, 134. 



L’EUROPE DANS LE MIROIR D U  NOUVEAU MONDE 259 

plus asservie, nous introduit dans la France de Louis XII1 et de 
Richelieu et dans cet univers à la fois extravagant et parfaitement réglé 
qu’est celui du ballet de cour. Les travaux de Marie-Françoise 
Christout I 2 l  et de Margaret MacGowan 122 notamment nous ont rendu 
très présents - par les livrets, souvent la musique, la mise en scène, les 
costumes et cent autres indications socio-culturelles ou économiques - 
ces spectacles si singuliers dont la portée politique nous paraît aujour- 
d’hui - comme elle devait l’apparaître d’ailleurs à leurs témoins - si 
évidente, sous les travestissements grotesques des personnages, la 
minceur de l’intrigue ou le caractère superficiel des dialogues. Parmi ces 
ballets de cour à la française, très souvent dansés par le roi en personne 
et toujours favorisés par le Cardinal de Richelieu, je retiendrai ceux qui 
font intervenir aliégoriquement les diverses nations et  plus particulière- 
ment les quatre parties du monde. Je voudrais m’arrêter un moment sur 
un ballet, dont le succès fut considérable et persistant, et sur lequel nous 
disposons d’une riche documentation: le ballet, ou plutôt le Grand Bal 
de la Douairière de Billebahaut de 1626, auquel j’avais fait déjà une 
brève allusion‘23. En présentant sous un jour grotesque et bouffon (par 
leurs noms, leurs costumes, leurs danses) les représentants de nations 
que la France, dans son rêve impérial, justifié par les droits de 
Charlemagne, compte asservir ou dont elle s’estime la tutrice légitime, 
les auteurs du ballet, serviteurs du régime, élaborent dans un spectacle 
comique les éléments d’une conscience européenne triomphante aux 
couleurs de la France. On notera en particulier l’entrée de la musique 
d’Amérique Iz4 dont l’étrangeté et la nouveauté devaient faire, toutes 
proportions gardées, un effet analogue à celui que fit, aux alentours de 
1925, la musique nègre à Paris. 

Le masque énorme du roi Altabalipa I z 5 ,  accompagné de musiciens, 
preneurs de perroquets, les plumes qu’il a sur la tête, sont comme autant 
de «signes» ou de «mots de passe» indiquant aux spectateurs que l’on a 
affaire à des Américains. Que dire des danses et des postures de ces 
personnages ? Ajoutons, pour notre gouverne, que par contraste avec 
cette cacophonie bariolée, et afin de témoigner de la supériorité de 
l’Europe, mère des lettres et des arts, on s’assure, pour la dernière 
entrée du ballet, le concours de <<joueurs de guiterres si merveilleux en 
leur art, que l’assemblée les admire », de <<danseurs de sarabandes, dont 
la souplesse du corps et la vitesse des pieds estonne les regardans», ou 

121. Le Ballet de cour de Louis XIV,  Paris, Picard, 1967. Cet ouvrage prend en 

122. L’Art du ballet de cour en France (1581-1643), Paris, Ed. du C.N.R.S.,  1963. 
123. Voir p. 246 et n. 67. 
124. Nous en reproduisons l’image d’après la gravure conservée au Cabinet des 

Estampes de la Bibliothèque nationale (Est. Qb 1629). A propos de la musique, cf. 
A .  Verchaly, <(Les Ballets de cour d’après les recueils de musique vocale (1606-1643) », % 
Cahier de l’Association internationale des études françaises, Paris, 1957. 

125. Voir, dans la série des dessins de Daniel Rabel qui a été conservée (Cabinet des 
Dessins, 32605-7, 32614-23, 32625-9, 32631-6, 32638-9, 32641-5, 32647-8, 32692). celui qui 
représente le roi d’Amérique (McGowan, pl. XVII). 

quelque sorte la suite de celui de M.M. McGowan (op. c i t . ) .  



2150 J.-C. MARGOLIN 

«de  bons chanteurs qui enchantent les oreilles des assistants par la 
douceur des accens de leurs voix H IZh. 

Certes, toutes les nations ont d’étranges figures, et le Grand Turc, 
s;ymbolisant l’Asie, et suivi des porteurs de I’Alcoran, est bouffonnement 
paré lui aussi, ce qui ne l’empêche pas de chanter: 

C’est toi, seul Grand Louis dont les armes un jour 
Abattront mon croissant, ayant fait ma conquête.  

De même les Espagnoles qui accompagnent la douairière de 
Billebahaut et qui portent d’énormes lunettes, << non pas par besoin mais 
seulement pour s’attirer le respect >> I z 7 ,  lunettes dont la grandeur est 
proportionnelle à leur rang hiérarchique, sont traitées en fonction de la 
conjoncture politique du temps. Néanmoins, la tradition des ballets qui 
font intervenir les différents peuples et leurs représentants veut que les 
Américains, désormais policés au contact et par la volonté de puissance 
d’es Européens, conservent de leur jeunesse et de leur primitive nature 
d’es traits spécialement étranges, discordants, bouffons, soit dans leurs 
costumes bariolés, soit dans leurs pas de danse, soit dans leurs paroles 
ou leurs chansons. Ici encore, ces demi-civilisés permettent de mettre en 
videur une Europe de la culture (souvent représentée par Minerve) et de 
lai politique, et dans cette Europe, qui triomphe tout naturellement des 
Singes, des Pigmées, des Turcs, des Juifs, des Indiens, la France occupe 
lai première place par droit d’aînesse et par raison. Quand on songe au 
riile que les Jésuites ont exercé, notamment en France, dans I’élabora- 
tion et la représentation de ballets à des fins conjointement pédagogi- 
ques et religieuses - certains ajouteraient politiques -, on comprend 
q’ue cette conscience franco-européenne baroque ne sépare pas le 
triomphalisme politique d’un triomphalisme religieux. Les Eglises jésuites 
-- pensons à 1’Eglise du Gesù de Rome - expriment sans doute une 
uiniversalité de la foi chrétienne qui déborde les frontières de l’Europe, 
miais comme l’Europe demeure encore et toujours le centre de toutes les 
initiatives, de toutes les missions, la tête qui commande au vaste corps 
étendu à l’Orient comme à l’Occident, cet universalisme rejoint cet 
eiiropéocentrisme. Quant au Roi de France, dans les ballets - mais 
aussi sur la scène politique du monde -, i l  apparaît volontiers comme le 
G.rand Libérateur, le Représentant de Dieu sur terre:  n’est4 pas le roi 
<< très chrétien D ? Ainsi, dans ces représentations essentiellement 

126. Cité par M.M. McGowan. p. 152. Dans le ballet des quatre parties du monde. 
dansé pour le Carnaval de 1626, l’Europe était accompagnée d’un luth. cet instrument 
symbolisant également le charme, la discrétion, la sérénité. la supériorité culturelle. 

127. Réflexion de Madame d‘Aulnoye, dans sa Relarion du voyage d’Espagne (lettre 
de. Madrid de mars 1679). 

128. McCowdn. op. cil. ,  chap. XII. *La contribution des Pères Jésuites au ballet,,  
p. 205 sq. 

129. Cette dimension politique est finement et longuement analysée. aussi bien par 
Margaret McGowan que par Marie-Françoise Christout (pour Louis Xlll  et pour Louis 
XNV). On pourra aussi consulter a ce sujet deux mémoires (inédits) de Françoise 
Hernandez: Aspects politiques du Bailer de cour à [’époque de Louis X I / /  en France, 
1614-1643 (Université de Tours, 1972); Les marginaux dans le Baller de cour en France 
sous Louis XII1 (thèse 3’ cycle, Université de Tours, 1978). 



L’EUROPE DANS LE MIROIR D U  NOUVEAU MONDE 261 

spectaculaires et dynamiques que sont les ballets de cour à la française, 
sous les règnes de Henri IV, mais surtout de Louis XII1 et de 
Louis XIV, la supériorité de l’Europe et de la France émerge de la 
manière la plus délibérée -- et de la part du librettiste ou du 
chorégraphe, de la manière la plus servile - par contraste avec les 
extravagances bouffonnes auxquelles se livrent complaisamment les 
représentants du monde << nouvellement découvert ». Sans employer les 
termes graves d’impérialisme, et surtout de racisme et de colonialisme 
qui risqueraient d’être taxés d’anachroniques - encore que l’anachro- 
nisme soit un instrument heuristique et méthodologique auquel ne 
répugnent pas toujours les historiens -, je ne puis, lisant le livret ou 
regardant les illustrations du Ballet des Quatre parties du monde ou du 
Bal de la douairière de Billebahaut, m’empêcher d’évoquer, avec une 
certaine mauvaise conscience, mon enfance insouciante qui riait au 
spectacle de Malikoko, roi-nègre ! 

Un troisième et dernier exemple, que je ne ferai qu’esquisser, en 
renvoyant à la fois aux livres d’emblèmes néerlandais du XVII‘ siècle et 
à l’étude de John B. Knipping’”’ sur l’iconographie de la Contre- 
Réforme dans les Pays-Bas, montrerait, dans ce nouvel espace de 
l’Europe occidentale et nordique - encore que l’Espagne y ait laissé sa 
marque -, le triomphe artistique, économique et religieux de l’Europe 
sous une incarnation nouvelle. Triomphe du commerce et jouissance de 
la paix retrouvée - même si elle est précaire -, triomphe de la pensée 
philosophique et scientifique, triomphe de l’art dont la personnalité et 
l’œuvre de Rubens résument à elles seules cette fière assurance des 
représentants de I’Age d’or. Les églises de la Contre-Réforme hollan- 
daise expriment toutes cette volonté missionnaire. Et même les autres 
Eglises, celles qui contraindront une poignée de leurs fidèles à quitter les 
rivages de l’Europe pour fonder dans la lointaine Amérique la Nouvelle 
Amsterdam, se veulent invincibles. Mais ce sentiment de force peut être 
fort éloigné, voire antithétique de la violence brutale et colonisatrice. 
L’Indien cesse ou cessera bientôt d’être le sauvage dont le dénuement et 
les instincts primitifs renvoient à l’Européen l’image rassurante de sa 
supériorité intellectuelle et morale et de la présence de Dieu à ses côtés, 
qui l’absout par avance de ses actions (ou exactions) guerrières. II va 
devenir, comme dans la gravure de Paolo Farinatil3I, le Chrétien en 
puissance, le Chrétien en marche. Peu importe qu’il demeure, surtout 
dans l’iconographie baroque, encore longtemps couronné et ceinturé de 
plumes. II va faire son entrée dans les palais baroques, les grandes 
demeures, et aussi dans les églises. L’allégorie des quatre continents n’a 
pas terminé sa carrière I j 2 ,  même si les motifs changent, même si 

130. Iconographv of the Counter Reformation in the Netherlands. Heaven on earth. 
2 vol.. Nieuwkoop - B. de Graaf/Leiden - A.W. Sijthoff. 1974 (édition originale en 
néerlandais, 1939 et 1941). On pourra consulter également le t .  II  (Allégories et 
Symbolismes) de l’Iconographie de l’Art profane au Moven Age et à la Renaissance de 
Raimond Van Marle, La Haye, M. Nijhoff. 1932. 

131. Voir plus haut, n. 120. 
132. Pour son utilisation dans l‘esprit de la Contre-Réforme hollandaise, cf. le 

chapitre de Knipping sur la Contre-Réforme et l’Amérique, et l’œuvre gravée de 
H.  Goltzius (cf. Otto Hirschmann. Verzeichnis des graphischen Werks von H .  Goltzius. 



2162 J.-C. MARGOLIN 

l’Amérique a peu à peu rattrapé la distance qui la séparait de l’Afrique 
et de l’Asie. Sans doute les questions de date sont-elles importantes, 
comme la personnalité des peintres, graveurs, emblématistes qui repré- 
sentent l’Amérique ou l’Europe, ainsi que les circonstances 133 dans 
lesquelles ils sont amenés à les représenter. Quand Jean Desmarets de 
Saint-Sorlin imagine un Jeu de Géographie à l’intention du jeune 
L.ouis XIV sous la forme d’une série de cartes à jouer 134,  l’Amérique 
conserve toujours cet aspect sauvage et  primitif, entourée d’une faune 
étrange et exubérante. Tandis que Cornelis Visscher 135 se complaît lui 
aussi dans une vision de l’Amérique asservie à sa nature instinctive dans 
un décor coloré et parmi une faune et une flore inconnues à l’Europe, 
Eierchem, à la même époque (vers 1640-1650), illustre dans une 
composition qui pourrait être inspirée par la Contre-Réforme catholique, 
bien qu’elle soit vraisemblablement de marque protestante, la conversion 
d’un Indien dans un ciel peuplé d’anges, tendu vers la croix que lui 
présente l’Enfant-Jésus 

Europe et Chrétienté sont-elles encore unies, sinon confondues, 
comme au Moyen Age ? II semble que les facteurs politiques, culturels et 
religieux ne soient plus, ne puissent plus être soudés, car ce serait nier la 
fonction missionnaire de I’Eglise, des Eglises, et ce serait aussi faire bon 
marché des divisions politiques de l’Europe et du dynamisme propre à 
chacune des grandes puissances. Si, au XVII‘ siècle, l’idée d’Europe a 
gagné en consistance, et si la nécessité d’une figure négative ou 
contrastée ne se fait plus aussi pressante, il serait illusoire de prétendre 
qu’en dehors de quelques esprits éclairés et pacifiques qui rêvent d’une 
Europe unie dont les seules compétitions ou les seuls combats seraient 
d’ordre économique ou culturel, les hommes de l’Europe aient le 
sentiment d’appartenir à un ensemble politique unifié ou unifiable : ils 
ont l’expérience du contraire. La conscience européenne baroque, c’est 
dans les décors de fêtes, dans les tapisseries ou les meubles de style, 
d,ans les églises jésuites, dans les jeux éducatifs, dans les spectacles ou 
dans la musique - profane ou religieuse - que nous pouvons la 
diiceler, avec des instruments d’approche ou une méthode critique dont il 
resterait à se demander s’ils sont aptes à cerner autre chose qu’une idée 

Leipzig, 1921, n” 161). Voir aussi l’article de James H. Hyde, <<The four parts of the 
world, as represented in old time pageants and balletsr, Apollo, vol. IV. n” 19, 1926 
(December), p. 232-238. Egalement : M L’iconographie des quatre parties du monde dans les 
tapisseries» du même auteur, dans la Gazette des Beaux-Arfs. nov. 1924. 

133. Par exemple, à l’époque de la mort de Philippe II  (en 1598), i l  y aurait eu à 
Florence, d’après le P. Menestrier (Des ballets anciens et modernes selon les règles du 
thtârre, Paris, 1682), une représentation des quatre parties du monde «qui pleurent» en se 
rendant à la cérémonie des obsèques. A rapprocher des funérailles de la reine Marguerite 
d’Autriche, épouse de Philippe III. quand des habitants espagnols de Rome organisèrent le 
cortège. Pour marquer leur deuil, les parties du monde renoncent à leurs privilèges: 
l’Europe abandonne son sceptre, l’Afrique ses parfums, l’Asie ses perles, l’Amérique son or 
(!]I. 

134. Voir n. 56. 
135. Voir n .  59. 
136. Voir Catalogue d’Exposition, n” 95. Vers 1640-1650. Pierre noire, encre et lavis 

gris. 14.4~30.1 cm. New York, Metropolitan Museum of Art. Cf. E.  Schaar, CCZeichnungen 
Berchem zu Landkarten >>, Oud Holland, LXXl (1956). p. 239-243. 



L’EUROPE DANS LE MIROIR D U  NOUVEAU MONDE 263 

ou qu’une représentation mentale, irréductible à une structure concep- 
tuelle. 

Faut-il conclure ? Parmi les scènes et les figures bouffonnes du 
Grand Bal de la Douairière de Billebahaut, il en est une - c’est la 
dernière entrée - dont le caractère burlesque ou étrange cède vite la 
place à un sentiment d’une tout autre nature, fait d’angoisse, d’interroga- 
tion haletante, et qui donne à penser. L’allégorie ou le symbole touche 
ici au mystère. C’est le ballet de l’Europe, figuré par de vieilles femmes 
qui portent sur leurs épaules des enfants. Serait-on en présence d’un 
avatar du mythe de l’enfant-vieillard de l’antiquité classique ? Je ne le 
pense pas. Doit-on voir dans ces vieilles femmes les symboles toujours 
vivants d’une civilisation très ancienne, chargée d’expérience, mais qui 
porte en elle un pouvoir indéfini de renouvellement? Ces enfants ne 
préfigurent-ils pas, si l’image n’est pas trop audacieuse, la petite fille 
Espérance de Péguy? Faut-il n’y voir qu’un de ces nombreux effets de 
contrastes destinés à piquer l’attention, comme dans le Ballet du monde 
renversé 13’ ou dans celui des Impossibilités 1 3 8 ?  Je ne le pense pas. 

Au moment où va bientôt se clore un colloque où notre attention a 
surtout été mobilisée vers et par le passé, mais dont je ne pense pas que 
des préoccupations beaucoup plus actuelles aient été absentes de l’esprit 
des organisateurs et des participants de 1980, je voudrais vous confier 
une réflexion, dont j’ose à peine dire qu’elle est personnelle, tant elle me 
semble s’imposer à tous les hommes de ma génération, qui ont vécu leur 
enfance et le début de leur adolescence avant la seconde guerre 
mondiale. C’est l’inconsistance, beaucoup plus que la réalité de l’Europe, 
qui a marqué cette période de ma vie, comme l’insigne faiblesse des 
démocraties à faire triompher leur idéal de justice et de liberté face aux 
régimes totalitaires qui savaient, eux, unir leurs forces pour accomplir 
leurs desseins. Ma jeunesse fut marquée par la proclamation de la 
volonté de construire une  Europe nouvelle - et par son début de 
réalisation - sous le signe des faisceaux des licteurs et surtout sous celui 
de la croix gammée. C’était le temps - je le découvris beaucoup plus 
tard - où un professeur d’histoire italien, dont le nom (curieusement) 
n’a pas été prononcé au cours de ce colloque, s’efforçait par la parole, 
l’écriture et l’action, de promouvoir l’idée d’une autre Europe, d’une 
Europe de la liberté, de la tolérance et de la paix. II s’agit de Federico 
Chabod, qui fut le maître et l’ami de plusieurs générations d’historiens. 
C’est à l’auteur de la Storia dell’idea d’Europa’39 et au professeur des 
Universités de Milan et de Rome que je voudrais rendre hommage, car 
plus qu’aucun autre i l  a su montrer à quel point la conscience, l’idée ou 
l’idéal européen - trois expressions pratiquement synonymes -, en 

137. 1624. Livret: B.N.  Rés. Yf. 1807 (cf. McGowan. p. 290). 
138. Dansé à Dijon le 15 février 1627. Livret B.N. Yf. 969. in-4’ (cf. McGowan, 

p. 295). 
139. Bari, Ed. Laterza, 1965. Voir cette référence, et quelques autres (comme les 

Actes du colloque international sur la notion d’Europe, organisé par le Centre de la 
Civilisation de l’Europe Moderne, dirigé par Roland Mousnier. série << Recherches n, t .  VII, 
Paris, 1963). dans l’ouvrage de D .  Hay, XIII-XIV. 



2:64 J.-C. MARGOLIN 

rnarche chez les hommes de bonne volonté, étaient éloignés de la réalité 
historique de l’Europe du passé, et même du présent. Mais, par-delà les 
deux images d’une Europe déchirée ou d’une Europe unie sous la férule 
kphémère d’un monarque absolu ou d’un empereur, il travaillait en 
historien et en homme de cœur à l’avènement d’une Europe des nations, 
unies dans le respect commun de leurs différences, mais aussi dans 
l’espoir d’une fructueuse et pacifique collaboration. 

Jean-Claude MARGOLIN 



L’IDÉE DE ROME ET L’IDÉE D’EUROPE 
AU XVe ET AU XVI“ SIÈCLE 

La Place Navone est-elle le point central de la civilisation européen- 
ne, comme on l’a écrit ’ ? Laisse-t-elle au sud toutes les faiblesses, au 
nord tous les succès ? Est-elle le lieu limite où se manifestent à la fois les 
qualités et les défauts de notre continent? La question a été posée. On a 
dit que la grandeur et la misère de l’Europe au XVI‘ siècle, et peut-être 
jusqu’à nos jours, tiennent au fait qu’elle a trouvé son centre de 
référence à Rome, qui est assurément source de civilisation, mais aussi 
patrie d’un certain centralisme impérialiste, dont I’ürbs fournirait le 
premier exemple et la Papauté le second. 

Je voudrais revenir ici sur ce problème, en étudiant de manière 
précise la conscience qu’en ont prise les hommes du XV“ et du 
XVI‘ siècle, puisque telle est précisément l’époque que nous mettons en 
cause. Nous serons ainsi amenés à traiter une question qui a beaucoup 
d’importance dans l’histoire de la culture, jusqu’à nos jours: que faut-il 
penser de l’idée de Rome ? Certains, depuis Nietzsche lui-même 2 ,  mais 
aussi avec ses plus douteux disciples, en ont fait le modèle de la volonté 
de puissance. D’autres ont exalté en elle les sources du libéralisme, de 
l’humanisme et du droit. Nous pourrons sans doute esquisser une 
réponse, ou plusieurs 3. 

Evidemment, nous ne pourrons le faire d’après une étude exhaustive 
des textes. Nous en choisirons quelques-uns, qui nous paraissent 
particulièrement significatifs. Ils auront ceci de particulier que, dans 
presque tous les cas, i l  s’agira d’écrits néo-latins. Ainsi mettrons-nous 
égaiement en lumière la place du néo-latin dans la formation de la 
conscience européenne. 

II convient d’abord de rappeler les principaux traits de l’idée de 
Rome chez les anciens. Nous ne partirons pas d’écrivains tardifs comme 

1. Alain Peyrefitte en son Mal français. Je crois comme lui à l’importance du 
modèle romain en Europe et notamment en France. Mais il me semble qu’une telle 
tradition, notamment chez les grands Jésuites, tend plutôt au dynamisme et à l’esprit de 
responsabilité qu’à la sclérose administrative. 

2. Dans Le crépuscule des idoles. 
3. Nous ne prétendons pas apporter ici une réponse au problème précis que pose 

.Europe» en tant que notion et que terme. Mais, d’une part, nous pensons que la 
réflexion, à la fois idéale et historique, sur les modèles est essentielle. D’autre part, il est 
nécessaire de méditer sur la place de l’idée de Rome dans notre culture. 



2:66 A .  MICHEL 

Rutilius Namantianus. Nous essayerons plutôt de suivre dans son 
ensemble la méditation historique des Latins et d’en dégager les traits 
rnajeurs. 

Un premier fait s’impose, qui va subsister à travers toute la tradition 
européenne: il n’y a pas unité fondamentale dans l’idée que les hommes 
se sont faite de la grandeur romaine; l’ambiguïté subsiste jusqu’à nos 
jours. Pour les uns (les moins nombreux sans doute à notre époque, 
rnais il n’en a pas toujours été ainsi), le prestige de la cité réside dans sa 
période républicaine et se résume par le mot fibertas; pour les autres, la 
gloire de Rome naît de sa force, qui s’exprime dans son empire. 
Imperium et fibertus, voilà deux termes de grande importance. Est-il en 
particulier nécessaire d’insister sur le rôle de la notion d’empire au 
Moyen Age? 

Mais naturellement nous ne devons pas nous arrêter là. II faut 
suivre de plus près les démarches de la conscience romaine. Nous 
pourrons alors dégager trois aspects de l’idée de Rome. 

Le premier est sans doute le plus illustre dans l’histoire de la 
pensée, sinon à notre époque. Nous le devons à Cicéron. Pour lui, 
Rome est la cité de la culture, qui règne par la parole, le droit, la 
sagesse, qui garantit dans la liberté véritable l’épanouissement de la 
sagesse humaniste. Le De fegibus nous explique que le droit public de 
l’ürbs a pratiquement réalisé jusque dans le détail le modèle que Platon 
await conçu dans ses Lois. Plus tard, des hommes comme Aelius Aristide 
feront de Rome la fondatrice même de l’idée de civilisation4. 

Mais on ne doit pas s’arrêter là. Dans l’esquisse que nous venons de 
proposer, on saisit une ambiguïté, que Cicéron lui-même a favorisée 
aiussi bien que Virgile. Rome a donné des lois et une culture aux 
peuples. Mais elle a aussi, et d’abord, pour vocation de debelfare 
superbos’. Elle est cité guerrière. Elle porte en elle la force, avec tous 
ses problèmes. On doit la féliciter de ne pas les avoir méconnus ni 
dissimulés par quelque hypocrisie. César mettait la force au premier plan 
et la justifiait par une philosophie de l’honneur, la dignitas à la fois 
populaire et militaire. Salluste adoptait, tout en se réclamant du 
Platonisme dans ses Préfaces, une philosophie voisine : il pensait que, 
pour faire triompher les valeurs de l’esprit, la force matérielle était assez 
utile et il apparaissait ainsi comme un précurseur de Machiavel (dont 
nous ne parlerons pas ici parce que le sujet serait trop vaste et parce que 
chez lui l’idée d’Europe n’est pas importante). Ensuite vient Tacite, à 
qui l’histoire révèle assez les contradictions impliquées par la pensée de 
Salluste: la force, qui prétend servir la liberté, aboutit à la tyrannie. 
Mais en même temps une nouvelle expérience se fait jour, qui montre la 
nécessité de la puissance: les barbares et la barbarie commencent à 
exercer leur pression sur le monde latin. I1 faut résister; la force seule 
en est capable. Là encore, les choses manquent de simplicité. Car la 
civilisation, que Rome a développée et qu’elle veut défendre, tend 

4. Dans son Éloge de Rome, prononcé au temps de Marc Aurèle (v .  I’éd. 

5. Cf. Enéide, VI, 853. 
J.H. Oliver, The Ruling Power ..., Philadelphie, 1953). 



L‘IDÉE DE ROME ET LTDÉE D’EUROPE 267 

précisément à déprécier la force, liée à la violence. Les barbares, au 
contraire, en connaissent la rude valeur, puisqu’elle est, comme eux, 
proche de la nature. Tacite, dans la Germanie et  ailleurs, souligne 
fortement cette contradiction, si bien que l’idée de Rome se trouve 
attachée à une méditation sur la barbarie : elle doit être condamnée, 
mais la civilisation, que I’Urbs incarne, porte elle-même en soi des 
menaces contre son propre avenir parce qu’elle amollit les hommes 6 .  

Reste une troisième manière de percevoir le destin romain. Elle sera 
donnée, au moment même où la menace barbare devient plus pressante, 
aux penseurs de la Rome chrétienne. La Cité de Dieu de saint Augustin 
constitue une œuvre essentielle à cet égard. Elle présente une double 
leçon. D’une part, elle fait, à propos de Théodose, l’éloge du prince 
chrétien: l’Empire se met au service de la foi. Mais surtout. Rome, cité 
terrestre, se trouve subordonnée à la Jérusalem céleste. Cela n’implique 
pas une condamnation radicale. Seuls, les éléments qui touchent au 
paganisme se trouvent rejetés. Parmi eux, l’argent, le luxe, le pouvoir 
matériel. Mais ils constituent, dans l’histoire de Rome, un aboutissement 
provisoire et douteux, une perversion, non une cause de sa grandeur, qui 
réside au contraire dans la vertu et l’esprit de détachement ou de 
pauvreté. Augustin marque ainsi la nécessité de la transcendance, par 
rapport à la politique humaine, que Rome pourrait incarner ’. 

Au terme de cette brève synthèse, nous constatons que Rome pose 
plus de questions à la postérité qu’elle ne lui offre de solutions toutes 
faites. Comment choisir entre la volonté de puissance et l’esprit de 
détachement, entre les armes et la toge, entre le droit civilisé et la force 
barbare ? L’Europe, pour autant qu’elle sera liée à la fois à I’imperium et 
à la civilisation, devra faire ses choix ou ses synthèses. Soulignons 
d’emblée que nous ne prétendrons jamais ou presque retrouver de 
manière isolée un des aspects que nous venons d’isoler. Dans l’histoire, 
ils se sont sans doute développés successivement mais ils n’ont jamais été 
tout à fait distincts. Ils le sont moins encore aux temps de la 
Renaissance, alors que les lettrés peuvent à tout instant les confronter et 
les combiner. Nous essayerons plutôt d’observer leurs mélanges et leurs 
métamorphoses. 

Puisqu’il s’agit d’imperium, i l  faudrait naturellement partir de Dante 
et de la Monarchia. D’autres en traiteront dans notre Colloque. Je me 
bornerai donc à revenir à Pétrarque. Sans doute sortirai-je encore des 
limites chronologiques qui nous sont imparties. Mais tout commence à 
Pétrarque. On ne peut manquer d’admirer la puissance, l’originalité, la 
vérité. la fécondité de ses idées. 

6. Sur tous ces problèmes, cf. notre Histoire des doctrines politiques à Rome. 
Insistons en particulier sur le caractère nuancé de la pensée tacitéenne relativement aux 
barbares, qu’il étudie dans un esprit d’ethnologie philosophique, en se gardant bien de 
formuler sur eux des jugements à sens unique, comme le croit G .  Walser, Rom, das Reich 
und die fremden Volker in der Geschichtschreibung der frühen Kaiserzeit, Diss. Bàle, 1951. 

7 .  La grandeur de la Rome matérielle qui, en unifiant le monde antique, a permis la 
diffusion universelle du Christianisme, a été exaltée par Prudence. 



;!68 A. MICHEL 

Certes, il n’est pas possible d’étudier ici de manière complète sa 
réflexion sur Rome. Cela vaudrait un livre. Nous ne l’examinerons donc 
que dans les textes où elle est en rapport avec l’idée d’Europe. Cela 
suffit pour nous faire apercevoir une pensée précise et vigoureuse. Nous 
nous contenterons de citer un texte des Familiares, X, 1, 15: Pétrarque 
s’adresse à l’Empereur. II voudrait le voir venir au secours de Rome 
pour la libérer et il suppose qu’elle apparaît à son correspondant sous la 
fiorme d’une très vieille femme et qu’elle lui adresse cette prosopopée : 

César - ne méprise pas mon âge -, j’ai jadis beaucoup pu, beaucoup 
agi ; j’ai fondé les lois, divisé l’année, enseigné la discipline militaire ; en 
cinq cents ans en Italie, puis deux cents à la suite - les témoins les plus 
dignes de foi l’attestent -, j’ai pénétré l’Asie, l’Afrique, l’Europe, enfin le 
monde entier de mes guerres et de mes victoires: par beaucoup de sueur, 
beaucoup de sang, beaucoup d’intelligence, je jetais les fondements de 
l’empire qui se dressait ; j’ai vu Brutus, le premier auteur de la liberté ’... 

Si nous nous référons par exemple au chant III de I’Africa, nous 
retrouverons les mêmes traits. La grandeur de Rome, aux yeux de 
Pétrarque, tient à deux choses. D’une part, elle a conquis le monde. 
D’autre part, l’homme auquel elle doit sa véritable grandeur est Brutus, 
le fondateur de la liberté. Pétrarque n’entend point cette liberté en un 
sens ,strictement politique. L’exemple qu’il choisit (et qui lui vient 
précisément de l’histoire de Brutus) est celui de Lucrèce, qui n’a pas 
voulu survivre à son déshonneur, même s’il lui avait été imposé par 
violence et contre sa volonté. Rome est précisément le lieu où de tels 
malheurs seront impossibles. 

Dès lors, nous pouvons situer la pensée pétrarquienne par rapport 
aux images de Rome que nous décrivions tout à l’heure. Un premier fait 
nous frappe: notre auteur se réfère fort peu à la tradition chrétienne et 
augustinienne. La Rome qui l’intéresse et qu’il veut voir protégée n’est 
pas celle des Papes ou la cité divine: c’est la Rome d’Auguste et de 
César, la ville conquérante, qui incarne les valeurs de courage, d’action, 
d’énergie. Lorsqu’il décrit sa gloire, il insiste sur plusieurs faits. D’abord, 
vocation lui a été donnée d’unir l’Europe et l’Afrique. II rappelle à ce 
propos que l’héroïne mythologique qui a transmis son nom ii la partie du 
monde que nous habitons appartient à une famille liée aux origines de la 
Libye9. Scipion de même est parti vers l’Afrique. I1 n’est pas question de 
croisade chez Pétrarque: le monde méditerranéen tel qu’il le voit obéit à 
une vocation qui est antique et païenne. On sent que l’auteur vit à 
l’(époque où l’activité commerciale et politique autour de la Méditerranée 
connaît un renouveau extrêmement vif. Du reste, le poète n’a pas 
seulement de l’approbation devant une telle situation. II en voit les 

8. Ego, Caesar - ne despexeris aetatem meam - multa olim potui, multa gessi; ego 
leges condidi, ego annum partita sum, ego docui militiae disciplinam, ego quingentis annis in 
Italia consumptis, ducentis ordine sequentibus - cuius rei jide dignissimi testes sunt - 
Asiam, Africam, Europam, totum denique terrarum orbem bellis et uictoriis peragraui, multo 
sudore, multo sanguine multoque consilio surgentis imperii fundamenta communiens ; 
( 1  6) ego primum liberratis auctorem Brutum (. . .) aspexi.. . 

9. I1 s’agit, bien sûr, de l’enlèvement d’Europe. 



L’IDÉE DE ROME ET L’IDÉE D’EUROPE 269 

dangers. Le principal modèle, au début de I’Africa, est constitué par 
Lucain. Pétrarque sait que I’auaritia est une des plus grandes causes des 
guerres. Il médite aussi sur le pouvoir. Rome lui fournit à cet égard la 
synthèse qu’il souhaite entre l’autorité et la liberté. I1 admire à la fois 
Cicéron et César. Auguste fait la synthèse de leurs mérites, par son 
activité et sa hauteur de vues, à la différence de l’hypocrite Tibère. 
L’Empereur doit s’inspirer d’un tel modèle pour voler au secours de 
l’Italie et y protéger la paix dans la liberté. Pétrarque, qui garde une 
conception médiévale de la liberté - entendue comme la garantie 
donnée aux vassaux, comme l’intégrité assurée à Lucrèce -, dessine de 
la sorte une image des pouvoirs impériaux qui modernise l’idéal de 
Dante. I1 ressent fortement la nécessité d’une unité au moins partielle en 
Europe. I1 croit y voir la garantie des libertés locales“’. 

L’idée d’une vocation politique et spirituelle de la Rome pontificale 
ne peut manquer de se lier aux précédentes. On sait quel combat 
Pétrarque a mené pour le retour des Papes. Mais ce n’est pas à lui que 
nous nous adresserons maintenant. Le premier grand éloge de la Rome 
antique, dans ses rapports avec le monde moderne, est formulé, dès le 
début du XV‘ siècle, par Flavio Biondo de Forli. Reprenant une voie 
que Pétrarque, naturellement, avait explorée, il se présente comme un 
des ancêtres de l’archéologie moderne. I1 écrit la Roma triumphans et la 
Roma instauratu. Ce sont des exposés détaillés sur les antiquités 
romaines. Comme il l’indique dans sa Préface au Pape Eugène IV, la 
célébrité extrême que la cité possède en son temps doit s’appuyer sur des 
connaissances précises qui rendront possible la restauration. Mais il ne 
s’agit pas seulement de cela. Flavio Biondo médite de façon plus 
générale sur les rapports qui existent entre la Rome moderne et la Rome 
antique. I1 suffit de transcrire ici le résumé des chapitres 84-91 de la 
Roma instaurata : 

84. Compara ison  d e  l’ancienne e t  d e  la nouvelle Rome .  85. La R o m e  
actuelle possède un certain empire  sur  les nations. 86. C e  n’est pas par  la 
contrainte  des  a rmes  e t  du sang,  mais par  la religion q u e  les peuples lui 
sont soumis. 87. Le Pontife est dictateur  perpétuel .  88. Les sénateurs  sont 
les Cardinaux.  89. L’Asie, l’Afrique e t  l’Europe seront  les sujettes d e  la 
Curie .  90. L’Europe en t iè re  payera trib’ut. 91. Tels  sont  les solides 
fondements d e  la situation présente  ‘ I .  

10. A cela se joint un  fort sentiment de la patrie, qui, dans le cas de Pétrarque, 
s’applique notamment à l’Italie où il voudrait ramener le Pape. Nous n’avons pas évoqué 
l’idée de patria à propos de Rome: elle est pourtant essentielle (v.  notamment la thèse de 
Mlle Madeleine Bonjour, qui montre comment se concilient alors la «grande, et la 
«petite. patrie, Rome et Arpinum). Mais, d’une part. Pétrarque, qui appartient à une 
famille exilée, n’a pas véritablement de petite patrie; d’autre part. et surtout, une telle 
notion, dans ce qu’elle a de limité, ne convient guère à l’Europe. Nous allons voir pourtant 
qu’elle est sur le point de prendre une importance dominante: Rome est en même temps 
une grande et une petite patrie. Depuis le Cicéron du De legibus et du De oficiis, on sait 
qu’il est possible de concilier en elle l’universalisme et le patriotisme. 

11. Comparatio qualis uetustae et nouae Romue. Habet praesens Roma aliquod in 
gentes imperium. Non armis et sanguine coacti, sed religione subiiciuntur populi. Dictaior 
perpetuus est Pontifex. Senatores sunt Cardinales. Asiam Aphricam Europamque Romana 
curia habebit subieciam. Tribuia pendet omnis Europu. Quae sunt solida praeseniis status 



1270 A. MICHEL 

Nous constatons, en lisant ces formules, que l’auteur ne se réfère 
pratiquement pas aux textes politiques d’Augustin. Sa démarche semble 
inverse. Sans doute, il sait que le pouvoir actuel de Rome (au demeurant 
bien inférieur à l’ancien) est de nature spirituelle: il repose sur la 
religion et non sur les armes, sur le prestige des martyrs et non des 
héros militaires. Mais c’est sur la terre qu’il s’exerce et non dans la cité 
céleste. Les institutions romaines ne sont point condamnées ou criti- 
quées. On s’en sert plutôt comme d’un modèle qui, dûment converti et 
spiritualisé, fournit la formule du gouvernement pontifical. On pourrait 
critiquer un point de vue si juridique. Notons qu’il s’appuie sur une 
réflexion relative à la culture et sur un grand amour de la paix. Les deux 
traits renvoient à un modèle bien connu de nous: il s’agit de Cicéron. 
L’ère des grandes amours entre la tradition culturelle issue de I’Arpinate 
e t  l’humanisme pontifical commence ici. Elle s’accompagne d’une 
réflexion nuancée sur le rôle de César; la Romu triumphuns nous le dit : 

Nous ne savons pas bien, et i l  n’entre pas dans notre propos de le 
discerner, s’il a apporté plus de bien ou de mal aux intérêts romains par la 
conception du principat qu’il a établie en sa propre faveur, comme dit 
Cicéron 12. 

Suivent des réflexions sur le bon prince qui doit être sobre, sans 
avarice, actif, intelligent, entre la jeunesse et la vieillesse, pourvu 
d’enfants, endurant à la peine ... Le débat que pose la réflexion sur 
Rome est toujours le même. Il s’agit toujours des deux empires, celui du 
prince et celui du Pape. Mais, pour les distinguer, pour fonder les idées 
majeures qui font l’unité de l’Europe, on recourt désormais de manière 
ouverte à la culture humaniste: Cicéron reprend sa place en face de 
César. Cela permet à la fois de suivre Dante, qui devait beaucoup à la 
niorale cicéronienne, et de replacer le spirituel dans le temporel, puisque 
Cicéron n’a pas été seulement un théoricien mais un orateur qui faisait 
passer sa parole dans l’action. 

Dès le milieu du siècle, une série de conflits et de difficultés, qui 
pèsent précisément sur l’Europe, vont mettre à l’épreuve une telle vision 
des choses. Nous avons noté deux faits. D’une part, l’humanisme 
pacifique tend à l’emporter sur le dynamisme césarien. Notons que 
Pétrarque s’était efforcé de maintenir ensemble les deux tendances. II 
comprenait très bien que, sans un tel accord, auquel s’était attaché 
Trajan, l’unité du monde risquait de ne pas se maintenir. Flavio Biondo, 
pour la même raison, est un admirateur de Marc Aurèle. D’autre part, 
second fait, le souci de la transcendance, qui se marquait chez saint 
Augustin, semble peu présent. Les événements vont ranimer les deux 
exigences de spiritualité et d’activité. 

fundamenta ... L’auteur enchaîne sur le titre suivant : Qui Romam non adierit nihil uidit (éd. 
Froben, 1559). 

12. Nec saris scimus. neque etiam nostri propositi est discernere, plusne boni an mali 
rebus atrulerit romanis sua, sicut Cicero inquit, quam sibi constituerit opinio principatus (éd. 
cit.. p. 148). L’auteur ajoute, pensant toujours aux guerres civiles: nec minora fuerunt 
melioraque ab eius nepote Octauio Caesare August0 gesta. 



L’IDÉE DE ROME ET L’IDÉE D’EUROPE 271 

Le premier d’entre eux, le plus grave, est évidemment la chute de 
Constantinople. L’Europe se voit privée de toute sa partie orientale. La 
civilisation antique elle-même paraît en péril. Les conséquences sont 
immédiates (et fécondes) dans l’ordre de la culture. L’Europe latine 
redécouvre un fait essentiel: la langue grecque fait partie de son 
patrimoine. On édite Aristote et Plotin, on traduit Platon; on rapatrie 
l’immense savoir des bibliothèques byzantines. Une autre communication 
de notre colloque traitera de l’effort admirable du Pape humaniste, 
Aeneas Sylvius Piccolomini, qui mobilise l’Europe contre les Turcs. Je 
n’y insiste donc pas. 

Autour de lui, deux hommes: le grec Bessarion; le rhénan Nicolas 
de Cues. Ils réalisent l’idéal cicéronien d’une manière d’autant plus 
profonde qu’ils le dépassent. Je voudrais en quelques mots le montrer à 
propos du Cusain. Juste après la chute de Constantinople, celui-ci écrit 
le De puce j idei‘j .  I1 pense que la guerre, si nécessaire qu’elle puisse 
être, ne suffit pas à rejeter la puissance turque. II faut aussi (ou plutôt) 
utiliser les armes de la paix. Car la paix est possible et possède sa 
dynamique propre. Précisément, elle réside au cœur de la foi, elle est 
impliquée par elle. Nicolas de Cues s’efforce de démontrer que toutes les 
religions sont d’accord sur les grands dogmes du catholicisme : elles 
croient à la Trinité puisqu’elles admettent en même temps l’unité de 
Dieu et la pluralité de ses aspects, en particulier le rôle de l’amour 
comme nexus, comme nœud de l’être infini; elles admettent de manière 
analogue l’Incarnation et 1~ Rédemption, sans bien s’en rendre compte, 
ou, si elles ne le font pas, elles appellent de telles doctrines, qui leur 
permettraient seules de trouver leur cohérence. Pour arriver à ces 
conclusions qui, à la jonction du Moyen Age et de la Renaissance, 
cherchent à prévenir les drames qui vont suivre et  préparent les idées les 
plus modernes d’un Massignon par exemple, le Cusain recourt à deux 
sources. D’une part, il nous présente un dialogue, selon la tradition de 
Cicéron et  du Platonisme. Les interlocuteurs en sont d’un côté les 
habitants de toutes les nations, un Allemand, un Français, un Scythe, un 
Juif, un Hindou (qui incarne le polythéisme, dont il reconnaît le 
caractère allégorique) et surtout les diverses variétés de Musulmans. En 
face d’eux, trois interlocuteurs : d’abord, le Verbe divin (qui justifie 
spécialement la Trinité), puis Pierre (chargé de l’Incarnation), enfin Paul, 
l’apôtre des Gentils. D’autre part l’auteur nous indique en commençant 
la raison pour laquelle le Christ a dû descendre à nouveau: l’harmonie 
et la paix de la Foi règnent dans la cité céleste, mais sur la terre règnent 
les guerres religieuses; il faut les abolir car elles n’ont pas de raison 
d’être. Ainsi la double tradition de Cicéron et d’Augustin se trouve 
intégrée dans le débat spirituel entre tous les peuples et cela se fait sous 
l’invocation de Pierre et de Paul, les deux martyrs de Rome. Certes, 
l’idée d’Europe est à peine esquissée (pour dire qu’elle est la seule 
région du monde où l’on croit consciemment à 1’IncarnationI4 - 

13. Cf. éd. R.  Klibansky et H.  Bascour, Mediaeval and Renaissance Sfudies, 

14. XI (éd. cit., p. 31, 13). 
Suppl. I I I ,  Londres, 1956. 



272 A. MICHEL 

l’Europe, terre du Christ), mais on voit que toute la structure du texte 
l’implique et lui donne la dimension spirituelle qu’impliquaient à la fois 
la culture cicéronienne et le sens augustinien de l’exigence spirituelle. Le 
double rôle de l’Europe dans la tradition occidentale se trouve ici 
marqué : d’une part, pour autant qu’elle favorise la tradition platoni- 
cienne et augustinienne, elle encourage l’esprit d’intériorisation, le 
recours à l’âme; d’autre part, en donnant sa place à la parole, en 
insistant à la fois sur la communication et sur sa cause, la communauté 
cle nature qui existe entre les hommes, elle s’interdit (comme Rome le fit 
jadis) de se limiter à elle-même et elle s’ouvre à l’universel. La 
civilisation européenne est la première qui se définisse par principe à 
l’échelle du monde. Elle ne le fait pas par esprit de conquête (même si 
le Césarisme tend à favoriser la confusion), mais par un esprit de paix 
qui trouve sa source dans l’Incarnation. 

Nous sommes obligés de quitter les hauteurs de la spiritualité pour 
revenir aux réalités politiques qui régissent le destin de l’Europe au XV‘ 
et au XVI‘ siècle. La deuxième des grandes réalités que nous évoquions 
est constituée par les guerres d’Italie. Nous ne ferons pour l’instant que 
les mentionner, en signalant qu’elles favorisent à Rome, dans le moment 
où triomphe la domination espagnole, un état d’esprit assez favorable à 
la France de François I“. Je n’en veux pour exemple que le Roland 
furieux. Certes, il ne s’agit pas d’un texte néo-latin et je n’y insisterai pas 
ici. Nous y retrouvons pourtant, pour la dernière fois, les grands thèmes 
médiévaux que Pétrarque lui-même n’avait pas traités de façon aussi 
complète : Merlin, Arthur, les Bretons, les Anglais ; la forte pression des 
Musulmans sur l’Europe et  l’espoir, qu’on ne quitte jamais, de les 
convertir ; l’Empire, mais l’Empire de Charlemagne, centré autour de 
Paris, appuyé sur des héros comme Roland. Ici comme chez Pétrarque, 
lai guerre apparaît (au chant XXVI) comme une lutte contre I’auaritia et 
François I“, en un tel combat, est le meilleur champion; ailleurs, au 
chant XXXIII, une prophétie a posteriori, qui ne va pas sans mélancolie, 
annonce les échecs successifs de la conquête française et aboutit au sac 
de Rome. Deux nuances doivent être ici soulignées: 1. Nous avons 
encore affaire à la vieille Europe méditerranéenne, unie autour du 
souvenir de Charlemagne, protecteur de Rome et de la Chrétienté. 2. Le 
role de l’Empereur, en fait, est nul et celui de Rome aussi: l’Europe se 
dtjcentre et se divise; l’union que lui impose la lutte contre l’Islam ne 
peut dissimuler la pluralité de ses héros, l’originalité de ses nations. 
Paradoxalement, la trame du récit épique, qui devrait être unificatrice, 
manifeste surtout les différences. 

Le troisième grand événement, au début du XVI“ siècle, est la 
Réforme. II apparaît évidemment comme une mise en question fonda- 
mentale de la tradition romaine. Nous allons ici revenir à nos textes 
néo-latins et regarder ce qu’il est advenu de la tradition historique 
ouverte par Flavio Biondo. Dans la deuxième moitié du siècle, alors que 
se précise la grande réaction romaine, apparaît Sigonius, qui peut passer 
pour le premier grand historien de I’Urbs. II examine avec précision la 
nature du droit de cité. Mais, parmi ses écrits, celui qui nous intéresse 
ici est son De imperio occidentdi (1577). L’Empire d’occident est bien 



L‘IDÉE DE ROME ET L’IDÉE D’EUROPE 273 

l’ancêtre de l’Europe. Mais il présente un intérêt particulier parce qu’il a 
vu la chute de Rome et la dissociation de l’Ouest européen. Nous 
constatons que Sigonius cherche à connaître les faits, à les analyser. 
Dans l’introduction à son ouvrage, il en donne l’explication générale avec 
une admirable élégance l5 : 

L’Empire Romain, qui fut sur terre et sur mer de loin le plus étendu, 
(...) le premier, César Auguste l’assura non seulement par les armes et les 
ressources matérielles, mais aussi par les lois et les magistratures. 

Dioclétien a eu le tort de le diviser par la tétrarchie: 

Cette division une fois introduite, les affaires de Rome, jusqu’alors 
puissantes et magnifiques, comme si elles s’affaiblissaient et se détérioraient, 
d’abord commencèrent à fléchir secrètement, puis à s’effondrer ouverte- 
ment; jusqu’au moment où, soit par la mollesse des princes, soit par la 
trahison des chefs, soit par le pouvoir des ennemis, elles s’écroulèrent. Les 
ennemis furent les Perses, les Scythes et les Germains. Se tenant au-delà 
des limites de l’Empire et divisés en peuples et nations variés, par leurs 
incursions quotidiennes dans les campagnes et par leurs guerres assidues, ils 
déchirèrent d’abord les deux empires d’une manière misérable et ensuite ils 
les renversèrent de fond en comble. J’ajoute que ces désastres écrasants et 
sans doute atroces entre tous trouvèrent encore leur comble dans les 
blessures horribles que subit pour la première fois I’Eglise naissante ; elles 
lui furent infligées de manière constante tantôt par l’ancienne perfidie des 
princes, qui avaient embrassé le paganisme, tantôt par les nouvelles 
discordes des évêques sur la foi ‘chrétienne ... 

Sigonius conclut qu’au terme de ce processus, qui s’est étendu au 
monde entier, on a assisté à la destruction de l’Empire d’occident et à la 
formation de << nouvelles dominations barbares D et de << nouveaux centres 
de royauté ». 

Nous ne pouvons croire qu’à une telle époque de semblables 
analyses soient dictées uniquement par la curiosité scientifique. Sigonius 
vient, comme tout observateur, d’assister à une transformation du 
monde, qui était gouverné, jusqu’au milieu du XVI‘ siècle, par la double 
tradition de Rome et de l’Empire catholique. La puissance turque reste 
menaçante. Nous ne sommes pas loin du temps de Lépante. L’Alle- 

15. Imperium Romanum longe omnium terra marique latissimum (.  . .) primus 
Augustus Caesar non solum armis opibusque firmarcit sed etiam legibus ac magistratibus 
exornauit.. . Qua diuisione inuecta res Romanae, ad id usque temporis ualidae atque 
magnificae, quasi infirmiores ac deteriores effectae primum occulte labi. deinde aperte 
praecipitare coeperunt (on observe ici l’imitation de la Préface de Tite-Live). Quousque ad 
extremum siue ignauia principum, siue perfdia durum, siue potentia hostium corruerunt. 
Hostes uero fuere Persae. Scythae atque Germani. Qui ultra ipsos imperii limites, Eufratem, 
lstrum Rhenumque constituti, atque in uarias gentes populosque diuisi. quotidianis agrorum 
incursionibus atque assiduis bellorum contentionibus utrumque imperium primum misere 
lacerarunt, deinde funditus euerterunt. Hus porro clades grauissimas atque omnium sine 
dubio atrocissimas uehementius etiam tetra Christianue etiam turn primum orientis Ecclesiae 
uulnera cumularunt ; quae illi continenter modo uetusta principum ex suscepta gentilirate 
perfidia, modo noua antistitum de fide christiana discordia inpirerunt. .. (ed. Soc. Typogra- 
phae Bononiensis, 1578, p. 3 ) .  



274 A. MICHEL 

magne est bouleversée par la Réforme. Enfin, les Princes chrétiens se 
(combattent mutuellement au lieu de s’unir. La convergence des trois 
périls peut entraîner l’effondrement d’une société qui se trouve assuré- 
ment menacée à la fois par la barbarie, l’ambition et la discorde 
ireligieuse. Le moindre danger réside dans une multiplication des 
]pouvoirs. Comme à la fin de l’Empire, la domination de l’Europe va se 
partager entre les Barbares (qui se saisissent maintenant de l’Orient) et 
une pluralité de nations chrétiennes. Le vieux rêve médiéval de 
hiérarchie et d’unité se trouve mis en cause. Certes, il n’avait jamais eu 
beaucoup de réalité politique. II fondait néanmoins une idéologie qui 
tend à se dégrader. Le XVI‘ siècle va préférer l’idée de patrie, ou de 
nation, à celle d’universalité. I1 est pourtant conduit à la seconde par 
l’humanisme dont il hérite. De là une contradiction qui se manifeste dans 
la conscience que l’on prend des réalités européennes 1 6 .  Sigonius, par sa 
réflexion sur l’exemple romain, nous laisse entendre qu’elles sont 
menacées. 

Nous entrons maintenant dans la dernière partie de notre exposé. 
Voici les ultimes décades du XVI‘ siècle. A peu près simultanément, la 
tradition romaine vient chercher des recours pour l’empire chrétien et  
affirmer son déclin définitif. 

Des recours. Nous les trouvons essentiellement, après le Concile de 
Trente, chez les Jésuites. Ceux-ci vont tenter de manière explicite, dans 
une perspective à la fois espagnole et romaine, la synthèse des 
enseignements donnés par Flavio Biondo et par le Cusain, sans aller 
certes aussi loin que ce dernier, mais en reprenant beaucoup d’aspects de 
son message. En premier lieu, ils mettront l’accent sur la culture et en 
dégageront le caractère fondamentalement universaliste et cicéronien. 
L’un des plus importants ouvrages est ici constitué par la Bibliothecu 
selecta du P. Possevin 1 7 ,  qui, se rattachant aussi à la tradition borro- 
rinéenne, propose une vaste théorie de la culture, en fondant sur les 
«Académies» et sur les «Collèges» le maintien de la religion catholique 
et la ruine de l’hérésie. Nous nous bornerons à retenir quelques traits 
qui se rattachent largement au cicéronisme. Possevin répartit la culture 
en trois domaines: la philosophie, le droit, la parole oratoire. I1 rejoint 
ainsi très exactement l’idéal du De orutore. Dans une telle formation, il 
puise, comme Nicolas de Cues le faisait déjà, les moyens d’être compris 
du monde entier : il peut s’adresser aux c< Moscovites >> et aux Orientaux, 
parce que, comme eux, il croit à la nécessité de connaître les livres 
grecs ; il espère, comme les missionnaires de l’Ordre, séduire les Chinois, 
parce qu’ils entendent le langage de la religion naturelle, que les 
philosophes ont ,exploré. Ainsi est-il en mesure de favoriser une 
renaissance de I’Eglise qui va s’accomplir à l’échelle du monde. Elle en 
avait grand besoin, après les drames de la Réforme. Possevin nous 

16. La contradiction peut être partiellement surmontée par la tradition de Rome 
elle-même, qui, nous l’avons vu, tend, depuis Cicéron, à accorder la notion de patrie et 
l’amour de l’universel. 

17. Parue en 1593. Ce personnage, qui fut ligueur, mais sut évoluer, incarne dans sa 
plénitude l’esprit des grands Jésuites, par opposition au Gallicanisme, évidemment moins 
européen. Cf. la thèse de M. Fumaroli, L’âge de /‘éloquence, Paris, 1980. 



L’IDÉE DE ROME ET L’IDÉE D’EUROPE 275 

explique qu’ils n’ont été qu’une <( épreuve H : il fallait que la foi reparût à 
l’échelle de la terre au moment où son unité et son progrès semblaient 
compromis en Europe 1 8 .  L’espoir trouvait ainsi des ressources nouvelles 
dans l’esprit d’universalisme qu’impliquait la conception cicéronienne de 
la culture. De fait, le goût de la guerre et de l’action violente, qui 
caractérise une certaine image de Rome, est absent chez Possevin. II lui 
arrive de parler de César. I1 en admire l’intelligence mais manifeste 
quelque effroi devant ses succès. César, dit-il, n’a été qu’«un instru- 
ment» dans la main de Dieu, lequel préparait, juste après lui, la venue 
d’une autre Rome, puissante par les armes de l’esprit et soumise au 
pouvoir d’un humble pêcheur d’âmes 1 9 .  Le thème était déjà présent chez 
Flavio Biondo. Notre auteur l’accentue et en retrouve les aspects 
augustiniens. Pour lui également, il existe deux cités, l’une terrestre, 
l’autre céleste. Les Universités, les <<Académies B sont exclusivement au 
service de la seconde et notre Possevin fait à ce propos non seulement 
l’éloge de Rome et de Salamanque mais surtout de Parisz0. Voici donc 
que se dessine, sous la double invocation de Cicéron et d’Augustin, une 
Rome à la fois céleste et académique qui espère, par le sage exercice du 
ministère de la parole, régir le monde chrétien et le préserver contre les 
épreuves qu’apporte l’histoire. Elles-mêmes, au demeurant, sont une 
Académie divine, puisqu’elles font l’éducation des peuples et leur 
enseignent à reconnaître les voies spirituelles de la Providence. 

Des vues aussi optimistes ne sont pas les seules possibles. Elles 
assurent le triomphe de Cicéron.‘ Mais le monde tacitéen n’est pas si 
loin. I1 peut s’imposer par deux biais. D’une part, la Rome de Tacite est 
celle qui, devant la pression des barbares et le pourrissement de la 
civilisation, fait la place plus grande au scepticisme et au pessimisme 
politique et, pour sauver l’Empire, accepte peut-être jusqu’aux mauvais 
princes. Cette Europe-là n’est pas inconnue des penseurs à la fin du 
XVI‘siècle. Qu’il suffise de penser à Juste Lipse et  à son pessimisme 
sceptique, qui accorde la tradition cicéronienne au réalisme de Machia- 
vel. Je n’en parlerai pas ici puisque le sujet est traité d’autre part. 

Mais le réalisme tacitéen conduit à une autre forme de méditation 
qui peut surprendre: i l  aboutit à l’utopie. Cela se fait par l’entremise de 
la réflexion sur les barbares. Là encore, nous passons par l’Europe du 
nord. Je veux seulement évoquer certains résultats fondamentaux obtenus 

18. Cf. I ,  11 : Quas enim rerum perturbationes ubique cernimus non suni uerae turbae 
iis qui sapiunt, sed scholae ... 

19. XVI; ... Non inielligebat tamen ea omnia sic iustissime a Deo permitti arque 
disponi ; ui denique Diuinae Prouidenriae esset instrumentum ad complanandam meliori 
Diciatori uiam.. . 

20. I, 16: Academia Parisiensis ... in qua cum Athenis collata, quae tot sectas 
philosophorum inter sese dissectas fouebant. uirorum fuit coetus excellentium qui in 
uniuersum orbem lumen inferentes, rerum hirmanarum scientiam cum diuina iungebant, 
idque non ad fastum aut decus. sed ut omnes ad Aeternam illam Academiam destinarent, in 
qua ad celsissimos gradus promouereniur neque uero homines in terris solum in quamdam 
socieiatem cogereni, sed ex ierresiri ciuiiaie caelesiem quoque alteram condereni, quam non 
tam politicis quam diuinis legibus. quarum Deus ipse fuerat lator. constabilirent. Cf. I ,  11 : 
Est alia caelestis Academia, in qua uias suas diuina sapientia docuit ... 



216 A .  MICHEL 

par M. Ridé dans sa thèse sur l’idée de Germain2’. Elle se forme alors, 
,après la découverte du traité de Tacite et  sous son influence. Voici que 
le modèle change: on le trouve désormais dans la Germanie de 
l’historien latin. Les Allemands s’aperçoivent grâce à Tacite qu’ils 
]peuvent respecter la tradition humaniste (dont il est un des meilleurs 
garants) sans suivre la voie cicéronienne et romaine, sans placer avant 
tout la civilisation. Elle est symbole de corruption, ils représentent la 
nature ; ils sont les premiers des bons sauvages et désormais les plus 
cultivés. L’Europe s’avise ainsi d’un fait de première importance: elle ne 
se confond point avec le monde policé, dont Rome voulait être le 
rempart depuis Cicéron et Aelius Aristide. Les barbares ont du bon, 
pour autant qu’ils symbolisent l’état de nature. Mais les Allemands qui 
s’identifient à eux à travers l’idée de Germain n’en sont pas moins les 
adeptes d’une culture profonde. Ils ont cessé de se prendre pour des 
Romains, sous l’influence de la Rome tacitéenne. Voici que le monde 
européen découvre en lui-même ses différences internes et ses conflits. 

Naturellement, l’éloge du sauvage ne va pas sans un certain relent 
d’utopie qui, chez Tacite déjà, vient corriger ce qu’aurait de désespérant 
la tradition réaliste reprise plus tard par Machiavel et les a politiques ». 
Un nom s’impose ici à nous, sur lequel nous finirons: Tommaso 
Campanella. 

II rêve, dans ses prisons, de la Cité du Soleil. Il est un des plus 
grands utopistes de l’histoire. On ne s’étonnera pas que le mythe du bon 
sauvage, associé à l’état de nature ou à la religion naturelle, l’ait tenté. 
Comme on a pu le montrer2*, i l  l’associe, dans sa Monarchia Hispano- 
rum et ailleurs, à la découverte du Nouveau Monde. L’effort des 
religieux, dont Las Casas avait été le principal témoin, et que les Jésuites 
avaient développé, pour créer une société aussi juste que possible autour 
des Indiens, s’inspirait peut-être dès le début d’une tradition platonicien- 
nie. En tout cas, il est possible que Campanella l’ait interprétée dans un 
tlel esprit et qu’il y ait vu une occasion de réaliser partiellement la Cité 
dlu Soleil. Un fait est sûr :  i l  affirme catégoriquement, après quelques 
autres, avant Corneille (qui n’est pas loin) que Rome n’est plus dans 
F!ome. Peut-être le centre de la religion chrétienne devrait-il quitter cette 
ville corrompue, émigrer vers les séjours de l’innocence originelle. 

Rome cesse donc d’être le modèle de l’Europe, ou plutôt un modèle 
européen ; car, dans le monde entier, et particulièrement en ses lieux les 
plus purs, elle reste un exemple intérieur au cœur des sages et des héros. 

21. J .  Ridé, L’image du Germain dans la pensée et la littérature allemandes de la 
rtvdécouverte de Tacite à la fin du XVI‘siècle, Paris, 1977 (on trouvera dans cet ouvrage 
fondamental beaucoup de textes et d’indications bibliographiques). 

22. Nous renvoyons essentiellement à Stelio Cro, Tommaso Campanella e i prodromi 
della civilià moderna, Mc Master Univ., Hamilton, 1980, en particulier chap. X,  p. 130 sqq. 
(Campanella envisage de remplacer Rome par une Jérusalem future dont le Nouveau 
Monde, par son innocence, offre l’image prophétique ; l’auteur s’inspire de l’Apocalypse 
pour interpréter à la fois les découvertes de Christophe Colomb et de Galilée; avant 
Claudel. et porté par la même tradition de pensée, i l  affirme que le premier a établi un 
«pont» entre César et le Christ (Paral. del proprio e commune amore). II ne fallait pas 
moins que trouver l’Amérique pour assurer l’unité spirituelle de l’Europe ; Campanella, 
avant Rodrigue, est venu pour N réunir la terre ». 



L’IDÉE DE ROME ET LTDÉE D’EUROPE 277 

Mais nous ne devons pas nous contenter ici d’une double analyse qui 
porte d’une part sur la Germanie et de l’autre sur le Nouveau Monde. 
En fait, ce qui est en cause, c’est le schéma fondamental que nous avons 
retrouvé sans cesse depuis le début de notre exposé: primat du Pape et 
de l’Empereur (qui en l’occurrence prend la figure de Charles Quint et 
atteste la domination espagnole). 

Nous reviendrons en finissant sur la Monarchia Hispanorurn de 
Campanella. Nous y retrouverons toutes les idées qui font l’unité de 
notre exposé. Mais nous constaterons que l’auteur, esprit puissant, 
original, indomptable, les transpose de manière à faire surgir leurs 
contradictions profondes. I1 paraît plaider pour les Espagnols; en fait, il 
met en lumière les faiblesses radicales qui, dès le début du XVII‘ siècle, 
vont susciter leur déclin. 

II souligne fortement que les monarques espagnols sont rois 
catholiques. Leur grandeur vient de l’appui qu’ils apportent au Pape. 
Dans l’Europe moderne, personne n’a jamais pu obtenir de succès 
durable en s’opposant à la Papauté. Par de telles indications, Campanella 
obtient deux résultats principaux : d’abord, il réalise une synthèse entre 
le machiavélisme, qui veut l’efficacité, et le cicéronisme platonicien, qui 
affirme le primat de la morale, sans laquelle il n’y a pas de vrai succès: 
le Pape est le principal représentant de la seconde tendance, dont 
l’Empereur, s’il le sert, garantit la réussite matérielle. D’autre part, 
Campanella se trouve ainsi amené à confirmer expressément les distances 
que toute la Renaissance avait prises par rapport à Dante (tout en 
continuant à le lire, l’admirer, le respecter): il n’y a pas séparation 
radicale entre les deux monarchies, spirituelle et politique. Le Pape doit 
avoir, au nom de son pouvoir spirituel, une autorité temporelle et 
l’Empereur n’a d’autre rôle que de l’assister dans un tel ministère23. 

De telles affirmations restent proches de tout ce que nous avons 
trouvé chez nos différents auteurs. Elles ajoutent seulement une nuance 
de machiavélisme24. Mais Campanella ne s’en tient pas là. I1 formule 
avec acuité les exigences que la monarchie espagnole devrait respecter 
pour durer (et que, précisément, elle méconnaît). Nous en retiendrons 
deux, qui peuvent être mises en relation avec la Ciré du Soleil, en même 
temps qu’avec la tradition romaine. D’abord, un empire harmonieux, une 
cité bien faite ont besoin d’unité. I1 faut qu’on puisse en accomplir la 
circuitio, que la frontière soit d’un seul tenant. Un tel avantage appartint 
à Rome; i l  est donné alors à la puissance turque; il n’est pas le lot des 
Espagnols, dont les possessions sont dispersées en Europe et dont les 
lignes de communication sont mal assurées2s. En second lieu, toujours en 
fonction du même besoin d’unité, la monarchie, tout en respectant les 
particularités et les différences de caractère des peuples assujettis, doit se 
garder de s’y arrêter. Dans la Ciré du Soleil, on nous rappelle (d’après la 
tradition platonicienne) qu’il faut marier entre eux non pas des êtres 

23.  Chap. VI. 
24. Contrôlé, nous l’avons dit, par une exigence plus haute: Campanella n’aime pas 

25. XX (De Hispania). 
Machiavel. 



278 A. MICHEL 

semblables mais des personnages opposés, de façon à créer l’équilibre 
par la fusion des qualités contraires. Cela reste vrai dans la pratique 
lorsqu’il s’agit d’administrer l’Europe. Par exemple, Campanella souligne 
l’utilité des mariages mixtes26: il faut que les Européens du nord 
épousent des femmes du sud (ou inversement). Dans le même esprit, 
notre auteur insiste sur les libertés. Les indigènes de chaque pays doivent 
étre associés à son gouvernement. La fierté trop défiante des Castillans 
leur interdit de suivre de tels conseils. L’intolérance religieuse s’y joint. 
Campanella rappelle que les Romains s’appuyaient toujours sur les 
airistocraties locales : or Charles Quint, pour des raisons religieuses, est 
entré en conflit avec les princes allemands; il n’a pu respecter la libertas 
conscientiae 27. 

Campanella arrive ainsi à deux conclusions. La première s’exprime 
e n  une sorte d’appendice: il est bien difficile, dans les temps présents, 
d’établir une monarchie universelle ; après tout, Dieu préfère peut-être la 
pluralité des nationsZR. L’autre (car il nous semble bien qu’il s’agit aussi 
dl’une conclusion) se trouve formulée dans un chapitre relatif à la 
France : Campanella en présente le plus vif éloge ; c’est un grand peuple, 
dl’un seul tenant; il a vocation de servir le Catholicisme mais, depuis 
Henri IV, il fait acte de tolérance; en lui se mêlent et s’équilibrent le 
nord et le midi, l’universalisme et l’originalité 29. Campanella serait-il, dès 
cet instant, dans sa prison, un agent de la France ? I1 sera encouragé par 
les Barberini, qui vont favoriser les relations politiques et culturelles 
entre Rome et Paris. Campanella y finira sa vie, libre enfin, en célébrant 
la naissance et l’horoscope de Louis XIV ! Ainsi naît une nouvelle image 
de l’Europe, universaliste, pluraliste, patriotique dans l’esprit où la plus 
ancienne Rome prenait ce terme, française. 

On excusera, j’espère, ce que le survol que nous avons présenté 
peut avoir de rapide. Nous croyons avoir répondu à la question que nous 
avons posée. L’idée de Rome a joué un rôle considérable dans 
l’élaboration d’une pensée européenne. Elle apportait le modèle césarien 
(la force audacieuse qui unifie), le modèle cicéronien (la parole libre, qui 
cirée l’accord universel), le modèle augustinien (la transcendance, qui 
fonde le dialogue et qui permet seule l’universalité véritable). Autour des 
débats sur les rôles du Pape et  de l’Empire, les trois tendances n’ont 
cessé de se trouver confrontées. Rome ne s’est jamais confondue avec 
aucune d’entre elles; en particulier, elle ne se réduit nullement à la 
viiolence. Le plus vrai de son message réside dans une synthèse 

26. XV (De militia: à propos des mariages de soldats; Campanella pense aussi à 
l’enlèvement des Sabines). 

27. Appendix. 
28. II est vrai que, pour affirmer la nécessité d’une monarchie universelle, 

Campanella s’est d’abord référé à Prudence et Claudien. Mais il donne ses arguments dans 
les deux sens, en finissant par le pluralisme. 

29. XXIV. Nos observations sur l’équilibre interne de la France n’apparaissent pas 
chez Campanella, mais résultent implicitement des indications que nous avons trouvées chez 
lui. II se montre aussi très sensible aux défauts des Français, à leur individualisme, à leur 
esprit de discorde, qui les a empêchés de conserver leurs conquêtes, à leurs querelles 
religieuses ... Mais ils ont mis fin à tout cela. 



L’IDÉE D E  ROME E T  LTDÉE D’EUROPE 279 

généreuse de Cicéron et d’Augustin qui emprunte au second la 
spiritualité, au premier la tolérance 3‘1. 

Telle est sans doute, comme l’atteste le De puce fidei, la véritable 
vocation de l’Europe, terre du Droit et de la Chrétienté. On doit, quand 
on parle de Rome, évoquer de tels aspects plutôt qu’un esprit 
administratif ou hiérarchique qui s’est développé plus tard, dans une 
autre Europe et dont nous n’avons rencontré que peu de traces au cours 
de notre exposé. 

II reste qu’à l’époque qui nous occupe Rome enseigne aussi aux 
Européens comment finissent les Empires. De Tacite à Sigonius, les 
leçons furent nombreuses sur ce sujet. A l’idéal de la monarchie 
espagnole se substitue l’universalisme patriotique des Français. L’Europe 
impériale finit ; le particularisme absolu est impossible ; l’Europe des 
patries commence 31. 

Alain MICHEL 

30. Pour que notre exposé fût complet, il aurait fallu faire entrer beaucoup d’autres 
auteurs dans notre schéma. Ils y auraient aisément trouvé place. Je pense en particulier à 
Erasme, Valla, Leonard0 Bruni. .. Mais d’autres communications leur étaient réservées dans 
notre Colloque. Ajoutons ceci : dès lors que la vocation de I ’ürbs réside dans son dialogue 
avec le monde entier, on ne s’étonne pas que le Président Senghor ait choisi Rome pour 
venir, en 1973, y exposer sa conception universelle de la culture. 

31. Naturellement, les nations existent depuis la chute de l’Empire romain, comme 
Sigonius nous l’a montré, après bien d’autres. La France, notamment, n’a cessé 
d’augmenter sa puissance, surtout depuis Philippe le Bel. Mais, au moment où nous nous 
plaçons, l’idée d’Empire recule d’une manière décisive, l’idée de liberté, si importante chez 
Pétrarque ou Valla, s’estompe fort et l’idée de patrie accentue ses connotations romaines et 
universalistes. 



LES PREMIERS HUMANISTES FRANÇAIS 
ET L’EUROPE 

Pour comprendre l’attitude des lettrés français de la fin du XIV‘ 
siècle et du début du XV‘ siècle par rapport à l’Europe, un rappel 
historique I est indispensable. 

Le globe d’or placé dans la main gauche de l’Empereur lors de la 
cérémonie du sacre symbolisait le monde. Mais l’univers sur lequel 
l’Empereur était censé régner se limitait à l’Europe centrale et 
occidentale. Et, bien que le principe même de la monarchie universelle 
ne fût guère contesté, divers souverains parmi lesquels les plus puissants 
considéraient leurs royaumes respectifs comme autant d’exceptions à la 
règle générale. Les papes, en conflit quasi-permanent avec l’Empire, les 
y avaient encouragés. C’est ainsi que, dès 1202, Innocent III, par sa 
décrétale Per venerabilem, avait légitimé le refus du roi de France de 
reconnaître aucun suzerain temporel, ce que les juristes français 
exprimèrent un peu plus tard par la célèbre formule: Rex in regno suo 
est imperator. 

Même lorsque, dans le second quart du XIII‘ siècle, Frédéric II 
tenta de redonner à l’Empire une certaine cohésion, sa domination ne 
s’étendit guère que de la Sicile au Holstein et de la Provence à la 
Moravie. II faut d’ailleurs souligner que cette fragile mosaïque n’était pas 
essentiellement germanique, et que l’Allemagne faillit même faire 
sécession. 

Cette construction, qui n’avait pu être maintenue qu’au prix 
d’incessantes campagnes militaires, s’effondra comme un château de 
cartes en 1250 à la mort de Frédéric, et l’Empire sombra dans une 
longue anarchie, cependant que l’Angleterre était déchirée par la guerre 
civile. 

C’est alors I’Etat le plus prospère, le plus peuplé, le plus stable 
politiquement et, relativement, le plus unifié, le royaume de France, qui 
en vint tout naturellement à exercer en Europe une hégémonie de fait. 

I .  Dans cette partie de l’exposé, je ne prétends apporter aucun élément nouveau, et 
me contente de résumer de façon très schématique ce que l’on trouve dans d’excellents 
ouvrages comme par exemple: Bernard Guenée, L’Occident aux XIV‘ et XVe siècles; les 
Etais (coll. «Nouvelle Clio>>), Paris, 1971, 339 pp.. ou Denis Hay, L’Europe aux XIV‘ et 
W siècles, trad. par F. et G.  Ruhlmann (coll. (<Histoire de l’Europe n, t .  V). Paris, 1972, 
VIII-415 pp. Sur les théories politiques du XIV‘siècle, v .  infra la contribution de 
Mme Jeannine Quillet. 



LES PREMIERS HUMANISTES FRANÇAIS 28 1 

Même un Anglais, le chroniqueur Matthew Paris, parlait de Louis IX en 
ces termes: rex Francorum, qui terrestrium rex regum est. 

Dès avant le milieu du siècle, Paris était devenue la véritable 
capitale de la Chrétienté d’occident. Vers le Studium Parisiense, où 
enseignaient les maîtres les plus prestigieux - l’Anglais Alexandre de 
Hales, l’Allemand Albert le Grand, l’Italien Thomas d’Aquin -, 
affluaient des étudiants venus d’Ecosse ou de Pologne, de Scandinavie ou 
du Portugal. Tous utilisaient le latin non seulement pour rédiger leurs 
ouvrages, mais pour communiquer entre eux. 

Pour une période assez brève, l’Europe allait être ainsi une réalité 
vivante, et si évidente que l’on n’éprouvait guère le besoin d’en parler. 
Comme elle se définissait d’abord par opposition aux Infidèles contre 
lesquels étaient périodiquement organisées des expéditions, c’est le mot 
Christianitas qui servait à la désigner. Europa n’appartenait plus depuis 
longtemps qu’au vocabulaire des cosmographes. 

On ne devait voir reparaître ce terme dans les textes politiques que 
lorsque commença à se rompre cet équilibre qui avait marqué le règne 
de saint Louis. Si ce dernier n’avait jamais songé à coiffer la couronne 
impériale, son frère Charles d’Anjou caressait, lui, des rêves chiméri- 
ques. Grisé par ses éphémères succès en Italie, il mit en avant la 
candidature de son neveu Philippe le Hardi au trône impérial en 1272, 
ouvrant ainsi une longue série de tentatives infructueuses qui devait 
s’étendre à plusieurs siècles. Lui-même se proclama quelques années plus 
tard roi de Jérusalem, et se mit en tête de conquérir l’Empire d’orient. 
La Maison de France en fût ainsi venue un jour à dominer le monde. 

Les Vêpres siciliennes, en 1282, sonnèrent le glas de ses ambitions. 
Les faits s’étant chargés d’administrer brutalement la preuve de la 
dangereuse inanité d’une telle politique, celle-ci - comme c’est fréquem- 
ment le cas - fut aussitôt reprise par divers théoriciens qui en firent un 
corps de doctrine et même une idéologie. Dès 1300, Pierre Dubois 
commença à développer une théorie dont une seule phrase suffit à 
résumer l’essentiel : Expediret totum mundum subiectum esse regno 
Francorum *. Et peu après, Jean de Jandun faisait écho : Illustrissimis et 
precellentissimis Francie regibus monarchicum totius orbis dominium (. . .) 
iure debetur 3. 

II existe un lien dialectique entre cette aspiration universaliste et le 
développement impétueux du sentiment national qui caractérise le XIV‘ 
siècle. Ce n’est pas seulement vrai pour la France, bien qu’elle ait sans 
doute été la première à s’engager dans cette voie. 

Au début du Trecento, si Dante traite en père Brunetto Latini, et 
reprend à son compte la célèbre phrase de ce dernier: «le monde est ma 
patrie comme la mer est celle des poissons», il n’en voue pas moins aux 
tourments de l’Enfer l’auteur du Tresor, coupable du crime inexpiable 
d’avoir préféré à son toscan natal la langue d’oïl, dialecte des Capétiens 

2. Pierre Dubois, De recuperarione Terrae Sanctae. éd. Ch.-V. Langlois, Paris, 1891 ; 
v. particulièrement ch. 112. p. 102: ch. 116, p. 104-106; Appendice, ch. 6, p. 134-136: 
ch. 10, p. 138. 

3. Jean de Jandun. Tructarus de luudibus Purisius, éd. Le Roux de Lincy et 
Tisserand, Paris et ses historiens. Paris. 1867. p. 58. 



282 G .  OUY 

abhorrés. Dans le De monarchia, il appelle de ses vœux un Empire qui 
engloberait non seulement l’Europe, mais l’univers entier. I1 comptait, il 
est vrai, sur un prince étranger, Henri VI1 de Luxembourg, pour 
amorcer la réalisation de ce vaste dessein, mais c’était à l’Italie et plus 
particulièrement à Rome que devait revenir de droit le gouvernement du 
monde: la gente Latina (...) e massimamente quello popolo Santo ne1 quale 
ïalto sangue troiano era mischiato, cioè Roma, Di0 quello elesse a quello 
ofiicio4. A la génération suivante, Cola Rienzo proclamera Rome 
capitale du monde. 

Pétrarque soutint de son mieux l’entreprise de son ami Rienzo et, 
après l’échec et la mort du tribun érudit, il travailla du moins à refaire 
de Rome la capitale de la Chrétienté d’occident. Et nul ne combattit 
plus vigoureusement que lui l’idée depuis longtemps chère aux Français 
de la Translatio Studii s, selon laquelle, sous l’impulsion de Charlemagne, 
Alcuin avait transporté de Rome à Paris le Studium - c’est-à-dire le 
principal foyer de la civilisation - que Rome tenait elle-même 
d’Athènes qui l’avait enlevé à 1’Egypte. 

II est intéressant, à ce propos, de noter que, vers la même époque, 
un grand lettré anglais, l’évêque de Durham Richard de Bury, acceptait 
quant à lui la théorie de la Translatio Studii, mais assurait que les 
Français, en pleine décadence, avaient perdu la primauté intellectuelle au 
profit de l’Angleterre : 

Minerva mirabilis nationes hominum circuire videtur, et a fine usque 
ad finem attingit fortiter, ut seipsam communicet universis. Indos, Babylo- 
nios, Egyptios atque Grecos,  Arabes et Latinos eam pertransisse iam 
cernimus. Iam Athenas deseruit, iam a Roma recessit, iam Parisius 
preterivit, iam ad Britanniam, insularum insignissimam quin potius microcos- 
mum, accessit feliciter, ut se Grecis et barbaris debitricem ostendat. Quo 
miraculo perfecto, conicitur a plerisque quod,  sicut Gallie iam sophia 
tepescit, sic eiusdem militia penitus evirata languescit ‘. 

La guerre franco-anglaise, à laquelle cet auteur fait allusion dans la 
dernière phrase citée, fut en effet un facteur déterminant dans le 
démantèlement de cette Europe de la culture qui s’était édifiée au siècle 
précédent : non seulement les maîtres et étudiants anglais cessèrent de 
fréquenter l’université de Paris, mais bien d’autres étrangers hésitèrent à 
s’aventurer sur les routes d’un pays livré aux batailles et mis à sac par 
les Tard-venus. Avec le Grand Schisme, à partir de 1378, les ressortis- 
sants des pays de l’obédience romaine désertèrent Paris pour gagner 
notamment les jeunes Universités d’Allemagne et d’Europe centrale : 
Heidelberg, Prague, Vienne. 

Ce n’est guère, sans doute, avant Philippe le Bel que l’on peut 
parler d’une véritable propagande royale. Celle-ci s’est développée au 

4. Dante, II Convivio (IV. iv, I O ) ,  cité par Gianni Mombello, Dalla cairivirà 
avignonese alla calata di Carlo VIII, dans Rapport; culfurali ed economici fra Italia e Francia 
nei secoli da1 XIV al XVI,  Roma (Giunta Centrale per gli Studi Storici). 1979, p. 164. 

5. V. notamment A.G. Jongkees, Translatio Studii: les avafars d’un thème médiéval, 
dans Miscellanea mediaevalia in memoriam J .  F. Niermeyer, Groningen, 1967, p. 41-51. 

6 .  Richard de Bury, Philobiblon, éd. E.C. Thomas, Oxford, 1960, p. 106. 



LES PREMIERS HUMANISTES FRANÇAIS 283 

cours du XIV‘ siècle, tout particulièrement sous le règne de Charles V. 
Elle réagit à la perte d’influence de la France et de l’université de Paris 
en développant une série de thèmes dont chacun, pris isolément, était 
certes déjà traditionnel, mais qui jamais, semble-t-il, n’avaient été ainsi 
rassemblés systématiquement ni exploités avec autant d’insistance : le roi 
de France est le rex chrisfianissimus’, le défenseur attitré de la foi 
catholique ; il règne sur un véritable peuple élu qui, de tous temps, s’est 
distingué par son exemplaire piété autant que par sa vaillance, et n’a 
jamais connu la souillure des hérésies. La capitale du royaume est 
l’héritière, par la Translutio Studii, de la gloire d’Athènes et de Rome, 
etc. 

On trouve tous ces thèmes abondamment développés dans le long 
discours prononcé en avril 1367 devant Urbain V par maître Anseau 
Choquart *, ambassadeur de Charles V. La papauté, après un séjour d’un 
demi-siècle en Avignon, s’apprêtait à regagner Rome. Le roi de France 
jugeait ce départ dommageable à l’intérêt et au prestige du royaume, et 
avait dépêché auprès du pape son meilleur orateur pour l’adjurer de 
rester, cependant que Pétrarque plaidait en faveur du retour dans la 
Ville Eternelle. L’échec de cette démarche fut pour le roi une ddfaite 
diplomatique aussi cuisante que l’avaient été sur le pian militaire les 
journées de Crécy ou de Poitiers: de même que les agiles archers anglais 
avaient mis en déroute la lourde chevalerie française, de même l’habile 
éloquence florentine avait eu raison de la pesante rhétorique des 
Parisiens. Ce fut d’ailleurs aussi l’interprétation que donna Pétrarque de 
sa victoire, écrivant dans une lettre à Urbain V (Sen. IX, 1) aussitôt 
rendue publique : Oratores et poete extra ltaliam non querantur, formule 
qui suscita en France une violente indignation et allait alimenter jusqu’en 
plejn XVI‘ siècle la polémique anti-italienney. La mort du Lauréat, 
survenue en 1374, n’atténua pas la virulence de cette polémique, qui 
s’envenima encore lorsque, peu après, deux papes rivaux, l’un italien, 
l’autre apparenté au roi de France, siégèrent l’un à Rome, l’autre en 
Avignon, se jetant mutuellement l’anathème. Pendant quarante ans, 
l’Europe allait ainsi perdre le seul élément d’unité qui lui restait encore 
et se partager en deux obédiences hostiles. 

II semble raisonnable de voir une relation de cause à effet entre la 
défaite diplomatique subie par Charles V et la soudaine apparition en 
France, au lendemain de sa mort, de textes d’un style tout nouveau 
trahissant l’influence des écrits latins de Pétrarque. L’hypothèse paraît 
d’autant plus probable que le foyer de ce mouvement littéraire fut le 
Collège de Navarre l o ,  établissement de fondation royale dont les 

7. V. Joseph R.  Strayer, France: the Holy Land, the Chosen People and the Most 
Christian King, dans Action and Conviction in Early Modern Europe. Essays in Memorv of 
E . H .  Harbison, Princeton. 1969, p. 3-16. 

8. Ce texte est faussement attribué à Nicole Oresme et assez incorrectement publié 
par C.E. du Boulay. Historia Universitatis Parisiensis, t .  IV. Paris, 1668. p. 396-412 ; i l  
mériterait d’être réédité. 

9. V. G. Ouy, La dialectique des rapports intellectuels franco-italiens et l‘Humanisme 
en France aux XIV‘ el XV‘ siècles. dans Rapporii culiurali ..., o p .  cii., p. 137-156. 

10. V. Id., Le Collège de Navarre. berceau de l‘Humanisme français, dans <(Bulletin 
philologique et historique du Comité des Travaux historiques ... », 1975. vol. I ,  p. 276-299. 



284 G.  OUY 

boursiers étaient statutairement choisis par le propre confesseur du roi, 
et dont un intime de Charles V, Nicole Oresme, avait été le grand 
maître. Tout se passa comme si le souverain lettré avait décidé de faire 
du Collège une pépinière d’orateurs et même de poètes afin de donner 
tort à Pétrarque, et surtout afin de pouvoir un jour opposer aux Italiens 
des ambassadeurs capables de rivaliser avec eux par la parole ou par la 
plume. Dès 1380 environ, la bibliothèque du Collège de Navarre 
possédait des manuscrits d’œuvres de Pétrarque, y compris d’œuvres 
relativement peu diffusées comme le Bucolicum Carmen, puisqu’un jeune 
Navarriste, Jean Gerson, s’en inspira pour composer en 1381 ou 1382 
son curieux Pastorium Carmen I l .  Sans doute les Genealogiae deorum 
gentilium de Boccace y figuraient-elles également : cela pourrait expliquer 
l’étonnante érudition mythologique dont fait étalage le futur chancelier 
parisien dans une lettre Iz datable du printemps de 1382, alors qu’il avait 
un peu plus de dix-huit ans. 

Gerson, après s’être aussi précocement manifesté comme le premier 
en date des humanistes français, rédigea quelques années plus tard, vers 
la fin de l’année 1389, un traité contre le dominicain espagnol Juan de 
Monzon l 3  ; la première partie de cet opuscule constitue un panégyrique 
de la France - il préfère dire:  la Gaule - et de l’université de Paris, 
mais aussi un véritable manifeste du jeune mouvement humaniste 
parisien ; à celui-ci, il assigne pour tâche de célébrer éloquemment les 
hauts faits des Français, qui valent bien les Grecs et les Romains et leur 
sont même sans doute supérieurs, et de faire ainsi justice des calomnies 
des étrangers, jaloux de la gloire gauloise. On le voit, l’humanisme 
français naissant est au moins aussi imbu de nationalisme que l’huma- 
nisme italien qu’il imite et auquel i l  s’oppose. Nous retrouvons ici le 
thème de la Translatio Studii, idée réaffirmée avec d’autant plus de 
vigueur que Pétrarque l’avait plus vivement combattue, et la proclama- 
tion, appuyée de l’autorité de saint Jérôme, de l’exceptionnelle pureté de 
la foi des Français, dont la patrie ne fut jamais souillée par le monstre 
de l’hérésie. Si ces arguments ne sont pas bien neufs, le style est, en 
revanche, tout à fait nouveau, et annonce bien plutôt celui de Guillaume 
Budé un bon siècle après qu’il ne rappelle celui d’Anseau Choquart ou 
de Jean de Hesdin une vingtaine d’années auparavant. C’est d’ailleurs la 
principale raison pour laquelle H.  Denifle, qui connaissait ce texte et  l’a 
même en partie publié dans son Chartularium, en refusait la paternité à 
Gerson, incapable, à son avis, d’écrire le latin avec tant d’élégance. 

On ne saurait, en fait, porter un jugement sur le latin de Gerson, 
car il usait très consciemment de deux latins fort différents selon le 
public auquel il s’adressait : l’un était le latin << parlé », véritable langue 

I I .  Id.. Gerson, émule de Pétrarque: le << Pasiorium Carmen >,? poème de jeunesse de 
Gerson, et la renaissance de l’églogue en France à la fin du XIV‘ siècle, dans <c Romania N 88 

12. Id., Une lettre de jeunesse de Gerson, dans cc Romania >, 80 (1959). p. 461-472 ; sur 
la date de ce texte, v .  Id., L’Humanisme du jeune Gerson, dans Genèse et débuis du Grand 
Schisme d’occident (.Colloques internationaux du C.N.R.S. D, n” 586). Paris, 1980, 

13. Id.. La plus ancienne œuvre retrouvée de Jean Gerson : le brouillon inachevé d’un 

(1967). p. 175-231. 

p. 257-258. 

miirt‘contre Juan de Monzon, dans «Romania» 83 (1962), p. 433-492. 



LES PREMIERS HUMANISTES FRANÇAIS 285 

véhiculaire de l’Europe cultivée ; l’autre un latin littéraire hérissé - plus 
encore à Paris qu’à Florence - de constructions difficiles et parfois 
même acrobatiques, de mots rares empruntés aux poètes ou aux auteurs 
de l’antiquité tardive, et qui n’était accessible qu’à une petite élite. 
Gerson sut limiter l’emploi de ce latin savant aux œuvres promises à une 
diffusion restreinte et, soucieux avant tout d’être compris, usa le plus 
souvent du latin parlé. 

C’est ce même souci d’être compris du plus grand nombre qui le 
poussa à user assez fréquemment de la langue des «gens simples». A 
l’occasion de son séjour à Bruges, i l  ne put manquer d’être frappé de 
l’écho dans les Pays-Bas méridionaux des œuvres de Ruusbroec écrites 
dans la langue du peuple; e t ,  bien qu’il fût loin de partager les 
conceptions du saint homme de Groenendael, il s’inspira de son exemple 
en écrivant en français des œuvres de mystique. Ce faisant, il avait 
clairement conscience d’innover, et il éprouvait le besoin de s’en 
expliquer dès la première phrase de La Montagne de Contemplacion : 

Aucuns se pourront donner merveille pour quoy de matiere haute 
comme est parler de la vie contemplative, je vueil escrire en françois plus 
que en latin, et plus a femmes que aux hommes, et que ce n’est pas matiere 
a gens simples sans lettre 1 4 .  

Burckhardt avait sans nul doute raison de considérer l’expansion des 
langues nationales comme l’un des aspects de la Renaissance, au même 
titre que l’étude et l’imitation du latin des auteurs de l’antiquité. C‘est en 
Italie, et plus particulièrement en Toscane, que le mouvement paraît 
avoir pris naissance, illustré par Dante, puis par Pétrarque et Boccace. 
En France, l’extension du domaine de la langue vulgaire fut favorisé par 
Charles V, qui demanda aux lettrés de son entourage de traduire ou 
d’écrire des ouvrages concernant des sujets qui n’avaient jamais encore 
été abordés en français; mais, nous l’avons vu, il faut attendre le début 
du règne de Charles VI pour assister aux premiers balbutiements du latin 
néo-classique. Ces deux tendances, en apparence contradictoires, sont en 
fait étroitement liées, même si la solidarité qui les unissait ne fut sans 
doute pas très nettement perçue par les auteurs français des XIV‘ et 
XV‘ siècles ; elles demeurent liées au XVI‘ siècle, quand de grands 
latinistes tels que Rabelais ou les poètes de la Pléiade s’emploient à 
défendre et illustrer la langue française. Indissociable de la montée 
impétueuse du sentiment national, l’Humanisme, en faisant du latin la 
langue d’une petite élite et en développant simultanément les langues 
vulgaires, fut un puissant agent de désagrégation de la vieille Europe 
médiévale dont le latin parlé, le latin scolastique, si cruellement raillé 
par Pétrarque comme plus tard par Rabelais, était le moyen normal de 
communication entre les clercs des différents pays. 

Ce qui est vrai dans l’ensemble ne l’est pas nécessairement, bien 
entendu, à l’échelle de chaque individu. Ainsi, nous avons vu que 
Gerson, tout en pratiquant volontiers le latin savant, n’avait pas renoncé 

14. Jean Gerson, Euvres complètes, éd. P. Glorieux, vol. 7, Paris, 1966, no 297, 
p. 16. 



286 G .  OUY 

pour autant au latin parlé, afin d’atteindre un public plus large. De 
même, tous les humanistes ne partageaient pas son intérêt pour la langue 
des gens simples: c’est ainsi que l’on ne connaît à l’heure actuelle aucun 
texte en français de son ami Nicolas de Clamanges. 

Né sans doute en 1361 ou 1362;donc à peine plus âgé que Gerson, 
Clamanges fut son condisciple au Collège de Navarre, et lui aussi, sans 
doute, s’exerça de bonne heure à l’imitation de Pétrarque; mais il 
semble avoir pris soin de faire disparaître toute trace de la production de 
ses années d’apprentissage, alors qu’une partie des opuscules de la prime 
jeunesse de Gerson nous a été conservée grâce à son dernier frère, le 
célestin Jean, qui avait pour son illustre aîné une véritable vénération. 
La plus ancienne œuvre de Clamanges retrouvée jusqu’ici est une 
églogue” qu’il composa en septembre 1394 au lendemain de la mort de 
Clément VII. II y revendique en excellents hexamètres la dignité 
pontificale pour un Français; celui-ci devra être issu de l’université de 
Paris, cette source pure que l’hérésie n’a jamais souillée et qui, après 
avoir coulé en Grèce et à Rome, jaillit maintenant du sol gaulois. C’est 
autour de ses eaux limpides que se réunifiera le troupeau divisé. On le 
voit, Clamanges utilise un genre littéraire naguère remis en honneur par 
Pétrarque pour combattre les idées maîtresses de celui-ci : la supériorité 
de la culture italienne et le rôle de Rome comme capitale intellectuelle 
et religieuse de l’Europe chrétienne. 

Profondément influencé par l’œuvre de Pétrarque Is”, Clamanges ne 
cessa de proclamer qu’il ne devait rien aux Italiens, et surtout pas à 
Pétrarque, à la mémoire de qui i l  vouait une véritable haine, n’hésitant 
pas, un demi-siècle après la mort du Lauréat, à prétendre qu’il n’avait 
presque rien lu de ce vieux perroquet qui n’avait jamais fait que répéter 
sans rien y comprendre ce qu’avaient dit les auteurs païens I h .  

Ce n’est que dans les dernières années de sa vie, après 1430, que 
Nicolas de Clamanges mit quelque peu de côté son nationalisme - qu’il 
partageait d’ailleurs avec les autres humanistes européens - et écrivit 
I’Exhortatio ad resistendum contra Machometicos 17, dans laquelle il 
adjurait les princes chrétiens de cesser leurs luttes fratricides pour faire 
face tous ensemble à la menace turque. 

II rejoignait ainsi les préoccupations exprimées une quarantaine 
d’années auparavant par Philippe de Mézières. Bien qu’il eût un peu 
connu Pétrarque (dont i l  traduisit en français l’Histoire de Griseldis, 
elle-même traduction latine d’un conte de Boccace) et qu’il possédât sans 
doute quelques notions de grec, l’ancien chancelier du royaume de 
Chypre, qui était d’une génération nettement antérieure à celle de 

15. V. Dario Cecchetti, Un’egloga inediia di Nicolas de Clamanges, dans Miscellanea 
di Siudi e Ricerche S U I  Quaitrocento francese, a cura di Franco Simone, Torino, 1967, 

15“. V. Id., Petrarca, Pieiramala e Clamanges: sioria di una «querelle» inveniaia, 
Paris, CEMI, 1982, en particulier ch. 3 («Clamanges lettore di Petrarca»), p. 61-89. 

16. V. Id., Sulla fortuna del Petrarca in Francia: un tesio dimenticato di Nicolas de 
Clamanges, dans << Studi francesi H 11 (1967). p. 201-222. 

17. Ed. Et. Baluze, Miscellanea, t .  VI (1713). p. 539; ce texte sera prochainement 
réédité dans l’édition critique des traités et opuscules de Nicolas de Clamanges que prépare 
sous ma direction M. François Bérier. 

p. 25-57. 



LES PREMIERS HUMANISTES FRANÇAIS 287 

Gerson et de Clamanges, n’avait, il est vrai, rien d’un humaniste. Retiré, 
après 1380, au couvent des célestins de Paris, il passa près d’un quart de 
siècle à rédiger des traités de dévotion assez indigestes, mais aussi à 
organiser sur le papier une milice européenne, la Chevalerie de la 
Passion IX, qui aurait pour tâche de repousser les Turcs et de reconquérir 
la Terre Sainte. Cette milice, fortement structurée, aurait été formée de 
contingents de différentes << langues », la présidence revenant à tour de 
rôle à chaque «langue». C’était là, sans doute, une utopie, mais elle 
était pourtant plus réaliste que l’entreprise - bien réelle, celle-là - que 
mena peu après Jean Sans Peur et qui s’acheva par la défaite de 
Nicopoli en 1396. Philippe de Mézières décela très lucidement les causes 
de cet échec: divisio et propria voluntus. Hanté par l’idée d’une union 
de tous les princes chrétiens contre les infidèles, il ne cessa d’exhorter les 
rois de France et d’Angleterre à mettre fin à leur lutte, et c’est avec une 
grande joie qu’il salua le bref rapprochement franco-anglais qui marqua 
le règne de Richard II et qui prit fin brutalement avec l’assassinat de 
celui-ci. 

Ce fut aussi, pour d’autres raisons, la réaction de Jean de 
Montreuil. Celui que Georg Voigt a - sans doute un peu hâtivement - 
désigné comme «der  erste rechte Humanist in Frankreich» était - je le 
sais depuis peu - un Lorrain, originaire d’un petit village des Vosges 
proche de Vittel ; mais il n’était pas sujet de l’Empereur, puisque son 
lieu de naissance formait, avec deux autres villages voisins, une 
minuscule enclave française en terre d’Empire, enclave qui dépendait du 
bailliage de Langres. Ce Lorrain était donc champenois, ce qui explique 
qu’il ait pu être admis au Collège de Navarre, dont les boursiers étaient 
à peu près exclusivement recrutés en Champagne. Mais, à l’époque où il 
y étudia, l’illustre maison de la Montagne Sainte-Geneviève n’avait pas 
encore bénéficié de la réforme à laquelle je faisais allusion tout à l’heure 
et, parce qu’il était né une dizaine d’années plus tôt que Nicolas de 
Clamanges et Gerson, Montreuil avait par rapport à ses cadets un retard 
culturel qu’il ne parvint jamais, en dépit de ses efforts, à rattraper 
complètement. 

En 1378, vers l’âge de vingt-cinq ans, i l  était encore au Collège, où 
il enseignait sans doute la rhétorique aux jeunes étudiants ès-Arts; mais 
il dut entrer peu après comme notaire à la Chancellerie royale, où il se 
spécialisa très tôt dans les affaires étrangères. C’est à ce titre qu’en mai 
1384 il accompagna en Italie l’ancien chancelier de France Miles de 
Dormans, évêque de Beauvais, et Enguerran de Coucy. Cette expédition 
avait un double but :  d’une part, amener des renforts à Louis d’Anjou 
qui guerroyait pour la succession du royaume de Naples; d’autre part, 
tenter de rallier les diverses républiques et principautés italiennes à la 
cause du prince français. En novembre 1384, le jeune notaire du roi se 
retrouva ainsi dans Arezzo assiégée par les troupes à la solde des 

18. II  en existe plusieurs rédactions en latin ou en français s’échelonnant entre 1368 
et 1396. V. Abdel Hamid Hamdy, Philippe de Mezieres and the New Order of the Passion, 
Alexandria University Press, 1964. 

19. V. G .  Ouy, Jean de Montreuil (alias de Monthureux-le-Sec). Pétrarque et Salutati. 
dans Miscellanea in onore di Franco Simone. Torino. 1980. p. 47-55 et 591-593. 



288 G.  OUY 

Florentins et, Louis d’Anjou étant mort sur ces entrefaites, mena les 
négociations avec Florence pour la reddition de la ville et le retrait de la 
garnison française. C’était là pour notre aspirant humaniste une occasion 
inespérée de prendre personnellement contact avec le chancelier de 
Florence, l’illustre Coluccio Salutati, que tous considéraient comme 
l’héritier spirituel de Pétrarque. I1 le fit par une courte lettre, rédigée 
dans un latin balbutiant, que j’ai eu la bonne fortune de retrouver. Dans 
ce billet, qui nous donne une juste idée du niveau de sa culture à 
l’époque, Jean s’humilie devant le grand homme, se dépeignant comme 
une pauvre brute (belua) à qui il faut aiguiser l’intellect et ouvrir le filet 
de la langue, comme on le ferait pour un enfant muet ou un geai 
apprivoisé ; et il supplie son correspondant d’irriguer de la douce rosée 
de son éloquence un esprit aride et desséché. 

De son côté, mon éminent ami le Professeur Giuseppe Billanovich 
avait retrouvé la réponse de Coluccio, et nous avons publié conjointe- 
ment i l  y a dé jà  une quinzaine d’années cet  échange de  
correspondance *(’. Le chancelier de Florence répondit en effet longue- 
ment et très courtoisement au jeune barbare qui se proclamait son 
admirateur et son disciple, et il lui fit don à diverses reprises de séries de 
copies de ses lettres privées et publiques. Jean de Montreuil, qui était 
très fier de détenir ces textes, ne se contenta pas de s’en inspirer ; il s’en 
servit même comme de matériel d’enseignement pour initier au style 
épistolaire ceux qu’il appelait pueri mei * I ,  c’est-à-dire sans doute les 
jeunes notaires travaillant sous ses ordres à la chancellerie royale. 

Mais le même recueil qui nous a livré l’humble supplique adressée 
par Jean à Coluccio contient aussi une autre lettre?* qu’il écrivit 
d’Arezzo à la même époque et peut-être - qui sait? - le jour même 
où  il écrivait au chancelier de Florence. Le destinaire de cette autre 
lettre était un ami parisien non identifié, sans doute quelque ancien 
camarade d’études au Collège de Navarre. Or,  ici, le ton change du tout 
au tout : notre aspirant-humaniste maudit l’Italie, cette nouvelle Babylo- 
ne, ce royaume de Pluton, cet antre d’avarice et d’ambition, ce véritable 
taureau de Phalaris où i l  se consume; et i l  soupire après sa patrie 
lointaine, Paris, autre Persépolis, fleur qui embaume l’univers, jardin de 
délices, asile de toute vertu et de toute science. On pourrait considérer 
cette épître comme la première formulation retrouvée du thème des 
Regrets qu’illustrera Joachim Du Bellay un bon siècle et demi plus tard. 
Et il serait à peine exagéré de dire que toute la dialectique des rapports 
intellectuels franco-italiens, non seulement en cette fin du Trecento, mais 
jusqu’au XVI‘ siècle inclus, tient dans le rapprochement de ces deux 

20. G .  Billanovich et G .  Ouy,  La première correspondance échangée entre Jean de 
Montreuil et Coluccio Salutati. dans << Italia Medioevale e Umanistica >> VI1 (1964). 
p. 337-374. Texte réédité dans Jean de Montreuil, Opera, I I I .  éd. N .  Grévy-Pons, 
E. Ornato. G .  Ouy. Paris. CEMI, 1981, n” 229, p. 10-1 1 et 25-26. 

21. Jean de Montreuil. Opera, vol. I .  Epistolario. ed. Ezio Ornato, Torino, 1963, 
ep. 93. p. 133, 1 .  36. 

22. Texte reproduit en facsimilé dans G .  Ouy. Le recueil épistolaire autographe de 
Pierre d’Ailly et les noies d’Italie de Jean de Montreuil (N Umbrae Codicum Occidentalium >> 

IX), Amsterdam, 1966, p. XXI et no 105 f .  46r, édité dans le vol. III des œuvres de Jean 
de Montreuil, op. cit., no 230, p. 11-12 et 27-29. 



LES PREMIERS HUMANISTES FRANÇAIS 289 

lettres. II faut toutefois noter qu’à la différence de son ami Nicolas de 
Clamanges Jean de Montreuil ne cacha jamais son admiration pour 
Pétrarque, même s’il s’indignait lui aussi de la fameuse phrase: Oratores 
et poere extra Ztaliam non querantur. Contrairement à Clamanges, qui 
proclamait ne rien devoir à l’Italie, Montreuil n’éprouvait nulle honte - 
tout au contraire - à se présenter comme le disciple de Coluccio 
Salutati qu’il qualifiait d’imitator meus 23, voulant dire par là : << mon 
modèle» (il ne semble pas avoir totalement compris ce qu’était un verbe 
déponent), et il chercha toujours à se lier d’amitié avec des Italiens: 
Filippo Corsini, Bonaccorso Pitti, Antonio Loschi, Andreolo Arese, 
Leonard0 Bruni, etc. au contact desquels il espérait sans doute capter de 
nouveaux secrets de I’eloquentia. 

Jean de Montreuil rêvait, en fait, d’être le Coluccio français, et 
même s’il ne réalisa jamais pleinement ce rêve, i l  dut cependant d’assez 
bonne heure prendre une part non négligeable dans la mise en œuvre 
sinon dans la conception de la politique étrangère du royaume. II est 
notamment probable qu’il fut l’un des artisans du rapprochement 
franco-anglais qui s’ébaucha en 1396. A cette date, écrivant à un prince 
anglais, il lui promettait : 

Grant gloire te sera apareillee es cieulx se par ton esmeute et moyen 
la reformacion et union de deux telz royaumes, voire de  toute chrestienté, 
se faisoit veritablement 24. 

Hélas, ces riantes perspectives de réconciliation et de paix s’évanoui- 
rent dès 1399 avec l’assassinat de Richard II, et la guerre reprit de plus 
belle. Dès lors, en fidèle serviteur de la couronne, Jean de Montreuil 
consacra tout son talent à combattre les prétentions du roi anglais au 
trône de France et à soutenir les droits de son maître. Dans sa 
correspondance comme dans ses traités politiques, le moins qu’on puisse 
dire est qu’il ne manifeste guère de << conscience européenne >> : rendant 
grâces au ciel de l’avoir fait naître français et non barbare, proclamant sa 
haine envers les Anglais, dénonçant la fourberie des Italiens, raillant la 
grossièreté des Allemands, on le voit, par exemple, s’indigner de ce que, 
sur le reliquaire du chef de Charlemagne à Aix-la-Chapelle, les lis de 
France occupent moins de place que les aigles de l’Empirez5. 

Donc, encore une fois, le fait que notre humaniste recherchait la 
compagnie des Italiens ne saurait être interprété comme une manifesta- 
tion d’esprit européen ou d’internationalisme, mais prouve seulement 
qu’il était conscient de la supériorité italienne dans le domaine de la 
rhétorique, et espérait tirer profit de ces contacts, et aussi en faire 
profiter la chancellerie royale dont i l  s’efforçait d’améliorer le style. 

C’est très probablement ce souci d’acclimater à Paris I’eloquentia 
d’outre-Monts qui poussa Jean de Montreuil à prendre contact dès 1395 
avec Ambrogio Migli et à favoriser sa venue en France. 

23. V. Jean de Montreuil, Episîolario, éd. cit., ep. 107, 108. 120, etc 
24. Jean de Montreuil, Opera, I I I ,  ed. cil., n” 232, p. 13-17 et 32-41. 
25. O p .  cil., ep. 209, p. 317. 



290 G .  OUY 

Ce curieux personnage étant, parmi tous ceux que nous étudions, le 
seul à avoir fait allusion à l’Europe, il va falloir le présenter assez 
longuement. 

Ambrogio Migli est longtemps demeuré fort peu et fort mal connu. 
On ne possédait de lui qu’un seul texte: la longue lettre à Gontier Col 
publiée par Martène et Durand dans I’Amplissimu Cuflectiu, lettre 
datable de 1404 environ, dans laquelle i l  se répandait en propos 
venimeux sur le compte de son ex-ami Jean de Montreuilzh. C’est là 
qu’Alfred Coville avait puisé bien des éléments pour brosser un portrait 
peu flatté du Prévôt de Lille. Ce que ce dernier écrivait au sujet 
d’Ambrogio n’était d’ailleurs guère plus aimable; ni au physique ni au 
moral la description qu’il donne du Milanais dans ses lettres?’ n’est bien 
attrayante: un vieillard maigre et chauve au visage fripé, au teint 
verdâtre et cadavérique; un fourbe, un voleur. un cuistre qui écrit des 
vers latins, mais ne sait pas même décliner correctement purtu-purtue ; un 
athée qui feint hypocritement la piété; un intrigant qui se livre à des 
activités factieuses ; un débauché, enfin, ayant des mœurs contre nature. 

Sur ce dernier point, nous allons le voir, Jean de Montreuil n’avait 
peut-être pas entièrement tort. En revanche, pour ce qui est de 
l’ignorance crasse qu’il attribuait à son ex-ami, i l  exagérait beaucoup, 
car, si les poèmes latins d’Ambrogio sont parfois déparés par quelques 
fautes de versification ou même de grammaire, i l  n’est pas sûr que Jean 
de Montreuil, s’il s’y était risqué, aurait été capable de faire mieux. 

Mais je commencerai par parler brièvement des sept lettres 
retrouvées. Elle figurent dans un recueil certainement copié en Bohême, 
sans doute dans le milieu de la chancellerie de Venceslas. aux alentours 
de 1400, recueil que j’ai étudié autrefois à la bibliothèque du chapitre de 
Prague ?*. Ces lettres n’offrent à vrai dire qu’un médiocre intérêt : ce sont 
surtout - et parfois uniquement - des exercices de style; on peut 
toutefois y glaner divers renseignements utiles. Ambrogio s’y présente 
comme un secrétaire actif et zélé accaparé par son travail et comme un 
homme vertueux et bon, veillant sur la santé et le bien-être de son vieux 
père ; et nous apprenons au passage qu’il était employé à la chancellerie 
des Visconti avant de passer en 1395 au service de Louis d’Orléans à 
Asti; mais sans doute faisait-il encore de fréquentes visites à Milan 
jusqu’à son transfert à Paris vers 1397. 

D’autres lettres de ce même recueil offrent un frappant contraste 
avec ces missives édifiantes. I1 y est beaucoup question d’amour, mais de 
cet amour véritablement platonique que flétrissait Alain de Lille dans son 
De pfunctu Nuturue. Nous trouvons par exemple un billet dans lequel un 
jeune clerc de la chancellerie milanaise remercie un certain dominus Fi 
(peut-être Filippino Migli, lointain parent d’Ambrogio et personnage 
important dans ce milieu) pour le don d’une écharpe de soie brodée d’or 

26. Martene et Durand. Veierum Scripiorum Amplissima Coiiecfio, vol. IX, Paris, 

27. V. surtout ep. 106, éd. cit., p. 148-159. 
28. Ces textes vont être prochainement publiés et étudiés dans un article collectif à 

paraître dans c ltalia Medioevale e Urnanistica ». 

1724. col. 1450. 



LES PREMIERS HUMANISTES FRANÇAIS 29 1 

dont la vue et le toucher percent sa moëlle de flèches voluptueuses. 
Hélas, ces tendres sentiments sont fréquemment troublés par la jalousie : 
c’est ainsi que nous assistons à d’âpres rivalités entre les soupirants du 
jeune et charmant Astolfino Marinoni, celui-là même à qui, quelques 
années plus tard, le chancelier milanais Antonio Loschi dédiera son 
inquisitio artis in orationibus Ciceronis. 

Pourquoi Ambrogio composa-t-il et fit-il circuler cet étrange zibaldo- 
ne? Vraisemblablement pour se venger de ceux qui l’avaient fait 
renvoyer de la chancellerie des Visconti. Quoi qu’il en soit, ce recueil 
dut avoir un immense succès dans les milieux des chancelleries puisque, 
quelques années plus tard, une copie s’en retrouvait à Prague. II est fort 
possible qu’il en subsiste d’autres dans diverses bibliothèques euro- 
péennes mal explorées. 

Mais il est temps d’en venir aux poèmes, qui seuls nous intéressent 
ici. 

Depuis vingt-cinq ans, je pourchasse vainement dans toutes les 
bibliothèques un manuscrit ainsi décrit dans l’inventaire dressé en 1417 
des livres de Charles d’Orléans demeurés à Blois après la capture du 
prince par les Anglais : Lettres closes de Maistre Ambroise metrefiees 
adreçans a nos seigneurs: il s’agissait de toute évidence d’un recueil de 
poèmes politiques, et il est à craindre qu’il n’ait à tout jamais disparu. 
Mais le hasard m’a cependant permis de remettre la main sur trois 
poèmes isolés qui, très probablement, figuraient dans ce recueil 29. 

Je passerai rapidement sur le premier des trois, qui n’offre qu’un 
mince intérêt. II a été transcrit de la main même d’Ambrogio Migli dans 
un exemplaire du Catilina de Salluste ayant servi à l’instruction des fils 
de Louis d’Orléans. Ce n’est pas le secrétaire du duc, mais la Sibylle qui 
parle. Comme dans I’Enéide, elle s’adresse aux jeunes descendants 
d’Enée. Elle leur rappelle tout d’abord leur glorieuse ascendance, tant 
du côté paternel que du côté maternel; elle leur prodigue ensuite 
quelques sages conseils: ils doivent exercer leur corps autant que leur 
esprit et s’initier à l’art de la guerre; il leur faut vivre en bonne 
intelligence, pratiquer la chasteté et rejeter l’avidité et le luxe ; elle leur 
garantit en outre u n  avenir glorieux: 

Hinc et vos, domini, pariter regnabitis alti 
Enseque victrici magnum lustrabitis orbem. 

Ces vers ayant été écrits selon toute vraisemblance en 1404, la 
pauvre Sibylle ne pouvait évidemment prévoir le désastre d’Azincourt au 
cours duquel l’aîné des princes, onze ans plus tard, serait capturé et 
retenu prisonnier en Angleterre pendant un quart de siècle. I1 est vrai 
qu’à défaut de gloire militaire Charles reçut des dieux la gloire poétique ; 
mais le malheureux Jean d’Angoulême, livré en otage avant même la 

29. V. G. Ouy. Humanisme et propagande politique en France au début du 
Xv‘siècle: Ambrogio Migli et les ambitions impériales de Louis d’Orléans, dans Atti del 
Convegno su:  .Culture et politique en France à l‘époque de l’Humanisme et de la 
Renaissance», Torino. 1974, p. 13-42 (éd. des trois poèmes p. 37-42). 



292 G .  OUY 

capture de son frère, connut, lui, trente ans d’exil, et n’eut ni l’une ni 
l’autre. 

Les deux autres poèmes sont beaucoup plus intéressants. 
Le premier en date, qui est aussi le plus long (114 vers), est 

explicitement daté de 1404. L’auteur s‘en nomme à la fin, et fournit 
même quelques précisions autobiographiques : 

Ambrosii tandem, Miliis cognomen habentis. 
Italici teneris, Galli maioribus annis, 
Quem Mediolani, Ligurrum regina caputque. 
Urbs peperit.. . 

On notera tout d’abord qu’Ambrogio se rajeunit un peu:  il se dit en 
effet Italien dans son âge fendre et français depuis; c’est oublier qu’il 
frisait en réalité la cinquantaine à l’époque où il passa au service du 
frère du roi. On retiendra aussi le cas, en vérité assez exceptionnel, de 
ce Ligure se proclamant gaulois: peut-être est-il permis d’y voir l’indice 
d’une conscience européenne ? 

Cette fois encore, l’auteur n’apparaît que comme le porte-parole des 
puissances célestes. C’est, de nouveau, un personnage de Virgile qui se 
manifeste: non plus la Sibylle, mais ici Mercure. On se souvient qu’au 
chant IV de 1’Enéide il était dépêché vers Enée par Jupiter avec mission 
de rappeler au Troyen les glorieuses destinées qu’il lui incombait 
d’accomplir. II est donc tout naturel que Mercure vienne cette fois 
annoncer aux nations chrétiennes que le maître de l’Olympe a choisi un 
descendant d’Enée, Louis d’Orléans, pour dominer le monde. 

Voici, sommairement résumé, le contenu de ce message : 
Me voici: je suis Mercure, envoyé du ciel pour installer parmi vous, 

peuples chrétiens, un monarque universel. Ecoutez respectueusement les 
(ordres que j’ai mission de vous transmettre, et gardez-vous d’y désobéir. 

De là-haut, Jupiter assiste à toutes vos guerres intestines, à vos 
(désordres, à vos querelles, et à la division de cet empire des Césars, si 
glorieux jadis. 

Les causes de ce grand malheur sont la discorde, la tyrannie, et 
!jurtout le nationalisme: chaque peuple n’a souci que de soi-même et 
iréclame pour son prince les prérogatives impériales. Voilà pourquoi se 
ternit la gloire du royaume d’Europe : 

Hinc Europei vanescit gloria regni 

et voilà pourquoi pèse sur vous la menace de l’esclavage (sous-entendu 
de la conquête turque). 

Malheureux, quelle folie vous aveugle? Revenez à la raison et 
retenez sur vos rivages l’empire du monde. 

Mettez-vous tous d’accord sur le choix d’un même prince, qui soit 
distingué entre tous par l’éclat de sa lignée et, sous sa direction, vous 
retrouverez votre antique gloire. 

La souche julienne, issue de la terre troyenne, surpasse toutes les 
autres races. Elle s’est illustrée par la renommée de César et par la 
domination du monde. C’est Jupiter, père des dieux et des hommes, qui 



LES PREMIERS HUMANISTES FRANÇAIS 293 

la fonda, et la mère en est Vénus. Dieu lui a conféré le pouvoir à tout 
jamais; c’est ce que prophétisa le divin Virgile, qui savait les secrets de 
la terre et des astres. 

D’ailleurs - et c’est là une preuve décisive -, le Christ à qui, 
peuples chrétiens, vous vouez une dévotion toute particulière, s’intéresse 
par-dessus tout à la descendance d’Auguste, puisqu’il a ordonné : << Rendez 
à César ce qui est à César et à Dieu ce qui est à Dieu», ce qui revenait 
à dire: de même que Dieu commande au ciel, de même César doit 
commander sur la terre. 

Sans doute, bien des rois partagent cette origine troyenne; mais il 
est une lignée qui est supérieure à toutes les autres. 

Voyez ces gémeaux des fleurs de lys, unis par l’amour fraternel au 
point de n’avoir qu’une même pensée et  qu’une même volonté. Héritiers 
de Charlemagne, ils gouvernent cet illustre royaume de France qui 
l’emporte sur tous les autres par la vaillance, les armes et  la richesse 
autant que l’or est supérieur à tous les autres métaux. Tous deux 
excellent par la justice et la valeur guerrière ; tous deux sont également 
beaux et sont revêtus des mêmes habits royaux: on dirait les deux 
jumeaux célestes, Castor et Pollux, qui étincellent au firmament. 

Donc, peuples chrétiens, si vous voulez retrouver la paix et réparer 
votre Europe en ruines 

(Vos igitur prorsus reliquam postponite prolem, 
Christicole populi, placida si pace potiri 
Vultis, et Europe vestre reparare mynas), 

mettez au second rang les autres dynasties, et fixez sur eux seuls vos 
pensées et vos espoirs. C’est à eux seuls qu’est due la domination du 
monde : eux seuls méritent pareil honneur. 

Charles a plus de dispositions pour les tâches pacifiques et les 
affaires du conseil, qui ne le cèdent en rien aux entreprises guerrières. 
En sa qualité d’aîné, il est évident qu’il doit conserver la couronne de 
France, clef de voûte de l’Empire, et qu’il ne saurait se dessaisir du 
trône de ses aïeux. 

C’est donc au cadet, Louis, qu’il appartient d’accéder au trône 
impérial, lui qui est tout entier occupé par l’amour sacré du bien public; 
lui à qui trois déesses ont prodigué leurs dons, Junon lui ayant apporté 
la richesse, Vénus la beauté et Pallas la sagesse, et qui, beau comme 
Mars, est aussi redoutable que lui. Héritier du sang troyen, c’est lui le 
nouveau César qui fera enfin renaître des siècles d’or. 

Toi, Henri, roi d’Angleterre, qui as lâchement décliné son offre 
d’un combat singulier, rappelle-toi que César soumit jadis ton pays avec 
le concours de soldats gaulois. Aujourd’hui, c’est l’héritier de César qui 
prendra possession de ton royaume en vertu du droit de ses pères. 

Je me tourne maintenant vers toi, vicaire divin, ô Benoit, qui 
gouvernes le monde au spirituel. Fais en sorte que ces desseins que je 
suis chargé de révéler soient accomplis. Toi qui éprouves pour ces deux 
frères une sincère affection, ceins de la couronne de César la belle 
chevelure du descendant de César: c’est seulement grâce à la protection 



294 G. OUY 

de son glaive impérial que tu pourras rétablir la paix sereine au ciel et 
sur la terre. 

Envoyé des dieux, j’ai fidèlement délivré mon message par I’entre- 
mise de ce poème d’Ambroise qui se nomme Migli, italien dans ses 
jeunes années, plus tard français, à qui Milan, reine de la Ligurie, donna 
le jour. Maintenant, en cette année où l’on commémore pour la quatorze 
cent quatrième fois l’accouchement de la Vierge, je regagne ma demeure 
céleste. Terre, adieu. 

Le second poème sur le même thème que j’ai retrouvé parait un 
peu plus tardif; il pourrait dater de la fin de 1405 ou même de 1406. 
Matériellement, il se présente comme une grande feuille de papier écrit 
au recto seulement, cette fois encore de la main de l’auteur, en une 
grosse écriture bien lisible: il est à peu près certain que c’était un 
placard destiné à être cloué ou collé sur la porte de quelque lieu public 
comme cela se faisait déjà à cette époque. On sent, à lire ce texte, que 
la situation n’a pas évolué dans le sens souhaité par Louis d’Orléans et 
son conseiller italien: les ambitions du nouveau duc de Bourgogne, Jean 
Sans Peur, contrarient celles du frère de Charles V I ;  la guerre civile 
menace. Aussi les propos du messager des dieux reflètent-ils une vive 
inquiétude : 

C’est moi, Mercure, envoyé de nouveau de l’Olympe vers vous, 
peuples chrétiens, et surtout vers toi, France, fleur de l’Univers, pour 
vous transmettre des remontrances et des avertissements. 

Et il adjure la France de se ressaisir et de renoncer à sa dangereuse 
folie: le frère du roi doit occuper le rang qui est le sien, et  les autres 
princes doivent respecter la hiérarchie, sinon ce sera la guerre civile avec 
tout son cortège de malheurs. 

Ce second poème n’apporte guère d’éléments nouveaux, sinon un 
témoignage de la permanence des ambitions de Louis d’Orléans et de 
l’aggravation de la crise. 

L’aspect le plus surprenant de ces poèmes est sans doute le fait que 
les ambitions impériales de Louis d’Orléans soient passées si longtemps 
inaperçues des historiens. Pourtant, un simple coup d’œil sur la carte de 
l’Empire, si l’on y marque toutes les seigneuries dont i l  avait reçu 
l’hommage ou avec lesquelles il avait contracté des alliances, suffit à faire 
voir que ces desseins étaient bien réels et servis par une politique 
patiente et cohérente: le frère de Charles VI n’était certainement pas un 
personnage aussi léger, versatile et brouillon que l’ont cru beaucoup 
d’auteurs. Le nouveau duc de Bourgogne, Jean, qui, précisément à cette 
lépoque, venait de succéder à Philippe le Hardi, ne s’y trompait pas, 
(quant à lui, et prenait l’affaire fort au sérieux. I1 s’opposa d’autant plus 
,vigoureusement aux ambitions de son cousin qu’elles étaient plus proches 
des siennes: l’un des deux devait disparaître de la scène. Après trois 
années d’une lutte sans cesse plus âpre, ce fut Louis qui tomba, un soir 
de novembre 1407, sous les dagues des assassins. 

Au siècle suivant, Charles Quint, petit-fils de Marie de Bourgogne, 
avec la Franche-Comté, les Pays-Bas et la Toison d’Or, hérita le vieux 
irêve impérial que Louis d’Orléans n’avait pas été le seul à nourrir. Plus 



LES PREMIERS HUMANISTES FRANÇAIS 295 

heureux que l'arrière-petit-fils de celui-ci, François I", il parvint presque 
à réaliser cet empire du monde chanté en hexamètres par Ambrogio 
Migli, un empire sur lequel le soleil ne se couchait jamais. Mais il était 
plus facile de régner sur d'immenses territoires récemment découverts 
que d'unifier sous un même sceptre la vieille Europe, où les divers 
sentiments nationaux, depuis plus de deux siècles, ne cessaient de se 
renforcer. 

Gilbert OUY 



ÉRASME : QUELLE CONSCIENCE EUROPÉENNE? 

Comme on parlait beaucoup d’Erasme il y a un peu plus de dix 
années (pour célébrer le demi-millénaire d’une naissance dont la date 
incertaine permit d’étaler largement les cérémonies), on le célébra à 
l’envi comme le père de l’œcuménisme (à quoi tant de coïncidences 
invitaient) et comme le père de l’Europe. Numéros spéciaux de revues, 
articles nombreux peuvent être rassemblés sur ce dernier sujet I - et je 
leur serai redevable. Notons toutefois que, prudent, c’est sous une forme 
inierrogative que Marcel Bataillon traitait, pour un public espagnol, la 
question : Erasmo i europeo * ? C’est aussi une forme interrogative que je 
donnerai au titre de cette causerie : Erasme : quelle conscience euro- 
péenne ? 

Car ce genre de sujet offre le piège de son illusoire évidence. 
Quand on cherche un personnage représentatif au XVI‘ siècle de l’idée 
européenne, le nom d’Erasme surgit immédiatement à l’esprit. Mais à 
peine la réflexion s’engage-t-elle qu’elle risque de se perdre dans les 
sables de notions incertaines et ,  pour ainsi dire, glissantes. Mon dessein 
n’est pas ici de «recruter» Erasme comme le «saint patron,, d’une idée 
moderne de l’Europe - idée elle-même opaque et oscillante. Sans doute 
est-il en fait plus exigeant. Reprenons la lecture des textes érasmiens. On 
sait combien leur clarté est trompeuse, combien l’eau vive de la pensée 
semble s’y jouer de toute analyse. Cherchons cependant, à travers ce 
qu’ils disent, ce qu’ils murmurent et ce qu’ils taisent, quelle représenta- 
tion cet homme, que si promptement on dit européen, pouvait hic et 
nunc - ou plutôt i l k  et tunc - avoir de l’Europe. 

Mais comment interroger les textes, alors que le mot Europe ne fait 
pas partie du discours érasmien? En effet s’il apparaît - occasionnelle- 
ment -, c’est, d’abord, de la manière la plus banale, associé à Afrique 
et Asie, comme la partie d’un tout, le monde, et sans considération de 

I .  En particulier le n” 4 (1970) de la revue d’Efhno-psychologie qui contient: une 
intiroduction de la rédaction, intitulée c Un témoin de  l’Europe ,> ; J.-C. Margolin. << Erasme 
et la psychologie des peuples >> ; W. Kaegi. << Erasme, jadis et aujourd’hui ,, ; (<Civisme 
européen >>, document intitulé <( Erasme, pèlerin de l’Europe ,> ; A.  Stegmann. <( Erasme et la 
France*; B. Guillemain. <<II n’est pire sourd ... (Erasme et Rucellai) ». Voir aussi. dans les 
Acnes de la Commémoration nationale belge, Bruxelles. 1970, l’article de  L.E. Halkin, 
<< Erasme et l’Europe ». Ajoutons qu’il n‘est guère de biographe d’Erasme qui n’ait été 
amené à toucher la question. 

2. Revista de Occidente, n” 58 (janvier 1968) : c< Algunos centenarios de 1967 ». C’est 
la version espagnole d’une conférence donnée à l’occasion de l’ouverture de l a  session d’été 
de l’université de  Padoue : (( Erasme e t  l’Europe ». 



ÉRASME : QUELLE CONSCIENCE EUROPÉENNE 297 

sa spécificité, l’énumération donnant étoffe à la phrase : comme lorsque 
saint Paul jette devant les Corinthiens son mépris pour «les dieux 
d’Asie, d’Europe et d’Afrique >> (c’est-à-dire tous, à l’exception du vrai 
dieu)7; ou lorsqu’on évoque, à propos de Quinte-Curce, Alexandre le 
Grand << bouleversant Asie, Europe, Afrique D ; ou encore lorsqu’il est 
question de quelque épidémie se répandant <<à travers tous les pays 
d’Europe, d’Asie et d’AfriquenS. D’autre part on peut trouver le mot 
Europe, seul cette fois, employé pour évoquer, de manière diffuse, 
l’extension d’un phénomène au-delà des frontières nationales. Ainsi de la 
syphilis - ou encore du luthéranisme. C’est ainsi également que les 
amis d’Erasme vantent maintes et maintes fois la réputation de notre 
savant, réputation répandue, et répandant sa clarté, << à travers toute 
l’Europe». Ce second emploi, pour banal qu’il soit, signale une 
conscience de l’Europe, comme d’un lieu de relations directes ou 
indirectes, réelles ou simplement possibles, espace géographique dont on 
peut approximativement mesurer l’étendue en inventoriant la provenance 
et la destination des lettres de l’Opus epistolarum. Et i l  convient de ne 
pas oublier l’intérêt qu’Erasme portait à la géographie, dont il préconi- 
sait l’étude dans la lettre à Théobald Fettich qui sert de préface à la 
Geogruphiu de Ptolémée 6 .  

Dans cette Europe, Erasme s’inscrit comme hollandais, homo 
butuvus7. Est-il réellement ancré à cette terre natale, ou bien faut-il 
penser que l’irrégularité de sa naissance fait de lui un homme 
<c désancré >> ? J’imagine au contraire que ces circonstances auront contri- 
bué à rendre plus consciente, plus réfléchie, parce que «distanciée», son 
appartenance à une région de l’Europe qu’il vante si joliment dans 
l’adage Auris Batava. Erasme n’est pas homme de nulle part. Mais il 
reste que la Batavie est un lieu ambigu, car ce n’est pas une nation, et 
sa filiation historique reste incertaine (ce qui permet à Erasme de se dire 
à la fois Gallus et Germanus ”). Région non point <c perdue D (ce n’est pas 
la Cimmérie !), mais relativement éloignée’ - en somme presque aux 
confins de l’Europe. A la différence de ceux qui sont au centre, au cœur 
du monde tel que le découpait la civilisation antique, Italiens, ou mieux, 
Romains, et qui pour cela se prévalent de leur qualité d’héritiers, et 
même de leur droit d’aînesse, le Batave se reconnaît «barbare» (le mot 
revient souvent sous la plume d’Erasme). Comme tel, i l  tend (c’est un 
aspect des invasions traditionnelles) à s’approprier l’héritage. Ainsi 

3. EIoge de la Folie, LXIV. 
4. Allen, ep.  704, I. 31. 
5 .  Lingua, A.S.D. ,  p. 235. 
6. Allen, ep. 2760 (du 1“ février 1533), I .  62: «ceux qui président aux études 

libérales feraient bien de veiller à inciter à l’étude de la géographie,. On notera aussi 
l’intérêt qu’Erasme porte à Strabon (cf. ep. 25, 629, 663). 

7.  Voir l’article d’Alois Gerlo, «Erasme, homo batavus», dans les Acres de la 
Commémoration nationale belge, Bruxelles, 1970. 

8. Allen, ep. 421 (à G. Budé), I .  11 : *<Rien ne s’oppose à ce que l’on soit à la fois 
Germain selon la loi. et Gaulois selon la géographie traditionnelle ». 

9. Comme l’atteste en particulier un poème latin de Germain de Brie imprimé en 
tête de l’édition aldine des Adagia (1508). Erasme y est célébré comme un génie surprenant 
né d’un monde barbare, parmi les Bataves, aux bouches lointaines du Rhin ... 



298 M.-M. PAYEN DE LA GARANDERIE 

Erasme est-il un découvreur de l’Europe, qu’il parcourt, campant 
loinguement en France, en Angleterre, en Italie, et à cette croisée des 
routes qu’est la ville de Bâle ; conquérant de l’Europe - non au sens de 
guerrier, il va de soi, mais au sens de séducteur -, cultivant amitiés, 
protections, invitations des grands de toutes nations. 

Au reste l’Europe est peut-être moins pour lui un espace géographi- 
que qu’un espace psychologique. Espace extrêmement diversifié. S’il ne 
décrit rien des paysages, i l  évoque d’un trait aigu (souvent changeant 
selon les circonstances et selon son humeur) les coutumes et les 
mentalités. Aussi, dans un article très documenté I ” ,  Jean-Claude Margo- 
lin a-t-il pu voir en lui un précurseur de I’ethnopsychologie. L’humour 
des Anglais, le raffinement et la brusquerie déconcertante des Français, 
la simplicité, la franchise et la rudesse des Allemands, la culture, mais 
aussi la subtilité excessive et la vanité des Italiens ne sont pas sous sa 
pliume des clichés, mais des traits observés, expérimentés. Sa connais- 
sance est concrète et ,  comme telle, elle est instable, pointilliste. Erasme 
est un esprit extrêmemènt attentif à la différence ; il  respecte l’esprit des 
différentes nations. Aussi n’aime-t-il pas qu’un individu refuse d’assumer 
son identité nationale. A cet égara sa réaction devant Christophe de 
Longueil est significative. Quoi ! ce Brabançon qui se dit français ... et 
qui devient romain! Pour la même raison Erasme souligne volontiers 
chez ses amis les traits qui lui semblent relever spécifiquement du 
caractère national, en More un Anglais, en Budé, avec une sympathie 
tris inégale, un Français. 

Espace géographique et humain très diversifié, l’Europe est aussi un 
espace politique. Elle a une structure complexe, se constituant d’Etats 
divers incarnés dans la personne d’un prince. Elle a ses lignes de force. 
Les provinces les plus florissantes en sont la France et l’Italie ‘ I  - Italie 
qui est elle-même le champ clos où s’affrontent, rivaux, <<les deux plus 
grands monarques du monde l 2 > > ,  c’est-à-dire le roi de France et 
1’Elmpereur d’Allemagne, en même temps souverain d’Espagne et des 
Paiys-Bas: celui qu’Erasme, homo batavus, peut appeler à bon droit 
<< mon prince ». A travers sa correspondance qui constitue souvent une 
sorte d’éditorial journalistique, on peut voir Erasme, observateur attentif, 
sensible à l’événement et à la mouvance des choses. 

Mais un espace se définit par ses limites. Bornée par les mers sur 
trois de ses côtés, la péninsule européenne se heurte à l’Est à la pression 
des Turcs. Le Turc est tout à la fois: 
- celui qui surgit d’au delà (barrière géographique); 
- l’autre, le totalement différent (barrière humaine) ; 
- l’ennemi (barrière politique). 

Chacun sait que le danger turc n’était pas un danger illusoire, ni 
lointain. Erasme savait la chute de Belgrade (1521), celle de Rhodes 
(1522), les incursions réitérées en Valachie, Dalmatie, Croatie. En 1526 
ç’avait été, avec la bataille de Mohacs et la prise de Bude, la grande 

10. Cité supru n. 1 ,  et que j’utilise abondamment dans ce paragraphe 
1 1 .  Allen, ep. 2196, I .  220. 
12. Allen, ep. 1304, I .  336. 



ÉRASME : QUELLE CONSCIENCE EUROPÉENNE 299 

tragédie hongroise. En 1529 l’invasion avait été arrêtée de justesse 
devant Vienne. On parlait (sans trop de conviction, il est vrai) de 
croisade. Erasme nous a laissé, dans sa longue lettre du 17 mars 1530 au 
juriste allemand Johann Rinck, une sorte de rapport sur la question 1 3 ,  II 
ne s’y borne pas à faire l’historique des événements récents, il y évoque 
tout le poids de la pression turque pendant deux siècles aux frontières de 
l’Europe. Document capital non seulement par ce qu’il dit, mais par ce 
qu’il implique. 

En effet rien de plus utile que le Turc - pourrait-on dire 
paradoxalement - puisque, sous sa redoutable menace, l’Europe trouve 
(en théorie du moins) son identité. Pour qu’une collectivité se définisse 
comme telle i l  lui faut le barrage de l’ennemi commun, de l’ennemi 
absolu. Le Turc offre à l’Europe cette chance historique (on sait que, 
dans le fait, elle resta divisée, et accueillit le Turc dans le jeu des 
alliances). L’image dominante du Turc dans la lettre à Rinck est bien 
celle de l’ennemi absolu, étranger et étrange. Avec quel soin Erasme 
insiste sur l’obscurité des origines de ce peuple ennemi 1 4 !  I1 insiste aussi 
sur l’ancienneté de son hostilité qu’il se plaît à faire remonter à 
l’Antiquité Is. Mais évidemment 1’« étrangeté B des Turcs réside surtout 
dans leur appartenance à une religion étrangère. Aussi est-ce à leur sujet 
que, pour la première fois, on peut voir Erasme se poser le problème 
d’une guerre que, peut-être, il conviendrait de faire ... Si son pacifisme 
vacille ici, c’est parce que ses postulats essentiels, qui s’étaient toujours 
référés à des coordonnées chrétiennes (- que la guerre est toujours un 
mal ; - que la guerre entre chrétiens est plutôt sédition que guerre), se 
trouvent bousculés sous la pression de réalités nouvelles. 

Toutefois, si le Turc apporte à la conscience de l’Europe une clôture 
et la chance d’une définition, i l  peut aussi, par un mouvement tout 
contraire, lui offrir la possibilité d’une ouverture et d’un dépassement. Et 
Erasme le pressent, avec ce qui en lui est toujours disponible à un 
œcuménisme. D’où les ambiguïtés, et les longueurs, de sa lettre à Rinck. 
Selon qu’il considère les musulmans comme ennemis du Christ (donc 
ennemis absolus de l’Europe chrétienne), ou bien comme des chrétiens 
en puissance, on assiste à l’oscillation de son pacifisme. Ce qui 
l’emporte, mais au terme d’un douloureux débat, c’est l’inquiétude, 
l’effroi, devant l’inconscience des princes européens, tout occupés à 
régler des <c affaires internes ». Dans un sursaut d’indignation et prenant 
lucidement la mesure du péril, il se résigne à l’idée d’une guerre, 
exceptionnellement, et hypothétiquement, sanctifiée, qui coaliserait 

13. Allen, ep. 2285. Mais l’Opus epistolarum ne donne que quelques passages du 
texte; celui-ci fut publié en 1530, à Bâle chez Froben, sous le titre Utilissirna consulratio de 
bello Turcis inferendo, accompagné du commentaire du Psaume 28. I1 est évidemment 
repris dans les Opera omnia de Bâle (V,  292) et de Leyde (V,  345). De très larges 
passages ont été traduits en français par J.-C. Margolin: Erasme - Guerre ef  paix, Paris, 
1973. J’emprunte à cette traduction les citations des notes suivantes. 

14. <<Le nom des Turcs est obscur à un point tel qu’on a du mal à le trouver chez un 
auteur ancien ... >> ; «Si grande était l’obscurité de cette nation que ... >> (op .  cit., p. 340). 

15. <<Cyprien les cite (...) comme étant déjà les ennemis jurés de la puissance 
impériale N (op.  cil., p. 340) ; <(Cette race d’hommes dont la barbarie a pendant tant de 
siècles porté des coups à la Chrétienté ... >, (p. 341). 



300 M.-M. PAYEN DE LA GARANDERIE 

contre le Turc les princes d’Europe, ces princes qu’unit - ou plutôt que 
devrait unir - leur appartenance commune à la religion du Christ. 

Tels sont, brièvement esquissés, les éléments de ce qu’on pourrait 
appeler chez Erasme la conscience de l’Europe. 

Pour aller au-delà de ces données élémentaires, et tenter de définir 
chez Erasme quelque chose qui s’apparente à ce que nous, modernes, 
pouvons entendre sous les mots de conscience européenne, il nous faudra 
suivre un chemin plus malaisé, où notre objet le plus souvent ne pourra 
être saisi que dans la pénombre, aperçu d’une vue oblique, en reflet, 
parfois même «en  creux», quand il n’aura plus d’autre réalité que 
l’insatisfaction et le désir. Insatisfaction et désir qui postulent pourtant 
son existence idéelle. I1 nous faudra pour l’appréhender user de grilles 
diverses, les juxtaposer ou les superposer. L’objet que nous regardons 
n’existe pas encore comme tel ;  il n’est pas «dénommé». Mais une 
notion peut fort bien préexister au concept qui plus tard permettra de la 
circonscrire et de l’utiliser comme un des signes de l’algèbre de la 
peinsée. C’est le cas de la notion d’Europe (au sens de citoyenneté 
élargie), dont nous allons quêter les indices dans le texte érasmien. 

Quel mot peut éventuellement désigner cette Europe idéale - ou 
plutôt idéelle (car le mot idéale connote rêve, irréalité, alors que nous 
voiulons parler d’une représentation de l’esprit, modèle dynamique qui 
appelle sa propre réalisation)? Quel mot donc peut désigner, sous la 
plume. d’Erasme, cette Europe idéelle, lien des nations, patrie commune 
de!; peuples de la péninsule européenne? Le premier qui vient à l’esprit 
est mundus, et l’on songe immédiatement au début de sa lettre de 1522 à 
Zwingli, cette phrase tant de fois citée ... et exploitée : ego mundi civis 
esse cupio, communis omnium vel peregrinus magis. Citoyen du monde 
- ouvert à tous, ou plutôt étranger à tous ... I1 se faut bien garder 
d’utiliser ce texte hors de son contexte, et sans tenir compte de ce 
qu’Erasme bientôt après confie à Marc Laurin : 

Quidam non infimae autoritatis apud Turegos semel atque iterum mecum egit 
per literas ut illic jus civiurn acciperem. Ego demirans cur haec ageret 
respondi me velle civem esse totius mundi, non unius oppidi. 

Ainsi «un  notable de Zurich lui ayant écrit par deux fois pour lui 
offrir le titre de citoyen de sa ville», Erasme « n e  voyant pas bien 
pourquoi cette proposition lui était faite, a répondu qu’il souhaitait être 
citoyen du monde, et non d’une seule ville». II ne s’agissait en somme 
qule de se dérober et, comme on dit, de noyer le poisson. Erasme excelle 
en cet art de la fuite. Toutefois le choix des moyens ne peut ici nous 
laisser indifférents, et le texte adressé à Zwingli mérite d’être médité. 
- Tout d’abord que faut-il entendre par rnundi civis ? Chez Erasme 

mwndus peut aussi bien désigner l’univers entier que ce petit univers qui 
est notre cosmos à nous (orbis nosfer) ,  patrie commune des hommes 
civilisés - correspondant dans l’Antiquité au bassin de la Méditerranée, 
mais qui a connu, depuis, une translation vers le nord, et  s’identifie à 
cette Europe que nous évoquions dans notre première partie. Mundus 
est donc le mot le plus «vaste» et le plus vague qu’Erasme pouvait 



ÉRASME : QUELLE CONSCIENCE EUROPÉENNE 301 

employer pour manifester sa volonté d’échapper à toute définition - 
éventuellement en les assumant toutes : communis omnium 1 6 .  

- On remarquera ensuite que, si Erasme emploie successivement 
trois expressions (mundi civis, communis omnium, peregrinus), il y a loin 
de la première, où le mot civis implique appartenance et engagement, à 
la troisième, où peregrinus connote au contraire un désengagement et la 
solitude de l’homo pro se. Et c’est d’un terme à l’autre, par le 
truchement de l’intermédiaire communis omnium, qu’Erasme s’esquive. 
Chacun de ces termes a son orbite propre. Et qui est civis, sinon le 
lettré en la République des lettres ? Qui est peregrinus, sinon le chrétien, 
homo viator vers la cité céleste 1 7 ?  

L’idée d’Europe s’aperçoit alors comme à l’intersection de deux 
réalités spirituelles, deux G internationales », 
- celle des bonae literae, c’est-à-dire celle de la science inséparable de 

- celle du Christ. 
Or si Erasme ne nous parle jamais de l’Europe, il parle copieuse- 

ment de l’une et de l’autre. C’est sur ces orbites idéelles qu’il se situe 
quand délibérément i l  se déclare mundi civis, communis omnium vel 
peregrinus magis. 

Voyons successivement dans quelle mesure, et selon quels modes, la 
République des lettres, puis la Chrétienté - la Chrétienté idéelle, i l  
s’entend - recouvrent et impliquent l’idée européenne. 

la sagesse 

La République des Lettres 

Nourris aux mêmes sources du savoir, engagés dans la même 
entreprise d’exhumation et de restauration des monuments écrits gréco- 
latins, et opérant selon la même méthode (la méthode philologique), 
enfin écrivant, et parlant, une langue commune, la latin (lien vertical qui 
abolit le temps et relie l’Antiquité au présent, lien horizontal entre les 
nations), les lettrés de pays différents sont unis par-dessus les frontières, 
de sorte qu’ils se sentent plus proches les uns des autres que ne le sont 
les citoyens d’une même patrie. Le fracas des armes, «les agitations des 
rois ne rompent pas les alliances des MusesIX». Les missions diplomati- 
ques font figure de congrès internationaux. 

Conscience supranationale, certes, mais fragile, et toute théorique. 
On peut voir Guillaume Budé prendre ombrage comme d’une offense 
personnelle de toute allusion désobligeante (ou prétendue telle.. .) à 
l’esprit françaisly. Thomas More et Germain de Brie se querellent aussi 

16. Que l’on songe à l’image du cordeuu blanc, symbole de stricte égalité, qui revient 
à plusieurs reprises SOUS la plume d’Erasme. notamment dans l’adage 488. et dans 
I’ep. 1840 à G .  Budé: «moi ,  à l’égard de presque toutes les nations, je suis ce qu’on 
appelle un cordeau blanc. )> 

17. Cf. la conclusion de l’article de L.-E. Halkin cité n.  1, «Erasme et l’Europe>>. 
18. Ainsi s’achève le premier paragraphe de la lettre écrite d’Anderlecht à G. Budé 

19. Cf. Allen, ep .  1812. 
( e p .  1233). 



302 M.-M. PAYEN DE LA GARANDERIE 

vivement que se battent les flottes de leurs pays respectifs. On voit 
précisément Erasme, conscient du mal qu’une telle dispute fait à la cause 
des études, s’employer à les réconcilier 20. Lui-même, dira-t-on, a perdu 
sa sérénité dans sa polémique contre Lefèvre d’Etaples; mais c’était 
débat de théologiens où n’intervenait pas de rivalité nationale. Que l’on 
considère la satire politique d’un Budé (dans le De asse) ou celle de 
I’lltopie, elles concernent surtout les réalités française ou anglaise. En 
revanche la satire d’Erasme garde toujours une portée générale, 
essentiellement morale. Aussi Erasme paraît-il plus qu’aucun autre se 
siluer sur l’orbite de cet << au-dessus des nations ». de cette communauté 
des savants engagés dans la grande entreprise de la renaissance des 
études : la République des Lettres. 

Est-il donc cc européen B ? Ce serait aller trop vite que de l’affirmer. 
Entre République des lettres et Europe idéelle il y a un écart. Car, 
d’une part, la République des Lettres est élitiste et ne plonge pas de 
racines profondes dans les réalités nationales. D’autre part, elle est en 
quelque sorte décalée par rapport à ces républiques réelles que sont les 
Eiats et les pouvoirs qui les incarnent. Erasme en a pleinement 
conscience: «ceux qui disposent presque à leur gré de l’histoire ne 
dé testent rien tant que ces études sans lesquelles pourtant nous ne 
sommes même pas des hommes », écrit-il amèrement * I .  Pour rejoindre 
Rtjpublique des Lettres et Europe, pour qu’elles puissent coïncider, il 
faut imaginer un double mouvement : 
- la démocratisation, la vulgarisation de la culture; 
- l’accession des intellectuels au pouvoir, ou tout au moins leur 

Cette influence n’est encore pour les lettrés qu’une espérance. Dans 
le fait la République des Lettres se réduit à quelques noms célèbres au 
praemier plan (avec celui d’Erasme comme d’une sorte de super-star...), 
quelques centaines d’anonymes au second plan, qui admirent et tentent 
d’imiter, et, dans l’enfoncement, le monde obscur des collèges qui 
transmet, entretient le message en l’affadissant, le sclérosant, ou le 
déformant. Cependant le monde va son train : guerres, traités, alliances, 
échanges économiques qui font passer la puissance réelle d’un port à un 
autre, d’un Etat à l’autre, variations des lois, etc. Le lettré essaie de se 
faire une place auprès des instances de décision; i l  participe ci et là à 
quelque ambassade, quelque <c table ronde », dirions-nous ; il obtient 
parfois (et c’est le cas d’Erasme) le titre de «conseiller» du prince. Mais 
les, événements échappent à ses prises; i l  n’en sait voir le plus souvent 
que la surface**. 

- de la diffusion de la culture (culture internationale, puisqu’elle est 

influence sur les pouvoirs. 

Et pourtant tout lettré qui se pose le double problème: 

alors constituée par le fonds commun gréco-latin) 

20. La préoccupation d’Erasme est particulièrement vive du printemps 1520 (Brie 
puhlie son Aniimôrus en avril) à l’été 1521. Cf. Guy Lavoie. « L a  fin de la querelle entre 
G .  de Brie et Th. More ». in Moreana, n” 50 (1976). 

21. Allen, ep.  480. 1. 198. 
22. Erasme lui-même en est un exemple. J.-C. Margolin fait remarquer combien i l  fut 

abusé par les clauses du traité de Cambrai (op .  cil., p. 199). 



ÉRASME : QUELLE CONSCIENCE EUROPÉENNE 303 

- de la place de l’intellectuel (porteur de cette culture, germe européen) 
dans la cité et I’Etat, se pose implicitement le problème de l’Europe 
- et Erasme plus qu’aucun autre. 

Son souci de la diffusion de la culture n’est plus à prouver. I1 est 
assez manifesté par l’abondance de ses ouvrages pédagogiques, par sa 
prédilection pour des formes faciles comme les dialogues familiers ou les 
paraphrases, son goût des répertoires, énormes certes, mais attrayants, 
comme les Adages, sorte d’inventaire de la culture européenne destiné à 
la rajeunir afin de la remettre en circulation, etc. L’on a maintes et 
maintes fois célébré le rôle de l’imprimerie, souligné son caractère 
international, son implantation en des villes-carrefours, etc. Ce fabuleux 
progrès technique au service de la République des Lettres, Erasme en 
use avec un zèle forcené (occupant jusqu’à sept presses à la fois à son 
service). Et ce n’est pas seulement à la communauté des lettrés qu’il 
songe lorsqu’il entonne, dans l’adage Festina lente, l’hymne à la louange 
de l’imprimerie. II songe avant tout à faire descendre la connaissance 
vers des couches sociales plus humbles, vers les femmes, etc. «J’écris 
pour les enfants et les ignorants», écrit-il à Budé qui lui reproche le 
caractère insignifiant de son De copia23. Et,  se comparant au même 
Budé : c tu as préféré n’être lu que des érudits, moi, autant que possible, 
du grand nombre 24 ». 

Ce développement de la culture ne pouvant se concevoir sans la 
faveur et l’intervention des princes et de tous les pouvoirs effectifs, on 
notera l’importance capitale que revêt à cet égard la familiarité d’Erasme 
avec les détenteurs du pouvoir réel ; elle faisait couler un sang européen 
dans les canaux nationaux. Ses dédicaces ne sont pas seulement destinées 
à lui attirer des protections, mais à faire prendre conscience du primat 
de la pensée et du caractère permanent, universel (en l’occurrence 
européen) de certaines exigences de la conscience, et d’un capital 
intellectuel et spirituel commun. 

Ici se pose la question du choix de la langiie latine, langue 
véritablement européenne. L’histoire a démenti ce choix (et ce fut sans 
doute le premier échec de l’idée européenne, que l’échec du latin à 
demeurer la langue commune des nations d’Europe). Marie Delcourt a 
pu déplorer qu’Erasme n’ait pas été l’instaurateur de la langue 
néerlandaise 2s (comme Luther celui de la langue allemande). Ce choix, 
en ce qui concerne Erasme, ne peut pourtant se dissocier de l’idéologie. 
Certes, en élisant le latin, il ne prenait pas en son temps un parti 
original. Et sa vie de voyages, la diversité de ses amitiés, son appétit de 
connaître et de communiquer, ne lui laissaient guère d’autre alternative. 
Mais (Marcel Bataillon l’a bien souligné26) Erasme a mené sur ce terrain 

23.  Allen, ep. 480, I .  75. 
24. Allen, ep. 531, I .  456. L’optimisme avec lequel Erasme mène cette tâche 

s’exprime dans I’ep. 421 : «Ce  sont choses si grandes que la malveillance de quelques-uns 
ne saurait guère m’arrêter ... », et dans I’ep. 534: «Dieu immortel, quel siècle je vois 
poindre !. . . ». 

25. M. Delcourt, Erasme, Bruxelles, 1944. p. 21-22. Cité par Fr. Bierlaire dans son 
article en hommage à M.D. ,  in Moreana n” 65-66 (1980). 

26. Art. cil., n. 2, p. 2-3. 



304 M.-M. PAYEN DE LA GARANDERIE 

uni combat tout à fait original. En prenant parti contre le cicéronianisme 
itailien, puriste et  artificiel, il ne défendait pas seulement son propre 
mode d’écriture, il manifestait une sorte de prescience de l’Europe. 
Jouer à démarquer Cicéron peut être bon en République des Lettres, 
certes pas en Europe. Erasme, lui, n’entend pas restaurer sur des 
pensers nouveaux le Cicéron antique, Cicéron tel qu’il fut, mais Cicéron 
tel qu’il serait s’il revivait ... à la Renaissance 27. Le latin est pour Erasme 
une langue vivante, moderne et chrétienne. Or il n’est pas de langue 
sains un être dont elle soit le truchement. Au latin vivant d’Erasme 
correspond, comme en pointillé, cette réalité innommée, l’Europe. 

Chrétienté 

Comme il a été permis de l’apercevoir dans sa relation avec la 
RtSpublique des Lettres‘, la conscience européenne d’Erasme peut aussi 
s’aipercevoir dans sa relation avec cette autre internationale, plus large, 
plus haute, et aussi plus intérieure, celle du Christ. Chrétienté idéelle, 
bien différente de ce que l’on désigne couramment par le mot de 
chrétienté (soit l’ensemble des nations qui pratiquent la religion chrétien- 
ne). Royaume du Christ, qui, on le sait, «n’est pas de ce monde», mais 
dont néanmoins le chrétien appelle quotidiennement la venue (<< Que 
votre règne arrive ... D). Si l’on songe que c’est toujours, toujours au nom 
de principes chrétiens qu’Erasme prêche et juge, on conclura aisément 
que sa véritable patrie est la Chrétienté 

Entre la République des Lettres et la Chrétienté, le rapport est 
réglé, depuis I’Enchiridion, selon le rapport des lettres profanes au 
chiristianisme, rapport à la fois chronologique et hiérarchique : les études 
profanes ne sont qu’une préparation aux études sacrées, et elles-mêmes 
doivent prendre résonance chrétienne (sonare Christum). On voit donc 
qule, dans l’ordre de la culture, les deux sphères idéelles, République des 
Lettres et Chrétienté, qui pouvaient paraître se couper (le domaine des 
bonae literae étant mixte, sacré et profane), tendent à s’embrasser, la 
philosophia Christi attirant en quelque sorte dans son orbe sa sœur 
profane. 

Ce phénomène d’attraction est en fait la grande loi de l’histoire. Le 
christianisme a vocation universelle en tous ordres ; c’est une force 
spirituelle de progrès. Certes ce progrès s’opère selon des modes qui 
nous échappent le plus souvent. Mais le Christ est garant de la validité 
de nos efforts lorsque ceux-ci s’accordent à l’exigence de 1’Evangile. 
Ainsi s’expliquent, me semble-t-il, chez Erasme les interférences de 
l’optimisme et du pessimisme. S’il n’a guère le sens de il a de 
la manière la plus aiguë le sens de l’Incarnation. Le Christ lui apparaît 
comme le rassembleur de l’humanité totale à la fois dans le temps et  

27. Sur les attitudes d’Erasme à l’égard de Cicéron et du cicéronianisme, on pourra 

28. Cf. R.H.  Bainton, Erusmus of Christendom, New York, 1972. 
29. On pourra consulter sur ce sujet P.G. Bietenholz, History and biography in the 

consulter ma thèse Christianisme et ietrres profanes, Lille et Paris, 1976, p. 153-169. 

work of Erusmus of Rotterdam, Genève, 1966. 



ÉRASME : QUELLE CONSCIENCE EUROPÉENNE 305 

dans l’espace. Dans le temps, il met son sceau sur le passé)”, «baptise» 
Socrate et  Cicéron et, quelles que soient les vicissitudes intermédiaires, il 
triomphera au dernier jour. Dans l’espace, il fait que tous les peuples, 
comme tous les hommes, sont frères. Les différences de nature et de 
race ont désormais moins d’importance que les différences de religion, 
lesquelles n’ont elles-mêmes qu’une importance transitoire, puisqu’elles 
sont soumises à la loi d’attraction énoncée plus haut. 

Comparée à la notion de Chrétienté, celle d’Europe (dont l’idée 
nous apparaissait en pointillé derrière la République des Lettres) semble 
une sphère trop petite, dont les circonstances historiques définissent très 
provisoirement le rayon: une sorte de pis-aller de l’idéal. Erasme est 
donc européen dans la mesure où, chrétien, il est «en  situation» dans la 
respublicu christiana, dans I’orbis christianus, qui se trouve alors 
pratiquement limité aux peuples d’Europe. 

Un texte - et c’est le plus précieux document que j’aie trouvé sur 
le sujet - éclaire assez bien ce jeu de rapports. II s’agit de la dédicace à 
Adrien Vi du Commentaire d’Arnobe sur les Psaumes. Erasme, en lui 
offrant l’édition, félicite Adrien de sa récente élévation au pontificat. 
Celle-ci tient moins, dit-il, à la faveur des hommes qu’à la puissance de 
Dieu qui attend du pape qu’il apaise enfin «ces troubles impies du 
monde chrétien (orbis Christiani) qui durent depuis trop longtemps et 
vont toujours empirant ». N Nous voyons, poursuit-il, les deux plus grands 
monarques du monde (orbis) s’affronter avec acharnement ; i l  n’est guère 
de partie de notre monde (orbis costri) qui soit à l’abri des guerres, des 
massacres, des pillages. Et bien que la religion chrétienne, qui autrefois 
régnait sur toute l’étendue terrestre (omnes rnundi plagas), soit mainte- 
nant, en raison des difficultés que traverse l’Europe ( E u r o p e ) ,  amoin- 
drie, elle-même pourtant, aussi, est misérablement déchirée par les 
dissensions funestes des sectes et des schismes. Et tandis que nous nous 
agitons ainsi, le Turc nous menace N 3 1 .  

Proposer une traduction revient à imposer une interprétation. Or ici 
le flottement du vocabulaire impose une extrême prudence. Ce texte fait 
en effet apparaître, dans la représentation d’Erasme, un phénomène de 
superposition d’images : celle de l’Europe, celle de la Chrétienté. En 
même temps il suggère, et par la présence du mot Europa, et par 
d’infimes nuances (le glissement d’orbis Chrisfianus à orbis et à orbis 
noster, et l’emploi successif d’orbis et de rnundus), un diagnostic 
différentiel. Si Erasme se situe dans I’orbis nosfer (qui est à la fois 
Europe et Chrétienté réelles), son désir est polarisé par l’idée (dont 
curieusement il projette le schéma mythique dans le passé) d’une religion 
chrétienne étendue à l’univers entier (omnes rnundi plagas) et purifiée 
des CC dissensions funestes des sectes et des schismes ». Ce monde où nous 
vivons, orbis noster, Europa, n’est qu’une Chrétienté restreinte et 
défigurée. Et la conscience d’Erasme est une conscience souffrante, 
activement tendue vers le modèle, objet de son désir. 

On chercherait en vain chez Erasme un projet politique concret, un 

30. Cf. W. Kaegi. art. ci?. n. 1 ,  p. 432-433 
31. Allen. ep. 1304, I .  326-342. 



306 M.-M. PAYEN DE LA GARANDERIE 

exposé des moyens, quelque plan ou proposition d’institutions. I1 ne 
produit pas non plus (comme le fait Thomas More) une Utopie, machine 
bizarre et déconcertante capable de mettre en question par l’étonnement 
qu’elle suscite toutes les institutions réelles. Le procédé d’Erasme (certes 
moins attrayant, et trop souvent moralisateur) est de prêcher, de faire 
voir l’idée. II prêche inlassablement les principes. Non qu’il semble croire 
à un progrès prochain. Néanmoins son engagement même, et sa 
persévérance, attestent sa foi dans le pouvoir de l’idée ; et de ce pouvoir, 
aussi bien, le Christ même est le garant. 

Ce que les écrits d’Erasme manifestent le plus, c’est le sentiment de 
I’ecart entre la réalité (caricaturale, ou plutôt qu’il sait si bien 
caricaturer) et le modèle, lequel, répétons-le, n’est pas rêve, mais 
exigence absolue et de prescription divine. II ne cesse de dénoncer le 
sc,andale de cet écart. On a coutume de classer Erasme comme penseur 
idkaliste. I1 vaudrait mieux insister sur son réalisme féroce, son ironie 
dénonciatrice. S’il proclame si fort ce qui devrait être, c’est pour mieux 
faiire voir le dérisoire de ce qui est. C’est sur ces écarts, ces «abus»,  que 
je voudrais brièvement attirer l’attention. On y reconnaîtra les thèmes 
bien connus de la pensée érasmienne. 
- L’Europe réelle est l’Europe des princes. Car le pouvoir effectif 

s’exerce toujours dans le cadre féodal. Le prince, représentant de I’Etat, 
se substitue, en tant que personne privée, à 1’Etat. L’histoire se tisse 
d’ambitions personnelles, de mariages étrangers, de disputes d’héritages, 
etc. On ne tient pas compte du corps social et de ses institutions 
différenciées qui pourtant seraient consultées avec profit : 

Le monde possède tant d’évêques sérieux et savants, tant d’abbés 
vénérables, tant de  seigneurs âgés et  instruits par une longue expérience, 
tant d’assemblées, tant de conseils que nos ancêtres ont créés pour qu’ils 
servent à quelque chose 32 ! 

Que ce soit dans le Panégyrique de Philippe le Beau, la lettre à 
Antoine de Berghes, la Complainte de la paix, Erasme répète que le 
prince ne doit pas se comporter en propriétaire, mais en gestionnaire. 
Remarquons, dans ce dernier texte, l’opposition : 

Les peuples, si méprisés et si obscurs, fondent des  villes magnifiques, 
les administrent civilement, les enrichissent et les embellissent par leurs 
soins. Les satrapes s’y introduisent furtivement, e t  semblables aux guêpes,  
(...) ils éparpillent, brisent et détruisent de  la manière la plus impitoyable ce  
qui a été amassé et construit avec tant de peine par tout un peuple33. 

Et un peu plus loin: 

La République est dans la souffrance pendant que chaque prince donne 
satisfaction à ses passions (...). Que les princes soient sages non dans 

32. Duke bellum inexperfis, trad. J.-C. Margolin (op. cil.. p. 140). 
33. Querela pacis, trad. de Mme Constantinescu-Bagdat, revue par J.-C. Margolin, 

ibidem, p. 222. 



ÉRASME : QUELLE CONSCIENCE EUROPÉENNE 307 

l’intérêt de leurs passions, mais dans celui de leur peuple (...). Qu’ils soient 
à l’égard de leurs Etars ce qu’un père est pour sa famille”. 

L’intuition politique d’Erasme oscille entre l’idéal d’une monarchie 
tempérée et certaines idées démocratiques 35, quand il souligne que, dans 
l’épaisseur du corps social, des catégories (comme les paysans, les 
simples soldats) sont de perpétuelles victimes. 
- La perversion qui vient d’ètre dénoncée est accrue par les 

guerres. Tandis que la paix laisse voir et vivre les rouages des nations 
(on a alors le temps d’«orner Sparte»!), la guerre est le cyclone 
destructeur de ce qui s’instaure déjà si difficilement: 

Tant de qualités natives, tant de vertus, tant d’espérances exceptionnel- 
les, ont été anéanties par une seule bourrasque, en un combat”! 

On a trop écrit sur le pacifisme érasmien pour qu’il y ait lieu d’y 
revenir ici. Mais on peut dire que chez Erasme la prédication de la paix 
masque la pensée européenne, parce qu’elle en est la condition première. 
- Cette pensée européenne, on peut toutefois la découvrir, comme 

en négatif, dans des textes où  Erasme prêche l’union entre les Etats et 
où il dénonce les pactes des princes. Penchons-nous sur un des derniers 
chapitres de l’lnstitutio principis christiani, dont le titre est précisément 
De foederibus. Nous y lisons que le bon pacte est un effet de nature, qui 
tient compte des réalités (géographique, climatologique, culturelle, 
sociale), et non des combinaisons de l’ambition. On retiendra combien 
Erasme se montre prudent et pragmatique, en conseillant une extension 
très circonspecte des alliances : 

L’amitié se crée et se maintient facilement entre ceux que rapproche la 
communauté de langue, la proximité des territoires, la ressemblance d’esprit 
et de mœurs. II est avec certaines nations de si grandes dissemblances tous 
égards qu’il serait certainement bien plus prudent de rompre tout commerce 
avec elles que de se lier à elles par des traités trop contraignants. Certaines 
sont tellement éloignées que, le voudraient-elles, elles ne pourraient être 
d’aucune utilité. Enfin certaines sont si ,capricieuses, si infidèles à leur 
parole, et si arrogantes que, fussent-elles toutes voisines, elles seraient 
inaptes à toute amitié j7. 

I1 ne convient pas non plus d’associer trop étroitement des nations 
que sépare la religion, ou entre lesquelles se dresse la barrière 
géographique des mers ou des montagnes. On le voit, il n’y a pas chez 
Erasme de «rêve européen», i l  ne se berce pas de chimères, et sait que 
l’unité ne se construit pas aisément. 

34. Ibidem, p. 227-228. 
35. Sur cette question, on pourra se reporter à l’analyse de P. Mesnard (L’essor de la 

philosophie politique au XVI‘ siècle, Paris, 1935, 2‘ éd. 1951, ch. 2, p. 134), discutant 
l’interprétation donnée par Mme Constantinescu-Bagdat dans l’introduction de sa traduction 
de la Querela pacis. 

36. Adage Spariam nacius es, hanc orna, trad. J.-C. Margolin, op .  cii., p. 183. 
37. Insiiiutio principis christiani, A.S.D., p. 207. 



308 M.-M. PAYEN DE LA GARANDERIE 

- Même regard sans illusion sur la culture de son temps. Tandis 
que l’héritage antique sort à peine du grand naufrage, ce monde où nous 
sommes (l’Europe réelle) traîne avec lui le poids mort d’une culture 
pkrimée : 

(...) la doctrine du Christ se trouve à l’heure actuelle toute contaminée 
d’écrits de dialecticiens, de sophistes, de mathématiciens, d’orateurs, de 
poètes, de philosophes et de jurisconsultes païens, si bien qu’il faut passer la 
plus grande partie de sa vie avant de pouvoir méditer sur les mystères des 
Ecritures, et, à supposer qu’on y arrive un jour,  i l  faut qu’on y arrive 
infecté de tant d’opinions profanes que les paroles du Christ choquent 
absolument ou sont gauchies d’après les théories de ces célèbres penseurs. 
Et on ne critique pas cela, au contraire. Sacrilège celui qui parle des écrits 
chrétiens sans s’être rempli au préalable jusqu’aux oreilles, comme on dit, 
des sornettes d’Aristote, ou plutôt des sophistes ”. 

Ainsi notre culture est un produit bâtard, comme notre religion est 
unie religion bâtarde.. . 

Ainsi palpite la pensée d’Erasme. Sur son versant optimiste, la 
grande entreprise de pédagogie humaniste, la renaissance chrétienne, 
ferment de temps nouveaux. Sur son versant pessimiste, la vision 
grinçante de la folie, et des échecs de l’humanité. Cette tension tragique, 
sous l’eau claire d’une pensée agile, c’est la conscience chrétienne, la 
conscience européenne d’Erasme. Elles sont indissociables. Son geste le 
pliis significatif fut peut-être la dédicace des quatre Paraphrases des 
Evangiles aux quatre rois de l’Europe. A Charles saint Matthieu, à 
François I” saint Marc, à Henri VI11 saint Luc, à Ferdinand saint Jean:  
c’&ait un signe de croix sur l’Europe malade. 

Pour conclure je dirais que, de nos jours, être érasmien, ce n’est 
pas, ce n’est pas seulement être << européen ». La conscience européenne 
d’Erasme portait en elle une exigence d’extension. Cette extension doit 
être conçue à la mesure de la République des Lettres de notre temps, 
qui souffre assurément de n’avoir pas de langue commune, mais qui le 
compense par la rapidité de la traduction et  de la communication. Et à 
la mesure de la chrétienté de notre temps. qui, tardivement et 
difficilement, échappe à l’emprise de la tradition européenne, de ses 
pouvoirs et  de ses institutions. Bref, en nous livrant l’expression ambiguë 
ego mundi civis esse cupio, Erasme a laissé un message ouvert. II 
faudrait sans doute désormais entendre le mot mundus au sens propre, 
ce sens vraiment universel, dont la pleine compréhension pour Erasme 
était encore toute pénétrée d’ombre. 

Marie-Madeleine PAYEN de la GARANDERIE 

38. Duke bellum inexperfis (op .  cil., p. 131). 



UN DES ASPECTS DE LA NAISSANCE 
D’UNE CONSCIENCE EUROPÉENNE : 

LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 
AU XVI‘ SIÈCLE 

Le seizième siècle, «le siècle des Grandes Découvertes», n’est pas 
seulement l’époque où l’Europe découvre et explore les autres conti- 
nents ; c’est aussi l’époque où l’Europe achève de se découvrir elle-même 
en explorant ses confins orientaux, et plus particulièrement la Russie, 
pays quasiment inconnu de la plupart des Européens à la fin du 
quinzième siècle. 

A ce moment-là, les seuls peuples entretenant avec la Russie des 
contacts suivis - contacts qui sont loin d’être toujours pacifiques - 
sont, d’une part, les voisins immédiats de celle-ci, sujets de l’Ordre 
Teutonique, des rois de Pologne ou de Suède, et, d’autre part, les 
marchands des villes de la Hanse qui fréquentent régulièrement la Russie 
depuis la fin du douzième siècle I .  Quant aux autres pays - et 
particulièrement ceux d’Europe occidentale qui n’avaient pas ignoré la 
Russie kiévienne -, ils n’ont plus avec la Russie, depuis l’instauration 
du c joug tartare », que des contacts très épisodiques, limités à quelques 
rares ambassades, ou seulement indirects, par l’intermédiaire de quelques 
rares voyageurs, missionnaires (Plancarpin, Rubrouck) ou marchands 
(Marco Polo) amenés à traverser, pour se rendre chez le «Grand 
Khan», des territoires sujets du «Grand Prince» de Moscou. 

Si ces voyageurs n’omettent pas de décrire ce qu’ils ont vu en 
traversant les terres russes, ces évocations ne sont qu’accessoires dans 
leurs récits et n’ont guère frappé l’esprit des lecteurs contemporains, 
surtout avides d’entendre parler des merveilles de l’Extrême-Orient. 
Donc, si l’on met à part les deux groupes des voisins de la Russie et des 
Hanséates, on peut dire que, pour la majeure partie des Européens de la 
fin du Moyen Age, la Russie n’existe pas2. 

Les choses vont changer considérablement au cours du seizième 
siècle, comme le prouvent deux signes particulièrement révélateurs. En 
1532 paraît, à Bâle et à Paris, le recueil «NOVUS Orbis»;  ce recueil 
contient, outre des relations de voyages en Amérique, en Afrique et en 

1. Ph. Dollinger, La Hanse (XIic-XViic siècles). Paris, 1964, p. 42 sq. 
2. Sur les relations entre Russie et Occident du XIII‘ au XV‘ siècle, cf. R. Delort, 

La Moscovie du XVI’ siècle vue par un ambassadeur occidental, Herberstein, Paris, 1965, 
présentation, p. 15-34. 



310 M.-L. PELUS 

Inde, les ouvrages de deux érudits, l’un polonais (Miechowita), l’autre 
italien (Giovio), sur la Russie3. 

En cette première partie du seizième siècle, la Russie fait donc 
partie, au même titre que l’Amérique, des terres récemment découvertes 
- même s’il s’agit en l’occurrence d’une re-découverte - et dont 
l’existence n’est encore dévoilée qu’aux lettrés. 

A la fin du seizième siècle, une seconde étape est franchie, avec 
l’apparition dans le théâtre élizabéthain de la mode des << Russian 
masks»: le Russe, devenu, comme le Turc, une figure familière de 
coimédie, est désormais parvenu à la conscience du «grand public», en 
tout cas du peuple londonien4. 

Bien sûr, l’Angleterre est un cas-limite. I1 n’en va certainement pas 
de même en France, puisque Jacques Margeret croit bon d’écrire en 
1606, dans son adresse à Henri IV, qu’il faut encourager les voyages, 
entre autres raisons «pour lever l’erreur à plusieurs qui croient que la 
chrétienté n’a de bornes que la Hongrie H S. 

Malgré toutes les restrictions nécessaires, on peut cependant mainte- 
nir que la Russie et les Russes réapparaissent peu à peu au cours du 
seizième siècle à l’horizon mental des peuples d’Europe Occidentale. 
Bien des textes d’époque permettent de déterminer les modalités et les 
étapes de cette prise de conscience, qui a déjà fait l’objet - peu en 
France, mais beaucoup à l’étranger - de nombreuses études’. Faute de 
pouvoir apporter à ce dossier des pièces neuves, sauf peut-être quelques 
documents émanant des milieux hanséatiques, nous chercherons surtout 
ici à faire connaître à un public français les principaux textes et les 
résultats des principales études, tout en centrant plus précisément la 
réflexion sur le problème suivant: la Russie était-elle ou non, aux yeux 
des, Européens du seizième siècle, un pays d’Europe? La réponse à cette 
question nous fournira, par la même occasion, quelques éléments sur 
l’existence et les modalités de la conscience que les Européens pouvaient 
avoir de l’Europe au seizième siècle. 

3. S. Grynaeus, Novus orbis regionum ac insularum veteris incognitarum, Basilae, 
1532, in fol. ; Parisiis, 1532, in fol. L’annaliste polonais Maciej Miechowita (Mathias de 
Myechow) publia en 1517 à Cracovie un  Tractatus de duabus Sarmaiiis Asiana et 
Europiana, réédité en 1521, toujours à Cracovie, sous le titre Descriptio Sarmatiarum 
Asianae et Europianae . . .  Dans le recueil de Grynaeus, ce titre est devenu De Sarmathia 
Asiana atque Europea. L’historien italien Paolo Giovio (Paul Jove) publia en 1525 à Rome 
son Libellus de legatione Basilii Magni principis Moschoviae ad Clementum VII. P.M.,  in 
qua situs regionis antiquis incognitus, religio gentis, mores et causae legationis referin tur. Le 
recueil de S. Grynaeus parut en traduction allemande dès 1534 à Strasbourg, sous le titre: 
Die New Welt der Landschaften und Insulen, so bis hieher allen Altweltbeschrybern 
unbekannt, jungst aber von den Portugalesern und Hispaniern im Nidergenglichen Meer 
herfinden. 

4. Ainsi dans les pièces de Shakespeare, Love’s labours lost et A Winter’s tale, dans 
Pandosto de Robert Greene et A margarite of America de Thomas Lodge; cf. 
K . H .  Ruffmann, Dus Russlandbild irn England Shakespeares, Gottingen, 1952, p. 171-172. 

5. J .  Margeret, Estat de l’Empire de Russie et Grand Duché de Moscovie, Paris, 
1607, rééd. Paris, 1946, p. 9. 

6. Cf. infra: Répertoire sommaire des principaux textes du XVI‘ siècle concernant 
la Russie. 

7. Cf. infra : Répertoire sommaire des principales études consacrées aux relations 
entre Russie et Occident au XVI‘ siècle, et plus précisément à l’image que les Occidentaux 
du XVI‘ siècle se faisaient de la Russie. 



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 311 

Par quel biais, tout d’abord, les Occidentaux du seizième siècle 
ont-ils eu la révélation de la présence russe et du monde russe? Chose 
étrange, pas du tout par ceux qui connaissaient le mieux la Russie, 
c’est-à-dire les HanséatesR. Ces derniers, en effet, n’ont à peu près rien 
écrit sur la Russie, sauf quelques allusions, dans leurs chroniques 
urbaines, à certaines péripéties de l’histoire russe, dans la mesure où 
celles-ci pouvaient avoir une incidence sur le commerce hanséatique en 
Russie9. On peut s’interroger sur les raisons de ce mutisme, quand on 
sait que beaucoup de marchands de la Hanse passaient une ou plusieurs 
années de leur vie en Russie - souvent en début de carrière - et 
pratiquaient souvent relativement bien la langue russe ‘ O .  

De multiples explications se présentent et ,  en premier lieu, la 
grande familiarité des Hanséates avec le monde russe: il paraissait inutile 
de noter des faits que tout le monde, dans les villes de la Hanse, 
connaissait, soit par le contact direct, pour les nombreux marchands qui 
se rendaient effectivement en Russie, soit, pour la plus grande partie de 
la population, par les récits oraux de ces derniers, ou encore par les 
nombreux objets en provenance de Russie et les représentations 
iconographiques évoquant les Russes et  la Russie ‘ I .  D’autre part, les 
marchands de la Hanse étaient davantage formés à tenir des livres de 
comptes qu’à écrire leurs mémoires; surtout, ils ont très probablement 
évité d’écrire sur la Russie afin de ne pas risquer de divulguer leurs 
connaissances auprès de leurs concurrents étrangers, et  accélérer ainsi un 
processus de pénétration qui nuisait évidemment à leur commerce. 

N’ayant pas les mêmes intérêts à défendre que les Hanséates, 
Polonais et Suédois ont produit quelques bons ouvrages qui ont compté, 

8. Sur les relations culturelles entre Hanséates et Russes, et la connaissance de la 
Russie par les Hanséates, cf. N. Angermann, Kulturbeziehungen zwischen dem Hanseraum 
und dem Moskauer Russland um 1500, Hansische Geschichtsblatter, 84 (1966), p. 20-48 ; 
E. Donnert, Russisch-Deutsche Kulturbeziehungen und hansische Russlandkunde zu Beginn 
der Neuzeit (Harald Raab in Memoriam), Zeitschrift für Slawistik, 16 (1971), p. 133-144; 
P. Jeannin, Entre Russie et Occident au début du XVII‘ siècle: le contexte historique d’un 
grand document linguistique, in : Etudes Européennes, Mélanges offerts à V.L. Tapié, Paris, 

9. G. Wiegand, Berichte über Osteuropa in spütmittelalterlichen Stadtchroniken, in : 
U. Liskowski (éd.), Russland und Deutschland, Stuttgart, 1974 (Kieler Historische Studien, 

10. W. Stieda, Zur Sprachenkenntnis der Hanseaten, Hansische Geschichtsblütter, 
1884, p. 157-161 ; P. Johansen, Fragment eines niederdeutschrussischen Sprachführers (1551), 
Zeitschrift für slawische Philologie, 23 (1955). p. 275-283 ; H. Raab, Germano-slawisches im 
Ostseeraum an der Wende vorn Mittelalter zur Neuzeit, Wissenschaftliche Zeitschrift der 
E.M. Arndt Universitüt Greifswald, Ges. und Spr. R.,  6 (1956-1957), p. 57-60; H. Raab, 
Die An fanRe der slawistischen Studien im deutschen Ostseeraum, Wissenschaftliche Zeitschrift 

1973, p. 503-524. 

22), p. 15-37. 

der E.M. Arndt Universirat Greifswald, Festjahrgang zur 500 Jahrfeier, Ges. und Spr. R.;5 
(1955-1956), Nr. 4/5, p. 329-340. 

11. P. Heinsius, Schnitzereien am Novgorodfahrer-Gestühl zu Stralsund als Beitrag 
zum Russlandbild hansischer Bürger im 14. und 15. Jahrhundert, Zeitschrift für Ostfors- 
chung, 11 (1962), p. 243-252; on pourrait citer encore la statue de bois représentant un 
marchand de fourrures russe qui se trouve à Lübeck au musée de Holstentor. Les 
inventaires après décès de marchands de la Hanse comportent nombre d’objets et 
vêtements de fabrication russe ; cf. M.L.  Pelus, Wolter von Holsten, marchand lubeckois 
dans la seconde moitié du XVI‘ siècle. Contribution à l’étude des relations commerciales entre 
Lübeck et les villes livoniennes, Collection de I’Ecole Normale Supérieure de Jeunes Filles, 
no 15, Paris, 1981, p. 50-61. 



312 M.-L. PELUS 

au moins pendant les deux premiers tiers du siècle, parmi les meilleures 
sources d’information sur la Russie I * .  

Dès cette époque, cependant, la première de toutes les sources 
d’information réside sans contredit dans les récits des voyageurs occiden- 
taux en Russie, dont le nombre s’accroît progressivement au cours du 
siècle. 

Parmi ces voyageurs, on distingue trois catégories. La première est 
celle des ambassadeurs des souverains européens auprès du Tsar, envoyés 
de l’Empereur comme Sigismund von Herberstein, qui voyagea en Russie 
à deux reprises, en 1517 et en 152613, envoyés des rois de Suède ou de 
Danemark, comme l’évêque finlandais Paul Juusten ou Jacob Ulfeld 1 4 ,  

d’Elisabeth, comme Jérôme Bowes et Giles Fletcher, du pape, comme le 
Jésuite Antonio Possevino. 

Les marchands forment la seconde catégorie. Les premiers en date 
des marchands occidentaux à se rendre en Russie dès le quinzième siècle 
sont les Vénitiens Barbaro et Contarini, qui sont les premiers également 
à envisager l’établissement, à travers la Russie, d’une nouvelle route 
commerciale entre l’Orient et l’occident. Ce projet est repris au tournant 
du siècle par le Gênois Paolo Centurione mais, pendant un demi-siècle 
encore, les marchands occidentaux en Russie restent rares, exception 
faite de quelques Danois et surtout des Hollandais qui commencent à 
faire aux Hanséates une concurrence sérieuse au sein même de leur aire 
commerciale traditionnelle I h .  

12. Jean Bodin cite à la suite de sa Méthode de l’Histoire (1566) les ouvrages sur la 
Russie de Mathieu Miechowitza et Paul Jove (cf. supra, n. 3) ; un autre ouvrage bien connu 
des contemporains fut celui du Suédois Olaus Magnus, paru à Rome en 1555, Historia de 
gentibus seprentrionalibus, et publié en traduction française à Anvers (Histoire des Pays 
Septentrionaux) dès 1561 ; cet ouvrage faisait suite à un autre du même auteur: Ain kurze 
Auslegung und Verklerung der neuuen Mappen von den alten Goettenreich und anderen 
Nordlenden sampt mit den uunderlichen dingen in land und uasser darinnen begriffen biss 
her also klerlich nieintuuelt geschriben, O.O., 1539. 

13. Le baron Sigismund von Herberstein, auteur des Rerum Moscovitarum Commen- 
tari;, parus pour la première fois à Vienne en 1549, puis réédités et traduits à de 
nombreuses reprises, a fait l’objet de plusieurs études contemporaines ; citons, outre 
R. Delort, op. cil. (cf. supra, n. 2). R. Federmann, Popen und Bojaren. Herbersteins 
Mission im Kreml. Graz, 1963 ; R. Beazley, Herberstein’s Russia, Contemporary Review, 
170 (1946), p. 33-38 ; E. Donnert, Siegmund von Herberstein. Zur deutschen Russlandkunde 
des 16. Jahrhunderts. Wissenschaftliche Zeitschrift der.. . Universifat Jena, 7 (1957-1958), 
p. 77-80 ; G. Stockl, Siegmund Freiherr von Herberstein, Diplomat und Humanist, Ostdeut- 
sche Zeitschrift, München. 7 (1960). p. 69 sq. Herberstein est cité à plusieurs reprises par 
Jean Bodin dans La République. 

14. Cf. R. Dencker. Der finnlündische Bischof Paul Juusten und seine Mission in 
Russland, in ; Rossica Externa. Studien zum 15. bi.r 17. Jahrhundert. Festgabe für 
P .  Johansen zum 60. Gebursiag, Marburg, 1963, p. 37-57. Jacob Ulfeld. noble danois 
envoyé à Moscou en 1575, publia un récit de voyage paru seulement en 1608 à Francfort 
sous le titre : Jacob;, nobilis Dani Frederici I I  regis legati Hodoeporicon Ruthenicum, in quo 
de Moscoviticarum regione, moribus, religione. gubernatione et aula imperatoria quo potuit 
compendio et eleganter exsequitur. 

15. Cf. E .  Pommier, Les Italiens et la découverte de la Moscovie, Mélanges 
d’Archéologie et d’Histoire (Ecole Française de Rome), 65 (1953), p. 250-255. 

16. Les Hanséates s’en plaignent, naturellement. Cf. K .  Hohlbaum. Inventare hansis- 
cher Archive des XVI .  Jahrhunderts. Kolner Inventare. vol. I ,  Leipzig, 1896 p. 327 (14. 6. 
1540). A plusieurs reprises au cours du XVI‘ siècle, les villes livoniennes renouvellent 
l’interdiction faite aux Hollandais et autres non-Hanséates de séjourner plus de trois mois 



L A  RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 313 

Au cours des années 1550 interviennent deux nouveautés d’impor- 
tance capitale : la découverte par l’Anglais Chancellor, en 1553, d’une 
nouvelle voie d’accès vers la Russie par la Mer Blanche, et la prise, en 
1558, par les Russes du port de Narva, sur la Mer Baltique, dont Ivan le 
Terrible fait, à partir de 1559, l’emporium de l’Empire russe, lieu 
privilégié où les marchands occidentaux peuvent désormais entrer en 
contact direct avec les marchands russes sans être obligés de passer par 
l’intermédiaire des bourgeois des villes livoniennes de la Hanse. Ces 
deux dates marquent le début de la pénétration simultanée dans l’Empire 
Russe, par la Mer Blanche et  par Narva, des marchands anglais, 
hollandais, danois et suédois, bientôt suivis par les Italiens et les 
Français ”. 

La troisième catégorie des voyageurs occidentaux en Russie est celle 
des << spécialistes », imprimeurs, médecins, techniciens de toutes sortes, 
soldats aussi, attirés par les Tsars, ceci dès l’époque d’Ivan III IR. Leur 
nombre se multiple sous Ivan IV et Boris Godounov 19. 

Beaucoup de ces voyageurs ont publié des relations de voyage. Si 
l’on ne compte, pour la première moitié du siècle, qu’une dizaine 
environ de récits concernant la Russie, la période 1550-1599 en voit 
fleurir un minimum de 702”. La seconde moitié du seizième siècle est 
donc marquée par un accroissement soudain du nombre des témoignages 
sur la Russie transmis au monde occidental ; cet accroissement soudain 
s’explique aisément par la multiplication des voyages qui suit les deux 
dates de 1553 et 1558. 

dans les villes livoniennes, d‘y passer l’hiver, de se rendre en Russie et d‘apprendre la 
langue russe. Cf. G .  Wentz. K. Friedland, Hanserezesse IV (1531-1560), Weimar, 1941- 
1970, vol. I, p. 129. II semble que des marchands haut-allemands aient également pénétré 
en Russie en passant par la Pologne pendant la première moitié du XVI’ siècle; cf. 
K .  Hohlbaum, op. cir., Kolner Inveniare, I ,  p. 322 (7. 6. 1540). 

17. Cf. A.  Attman, The Russian and Polish markets in iniernaiional trade, 1500-1650. 
Goteborg, 1973 ; A. Attman, The struggle for Baltic markets. Powers in conflict, 1.5.58-1618, 
Goteborg, 1979; T.S. Willan. Trade between England and Russia in the second half of the 
16th century, The English Historical Review, 68 (1948). p. 307-321 ; P. Jeannin, L’économie 
française au milieu du X V r  siècle et le marché russe, Annales E.S.C.. 1954, p. 23-43. 

18. Cf. N. Angermann, Bartholomaus Gothan in Novgorod, Zeitschrift des Vereins für 
Lübeckische Geschichte und Altertumskunde, 45 (1965), p. 141-148 ; N. Angermann. 
N. Bulow. ein lübecker Arzt und Theologe in Novgorod und Moskau, Zeitschrift des Vereins 
für Lübeckische Geschichte und Altertumskunde, 46 (1966). p. 88-90; G .  von Hansen, Dr. 
Nicolaii Bulow, 40 Jahre in Russland, Baltische Monatsschrift, 39 (1892). p. 60-63 ; 
N. Angermann, Neues über Nicolaus Bulow und sein Wirken im Moskauer Russland, 
Jahrbücher für Geschichte Osteuropas, N.F., 17 (1969). p. 408-419 ; N. Angermann, 
Deutsche Künstler im alien Russland, Kirche im Osten, Studien zur osteuropaischen 
Kirchengeschichte und Kirchenkunde, 20 ( 1977). p. 72-90 ; N. Angermann. Livlandisch- 
russische Kulturbeziehungen vor Peter dem Grossen, in ; Russland-Deutschland-Amerika. 
Festschrift für F.T. Epstein. hg. von A. Fischer, G .  Moltmann. K. Schwabe. Wiesbaden, 

19. Bon nombre d’Anglais partirent ainsi en Russie. Cf. K.H. Ruffmann, op. rit., 
p. 37-43. Parmi les aventuriers entrés au service des tsars, i l  faut citer en particulier 
l’Allemand Heinrich von Staden (cf. infra, n. 49) et le Français Jacques Margeret (cf. 
supra, n. 5). 

20. Chiffres tirés du répertoire (incomplet) de F. von Adelung, Kritisch-literarische 
Übersicht der Reisenden in Russland, bis 1700, dessen Berichte bekannt sind, St 
Petersburg-Leipzig, 1846. 2 vol. 

1978, p. 10-23. 



314 M.-L. PELUS 

Rarement cependant ces relations de voyage atteignent à l’analyse. 
Deux exceptions notables méritent d’être citées : la << Moscovia >> de 
Possevino et le c< Russe Commonwealth >> de Fletcher 2 1 .  Le plus souvent, 
les récits, quand ils ne sont pas de simples itinéraires22, se bornent à une 
description des choses vues, et  ne craignent pas de rapporter comme 
véridiques des faits plus ou moins fantaisistes, connus seulement par 
ouï-dire. 

II faut insister sur le fait que tous ces récits, dont l’essentiel est 
réutilisé par les cosmographes et  compilateurs de tout poil, s’apparentent 
à la littérature des «Grandes Découvertes», du fait même que les 
voyages des Occidentaux en Russie au XVI“ siècle furent de véritables 
voyages de découverte et d’exploration : Chancellor découvrit la Russie 
par hasard, tout comme Christophe Colomb découvrit l’Amérique, en 
cherchant une route vers l’Extrême-Orient. Les voyages suivants, qui 
menèrent certains, comme Jenkinson, jusqu’à la Caspienne, et  même les 
voyages entrepris à partir de la Baltique - dans la mesure où ils 
s’écartent des routes traditionnelles des Hanséates qui ne dépassaient pas 
Pskov et Novgorod - s’apparentent eux aussi aux voyages d’exploration 
dans les autres continents. Cette parenté est d’ailleurs soulignée par 
Belleforest en 1575 : 

Ceux qui considéreront les grands déserts qui sont ès pays moscovites, 
et I’estendue des provinces qui vont jusqu’aux Monts Riphées, non touchées 
encore d’aucun, je pense qu’ils conjectureront l’espace presque infini de 
l’Europe vers le Nord ... non moins impossible à descouvrir qu’a esté de 
notre temps ce reste d’Afrique, que jamais les Anciens n’avoyent pu ni scu 
visiter 23. 

Les lecteurs des cosmographies et  compilations sont, au même 
moment, touchés par une autre forme de littérature, très en vogue au 
seizième siècle, et qui représente, à côté des récits de voyage, une 
seconde source capitale d’information sur la Russie: la masse des 
pamphlets anti-russes, rédigés pour l’essentiel dans les villes livoniennes 
(Riga, Reval, Dorpat, Pernau) au moment de l’invasion de la Livonie 
par les armées d’Ivan le Terrible, en 1558 et au cours des années 

21. Antonio Possevino, Moscovia seu de rebus moscoviticis, Wilna, 1586; cet ouvrage 
fut de nouveau publié à Anvers l’année suivante sous le titre: Moscovia. Ejusdem 
novissima descriptio. Sur la mission de Possevin en Russie, on peut consulter S. Poltin. Une 
tentative d’union au XVF siècle. La mission religieuse du père Antoine Possevin S. J .  en 
Moscovie (1581-1582). Rome, 1957 (Orientalia Christiana Analecta, 150) ; W. Delius, 
Antonio Possevino S.J. und Ivan Croznyj. Ein Beitrag zur Ceschichte der kirchlichen Union 
und der Gegenreforrnation des 16. Jahrhunderts, Stuttgart, 1962 (Kirche im Osten, Beiheft 
3 ) ;  Giles Fletcher, Of the Russe Common Wealth, or Maner of Governmeni by rhe Russe 
Emperour (commonly called the Emperour of Moskovia) with the manners and fashions of 
the people of that Countrey, London, 1591 ; réimpr. par E.A.  Bond, Russia at the close of 
the sixteenth century, Works issued by the Hakluyt Society, 20, London, 1856, p. 1-152. 

22. C’est le cas par exemple de la relation de Jean Sauvage: L. Lacour, Mémoire du 
voyage fait en 1586 en Russie par Jehan Sauvage, in ; Le trésor des pièces rares et inédites, 
Paris, 1855. 

23. F. de Belleforest, La cosmographie universelle, Paris, 1575, p. 82. 



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 315 

suivantes 24. Ces écrits polémiques pénètrent, non seulement dans 
l’Empire, mais aussi dans les autres pays, puisque Jean Bodin y fait une 
allusion très claire dans sa << République N 2 5 .  Ces pamphlets étaient 
propres à frapper l’opinion par le caractère <<sensationnel P des faits 
rapportés, en l’occurrence les atrocités perpétrées par les armées russes 
en Livonie, et ils ont très largement contribué à accentuer le caractère 
négatif, pessimiste de la vision du monde russe, caractère que l’on trouve 
déjà, quoique avec plus de modération, dans les récits de voyages. 

C’est donc sur les aspects d’une vision pour l’essentiel négative du 
monde russe qu’il nous faut nous pencher maintenant, tout en essayant 
de voir si le monde russe est, dans ces conditions, perçu ou non comme 
européen. 

Encore convient-il, auparavant, de déterminer à quel degré de 
connaissance de la géographie russe ont pu parvenir les Européens du 
seizième siècle. 

Notons d’abord que, malgré des progrès certains, répercutés dans la 
cartographie, cette connaissance demeure très insuffisante à la fin du 

24. K. Hohlbaum, Zeiiungen über Livland im 16. Jahrhunderi (1558 bis 1578). 
Beitrage zur Kunde Est- Liv- und Kurlands, I I ,  1874, p. 115-146; E. Weller, Die ersien 
deuischen Zeiiungen (1505-1599), Bibliothek des Literarischen Vereins in Stuttgart CXI, 
Tübingen, 1872. Nr. 246. 247, 263, 265. On trouve un premier exemple de ces pamphlets 
anti-russes dans la <( Schonne Hystorie >> de 1508. Cf. F. Benninghoven, Russland im Spiegel 
der livlandischen Schonnen Hysiorie von 1508, in : Rossica Exrerna, Festgabe für 
P. Johansen, Marburg, 1963, p. 11-35. Dans la même veine que les pamphlets, on peut 
citer quelques ouvrages plus importants, émanant eux aussi de l’Europe orientale impliquée 
dans la guerre de Livonie, comme celui de Georg vom Hoff, Erschreckliche, greuliche und 
unerhorte Tyranney Iwan Wasilowitz, jtzo regierenden Grossfirsten in Muîcow, Naumburg, 1582 ; 
celui de  Paul Oderborn, Johannis Basilidis magni Moschoviae vita, paru à Wittenberg en 
1585, bientôt traduit e t  publié à Gorlitz sous le titre Wunderbare, erschreckliche, unerhorre 
Geschichte.. . des nechst gewesenen Grossfursten in der Moschkaw Joan Basilidfi Leben; 
celui de Reinholt Heydenstein. De bello Moscovirico. publié d’abord à Cracovie en 1581, 
puis à Gorlitz en 1590 sous le titre suivant: Wlihrhaffie, gründliche und eigendiliche 
Beschreibung des Krieges, welchen Stefan Baiori.. . wider den Grossfürsien., , geführer. On 
peut confronter tous ces écrits polémiques à d‘autres témoignages, moins fortement 
marqués par l’esprit partisan. entre autres : Franz Nyenstede (ou Nyenstadt), Livlandische 
Chronik, nebsr dessen Handbuch, hrsg. von G .  Tielemann, Monumenta Livoniae Antiquae 
II. Riga, 1839 ; J. Renner, Lidandische Hisiorien 1556-1561, hrsg. von P. Karstedt, Lübeck, 
1953; B.  Rüssow, Livlündische Chronik (Chronica der Provinrz Lyfflandi beih in da! negesre 
1583 jar), éd. E. Pabst. Reval, 1845; A .  Bergengrün (Bearb.). Die Aufzeichnungen des 
rigaschen Rarhssekretars Johann Schmiedi zu den Jahren 1558-1562. Leipzig, 1892. On 
trouverait sur la guerre de Livonie de nombreuses mentions éparses dans les grands recueils 
de sources livoniennes : F. Bienemann. Briefe und Urkunden zur Geschichte Livlands in den 
Jahren 1558-1562, 5 Bde, Riga, 1865-1876 ; F.K. Gadebusch, Livlandische Jahrbücher, 4 
Bde, Riga, 1780-1783: J .  Reekmann, Diarium der Stadi Riga von Anno I574 bis 1600, 
Archiv für die Geschichte Liv- Est- und Curlands. hrsg. von F.G. von Bunge. Reval, 
1842-1861 ; C. Schirren. Quellen zur Geschichre des Unierganges livlandischer Selbsian- 
digkeif, 1558-1561. 5 Bde. Archiv für die Geschichte Liv- Est- und Curlands, Neue Folge, 
Reval, 1861- 1880. 

25. J. Bodin cite les atrocités commises par divers potentats d’Europe orientale, au 
nombre desquels figure le Comte Dracula, «qui  me fait penser que les cruautés du roi de 
Moschovie, publiées et imprimées, sont vraisemblables >> ( L a  République. livre V, Paris, 
1583, rééd. photogr. Aalon, Scientia, 1961. p. 679). 



316 M.-L. PELUS 

seizième siècle 26. Les confins septentrionaux de la Russie, au Nord-Est 
d’Arkhangelsk, ainsi que la Sibérie, demeurent des régions à peu près 
inconnues, dont les Occidentaux ne parlent que par ouï-dire. II en va de 
même, a fortiori, des confins mythiques entre Chine et Sibérie2’. Même 
sur la Russie d’Europe, pourtant mieux connue, beaucoup continuent à 
ticrire des choses aberrantes du point de vue géographique ZR. 

II faut, d’autre part, souligner le caractère encore très vague de la 
nomenclature géographique, particulièrement en ce qui concerne l’emploi 
des termes-clés de cc Russie D et de N Moscovie D 29. <( Russie H désigne ainsi 
tantôt l’ensemble des terres russes, tantôt l’Empire du Tsar, tantôt 
seulement l’Ukraine occidentale, soumise alors au roi de Pologne. Dans 
ce dernier cas, «Russie» s’oppose à «Moscovie», et c’est même, 
semble-t-il, l’emploi le plus fréquent du terme au seizième siècle. Nous 
n’entrerons pas dans les détails en essayant de préciser à quoi renvoient 
les différents qualificatifs accolés habituellement au mot << Russie B 
(Russie Blanche, Rouge, Noire). Des problèmes analogues se posent à 
propos du terme N Moscovie >> qui renvoie tantôt à l’ensemble des 
territoires soumis au Tsar, tantôt à la seule région de Moscou. Quand, 
enfin, on saura que différentes acceptions du même terme peuvent 
voisiner sans plus de précision chez les mêmes auteurs, y compris les 
lplus sérieux, on pourra conclure qu’au fond la plupart des hommes du 
seizième siècle ne savaient pas très exactement de quoi ils parlaient 
quand ils évoquaient la Russie ou la Moscovie. Certains auteurs, comme 
’ïhevet ou Margeret, manifestent cependant le souci très net d’établir 
lune nomenclature géographique précise. Nous continuerons, pour notre 
part, à employer le mot Russie dans son sens actuel, désignant les terres 
]russes d’Union Soviétique, qui coïncident grosso modo, à quelques 

26. Sur les progrès accomplis dans la représentation cartographique de la Russie au 
XVI‘ siècle, cf. H. Michow, Das erste Jahrhundert russischer Kartographie 1525-1631, und 
die Originalkarte des Anton Wied von 1542, Mitteilungen der geographischen Gesellschaft in 
Hamburg, 21 (1906), p. 1-59 ; Weitere Beitrüge zur ülteren Kartographie Russlands, 
Mitteilungen der geographischen Gesellschaft in Hamburg, 22 (1907). p. 125 sq. ; Die 
üftesten Karten von Russland, ein Beitrag ZUT historischen Geographie, Hamburg, 1884 ; Das 
Bekanntwerden Russlands in vor-Herbersteinscher Zeit, ein Kampf zwischen Autoritüt und 
Wahrheit, in:  Verhandlungen des Geographentages V, Hamburg, 1885, p. 119 sq. Cf. 
également U. Mende. Westeuropüische Bildzeugnisse zu Russland und Polen bis 1700, Ein 
Beitrag zur historischen Bildkunde, Bamberg, 1968, p. 75-92 ; K.H. Ruffmann, op.  cit., 

27. Les meilleurs auteurs en restent à l’idée d’une frontière marquée par le fleuve 
« O b i »  qui prendrait sa source dans le légendaire Lac << Kitaï». En fait, ce fameux lac 
pourrait bien correspondre à l’un des lacs traversés par l’Ob et l’Irtych, ou même au 
Baïkal, proche de la Chine, et relié à l’Océan Glacial par le système Iénisseï-Toungouska- 
Angara. De même les légendaires Monts Riphées ou Hyperboréens sont en générai placés 
à peu près à l’emplacement de l’Oural. 

28. C’est ainsi que dans Le recueil des pais selon leur situation, avec les mœurs, loix 
et cérimonies d’iceux (1558). p. 317-319, 334-335, J .  Boemus fait apparaître deux fois la ville 
de Moscou, une première fois, sous le nom de «Moscovie», comme capitale de la 
Ruthénie-Podolie, une deuxième fois, sous le nom de nMoscva». comme capitale de la 
Moscovie ! 

29. Tout le développement qui suit est emprunté à K. Uhryn, La notion de «Russie» 
dans la cartographie occidentale du début du XVF siècle à la f in du XVIIF siècle, 
Paris-Munich. 1975. 

p. 56-66. 



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 317 

exceptions près (Ruthénie, Podolie), avec les terres russes soumises au 
Tsar au seizième siècle. 

En ce qui concerne l’appartenance de la Russie à l’Europe ou à 
l’Asie, tous les auteurs à peu près sérieux du seizième siècle ont noté la 
situation marginale de la Russie, à cheval sur deux continents. 

A cette époque, on considère, en effet, suivant l’usage des Anciens, 
que la limite entre l’Europe et l’Asie suit le cours du fleuve Tanaïs (le 
Don), puis forme une ligne joignant la source du Don à l’embouchure de 
la Dvina du Nord, si bien que Moscou se trouve à peu près sur la 
frontière entre les deux continents 3(1. 

Malgré la reconnaissance formelle de cette double appartenance, la 
Russie est généralement perçue comme plus asiatique qu’européenne, et 
à cela, les preuves abondent : c’est ainsi que, dans l’Atlas d’ortelius, la 
carte de Jenkinson est ornée d’une représentation du tsar siégeant sous 
une yourte de type tartare3’, que la Russie est souvent oubliée - chez 
les auteurs secondaires - dans la liste des pays d’Europe32, alors qu’elle 
figure parfois dans celle des pays d’Asie”. 

La Russie est donc ressentie par les Européens comme un monde 
totalement étranger, pour des raisons très variées, qui sont tout à la fois 
naturelles et humaines 34. 

Les conditions naturelles rencontrées en Russie contrastent en effet 
très fortement avec l’image que tous les écrits du seizième siècle donnent 
de l’Europe. Celle-ci est toujours louée pour sa fertilité, pour la douceur 
de son climat tempéré, l’abondance de sa production agricole, le nombre 
réduit des bêtes sauvages et dangereuses. L’Europe est donc présentée 
comme habitable dans sa quasi totalité, à deux exceptions près : les 
sommets des Alpes (encore que certains auteurs s’émerveillent du fort 
peuplement des montagnes européennes) et les régions septentrionales 
voisines du Tanaïs et de la Mer Glaciale, c’est-à-dire justement la 
Russie”. Cette dernière est le domaine de la «forêt hercynienne», à 

30. A.  Thevet donne même le tracé précis de cette ligne qui, des sources du Don, 
rejoint Pereiaslavl, Souzdal, Totma, Brouzensko, Oustioug, Streltze, puis suit le cours de la 
Dvina du Nord jusqu’à Kholmogory et Saint-Nicolas (Cosmographie universelle, 1575, carte 
de l’Europe située en tête du t. II). 

31. A. Ortelius, Théâtre de l’Univers, 1587, p. 91 v“. 
32. Ainsi, G .  Chappuys, dans L’estat, description et gouvernement des Royaumes et 

Républiques du monde, tant anciennes que modernes (1585), parle de divers pays d’Europe, 
des Turcs, de la Perse, des Hébreux, et même du Royaume d’Utopie. mais ne dit rien sur 
la <( Russie moschique », à laquelle il ne fait qu’une seule allusion, pour la distinguer de la 
Ruthénie polonaise (Russie «royale») (p. 24 v”, 25, 25 v”). 

33. J. Signot, dans La division du monde (Paris, 1539), ne cite pas la Russie parmi 
les pays européens; par contre, il situe en Asie un pays appelé «Ruthie, Russie ou 
Rassie >>, <<que aulcuns veulent dire le pays de Rhodes D, et qu’il assimile plus loin avec la 
«Galathie» (f” Xiii). 

34. Pour tout le développement qui va suivre, cf. T.J.G. Locher, Dus abendlündkche 
Russlandbild seit dem 16. Jahrhundert, Wiesbaden, 1965 (Institut für Europaische Geschich- 
te, Mainzer Vortrage, 40). 

35. F. de Belleforest, La Cosmographie Universelle, Paris, 1575, p. 82; J .  Strumpff, 
Gemeyner loblicher Eydgenossenschaft Stetten, Landen und Volckern Chronick wirdiger 
rheaten Beschreybung ..., Zürych, 1548, p. 8 :  «Europa ist allenthalb lieblich und von 
rnenschen bewonet, ausgenommen an wenig orten.. . gegen Mitternacht bey den Moscobiten 
und Lituaniern, ist es von überiger kelte etwas rauch, und von vile der wasseren nit 
allezeyt wandelbar ... Auch ist es in den hohen Alpgebirgen etwas schwerer ze wonen ... ». 



318 M.-L. PELUS 

peine défrichée, remplie de bandits et de «bêtes farouches)), ours, 
<<loups effroyables de leur noire et hideuse couleur N 3h,  cc bien plus 
effrayants que chez nous >> 37 ; les voyageurs n’y pénètrent pas sans être 
saisis de crainte38. Moins terrifiants que les loups, les rennes, les élans, 
les bisons et les aurochs sont toujours cités, voire  représenté^^^, à titre 
die curiosités. 

Tous les Occidentaux sont frappés par la rudesse du climat : le froid 
excessif en hiver, la chaleur torride de l’été, les inondations qui rendent 
le sol impraticable une bonne partie de l’année. Les auteurs répètent 
iinlassablement les mêmes anecdotes d’hommes morts de froid, de la 
salive qui gèle avant d’arriver au sol, etc. 

Le contraste entre la Russie et l’Europe n’est pas moins net du 
point de vue des institutions, de la civilisation et des mœurs, qualifiées 
de façon quasi unanime de (( barbares» : ce terme, remis à la mode par 
l’humanisme, revient à tout propos, toujours pour souligner I’« étrange D 
au sens fort, c’est-à-dire le non-européen 40. 

Ce qui intéresse le plus les Européens dans la civilisation russe est 
sans conteste la religion. 

A ce propos, il faut écarter d’emblée la littérature polémique 
d’origine livonienne, où le Russe est traité continuellement, pour des 
raisons politiques évidentes, d’ennemi héréditaire de la Chrétienté, de 
païen, de fléau de Dieu, à l’égal du Turc ou du Tartare. 

Dans le reste des écrits sur la Russie cependant, les Russes se 
voient fréquemment refuser l’épithète de cc chrétiens », et même appliquer 
celle de << païens », d’abord à cause des différences doctrinales, complai- 
samment soulignées tant par les Protestants que par les Catholiques. 

Ces différences ne sont pourtant pas ce qui choque le plus les 
Occidentaux : ceux-ci s’étonnent bien davantage de la vie peu exemplaire 
des popes, de la liturgie orthodoxe avec ses prosternations et ses 
interminables litanies, du culte des icônes, pratique idolâtre aux yeux des 
]Protestants, et surtout de la très grande ignorance du clergé et des 
Iîdèles, violemment critiquée par les Catholiques comme par les Protes- 
tants. 

36. G.  Mercator, L’Atlas, ou Méditations cosmographiques de la fabrique de ce 
(monde et figure d’iceluy, Amsterdam, 1609, p. 95. 

37. aDiss land ... hat über die massen grosse Wœlff, Schwartz von farw, vil 
,geüwlicher dan bey uns. (J. Strumpff, op.  cil .) .  

38. Cf. la relation de voyage du jésuite Campana, compagnon de Possevin: A.M. 
Ammann. Ein russischer Reisebericht aus dem Jahre 1581, Ostkirchliche Studien, 10 (1961), 

39. Cf. U. Mende, op. cil . ,  p. 64-67, ainsi que les planches reproduites dans l’édition 
française de Herberstein (R. Delort. op. ci l . ) .  

40. Le contact avec l’Europe occidentale a le don de  rendre les Russes moins 
barbares: c’est ainsi que l’ambassadeur de Basile III. Dimitri Guerassimov, a ,  dit-on, perdu 
un peu de ses manières barbares lors de son séjour à la cour pontificale (Moscowitische 
Chronica, FrankfurtIMain, 1576, f‘ 1 v”, dédicace rédigée par l’éditeur, Sigmund Feyera- 
bendt), et que l’on considère les gens de Novgorod, à cause de leurs contacts traditionnels 
avec l’Occident, comme <<le peuple le plus honnête et courtois de Moscovie», mais «par  
fréquentation avec les Moscovites, ils commencent à vestir la nature farouche de ceux qui 
leur commettent s (A. Thevet, Cosmographie moscovite, éd. Galitzine, Paris, 1858, p. 39). 

p. 169-170. 



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 319 

En liaison avec ce thème apparaissent les leitmotive communs de 
l’absence, en Russie, d’écoles et d’académies, de l’ignorance générale des 
langues anciennes comme des autres langues européennes 4 1 .  

Un autre aspect, très généralement souligné, de la barbarie russe, 
réside dans la civilisation matérielle. A la différence des Samoyèdes, que 
l’on croit cannibales42, des Lapons, des Mordves et autres peuples du 
Nord qui, non contents d’être idolâtres, se vêtent de peaux de bêtes, 
vivent dans des huttes ou des cavernes et ignorent la monnaie, les 
Russes ne sont pas des sauvages43. 

Leur civilisation matérielle n’en paraît pas moins étrange et barbare 
aux Occidentaux, plus asiatique qu’européenne en tout cas : Thevet peut 
dire ainsi que le bonnet de fourrure cc sent son tartare >> M.  

Mais c’est surtout dans l’ignorance des techniques dont les Occiden- 
taux sont si fiers que réside la barbarie des Russes. Ces derniers ignorent 
d’abord l’architecture. Les seules constructions dignes d’intérêt qu’ils 
possèdent sont l’œuvre d’Italiens et, malgré quelques témoignages 
d’admiration pour l’habileté des charpentiers russes 45, on ne trouve en 
général que mépris pour ces <c barbares >> incapables de bâtir en pierre 46. 

Autre signe infaillible de barbarie pour les Occidentaux: la rareté 
des imprimeries, signalée par tous les auteurs, et qui explique d’ailleurs 
en grande partie l’ignorance générale. 

Dans le domaine militaire, par contre, les Russes, dotés d’un 
armement moderne et ,  en particulier, d’une forte artillerie, bien loin 
d’être taxés d’infériorité, sont, au contraire, crédités d’une force très 
supérieure à la réalité4’, à tel point que l’on en vient à redouter une 
invasion russe dans le Saint-Empire, qui ferait pendant à l’invasion 
turque en Hongrie: 

Ce seigneur (le Tsar) est terriblement puissant, et que ja est-il prest 
d’envahyr l’Allemagne. sur laquelle i l  a desia usurpé une bonne partie de la 
Livonie ... Mais c’est trop parlé des Moscovites ou Russiens ... il nous faut 
seulement prier la miséricorde de nostre Dieu que nous autres Allemands et 

41. A propos de la façon dont les Occidentaux ont perçu la religion russe et 
l’ignorance générale du peuple russe, cf. T.J.G. Locher, op. rit., p. 14-18; K.H. Ruffmann. 
op. cil., p. 123-135. 

42. «Samoyède>, signifie en russe: qui se mange soi-même. 
43. Ainsi, A. Thevet (Cosmographie moscovite, p. 164), tout en soulignant la cruauté 

des Russes, précise qu’ils ne sont pas anthropophages; il a évoqué auparavant les Mordves, 
qualifiés expressément de  <<Sauvages >> (Cosmographie moscovite. p. 25) ; Paul Jove. quant à 
lui. n’hésite pas à comparer les sauvages du Nord à des singes (Moscowitische Chronica, 
op. C i l . ,  P’ 5 v”). 

44. A. Thevet, Cosmographie moscovite, p. 122. 
45. En particulier dans le récit de Jehan Sauvage (op. rit., éd. L. Lacour, p. 11-12): 

«e t  n’y a maître maçon qui puisse faire encore guère plus admirable qu’ils font a .  Cette 
admiration, qui va au fort d’Arkhangelsk, se retrouve, exprimée dans des termes très 
semblables, toujours à propos d’Arkhangelsk, chez A. Thevet, dans sa Description de 
plusieurs isles, P’ 2 Y“. B.N.. MS, Fonds Français, n” 17174. 

46. A.  Thevet, Cosmographie moscovite, p. 18-19; i l  reconnaît tout de même que les 
Russes depuis quelque temps se sont mis à construire en briques « le  moins grossement 
qu’il leur est possible ». 

47. Un des pamphlets livoniens attribue au tsar jusqu’à 700 O00 hommes d’armes 
( K .  Hohlbaum, Zeitungen ..., pamphlet n” I I ) ;  cf. K.H. Ruffmann, op. rit., p. 102-104. 



320 M.-L. PELUS 

nos voisins ... ne soyons quelquefois subjuguez par eux, lesquelz par après 
nous tyranniseront si fort que nous voudrions plutôt estre mortz, soit que ce 
fussent les Turcs, ou les Tartares, ou bien les Moscovites qui nous feissent 
tel cas4R. 

Cette phrase du compilateur allemand Surius est très révélatrice de 
ce que redoutent les Occidentaux de l’expansionnisme russe : outre les 
ravages et les massacres, c’est encore bien plus le despotisme arbitraire 
et cruel du régime tsariste. 

Les voyageurs occidentaux, pourtant, étaient dans l’ensemble assez 
mal placés pour parler des institutions russes, la plupart n’ayant pas 
séjourné longtemps dans le pays, et connaissant mal ou pas du tout la 
langue russe. Certains, cependant, tels Fletcher ou Possevino, ont 
cherché à se documenter du mieux qu’ils ont pu. Quelques-uns même 
ont pu véritablement observer les choses de très près, comme I’aventu- 
rier allemand Heinrich von Staden, qui fut de 1564 à 1573 au service 
d’Ivan le Terrible comme opritchnik, et séjourna encore quelque temps 
en Russie après 1573j9. Ce dernier apporte sur I’Etat russe des précisions 
que l’on ne trouve pas ailleurs; la vision d’ensemble transmise par ce 
tableau n’est cependant pas moins négative que celle des auteurs moins 
au fait de la réalité russes”. Sans entrer dans le détail des institutions, il 
rious suffira de dire que, en dehors de quelques remarques favorables, sur 
le fonctionnement de la justice en particulier, tous les écrits présentent le 
régime comme une tyrannie barbare, analogue au despotisme turc, et 
même pire, si l’on en croit les pamphlets livonienssl. Ce ne sont 
d’ailleurs pas seulement les excès d’Ivan le Terrible qui sont vilipendés. 
Ilès l’époque de Basile III, Herberstein est ébahi du pouvoir absolu du 
Tsar sur ses sujets, qui se déclarent ses esclaves5*, et Surius, parlant de 
Id tyrannie exercée par Basile III à l’encontre de ses ambassadeurs, de 
son clergé et  de son peuple, écrit 

qu’il faisait à son plaisir de leur vie et de leurs biens, sans que 
personne lui résistât, voire même se persuadoyent-ils qu’il n’avait aultre 
volonté que celle de Dieu ... de sorte que par si grande cruauté cette nation 
se rendoit farouche et sauvage, combien que on ne sçaurait bonnement dire 
si c’est la cruauté de ce peuple barbare qui mérite une telle tyrannie, ou si 
le peuple est faict si cruel pour être ainsi tyrannizé 53. 

48. L. Surius, Histoire ou Commentaire des choses mémorables avenues depuis 70 ans 
en ça par toutes les parties du monde, trad. française, Paris, 1571, p. 21-22. 

49. Heinrich von Staden, Aufzeichnungen über den Moskauer Staat, hrsg. und komm. 
von F. Epstein, Abhandlungen aus dem Gebiet der Auslandkunde, Bd. 34, Hamburg, 1930, 
2‘ éd. 1964, p. 19 sq., 22 sq. 

50. H. von Staden, op.  cit., p. 156: «Dann E.  Ro .  Kai. Mat. sehen aus diesem 
schreiben, was in groser not itzunder Reusland stehet. Der grosfürschte hat so grausam und 
erschrecklich tirannisiret, dass ihme weder geistlich noch weltlich günstigk ist ». 

51. K.H. Hohlbaum. Zeitungen ..., p. 138: «die grewliche über türckische ja wol 
teuffeliche tyranney des grausamen Moscovittischen feindes ... ». 

52. Sur la façon dont les Occidentaux perçoivent le régime politique russe, cf. T.J.G. 
L.ocher, op. cit., p. 8-13, et K.H. Ruffmann. op. cil., p. 78-92. 

53. L. Surius. op.  cit., p .  17-18. 



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 321 

Cette citation introduit le fond véritable du problème, à savoir la 
façon dont est perçue la nature même de l’homme russe”. 

Le portrait moral de ce dernier est en effet peu flatteur chez la 
plupart des auteurs; même si on lui reconnaît certaines qualités, comme 
l’endurance au froid e t  à la faim, la ténacité pendant les guerres de 
siège55, le sens de l’hospitalité, on blâme en général, outre son 
ignorance, sa grossièreté, sa brutalité, son peu de respect pour la vie 
humaine, sa lâcheté sur le champ de bataille. Le Russe est paresseux, 
ivrogne, débauché, sodomite et, par-dessus tout, i l  est fourbe. Bref, il a 
bien mérité la misère dans laquelle il vit et ,  comme plus d’un le laisse à 
entendre, s’il est opprimé par le seigneur et par le Tsar, c’est à cause de 
sa servilité naturelle : le Russe est doté d’une <c nature d’esclave B 56. 

Quant à la femme russe, dont on vante parfois la beauté et  dont on 
plaint généralement le sort, elle ne bénéficie guère d’un portrait moral 
plus favorable. 

II reste maintenant à expliquer le pourquoi d’une vision globale 
aussi négative. 

On peut, certes, en rendre les Russes en partie responsables. Les 
ambassadeurs étrangers, tout comme les marchands, étaient en effet 
étroitement surveillés, on peut même dire assignés à résidence dans des 
maisons bien gardées, d’où ils ne sortaient que sous bonne escorte, si 
bien qu’il leur était difficile de nouer des contacts avec la population et 
de voir véritablement le pays et les gens. A l’époque d’Ivan IV, cette 
résidence surveillée était, de plus, fréquemment aggravée de nombreuses 
vexations, à tel point que certains ambassadeurs ont été traités comme 
de véritables prisonniers5’. D’autre part, il est bien certain que les 
atrocités commises par les armées russes en Livonie, et en Russie même 
par l’opritchnina, n’ont pas contribué à améliorer l’image de marque du 
régime et des habitants de la Moscovie ! 

Comme on l’a vu pourtant, cette image est déjà mauvaise dans la 
première moitié du siècle; d’autre part, elle n’est pas meilleure chez 
ceux qui connaissent bien la Russie, comme Heinrich von Staden ou 
Jacques Margeret. 

Les Hanséates, qui pourtant fréquentent régulièrement la Russie 
depuis quatre siècles, ne semblent pas porter un jugement plus favorable, 
bien qu’ils aient, en fait, fort peu écrit sur la Russie et sur les Russes en 
dehors des remarques courantes concernant les marchandises, les prix, les 
conditions du commerce en général. On peut citer, à cause de la rareté 
d’une opinion exprimée de façon aussi directe, le passage en latin qui 
figure à la suite du rapport bas-allemand de l’ambassade hanséatique à 
Moscou en 1603: 

54. Cf. T.J.G. Locher, up. cir., p. 19-21; K.H. Ruffmann, op. cit., p. 135-144. 
55. Cf. B. Rüssow, up. ci i . ,  p. 199-20:  la ténacité des Russes dans les sièges tient à 

différentes raisons, «erstlich, dass er ein arbeitsam Volk ist und in der Noth zu allerlei 
gefahrlicher und schwerer Arbeit Tag und Nacht unverdrossen ... ». 

(supra, n. 14). 

56. K.H. Ruffmann, op. cii., p. 137. 
57. Ce fut en particulier le sort du malheureux Paul Juusten, cf. R. Dencker, up. cir. 



3 22 M.-L. PELUS 

Russi sunt suspicaces, infideles, fallaces, proditores egregii. Voluntas 
principis dei voluntas est. Princeps est cubicularius dei. Nicolaum vocant 
deurn tutelarem. Russi sunt religiosi. Singulis diebus ordinarias suas preces 
absolvunt. Rutheni sunt servi et mancipia. Imagines crucis COHO gestant. 
Russi bibuli et proni ad libidinem. Pulcher sexus mulieris. Libidinosae 
mulieres. Miserrima conditio muiierum ; perpetuo fere conclusae tenentur SR. 

Cette image, qui ne diffère en rien de celle qu’ont pu donner, par 
exemple, les voyageurs anglais, se retrouve à travers les phrases-types 
fournies au début du dix-septième siècle par le Lubeckois Tonnies Fonne 
dans son manuel de conversation russe à l’usage des marchands de la 
Hanse s9. 

Puisque même d’assez bons connaisseurs des réalités russes ne 
jettent pas sur celles-ci un regard favorable, il faut donc accuser 
l’ensemble des Occidentaux d’incompréhension. 

Reste à savoir à quoi est due celle-ci. Sans doute faut-il en chercher 
Iii raison d’abord dans le système de références des Occidentaux, 
rléférences auxquelles ceux-ci confrontaient ce qu’ils découvraient en 
h4oscovie. 

Ces références sont, pour une large part, nationales: c’est aux 
institutions et aux coutumes de leurs pays que nos voyageurs comparent 
le régime politique russe, ou encore les mœurs culinaires du peuple 
russe. La comparaison tourne toujours à l’avantage de l’occident : les 
Anglais sont fiers de leur pays et de leur civilisationM’, les Allemands 
s’estiment heureux d’être sujets du Saint-Empire et, autant que faire se 
peut, ils essaient de rester fidèles à leur mode de vie, même en Russie. 
C’est ainsi que Tonnies Fonne recommande à ses lecteurs d’exiger dans 
les auberges une nourriture <c à l’allemande w h l .  

II semble cependant qu’au-delà du nationalisme évident des auteurs 
se profile la conscience d’une civilisation européenne dont serait exclue la 
Russie. 

Cette Europe qui sert de référence est bien sûr toujours, comme au 
h4oyen Age, une Europe chrétienne, ce qui explique que les Russes 
sloient souvent assimilés aux infidèles, voire qualifiés de païens. Ce critère 
est cependant loin d’être incontestable, puisque nombre d’auteurs 
rlendent justice à la foi véritablement chrétienne du peuple russe, et que, 
d’autre part, à la suite de la Réforme, les Européens de tous les bords 
distribuent généreusement les épithètes de c< fléau de Dieu », cc païens », 
etc. à leurs adversaires religieux aussi bien qu’aux Russes. 

Plus qu’à l’Europe chrétienne, c’est à l’Europe de la Renaissance 
que s’oppose la Russie «barbare». Ce terme, qui peut revêtir un sens 
moral et être appliqué dans ce cas aux Européens aussi bien qu’aux 

58. O. Blümcke, Berichie und Akien der hansischen Gesandischafi nach Moskau im 
Jahre 1603, Quellen und Darstellungen zur hansischen Geschichte 1, 1894, p. 133. 

59. T. Fenne, Low German manual of spoken Russian, Pskov, 1607, éd. L.L. 
Hammerich, R.  Jacobson. Copenhagen, 1960-1970, I : Fac simile copy, I I  : Tansliteration 
and translation. Cf. P. Jeannin. Entre Russie ei Occident ..., et Der Lübecker Tonnies 
Fonne. Ein Pionier der Slawistik, Hansische Geschichtsblatter, 91 (1973). p. SO-53. 

60. K.H. Ruffmann, op. cii., p. 52.  
61. T. Fenne, op. cii., I I ,  p. 14-15, 



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 323 

autres peuples, reçoit le plus souvent, lorsqu’il s’agit des Russes, une 
signification avant tout culturelle. Les Occidentaux méprisent chez ces 
derniers l’ignorance ou l’absence de toutes les conquêtes de la Renais- 
sance dont ils sont si fiers, et qui sont d’ailleurs présentées dans les 
cosmographies comme les apanages de la civilisation européenne : 
l’imprimerie, la pratique des langues anciennes, les académies et les 
collèges, l’architecture << classique », l’art de la construction navale et de 
la navigation. 

Est-ce à dire que l’humanisme, avec son exaltation de certaines 
valeurs bien précises, a été, au fond, un obstacle à la communication 
entre les peuples? Faut-il penser que les hommes du seizième siècle, tout 
au bonheur de forger une nouvelle civilisation, étaient incapables de 
compréhension et même de sympathie pour les civilisations étrangères ? 
Certainement pas. L’humanisme avait aussi pour composante une grande 
capacité d’émerveillement, qui se manifeste, par exemple, à propos de la 
Chine, en partie aussi à propos de l’Amérique6*. On en trouve la 
preuve, à propos de la Russie, dans les relations de l’ambassade jésuite 
envoyée en Russie en 1580-1581: Campana, une fois passé le premier 
mouvement de répulsion, découvre dans les Russes un peuple simple, 
profondément religieux, plus certainement que l’ensemble des Catholi- 
ques, et donc un terrain d’élection pour recevoir la bonne parole63. 
Possevino, plus clairvoyant, tout en remarquant les mêmes qualités, a 
conscience qu’il sera difficile de les convertir à la religion romaine. Les 
Jésuites préconisent cependant l’envoi de missionnaires ayant soigneuse- 
ment étudié la langue et la civilisation russes, acceptant de vivre en 
Russie à la manière du pays, ainsi que le maintien, au moins temporaire, 
de la liturgie russe aux offices64. 

Même si l’on n’en est pas encore à admirer, voilà que se 
manifestent en tout cas une volonté certaine de compréhension, et même 
une sorte de respect pour la civilisation russe. 

Cette différence d’attitude entre les Jésuites et la quasi totalité des 
autres voyageurs en Russie s’explique très simplement par la différence 
des buts recherchés. 

L’ambassade de Possevino, envoyé pontifical, poursuivait un double 
objectif : d’une part, servir d’intermédiaire dans les pourparlers de paix 
entre le roi de Pologne et  le Tsar, d’autre part, poser les premiers jalons 
d’une éventuelle mission catholique en Russie, qui formerait ainsi un 
pont entre l’Europe catholique et l’Inde. Mis à part Possevino et ses 
compagnons, on ne compte guère en Russie d’autres voyageurs aux 
perspectives missionnaires, et c’est en cela justement que la littérature 
concernant la Russie se différencie de celle qui touche à l’Amérique ou à 
l’Extrême Orient: la quasi totalité des récits sur la Russie émane 
d’hommes qui considéraient celle-ci, avant tout, comme un pays à 
exploiter. 

62. T.J.G. Locher, op.  cit., p. 22 ; cf. F. de Dainville, Les Jésuites et l’éducation de la 

63. A.M. Ammann, op.  cit., p. 185-189. 
64. Cf. S .  Poltin, op. rit. ,  p. 89-99. 

société française. La géographie des humanistes, Paris, 1940, p. 100-102. 



1124 M.-L. PELUS 

La Russie était, en effet, riche en produits très prisés en Occident, 
comme les fourrures, les cuirs et peaux, la cire, le suif, le miel, le lin et 
lie chanvre, le fer, produits que nos voyageurs ne se lassent pas 
d’évoquer tout en vantant leurs qualités. Or, ces produits sont achetés en 
Russie à très bas prix et revendus en Occident avec une très grosse 
rnarge bénéficiaire. C’est ce commerce fructueux qui avait fait de longue 
date la fortune des Hanséates. Au seizième siècle, surtout dans la 
seconde moitié, les autres marchands occidentaux veulent eux aussi avoir 
part à ce pactole, et les ambassades envoyées au Tsar ont le plus souvent 
pour but l’obtention d’accords commerciaux avantageux. 

Ambassadeurs et marchands poursuivaient donc largement les 
mêmes objectifs, en l’occurrence l’exploitation commerciale d’un pays 
encore sous-développé, producteur de produits bruts, acheteur d’armes, 
de tissus et autres produits fabriqués. Quant aux techniciens de toutes 
sortes qui allaient s’installer en Russie, c’était avec la promesse de gains 
et autres avantages substantiels ; eux aussi profitaient de la supériorité 
que leur donnait la technologie européenne dans ce pays retardataire. La 
fourberie tant décriée des marchands russes s’explique dans ce contexte 
comme le principal moyen de défense d’hommes ignorants des cours de 
leurs marchandises sur les marchés occidentaux, mais conscients d’être 
frustrés par leurs partenaires d’une bonne partie des bénéfices qui 
auraient dû leur revenir. Les marchands occidentaux, d’ailleurs, n’étaient 
pas en reste en ce qui concernait le manque d’honnêteté, comme le 
reconnaît Herberstein dans un passage très révélateur : 

En affaire, ils (les Russes) agissent d’une façon extraordinairement 
fourbe et malhonnête, et sans retenir leur langue, contrairement à ce que 
disent certains livres. Ils proposent un prix. estiment les marchandises à 
moins de la moitié de leur valeur normale (pour tromper le vendeur) et, en 
attendant, tiennent les marchands dans le doute et l’incertitude, parfois 
pendant un ou deux mois, jusqu’à leur faire perdre tout espoir. Mais celui 
qui connaît leurs habitudes et les mots trompeurs dont ils usent pour faire 
baisser la valeur d’un article e t  traîner l’affaire en longueur, n’y prend pas 
garde ou dissimule; et celui-là vend ses marchandises sans la moindre 
perte ... Ils font tout payer plus cher aux étrangers: ce que l’on achète 
ailleurs 1 ducat est proposé à 5 ,  8, 10 et parfois même 20 ducats. 
Inversement, les étrangers leur vendent parfois 10 ou 15 florins un objet 
rare qui en vaut à peine 1 ou Z h s .  

I1 faut donc comprendre la vision délibérément négative du monde 
riusse comme une conséquence de l’impérialisme économique des Occi- 
dentaux: on ne peut peindre sous un jour favorable celui que l’on 
exploite tout en redoutant ses réactions de défense. La législation 
hanséatique dans son ensemble vient à l’appui de cette thèse: le mépris 
et la méfiance vis-à-vis des Russes étaient chez les Hanséates non 
seulement spontanés, mais obligatoires. Les recès hanséatiques renouvel- 
lent en effet sans cesse l’interdiction de faire crédit aux Russes ou de 
s’associer avec eux, ceci dans le but clairement exprimé de maintenir les 
avantages des marchands de la Hanse. 

65. R. Delort, op. cii., p. 87-88. 



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 325 

I1 convient donc de rajouter au système de références des voyageurs 
occidentaux la référence impérialiste. En Russie, cet impérialisme est 
essentiellement économique ; i l  s’agit avant tout du contrôle du marché 
russe&. I1 n’est en effet pas question pour les Européens de réduire la 
population en esclavage ou de s’approprier des terres, dans la mesure où 
ils se heurtent à un Etat organisé et puissant. 

Cependant, les projets de conquête de l’Empire Russe n’ont pas 
manqué, et les raisons invoquées sont tout autant économiques que 
politiques et religieuses, comme le prouve ce passage de Heinrich von 
Staden : 

Wann nun Reusland sambt anderen umbligenden lendern, die keinen 
herren haben, welche wüste ligen, eingenohmen und besetzet seint, alsdann 
kann man mit dem kuhnig in Persia grenzen ... Man kann auch bis an und 
in Amerikam aus den umbligenden lenderen kommen. Alsdann kan man 
ganz leichtlich mit dem türkischen Keiser, mit beistandes des kuhniges in 
Persia, handelen h7. 

D’ailleurs, pendant le Temps des Troubles, Polonais et  Suédois ont 
profité de la vacance ou de la faiblesse du pouvoir pour pénétrer en 
Russie et essayer de placer leurs candidats sur le trône moscovite. 

II faut donc, en dernier ressort, insister sur cette idée qu’à la base 
de cette vision de la Russie se trouve la fierté d’appartenir à une Europe 
en pleine expansion économique et coloniale, fierté qui se trouve 
exprimée très nettement dans les cosmographies, en particulier dans le 
Théâtre de l’univers d’Ortelius : << Les habitants de cette partie [l’Europe] 
ont toujours passé les autres nations en subtilité d’entendement et 
dextérité corporelle ; par lesquelz moyens ilz ont jadis subjugué quasi 
tout le monde, au moins les parties dont ils ont eu connaissance. >> I1 en 
donne pour preuve Alexandre, l’Empire Romain, << et présentement 
l’Espagne et le Portugal qui entre eux deux dominent les quatre parties 
du monde. De sorte qu’il semble que les habitants en ceste partie 
susdicte soient de leur naturel idoines et aptes pour gouverner les autres 
parties du monde >> M. 

En définitive, c’est la fierté d’appartenir à une Europe impérialiste 
qui conduit les Européens du seizième siècle à affirmer la supériorité de 
leur civilisation et l’infériorité des peuples qu’ils ont intérêt à dominer. 

Marie-Louise PELUS 

66. La thèse de A .  Attman. dans The struggle for Baltic markets (cf. supra, n .  17), 
est que toutes les guerres qui mettent aux prises dans la seconde moitié du XVI‘ siècle et 
au début du XVII‘ siècle les puissances baltiques - et à l’arrière-plan leurs alliés 
occidentaux - ont pour objectif essentiel le contrôle du marché russe. 

67. H .  von Staden. op. cir., p. 162-163. On pourrait aussi citer le projet de conquête 
élaboré par le Livonien Elert Kruse (F. von Adelung. op. c i f . .  I .  n” 70. p.  257-270). 

68. A .  Ortelius. Théârre de l’iJniiiers, 1587, i” 2. 



RÉPERTOIRE SOMMAIRE DES PRINCIPAUX TEXTES 
ET ÉTUDES 

CONCERNANT LA VISION EUROPÉENNE D U  MONDE RUSSE 
AU XVI' SIÈCLE 

I L  Textes 

,4. Textes publiés avant 1846 

Cf. F. von Adelung, Kritisch-literarische Übersicht der Reisenden in Russland, bis 

B. Textes publiés après 1846, ou bien éditions non citées par F. von Adelung: 
(S. Fletcher, La Russie au Xvl'siècle, Leipzig-Paris, 1864 (trad.: Ch. du 

J. Sauvage: cf. n .  22. 
J'. Margeret: cf. n. 5. 
S. Herberstein: cf. n. 2. 
Campana: éd. en trad. allemande par A.M. Ammann (cf. n.  38); texte latin 

édité par A.M. Ammann, Ioannis Pauli Campani XI. relatio de itinere 
Moscovitico, Antemurale, 6 (1960-1961), p. 1-85. 

1700, dessen Berichte bekannt sind, 2 Bde, St-Petersburg-Leipzig, 1846. 

Bouzet). 

H. von Staden: cf. n. 49. 
I:. Wilson, Russia through foreign eyes, 1553-1900 (extraits de récits de voyages), 

London, 1970. 
W. Kirchner, The Russo- Livonian crisis 1555. Extracts from Joachim Burwitz' 

report of Febr. 19, 1555, Journal of Modern History, Chicago, 19 (1947), 
p. 142-151. 

Voir textes cités dans les notes 14, 24, 40, 45, 58, 59. 
Albert Slichting, De moribus et imperandi crudelitate Basilii Moschoviae Tyranni 

brevis enarratio, éd. A.I. Malein, in:  Novoje izvestije O Rossii vremeni Ivana 
Groznogo, Léningrad, 1935. 

K.D. Haszler (éd.), Die Reisen des Samuel Kiechel, Stuttgart, 1866. 

II. Etudes 

A. Etudes utilisant des textes en provenance de plusieurs pays européens 

S . F .  Platonov, Moskva i Zapad, Berlin, 1926. 
ï . J . G .  Locher, Her beeld van Rusland in de 16' eeuwse europese beschrijvingen, 

Tijdschrift voor Geschiedenis, 70 (1957), p. 289-308. Version allemande : cf. 
n.  34. 

ï . J .  Arne, Europa upptacker Ryssland, Stockholm, 1944. 
J.Q.  Cook, The image of Russia in Western European thought in the 17th century, 

M. Forstetter, Voyageurs étrangers en Russie du P au XX'siècIe, Paris, 1947. 
V.O. Kljuttevskij, Skazanija inostransev O moskovskom gosudarstve, Moscou, 

G.V. Lukomskii, Moskoviia v predstavlenii inostransev 16. i 17. vekov, Berlin, 

I. Ljubimenko, Les étrangers en Russie avant Pierre le Grand, Revue des Etudes 

Minneapolis, 1959. 

1916. 

1923. 

Slaves, 4 (1924), p. 84 sq. et 246 sq. 



LA RUSSIE W E  D’EUROPE OCCIDENTALE 321 

A. Jobert, Les étrangers en Moscovie au temps d’Ivan le Terrible et de 

G. von Rauch, Studien über das Verhaltnis Russlands zu Europa. Fotomechani- 

J .  Jasnowski, Eastern Europe and Western travellers during the period of the 

U .  Mende:  cf. note 26. 

Godounov, d’après S. Platonov, Revue Historique, 196 (1946), p. 150-164. 

scher Nachdruck, Wiss. Buchgesellschafî, Darmstadt, 1964. 

Grand Tour, Polish Review, New York, 5 (1960), p. 31-36. 

B. Etudes utilisant des textes en provenance d’un pays particulier 

1. Allemagne 
U .  Liskowski ( éd . ) ,  Russland und Deutschland (cf. n .  9) .  
Mélanges P.  Johansen, Rossica externa (cf. n.  24). 
E .  Harder-Gersdorff, Die niederen Stande im Moskauer Reich in der Sicht 

deutscher Russlandberichte des 16. Jahrhunderts, Zeitschrift für Ostforschung, 
11 (1962), p. 274-291. Se trouve également dans Rossica externa (cf. n.  24). 

G .  Lenz, Russland und Deutschland im 16. Jahrhundert, Forschungen und 
Fortschritte, 27 (1953). p. 180-187. 

2. Angleterre 
K.H. Ruffmann: cf. n. 4 .  
H.  PUIS, Die Beziehungen zwischen England und Russland im 16. und 17. 

Jahrhundert unter Berücksichtigung des zeitgenossischen englischen Schrifttums 
über Russland, Hamburg, 1941. 

Nombreux ouvrages d’I. Ljubimenko, entre autres : Les marchands anglais en 
Russie au XVPsiècle, Revue Historique, 109 (1912), p. 1-26. 

E.J.  Simmons, English literature and culture in Russia (1553-1840), Cambridge 
(Mass.), 1935. 

S . H .  Baron, Ivan the Terrible, Giles Fletcher and the Muscovite Merchantry: 
A Reconsideration, The Slavonie and East European Review, 56, 4 (1978) 

M.S. Anderson, Britain’s discovery of Russia 1553-1815, London-New York, 
p. 563-585. 

1958. 

3. France 
A. Mansuy, Le monde slave et les classiques français aux  XVI’ et XVII‘ siècles, 

V .  Chichmareff, Gargantua en Russie, Revue du Seizième siècle, 14 (1927), 

A. Kalmykov, A 16th century Russian envoy to France, Slavic Review, 23 (1964). 

Paris, 1912. 

p. 348-359. 

p. 701-705. 

4. Italie 
E. Pommier: cf. n.  15. 
P.P. Pierling, La Russie et le St Siège. Etudes diplomatiques, The Hague, 1967, 

N.  Carykov, Le chevalier R. Barberini chez le tsar Jean le Terrible, Revue 
d’Histoire diplomatique, 18 (1904), p. 252-274. 

G .  Barbieri, La Potenza della Russia nelle relazioni diplomatiche con la corte 
sforzesca, Economia e Storia, 3 (1956), p. 229-259. 

G .  Barbieri, Milano e Mosca nella politica del Rinascimento. Storia delle relazioni 
diplomatiche tra la Russia e il ducato di Milano nell’ epoca sforzesca, Bari, 
1957. 

5 “vol. 



328 M.-L. PELUS 

5 .  Pays-Bas 
ï . J .G .  Locher, Het beeld van Rusland ... (op. cit., supra, p. 326). 
T.S. Jansma, Olivier Brunel te Dordrecht: de noordoostelijke doorvaert en het 

westeuropeesch-russisch contact in de zestiende eeuw, Tijdschrift voor Geschie- 
denis, 59 (1946), p .  337-362. 

6.  Scandinavie 
K. Rasmussen, O knige Jacoba Ul’felda N Hodoeporicon Ruthenicum >>, Frankfurt, 

7. Espagne 
A .  Lopez de Meneses,  Las primeras ambajadas rusas en Espana, Cuadernos de 

1608 g. ,  Skandinavskii Sbornik, 23 (1978), p.  57-67 (résumé en danois). 

historia de Espana, Buenos Aires, 1946, p .  111-128. 



L’EUROPE a TROIS FOIS CORNUE >) 
DE DANTE À NICOLAS DE CUES 

Y a-t-il eu une conscience européenne médiévale dont les XIV‘ et 
XV‘ siècles ont hérité, ou bien faut-il reconnaître aux deux derniers 
siècles de ce qu’il est convenu d’appeler le Moyen Age une originalité 
foncière et fondatrice dans ce domaine? II semble bien que le concept 
d’Europe ne soit au Moyen Age proprement dit - disons, les XII‘ et 
XIII‘ siècles - que le nom de cette contrée dont l’image dantesque 
utilisée pour donner un titre à cette communication : cq trois fois cornue », 
évoque surtout une configuration géographique simplifiée. Nous voyons 
au contraire Dante souhaiter que le pouvoir impérial s’affirme dans toute 
son ampleur sur l’ensemble de cette région du monde à l’aube du 
XIV‘ siècle lorsqu’il écrit à l’Empereur Henri VI1 de Luxembourg : 
«non loin de là tu négliges la terre toscane, et la mets à bandon, non 
autrement que si tu jugeais limités aux frontières ligures les droits 
impériaux à défendre; s a s  t’aviser le moins du monde - on le 
soupçonne - que la glorieuse puissance des Romains ne saurait être 
restreinte aux bornes de l’Italie, ni même aux lointaines marges de 
l’Europe trois fois cornue». Le sud de l’Italie, telle est la première 
corne, comme le confirme la Commedia?, «la  corne de Pouille, 
enchastelée de Bar et de Gaète et de Catane », G quel corno d’Ausonia », 
promontorium illud Italye, dont parle également le De vulgari 
Eloquentia3: «Ceux qui parlent en langue de si tiennent à partir des 
dites frontières la région orientale, à savoir jusqu’à ce promontoire 
d’Italie où commence le golfe de la mer Adriatique et jusqu’à la 
Sicilen4. Dante sait, et il nous le dit, «qu’il n’existe pas sur terre lieu 
plus aimable que Florence», mais «que,  quand il feuillette les volumes 
des poètes et des autres écrivains, où est décrit le monde dans son 
ensemble et en son détail, quand (il) raisonne en (lui-même) sur les 
diverses situations des pays par le monde, et leur distance vis-à-vis des 
deux pôles et du cercle équateur, (il) considère et juge fermement qu’il y 
a maintes régions et maintes villes plus nobles et plus délicieuses que la 
Toscane et que Florence dont (il) tire origine et (est) citoyen, et que 
force nations ou races usent d’une langue plus utile et plus délitable que 
les Latins». Qu’est-ce à dire exactement, et n’y a-t-il pas quelque 

1. Dante, Euvres Complères, traduction A. Pézard, Paris, Gallimard, 1965, 76 çq. 
2. Ibid., 769, et Paradis, VIII, 61. p. 1423. 
3. De vulgari eloquentia, I ,  VIII. p. 564 de la trad. cil. 
4 .  ibid., 559. 



330 J .  QUILLET 

inconséquence à enjoindre à l’Empereur d’étendre ses pouvoirs à 
l’Europe entière, cependant que le poète reconnaît sans peine que des 
nations autres que l’européenne puissent avoir une supériorité quelcon- 
que sur la latinité? 

C’est que, pour Dante comme pour les médiévaux sur ce point, le 
modèle géographique du monde est d’abord à trouver dans la Bible, qui 
nous enseigne que «le Seigneur les dispersa - les hommes - sur la face 
de toutes les régions»5 et que, comme Dante le rappelle, «l’homme, né 
en Orient, en vint enfin à atteindre les confins occidentaux N ; c’est alors 
que «vint un âge où l’Europe entière vit à ses fleuves - à plusieurs tout 
au moins - s’abreuver pour la première fois gosiers de créatures 
raisonnables»6. On le voit, pour Dante, l’Orient est encore le centre du 
monde, ce lieu où se produisit pour la première fois un dialogue entre 
l’homme et Dieu. Bien plus, ces hommes, parvenus en Europe, 
étaient-ils «des étrangers arrivés de neuf en ces lieux», ou avaient-ils 
regagné l’Europe comme leur pays d’origine? C’est ce que Dante ne 
tiranche pas;  ce qui lui importe, c’est qu’«ils apportaient avec eux une 
langue triparhère»; autrement dit, la langue va ici s’enraciner dans le 
sol: «les uns eurent en partage la région méridionale de l’Europe, les 
autres la région septentrionale ; une troisième famille, ceux qu’on nomme 
à présent les Grecs, occupèrent une partie de l’Europe et une partie de 
l’Asie ». Tripartition de l’Europe, donc, à laquelle correspond la 
tripartition des langues, qui va encore se préciser, et se diversifier à 
partir d’une unité fondamentale : c< Comme nous montrerons plus loin, 
différents vulgaires tirèrent ensuite leur origine d’un seul et même parler 
reçu dans la vengeresse confusion des langues. Car depuis les bouches du 
Danube jusqu’aux marches occidentales de l’Angleterre, toutes les terres 
que borne d’une part l’Océan - ce «fleuve» immense qui entoure la 
terre habitée pour les Anciens - d’autre part les lisières d’Italie et de 
France eurent un seul idiome, encore que par la suite son flot se soit 
partagé en différents vulgaires, du fait des Esclavons, Hongrois, Teutons, 
Saxons, Angles et maintes autres nations», qui, ajoute Dante, comme 
pour bien confirmer l’unité originelle de l’idiome européen, répondent 
tous yo pour affirmer. Mais, bien sûr, le reste de l’Europe dit de triple 
façon pour affirmer oc, oïl ou si: et voilà les Espagnols, les Français et 
les Italiens, dont l’unité de langue, le latin, est telle qu’ils emploient à 
peu près les mêmes mots pour désigner les mêmes choses’. Là encore, la 
rkgionalisation est étroitement liée à I’idiomatisation : ainsi, cc ceux qui 
parlent la langue d’oc tiennent la région occidentale du midi de l’Europe, 
à partir des frontières génoises D ; en revanche, les tenants de la langue 
d’oil sont au septentrion ; nous avons déjà vu où se situaient les usagers 
du s i ;  pour ce qui concerne ceux qui parlent la langue d’oïl, donc les 
septentrionaux, ils ont «au  levant les Alamans; au septentrion et au 
couchant ils ont pour retranchement la mer d’Angleterre ou de Galles, et 

5 .  Genèse, XI, 9. 
6. De vulg. eloq. 562. 
7.  Comme le fait remarquer A. Pézard, la théorie de Dante coïncide avec celle de 

Roger Bacon (cf. wad. cir., p. 563, note 6). 



L’EUROPE TROIS FOIS CORNUE 33 1 

pour bornage les montagnes d’Aragon; au midi enfin ils sont enserrés 
par les monts de Provence et la pente des Alpes On le voit, 
c’est sur l’ensemble de cette terre européenne que Dante souhaite voir 
s’étendre le pouvoir universel de l’Empereur auquel il s’adresse dans la 
lettre citée plus haut ;  mais - et c’est là que la contradiction signalée 
plus haut devient pure apparence - le monarque doit manifester sa 
puissance au-delà même des marges de l’Europe trois fois cornue, les 
cornes étant donc, on peut le supposer, d’une part l’Italie méridionale, 
comme nous l’avons vu, d’autre part la Grèce, enfin l’Espagne. C’est là 
que Dante révèle ses véritables aspirations à l’universalisme. Les droits 
impériaux ne sauraient être restreints dans leur exercice à l’Europe car 
l’Empire cc atteint cependant les flots d’Amphitrite par droit inviolable, et 
c’est à peine s’il daigne laisser aux rondes inutiles de l’Océan l’orgueil de 
la ceindre - sa baillie - à la ronde»9. Car l’Empire, «souffrant 
violence, a rassemblé à l’étroit sa baillie». I1 y a donc en droit, et 
comme le disait déjà I’Enézde”’, une puissance élargie aux confins du 
monde du «César troyen»; mais il y a eu en fait, et de manière 
violente, un resserrement de l’exercice des droits impériaux à l’Europe, 
et même à «un recoin du monde», comme le dit Dante dans la même 
lettre. Car «l’empire sur tous les mortels revenait à bon droit aux 
Romains », comme il l’explique dans la Monarchia ‘ I ,  en raison, notam- 
ment, de la noblesse héréditaire d’Enée, dont le lignage emprunte à la 
fois à l’Asie, à l’Europe et à l’Afrique ses nobles racines, par l’entremise 
d’Assaracus pour l’Asie, de Dardanus pour l’Europe et d’Electre, fille 
d’Atlas, pour l’Afrique. C’est Dardanus, en particulier, qui tire d’Europe 
ses origines, comme le rappelle I’Enéi’de, chant III, 162 sq., Dardanos, 
fils de Zeus et d’Electra, fille d’Atlas, dont le pays d’origine était 
Samothrace, mais qui, selon une légende italienne, serait originaire de la 
ville étrusque de Cortone en Italie centrale. Ce Dardanus italien aurait 
remporté une victoire sur les populations primitives de l’Italie, les 
Aborigènes, et aurait ensuite fondé la ville, puis aurait émigré en 
Phrygie, créant ainsi des liens entre la Troade et l’Italie. C’est en 
souvenir de ces origines premières de sa race qu’Enée serait revenu dans 
la péninsule italienne après la chute de Troie. Qu’en Europe la plus 
noble région soit l’Italie, rien n’est plus évident pour Dante I *  ; mais nous 
ne nous attarderons pas sur ce thème, pour en évoquer immédiatement 
un autre, où l’Europe est encore en question, et pour rappeler qu’à 
l’opinion de Dante I’Eglise n’a reçu de personne, ni du consentement 
d’aucun peuple, « le  droit de fonder en autorité le prince romain, 
c’est-à-dire l’Empereur », car, ajoute Dante 1 3 ,  <<qui en doute, quand on 
voit non seulement tous les Asiatiques et tous les Africains, mais même 
la plupart des habitants d’Europe, se jeter à cent lieues d’un tel 
hommage ? N La remarque est d’importance, puisqu’il ne s’agit de rien 

8. De vulg. eloqu., (rad. cil., p. 564.  
9. Epître VU,  p. 769. 

10. Enéide, I ,  286-287. 
1 1 .  Monarchie, I I ,  I I I ,  p. 666 sq. 
12. Ibid., I I ,  III ,  16, p. 669-670. 
13. Ibid., I I I ,  XIV, 7, p. 730-731. 



332 J .  QUILLET 

rnoins que de souligner combien, aux yeux de Dante, la chrétienté, la 
christianitas, est loin d’embrasser l’ensemble du monde et  que, même 
restreint à l’Europe, le christianisme romain ne fait nullement l’unanimité 
parmi les Européens.. . 

Enfin le lien de l’Europe et de l’Occident ne semble guère être 
remis en question par le poète lorsque, narrant la vie de saint 
D o m i n i q ~ e ’ ~ ,  il le fait naître à Loharra ou Loare, en Aragon, 

en ces contrées où se lève Zéphyre 
ouvrant souëf les feuilles nouveiettes 
dont vous voyez Europe se vêtir, 

Zéphyre, c’est-à-dire le vent d’occident, dont Raban Maur, dans le De 
universo IX, XXV, résume la signification allégorique en en faisant la 
source des vertus et des bonnes œuvres. 

Résumons : on retrouve chez Dante, bien entendu, les principales 
connotations médiévales de la thématique autour de l’Europe, avec, nous 
semble-t-il, une conscience encore confuse, ou plus exactement qui n’a 
pas encore mesuré son importance, de l’appartenance à l’Europe ; face à 
cette conscience d’Europe encore balbutiante, le thème de la vocation 
universelle de l’Empire romain n’a aucun mal à triompher. S’il y a un 
dlébut d’identification de Chrétienté avec Europe, ou du moins, de 
Chrétienté romaine avec Europe, on ne trouve pas vraiment, chez 
l’auteur de la Commedia, de conscience européenne consciente d’elle- 
même, si l’on peut dire: l’attraction des Lieux saints et des contrées 
blibliques, l’importance de l’Orient, d’où est issue la créature raisonnable 
et loquace, gardent encore tout leur poids. Enfin, i l  y a Byzance: Dante, 
par exemple, récuse la légitimité du titre d’Empereur romain conféré à 
Charlemagne ; pour lui, la Chrétienté d’Orient représente encore une 
riialité indiscutable ; le christianisme n’est pas encore européen. Cepen- 
dant, on peut noter aussi chez lui une nette valorisation de l’occident 
par rapport à l’Orient ; dans la Monarchie Is, exaltant la puissance du 
peuple romain, il rappelle que les monarques d’orient, tant chez les 
Assyriens que chez les Egyptiens ou les Perses, furent impuissants à 
dominer l’occident: ainsi Ninus, comme le rapporte Orose 1 6 ,  roi des 
Assyriens, <<tenta par les armes durant plus de nonante années l’empire 
du monde, et soumit toute l’Asie, jamais pourtant les parties occiden- 
tales du monde ne furent ses sujettes». L’Occident est resté invulnéra- 
ble, même lorsque Xerxès «passa le bras de mer séparant l’Asie de 
l’Europe sur un pont jeté entre Sestos et Abydos, ouvrage merveilleux 
dont il souvint à Lucain dans le second livre de la Pharsale». L’attitude 
de Dante à l’égard d’Alexandre le Grec est plus ambiguë: lui non plus 
ne soumit pas l’occident; pour Dante, par ailleurs, la Grèce n’est pas 
exclusivement européenne puisque, nous l’avons vu plus haut, elle 
occupe aussi une partie de l’Asie, comme il le précise dans le De Vufgari 

14. Paradis, XII, 46-48, p. 1461. 
15. Mon.,  I I ,  VIII, IX, p. 686 sq. 
16. Orose, Historia adversus paganos, I ,  IV, 1 



L’EUROPE TROIS FOIS CORNUE 333 

eloquenfia. I1 rappelle enfin dans la Commedia1’ que Constantin a 
ramené l’aigle romaine vers l’Orient, de Rome à Byzance, à l’inverse du 
voyage que lui avait fait faire Enée, d’Asie mineure à la terre latine et, 
comme on sait, Constantin est coupable pour avoir effectué la Donation, 
pour Dante source de tous les maux. Enfin, il fait dire à Justinien 
«Votre Occident ... », ce qui est bien le signe que la séparation d’avec 
Byzance est vécue comme telle. 

Dante fut-il européen? I1 nous semble difficile de l’affirmer, tout en 
précisant néanmoins que sa conception de l’Empire romain universel 
avait tous les caractères d’une utopie dès l’aube du XIV‘ siècle, qui est 
celui de la formation d’Etats nationaux comme la France et  l’Angleterre 
et qu’en fait, sinon en droit, en incarnant l’Empire universel dans Rome 
et la latinité romaine, il en assignait le siège, sinon à l’Europe, du moins 
à l’occident dans une de ses parties les plus glorieuses. La collusion de 
Rome et des visées de la Providence divine reste donc le dernier mot de 
l’auteur de la Commedia, pour qui, comme il le dit dans la Monarchie1R, 
l’Italie est la plus noble région de l’Europe. 

Nous ne rappellerons pas ici les bouleversements du XIV‘ siècle, 
dont le transfert de la papauté à Avignon, le Grand Schisme d’occident, 
la Guerre de Cent ans furent les plus marquants et conduisirent à une 
refonte des concepts de chrétienté et ,  par là même, d’Europe, et à 
l’élaboration de mentalités nouvelles. Nous voudrions seulement, dans la 
seconde partie de cet exposé, évoquer les manifestations de la conscience 
européenne à travers quelques textes et montrer comment se constitue, 
parallèlement au déclin des notions d’Empire universel et de Chrétienté 
universelle, une sorte de conscience <c nationale », elle-même incluse dans 
un ensemble plus vaste et en même temps mieux circonscrit, celui que 
forme l’Europe des XIV” et XV“ siècles. Nous n’insisterons pas non plus 
sur les transformations profondes de la cartographie et de la géographie 
manifestées par l’apparition des portulans. Ces phénomènes ont été 
souvent décrits, et notamment par Denys Hay dans son ouvrage intitulé: 
Europe: the Emergence of an Idea IY, auquel nous renvoyons. Mais il est 
caractéristique de constater, autour de la thématique de la fransfatio 
tmperii2”, qu’à la romanité de l’Empire de Dante va se substituer sa 
germanité dont Alexandre de Roes, dès la fin du XIII“ siècle, et Jordan 
d’Osnabrück, par exemple, élaboraient la doctrine ; ou encore pour 
justifier et  maintenir la présence des papes en Avignon, ces idéologues 
français qui, tel l’auteur anonyme du Songe du Vergier, assuraient que la 
France était désormais le siège véritable de la chrétienté et, par là, 
voulaient-ils dire, de l’Europe catholique. Ainsi l’auteur du Songe 
reprend la substance du discours prononcé par Ancel Choquart devant le 
pape Urbain V en avril 136721, selon lequel «que le pays de France soit 

17. Paradis, VI, 1-9, p. 1401-1402. 
18. Mon., I I ,  2, p. 666 sq. 
19. D. Hay, Europe: The emergence of an Idea: 1957; nouv. éd.,  Edimbourg, 1968. 
20. Les œuvres mineures de Marsile de Padoue, éd., trad., introd. et notes, par J .  

Quillet et C. Jeudy, Ed. du C.N.R.S., Paris, 1979. 
21. Le Songe du Vergier, Revue du Moyen Age latin, t. XIII-XIV (1957-1958), 

Strasbourg, I ,  CXVI, p. 202 çq. ,  et notre étude, La philosophie politique du Songe du 
Vergier: sources doctrinales. Paris, Vrin, 1977, passim. 



334 J .  QUILLET 

le plus sainct pays que le pays de Rommenie, il appert, et du temps et 
de la foi chrétienne». C’est en France qu’il y a le plus de reliques, cela 
pour la foi chrétienne. Comme on dit la terre sainte, «cette terre 
d’oultre-mer que Dieu visita personnellement quand il fut en ce siècle 
comme homme humain, certes aussi doit estre le pays de France appelé 
la saincte terre ». D’autre part - cela pour le << temps », c’est-à-dire pour 
l’administration de la preuve historique - << derechef Dieu veuille que le 
sainct Père de Rome recognoisse l’aide de grâce et  de refuge et le 
réconfort que la saincte Eglise a toujours trouvé en l’hostel de 
France»**. Suit le récit des bienfaits des rois de France à l’égard des 
souverains pontifes. Le chevalier conclut alors: «que  ce pays de France 
doit être plus esleu pour le siège du sainct Père de Romme ne qu’en nul 
autre lieu de crestienté », d’une part ; que la France et  cc la notable cité 
de Paris sont la fontaine de toutes sciences », et notamment de 
l’ensemble des arts libéraux ; en vertu de la trunslutio studii - qui est ici 
l’anaiogon de la trunsiutio imperii -, <<cette noble fontaine c’est assavoir 
I’estude, fut transportée par Charlemagne de Romme à Paris », d’autre 
part. C’est pourquoi le pape de Rome a plus de raisons d’élire sa 
demeure en France qu’à Rome, “pour  la plus grande convenience et  
ressemblance que France a à tout le monde>>. C’est alors que le 
chevalier ajoute 23 : << Car comme dient les mesureurs de la mappemonde, 
Marseille est le milieu du monde ». 

Puisque nous sommes en France, restons-y en compagnie de maître 
Nicole Oresme, dont la conscience de son appartenance au pays de 
France, à l’Europe, à l’occident et à la chrétienté tout à la fois est 
manifeste dans son œuvre. Limitons-nous à quelques emplois du mot 
Europe lui-même: ainsi, dans les gloses du Livre de Politiques 
d’Aristote 24, nous trouvons un premier usage, référant à la mythologie 
clu terme. Commentant les analyses comparées d’Aristote du régime de 
Lacédémone et de celui de Crète, Oresme, à l’occasion du rappel des 
circonstances de la conquête de Troie par Minos, fait de ce dernier le fils 
cle la reine Europe qui donna, selon la légende, à Zeus trois fils, Minos, 
Sarpédon et Rhadamante. 

Le deuxième usage est de nature plus proprement politique: à 
propos de la détermination des espèces de << policies royales », Oresme 
oppose, à la suite d’Aristote, celle des barbares à celle de l’occident; 
«car les barbarins selon leurs meurs sunt plus serviles gens par nature 
qpe ne sunt les Grecs, et ceulz de Asye que ceuls de Europe»;  c’est 
ainsi qu’Oresme traduit le texte d’Aristote qu’il commente ainsi : << Asye 
la grant est aussi comme la moitié de la terre habitable vers Orient. Et 
Europe est aussi comme la moitié de l’autre moitié de la partie de 
Occident vers Septentrion contre Affrique, qui est l’autre partie. Et nous 
sommes en Europe>>2s, ajoute Oresme, qui dans son commentaire efface 

22. Le Songe du Veraier. ed. ci!., t .  I .  D. 202 
23. Ibid., & 206. 
24. Maistre Nicole Oresme. Le Livre de Politiaues d’Aristote. éd. A.D. Menut. 

Philadelphie, 1970, f” 62d. p. 105. 
25. Ibid., f‘ 106b. p. 146, et Politique, I I I ,  14. 1285a 20, dont nous donnons la 

traduction Tricot. t .  I ,  p. 237: «car du fait que les barbares sont par le caractère 



L’EUROPE TROIS FOIS CORNUE 335 

le parallélisme établi par Aristote, non, du reste, entre barbares et 
Asiatiques, mais entre Hellènes et Européens, prenant soin de préciser 
que l’Europe est située à l’occident vers septentrion, sans faire la 
moindre allusion à la Grèce. 

C’est ce même thème qu’il reprend peu après lorsque, définissant le 
régime politique proprement dit comme celui qui est exercé dans une 
communauté d’hommes libres, car, dit-il, on ne saurait parler de régime 
politique pour une multitude serve, il ajoute que «cité est de gens 
francs»26, ce qui veut dire en gros qu’elle est composée de citoyens 
libres, comme c’est le cas, précise-t-il, des habitants de l’Europe, <(car 
ceulz de Asye sont plus serviles en meurs que ne sunt ceulz de Europe. 
Et ce est a dire que ils - les habitants de l’Asie - ne sunt pas de si 
franche nature», ce qui veut dire en clair que les Européens sont des 
hommes libres et qu’ils sont seuls à l’être réellement. Encore est-il que, 
pour ce qui concerne son jugement à l’égard des Asiatiques, il se trouve 
avoir à répondre à une objection qu’il veut lever, portant sur le caractère 
présumé servile des Israëlites sous le règne des Pharaons. Le souci qu’a 
Oresme de défendre le texte biblique dans sa Iittéralité le conduit à 
affirmer que, bien que le peuple hébreu fût en Asie, il ne pouvait être 
de nature entièrement servile, comme le sont les barbares ; néanmoins, 
s’ils doivent, par respect pour I’Ecriture sainte, être considérés comme 
des hommes libres, ils ne peuvent l’être autant - et ici, c’est l’Européen 
qui parle - que les habitrnts de l’Europe, dont la «franche» nature ne 
saurait être contestée. I1 y a là, semble-t-il, plus qu’une simple 
affirmation de la supériorité des Européens sur l’ensemble des peuples 
du monde habité, mais une connotation politique certaine, qui associe 
Europe à liberté, et semble réserver aux seuls peuples d’Europe la 
capacité d’accéder à un régime politique digne de ce nom. Un autre 
passage des gloses sur la Politique le confirme*’, où une véritable vision 
de l’Europe à l’égard des autres parties du monde se manifeste. «Queles 
gens sunt habiles par nature a bien politizer D ? Aristote oppose, sur ce 
point, les Grecs «aux gens qui sunt en lieux froids et qui sunt vers 
Europe », hommes courageux, certes, mais << plus defaillants en entende- 
ment et en art».  Oresme n’y veut voir aucun jugement défavorable aux 
Européens; au contraire, «par  leur force ils se deffendent et gardent 
leur liberté». I1 est vrai que, malgré son admiration personnelle pour 
Aristote, le Grec aux yeux d’Oresme, dans la seconde moitié du 
XIV‘ siècle, est plus un hérétique qu’un descendant de Périclès. 
L’évêque de Bayeux, manifestement mécontent de l’opinion d’Aristote, 
fait remarquer alors que le régime d’Alexandre était tyrannique, et 
qu’Aristote se contredit en affirmant à la fois les capacités politiques des 
Grecs à vivre en bonne «policie» et à dominer le monde, car un tel 
projet est contradictoire avec la bonne définition de la policie. Rappelant 
l’ordre et la configuration de la terre habitable, par référence aux anciens 

naturellement plus portés à la servitude que les Hellènes, et les Asiatiques que les 
Européens ». . . 

26. Le livre de Politiques, ed. cit., f’ ïlOc, p. 150. 
27. Ibid., f” 255b-c-à, p. 296-297. 



336 J. QUILLET 

cosmographes, il dessine de la terre un schéma, somme toute tradition- 
nel, selon lequel les cosmographes «mettent que Grece est en Europe 
près de Asye et de Affrique», et en conclut qu’«ainsi elle est presque 
rnoiennen, ce qui veut dire en somme que la Grèce est à mi-chemin 
entre l’Afrique et l’Europe et que, par conséquent, elle ne figure pas à 
part entière parmi les trois nations privilégiées de l’Europe de l’époque, 
France, Empire romain germanique, Angleterre. Oresme voit donc là 
l’Europe comme une réalité d’ordre, non seulement géographique, mais 
aussi politique: c’est la région de la liberté et de la bonne policie. Sa 
vision purement géographique de l’Europe reste cependant tributaire de 
I i i  cosmographie antique et médiévale, telle qu’elle apparaît notamment 
dans de nombreux ouvrages des Arabes: Oresme reprend à son compte 
Iii théorie des climats et, tout en s’autorisant des doctrines du 
Quadripartiturn, il soutient qu’il y a une différence dans les inclinations 
naturelles entre ceux «qui sunt vers Orient et ceulz qui sunt vers 
Occident en un mesme climat». Les septentrionaux sont courageux et 
nioins subtils mais ceux qui sont vers midi «sunt plus subtils et moins 
hardis». Du reste, Grecs et Romains ont bien changé depuis le temps 
d’Aristote et de Vitruve; la domination universelle de Rome sur le 
monde a été pour le moins fâcheuse. Reprenant à sa façon le thème de 
la trunsfatio imperii, Oresme déclare que désormais c’est la France qui 
détient la puissance politique, suivant la trajectoire bien connue selon 
laquelle le pouvoir, parti d’orient, est parvenu « à  Septentrion et 
Occident >> 2x. Exaltation, donc, de la puissance de l’occident, qu’Oresme 
justifie par le recours aux Psaumes 29, David ayant prophétisé c< prospérité 
eit grâce de Dieu as parties de Occident». L’Orient a vieilli et s’est 
perverti. Seul le climat tempéré de l’Europe permet à la terre d’être 
fertile, et aux complexions des hommes, à leurs inclinations, d’être 
bonnes ; l’astrologie le prouve également. 

Au sein de cette Europe, la France conserve une supériorité, celle-là 
même que Dante accordait à l’Italie, en sorte qu’on peut percevoir 
combien la prise de conscience de l’appartenance à une nation fait 
dtjsormais partie des structures mentales. Nous passerons sur les 
nombreux éloges qu’Oresme fait de la France 30. Retenons seulement 
qu’il affirme que «nous sommes mieux colloquez ou logiez que ceux 
d’Orient N 3 1 .  Indiquons également que, dans ses gloses du Traité du Ciel 
et du critiquant Aristote, il déclare que, «quant a ce que dit 

28. Ibid., p. 298. 
29. Psaume, 48. 
30. Livre de Pol., ed. cit., 244d, p. 286. Oresme écrit notamment: < E t  que ceuù (les 

royaumes) sont plus beneurés ou il (Dieu) est mieux servi, si comme par la sienne grâce 
orit esté et sunt le royalme de France et la cité de Paris». Retenons surtout que c’est en 
France que la chrétienté est le mieux installée, pour Oresme, qui reprend l’argument 
avancé dans le Songe par le chevalier dans sa démonstration concernant le même point, 
selon lequel dès la Gaule l’existence des druides était, d’une certaine façon, la préfiguration 
de la sainteté de la terre de France. De la même façon, Oresme rappelle que les druides 
sont les ancêtres de ce qu’il appelle la «gent sacerdotal», qui, ajoute-t-il avec une certaine 
amertume, «avaient au paiz de France plus grande juridiction qu’ils ont maintenant ». 

31. Le livre de Pol., p. 354. 
32. Nicole Oresme, Le Livre du Ciel et du Monde, éd. trad. anglaise de A.D. Menut 

et A.J. Denomy, Madison, 1968, p. 350. 



L’EUROPE TROIS FOIS CORNUE 337 

est, ceulz d’Orient ne sunt en rien plus nobles que nous qui sommes en 
Occident, au regart de eux en une manière. L’air d’occident est plus 
bénigne et plus convenable au salu de nature humaine que n’est celui 
d’Orient ». Saint Jérôme a dit à juste titre qu’en Occident est le soleil de 
justice j3. Enfin, après des considérations astronomiques, Oresme conclut 
que la partie de la terre où nous sommes, l’Europe, est «plus noble que 
n’est ceste quant a c e » ;  en la partie du ciel, «laquelle est vers notre 
pôle, est plus grande multitude de estoilles fichies, grosses et belles qu’en 
l’autre partie». En définitive, nous sommes «en  plus noble assiette de 
terre que ne seroient ceux qui habiteroient vers le pôle antarctique ». 

Nous n’avons pas encore évoqué le Truitié de l’Espère, qu’oresme a 
également traduit en français pour le roi Charles V”.  Rappelons toute 
l’importance que lui a accordée Pierre d’Ailly, qui succéda à Oresme au 
collège de Navarre, dans son Imago mundij5, célèbre pour avoir été 
utilisée et même annotée par Christophe Colomb. Parfaitement médié- 
vale dans son intention, cette œuvre a pour propos, nous dit le cardinal 
de Cambrai, de montrer que «l’image du monde, ou du moins la 
description que l’on peut faire du monde en le représentant comme dans 
un miroir, n’est pas sans utilité pour l’intelligence des Saintes Ecritures, 
qui en mentionnent si souvent les diverses parties et surtout celles de la 
terre habitable D 36. Mentionnons qu’au cours de sa description des terres 
habitées Ailly reproche à Orose et à Isidore de n’avoir presque pas parlé 
du royaume de France établi dans les Gaules et qui est, nous dit-il, 
aujourd’hui «le  plus grand des royaumes d’Europe, ni non plus de Paris 
sa principale ville, qui est comme la lampe du monde pour l’étude des 
lettres divines et humaines»)’. En outre, les positions de Pierre d’Ailly 
au Concile de Constance ont contribué à faire prendre conscience aux 
délégués des diverses <( nations B de leur appartenance, sinon à l’Europe, 
du moins à leurs propres pays respectifs. Ce qui nous paraît important 

33. S a n d  Eusebii Hieronymi epistulae, XV. ad Damasum, éd. I. Hilberg, Leipzig, 

34. Trairié de l’Espère, éd. L. Mac Carthy. Unpublished Master’s thesis, University of 

35. Pierre d’Ailly, Imago Mundi, éd. trad. franç. E. Buron, Paris, 1930, 3 vol. 
36. Nous citons la traduction française d’E. Buron, p. 126. 
37. Imago mundi, ed.  irad. cii., p. 335. Voici comment Ailly glorifie les mérites de la 

France: cc La Gaule est toute noblesse, comme dit Lucain ; elle a été plus glorieuse par la 
guerre que les Romains, a dit Salluste; Claudianus a vanté ses armées heureuses et 
invincibles ; Horace a chanté son caractère chevaleresque, et ses riches pâturages ; Virgile a 
célébré la riche et bonne nature de ses habitants comme l’excellence de son éducation; 
César a dit sa vaillance à laquelle le monde entier ne saurait résister; Justin a déclaré que 
cette austère et belliqueuse nation est la première qui, après Hercule, a su dominer la 
chaîne des Alpes jusqu’alors invaincue; Flore a rappelé combien elle sait être terrible et 
par le poids de sa race et par ses qualités de tout genre; elle est la fleur et la couronne de 
l’Empire romain, comme a dit Cicéron; la mère de toutes les disciplines selon l’expression 
de Jules Celse ; la patrie du génie comme l’appelle Isidore ; pays dénué de monstres et de 
laideurs comme disent Quintilien et Jérôme; la mère nourricière et vigilante de la piété, 
dixit Tite Live. En un mot et pour abréger, la Gaule excelle sur tous les royaumes, et, 
louange suprême dans la bouche de Grégoire, elle est la lampe resplendissante qui illumine, 
par la clarté radieuse de son orthodoxie, la hideuse perfidie des autres peuples. Cette foi et 
cet éclat de la Gaule, qu’exalte saint Grégoire, alimentent encore aujourd’hui les travaux 
de ce concile général que d’envieux compétiteurs s’efforcent de ternir ». .. 

1910, p. 62. 

Toronto, 1942. 



338 J .  QUILLET 

en l’espèce est la référence constante à une définition de la chrétienté et 
de ses composantes, à savoir précisément les peuples européens représen- 
tés dans les << nations ». Cette identification progressive d’Europe et 
chrétienté romaine constitue, semble-t-il, un pas décisif dans l’apparition, 
au début du XV‘ siècle, d’une conscience européenne. La régionalisation, 
si l’on ose dire, de l’idée de chrétienté coïncide avec le déclin de sa 
vocation universaliste, et  avec l’apparition d’un fort sentiment d’apparte- 
riance, sinon à une nation au sens moderne, du moins à une 
communauté linguistique, juridique et politique particulière. Nous avons 
vu plus haut que la France et l’Italie se disputaient le siège pontifical ; le 
repli de la chrétienté en Occident coïncide avec l’apparition d’une 
inquiétude européenne, si bien qu’il est à peine paradoxal de dire que la 
formation d’une sorte de conscience européenne close est contemporaine 
de la formation de la conscience nationale. La deuxième raison de cette 
concomitance est à chercher du côté du déclin de l’idée d’Empire 
universel, chère à Marsile de Padoue et à Ockham38, et à sa localisation 
en Allemagne. 

I1 est alors inconcevable d’imaginer d’autre siège pour l’Empire que 
l’’Allemagne, comme c’est égaiement très net chez Nicolas de Cues qui, 
dlans son De Concordantia catholica, manifeste bien qu’il n’est pas de 
ceux qui font du saint Empire le successeur légal et moral de l’Empire 
romain39. Nicolas de Cues est parfaitement conscient, à l’inverse de 
h4arsile de Padoue et d’Ockham, du fait que le détenteur du titre 
d’Empereur n’a aucun droit à la domination universelle, mais qu’il a tout 
au plus une sorte de décanat moral dans le collège des princes, sans 
préjudice, naturellement, de son autorité normale dans les pays qui l’ont 
élu. La doctrine, courante en France au XIV‘ siècle, du rex imperutor in 
regno suo, avait en effet fragmenté et nationalisé I’imperium. Rien 
d’étonnant à ce que, dans ces conditions, le Cusain considère que le 
pouvoir impérial soit à la fois limité et pourtant loin d’être négligeable, 
essentiellement dans l’ordre intérieur, au nom du bien commun de 
l’Allemagne. Et de proposer lui aussi un renforcement de ce pouvoir 
dans une Allemagne alors en proie aux discordes civiles. On peut voir, 
nous semble-t-il, dans l’idée de concordance si chère au Cusain, une 
expression claire de sa prise de conscience des réalités nationales au sein 
de l’Europe, et non de l’Europe elle-même; il prend bien soin de 
préciser aussi qu’une telle concordance, qui devrait aller de soi entre 
princes chrétiens, membres d’un même corps mystique, devrait pouvoir 
s’étendre d’une certaine façon aux Infidèles, soit qu’ils soient liés aux 
Chrétiens, comme les Juifs et les Mahométans, par des traditions 
religieuses, soit qu’il faille bien reconnaître l’existence d’un certain lien, 
fondé sur la seule raison et la loi naturelle, entre les peuples occidentaux 
et les autres. Or,  puisque la concordance comporte des degrés d’excellen- 

38. Cf. Marsile de Padoue, (Euvres Mineures, op.  cit., et notamment notre 
Introduction au De Translatione Imperii, p. 315-367, où nous analysons également les textes 
d’Ockham, surtout ceux des Ocro Quaestiones, éd. T.G.  Sikes, Manchester, 1940, dans 
Guiilelmi de Okham Opera politica, t .  I ,  p. 1-223. 

39. Nicolai de Cusa Opera omnia, éd. G .  Kallen, Leipzig, 1939, vol. XIV, 3:  De 
concordantia catholica, I I I ,  780 sq. ; Prefatio. p. 19 sq. 



L‘EUROPE TROIS FOIS CORNUE 339 

ce, elle pourra être maximale entre princes chrétiens d’Europe, et 
minimale avec, par exemple, le roi des Tartares“’. 

En même temps la concordance implique également, fait capital, la 
limitation du pouvoir universel du Pape. Au temps de Nicolas, la 
<<catholicité B de I’Eglise romaine est un mythe. 

II faut bien voir que, pour lui, le Pape est à la fois patriarche 
d’occident et souverain Pontife 41. Cela, 1’Eglise romaine doit le bien 
comprendre, si elle ne veut pas renoncer à s’unir à I’Eglise grecque ; elle 
ne doit pas chercher à usurper les prérogatives du patriarche de 
Constantinople. Autrement dit, l’harmonie que vise la concordance a 
pour objet le respect des diversités, des particularismes, tant nationaux 
que religieux. C’est dire combien est claire la reconnaissance de la divisio 
regnorum. Mais l’œcuménisme recherché par le Cusain va plus loin 
encore. Nous n’insisterons pas ici, mais on sait combien il a vécu avec 
angoisse et lucidité la menace turque sur Byzance et combien il a tenté 
d’éviter l’irréparable accompli en 1453. Le De Concordantia est de 1433 ; 
en 1437, Nicolas se rend à Constantinople pour inviter les Grecs au 
Concile d’Union. En 1453 paraît le De Pace Fidei; en 1461, la Cribratio 
Alcorani. 

Dès la Préface du De Concordantia, on sent percer le sentiment 
national : avec ironie, il oppose le génie littéraire des Italiens, <<ut natura 
Latini surit», à la lourdeur germanique dans laquelle il s’inclut. <<Nos 
ver0 Alemani», nous autres Allemands, ce n’est pas sans un labeur 
acharné, et sans faire violence à notre nature, que nous parvenons à 
écrire correctement en latin. 

Comment comprendre qu’on ait pu qualifier l’Empereur romain 
d’tmperator mundi, alors qu’en fait son règne ne s’étendait nullement à 
l’ensemble du monde, dont Nicolas énumère, dans la mouvance de ses 
connaissances géographiques et cosmographiques, trouvées chez Ptolé- 
mée, les diverses parties, tout en reconnaissant à l’Europe une 
supériorité sur les autres, car aucune d’entre elles n’a autant d’hommes 
que cette terre qui commence, comme il l’écrit, à Constantinople, et  finit 
aux colonnes d’Hercule en Espagne42? On le voit, Nicolas ne se fait 
guère d’illusion sur l’étendue de l’Empire romain: il est, pour lui, rétréci 
aux limites de l’Europe. C’est «notre empire chrétien», de même qu’il 
s’agit de <<notre religion chrétienne ». Personne ne nie, dit-il, que les rois 
du monde soient variés et divers, et même infidèles43. Que dire, dans ces 

40. De conc. cath. I I I ,  VII, p. 359, ed. cit., vol. XIV, 3. 
41. Ibid., I ,  XVI, p. 81 sq. 
42. Ibid. III, p. 355-359; Nicolas de Cues ajoute à peu près ceci: c’est en elle - 

l’Europe - que Rome, cité occidentale, est située, et c’est pourquoi on dit aussi que 
l’Empire romain occidental est l’Empire du monde entier; les nations qui lui sont sujettes 
comportent le plus grand nombre d’hommes. Mais nous voyons maintenant à quoi est 
parvenu cet empire admirable. C’est pourquoi il  convient de dire que si les Romains 
possédaient de jure la monarchie de la manière dite, qu’alors l’Empereur en qui était 
transférée la puissance serait de droit le maître du monde. Si en revanche i l  possède cet 
empire en droit seulement par le consensus de ses sujets, alors i l  n’est un tel maître que 
par l’acte de ses sujets, et il  faut comprendre qu’il ne domine que les peuples auxquels i l  
commande.. . 

43. Nullus enim negat reges mundi diversos et varios et infideles, De Conc. cath., I I I ,  
p‘ 360. 



340 J .  QUILLET 

conditions, du De Pace Fidei? Il ne s’agit plus alors de remettre de 
l’ordre dans les affaires de l’Empire allemand ou de I’Eglise romaine et, 
bien qu’il ait travaillé mieux que personne à secourir les Grecs, il pense 
que ce n’est ni la croisade, ni la guerre sainte qui permettront de 
résoudre le problème de l’unité et de la paix au sein de la chrétienté 
européenne et de trouver en même temps une solution de coexistence 
pacifique avec les Turcs. II partage, bien sûr, les sentiments d’Aeneas 
Silvio Piccolomini à l’annonce de la chute de Constantinople“. Le futur 
Pie II, dans une lettre bien connue, écrit en effet au pape Nicolas V que 
c’est là une seconde mort pour Homère, Platon et toute la culture 
occidentale. I1 écrit aussi, le 21 juillet 1453, à Nicolas de Cues lui-même 
pour lui exprimer les mêmes sentiments 45 : certes, i l  y a chez les Latins 
d’illustres studia litferarum, comme Rome, Paris, Cologne, Vienne, 
Salamanque, Oxford, etc. - notons en passant que les gens d’Oxford, 
de Vienne et de Cologne font ici partie de la famille latine -, mais leur 
source, les Grecs, est désormais tarie. Les Turcs sont ennemis des lettres 
latines et grecques ; pour Homère, Pindare et Alexandre, c’est une 
seconde mort. C’est aussi la mort de la philosophie grecque, bien qu’il 
en demeure quelque lueur chez les latins. Mais ce désastre culturel 
déploré par l’humaniste n’est que de peu de poids en comparaison des 
dommages infligés à la foi chrétienne par la prise de Constantinople, à 
cette foi chrétienne qui, jadis, occupait le monde entier, et à laquelle il 
n’est pas permis de subsister dans la paix, même en Europe. I1 faut, 
poursuit le futur pape Pie II, nous affliger du passé et craindre pour 
l’avenir: des Turcs, plus rien, ou peu de chose nous protège; nous 
sommes à la portée de leur glaive et, cependant que nous poursuivons 
nos luttes fratricides, nos frères sont persécutés. Avec un optimisme 
assez irréaliste, Aeneas Silvio espère que les forces conjuguées des 
Européens sauveront la res publica chrisfiana des dangers qui la 
menacent. Autrefois l’Italie conquit par les armes la Grèce, l’Asie, la 
Ldbye et 1’Egypte. Qu’en serait-il si on lui adjoignait les hommes de 
France et d’Allemagne? Nous savons, poursuit-il, que chaque fois que 
Ir:s hommes de la latinité se sont entendus, ils ont vaincu les peuples 
orientaux; c’est donc au peuple chrétien de prendre les armes contre 
ïurcs,  Sarrasins et autres nations barbares. 

Qu’il y ait plus qu’un simple écho des sentiments d’Aeneas Silvio 
clhez le Cardinal de Cues, c’est ce que montre clairement la préface du 
De Pace Fidei. Dans une sorte de songe, le cardinal voit un homme 
«pieux et zélé», méditant tristement sur le malheur des temps au 
lendemain de la chute de Constantinople46, et assiste à un conseil céleste 
qui veut tenter de réconcilier la diversité des religions et de les ramener 
à l’unité présupposée par la Vérité qu’elle figure, et qui est la même 

44. Cf. I’fnfroducfion au De Pace fidei, éd. Klibansky-Bascour, Hambourg, 1959, 
p. IX-X. La lettre, adressée au pape Nicolas V, date du 12 juillet 1453. Cf. également 
notre article : L’irénisme dans la rencontre des cultures : le concept de sapienfia et le concile 
universel des religions chez Nicolas de Cues, Madrid, 1979. 

45. Epist. An Kardinal von Cusa (Graz, 21 juil. 1453). dans Enea Silvio Piccolomini, 
Papsr Pius I I ,  de B .  Widmer, Bâle-Stuttgart, 1960, p. 446-454. 

46. De Pace Fidei, dans N. de Cusa Opera omnia, ed. cit., vol. VII, 1. 1. 



L’EUROPE TROIS FOIS CORNUE 341 

pour tous les hommes. Sans entrer dans le détail de cette œuvre 
immense, il faut rappeler que I’irénisme qui l’inspire, manifeste égale- 
ment dans la Cribratio Alcorani4’, a pour propos fondamental de tenter 
une conciliation avec les Turcs désormais installés aux portes de l’Europe 
et de les désarmer, non par la violence, mais par l’intégration pacifique 
et le bon voisinage. II faut instaurer entre philosophes et  clercs une 
discussion pacifique de laquelle naîtront lumière, unité et paix. Dans 
cette perspective, il est plus que plausible d’imaginer que la lettre de 
Pie II à Mahomet II, le nouveau maître de Constantinople, est inspirée 
par I’irénisme cusain. C’est à l’évocation de cette lettre que nous 
bornerons notre incursion dans l’œuvre considérable d’Aeneas Silvio 
Piccolomini; c’est ce texte qui manifestera de manière décisive que la 
conscience européenne était, à la fin du XV“ siècle, une réalité désormais 
vécue dans la vigilance, la crainte et aussi l’impuissance, il faut bien le 
dire, par les Européens divisés, renfermés dans leurs nationalismes 
respectifs. L’arme de Pie II dans cette épître veut être la persuasion. 
Pour l’auteur du D e  ortu et auctoritate imperii, chrétienté et Europe sont 
une seule et même chose; pour l’auteur du De Europa, restait 
permanente la préoccupation de sauver la chrétienté européenne. C’est 
pourquoi cette lettre a une importance toute particulière pour la 
perception de la conscience européenne. Le pape ne craint pas, par 
exemple, d’opposer au vainqueur de Constantinople la potentia christia- 
nue gentis 4R. La thématique de la christianitas, de I’interior Christianitas 
s’incarne dans l’Europe, c c u r  même de cette chrétienté. Bien qu’il y ait 
des dissenssions parmi les nôtres - nostra gens -, aucun d’eux ne 
voudra être sous la domination d’un non-chrétien, car tous veulent 
mourir dans la foi droite (fides orthodoxa). 

C’est cette identification de la chrétienté européenne avec la foi 
véritable qui nous paraît être centrale dans la pensée du pape. Car ceux 
qui sont sous la domination de Mahomet II sont, certes, enfoncés dans 
l’erreur, bien qu’ils se disent chrétiens, à savoir, les Arméniens, les 
Jacobites, les maronites, sans compter, bien entendu, les Grecs eux- 
mêmes. Aussi Pie II invite-t-il Mahomet à se convertir au christianisme, 
proposition que d’aucuns ont pu juger extravagante, mais qui s’explique 
fort bien, nous semble-t-il, si on la considère dans la perspective du De 
Pace Fidei cusain 49. I1 suffira à Mahomet II de recevoir l’eau du baptême 
et de croire à I’Evangile et ,  s’il y consent, il n’y aura d’autre prince qui 
pourra avoir une gloire supérieure à la sienne. Lui-même, Pie II, est 
disposé à le nommer «Empereur des Grecs et de l’Orient», au siège 
qu’il occupe actuellement par la violence mais qu’il posséderait alors de 
jure. On peut objecter, poursuit le pape, qu’il est utopique d’imaginer la 
conversion de Mahomet et de son empire alors que les nations 
chrétiennes d’Europe se font la guerre ; mais ces dernières n’y perdent, 

41. La Cribratio Alcoruni parut en 1461. 
48. Voir notamment le texte de Piccolomini édité par A.  Desquine, L’Incunable De 

Captione urbis constantinopolitanae, texte et traduction française, Paris, 1965 ; Pi0 I I  (Enea 
Silvio Piccolornini), Lettera u Maornetto I I ,  éd. G .  Toffanin, Napoli, 1963. La lettre date de 
1461 ou de 1463, c’est-à-dire de la même période que le De Pace Fidei de Nicolas de Cues. 

49. Lettera, ed. cit., p. 113. 



342 J .  QUILLET 

répond Pie II, ni la liberté ni la vie5”, alors que les peuples tombés sous 
Ir: joug des Turcs tombent en servitude. C’est en effet en Europe que 
fleurissent les arts libéraux la philosophie, la théologie, en Espagne, en 
France, en Allemagne, en Angleterre. Et le pape conclut sa lettre: Tu 
ergo, princeps nobilis, qui non es rationis incapax neque ingenii obtusi, 
collige quae diximus et conserva in mente tua, et consule tibi et tuae genti, 
el noli esse incredulus, sed fideliss2. Ce que le pape promet ainsi à 
Mahomet II, c’est l’estime et la considération apud Europeos et occiden- 
tales populos ; l’Europe entière, dit-il, le célébrera. 

Le sens fondamental de cette épître pour notre propos, c’est, nous 
semble-t-il, le lien qu’établit le pape entre une chrétienté éclatée, réduite 
à ses provinces européennes, et la liberté de la foi qu’elle implique. 
Désormais la religion chrétienne a sa demeure en Europe et ,  du reste, la 
connivence qu’elle entretient avec la tradition philosophique en est une 
preuve supplémentaire.‘ D’un côté l’Esprit, la philosophie et la foi 
chrétienne, en Europe ; de l’autre, la foi mahométane et le monde de la 
chair. Autrement dit, pour le futur pape, l’unité de l’Europe est 
purement spirituelle. Avec lui, par conséquent, les vocables Europe et 
rriême européen sont vécus comme des réalités historiques concrètes, 
comme des termes de nature politique et religieuse spécifique. I1 faut 
ajouter qu’ils sont indissociables de chrétienté, et  cela, dès la seconde 
moitié du XIV‘ siècle, puisqu’un Philippe de Maizières, par exemple, 
dans le Songe du Vieil Pèlerin, n’hésitait pas à prédire que «se  les 
princes de la cretienté catholique, ausquelx appartient de deffendre la 
foy, ne font paix entre eux, et ne mettent au bien publique de la foy 
ciitholique, I’Amorath ou un autre apres lui chevetaine des diz Thurcs, 
avant dix ans, viendront en Pouille et en Allemagne, sans trouver qui les 
combate un grand temps D 53. C’est Devocion desespérée qui vient 
dlemander secours à la reine Vérité contre Turcs et Sarrasins ; Philippe 
voit le royaume de Chypre comme <c un gracieux hospital des Crestiens 
d’Occident»54. Mais, alors que chez Philippe de Maizières le projet de 
croisade est ressenti comme réalisable, au XV‘ siècle il est devenu un 
riive impossible. Nicolas de Cues, avec la lucidité qui le caractérise, non 
seulement n’en est point partisan, mais encore la récuse au nom du droit 
n,aturel des peuples. 

Les quelques textes que nous avons évoqués, de Dante à Nicolas de 
Cues, manifestent-ils une prise de conscience de la réalité européenne, 
non seulement géographique, mais aussi historique, politique et religieu- 
se? Nous pourrions trouver une réponse positive à cette question, mais 
des malentendus nous guettent. En vérité, le choc de l’invasion turque à 
Constantinople a été le révélateur de la réalité européenne pour les 
chrétiens d’occident ; mais cette prise de conscience, contemporaine de 
la prise de conscience des particularismes nationaux, se fait sur champ 

50. Ibid., p. 117. 
51. Ibid., p. 168. 
52. Ibid.. D. 176. 
53. Philippe de Maizières, Le Songe du Vieil Pèlerin, éd. G.W.  Coopland, Cambrid- 

ge, 1969, vol. I ,  p. 253 et 257. 
54. Ibid., I ,  295-296. 



L‘EUROPE TROIS FOIS CORNUE 343 

religieux, fondamentalement : sans la prise de conscience de I’apparte- 
nance à la christiana religio, fondement et unité des peuples d’occident, 
un tel processus aurait41 pu se développer? On peut en douter. Quoi 
qu’il en soit, c’est d’une Europe close, repliée sur ses frontières, en proie 
à des conflits internes, que les Européens prennent conscience, c’est-à- 
dire d’un christianisme territorialisé, ayant renoncé à l’universalisme et à 
sa vocation première, qui était d’enseigner toutes les nations de la terre, 
christianisme culturel, pour ainsi dire, auquel les Européens se rattachent 
avec inquiétude, car ils pressentent que c’est toute une civilisation - la 
leur - qui est mise en péril s’il venait à être anéanti, sans pourtant 
qu’ils fassent de grands efforts pour surmonter leurs nationalismes, ni 
peut-être même leurs régionalismes. 

Jeannine QUILLET 



LA PRISE DE CONSCIENCE 
D’UN CHRISTIANISME ALLEMAND : 
VERS UNE ECCLESIA GERMANICA ? 

Dans la conscience européenne, la perception de la diversité n’est 
pas moins importante que le sentiment de l’unité. Or la Réformation a 
subitement et rudement accentué la pluralité des convictions. Qu’à 
l’origine de ce bouleversement il y ait eu des courants de pensée 
théologique et des drames spirituels, qui donc le nierait aujourd’hui ? 
Mais personne, assurément, ne met en doute l’action des aspirations 
nationales qui renforcèrent considérablement l’élan des mouvements 
proprement religieux. 

Tout à la fois acteur du drame et témoin lucide, Aléandre, le nonce 
dépêché par le pape à la Diète de Worms, écrivait le 8 février 1521: 
<<Neuf dixièmes des Allemands ont comme cri de guerre : Vive Luther ; 
le dernier dixième hurle: Mort à la cour de Rome! D ’  Cette constatation 
amère du diplomate romain éclaire à sa façon l’unanimité que le docteur 
de Wittenberg avait faite autour de lui ; pour quelques années, le peuple 
allemand et celui qu’il avait reconnu comme son porte-parole et  son 
guide étaient à l’unisson. 

Mais l’appel de Luther avait agi à la manière d’un catalyseur; 
l’orage qu’il avait fait éclater couvait depuis longtemps. Aux XII‘ et 
XIII‘ siècles déjà, les Allemands se sentaient méprisés par les << Ro- 
mains D et, pour compenser les effets de cette humiliation, tendaient à 
souligner leurs mérites et cherchaient à définir l’originalité de leur nation 
à l’intérieur de l’organisme ecclésial. Maints auteurs s’étaient faits les 
interprètes de cette fierté qu’exacerbaient les avanies : Gerhoh de 
Reichersberg, Walther von der Vogelweide, plus tard Alexandre de Roes 
et, au milieu du XIV‘ siècle, quand la lutte de Louis de Bavière contre 
la papauté d’Avignon ravivait les passions déchaînées jadis par la guerre 
du Sacerdoce et de l’Empire, Conrad von Megenberg?. Dans le 
processus qui fortifia le sentiment national en réaction contre une 
domination ecclésiastique, le siècle qui s’étend de 1418 A 1518 marque 

1. P. Kalkoff, Die Depeschen des Nuntius Aleander vom Wormser Reichstage, 1521, 
Halle, 1886 (Schriften des Vereins für Reformationsgeçchichte, 17), p. 39. 

2. Brève évocation de ces premières formes du sentiment national dans 
P. Joachimsen, Vom deutschen Volk zum deutschen Staat. Eine Geschichte des deutschen 
Nationalbewusstsein, Leipzig, 1916. Sur Alexandre de Roes, R.  Folz, L’idée d’Empire en 
Occident, Paris, 1953, p. 149-153. Sur C. de Megenberg, J .  Wagner, Nationale Stromungen 
in Deutschland am Ausgang des Mittelalters, Weida, 1929, p. 17-19. 



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 345 

une phase décisive. L’autorité morale de Rome, ébranlée par le Schisme 
et la crise conciliaire, ne se rétablit jamais entièrement ; I’Etat << acatholi- 
que» - le premier du genre -, qui s’était constitué dans le creuset de 
la révolte hussite, s’avérait irréductible ; le pouvoir pontifical ne se 
raffermit qu’en se repliant sur l’Italie; il ne consolida son assise qu’au 
prix des lourdes concessions qu’exigeaient les monarchies. Or les 
Allemands, qui avaient observé, mieux que quiconque peut-être, les 
difficultés de Rome, ne disposaient pas de la puissance politique qui eût 
été capable d’imposer à la Curie les privilèges dont ils rêvaient; ils se 
sentaient, plus que les autres peuples, exposés aux abus dont les conciles 
avaient étalé l’inventaire largement ; humiliés, ils tentaient de se consoler 
en exaltant leur valeur méconnue. 

Mais quels Allemands? Les princes et les prélats, bien sûr, mais 
aussi, au moment où l’humanisme gagnait l’Allemagne, les hommes de 
lettres qui savaient transformer en un plaidoyer émouvant une argumen- 
tation aride et qui pouvaient ainsi gagner à la cause dont ils s’étaient 
faits les avocats, à défaut du peuple entier, ses classes les plus éclairées. 
Nous nous efforcerons de suivre la propagation de leurs idées et de 
mesurer la force de la passion dont elles se chargeaient à mesure qu’elles 
se répandaient, de haut en bas, dans l’organisme social. 

En 1521, la Diète de Worms, celle-là même devant laquelle Martin 
Luther comparut, mit noir sur blanc les «cent griefs de la nation 
 allemande^^. Ce long catalogue des abus dont les Allemands se 
plaignaient représentait, dans l’esprit de ceux qui l’avaient rédigé, la 
réponse des Etats à l’appel du réformateur et de ses innombrables 
partisans. I1 n’est pas exclu que d’aucuns aient tenté de diminuer les 
risques d’explosion en reprenant à leur compte les doléances où 
s’exprimait le mécontentement populaire. Mais si ce document semblait à 
ses auteurs susceptible de modifier, dans un sens favorable à la paix, la 
situation du moment, i l  n’était pas pour autant le premier du genre. II 
avait été précédé par toute une série d’énumérations analogues. I1 y avait 
près de soixante ans déjà, en 1521, que la natio germanica faisait savoir 
que la cour de Rome ne la traitait pas comme l’eût exigé la pure et 
simple justice. Pour connaître les circonstances dans lesquelles s’était 
créée cette sorte de tradition, force nous est de remonter le cours du 
temps jusqu’à l’époque du concile de Constance et plus précisément 
jusqu’en 1418. Cette année-là fut négocié, puis promulgué le concordat, 
dit de Constance précisément 4. II concernait la << nation germanique », 
dans l’acception que les Pères conciliaires avaient donnée à ces mots; ce 
n’était ni d’une réalité politique, ni même d’une entité linguistique qu’il 
s’agissait, mais d’un regroupement commode, au sein d’une même section 
de l’assemblée, des Allemands, des Polonais, des Hongrois et des 

3. B. Gebhardt, Die Gravamina der deutschen Nation gegen den romischen Hof. Ein 
Beitrag zur Vorgeschichte der Reformation. Breslau, 1884, p. 89-97. 

4. A. Werminghoff, Nationalkirchliche Bestrebungen im deutschen Mittelalter, Stutt- 
gart, 1910 (Kirchenrechtliche Abhandlungen. 61). p. 22-32. Voir aussi la présentation très 
claire de la nation allemande par P. Ourliac, dans le t .  14 de l’Histoire de I’Eglise (L’Eglise 
au temps du Grand Schisme et de la crise conciliaire, 1962, p. 397-430). 



:346 F. RAPP 

Scandinaves. Cependant, même si ce traité n’était d’aucune façon un 
accord entre le Saint-Siège et  le Saint-Empire, il devait être par la suite 
considéré comme le premier pas vers la constitution d’une Eglise 
nationale5. Le dispositif de cet accord limitait, en effet, assez sensible- 
ment l’exercice de l’autorité pontificale, tant en matière bénéficiale et 
fiscale que dans le domaine de la justice ; il ne passait pas sous silence la 
réforme dont il rappelait, au contraire, quelques-unes des exigences : 
ainsi prescrivait-il aux cardinaux de réduire leur train de vie, régiemen- 
tait-il le recrutement du Sacré Collège et s’efforçait-il de réserver les 
emplois les plus importants à des clercs pourvus de grades universitaires. 
En prévision du concile qui devait se réunir en 1423 conformément à la 
décision prise par les Pères de Constance, il fut convenu que la validité 
du concordat durerait cinq ans seulement. Quand expira ce délai, la 
négociation ne reprit pas entre les Allemands et  la Curie. Les guerres 
hussites faisaient rage et la force de l’hérésie semblait presque irrésisti- 
ble. A Rome comme dans l’Empire, les soucis que causaient ces 
événements repoussaient à l’arrière-plan toutes les autres préoccupations. 
II fallut attendre le reflux des troupes venues de Bohême, d’une part, et ,  
de l’autre, le rebondissement de la crise conciliaire à Bâle, pour que le 
problème des relations définies en 1418 par le Concordat de Constance 
fût à nouveau posé. La Pragmatique Sanction de Bourges, promulguée 
par le roi de France en août 1438, fut considérée par les princes 
allemands comme un exemple qu’il convenait d’imiter. La Diète de 
Mayence, au printemps de 1439, fut la réplique de l’assemblée qu’avait 
réunie Charles VI1 au cours de l’été précédent et I’instrumentum 
acceptationis, Mainzer Acceptation, ressemblait à la Pragmatique 6 .  Dans 
les deux textes, les décrets de réforme pris par le concile de Bâle étaient 
reconnus comme la norme qu’il convenait de respecter; à Mayence, de 
même qu’à Bourges, des adaptations de cette règle générale aux cas 
particuliers que présentaient les Eglises nationales étaient demandées. 
Mais alors que le roi de France avait donné force de loi tout de suite 
aux décisions de l’assemblée qu’il avait lui-même convoquée, I’instrumen- 
turn acceptationis n’était pas devenu, lui, un acte législatif; les modifica- 
tions auxquelles le pouvoir monarchique en France avait procédé de sa 
propre autorité, les princes allemands avaient prié le concile de les 
effectuer. Divisés, affaiblis par leurs rivalités, ils n’étaient pas en mesure 
de s’appuyer sur cette Mainzer Acceptation pour obtenir du Saint-Siège 
ou des Pères bâlois d’importantes concessions, alors que la monarchie 
française, forte en raison de son unité, pouvait faire peur à ses 
partenaires : il lui suffisait de brandir la Pragmatique. Notons toutefois 
que sur un point I’instrumentum acceptationis clarifiait la situation : la 
natio germanica dont ce document prétendait défendre les intérêts 
correspondait bien, cette fois, à la réalité politique inscrite dans le cadre 
de l’Empire; il ne s’agissait plus d’un agrégat de peuples divers 
regroupés seulement pour faciliter le travail d’une organisation 
ecclésiastique ’. 

5. A. Werminghoff, op. cil., p. 31. 
6. A. Werminghoff, op. cir., p. 33-85. 
7. A. Werminghoff, op. c i t ,  p. 41. 



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 347 

L’instrumenturn n’était qu’une arme médiocre ; les princes, par- 
dessus le marché, en firent mauvais usage. Leurs tergiversations ne leur 
permirent pas de prendre position clairement dans le conflit qui mettait 
aux prises, une fois de plus, un concile et la papauté. Quand, enfin, en 
1446, les Electeurs se mirent d’accord entre eux et décidèrent d’adhérer 
à la cause de celui des deux antagonistes qui souscrirait à l’«accepta- 
tion», il était trop tard pour tirer un réel avantage de cette résolution; 
les jeux étaient faits ; le Saint-Siège était assuré d’emporter la victoire. I1 
pouvait compter sur le talent d’un négociateur hors de pair, qui était, de 
surcroît, un parfait connaisseur de l’Allemagne, Enea Silvio Piccolomini. 
L’empereur Frédéric III était prêt, pour sa part, à s’entendre avec 
Rome. II ne fut pas trop difficile, dans ces conditions, de mettre sur pied 
un nouveau concordat. Les parties contractantes le signèrent à Vienne en 
1448 K.  I1 ne limitait pas aussi nettement les prérogatives pontificales que 
l’accord de 1418; il ne réglait que les questions posées par la collation 
des bénéfices et les élections, d’une part, et, de l’autre, celle des 
ponctions fiscales qu’entraînait l’intervention du pape dans les nomina- 
tions; rien n’était dit ni de la justice, ni de la réforme, ni même des 
expectatives. Bien entendu, de I’instrumenturn acceptationis, on ne 
soufflait pas mot! En tout état de cause, ce concordat n’était pas 
susceptible de protéger très efficacement la << nation germanique B contre 
des excès de pouvoir. Mais, comme aucun organe n’était chargé d’assurer 
le respect de ce traité, ses dispositions risquaient fort de demeurer lettre 
morte ou d’être tournées. L’autorité de Frédéric III n’était pas incontes- 
tée, tant s’en fallait; il fut obligé de gagner, pour ainsi dire un par un, 
les princes à l’idée que ce concordat devait être signé; le dernier à s’y 
résoudre fut l’évêque de Strasbourg, en 1476, vingt-huit ans après la 
négociation de Vienne 9. L’indépendance des principautés était suffisante 
pour que chacune eût sa propre politique en matière ecclésiastique. La 
papauté, loin de contrarier cette dispersion, la favorisait, car elle 
empêchait, en agissant ainsi, la constitution d’un front uni capable de lui 
résister ; les princes qui sollicitaient des privilèges pour leurs territoires 
n’avaient pas de peine à les obtenir I ” .  Dans ces conditions, i l  n’était pas 
surprenant que la Curie parvînt à renforcer son pouvoir. Elle eut recours 
aux expectatives, dont le Concordat n’avait pas interdit l’usage ; elle 
multiplia les réserves en faveur des << courtisans B appartenant à I’entou- 
rage du Souverain Pontife ; nombreux furent les procès jugés en cour de 
Rome; des décimes furent imposées au clergé. La multiplication de ces 
pratiques fut ressentie comme un abus de pouvoir. Peu de temps après la 
signature du Concordat, dont les dispositions n’étaient pas assez serrées 
pour empêcher le Saint-Siège d’étendre son emprise sur 1’Eglise dans 
l’Empire, un mécontentement profond se manifesta. Nicolas de Cues put 

8. A.  Werminghoff. op. cil., p. 86-109. Sur Piccolomini. «ambassadeur de l’huma- 
nisme en Allemagne», voir J .  Ridé, L’image du Germain dans la pensée et la litiéraiure 
allemandes de la redécouverte de Taciie ù la fin du X V P  siècle, Lille-Paris, 1977. p. 165-191. 

10. Sur la politique ecclésiastique des princes, J .  Hashagen. Staat und Kirche vor der 
Reformation. Eine Untersuchung der vorreformaiorischen Bedeutung des Laïeneinpusses in 
der Kirche, Essen, 1931. 

9. A .  Werminghoff, op. rit. ,  p. 96 sqq. 



348 F. RAPP 

en mesurer l’importance pendant sa légation, en 1451 ; un factum déposé 
devant sa porte par un clerc anonyme exprime si bien l’amertume que 
ressentaient alors beaucoup d’Allemands que certains auteurs le considè- 
rent comme le premier recueil de Gravamina”. Ils ont tort car ce 
document n’est qu’un pamphlet, rédigé probablement par un clerc de 
rang subalterne. Mais le ressentiment dont ce texte révélait la gravité, les 
princes surent s’en servir au profit de leur politique. Ils reprirent les 
doléances que l’auteur anonyme avait mises noir sur blanc à l’intention 
du légat et qui, sans doute, étaient largement connues, pour les insérer 
dans des mémoires destinés à la Cour de Rome. Seules les énumérations 
des griefs figurant dans des actes officiels sont, à proprement parler, des 
Gravamina germanicae nationis. 

Apparemment, le but de ces protestations était clair ; elles devaient 
faire savoir au Saint-Siège qu’il portait préjudice à l’Empire et qu’il lui 
fallait prendre garde aux conséquences de sa politique envahissante. En 
réalité, les choses n’étaient pas aussi simples. L’Empereur avait été le 
négociateur du Concordat. En dénonçant les empiétements de la Curie, 
les princes atteignaient le souverain ; ils prouvaient qu’il n’avait pas été 
capable de protéger ses sujets contre les appétits de Rome et qu’il s’était 
laissé berner par la diplomatie pontificale. Les Gravamina germanicae 
nationis étaient donc destinés tout autant à réduire l’autorité de 
Frédéric III qu’à combattre les abus du pouvoir pontifical. Quelques 
exemples en fourniront la preuve. En 1452, I’Electeur de Trèves, Jacques 
de Sierck, eut le premier l’idée d’utiliser cette arme au service de ses 
ambitions 1 2 .  Conseillé par Jean de Lysura, qui n’était pas plus désintéres- 
sé que lui, Jacques appela les princes à s’unir afin d’obtenir et du pape 
e t  de l’empereur la réforme de I’Etat et celle de I’Eglise. I1 n’hésita pas 
ii demander la réunion d’un concile. «Cette menace, avouait4 sans 
ambage, sera de nature à rendre le Souverain Pontife plus conciliant». 
]Frédéric III découvrit très vite le moyen d’apaiser ses opposants. I1 leur 
lit accorder quelques faveurs et cela suffit pour éteindre leur soif de 
changement. 

Quelques années plus tard, une nouvelle manœuvre fut tentée. 
Comme les acteurs n’étaient plus les mêmes, le style de la pièce 
changea ; les intentions qui servaient de ressort à l’intrigue n’étaient pas 
modifiées: il s’agissait toujours de frapper l’Empereur par la bande, en 
faisant semblant de viser le pape. L’archevêque de Mayence, en 1455, 
wait pris le rôle tenu trois ans plus tôt par Jacques de Sierck; le 
chancelier de Dietrich, Martin Mayr, remplaçait en quelque sorte Jean 
de Lysura 1 3 .  Mayr était tout ensemble très savant et  très habile 1 4 .  Après 
avoir bien préparé le terrain, au synode d’Aschaffenburg, il parvint à 
iréunir les électeurs à Francfort et leur fit accepter un texte qui contenait 
un projet fort bien conçu de Pragmatique. L’archevêque s’appuya sur 

1 1 .  B .  Gebhardt, op.  ci/ . ,  p. 3-9. 
12. B. Gebhardt, op.  ci/ . .  p. 9 sqq. 
13. B. Gebhardt, op.  c i / . ,  p. 11-27. 
14. Sur la carrière de Mayr, voir Riezler dans Allgemeine deursche Biographie, t .  20, 

p. 113-120. Docteur en droit de Heidelberg, élève de Grégoire de Heimburg, il  a été 
(d’abord au service de Nuremberg. 



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 349 

cette ordinatio contra gravamina illata Alemanie nationi pour publier un 
décret dans lequel il proclamait sa volonté de résister à ces injustices. Le 
déclin de la vie religieuse y était décrit en termes pathétiques; 
l’Allemagne ne pouvait que se transformer en désert, disaient les auteurs 
de ce texte, tant les ponctions fiscales de la Chambre apostolique 
épuisaient ses ressources. A ceux qui se plaindraient des abus romains, le 
décret promettait le secours de syndics désignés à cet effetI5. Martin 
Mayr jugea bon de s’adresser à celui des curialistes qui connaissait le 
mieux l’Allemagne, Enea Silvio Piccolomini, qui venait d’accéder au 
cardinalat (le 31 août 1457). Le futur Pie II avait tenté, trois ans 
auparavant, de convaincre les princes allemands réunis à Francfort de 
s’engager à fond dans la lutte contre les Turcs, maîtres de Constanti- 
nople depuis peu. Son plaidoyer n’avait pas remporté le succès que cet 
avocat éloquent était en droit d’attendre 1 6 .  Ses auditeurs avaient compris 
qu’on en voulait à leur argent et l’archevêque de Mayence les avait 
trouvés d’autant plus enclins à le suivre dans l’opposition à la Curie dont 
la rapacité se dissimulait mal, estimaient-ils, sous le prétexte inédit du 
danger ottoman. Mayr voulut prouver, sans doute, à Piccolomini que 
l’Allemagne restait sourde à ses discours et qu’il était grand temps de 
faire droit à ses requêtes. « L e  pape, é ta i t4  dit dans cette missive, agit 
comme s’il voulait détruire notre nation ; il ne respecte ni les décrets des 
conciles, ni les accords bilatéraux ». Suivait l’énumération des abus dont 
les Allemands avaient à se plaindre. « L e  Saint-Siège ne pense qu’à 
multiplier les astuces qui lui permettront de dérober de l’argent aux 
“barbares”! Et cette nation naguère encore célèbre, qui par la vertu 
dont elle s’est montrée prodigue et par le sang qu’elle a versé 
généreusement a mérité l’Empire, autrefois maîtresse du monde, la voici 
qui, couchée dans la poussière, gémit sur son destin et sa misère ! M Une 
menace à peine voilée constituait la conclusion de Martin Mayr: « la  
noblesse allemande est en train de se réveiller, annonçait4 ; elle prépare 
des ripostes qui pourraient coûter cher à la Cour de Rome». Enea Silvio 
Piccolomini ne prit pas l’avertissement à la légère. II se donna la peine 
de composer tout un traité dont les développements remplissaient les 
150 pages d’un volume in octavo 17. Nous aurons l’occasion de revenir sur 
cette réponse, comme sur le titre de Germanie. L’opposition à la Curie 
dont le cardinal frais émoulu se sentait tenu de plaider la cause ne resta 
pas longtemps vigoureuse. Comme en 1452, l’Empire se sentit solidaire 
de la papauté: l’archevêque de Mayence et ses amis ne projetaient rien 
moins que d’imposer à Frédéric III un associé. Ce roi devait être 
I’Electeur Palatin, Frédéric. Les diplomates au service du souverain dont 
ces plans visaient à faire un fantôme dépensèrent des trésors d’ingéniosi- 
té. Ils parvinrent à leurs fins. La coalition se brisa. Celui qui l’avait 
créée, l’archevêque de Mayence, changea de camp et  Mayr fut contraint 
de chercher ailleurs l’emploi qui lui donnerait le moyen de poursuivre ses 

15. B .  Gebhardt, op. cil., p. 17-25. 
16. J .  Ridé, op. cit., p. 165-169. 
17. J .  Ridé, op. c i f . ,  p. 169-182. Voir aussi A .  Schmidt (trad. et introduction de la 

Germania), Deutschland. Der Briefrraktat von M. Mayr und J .  Wimpfelings *( Antworten und 
Einwendungen gegen Enea Silvio », Koln-Graz, 1962. 



350 F. RAPP 

menées. L’empereur était sauvé, momentanément au moins, et le pape 
n’avait plus rien à craindre. II était présomptueux de les attaquer tous les 
deux ensemble Ix. 

Le mécontentement des Allemands était trop vif pour que le conflit 
entre eux et la Cour de Rome en restât là. Piccolomini, devenu pape, 
eut à cœur d’organiser enfin la croisade contre les Ottomans. Le congrès 
de Mantoue qu’il réunit afin d’établir la paix entre les Etats chrétiens et 
de mettre sur pied un programme d’action commune accueillit parmi les 
délégations qui le composaient celle d’Albert d’Autriche. Elle comptait 
dans ses rangs un homme que la papauté considérait comme un 
adversaire résolu, Grégoire de Heimburg Iy. Fidèle à l’idéal conciliaire, il 
passait pour avoir écrit une Confutatio primatus papae. En tout cas, son 
rôle avait été grand dans le conflit qui avait mis aux prises Nicolas de 
Cues, évêque de Brixen, et le duc Sigismond. Heimburg avait animé la 
résistance aux censures fulminées par Calixte III ; il avait rédigé la 
protestation dans laquelle le duc et ses sujets en appelaient au concile. 
La bulle Exsecrabilis représentait la riposte du pape, en l’occurrence 
Pie II, à cette démarche que le Saint-Siège estimait encore redoutable. A 
Mantoue, Heimburg poussa les représentants des princes à se dérober 
aux sollicitations des émissaires pontificaux. Aucun subside ne devait être 
accordé tant qu’une Diète n’en aurait pas admis le principe2”. L’archevê- 
que de Mayence, Diether d’Isenburg, qui venait d’être mis en possession 
de son siège, prit à son service Grégoire de Heimburg, dont ses 
procureurs à Mantoue avaient admiré les talents et la vitalité. Diether 
avait besoin d’un tel allié: les taxes que la Chambre apostolique exigeait 
ii l’occasion de son élection étaient exorbitantes : il en avait conçu contre 
Rome un vif ressentiment; il comptait bien prendre sa revanche. Inspiré 
par Heimburg, i l  reprit à son compte le projet qu’avait eu déjà son 
prédécesseur. Des relations furent nouées avec Georges Podiebrad, le roi 
de Bohême, à qui le titre de monarque associé fut promis pourvu qu’il 
prît l’engagement de s’opposer à toute imposition du clergé par la Curie, 
de convoquer un concile dans une cité rhénane et de respecter les 
décrets de Bâle. Heimburg orchestra la campagne qui visait à ranimer 
l’esprit d’indépendance. Une rencontre des Electeurs, au printemps de 
:1461, aboutit à la publication d’une adresse où les griefs contre la 
politique pontificale justifiaient un appel au concile. Menacés l’un et 
l’autre, Frédéric III et Pie II agirent de concert. Ils isolèrent Diether 
#Isenburg avant de le destituer. I1 est vrai que leur adversaire ne 
s’avoua pas battu. I1 fallut qu’Adolphe de Nassau, désigné pour le 
remplacer, le chassât de son archevêché les armes à la main2I. 

Au total, sous le règne de Frédéric III, l’opposition à la Cour de 
Rome n’avait pas obtenu de succès. Quand, à ce souverain, moins falot 

18. B.  Gebhardt, op.  cil, ,  p. 28. 
19. Sur Heimberg, voir, dans Neue deursche Biographie, la notice de W. Kemmerer, 

t. 8 ,  p. 274 sqg. Docteur en droit de Padoue en 1429, vicaire général de Mayence, délégué 
au concile de Bâle, au service de Nuremberg, de Ladislas de Hongrie, d’Albert et de 
!Sigismond d’Autriche. 

20. B. Gebhardt, op. cit., p. 31-32. 
21. B. Gebhardt, op. cit., p. 32-44. 



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 35 1 

peut-être que ne l’affirmaient ses ennemis, succéda son fils, Maximilien, 
le rapport des forces ne fut pas modifié sensiblement. Une fois encore, la 
comparaison de ce qu’était capable de faire la monarchie française avec 
ce que réalisait péniblement l’Empire met en évidence la faiblesse 
politique des Allemands. En 1511, quand Louis XII prenait appui sur les 
décisions de I’Eglise gallicane pour attaquer de front Jules II, Maximi- 
lien, lui, devait se contenter de consultations et de projets plus ou moins 
fumeux. Nous aurons l’occasion de revenir sur ce sujet puisque ce fut à 
l’humaniste Jacques Wimpheling que le souverain s’était adressé. Encore 
n’est-il pas sûr qu’il ait eu l’initiative dans cette affaire. I1 semble bien 
qu’elle ait été montée par Mathieu Lang, un prélat particulièrement 
ambitieux qui rêvait d’obtenir le poste de legatus natus et perpetuus dont 
Wimpheling avait été prié de recommander la création22. Sur ce point, le 
seul qui dans le mémoire de l’humaniste offrait l’avantage de la 
nouveauté, l’attente du souverain ou de son entourage ne pouvait être 
que déçue: Wimpheling était évasif et se contentait de renvoyer les 
destinataires de sa consultation au projet présenté quelques années plus 
tôt par Hans de Hermanngrün. La liste des Gravamina n’avait pas été 
rajeunie; c’était celle qu’en 1457 Mayr avait insérée dans sa lettre à 
Piccolomini. Alors que le roi de France agissait, en Allemagne la parole 
tenait lieu d’action et cette parole n’était ni claire ni ferme23. 

La papauté n’avait pris la Pragmatique en considération que dans la 
mesure où ce texte était utilisé par un pouvoir monarchique dont la 
résolution ne pouvait pas faire de doute. Les Gravamina et les coalitions 
éphémères qui les présentaient ne faisaient que jeter une lumière crue 
sur la faiblesse politique de la nation allemande. Ils ne sont pas pour 
autant dépourvus d’importance car ils ont contribué sans doute à faire 
prendre conscience aux Allemands de la situation dans laquelle se 
trouvait leur nation. En 1518, les mots de natio germanica ne laissaient 
plus personne indifférent ; le temps était loin où  cette appellation 
s’appliquait d’abord au fourre-tout regroupant, avec les Allemands, les 
Hongrois, les Polonais, les Scandinaves, voire les Ecossais ! D’autre part, 
si l’expression d’ecclesia germanica n’avait pas encore figuré dans des 
documents officiels, apparaissaient déjà les institutions qui pouvaient lui 
donner corps, avant même qu’elle fût admise dans le vocabulaire des 
diplomates ; en 1445, l’éventualité d’un concile national n’avait pas 
semblé chimérique; nous venons de voir qu’autour de Maximilien des 
ambitieux s’agitaient pour que fût institué le legatus natus, qui ressem- 
blait fort au patriarche préconisé par Hermanngrün et même au primat 
qu’envisageait de demander un écrit anonyme du XII‘ sièclez4. Enfin, et 
surtout, les Gravamina jouèrent un rôle, que nous aurions tort de 
négliger, dans le développement d’un patriotisme chargé d’amertume et 
de ressentiment ; paradoxalement, ils étaient d’autant plus efficaces qu’ils 
n’aboutissaient qu’à des échecs ; la répétition de ces déconvenues devait 

22. Kalkoff, Forschungen zu Luthers r h i s c h e n  Prozess, Rome, 1905. p. 105 sqq . ;  
id., W. Capito im Dienste Erzbischof Albrechts von Mainz, Berlin, 1907. p. 38 sqq. ; 
Werminghoff, op. cit..  p. 130 sqq. 

23. B .  Gebhardt, op. ci(.? p. 65-79, 
24. A. Werminghoff, op. ci t . ,  p. 11-21. p. 110-133. 



352 F. RAPP 

finir par exaspérer ceux qui les éprouvaient, d’autant plus fiers qu’ils 
avaient été profondément humiliés. Un peu comme l’idée de réforme, 
celle qui demandait justice pour la nation germanique allait pénétrer 
dans la mentalité collective. Une fois descendue dans ces profondeurs, 
elle ne se laisserait plus maîtriser aisément ! 

Pour donner la forme convenable à leurs projets, dans tous les cas, 
et, très souvent, pour leur en inspirer l’idée, les princes avaient recours 
aux hommes de lettres dont ils appréciaient le savoir et le talent. Nous 
avons entrevu déjà, aux côtés de Jacques de Sierck, Jean de Lysura, 
hllartin Mayr, le chancelier de Mayence, Grégoire de Heimburg, 
collaborateur du duc Sigismond d’Autriche, puis de Diether d’Isenburg, 
enfin du roi de Bohême, Georges Podiebrad. Maximilien sut s’entourer 
de conseillers qui savaient construire des mémoires solides et ,  s’il le 
fiallait, tremper la plume dans l’acide; les juristes étaient les plus 
nombreux auprès de lui, mais il ne dédaignait pas de prendre les avis des 
tlhéologiens ou des amateurs de belles lettres. Par l’intermédiaire de 
Jacques Spiegel, il eut recours à la science de Jacques Wimpheling 2 5 .  

Quelques années durant, Ulric de Hutten fut le conseiller d’Albert de 
Elrandebourg, I’Electeur de Mayence, dont les embarras financiers, qu’il 
voulut surmonter en usant des indulgences, déclenchèrent le processus de 
la Réformation26. Nous n’avons cité que les noms les plus connus, mais 
les lettrés et les savants étaient nombreux au XV‘ siècle et au début du 
XVI“ ; leurs rangs s’épaississaient sans cesse. L’humanisme était en train 
de conquérir l’Allemagne où des Universités toutes neuves, loin de lui 
fermer leurs portes, l’accueillaient avec empressement. II est vrai que la 
Flenaissance littéraire n’était adoptée pleinement qu’à condition de se 
laisser adapter aux exigences de ses nouveaux adeptes. Ceux-ci ne 
voulaient pas seulement prouver aux Italiens qu’ils étaient à même 
d’apprendre aussi bien qu’eux le parfait usage du latin, du grec et de 
l’hébreu. Ils se proposaient de redécouvrir, eux aussi, le passé de leur 
peuple ; sans mépriser, assurément, l’antiquité classique, ils s’attachaient 
passionnément à l’histoire germanique, dont ils comptaient bien reconsti- 
tuer les hauts faits afin de les exalter2’. Cette volonté de relever un défi 
ne se situe pas exactement dans le domaine religieux dont nous avons à 
nous occuper ici, mais elle a contribué, sans aucun doute, au climat 
moral dans lequel ont vécu les hommes chargés de rédiger et de diffuser 
les Gravamina. De part et d’autre, tant du côté de Rome que du côté 
des princes allemands, c’étaient des humanistes qui montaient en ligne. 
A cet égard, la rencontre de Martin Mayr et d’Enea Silvio Piccolomini 
ne laisse pas d’être exemplaire. Nous avons entendu déjà la protestation 
véhémente que le chancelier de Mayence eut le courage d’adresser en 
guise de félicitation au futur Pie II qui venait de recevoir le chapeau! 
Enea Silvio connaissait trop bien l’Allemagne pour prendre cette épître à 
Iii légère. Conseiller de Frédéric III, il avait parcouru l’Empire en tous 

25. Th. Burger, Ein humanisrischer Jurist, Jakob Spiegel, Fribourg en Brisgau, 1973. 
26. Sur U. von Hutten, voir J .  Ridé, ~ U l r i c h  von Hutten contre Rome. Motivations 

27. De cette valorisation du passé germanique, la thèse de J .  Ridé, L’image du 
et arrière-plan d’une polémique n, Recherches germaniques, 1979, p. 1-17. 

Germain, examine remarquablement tous les aspects et toutes les phases. 



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 353 

sens et comptait parmi ses amis beaucoup d’Allemands et non des 
moindres. A Francfort, en 1454, il avait montré qu’il n’hésitait pas à 
faire l’éloge d’une Allemagne dont il avait redécouvert le tableau 
composé jadis par Tacite. Mais ses auditeurs avaient senti la flatterie ; le 
compliment intéressé les avait laissés de glace. La lettre de Mayr 
exprimait une fierté que les humiliations exaltaient au lieu de l’abattre. 
Piccolomini, dans la Germania qu’il composa tout exprès, ne se contenta 
pas de répondre habilement que l’Allemagne, loin d’être exsangue, 
présentait les signes de l’opulence, qu’elle était donc capable de faire la 
guerre aux Turcs et qu’au demeurant, investie de l’Empire, en raison de 
ses vertus guerrières, elle avait le devoir de se battre ; le cardinal profita 
de l’occasion pour donner à ses interlocuteurs une leçon de morale: il les 
mettait en garde contre l’ingratitude. Leurs ancêtres n’avaient été que 
des barbares et des païens. L’Eglise romaine leur avait donné I’Evangile 
et la civilisation. Elle était leur mère, au sens le plus élevé du mot. 
Comment pouvaient-ils lui refuser les secours dont elle avait besoin 28 ? 
Le retentissement de cette leçon fut durable; en 1515 encore, Wimphe- 
ling éprouva le besoin de répondre à Piccolomini comme celui-ci, jadis, 
avait donné la réplique à Mayr. Les thèmes développés par Enea Silvio 
n’étaient d’ailleurs pas de ceux qu’un diplomate avisé dédaignait ; ils 
étaient trop bien trouvés. En 1471, devant la diète de Ratisbonne, 
Campana, un disciple de Pie II, chargé de plaider la cause de Rome, se 
servit des arguments forgés par son maître ; aussi flatteur que lui, il était 
moins sincère; au fond de lui-même, il ne nourrissait que du mépris 
pour les Allemandsz9. Or,  ceux-ci ne repoussaient pas seulement le 
dédain ou la condescendance; ils ne voulaient pas de la subordination, 
dans quelque domaine que ce fût. Ils apprirent donc à manier les armes 
que contenait l’arsenal intellectuel des Italiens, dans l’espoir de pouvoir 
bientôt se battre sur le terrain de la culture à armes égales3”. A leurs 
rivaux, ils empruntèrent même certains de leurs desseins; ainsi les 
humanistes de Nuremberg conçurent-ils le projet d’une Germania 
illustrata. Tous les hommes de lettres n’englobèrent pas dans leurs 
préoccupations les problèmes religieux ; Celtis et Cuspinian, par exemple, 
semblent les avoir tenus pour négligeables. Mais l’humanisme rhénan ne 
pouvait pas dissocier les questions que lui posait l’état des institutions 
ecclésiastiques des inquiétudes qu’il ressentait en auscultant l’Empire. 
Pieux et patriotes, Geiler, Brant, Wimpheling et leurs émules avaient en 
vue la grandeur de l’Allemagne et la pureté de 1’Eglise. Conservateurs, 
ils étaient respectueux de l’autorité ; aussi les attaques directes et brutales 
contre le Saint-Siège ne leur convenaient-elles pas. Généralement, ils ne 
critiquaient pas le pape ; ils étrillaient avec d’autant plus d’alacrité 
pugnace les <<courtisans », des curialistes de rang subalterne, des 

28. J .  Ridé, op. cit., p. 171;  Deutschland (éd. Schmidt), p. 118 et 132. 
29. U.  Paul, Studien zur Geschichte des deutschen Nationalbewusstseins im Zeitalter 

des Humanismus und der Reformation. Historische Studien. 1936. D. 59: J .  Ridé. OD. rit.. 
p. 182-188. 

30. P. Joachimsen. M Der Humanismus und die Entwicklune des deutschen Geistes ». 
Deutsche Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft und Geist&eschichte, 1930, p. 436- 
462. 



354 F. RAPP 

Allemands presque toujours, qui s’efforçaient d’exploiter tous les avan- 
tages de leur situation précisément parce qu’elle était modeste. Wimphe- 
ling s’était fait une spécialité de ces réquisitoires contre les << palefreniers 
du Saint-Père>>7’. Plutôt que de s’en prendre à Rome, les humanistes 
exaltaient les vertus du peuple allemand dans l’espoir de les voir, enfin, 
reconnues et récompensées par la papauté. En tête des qualités qui, 
selon eux, caractérisaient leur nation, ils plaçaient la fidélité. La 
franchise était l’inséparable associée du dévouement. Le refus de la 
rouerie ne laissait pas d’avoir des conséquences désagréables : les 
Welsches prenaient pour de la naïveté ce qui n’était que droiture; ils se 
moquaient des populations germaniques qui continuaient à servir sans 
défaillance le Souverain Pontife dont l’entourage, pourtant, ne cherchait 
qu’à leur extorquer de Cet indéfectible attachement à la 
bonne cause avait jadis justifié le transfert de l’Empire des Romains aux 
Teutons. Cette dignité suprême dans l’ordre politique ne devait plus 
quitter l’Allemagne ! Les humanistes s’employaient à combattre, d’avan- 
ce, tout projet visant à donner le diadème impérial à la France qui, 
depuis la fin du XIII‘ siècle, semblait le convoiter. De Charlemagne, il 
fallait montrer qu’il était allemand. Les vrais Francs, affirmait-on, 
n’étaient pas ceux qui s’étaient expatriés en quelque sorte et, dans les 
pays de l’Ouest, étaient devenus des Francigenae, différents, et de plus 
en plus, sans doute, des Franci restés sous le ciel de Germanie;;. 
Sébastien Brant, lorsqu’il écrivit un De origine et laude civitatis 
ifierosolymae, prêta ses propres convictions au pape Urbain II et lui fit 
dire, à Clermont, aux croisés réunis à ses pieds: Carolus ... magnus 
vester, O Germani, pene mita origine civis vester, o Franci74. Brant 
laissait, en l’occurrence, aux Français leur appellation habituelle de 
Franci, mais il  qualifiait Charlemagne carrément de Germanus. Les hauts 
faits qu’avaient accomplis Charles et ses compagnons justifiaient une 
croyance à la vocation exceptionnelle de la nation germanique. Cette 
épopée n’était qu’une longue suite de services éminents rendus à la 
clhrétienté: à Rome, les Francs avaient assuré la paix et la sécurité; ils 
avaient battu les Sarrasins et, d’après Brant, ils étaient allés jusqu’à 
Jérusalem qu’ils avaient délivrée. Gesta Dei per Francos, auraient dit 
vlolontiers nos humanistes, puisqu’aussi bien, à les entendre, il n’y avait 
d’authentiques Francs que ceux d’Allemagne. Le messianisme germani- 
que, tel que l’envisageaient les savants du XV‘ siècle finissant, ne 
comportait pas que des aspects guerriers. Wimpheling, lorsqu’il rédigea 
sa réponse à la Germania d’Enea Silvio, se plut à souligner le rôle que 
des Allemands avaient joué dans l’invention et la diffusion de l’imprime- 
rie. Même l’administration pontificale tire de grands avantages de cette 
technique, fait observer l’humaniste alsacien : << elle peut faire réaliser en 
deux ou trois jours par deux ou trois ouvriers ce que deux centaines de 

31. P. Joachimsen, Der Humanismus, p. 439-444; J .  Ridé, op.  cit., p. 290-344. 
32. J .  Knepper, Nationaler Gedanke und Kaiseridee bei den elsassischen Humanisten, 

33. J .  Wagner, Nationale Stromungen, p. 62 sqq., 66 sqq. 
34. R. Folz ( L e  souvenir et la légende de Charlemagne dans l’Empire germanique 

Fribourg en Brisgau, 1898. 

médiéval, Paris, 1950, p. 559) cite ce passage du De origine et laude civitatis Hierosolymae. 



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 355 

copistes n’accomplissaient pas en une semaine de labeur acharné et  ses 
décisions, ses instructions ou ses commissions sont expédiées rapidement 
dans le monde entier»”. Plus sincèrement que les services rendus par la 
presse à la Curie, Wimpheling vantait les progrès qu’elle faisait faire à 
l’instruction religieuse. Les livres que cc l’art noble entre tous B produisait 
en masse contribuaient grandement à répandre la connaissance de la 
vérité. L’éducation morale, elle aussi, pouvait tirer parti des facilités que 
procurait l’invention de Gutenberg ; l’ami de Sébastien Brant savait bien 
que le succès considérable du Nurrenschiff était dû pour une bonne part 
à l’imprimerie. La chrétienté tout entière n’était-elle pas l’obligée du 
peuple qui de cette manière inédite mais combien ingénieuse avait élargi 
les voies du Salut? Et Rome n’échappait pas à ce devoir de 
reconnaissance 36. 

I1 était un point de l’argumentation développée par Enea Silvio 
Piccolomini qui causait quelque embarras aux humanistes. I1 leur avait 
rappelé que la lumière de I’Evangile leur était venue de la Ville éternelle 
et qu’ils lui devaient pour cette raison une gratitude profonde. Au 
XII‘ siècle déjà, des clercs de Trèves avaient montré que la Germanie 
n’avait pas été le moins du monde un pays de mission comme les autres. 
Saint Pierre y avait envoyé saint Materne et ,  dans des circonstances dont 
la légende soulignait à plaisir le caractère merveilleux, lui avait confié sa 
crosse. Ce geste était diversement interprété. Selon les uns, il signifiait la 
prééminence de Trèves, non seulement dans l’Empire, mais dans la 
chrétienté, une dignité que confirmait la présence dans l’ancienne capitale 
de la tunique sans couture, cc ... parce que vous dirigez la seconde Rome, 
écrivaient des clercs à l’archevêque de Trèves, Hilluin, vers 1170, vous 
avez la mission de conforter vos frères dans la vérité quand le pape 
tombe dans l’erreur ... Pierre, en vous confiant le bâton qu’il avait reçu 
de Dieu lui-même, vous a donné le pouvoir de vous placer immédiate- 
ment derrière lui comme il était lui-même immédiatement derrière le 
Christ >) 37. D’autres lectures de ce symbole étaient possibles. Après 
Alexandre de Roes, Pierre d’Andlau, un juriste réputé, l’un des 
fondateurs de l’université de Bâle, estimait que ce transfert d’un insigne 
de commandement représentait la translutio imperii; il fondait le droit 
des Allemands à l’Empire 3x. Wimpheling répondait autrement mais plus 
habilement à Piccolomini que Pierre n’était pas un Romain mais un Juif 
et que, par conséquent, la Ville éternelle n’avait été qu’un relais dans la 
transmission du message libérateur. L’humaniste alsacien, faisant allusion 
évidemment aux contributions que Piccolomini considérait comme le 
témoignage convenable d’une reconnaissance élémentaire, ne se priva pas 
du plaisir de renvoyer la balle dans le camp des Romains: «en  souvenir 
du bienfait qu’ils ont reçu des Juifs, ne seraient-ils pas tenus d’envoyer 
chaque année de l’or et de l’argent en Syrie 39?  N II n’est pas impossible 

35. Deutschland (éd. Schmidt), op. cil., p. 204 sqq. 
36. Deutschland (éd. Schmidt), op. cit. ,  p. 205. 
37. A. Werminghoff, op. cif . ,  p. 15-18. 
38. J .  Wagner, op. cit., p. 63, et J .  Knepper, op. cif . ,  p. 152. 
39. Deutschland (éd. Schmidt), op. cif . ,  p. 202 sqq. 



356 F. RAPP 

que Wimpheling ait connu la tradition selon laquelle saint Materne était 
le fils de la veuve qu’à Naïm le Christ avait consolée en ressuscitant son 
fiils ! Materne n’était donc pas un Romain mais un Juif et la Germanie ne 
dlevait pas grand’chose à Rome ; dans l’ordre de la filiation spirituelle, 
1”une et l’autre se situaient au même niveau. Elles avaient reçu toutes 
dieux la foi de la Terre Sainte; un seul intermédiaire les rattachait au 
Rédempteur 40 ! 

Tous les humanistes ne firent pas preuve de la même modération 
dans la réplique. Au début du XVI‘ siècle, les prétentions de Rome 
furent combattues avec une véhémence qui ne cessa de se renforcer 
jusqu’à ce que l’explosion de la Réforme entraînât pour de bon la 
plupart des savants et des écrivains de l’Empire dans le tourbillon de la 
polémique. Aventin, un Bavarois, dont l’influence ne put pas s’exercer 
librement sur ses contemporains parce qu’il fut rapidement accusé de 
servir la révolution religieuse, puisa dans une bonne connaissance de 
l’histoire des leçons de patriotisme, mais son attachement à sa nation 
n’avait d’égal que le mépris dont il accablait le clergé romain. Ce que 
l’Allemagne avait enduré, les serviteurs d’une papauté corrompue, cupide 
et tourmentée par la soif de domination en avaient été les auteurs4’. La 
querelle que soutint Reuchlin contre l’Inquisition fut le prétexte dont se 
servit le groupe qui rédigea les Lettres des hommes obscurs pour lancer 
ce brûlot contre I’Eglise romaine4*. La violence des attaques atteignit son 
paroxysme quand Ulric de Hutten se lança dans la bataille avec la 
fougue de l’aventurier et la brutalité du reître ; dans des écrits tels que le 
C’udiscus et I’Episrulu dissuusoriu, le ressentiment qu’avaient nourri des 
générations d’Allemands, qui s’étaient sentis humiliés et tondus par la 
papauté, semblait se décharger d’un seul coup 43. 

Ce que la passion pouvait dicter à des hommes vouant à leur patrie 
un culte farouche, le manuscrit conservé à la bibliothèque de Colmar 
nous le montre. Ce texte dont l’auteur n’a jamais été reconnu, mais que 
la tradition attribue depuis sa découverte au << révolutionnaire de 
I’Oberrhein», a dû être mis noir sur blanc sans doute vers 1500&. Nous 
n’en conservons qu’un seul exemplaire. Ce n’est donc pas parce qu’il put 
exercer une influence que nous le citons mais bien plutôt parce qu’il 
donne une idée des excès provoqués par un sentiment national 
littéralement déréglé. Si nous en croyons le << révolutionnaire », l’aile- 
mand était la langue primitive de l’humanité, celle d’Adam qui n’en 
connaissait pas d’autre45; du peuple allemand, rien de mauvais ne peut 
naître et, de par le monde, à travers l’histoire, il n’y eut jamais rien de 
blon qui ne fût de quelque façon, peu ou prou, allemand: le Christ 

40. Konigshofen, édité par C. Hegel, Chruniken der deutschen Stüdte, Berlin, 1871, 

41. J .  Ridé, up. cil. ,  p. 371-396. 
42. P. Merker, Der Verfasser des Eccius Dedolutus und anderer Reformationsdialoge, 

43. J. Ridé, aUlrich von Hutten contre Rome», up. cit., passim. 
44. Das Buch der Hundert Kapitel und der Vierzig Statuten des sugenannten 

Oberrheinischen Revulutiunürs (Ed. A.  Franke, analyse hist. G .  Zschabitz), Berlin, 1967. 
Voir aussi J .  Ridé, L’image, p. 105-109. 

45. Das Buch, p. 226. 

t. IX, p. 713. 

mit einem Beitrage zur Verfusserfrage der Epistulae Obscururum virurum, Halle, 1923. 



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 357 

n’aurait eu nul besoin de venir sur cette terre si n’y avaient vécu que des 
Allemands; il ne vint parmi nous que pour racheter IsraëlM! Les vices 
s’étaient répandus, cependant, de plus en plus largement, parce que des 
peuples mauvais s’étaient assuré des positions dont il importait de les 
débusquer impitoyablement. Le latin était l’instrument le plus redoutable 
de la perversion ; il était urgent d’en bannir l’usage du culte et de rendre 
à l’allemand sa place d’unique langue sacrée4’. Le droit romain, la pire 
des abominations, devait être aboli. La mission de l’empereur n’était 
autre que ce rétablissement de l’hégémonie germanique 4x. 

I1 est probable qu’en suivant l’auteur de ce texte étrange nous 
sommes sortis du domaine où se mouvaient normalement les lettrés et 
les érudits, encore que les lectures de ce cc révolutionnaire >> aient été très 
étendues. Avant de nous enfoncer résolument dans l’étude des senti- 
ments populaires, jetons un dernier coup d’œil sur les humanistes et 
rappelons qu’il surent, comme le dit justement P. Joachimsen, faire des 
Gravamina qui n’étaient qu’un sec cahier de doléances le cri d’une 
nation déchue 49. Ils surent créer les idées-forces capables de soulever 
l’émotion et de l’entretenir. A tout le moins, ils donnèrent à ces thèmes 
la forme qui devait en intensifier l’efficacité. Entre la scène diplomatique 
où s’affairaient les princes et les prélats et la nation allemande, ils furent 
les intermédiaires indispensables. 

Interrogeons-nous d’abord sur les voies que peuvent avoir suivies les 
idées et les passions dont nous avons observé l’éclosion ou l’essor dans 
les cercles d’humanistes lorsqu’elles ont pénétré dans l’âme populaire. Le 
mot de masses, il est vrai, n’évoque pas exactement la réalité d’un 
organisme social très complexe. L’émiettement politique du Saint-Empire 
entraînait la multiplicité des services administratifs et des assemblées 
représentatives. Le nombre des personnes qui contribuaient au gouverne- 
ment des principautés était considérable et celui des délégués que les 
Etats rassemblaient dans les Diètes, encore plus élevé5”. Le rôle des 
villes, et tout particulièrement des villes d’Empire, était, à cet égard, 
décisif. Les villages eux-mêmes, dans le sud-ouest de l’Allemagne en tout 
cas, disposaient d’institutions communales dont les attributions n’étaient 
pas négligeables 51.  Les hommes et les opinions circulaient activement 
dans cette société où les problèmes d’intérêt commun étaient discutés 
avec d’autant plus de véhémence que l’inanité des pouvoirs en entravait 
la solution. A tous les niveaux des délibérations et des décisions 
intervenaient des notables auxquels leur situation de fortune, leur 
tradition familiale ou leurs capacités personnelles assignaient une mission 

46. Dus Buch. p. 265. 
47. Dus Buch, p. 299. 
48. J .  Wagner, op. cit. ,  p. 71. 
49. P. Joachimsen. Der Humanismus, p. 438. 
50. A titre d’exemple, voir H. Lieberich, r Die gelehrten Rate, Staat und Juristen in 

Baiern in der Frühzeit der Rezeption >>, Zeitschrifr fiir bayerische Landesgeschichre. 1964. 
p. 120-189. 

51. K.S. Bader. Dorfgenossenschafr und Dorfgemeinde, Graz. 1062. 



358 F. RAPP 

de premier plan 52. Leurs interventions dans les débats révélaient parfois 
l’ampleur et la qualité de leur information. Nombreux étaient les 
patriciens ou les bourgeois qui entretenaient avec les humanistes 
d’étroites relations, consacrées, dans certains cas, par des alliances 
rnatrimoniales. Martin Mayr, par exemple, avait épousé Catherine Imhof 
de DonauwoerthS3. On sait tout ce que l’humanisme de Nuremberg 
devait à Willibald Pirckheimer, qui fut homme d’Etat en même temps 
qu’écrivain et  mécène 54. Peutinger d’ Augsburg appartenait à l’une des 
plus anciennes familles 55 de la ville dont il dirigeait, en tant que 
secrétaire général, les services administratifs. A Strasbourg, Sébastien 
Eh-ant se trouvait dans une situation tout à fait semblable56. I1 
approfondissait l’influence que Wimpheling assurait à leurs communes 
préoccupations en fréquentant assidûment les milieux dirigeants de la 
capitale alsacienne. A Francfort, Philippe Fürstenberg occupait une 
position comparable à celle de Pirckheimer à Nuremberg 57. Nous aurions 
t’ort, enfin, de passer sous silence l’audience que pouvaient avoir les 
membres du bas clergé; dans une proportion de plus en plus forte, les 
curés et les vicaires avaient consacré quelques semestres à se donner au 
moins une teinture de savoir universitaire et, comme l’avait prouvé, dès 
1451, le factum remis à Nicolas de Cues, ces clercs n’éprouvaient pas 
pour Rome que des sentiments d’absolue soumission. Bon nombre 
dl’entre eux, parce qu’ils n’avaient pas de bénéfices convenables, se 
f,aisaient maîtres d’école ; l’enseignement ne leur procurait pas seulement 
u.n gagne-pain; il assurait à leurs discours un public réceptif. La 
r’édaction des chroniques leur était souvent confiée. Dans ces récits, plus 
d’un passage est révélateur de l’état d’esprit qui régnait parmi les 
bourgeois. Au XIV‘ siècle déjà, Fritsche Closener, un clerc appartenant 
au patriciat de Strasbourg, n’hésitait pas à faire dans l’histoire de sa ville 
natale l’éloge de Marsile de Padoue, l’auteur du Defensor pack, 
siévèrement condamné par 1’Eglise5R. Bien plus tard, et dans une région 
différente, la Koelhoffsche Chronik, vers 1470, décrivait le flux ininter- 
rompu des florins qui, par centaines de milliers, allaient d’Allemagne en 
Italie. «Plus que d’autres, notre pays est saigné par Rome. La rareté de 
l’argent n’a rien d’étonnant ; ce qui peut nous surprendre, c’est qu’il y en 
ait encore. On s’arrange toujours, là-bas, pour que le civet baigne dans 
la sauce épicée! Du temps des païens, l’Allemagne n’était pas exploitée 
clomme elle l’est maintenant, surtout depuis que, voici deux siècles, 
l’Empire a été dévolu aux Allemands»59. 

52. E. Maschke, ~Verfassung und soziale Krafte in der deutschen Stadt des spaten 
Mittelalters >>, Vierteljahrsschriff für Sozial- und Wirfschaftsgeschichfe, 1 959, p. 289-349, 

53. Riezler, A .D.B . ,  p. 114. 
54. J .  Ridé, op. C I L ,  p. 366 sqq. 
55. J .  Ridé, op.  cii., p. 349 sqq. 
56. H. Rosenfeld, Neue deursche Biographie, t .  I I ,  Berlin. 1955, p. 534-537. 
57. H. Cellarius, Die Reichssfadi Frankfurf und die Gravamina der deufschen Nafion, 

Leipzig, 1938, p. 37. 
58. C. Hegel, Die Chroniken der deufschen Sfadte, t .  VIII, p. 70;  Koenigshofen, qui 

composa sa propre chronique un peu plus tard. reprit à son compte l’éloge fait par son 
prédécesseur (ibid., p. 473). 

59. C. Hegel. Chroniken, op.  cil., t .  XIV, p. 809 sqq. 

433-476. 



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 359 

L’imprimerie diffusa très largement des textes qui, demeurés 
manuscrits, n’auraient touché qu’un cercle assez étroit de lecteurs. La 
technique nouvelle, dont les Allemands étaient si fiers d’avoir fourni 
l’inventeur et d’avoir assuré le succès dans l’Europe entière, semble bien 
avoir creusé l’appétit de savoir qu’elle avait pour but premier de 
satisfaire. Une masse de livres de tous formats, du fascicule de quelques 
feuillets à l’épais in-folio, et des feuilles volantes de toutes tailles, de la 
vignette au placard, submergea littéralement les pays germaniques. Des 
torrents d’idées et de passions déferlèrent sur les esprits et les 
remuèrent. Les sujets religieux occupaient dans cette production énorme 
une place prépondérante mais, pour notre propos, il n’est pas inutile de 
mentionner les ouvrages de géographie, dont la quantité n’était pas 
négligeable, et qui donnaient aux Allemands qui les lisaient l’occasion de 
comparer leurs croyances et leurs mœurs avec celles d’autres pays 

La presse répandit également sous la forme de Flugblütcer les 
paroles et les airs de chants qui peut-être existaient dès avant le 
XVe siècle mais que l’historien peut analyser plus aisément à partir de 
cette époque grâce à l’information considérablement accrue que met à sa 
disposition le «multiplicateur» mis au point par Gutenberg! II ne reste 
pas insensible au retentissement que les complaintes donnent aux 
événements. La guerre menée par la Basse Ligue contre Charles le 
Téméraire, par exemple, ou le renvoi de Marguerite d’Autriche, la 
fiancée de Charles ViII, avaient suscité une vive émotion que ces 
chansons intensifiaient en la propageant ! Strophes et refrains laissent 
entrevoir, au-delà des réactions suscitées par l’humiliation ou la crainte, 
les ressorts profonds de la mentalité populaire. Le répertoire, o ù  le sacré 
prime le profane, met en évidence les caractères originaux de la piété 
germanique h ’ .  

Parmi les imprimés qui gonflaient les ballots des marchands, 
almanachs et c< pronostications >> n’étaient pas rares ; des astrologues tels 
que Liechtenberger devaient à ces publications une part de leur 
célébritéh2. Dans ces prophéties, les craintes et les espérances des 
Allemands se dévoilent. Certaines de ces prédictions donnaient la 
réplique à d’autres, o ù  s’exprimaient les ambitions de la France. Vers 
1350, frère Jean de la Roquetaillade, «nourri de la tradition carolin- 
gienne française », avait annoncé que l’associé du pape angélique dans 
son œuvre de réforme universelle serait Charles IV de Luxembourg, 
«dont les rapports de parenté avec la dynastie des Valois étaient mis en 
lumière>>h3. Peu de temps après, l’ermite Télesphore de Cosenza fit de 

60. C. Wehmer, c Inkunabelkunde ». Zentralblart für Bibliothekswesen, 1940, p. 214- 
232. 

hi. Voir les pages excellentes que J .  Janssen consacre à la chanson populaire dans le 
classique Geschichte des deutschen Volkes, t .  I .  19‘ édit.. Fribourg en Brisgau, 1913, 
p. 279-289. R.  von Liliencron, Die historischen Volkslieder der Deutschen vom 13. bis 16. 
Jahrhundert, 5 vol., Leipzig, 1865-1867, offre aux historiens des documents très riches. Voir 
aussi Ph. Wackernagel, Dus deutsche Kirchenlied von der altesten Zeit bis zum Anfang des 
17. Jahrhunderis, Leipzig, 1867, et W. Baumker, Dus katholische deutsche Kirchenlied in 
seinen Singweisen, 4 vol., Fribourg en Brisgau. 1886-1911. 

62. J. Franck, Allgemeine deutsche Biographie. t. 18, Leipzig, 1883, p. 538-542. 
63. R. Folz, L’idée d’empire en Occident, o p .  cil., p. 181. Voir aussi F. Kampers, 

Kaiserprophetie und Kaisersage im Mittelalter, Munich, 1895, p. 156. 



360 F. RAPP 

l’empereur germanique le persécuteur du Saint Pontife, et  du roi de 
France le souverain capable de rétablir la justice@. A cette version 
française du rêve messianique, la prophétie de Gamaléon opposa bientôt 
une interprétation allemande. Dans cet oracle, qui se présentait comme 
une vision, il évoquait d’abord les méfaits d’un empereur venu du sud;  
couronné par le pape, ce monarque redoutable arracherait aux Alle- 
mands la couronne mais, précipité de la sorte jusqu’au fond de la 
déchéance, le peuple germanique se ressaisirait, il élirait son propre 
empereur né dans la vallée du Rhin, le pays allemand par excellence ; un 
concile convoqué par ce souverain à Aix-la-Chapelle créerait un 
patriarche de Mayence auquel serait dévolue plus tard la plénitude des 
pouvoirs spirituels. Rome serait déchue de son rang et la métropole 
rhénane deviendrait la capitale de la chrétienté. L’ecclesia germanica 
supplanterait en quelque sorte dans son rôle de mater ecclesiarum 1’Eglise 
romaine. Cet oracle circula sous diverses formes à travers les pays 
germaniques65. Le ton en devenait de plus en plus véhément ; en 1409, 
un prêtre d’Amberg en avait repris, disait-on, les principaux éléments 
niais il avait évoqué pour finir des violences et des massacres: à 
l’entendre, les biens ecclésiastiques seraient mis au pillage et les clercs 
assassinés M. La portée de la prépondérance allemande était encore 
accrue : l’empire universel devenait germanique ; comme l’Italie, la 
Hongrie, d’une part, et de l’autre tous les Slaves étaient soumis à la 
tutelle des Allemands. Enfin, entraînés par l’empereur jusqu’en Palestine, 
les nouveaux maîtres du monde y réalisaient les prédictions messiani- 
ques : arrivé devant Jérusalem, le monarque accrocherait son bouclier à 
l’arbre sec, dont la ramure, soudain reverdie, signifierait l’avènement 
d’un ordre sans injustice ni faiblesse 

Les auditeurs ou les lecteurs de ces prophéties étaient peut-être 
d’autant plus tentés de leur accorder du crédit qu’ils pouvaient avoir eu 
clonnaissance des récits de voyage où les vertus de leur peuple étaient 
montées en épingle. Avec le Nurembergeois Gabriel Tetzel, de 1465 à 
1467, ils parcouraient la France et  l’Espagne ; ils constataient que là-bas 
«les curés prenaient femme mais ne se souciaient guère de prêcher; ils 
ne savaient que les dix commandements, de confession véritable point, 
seulement, avec le célébrant au pied de l’autel, la récitation du confiteor; 
qu’importe que les péchés aient été gros ou pas ; personne, d’ailleurs, ne 
saurait les nommer ; la fréquentation des offices, irrégulière, était 
toujours faible; le cuite des morts seul tenait à cœur, aux femmes 
surtout, qui passaient des heures auprès d’imposantes pierres tombales 
g,arnies de fleurs, d’herbes odoriférantes et de cierges allumés D 6x. Le 
Cordelier de l’observance, Nicolas Glassberger, confirmait cette présenta- 

64. R. Folz, L’idée d’Empire, op .  cit., p. 182 sqq. ; F. Kampers. op.  cit., p. 237. 
65. A. Werminghoff, op.  cil.. p. 136. 
66. A .  Werminghoff, op.  cit. ,  p. 136. 
67. F. Kampers, Die deutsche Kaiseridee in Prophetie und Sage, Munich, 1896, p. 127 

68. K.  Voretzoch. «Reisen Deutscher nach der Provence und Südfrankreich in 
599. 

friiheren Zeiten ». Volkstum und Kultur der Romanen, 1938. p.306-341 ; 1940, p. 30-1 10. 



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 361 

tion sévère: en France, selon lui, les églises étaient à l’abandon, les 
vases sacrés, malpropres; à la messe ne venait que peu de monde; aussi 
l’ignorance était-elle crasse et  la superstition largement répandue. La 
situation française servait de repoussoir : elle mettait en valeur le sérieux 
et la piété des Allemands qui ne manquaient jamais le service divin et se 
seraient saignés aux quatre veines pour embellir les édifices religieux 69. 

Quand un voyageur venu d’Allemagne retrouvait loin de chez lui, parmi 
les latins légers et prolixes, un compatriote, qu’il était content d’être au 
moins quelques moments en compagnie d’un guter duczcher, et quelle 
n’était pas sa surprise joyeuse lorsqu’il découvrait, avec Jérôme Müntzer, 
un médecin de Nuremberg, comme un coin de terre natale transporté 
par-delà les monts jusqu’en Espagne: à quelques lieues de Valence, le 
monastère du Val Jésus était occupé par une dizaine de Franciscains 
observants; un Allemand, un riche marchand de Ravensburg touché par 
la grâce, avait fondé cet ermitage ; il en avait fait aménager le chœur, et 
des stalles commandées en Flandre s’offraient au regard émerveillé de 
Müntzer. <<Dans ce petit cloître tout est parfaitement ordonné ; le jardin, 
soigneusement irrigué, est fort beau. Quel merveilleux plaisir nous avons 
goûté là ! B Des impressions de ce genre n’étaient sûrement pas rares : à 
cette époque déjà, les Allemands voyageaient beaucoup, marchands, 
étudiants, soldats ou pèlerins, mais l’image qu’ils gardaient dans leur 
souvenir de leur pays était d’autant plus belie qu’ils rêvaient d’y revenir 
bientôt. 

Essayons maintenant de retrouver cette image dans les témoignages 
dont nous avons évoqué jusqu’à présent la multiplicité. Comme les 
individus, les communautés se définissent en s’opposant. Les Allemands 
découvraient chez les nations qui les entouraient les défauts qu’ils 
prétendaient éviter eux-mêmes avec le plus de soin. Les étrangers étaient 
cupides et rusés, les Romains surtout. Avec l’astrologue Liechtenberger, 
ils étaient disposés à croire que les papes dépouillaient l’Allemagne de 
ses trésors afin d’assurer à leurs bâtards des situations en vue’!. Nous 
avons entendu plus haut l’auteur de la Koelhoffsche Chronik se plaindre 
des curialistes, dont l’astuce inépuisable est au service d’une insatiable 
cupidité. Ces avares sont impies. La chanson de Dôle, en 1479, présente 
les Français comme des blasphémateurs, le sacrilège ne leur fait pas 
peur. Ils se conduisent si mal que la statue de la Vierge se met à 
pleurer. Les hosties consacrées sont jetées dans la boue puis piétinées7*. 
L’orgueil égare ces insensés qui se croient assez forts pour asservir le 
monde entier. Charles le Téméraire offre l’exemple achevé de ce travers 

69. Chronique de N .  Glassberger, Analecra franciscana, Quarracchi, 1887, t .  I I ,  

70. L. Pfandl, Itinerarium hispanicum Hieronymi Monetarii (1494-1495), Revue 
hispanique, 1920, p. 21, Voretzsch. op. cil., 1940. p. 45 (Hans von Waltheim, de Halle, 
rencontre à la Sainte Baume, en 1474, ein gurer deurscher). 

p. 439 sqq. 

71. Die Veyssagunge J .  Liechrenbergers, Cologne, 1528. 
72. R. von Liliencron, Die hisiorischen Volkslieder, op. rit. ,  t .  I I ,  p. 157-159. Les 

troupes de Louis XI avaient pris par traîtrise cette ville qui servait de rempart à la 
Franche-Comté. La francophobie de ce «lied» est d’autant plus curieuse que Dôle était de 
langue française et que les traîtres étaient des mercenaires allemands, achetés par des 
Suisses de langue allemande au service du roi de France ! 



362 F. RAPP 

fatal. «I1 est le Turc d’occident qui souille la chrétienté»7’. Peut-être 
faut-il voir en lui l’Antéchrist! Ses sujets et généralement les Welsches 
rie sont pas meilleurs que leur prince; voués aux pratiques superstitieu- 
ses, ils dédaignent l’instruction religieuse ; la misère et la saleté de leurs 
étglises proclament l’indifférence des fidèles qui devraient avoir à cœur 
d’entretenir la maison de Dieu. Leurs mœurs ne sont pas plus pures que 
leur foi n’est vive. L’adultère est une invention du Français. Quant aux 
Lombards, ils s’adonnent aux vices contre nature qu’abominent les bons 
Allemands 74. Les Allemandes parfois se laissent berner par les Welsches 
qui n’hésitent pas à les abandonner après les avoir séduites. Le Lied vom 
Conzil plaint les filles de Souabe dont des curialistes sans scrupules ont 
fait de vulgaires prostituées 75. Débauchés, ces étrangers sont cruels. Ils 
torturent les captifs; ils ouvrent le ventre des femmes enceintes pour en 
arracher les enfants à naître76. Aussi lâches que méchants, ils ne peuvent 
compter que sur la ruse et  le mensonge quand ils affrontent les 
Allemands. Ils n’ont pas d’arme plus redoutable que leurs discours; les 
langues romanes sont capables de pervertir l’âme germanique ; qui ne 
veut pas s’exposer à la contagion doit se garder d’apprendre le français 
au l’italien 77. Comment pourrait-on considérer ces peuples comme 
chrétiens? Ils n’ont ni la foi, ni les mœurs des fidèles dignes de ce nom. 

Sur ce fond d’imperfections, les vertus des Allemands se détachent 
blien7R. Ils sont fidèles et se font plutôt hacher sur place que de faillir à 
la parole donnée. Ils sont purs et respectent l’honneur des femmes; les 
mœurs contre nature ne leur inspirent qu’une profonde horreur. Ils sont 
pieux, surtout. Avant de se battre, ils ne manquent jamais de prier. 
Ouand leurs ennemis gesticulent et  poussent des cris, eux, à genoux, 
implorent la protection du Dieu des armées. Mais cette Frommigkeit 
n’est pas faite de pratiques ponctuelles seulement 79. Elle est portée par 
u n  sentiment religieux dont les cantiques sont l’expression fidèle. A cet 
égard, la réputation de I’Allemagne ne datait pas de la fin du Moyen 
Age. En 1148 déjà, Gerhoh de Reichersberg affirmait que ses compa- 
triotes savaient mieux que d’autres chanter le Seigneur Iwl. Cette apprécia- 
tion était confirmée par le témoignage d’un cistercien qui avait 
accompagné saint Bernard pendant la prédication de la seconde croisade. 
<<Dès que nous eûmes quitté les pays germaniques, le chant cc Christ uns 
genad >> cessa ; autour de nous, il n’y avait plus personne pour louer Dieu 
à pleine voix; le peuple roman n’a pas comme vous des chants bien à 

Entre le XII‘ et le XVI‘ siècle, le répertoire ne cessa de 

73. R. von Liliencron, op. cit., t .  I I ,  p .  54. 
74. J .  Wagner, op. cif . ,  p. 14 sqq. 
75. R. von Liliencron, Die historischen Lieder, op.  cil., t .  I ,  p. 541. 
76. R. von Liliencron, op. cit. ,  t .  I I ,  p. 159 (Das Lied von Dôle). Voir aussi 

M. Witte, Die Armagnaken irn Elsass, Strasbourg, 1890, le récit des atrocités commises par 
les Ecorcheurs et retenues par les chroniqueurs (en particulier p. 19, 110 sqq . ) .  

77. R .  von Liliencron, op. cit., t .  I I ,  p. 264. 
78. J .  Ridé, op. c i f . ,  p. 1167-1186. 
79. B. Moller, << Frommigkeit in Deutschland urn 1500 >>, Archiv für Reformafionsges- 

80. Janssen, op. c i f . ,  p. 289. 
81. Janssen, op. cif . ,  p. 289. 

chichte, 1965, p. 5-31. 



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 363 

s’enrichir. Luther lui-même reconnaissait qu’avant lui les Allemands 
disposaient de très belles mélodies et de textes édifiants pour exprimer et 
soutenir leur dévotion. I1 goûtait particulièrement : Christ ist erstanden, 
Ein Kindelin so lobelich ist uns geboren heute, Nun bitten wir den 
heiligen GeistR2. Les airs de quelque soixante dix de ces cantiques sont 
connus. Dans une centaine de ces Lieder vibrait la joie de Noël; l’un 
d’entre eux, Es ist ein Ros entsprungen, jouit encore de nos jours d’une 
grande popularité 83.  Ces textes semblent avoir facilité la pénétration dans 
les masses de thèmes élaborés par les milieux mystiquesw. Citons le 
Weihnachtslied fameux qui, non sans raison, est attribué par la tradition 
à Jean Tauler: Es kommt ein Schiff geladen bis an den hochsten Bort. 
Au milieu du XV‘siècle, Henri de Laufenberg composa pour de 
nombreuses chansons profanes des poèmes religieux Rs. L’un des plus 
beaux respire le Heimweh, ce mal du pays si typique pour l’âme 
allemande: tch wolt, dass ich daheime war, ... ich mein daheim im 
himelrich 86. Des dévotions monastiques se retrouvent dans les strophes 
où le fidèle se propose de bâtir au fond de son cœur une maisonnette; 
Jésus en sera le maître, la Vierge, l’économe, l’amour divin, la cellerière, 
la crainte de Dieu gardera la porteg. Les hymnes liturgiques les plus 
connus étaient traduits ainsi que des strophes, moins célèbres peut-être 
mais en accord avec le tempérament germanique ; le Media Vita devenait 
en allemand tnmitten unsers lebenszeyt im tod seind wir umbfangen SR. 

Quelques-uns de ces cantiques étaient chantés pendant la messe ; après la 
communion, l’assistance entonnait un Lied d’action de grâces : Gott sie 
gefobt und gebenedeit der uns sefber hat gespeist”. Les communautés 
nombreuses étaient guidée$ par une chorale qui n’avait pas peur de la 
polyphonie. En 1512 Erhard Orglin fit paraître un recueil de cantiques à 
quatre voixx’. N’oublions pas qu’à cette époque la plupart des églises en 
ville et quelques paroisses de campagne contenaient des orgues. Mais ce 
n’était pas uniquement au cours des offices que les chrétiens d’Allemagne 
chantaient. Une exhortation à la vie pieuse, en 1509, conseillait vivement 
aux pères de famille de consacrer une partie du dimanche après-midi à 
ces christfiche liederY’. On pense, en lisant ce conseil, aux propos 
d’Erasme qui, dans la préface de son Nouveau Testament, souhaite que 
bientôt la femme, en vaquant au soin du ménage, l’homme, en poussant 
sa charrue, chantent des versets de la Sainte Ecriture. Mais comment ne 
pas songer également aux textes qui prescrivent au maître de maison de 
réunir autour de lui tous les siens et de réfléchir avec eux sur les vérités 

82. Janssen, op. rit., p. 291. 
83. Janssen, op. cit., p. 233, 296. 
84. Sur ce processus de diffusion, voir W. Schmidt, << Zur deutschen Erbauungslitera- 

tur des spaten Mittelalters >>, Altdeutsche und altniederlündische Mysrik (Wege der 
Forschung, 23), Darmstadt, 1964, p. 437-461. 

85. Janssen, op. cit., p. 291. 
86. Cité par Janssen, op. cit. ,  p. 298. 
87. Janssen, op. cit., p. 296. 
88. Janssen, op. cil., p. 295. 
89. Janssen, op. cit . ,  p. 291. 
90. Janssen, op. cit.,  p. 233. 
91. Janssen, op. ci[ . ,  p. 289. 



:I64 F. RAPP 

entendues le matin pendant le sermon ? Les innombrables éditions de 
prédications, traduites en allemand, qui firent la fortune de certains 
imprimeurs, prouvent que ce commandement n’était pas resté lettre 
morte. Elles montrent aussi que les offices de << prédicature >> fondés dans 
beaucoup de villes répondaient au désir des fidèles soucieux de connaître 
et de comprendre, dans la mesure du possible, les vérités de la croyance 
et les obligations de la vie chrétienne. Les libraires n’avaient pas de 
peine à vendre les’ Bibles, dont vingt-deux éditions en allemand parurent 
avant 151792. La Sainte Ecriture que lut en entier, de la mi-carême à 
Pâques, une bourgeoise de Souabe, en 1476, était peut-être encore un de 
ces manuscrits que des ateliers de copistes exécutaient en assez grand 
nombre jusqu’au moment où l’imprimerie leur fit une concurrence 
insoutenable93. En plus du texte intégral des deux Testaments, la 
clientèle des éditeurs en recherchait des extraits, des psautiers - il en 
sortit des presses plus d’une soixantaine -, des plenaria, rassemblant les 
lectures des dimanches et fêtes - on en compte cent trente et  un -y4. 
Enfin, des recueils de prières aux titres fleuris, tel le Seelengürtlein de 
Brant et Wimpheling, jouissaient d’une belie popularité parce qu’ils 
contenaient des oraisons pour toutes les circonstances de la vie95. 

Pieux et sérieux, les Allemands étaient tentés de se faire une haute 
idée d’eux-mêmes ! Quand le Welsche parle, l’Allemand agit 96. Dieu 
répand sur la nation qui brille par son courage et sa piété ses 
bénédictions en abondance. N’a-t-il pas précipité les Bourguignons dans 
le lac de Morat comme jadis il a fait périr Pharaon et ses troupes dans 
les eaux déchaînées de la Mer Rouge ? En tout cas, la deutsche Nation 
est la servante fidèle du Seigneur. L’Antéchrist des temps modernes, 
Charles le Téméraire, en a fait l’expérience à ses dépens. Ce «Turc de 
l’Occident P est vaincu ; les Infidèles d’Orient n’échapperont pas à leur 
sort. Un empereur viendra; il portera le nom de Frédéric; il conduira 
son peuple de victoire en victoire jusqu’à Jérusalem. Gesta Dei per 
Germanos 9R ! Le messianisme allemand est en train de devenir largement 
populaire quand se préparent les bouleversements du XVI‘ siècle. 

Revenons vers Aléandre. II n’avait pas seulement constaté que neuf 
Allemands sur dix soutenaient Luther et que le dixième souhaitait la 
chute du pouvoir pontifical. II avait dit nettement qu’à l’origine de cette 
révolte il y avait la politique de Romey9. Ce diagnostic n’était pas 
complet. Certes, les compatriotes du théologien de Wittenberg en avaient 
assez des humiliations que représentaient à leurs yeux les pratiques de la 
Curie, mais ils se rassemblaient en très grand nombre autour du frère 

92. B. Moeller, «Frommigkeit», op. cit., p. 17-27; F. Rapp, «Christianisme et vie 
quotidienne dans les pays germaniques au XV‘ siècle. L’empreinte du sacré sur le temps», 
Histoire vécue du peuple chrétien, Toulouse, 1979, t .  I .  p. 344-346. 

93. B. Moiler, «Frommigkeit >>, op. cit., p. 20. 
94. B. Moller, << Frommigkeit >>, op.  cit., p. 20. 
95. F. Rapp, Réformes et Réformation à Strasbourg, Paris, 1974. p. 168 sqq. 
96. J .  Wagner, op. cit., p. 13. 
97. R. von Liliencron, Die historischen Lieder, t .  I I ,  p. 101. 
98. F. Kampers, Die deutsche Kaiseridee, p. 127. 
99. P. Kalkoff, Die Depeschen, p. 25, 39 et 102. 



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 365 

Martin parce qu’ils retrouvaient dans ses premiers messages la sensibilité 
religieuse qui leur tenait à cœur. 

L’Ecclesia germanica, qui peut-être aurait pu délivrer I’Allemagne 
des abus, n’avait pas pris corps. Elle n’avait pas même fait franchement 
son apparition dans le vocabulaire officiel ; la prophétie de Gamaléon est 
peut-être seule à se servir de ces deux mots L’Etat dont dépendait la 
constitution d’un tel organisme n’était pas plus capable de le créer en 
1521 que sous le règne de Frédéric III. Après avoir vainement tenté de 
briser la résistance de Charles Quint, Luther devait se replier sur les 
principautés et le protestantisme allait, de ce fait, s’inscrire dans ce cadre 
généralement étriqué. Le morcellement ecclésiastique de l’Allemagne 
n’était pas près de finir. La formation d’une communauté religieuse 
unique restait un rêve inaccessible ! 

Par contre, une manière allemande de vivre le christianisme s’était 
affirmée pour de bon. Dans une large mesure, elle était l’héritage 
commun des Allemands, quelle que fût leur confession. Elle n’a rien 
perdu de sa force. Elle se caractérise par la gravité, le soin minutieux 
dans l’accomplissement des rites comme dans l’embellissement de tout ce 
qui sert au culte, l’effort persévérant d’intériorisation, dont la lecture 
édifiante est l’instrument de prédilection, la recherche d’une émotion qui 
s’exprime de préférence dans le chant choral, enfin la place centrale 
qu’occupe la famille, das christliche Haus, véritable Eglise domestique. 
Dans une basilique romaine, de nos jours encore, avec un groupe de 
pèlerins allemands s’engouffre une atmosphère, faite de douceur et 
d’âpreté tout ensemble, qui ne s’accorde pas entièrement avec la piété 
méditerranéenne. 

Sans mettre vraiment en péril l’unité de la conscience européenne, 
l’évolution dont j’ai tenté de suivre les phases l’a probablement enrichie 
sensiblement. Elle a créé définitivement une sensibilité religieuse à 
laquelle l’âme de l’Europe, son art et sa littérature, doivent beaucoup. 

Francis RAPP 

100. A. Werminghoff, o p .  ci[ . ,  p. 136. 



,LES ESPAGNOLS ET LA CONSCIENCE EUROPÉENNE 
A L’ÉPOQUE DE CHARLES-QUINT 

A la Renaissance, les nations du vieux continent s’affirment, les 
peuples se rendent compte de plus en plus de tout ce qui les 
individualise, de tout ce qui les différencie les uns des autres. Mais les 
manifestations de cette originalité, qui ouvre la voie à un véritable 
nationalisme, vont de pair avec la prise de conscience - du moins dans 
certains milieux - de tout ce qui unit les Européens entre eux, de tout 
ce qui leur donne, au delà de leurs particularités, une communauté de 
destin. Les grandes découvertes, l’apparition d’un Nouveau Monde, le 
contact avec d’autres civilisations, avec des peuples dissemblables, ont 
renforcé cette double tendance. I1 en a été ainsi pour la péninsule 
ibérique qui a joué un si grand rôle dans les expéditions maritimes de la 
fin du XV‘ siècle. En particulier, l’Espagne de la première moitié du 
XVI‘ siècle, celle qui a eu pour souverain l’empereur Charles-Quint - 
symbole, aux yeux de certains, de l’unité européenne - ne pouvait pas 
rester en marge d’une telle orientation. C’est donc la courbe du 
sentiment européen chez les Espagnols de cette période que nous 
voudrions évoquer ici. 

Les Rois Catholiques avaient, en quelque sorte, préparé la voie à 
Charles de Gand et à son hégémonie européenne. En effet, dans le 
dernier quart du XV‘ siècle et dans les premières années du XVI‘ siècle, 
les deux royaumes péninsulaires dont le futur empereur allait prendre 
possession en 1517 avaient mené une politique extérieure d’expansion 
dans deux directions complémentaires : vers l’Atlantique pour la Castille, 
vers la Méditerranée pour l’Aragon (et la Catalogne) I .  La domination 
espagnole sur une bonne partie de l’Italie devenait ainsi effective et allait 
s’,étendre sur les Indes récemment découvertes. Grâce aux mariages de 
leurs enfants, Ferdinand et Isabelle avaient habilement préparé l’avenir 
et tissé un nœud serré d’utiles relations avec le Portugal, l’Angleterre, les 
Pays-Bas et l’Autriche2. Le commerce actif avec l’Europe du Nord 

1 .  Parmi divers ouvrages, cf. José Maria Doussinague, La politica internacional de 
Fernando el Catolico (Madrid, Espasa Calpe, 1944) ; Luis Suarez Fernandez, Polirica 
internacional de Isabel la Catolica (Valladolid, 1965) ; Antonio de la Torre, Documentos 
sobre relaciones internacionales de los Reyes Caiolicos (3  t . ,  Barcelona, C.S.I.C., 1949- 
1951). 

2. Rappelons que le prince héritier don Juan avait épousé Marguerite d’Autriche, 
fillle de l’empereur Maximilien, cependant que l’infante Jeanne s’était mariée à Philippe le 
Beau, frère de Marguerite. La princesse Isabelle, de son côté, était devenue la femme du 
roi  du Portugal et sa sœur Catherine celle du futur souverain d’Angleterre. 



LES ESPAGNOLS ET LA CONSCIENCE EUROPÉENNE 367 

(laine, fer, vin) et la péninsule italienne (blé, riz, épices) avait développé 
davantage encore les contacts des Castillans et des Aragonais avec les 
divers pays d’Europe. Et puis le hasard avait bien fait les choses: une 
série de disparitions princières et royales avaient transformé Charles, le 
petit-fils des Rois Catholiques, en l’unique héritier des maisons de 
Habsbourg et de Bourgogne, mais aussi des souverains espagnols puisque 
sa mère, Jeanne, dite « la  Folle», était considérée (à tort ou à raison) 
comme inapte à gouverner3. Dès lors, le jeune monarque apparaissait 
investi d’une grande puissance. D’ailleurs, au centre de ses Etats se 
trouvaient les riches Pays-Bas, véritable carrefour industriel et  commer- 
cial de l’Europe, et au sud l’Espagne, maîtresse d’une grande partie de 
l’Italie et surtout des Indes. Tout semblait mis en œuvre pour conduire 
Charles à ceindre la couronne impériale à la mort de son grand-père, 
l’empereur Maximilien, en 1519. L’Europe ne pouvait, désormais, 
échapper à une expérience impériale, celle qu’a incarnée Charles-Quint, 
et cela malgré l’opposition de François I“‘ 4. 

Certes, l’ensemble politique sur lequel le nouvel empereur allait 
exercer son autorité ne constituait pas un tout homogène: dispersion 
géographique, statuts divers, ressources et mentalités différentes, etc. A 
l’origine, la seule unité qui existait entre les parties de ce conglomérat 
était la personne du prince. Néanmoins, le temps passant, une certaine 
communauté d’intérêts et de destin devait parvenir à renforcer quelque 
peu ce lien ténu, mais pas suffisamment pour que cet Empire survive à 
son souverain. De toute façon, c’est à partir de cet ensemble que 
Charles-Quint a pu rêver, du moins jusqu’en 1530, de refaire l’unité de 
l’Europe sous sa houlette, d’une Europe qui pour lui se confondait avec 
la respublica chrisfiana. I1 est vrai qu’il s’était nourri d’idéaux médiévaux 
(dus en partie à son éducation bourguignonne) qui faisaient de 
l’empereur l’autorité suprême du monde chrétien, dans le domaine 
temporel. A-t-il pensé à une monarchie universelle effective, en accord 
avec la doctrine exprimée par Dante dans son traité De monarchia5, 
comme pourrait le laisser croire sa propre devise Plus Ultra6? Nous 

3. Le prince don Juan était mort en 1497, sans descendance. La fille aînée des Rois 
Catholiques, la reine Isabelle de Portugal, nouvelle héritière des royaumes espagnols, 
disparaissait en 1498 et le fils qu’elle laissait, l’infant don Miguel, décédait peu après, en 
1500. La princesse Jeanne. la deuxième fille d’Isabelle la Catholique et de Ferdinand, 
devait donc monter sur les trônes de Castille et d’Aragon. Même si elle porta le titre de 
reine, elle fut écartée du pouvoir à cause de la démence qui, disait-on, s’était emparée 
d’elle. On a beaucoup écrit sur ce point et il semble qu’en réalité les raisons politiques 
aient joué un rôle déterminant dans son éviction. 

4. Cf. Fernand Braudel, El mediterraneo y el mundo mediterraneo en la época de 
Felipe I I  (trad. espagnole, 2 t . ,  México-Buenos Aires, Fondo de Cultura Economics, 1953), 

5. Cf. José Antonio Maravall, Carlos V y el pensamienio politico del Renacimienio 
(Madrid, Institut0 de Estudios Politicos, 1960), p. 208-209. Cf. aussi la synthèse de Frances 
A. Yates, << Charles-Quint et l’idée d’empire B (in Les fêtes de la Renaissance. I I .  Fêtes et 
cérémonies au temps de Charles-Quint, Paris, C.N.R.S., 1960, p. 57-97), p. 65-69. 

6. Les ennemis de l’empereur et plus particulièrement François I“ insistèrent à 
diverses reprises sur I’impérialisnie de Charles-Quint, en s’appuyant sur la devise qu’il avait 
adoptée. - Sur le véritable sens qu’il faut donner à cette formule, cf. spécialement l’étude 
de Marcel Bataillon, << Plus oultre : la cour découvre le Nouveau Monde >) (in Les féres de la 
Renaissance. II, p. 13-27), notamment p. 23-27. 

I ,  p. 560. 



368 A .  REDONDO 

n’avons pas l’intention d’ouvrir ici le débat sur ce que l’on a appelé 
<‘c l’idée impériale D de Charles-Quint, les historiens allemands comme 
Peter Rassow et Karl Brandi la situant dans la lignée dantesque, telle 
que Gattinara l’avait actualisée, Menéndez Pidal soutenant au contraire 
que la conception de l’empire dont s’inspirait le monarque était d’origine 
castillane et qu’elle s’était exprimée dès 1520 dans le discours prononcé 
par l’évêque Mota devant les cortès de Saint-Jacques-de-Compostelle ’. 
Pour l’historien espagnol, Charles-Quint ne cherchait pas à réaliser 
l’unité politique de l’Europe sous son autorité; il voulait l’entente et la 
paix des nations chrétiennes pour poursuivre contre l’Islam (le Turc en 
l’occurrence) la croisade menée pendant des siècles sur les terres 
d’Espagne R. Les travaux d’historiens postérieurs ont montré qu’il fallait 
nuancer les thèses de Menéndez Pidal en fonction de la chronologie9, et 
certains d’entre eux ne sont pas loin de penser qu’on a donné trop 
d’importance à l’idéologie dans la façon d’agir du souverain, lequel était 
pris par le tourbillon de l’histoire et condamné à adopter la solution 
imposée par les événements I ” .  

Quoi qu’il en soit, Charles-Quint avait une haute idée de sa charge 
et il est probable que jusqu’à la mort de Gattinara et la diète 
d’Augsbourg - qui devait marquer la cassure irrémédiable entre 
catholiques et protestants - il a pensé pouvoir refaire sous sa direction 
(ce qui ne veut pas dire sous sa domination) l’unité de I’üniversitus 
christiana, seul moyen de sauver l’unité culturelle de l’Europe et de 
résister efficacement au Turc. Lui-même a mené effectivement une 
politique européenne sans s’attacher aux intérêts particuliers de l’un 
quelconque de ses vastes domaines. D’ailleurs, la Chancellerie avait pour 
t,âche de coordonner les actions de cette politique. A partir de 1518, et 
jusqu’en 1530, cette coordination a été le fait du Grand Chancelier 
Gattinara qui s’est appuyé sur le Conseil d’Etat composé d’hommes de 
diverses origines : Bourguignons, Flamands, Italiens et  Espagnols, ces 
derniers devenant progressivement de plus en plus nombreux. 

Cet internationalisme allait dans le sens de la constitution d’une 
nouvelle Europe aux dimensions de l’ancien empire romain. N’était-ce 
pas d’ailleurs à la doctrine de la translutio imperii que s’était référé 
Gattinara dans le fameux mémoire adressé au monarque le 12 juillet 

7. Cf. Cortes de los antiguos reinos de Leon y de Castilla, t. IV (Madrid, Real 
Academia de la Historia, 1882). p. 293 sqq., pour le discours de l’évêque Pedro Ruiz de la 
Mota. - Sur la position de Peter Rassow, cf. Die Kaiser - idee Karls V dargestellt an der 
Politik der Jahre 15228-40 (Berlin, 1932); sur celle de Karl Brandi, dans la lignée de la 
précédente, cf. son livre: Carlos V .  Vida y fortuna de una personalidad y de un imperio 
mundial (trad. de Manuel Ballesteros, Buenos Aires-Barcelona, Ed. Juventud, 1944). 

8. Ramon Menéndez Pidal a exprimé ses idées à plusieurs reprises. Cf. par exemple 
Idea imperial de Carlos V (Buenos Aires-México, Espasa Calpe Argentina, 1946) et 
<< Formacion del fundamental pensamiento politico de Carlos V V  (in Charles-Quint et son 
temps, Paris, C.N.R.S. ,  1959, p. 1-8). 

9. Cf. par exemple: José Maria Maravall, Carlos V y el pensamiento politico del 
Renacimienro, op. cit .;  José Maria Jover, Carlos V y los Espatioles (Madrid, Rialp, 1963); 
Joseph Pérez, L’Espagne du XVI’ siècle (Paris, Armand Colin, 1973). 

10. Fernand Braudel, Carlo V (Rome-Milan, C.E.I., 1966); Henri Lapeyre, Les 
monarchies européennes du XVI’ siècle (Paris, P .U.F. ,  1967) et Charles-Quint (Paris, 
P.U.F., 1971), etc. 



LES ESPAGNOLS ET LA CONSCIENCE EUROPÉENNE 369 

1519, ainsi que l’évêque Mota lors des cortès de Saint-Jacques-de- 
Compostelle en 152011? II n’est donc pas étonnant que la Chancellerie, 
après l’élection de Charles-Quint, ait ressuscité certaines images mythi- 
ques et plusieurs tournures traditionnelles attachées encore à la dignité 
impériale Iz. Or, l’empire romain germanique était considéré comme 
ultime par la tradition médiévale. Et au début du XVI“ siècle on 
concevait toujours la Chrétienté comme guidée par la Providence vers 
son unification finale et vers le jugement dernierlj. On s’exaltait à 
l’annonce prophétique << d’un seul troupeau et d’un seul berger ». 

Comment les humanistes espagnols disciples d’Erasme et apparte- 
nant à l’entourage de l’empereur - ce dernier a constamment résidé en 
Espagne du milieu de 1522 au milieu de 152914 - n’auraient-ils pas vu 
dans leur souverain l’homme providentiel destiné à être le rassembleur, à 
instaurer un empire de paix et  de fraternité chrétiennes? L’érasmisme se 
met ainsi au service de la politique impériale; et cela d’autant plus 
facilement que l’humaniste de Rotterdam lui-même porte le titre de 
conseiller de Charles-Quint . 

Après la bataille de Pavie, en 1525, l’empereur, vainqueur du roi de 
France, apparaît plus que jamais comme l’unificateur dont l’Europe a 
besoin, celui qui est capable d’imposer la paix aux princes chrétiens, de 
réformer 1’Eglise grâce au concile et de mener la croisade contre le Turc. 
Ce sentiment devait être fort répandu dans le petit cercle d’intellectuels 
castillans qui admiraient Erasme et entouraient Charles-Quint et Gattina- 
ra. Parmi eux se détachaient Alfonso de Valdés, Juan de Vergara et le 
docteur Coronel. C’est d’ailleurs, le premier d’entre eux qui, après la 
défaite et l’emprisonnement de François Ier, en 1525, affirme, au nom de 
la Chancellerie, la mission providentielle de l’empereur: Dieu a donné la 
victoire au monarque pour qu’il fasse taire les dissensions entre les 
princes chrétiens, combatte les Ottomans, s’empare de Jérusalem et fasse 
régner partout le christianisme. Ainsi se réalisera la prophétie évangéli- 
que : Fiet unum ovile et unus pastor I s .  

Cette aspiration s’étend au-delà de la cour puisqu’on la rencontre 
alors sous la plume de plusieurs Espagnols cultivés, qu’il s’agisse, par 
exemple, d’un gentilhomme comme don Beltran de Guevara, le cousin 
du futur évêque de MondonedoI6, ou d’un prélat juriste comme le 

1 1 .  Cf. notre livre: Antonio de Guevara (1480?-1545) et l’Espagne de son temps 
(Genève, Droz, 1976). p. 588. 

12. Cf. J.A. Maravall, Carlos V y el pensamiento politico del Renacimiento, p. 104. 
13. Cf., dans cet esprit, le livre discutable de Juan Sanchez Montes, Franceses, 

protestantes, turcos. Los Espanoles ante la politica internacional de Carlos V (Pamplona, 
C.S.I.C.. 1951). 

14. Cf. Manuel de Foronda y Aguilera, Estancias y viajes del Emperador Carlos V 
(Madrid, Sucesores de Rivadeneyra, 1914). 

15. Relacion de las nuevas de Italia, sacadas de las cartas que los capitanes y 
comisarios del Emperador y Rey nuesfro serior han scripto a Su Magestad: assi de la victoria 
contra el rey de Francia como de otras cosas alla acaecidas. Vista y corregida por el senor 
grand Chanciller e consejo de su magestad (colophon: «los seiiores del consejo de Su 
Magestad mandaron a mi Alonso de Valdés secretario del ilustre senor gran chanciller que 
fiziesse imprimir la presente relacion. Alonso de Valdés». s.d. [mais 15251 ; reproduction en 
fac-similé). Cf. fol. Vl1v”-VIIIr”. 

16. Cf. notre livre: Antonio de Guevara ..., op.  cil., p. 588-589, pour cet exemple et 
pour d’autres. 



370 A .  REDONDO 

président de la Chancellerie de Valladolid, Pedro Gonzalez Manso 17. 
C’est elle qu’exprimaient déjà les cortès de Valladolid de 1523 lors- 
qu’elles demandaient au souverain de (< travailler par tous les moyens à 
faire la paix entre les princes chrétiens et à mener la guerre contre les 
infidèles >> IR, encore que par cc infidèles B il faille surtout entendre les 
barbaresques. Ce véritable providentialisme se développe pendant l’année 
152619. C’est le moment de la ligue de Cognac contre l’empereur: le 
,pape recherche l’appui de François I“, cependant que ce dernier pousse 
le Turc à relancer son offensive en Hongrie. La suite est connue: c’est la 
défaite de Mohacz du 29 août 1526 au cours de laquelle Louis II, le 
Ibeau-frère de Charles-Quint, fut tué. 

C’est alors que Juan Luis Vives, indigné par l’attitude du Souverain 
Pontife (qu’il rend responsable des tueries dont l’écho parvient jusqu’à 
h i ) ,  écrit son dialogue De Europae dissidiis et bello Turcico. I1 y fait une 
sombre peinture des discordes entre chrétiens (sans passer sous silence 
les dissensions religieuses) et y montre la nécessité de la paix entre eux, 
sans laquelle il sera impossible de faire front contre les Ottomans2”. Ce 
n’est d’ailleurs pas la première fois que l’humaniste valencien met en 
avant l’exigence d’une Europe solidaire, ce qui équivaut, pour lui, à une 
Chrétienté unie2I. Et il en arrive à ne pouvoir envisager la paix qu’après 
une victoire providentielle de l’empereur, l’unificateur des chrétiens 22. 

Charles-Quint devient ainsi l’instrument d’une volonté divine qui 
devra même s’imposer au pape puisque ce dernier met obstacle au retour 
de la paix et à l’unité du monde chrétien. La politique impériale se fait 
donc nettement anti-romaine et prend en compte, de plus en plus, la 
nécessité d’un concile général. 

C’est dans ce contexte que se déroulent la prise et le sac de Rome, 
en 1527, par les troupes de l’empereur, sous les ordres du connétable de 
Bourbon. Les disciples espagnols d’Erasme y voient une preuve supplé- 
rnentaire de la mission providentielle de Charles-Quint, chargé de 
restaurer 1’Eglise du Christ et de faire régner la paix et  la fraternité en 
E5urope2’. Et c’est encore Alfonso de Valdés qui, à la fin du mois de 
juillet 1527, rédigera le message de l’empereur aux princes chrétiens 24. II 
écrira aussi le fameux Dialogue sur ce qui s’est passé ù Rome dans lequel 

17. Cf. la lettre écrite par Pedro Gonzalez Manso à Charles-Quint le 12 décembre 
1526 (in Corpus documental de Carlos V ,  I .  éd. de Manuel Fernandez Alvarez, Salamanca, 
C.S.I.C., Universidad de Salamanca, Fundacion Juan March, 1973, p. 120). 

18. Cortes de los antiguos reinos de Leon y de Castilla, op.  cit., t .  IV, p. 367. 
19. Cf. Marcel Bataillon, Erasmo y Espana (México-Buenos Aires, Fondo de Cultura 

Ekonomica, 1966). p. 226 sqq. 
20. Cf. le texte dans Luis Vives, Obras completas (éd. et trad. de Lorenzo Riber, 

2 t . ,  Madrid, Aguilar. 1947-1948). 11, p. 39-61. 
21. Cf . ,  par exemple, la lettre à Adrien VI:  De Europae stutu ac fumultibus (ibid. ,  

I I ,  p. 9-18), qui date de 1522. 
22. Cf. la lettre de Vives à Cranevelt du 10 juin 1526: «Dicen que son muchos los 

conjurados contra Carlos, y ésta es la fatalidad de Carlos, que no puede vencer sino a 
muchos para que sea mas sonada su victoria. Todo esto son trazas de Dios para demostrar 
a los hombres cuan flacas son nuestras fuerzas engreidas contra su poderios (Obras 
completas, II .  p. 1774 a-b). 

23. Cf. Marcel Bataillon, Erasmo y Espana, p. 228. 
24. Ibid., p. 366. 



LES ESPAGNOLS ET LA CONSCIENCE EUROPÉENNE 371 

il lave le monarque de toute faute et rejette sur le pape la culpabilité des 
événements romains, cependant qu’à la suite de l’humaniste de Rotter- 
dam il manifeste son pacifisme et son espoir de voir I’Eglise réformée 
pour le plus grand bien de la respublica christiana25. Et c’est en des 
termes semblables que s’exprime Vives, en apprenant ce qui est advenu 
à Rome26. Mais il faudra bientôt déchanter ... Le concile ne sera pas 
pour sitôt et  le jeu diplomatique compliqué qui caractérise cette période 
conduit à un rapprochement avec le Souverain Pontife afin de pouvoir 
lutter contre les Français en Italie et imposer la paix espagnole. C’est le 
moment que choisit Charles-Quint pour répondre, dans le célèbre 
discours de Madrid de 1528, à ceux qui l’accusent de convoiter la 
monarchie universelle: il affirme, avec force, qu’il n’a aucune visée 
expansionniste*’. Un an plus tard, c’est le voyage à Bologne pour 
recevoir la couronne impériale des mains du pape, véritable symbole de 
l’autorité suprême dans le domaine temporel.. . C’est en quelque sorte, 
aux yeux de tous, la reconnaissance des efforts de Charles-Quint pour 
pacifier et unir la communauté chrétienne dans le cadre de l’Europe. 

En 1530, I’irénisme paraît devoir triompher à la diète d’Augsbourg. 
Les contacts préliminaires entre catholiques et  protestants semblent 
prometteurs. Les érasmiens espagnols - Alfonso de Valdés surtout - 
ont mis de grands espoirs dans ce dernier essai de réunification du 
monde chrétien. Mais c’est l’échec. Le durcissement orthodoxe va suivre, 
des deux côtés. La chrétienté. (et l’Europe, par conséquent) va 
irrémédiablement être coupée en deux. Gattinara n’est plus et Valdés va 
disparaître. Le temps n’est pas loin où il ne fera pas bon en Espagne 
être disciple d’Erasme.. . 

C’est toute une politique qui s’effondre; ce sont les rêves messiani- 
ques qui s’effacent. On aura beau croire, encore, aux vertus du concile 
général - que Vives dans son traité De concordia et discordia de 1529 
appelle de tous ses vœux -, le découragement gagne les meilleurs 
esprits, les plus libres, les plus européens. 1530, n’est-ce pas la ligne de 
partage des eaux? 

Et pourtant le danger turc est imminent. Vers le milieu de 1532, 
Soliman est aux portes de Vienne. Toute l’Europe est menacée. 
Charles-Quint met en avant l’idée d’une véritable croisade contre 
l’Infidèle, idée qu’il va essayer de faire partager à ses sujets espagnols. A 
son appel, plusieurs nobles castillans, comme le duc d’Albe, apportent 
leur aide à l’empereur. Cependant, la situation a changé en Espagne et 
l’on est loin de l’euphorie qui a suivi la bataille de Pavie: le souverain 
pourra compter de moins en moins sur la bonne volonté des Espagnols. 

25. Cf. Dialogo de las cosas ocurridas en Roma (éd. de José F. Montesinos, Madrid, 
Espasa Calpe, 1956; col. «Clasicos castellanos*. 89). Cf. également les pages que Marcel 
Bataillon consacre à ce dialogue (Erasmo y Espatïa, p. 368 sqq.). 

26. Ibid., p. 381. 
27. Cf. ce discours dans Alonso de Santa Cruz, Cronica del Emperador Carlos V ,  op. 

c k ,  II ,  p. 454-458. A propos de ce texte, cf. R .  Menéndez Pidal, <<Formacion del 
fundamental pensamiento politico de Carlos V » ,  p. 7 ,  et ce que nous-même avons écrit: 
Antonio de Guevara ..., p. 347. 



372 A .  REDONDO 

Même l’expédition contre Tunis, en 1535, sera loin de faire l’unanimité, 
bien qu’une partie de la noblesse s’y soit trouvée engagéeZR. 

Quant à la paix entre les chrétiens dans le cadre de l’Europe, elle 
s’estompe chaque jour davantage. Ainsi qu’on l’a écrit, « la  paix de la 
Chrétienté n’était possible ni sans la France, ni contre la France, ni avec 
la France>>29. C’est que la puissance de Charles-Quint a suscité trop 
d’inquiétudes et ce que François Ie‘ a recherché ce n’est pas une unité, 
qui apparaissait factice et  dangereuse vue de France, mais un équilibre 
des forces. L’empereur, toutefois, continuera à affirmer son désir 
d’établir la paix entre les princes chrétiens. C’est ce qu’il dira à Rome, 
en 153630. C’est ce que lui demandent ses sujets espagnols. C’est ce 
qu’expriment les députés de Cordoue aux cortès de 154231. Mais cet 
objectif est d’autant plus difficile à atteindre que Charles-Quint, 
défenseur de la foi catholique, doit aussi lutter contre les protestants 
allemands. 

Et cependant c’est en Allemagne qu’un fidèle serviteur impérial, 
l’Espagnol Andrés Laguna, grand médecin humaniste, va prononcer, le 
22 janvier 1543, un des plus vibrants plaidoyers pour la paix et l’unité 
européennes. Ce Discours sur l’Europe sera imprimé aussitôt et large- 
rnent diffusé 32. 

Le docteur Laguna était à Metz depuis 1540; il y exerçait comme 
rnédecin et remplissait en outre des fonctions officielles. A l’automne de 
1542, il obtient un congé, dont il va passer la plus grande partie à 
Cologne. L’essai de compromis avec les protestants, que l’empereur a 
recherché à Ratisbonne, vient d’échouer. Laguna qui, à Metz, a tenté de 
favoriser un catholicisme ouvert susceptible d’accueillir les partisans de la 
Réforme, répond à l’appel de l’université de Cologne, laquelle est alors 
le centre européen de I’irénisme. Dans I’aula magna de cette université, 
alù a pris place un parterre choisi, il prononce une harangue qui, malgré 
ston caractère rhétorique et les artifices qui en font un brillant exercice 
d’école, est une pathétique adjuration. S’inspirant d’Erasme, et plus 
directement des Adagia et de la Querela pacis 33, il en appelle aux 
consciences endormies de ceux qui, par leurs dissensions et leur égoïsme, 
contribuent à l’anéantissement de l’Europe. Celle-ci, que l’auteur met en 
scène et qui exhale ses plaintes, est identifiée, dès le début du discours, 
à la république chrétienne : ûrbis Europaeus Christianus. I1 la présente 

28. Cf. Ramon Carande, Carlos V y sus banqueros (3 t . ,  Madrid, Sociedad de 
Elstudios y publicaciones, 1959-1967). I I ,  p. 481 ; J.M. Jover, Carlos V y los Espanoies, 
p. 135. 

29. Cf. F. Braudel, El med<terraneo ..., I ,  p. 430. 
30. Cf. Manuel Fernandez Alvarez, Carlos V.  Un hombre para Europa (Madrid, Ed. 

Cultura Hispinica, 1976). p. 124-125. 
31. Cf. Cortes de los antiguos reinos de Leon y de Casfilla, t .  V (Madrid, Real 

Academia de la Historia. 1903), p. 174. 
32. Le discours fut publié à Cologne, en 1543, peu après avoir été prononcé. Nous 

utilisons la reproduction en fac-similé de ce texte qu’accompagne une traduction en 
espagnol (Madrid, Joyas Bibliogrhficas, 1962). 

33. Cf. Marcel Bataillon, «Sur l’humanisme du docteur Laguna. Deux petits livres 
latins de 1 5 4 3 ~  (Romance Philology, XVII, 1963, p. 207-234). Cf. plus directement 
p. 211-218. 



LES ESPAGNOLS ET LA CONSCIENCE EUROPÉENNE 373 

sous les traits d’une femme <( éplorée, estropiée, mutilée, décharnée >> 34. 

Elle se réfère à peine aux ennemis extérieurs (les Turcs) et  s’en prend, 
en revanche, aux princes chrétiens qui la détruisent de l’intérieur. A la 
suite de l’humaniste de Rotterdam, Laguna dénonce ainsi les guerres 
intestines entre ceux qui se disent disciples du Christ et il prêche le 
retour à la concorde et à l’unité des chrétiens, seul moyen de redonner à 
l’Europe sa belle santé d’antan. Cette Querela Europae, qui fait souvent 
penser à la Querela pacis, est en même temps une exaltation de 
Charles-Quint, investi de la mission divine - il est expressément qualifié 
de «divin Charles»35 - de ramener la paix entre les princes chrétiens, 
de restaurer l’unité et la force de l’Europe afin de pouvoir lutter contre 
les véritables ennemis de la foi36. Ce sont également tous les artisans de 
la politique impériale (du roi des Romains Ferdinand aux conseillers 
érasmisants Perrenot de Granvelle et Cornelius Schepper) que l’auteur 
couvre de louanges. Mais cette decfamatio est une des dernières 
manifestations d’adhésion enthousiaste au rêve européen de Charles- 
Quint, qui émane d’un disciple espagnol d’Erasme. Les idéaux qu’un 
Alfonso de Valdés avait faits siens sont nettement battus en brèche. Le 
découragement s’installe. L’abdication et la retraite à Yuste de I’empe- 
reur s’annoncent à l’horizon. 

I1 y aura, certes, la victoire de Mühlberg, en 1547. Cependant, elle 
ne résout rien et le célèbre sonnet de Hernando de AcuÏia (Un 
monarque, un empire, une épée), si souvent cité comme une preuve de 
l’acceptation par les Espagnols des grands desseins de Charles-Quint, est 
une œuvre de circonstance, écrite peu après la bataille et puisant son 
inspiration à des sources italiennes 37. C’est qu’au contraire le nationa- 
lisme triomphe de plus en plus en Espagne. 

Néanmoins, entre 1520 et 1545, les humanistes érasmiens espagnols 
ont eu une conscience européenne développée. N’avaient-ils pas été 
formés au contact de diverses universités étrangères, dont Paris ? 
N’avaient-ils pas à leur disposition une langue universelle, le latin, 
devant qui les frontières n’existaient pas ? N’étaient-ils pas des esprits 
cosmopolites comme leur maître à penser, véritable président de la 
<< république des Lettres >> ? Au-delà de leur nationalité d’origine, ils se 
sentaient solidaires à l’intérieur d’une même communauté façonnée par 
une culture chrétienne. Le retour à l’unité de I’üniversitus christiana, 
c’est-à-dire à une Europe unie forgée par un idéal humaniste de paix et 
de fraternité entre les hommes, sous le signe d’un authentique évangélis- 
me, leur a paru un objectif réalisable. Aussi ont-ils mis tous leurs espoirs 
en Charles-Quint, l’empereur qui semblait choisi par Dieu pour accom- 
plir cette mission, non certes pour dominer l’univers mais pour réaliser, 

34. Cf. Discurso sobre Europa, p. 119-121. 
35. Ibid., p. 161. 
36. Ibid., p. 161-163. 
37. Cf. Francisco Marquez Villanueva. «Giovan Giorgio Trissino y el soneto de 

Hernando de Acutïa a Carlos V N  (in Studia Hispanics in honorem R. Lapesa, I I ,  Madrid, 
Catedra-Seminario Menéndez Pidal y Ed. Gredos, 1972, p. 355-371) ; Gabriele Morelli, 
Hernando de Acuna. Un perrarchista dell’epoca imperiale (Università degli Studi di Parma, 
1977), p. 108 sqq. 



374 A .  REDONDO 

dans le cadre de l’Europe, cette nouvelle république chrétienne à 
laquelle ils croyaient. Certains de ces humanistes, comme Vives, Valdés, 
Laguna, etc., appartenaient d’ailleurs à des families de nouveaux 
chrétiens d’origine juive. N’ont-ils pas été poussés par l’atmosphère 
d’ostracisme à l’égard des conversos, qui se développait dans la péninsule 
ibérique, à regarder plus loin que les limites de leur propre pays, à le 
fuir parfois, à se sentir citoyens d’un ensemble plus vaste, celui qui 
correspondait à leur forme de culture ? 

D’autre part, ces mêmes humanistes étaient issus des classes 
moyennes. Ils faisaient souvent partie de familles liées au monde du 
négoce. Le développement de l’industrie castillane, du commerce interna- 
tional dont Medina del Campo était un des centres actifs, le cosmopoli- 
tisme de la cour impériale où les marchands et  les banquiers étaient 
nombreux, tout cela a contribué à lancer les hommes d’affaires espagnols 
sur les routes de l’Europe et a provoqué un élargissement de leur 
horizon culturel. Les négociants de Burgos, par exemple, spécialisés dans 
le commerce de la laine, étaient en grand nombre hors des royaumes 
péninsulaires, aussi bien à Anvers ou Bruges qu’à Londres, La Rochelle 
ou Florence3R. Et l’essor rapide de Séville, uni à la conquête et  à 
l’exploitation du Nouveau Monde, a été égaiement un facteur détermi- 
nant d’ouverture et d’échanges multiples, d’attrait aussi pour les 
étrangers. Les grands marchands castillans comme les Dueiias, les 
Espinosa, les Portillo et ,  après le milieu du siècle, les Ruiz39, avaient des 
contacts avec la plupart des pays européens. II était nécessaire, pour eux, 
de s’insérer dans un système de relations et de dépendances réciproques. 
C’est ce que traduit Tomas de Mercado, l’un des Espagnols qui se sont 
penchés sur les problèmes moraux posés par l’essor du commerce, 
lorsqu’il écrit que e tous dépendent les uns des autres B “”. Cet (( universa- 
lisme mercantile et financier w - pour reprendre l’expression employée 
par José Antonio Maravall4I - ne pouvait que favoriser la prise de 
clonscience de tout ce qui, par-delà les différences nationales, donnait aux 
peuples de l’Europe une communauté de destin. 

Mais la plupart des Espagnols n’ont pas opéré ce cheminement 
constant du nationalisme au cosmopolitisme et inversement. Les vues de 
Charles-Quint leur étaient en grande partie étrangères : ils n’ont été 
préoccupés que par les problèmes affectant directement l’Espagne. 

Dans leur grande majorité, ils ont rejeté la politique impériale. Le 
désaccord avec leur souverain a été patent dès le début du règne. Ils ont 
refusé l’intégration à l’empire. Ils ont rejeté la prééminence de la dignité 

38. Cf. R.  Carande, Carlos V y sus banqueros, I ,  p. 271. 
39. Cf. R.  Carande, ibid., I ,  p. 333 sqq. ; Bartolomé Bennassar, Valladolid au Siècle 

d’Or (Paris-La Haye, Mouton & Co, 1967), p. 341 sqq.; Henri Lapeyre, Une famille de 
marchands: les Ruiz (Paris, Librairie Armand Colin, 1955) ; etc. 

40. Cf. Tomas de Mercado, Suma de frafos y contraios ( lre  éd. : 1569 ; éd. moderne 
de Restituto Sierra Bravo, Madrid, Editora Nacional, 1975), liv. IV N De cambios D, 
chap. 3. p. 314. 

41. Cf. José Antonio Maravall, Estado modern0 y mentalidad social (siglos XV a 
XVII) ( 2  t . ,  Madrid, Ed. Revista de Occidente, 1972). I, p. 195. 



LES ESPAGNOLS ET LA CONSCIENCE EUROPÉENNE 375 

impériale que Charles mettait en avant. Pour eux, comme l’indique le 
chroniqueur Alonso de Santa Cruz, << l’Espagne était exempte d’empe- 
reurs car être roi de Castille a plus d’importance que d’être empereur 
d’Allemagne>>42. II est vrai que les accompagnants de leur monarque se 
sont comportés avec une telle rapacité, entre 1517 et 1519, que les 
Espagnols ont eu l’impression que leurs intérêts nationaux seraient 
sacrifiés à la politique impériale, que l’Espagne porterait le poids 
principal de cette politique. En cela ils ne se sont pas trompés. C’est ce 
refus national, et même nationaliste, qu’a exprimé violemment la révolte 
des comuneros43. Après l’échec de l’insurrection, la Castille a bien été 
obligée de se soumettre, mais dans ses profondeurs elle est restée 
nettement hostile à la politique européenne de Charles-Quint, même si 
elle s’est vue contrainte à la financer pour la plus grande part, grâce 
surtout à l’or et à l’argent venus des Indes. L’empereur le reconnaissait 
d’ailleurs lorsqu’il écrivait à son frère Ferdinand: <<Je ne puis estre 
soubtenu sinon de mes royaulmes d’Espaigne >> ‘’”. 

Toutefois, il y a eu un moment où le monarque a probablement été 
en communion avec ses sujets espagnols: c’est après Pavie, ainsi que 
nous l’avons déjà indiqué. I1 est fort possible que, dans l’euphorie de la 
victoire, les Castillans aient largement cru à la mission providentielle de 
leur souverain. Mais cette mission, de leur point de vue, devait 
rapidement conduire à éliminer les barbaresques d’Alger qui écumaient 
les côtes méditerranéennes de la Péninsule. Ils durent vite déchanter. 

En 1526, après Mohacz et l’accentuation de la menace turque en 
Europe centrale, l’empereur fait prêcher la croisade et  réunit les cortès à 
Valladolid en 1527 afin d’obtenir de nouveaux subsides pour combattre 
Soliman. Cependant, la Castille refuse l’aide souhaitée : pour elle, le 
danger turc est moins important que d’autres, plus concrets. Et 
dorénavant, elle aura toujours la même attitude, aussi bien en 1532 
qu’en 1535, malgré l’active propagande menée dans le pays en faveur de 
la politique impériale 45. Le chroniqueur Lorenzo Galindez de Carvajal 
traduit bien le sentiment général lorsqu’il note que l’action contre 
Soliman concerne davantage l’Allemagne, l’Italie et même la France que 
l’Espagne&. Quant à Martin de Salinas, le chargé d’affaires du roi des 
Romains Ferdinand auprès de Charles-Quint, il écrit à son maître de 
façon significative : 

Les Castillans tiennent pour une grande mystification la venue du Turc 
et ils pensent que c’est une invention de Sa Majesté pour leur soutirer de 
l’argent 47. 

42. Cf. Alonso de Santa Cruz, Cronica del Emperador Carlos V ,  I ,  p. 204. 
43. Cf. Joseph Pérez, La révolution des Comunidades >> de Castille (1520-1521) 

(Bordeaux, Institut d’Etudes Ibériques et Ibéro-Américaines, 1970). 
44. Sur l’opposition espagnole à l’empire, cf., par exemple, Bernard0 Blanco- 

GonzAlez, Del cortesano al discreto. Examen de una decadencia (Madrid, Gredos, 1962), 
p. 505 sqq. Pour la citation, cf. R.  Carande, Carlos V y sus banqueros, I ,  p. 159. 

45. Cf. José Maria Jover, Carlos V y los Espatioles, p. 49 sqq. 
46. Cf. R .  Carande, Carlos V y sus banqueros, II,  p. 437. 
47. Ibid. 



376 A .  REDONDO 

L’idée de croisade n’arrive à avoir une véritable résonance dans les 
‘royaumes espagnols que s’il s’agit de lutter contre les barbaresques. Et 
néanmoins les Castillans devront attendre 1541 pour que l’empereur 
(entreprenne la désastreuse expédition d’Alger. La correspondance de 
Il’impératrice Isabelle, régente en Espagne, pendant l’absence de son 
Cpoux entre 1529 et 1536, est explicite, de ce point de vue48. Antonio de 
(Guevara, le célèbre auteur du Marc-Aurèle, qui se trouve à la cour en 
1531, reflète parfaitement, lui aussi, cet état d’esprit4y. Et ce n’est pas 
]parce que, au cours de l’été 1538, les velléités éphémères de croisade ont 
inspiré à un Espagnol le fameux romance Sevilla la realeza ... dans lequel 
il incite ses compatriotes à combattre contre le Turc qu’il faut croire à 
un changement dans les réactions des Castillans 5‘’. 

L’Espagne, dans ses profondeurs, se replie de plus en plus sur 
elle-même. I1 est vrai que les secteurs les plus conservateurs de I’Eglise 
et de I’Etat, ainsi que l’Inquisition, ont rapidement estimé que de 
l’extérieur venaient les idées pernicieuses, notamment l’hérésie luthé- 
rienne et même- << l’hérésie érasmienne ». S’ouvrir à l’Europe, aux idées 
soutenues par les disciples espagnols de l’humaniste de Rotterdam, c’était 
risquer de perdre son âme. II fallait donc veiller aux frontières, filtrer les 
livres, surveiller les propos, s’en remettre à l’orthodoxie nationale. Le 
nationalisme qui se développe en Espagne après 1530 prend ainsi un tour 
nettement rétrograde. Le point d’aboutissement de cette tendance sera le 
cordon sanitaire imposé par Philippe II et en premier lieu la décision 
prise par le souverain en 1559, peu après son accession au trône, 
d’interdire à ses sujets (afin de les protéger des idées nocives) de suivre 
les cours des universités étrangères ou d’y enseigner, exception faite de 
celles de Bologne, Rome, Naples et Coïmbre. Une longue régression 
commence : pendant longtemps la pensée et la science espagnoles ne 
seront plus au diapason de l’Europe. I1 faudra attendre le XVIII‘ siècle 
pour que l’Espagne s’ouvre nettement à l’esprit européen. 

Etrange courbe, en vérité, que celle de la conscience européenne 
chez les Espagnols de la première moitié du XVI‘ siècle. Dans un pays 
en expansion, qui se prolonge au-delà des océans, qui découvre de 
nouvelles civilisations et affronte les problèmes posés par la conquête du 
Nouveau Monde, le sentiment d’appartenir à une communauté européen- 
ne, celle de la respublica christiana, se manifeste avec force surtout dans 
le cercle des intellectuels érasmiens qui entourent Charles-Quint. Mais il 
a besoin, pour s’exprimer, de l’adhésion à une politique impériale pétrie 
de providentialisme et en partie anachronique. Par ailleurs, les réactions 
nationalistes qui accompagnent la constitution, à la Renaissance, des 
Etats modernes et souverains, au lieu d’amener la majorité des 

48. Cf. Maria del Carmen Mazario Coleto, Isabel de Portugal, Emperatriz y Reina de 
Espana (Madrid, C.S.I.C., 1951). Cf. par exemple les lettres du 21 février et du 21 mai 
1531 (ibid., p. 306 et 316-317). 

49. Cf. la lettre adressée par Antonio de Guevara à Charles-Quint le 14 octobre 1531 
(A. Redondo, Antonio de Guevara ..., p. 400-401). 

50. Cf. Marcel Bataillon, «Sevilla la realeza ... N (in Homenaje a la memoria de Don 
Antonio Rodriguez Monino, Madrid, Castalia, 1975, p. 651-684). 



LES ESPAGNOLS ET LA CONSCIENCE EUROPÉENNE 377 

Espagnols à mesurer ce qui les différencie des autres peuples d’Europe 
mais aussi tout ce qui les unit à eux, les conduisent à se refermer sur 
eux-mêmes et à se protéger des influences extérieures. Ce déséquilibre, 
cette tension entre nationalisme et conscience européenne est la 
traduction, en dernière analyse, de la crise des valeurs reçues que 
traverse l’Espagne. 

Augustin REDONDO 



LES RÉFORMÉS 
ET LA CONSCIENCE EUROPÉENNE 

Le titre même de la communication est équivoque: la référence à la 
notion d’Europe concerne une notion géopolitique plus tardive que le 
XVI‘ siècle et, d’autre part, si le mot «Réforme» a en première ligne 
une résonance religieuse, i l  prend sur le plan territorial une portée 
politique du fait de l’adoption de la Réforme par des princes ou des 
autorités temporelles, qui entraîne l’application aux sujets du choix de 
l’autorité I .  Les territoires qui adoptent la foi nouvelle ou conservent 
l’ancienne se répartissent sur le territoire que l’on appellera l’Europe 
d’une façon qui a subi des variations au cours du XVIe siècle et ne se 
stabilisera qu’après la guerre de Trente ans. 

La notion de Chrétienté valable au Moyen Age s’appliquait en fait à 
iun ensemble de territoires et aux habitants de ceux-ci et elle peut être 
considérée comme s’appliquant à l’Europe. Les humanistes substituent à 
cette notion celle de regna et les expressions de corpus christianurn et 
d’uniras ecclesiae ne sont que des désignations applicables à des sujets de 
]princes temporels 2. 

Sur le plan religieux, l’adoption des idées de la Réforme entraîne 
(directement l’abandon de l’idée de Chrétienté, mais les Réformateurs ne 
!je satisfont aucunement de l’existence d’églises limitées à des églises 
llocales ou à des églises correspondant à un Etat, ils veulent maintenir les 
lliens avec le corps spirituel tout entier, ils ont l’obsession de l’unité et 
(estiment que la rupture n’est pas une fin en soi. 

Bien que le caractère religieux ait évidemment précédé le caractère 
]politique, nous examinerons en premier lieu les aspects politiques plus 
visibles. 

1. Cette ambiguïté est mise en relief par divers auteurs: Henri Weber, Eléments de 
rupture entre la Renaissance et la Réforme en France (1535-1550), dans Réforme et 
Humanisme, Montpellier, 1977, p. 219-240. Ainsi p. 222: La religion est aussi liée aux 
grandes orientations politiques ... ; Georges Livet, dans Horizons européens de la Réforme 
en Alsace (Mélanges offerts à Jean Rott), Strasbourg, 1980: Europe, Alsace ei chrétienté ... 
Quelques réflexions, p.  357-359 et p. 360, où il note l’action des Réformateurs pour donner 
une âme et un corps à la nouvelle église, d’autre part maintenir dans la mesure du 
possible les liens avec le corps spirituel tout entier, et, dans ce domaine, la politique a son 
mot à dire. 

2. Michel François, Allocution de clôture au Colloque de Tours sur L’Humanisme 
français, p. 378: Les humanistes ont substitué la notion d’Europe à celle de Chrétienté; 
Georges Livet, L’équilibre européen de la Jin du XV‘ siècle à la f in du XVll le  siècle, Paris, 
1976, p. 42, sur la persistance de l’idéal chrétien ; Henri Weber, art. cit. (ci-dessus note l ) ,  
loc. cil. 



RÉFORMÉS ET CONSCIENCE EUROPÉENNE 379 

I. Aspect politique de la question 

Le principe de l’identité de religion du prince et de ses sujets est 
incontesté et il est appliqué à la suite de la prédication de la Réforme 
dans le Saint-Empire 3 .  Chaque prince, chaque ville d’Empire adopte 
l’une ou l’autre confession et  ainsi, à côté des cadres politiques anciens, 
distingue-t-on des territoires évangéliques, réformés et catholiques. La 
Réforme introduit un nouvel élément déterminant dans le souci de 
l’équilibre européen. Cette rupture se marque non seulement dans 
l’Empire, mais aussi d’une façon générale dans ce qu’on appelle 
l’Europe, qui est ainsi morcelé et divisé selon des critères religieux. Les 
rapports politiques qu’entretiennent ces entités sont modifiés par le 
rattachement à une croyance. On verra Michel de l’Hospital dire aux 
Etats d’Orléans : <<II y a maintenant plus d’amitié entre un Anglais et un 
Français de la même religion qu’entre deux Français appartenant à des 
croyances différentes >> ; dans diverses circonstances, la solidarité reli- 
gieuse est supérieure aux considérations nationales, mais on constate 
cependant que les préoccupations politiques n’empêchent pas que des 
alliances se nouent entre entités politiques de confession différente : on 
voit le roi de France envoyer des délégués aux réunions de la Ligue de 
Smalkalde en 15365. Même face aux Turcs, les Etats chrétiens n’arrivent 
pas à constituer un front commun qui puisse faire croire à l’existence 
d’une Europe 6 .  

Ce n’est qu’à la fin du siècle et au début du XVII‘ siècle qu’apparaît 
une prise de conscience de la nécessité d’une reconstruction générale de 
l’Europe comme de la France dans les différents domaines entraînant un 
équilibre européen et, pour la France, le maintien de l’alliance avec les 
princes protestants ’. 

La conjonction de la Réforme religieuse et des préoccupations 
politiques n’empêche pas les théologiens de se soucier du rétablissement 
de l’unité religieuse, mais en dehors de toute idée «européenne», 
c’est-à-dire en se fondant sur des idéaux religieux, même si le concours 
des autorités temporelles est demandé ou plus ou moins imposé par 
celles-ci. 

Même en ce qui concerne l’expansion de la foi chrétienne, la 
distinction des confessions se confondra avec les problèmes politiques : 
on connaît la tentative de colonisation en Floride, destinée à utiliser les 

3. Les problèmes abordés dans cette partie de notre travail font l’objet de 
développements remarquables dans l’ouvrage de Bernard Vogler, Le monde germanique et 
helvétique à /’époque des Réformes. tome I ,  Paris. S.E.D.E.S., 1981, au chapitre II:  r Le 
déferlement religieux (1517-1525) », notamment p. 66 sqq., et au chapitre III : N L’établisse- 
ment des Eglises luthériennes (1526-1542) >>, notamment p. 105, ainsi que dans le chapitre 
VI : <<Transformation politique, prospérité économique et vie culturelle >>, le paragraphe : 
<< L’essor du territorialisme >>, p. 203-207. 

I532 à 1553, dans Strasbourg au cœur religieux du XVI‘ siècle. p. 254. 

4. Georges Livet, op. cit. (ci-dessus note 2). p. 64. 
5 .  Jean-Daniel Pariset. L’activité de Jacques Sturm, stettmeister de Strasbourg, de 

6. Georges Livet, op. rit. (ci-dessus note 2), p. 67. 
7. Georges Livet, op. rit. ,  chapitre II. paragraphe 3 :  «Henri IV et la prise de 

conscience: le système européen», p. 73 sqq. 



380 M. REULOS 

Réformés français pour créer une colonie dont les colons furent 
massacrés par les Espagnols comme Huguenots alors que le Roi avait 
protesté contre ce massacre de ses sujets*. 

Les aides apportées aux Réformés français par des Etats allemands 
doivent être considérées en fonction des pratiques de recours aux 
mercenaires étrangers ; les secours financiers accordés par des princes ne 
sont en aucune façon des éléments de manifestation d’une solidarité des 
collectivités politiques européennes,, car ils sont accordés en fonction 
d’intérêts politiques. 

II. Aspect religieux confessionnel 

Sous cette rubrique, nous utiliserons divers textes de Réformateurs 
et théologiens qui montrent le souci de ceux-ci de rétablir des liens entre 
les chrétiens ou d’en créer entre ceux qui ont adopté des idées réformées 
particulières sur certains points, en l’absence d’une autorité internationale 
telle que la papauté, car l’influence de Genève ne va en aucune façon 
jusqu’à dicter des positions aux Eglises réparties dans les Etats. On voit 
en effet les nombreuses divergences qui ont existé par les confessions de 
foi adoptées par les Eglises et à propos desquelles auront lieu des 
négociations dans une perspective d’unification ou au moins de reconnais- 
sance réciproque d’appartenance à une union de foi. Ce souci d’union est 
tel que l’on voit des propositions qui tentent de s’échapper des cadres 
ecclésiastiques ou politiques pour se placer sur le seul terrain de la foi. 

Sur le plan religieux, une première tendance doit être signalée, la 
tendance érasmienne de I’unitus ecclesiae. Des projets de rétablissement 
de l’unité religieuse sont élaborés en particulier par Melanchthon, Bucer 
et Hédion. La réponse de Bucer à Sadolet est donnée dans le De amabili 
ecclesiae concordia de 1533. Signalons aussi l’entente entre Allemands 
luthériens et Suisses par la concorde de Wittenberg 9. 

En dehors du cadre des églises et des puissances séculières, il est 
intéressant de connaître le projet exposé dans une lettre du 20 décembre 
1544 émanée d’Aonio Paleario, adressée à Luther, Melanchthon, Bucer, 
Calvin le lendemain de la désignation des délégués pontificaux au 
Concile de Trente’”. L’auteur reproche à Paul III et à la Curie romaine 
de se préparer avec toutes les ressources du droit canonique et des 
sophistes à raffermir dans le concile leur puissance non seulement sur les 
croyants mais aussi sur l’empereur, les rois et les princes; il critique les 
tzvêques corrompus à un tel point qu’on ne peut considérer que leur 
réunion en concile puisse avoir une valeur. II souhaiterait la réunion d’un 

8. Voir la note que nous avons rédigée pour le Colloque tenu à Lyon en 1981 par la 
Société d’histoire ecclésiastique de la France sur le thème L’idée missionnaire en France au 
.XVIe siècle. 

9. Bernard Roussel, Martin Bucer et Jacques Sadolet: la Concorde possible (automne 
/535), Bull. Soc. his!. proresr. fr . ,  1976, p. 507-524, notamment p, 507-510. 

10. Salvatore Caponetto, Aonio Paleario (1503-1570) e la Riforma protestante in 
Toscana, Torino, 1979; voir les remarques de l’auteur, p. 73 sqq., et le texte lui-même, 
~p. 217-222. 



RÉFORMÉS ET CONSCIENCE EUROPÉENNE 381 

concile saint, solennel, irréprochable, non corrompu, qui serait convoqué 
par ordre de l’empereur, des rois, de représentants des cités, qui en 
Angleterre, France, Germanie, Espagne, Italie et tous autres pays où est 
invoqué le nom du Christ, organiserait l’élection d’hommes experts dans 
les choses divines et n’étant en rien suspects d’être liés à la corruption 
papale. La première élection appartiendrait à la plebs suncfu au sein des 
cités; puis deux délégués, un du parti populaire, l’autre du parti 
patricien seraient choisis, leurs noms étant portés à la connaissance des 
rois et princes, et ces députés se réuniraient pour choisir six ou sept 
hommes pris dans n’importe quelle nation indépendamment de la 
grandeur de celle-ci. A leur tour, le pontife et tous les évêques 
choisiraient douze évêques de vie recommandable et sainte qui impose- 
raient les mains aux élus du second degré pour qu’ils reçoivent les dons 
du Saint Esprit. La plebs sancta pourrait choisir librement un élément 
quelconque de la communauté chrétienne au-dessus et indépendamment 
de la division née de la Réforme protestante. Ce concile serait donc 
vraiment représentatif de la <( Chrétienté B, en fait européenne, et le 
message est adressé aux personnages considérés comme les plus représen- 
tatifs des idées réformées. 

On sait que, pour les Réformés, l’église est la communauté de base, 
limitée à un territoire donné, mais ces églises ont le souci de manifester 
leur union; cette unité de l’église visible est manifestée dans une 
correspondance entre Calvin et l’archevêque Cranmer fin avril 1552 I l .  

Dans sa lettre, Cranmer déplore les hérésies et les disputes sur les 
dogmes de la religion et souhaite que se réalise un accord sur la doctrine 
de 1’Evangile et les dogmes ; pour cela il souhaite que les hommes doctes 
et pieux qui surpassent les autres par leur science et leur jugement se 
rassemblent en quelque lieu sûr où, après s’être consultés et avoir 
formulé des avis, ils examineraient tous les points de la doctrine 
ecclésiastique et fourniraient ainsi à la postérité une œuvre revêtue d’une 
grande autorité, non seulement sur les questions de fond, mais aussi sur 
les manières de s’exprimer. Une telle façon de faire s’avère d’autant plus 
nécessaire que le concile de Trente a confirmé les erreurs professées 
notamment sur la Cène. La réponse de Calvin est évasive: il est d’accord 
pour souhaiter une réunion d’hommes des principales églises qui, après 
examen des divers chapitres de la foi, remettraient par leur avis commun 
une doctrine certaine de I’Ecriture, mais il pense qu’une des causes 
essentielles de la séparation des églises provient des princes qui négligent 
le salut de l’église et de la piété, chacun d’eux ne se préoccupant de la 
paix que pour lui sans se soucier des autres. On voit, dans cette réponse, 
le mélange des aspects politiques et religieux, l’union religieuse ne 
pouvant, selon Calvin, être réalisée qu’avec l’aide des princes et même 
avec une action directe de ceux-ci. 

Dans les propositions abordées, il n’est plus question que de réunir 
les chefs des Réformés des divers pays et non plus tous les Chrétiens. 

1 1 .  Le texte est situé dans la pensée de Calvin dans l’ouvrage de François Wendel, 
Les sources de la pensée religieuse de Calvin, p. 236 sqq. ; il est publié dans les Opera 
Calvini, t. 14, no 1614, col. 306 en ce qui concerne la lettre de Cranmer, et no 1619, 
col. 312-314 en ce qui concerne la réponse de Calvin. 



382 M. REULOS 

Cette même position se manifeste également dans les lettres que Calvin 
adresse au roi Edouard Vi l 2  comme à d’autres souverains pour les inciter 
à adopter ou à diffuser et généraliser la Réforme. 

On pourrait penser qu’une notion européenne se manifesterait sous 
la forme d’une opposition aux Turcs opposés aux Chrétiens et non à des 
Eltats territoriaux13; or Bullinger, dans le texte connu sous le titre de 
L.ettre aux Hongrois, note que les Turcs, qui ont de nombreux Réformés 
sous leur autorité en Hongrie, marquent à ceux-ci une certaine 
bienveillance. Castellion, dans le Conseil ri lu France désolée de 156214, 
remarque que le Turc maintient les Chrétiens et les Juifs, ses sujets, 
contre la violence qui pourrait leur être faite et ce du fait qu’ils sont ses 
sujets et  non en raison de sa religion qui n’a que du dédain à l’égard des 
Chrétiens et des Juifs. 

Dans la Lettre aux Hongrois de Bullingerl*, on trouve une 
énumération des grands Etats qui constituent en fait l’Europe chrétien- 
ne: la France, les Espagnes, l’Italie et la Germanie, la Pologne et la 
Pannonie en grande partie (ce qui correspond à la Hongrie et la Basse 
Autriche); l’accord de ces grands Etats sur une religion est certes une 
bonne raison en faveur de cette croyance, mais saint Paul à lui seul, par 
ses épreuves, a amené encore plus de peuples à se ranger à la foi 
chrétienne. Les Chrétiens peuvent vivre parmi les Papistes comme parmi 
lies Turcs et les Juifs, comme sous la domination romaine. On ne trouve 
là aucune idée d’une union des Chrétiens sur un plan européen, qu’il 
s’agisse de Réformés ou de Chrétiens en dehors de toute confession. 

Avec le règne d’Henri IV se manifestent encore des projets de libre 
et saint concile pour réconcilier la Chrétienté IC, mais aussi l’idée d’un 
s8ynode international pour rapprocher les confessions protestantes ou 
<(toutes Eglises réformées de la Chrétienté ». Les auteurs modernes, en 
traitant du synode de Dordrecht, estiment que celui-ci constitue un 
tivénement considérable, manifestant un consensus ecclésiastique assez 
général au sein des Eglises réformées de l’Europe occidentale au début 
du XVII‘ siècle (1618-1619) ; mais si l’objet de ce synode était 
théologique, il a été convoqué par les Etats généraux des Pays-Bas à la 
suite d’un appel adressé au roi Jacques de Grande-Bretagne et aux Très 
1 llustres princes, Comtes illustres et puissantes Républiques pour qu’ils 
envoient des gens doctes et des théologiens de I’Eglise réformée. En 

12. La correspondance de Calvin et Edouard VI a été publiée par Albert-Marie 
!Schmidt. 

13. Déjà Erasme, dans l’adage Duke bellum inexpertis, disait: Atqui quos vocamus 
Turcas, magna ex parte semichristiani sunt : fortassis propiores ver0 christianismo quam 
plerique nostrum sunt (cité par Pineau, Erasme, sa pensée religieuse, Paris, 1924, p. 271, 
note 66). 

14. Sébastien Castellion, Conseil ù la France désolée, éd. Droz. Genève, p. 74. 
15. Henri Bullinger, Brève et pieuse institution de la religion chrétienne écrite aux 

iwinistres des églises du Christ et autres serviteurs de Dieu dispersés en Hongrie, traduction 
française publiée dans Divers Aspects de la Réforme aux XVI‘ et XVII‘  siècles, Etudes et 
Documents, Soc. de I’hist. du protest. fr. ,  1975, p. 241-286, notamment p. 283 ; la question 
de l’accord des Etats est traitée p. 256. 

16. V.R. Patry, Philippe Duplessis-Mornay, Paris, 1933, p. 546 et 548. 
17. Nous nous référons à l’édition pet. in 8” parue en français en 1619. Edition 

moderne par Pierre Marcel dans Revue réformée, tome XIV, n” 55, 1963/3. 



RÉFORMÉS ET CONSCIENCE EUROPÉENNE 383 

réalité .il s’agissait de mettre fin à une doctrine considérée comme 
schismatique et d’établir une unité de doctrine entre les Eglises 
calvinistes, puisque les Eglises luthériennes n’étaient pas concernées. 

L’aspect politique n’était pas absent de cette réunion, et  on sait que 
le roi de France interdit aux pasteurs désignés par le synode national d’y 
participer. Les Eglises de France adoptèrent ultérieurement les canons de 
Dordrecht. 

On constate que, si la Réforme s’est propagée sur tout le territoire 
de l’Europe, au sens moderne du terme, ce cadre géographique n’a 
entraîné aucune unité entre les Eglises qui se sont établies au sein des 
Etats ; des liens se sont institués entre unités politiques dont les autorités 
avaient adopté la Réforme, d’ailleurs en distinguant soigneusement les 
Luthériens et les Réformés se rattachant au Calvinisme, malgré les 
tentatives de rapprochement entre ces deux confessions sur le plan 
religieux. 

Le problème politique s’est posé au point de vue de l’équilibre 
européen qui a dû compter sur l’existence des Etats protestants comme 
tels, bien que ce caractère n’ait souvent pas été déterminant au regard 
d’intérêts purement politiques ou militaires. Sur le plan religieux, les 
tentatives d’union se sont placées au point de vue du maintien de 
principes de foi et de la recherche de la fidélité évangélique. 

Michel REULOS 



DES LIVRES POUR L’EUROPE? 

SUR QUELQUES OUVRAGES POLYGLOTTES 
RÉFLEXIONS 

( X V I ~  SIÈCLE - DÉBUT XVII“ SIÈCLE) 

Introduction 

Le Français n’a que haine et mépris pour les Allemands, les Italiens 
n’ont que haine et mépris pour tous les autres peuples. I1 est donc évident 
que cette division des langues a entraîné la rupture entre les esprits, le 
changement des mœurs, le changement des intelligences et des préoccupa- 
tions, si bien qu’on peut véritablement l’appeler la pépinière de tous les 
malheurs I .  

Aussi longtemps que le mythe de la confusio linguarum, chargé de 
sa valeur expiatoire, est tenu par une large partie des élites pour source 
de division entre les peuples et  pour cause lointaine mais pérenne de 
l’hostilité qui les oppose, le rêve européen est menacé de se briser au 
rnornent même où il se forme, à moins qu’il ne consente à s’évader dans 
la nostalgie d’une lingua humana cc définitivement perdue >> ou à se 
réfugier dans un langage voué à la seule sodalitas comme le latin. Mais 
voici que dans le cours du XVI“ siècle nous dérivons peu à peu « d e  
Babel à la Pentecôte» - pour paraphraser le titre d’un article topique 
cle Jean Céard3 -, qu’à la notion pessimiste de confusio tend à se 
substituer celle, << utilement équivoque, de linguarum varietas D 4 ,  comme 
si ce qui formait entrave devait désormais fortifier la croissance du mythe 
européen. 

De cette migration des mentalités, la production polyglotte porte, 
clans sa manière particulière, témoignage. Le cc mithridatisme B trouve sa 
caution en un Joseph Scaliger qui dessine une Europe des langues; ses 
fantassins dans la foule pittoresque des <( maîtres ès langues B ; et ses 
rêveurs appliqués en la personne d’un Noël de Barlaimont ou d’un Jean 
de Tournes. 

1 .  M. Luther, In primum librurn Mosis enarrafiones, cité par C.-G.  Dubois, Mythe et 

2. C.-G.  Dubois. op. cit., p. 27. 
3 .  « D e  Babel à la Pentecôte: la transformation du mythe de la confusion des 

4. J .  Céard, art. cil., p. 581. 

longage au XVle siècle, Bordeaux, Ducros, 1970, p. 54. 

langues au XVI‘ siècle,), B.H.R., t .  XLlI (1980). p. 577-594. 



DES LIVRES POUR L’EUROPE 385 

I. L’Europe des langues 

Comment celui qui ne connaîtrait que sa seule langue maternelle 
peut-il espérer communiquer ? C’est la question que pose Francisco de 
Villalobos dans sa préface en langue espagnole à une édition de Louvain, 
chez Bartolome Gravius, des Colloques de Noël de Barlaimonts: 

Quien pudo jamas tener amistad con hombres de diversas naciones con 
sola su lengua maternal? Quien jamas hizo buen menage con sola su 
lengua? pues que esto asi recibe este libro, en el qual descrive la 
declaration destas quatro lenguas Flamenca, Francesa, Latina y Espanola, 
las quales, si procurares d’entender, y hablar hallaras que no solamente te 
es este libro util, per0 te ser necessario y que sin el no puedes passar6. 

Disposition favorable aux langues étrangères, qu’informe et structure 
le classement généalogique (et non hiérarchique) proposé par Scaliger. 
L’odyssée de ce texte vite devenu canonique en raison de la personnalité 
de son auteur, ce Joseph Scaliger qui, selon le Thresor des Langues de 
cest univers, <( a demonstré.. . par l’impression de son œuvre de Emenda- 
tione temporum, qu’il entend toutes les langues de cestuy Univers 
parfaitement », mérite d’être rapporté ici. Scaliger adresse une lettre en 
mars 1599 à Paul Merula qui, en 1605, en fait la substance du chapitre 
(( Europaeorum linguae H ’ de sa Cosmographiae generalis libri III .  C’est 
là que Jean Doujat le compile pour le citer, après l’avoir traduit, au 
début de son Moyen aisé d’apprendre les langues qui, par leur origine, 
ont de la conformité avec celles que nous savons, mis en pratique sur la 
langue espagnole ; 

... Joseph Scaliger reconnoist onze langues Meres ou Capitales dans 
l’Europe, les unes grandes, les autres petites. Les grandes sont le Latin, le 
Grec, le Teutonique ou  Allemand, et l’Esclavon, dont les differents 
dialectes sont en usage dans plusieurs Royaumes et sont incomparablement 
de plus grande étenduë que les autres Langues primitives, qu’il appelle 
moindres pour cette raison, et qu’il reduit à sept, sçavoir le Basque, le 
Breton ou Gallois, I’Irlandois, le Finlandois, (auquel se rapporte le langage 
des Lappons), le Hongrois, le Tartare, & I’Albanois. 

II importe à notre propos que ce panorama large et  ordonné, signé 
de l’un des astres de la critique érudite, soit de la sorte placé sous les 
yeux d’un acheteur de livret pédagogique, au terme d’une instructive 
translatio studii. D’un point de vue aussi largement européen (on ne 
trouve plus aucune trace chez Scaliger des préventions qu’avait pu faire 

5. Sur Barlaimont, v. infra et le catalogue de l’exposition Le livre dans la vie 
quotidienne, Paris, B.N., 1975, p. 75. 

6. Cité par A. Gallina, Contributi alla sioria della lessicografia italo-spagnola dei 
secoli X V I  e X V I I ,  Firenze, Leo S. Olschki, 1959, p. 78. 

7. Partis II, caput viii, p. 271-273 de l’édition plantinienne de 1605. A comparer 
avec l’attitude traditionnelle, plus normative ( N  la société des langues issue de Babel (...) a 
ses nobles et ses roturiers»: C.-G. Dubois, op. cir., p. 64), mais à rapprocher de la 
position d’un Bibliander. 

8. Pans, 1646 (B.N. X. 19691 et Rés. X. 2081 (bis)), p. 4. 



386 M. SIMONIN 

naître quelques décennies plus tôt chez un Gesner la traduction de la 
Bible en hongrois 9),  les différences qui séparent les langues parlées dans 
les grandes nations de l’époque s’estompent. 

La pratique éditoriale a du reste précédé le prosélytisme linguistique 
des doctes, comme le montre le destin d’un usuel du temps, le 
Lktionariurn d’Ambrogio Calepino I ” .  C’est au milieu du XVI‘ siècle que 
CI: dictionnaire rédigé à l’origine en latin et qui conservera toujours ce 
trait dominant devient polyglotte : l’édition vénitienne de 1546 ajoute au 
latin l’italien mais la même année l’édition anversoise se veut << pentaglot- 
te », entendons qu’elle ajoute trois langues vulgaires, le français, 
l’allemand et le flamand au latin et aux quelques mots grecs que 
renfermait le texte original. Est-ce un hasard si, au moment où les 
grands foyers économiques - tels que les entend Fernand Braudel I I  - 
achèvent de glisser de la Méditerranée vers la Mer du Nord, l’imprimeur 
flamand s’ouvre au monde contemporain, le Vénitien le refuse (il faut 
attendre 1570 pour que cette ville accueille d’autres langues) ? Pendant 
ce temps les éditeurs lyonnais introduisent l’espagnol (en 1559) et le 
français (en 1565) auxquels s’ajouteront plus tard l’hébreu (en 1570), le 
polonais, le hongrois et l’anglais (en 1585 - signalons au même moment 
l’intérêt porté par Thevet au slave) et alors que le flamand sera évincé. 
C’est à Bâle toutefois que seront imprimées les éditions les plus ouvertes 
puisqu’elles compteront, de 1590 à 1627, après réintégration du flamand, 
onze langues. On observera avec intérêt que ce chiffre décroît au 
XVII‘ siècle dans tous les centres concernés: la France, par exemple, ne 
donne plus alors que huit langues, l’Italie sept (les mêmes moins l’anglais 
que ce pays ne donne jamais). 

De cette histoire riche en développements, plusieurs leçons sont à 
retenir. Tout d’abord, et ce trait ne caractérise pas le seul Dictionariurn 
de Calepin puisqu’il s’applique aussi aux vocabulaires polyglottes, 
sommaires et portatifs qui voient le jour à partir de 1477 une tendance 
à l’accroissement du nombre de langues proposées qui ne se dément 
qu’au XVII‘ siècle. S’explique-t-elle par de seules considérations écono- 
miques ou commerciales? Bien qu’il ne convienne pas de négliger ce 
souci - le Calepin, produit banalisé, proposé par des maisons concur- 
rentes au même moment, exige pour être attractif améliorations et  
aimpiifications -, la coïncidence entre l’attitude favorable des élites à 
l’(endroit des langues et leur multiplication dans un usuel du fonds doit 
être relevée. D’autre part cet exemple privilégié permet de discerner 
qluelques centres particulièrement zélés dans la diffusion des langues : 
cette ouverture, nous le vérifierons plus loin, correspond à une sensibilité 
européenne plus vive qu’ailleurs. A l’opposé, si nous éliminons les choix 
en faveur de telle ou telle langue qu’expliquent le plus souvent la 

9. J .  Céard, art. cit., p. 583, citant Conrad Gesner dans son Histoire des animaux. 
10. Ce développement repose tout entier sur le travail d’Albert Labarre, Bibliogra- 

phie du c< Dictionarium >> d’Ambrogio Calepino (1502-1799), Baden-Baden, Valentin Koer- 
ner. << Bibliotheca Bibliographica Aureliana >>, XXVI. 

1 1 .  Voir aussi les pages essentielles d’Henri-Jean Martin dans Livres, pouvoirs et 
société ..., t. I ,  p. 303 sqq. 

12. A.  Gallina, op. cit., p. 25-39. 



DES LIVRES POUR L’EUROPE 387 

stratégie locale et l’héritage des modèles, une Europe des quatre, limitée 
à l’italien, au français, à l’espagnol et à l’allemand, se dessine, 
intangible; c’est elle que nous retrouvons dans un autre ouvrage à 
succès, le Vocabulere de sing langages latins Italien Fransoys Spagnol et 
Aleman, publié pour la première fois par François Garon à Venise en 
1526 et souvent réédité, y compris à Rouen, par la suite 13. Si les langues 
qui ressortissent à la Romania se trouvent tout naturellement associées, 
comme le laissait entendre la généalogie linguistique scaligérienne, il 
convient de tisser avec l’allemande des liens mythiques d’autant plus forts 
qu’ils échappent plus à l’évidence de l’opinion commune. C’est à quoi 
s’emploie Pierre Bense-Dupuis I 4  qui pose par hypothèse que c< la langue 
Françoise est l’Allemande mesme H - la comparaison des lexiques le 
démontrerait - tandis que Françoys Guedan décerne en tête de son 
Institution de la langue florentine et toscane un brevet d’« européanité B à 
l’idiome des Germains : << . . . les Alemands ont voulu communément 
accompagner et conjoindre.. . avec la leur specialement la Françoise, 
Italienne, et Espagnole. Et en cela ils sont à louer car ils font comme les 
abeilles lesquelles tirent le suc, comme de la langue Françoise la 
douceur, de l’Italienne la mignardise, et de l’Espagnole la gravité 15. >> 

Réalité à la fois épistémologique et pratique, l’Europe des langues 
existe d’autant mieux à la fin du XVI‘ siècle et au début du XVII‘ siècle 
qu’aucune langue pour l’Europe ne s’impose encore. I1 reste cependant 
encore à transformer dans les faits une diversité, qui n’est plus conçue 
comme un obstacle ou un châtiment, en une solidarité des peuples: c’est 
la mission que les pédagogues, encouragés par les éditeurs, se donnent. 

II. L’ambition des maîtres ès langues 

Pour ceux qui ont entrepris de faire connaître des langues étrangères 
à leurs contemporains, Babel constitue moins une malédiction qu’une 
aubaine : 

C’est une belle chose ... et un grand don de Dieu, que l’homme soit capable 
de sçavoir et apprendre la diversité des langues, 

s’écrie Guedan I 6  qui distingue aussitôt du don extraordinaire accordé par 
le Seigneur aux Apôtres le jour de la Pentecôte, le don ordinaire qui 
s’acquiert par l’étude et qui contribue - nous retrouverons cette 
argumentation - à la conservation de la paix, à l’essor du commerce et 
à l’amitié entre les nations. 

I1 était donc naturel que ces maîtres ès langues, comme ils se 

13. A. Gallina, op. cir., p. 32. Edition en huit langues à Paris chez Pasquier Le 

14. II enseigne aussi bien dans ses ouvrages (v. Cioranesco, XVII ‘  s . ,  11342-11347) le 

15. Paris, Jean Gesselin, 1602, p. 23 (B.N., Rés. X. 1991). 
16. Op. cit., ad loc. 

Tellier, 1546, ef apud alios. 

latin que l’espagnol, l’italien et l’allemand. 



388 M. SIMONIN 

nomment volontiers, s’adressassent en priorité à la jeunesse 17. Mais ils 
refusent avec force de se laisser enfermer dans le ghetto, de plus en plus 
discrédité à leur moment IR, de la littérature enfantine. Gomez de Trier, 
en tête du Jardin de recréation 19, se défend d’avoir écrit son Verger des 
Colloques récréatifs en langue Françoise et bas Allemand 2o pour le seul 
public scolaire et déplore qu’il 

est encores à présent estimé et tenu avoir esté fait seulement pour l’usage et 
utilité de la tendre jeunesse afin que par propos pareils elle peut parvenir à 
la cognoissance des dictes langues. Et que pour ce regard, les Adolescents 
et ceux qui sont aagez (principalement les Gens de qualité et lettres) ne 
l’ont daigné lire, comme ne pensans ny croyans y rencontrer chose qui fut à 
leur goust, ou qui leur peut apporter aucune delectation. Ains contemplans 
seulement le dict livre par dehors ... le mesprisent ... je n’ay jamais basti le 
dict verger pour la tendre jeunesse ... 21 

Ce mouvement d’humeur en dit long sur la difficulté du pédagogue 
à voir reconnu son mérite. C’est, il est vrai, qu’il ne va pas de soi à un 
moment où aucun diplôme ne vient sanctionner des disciplines qui ne 
s’étudient pas encore, sauf circonstances particulières 2 2 ,  dans les universi- 
ti%. Aussi tous nos pédagogues exhibent-ils des titres divers destinés à 
persuader de leur compétence : rappel bibliographique (Gomez de Trier 
a traduit en flamand de l’italien la Civile Conversation de Guazzo23); 
recours à un autochtone choisi en raison de sa pureté linguistique (ce 
n’est que par ce biais que sont reconnues les idiolectes à l’ordinaire 
dissimulés avec soin 24) : 

amy lecteur, ... pour me mettre à couvert d’un Cartel moy qui suis François, 
j’ay pris un  Allemand pour second ... naturel de Mayence, au moins de 
quatre lieuës pres, qui est le lieu sans contredit où l’on parle mieux 
Allemand.. . 25 

Ceux qui prétendent faire connaître leur langue maternelle ne 
manquent pas de le faire savoir: dans la célèbre querelle qui l’oppose à 
Oudin, Ambrosio de Salazar26 reproche à son ennemi de n’être pas 

17. II est vrai que leur situation sociale (précepteurs, régents) détermine souvent le 
cihoix de ce << narrataire ». 

18. Voir dans les actes du colloque de Goutelas ( R . H . R . ,  sept. 1980, n” 12) 
remarques et références sur ce point dans ma communication : (<Aspects de l’hostilité à la 
littérature populaire ». 

19. Amsterdam, 1611 (B.N.  Z. 7151). 
20. Publié s. 1. en 1605, puis, sous forme remaniée, en 1623. 
21. Au Lecteur. 
22. C’est ainsi qu’il existe un poste de «maistre en langue françoisea à l’université de 

Strasbourg au début du XVII‘ siècle. V. Jacques Hatt, Les Colloques françois et allemands 
de Daniei Martin, Strasbourg, 1929, p. 5, et F. Brunot, H . L .  F . ,  t. V, p. 115 sqq. 

23. Dans l’«Avis au Lecteur», du Jardin de Recreation. 
24. Voir N.Z. Davis, Society and Culture in Early France, édit. de 1975, p. 197, et 

les nuances apportées par A .  Dufour, B . H . R . ,  t .  XLIl (1980), p. 774. 
25. Bense-Dupuis, op.  cit. ,  Au Lecteur. 
26. Nous suivons A .  Morel-Fatio, Ambrosio de Salazar et l’étude de l’espagnol en 

France sous Louis Xll l ,  Paris, 1900. 



DES LIVRES POUR L‘EUROPE 389 

((Espafiol natural» et de mieux savoir le germanique (Oudin est au 
service des Fugger) que l’espagnol. 

Tantôt la diffusion des langues se heurte à des obstacles contin- 
gents : 

Je ne doubte point que quelques uns ne se scandalisent voyant que c’est 
vouloir enseigner la langue de nos ennemis, 

écrit Oudin 27, qui connaît peut-être I’hispanophobie d’Henri IV et sa 
colère en apprenant que l’on a surpris le dauphin en train de lire un 
livre en cette langue. Tantôt, au contraire, rien ne paraît devoir lui 
résister. C’est ainsi que l’auteur optimiste du Miroir general de lu 
grammaire en dialogues ZR prétend dispenser ses lecteurs de tout séjour 
linguistique en Espagne : 

avec l’aide de ce livre je vous puis asseurrer avoir cogneu personnes qui 
l’ont apprise par la seule lecture, en sorte qu’ils osent entreprendre disputer 
contre ceux qui ont passé leur enfance en Espagne 

et évitent de ce fait de 

se mouiller les pieds aux passages et rivieres qui se rencontrent avant que 
parvenir aux monts Pirénées. 

La prétentieuse bouffonnerie de ce slogan publicitaire ne doit pas 
faire oublier que l’indifférence aux réalités (et aux difficultés) de la 
communication orale est le trait majeur de la production polyglotte 29. 

Pour un Jean Blanchet qui rédige dans notre langue une méthode pour 
prononcer et orthographier le castillan 30, pour un Daniel Martin 31 qui 
entre - avec une certaine complaisance i l  est vrai - dans le détail des 
obligations prosaïques du voyageur, combien d’insipides (< guidon », 
(c clef », << rozier H ou << thresor D dont la pratique débouche - c’est leur 
commune ambition - sur la capacité à lire quelques auteurs recomman- 
dables pour l’élégance et la pureté de leur style. C’est ainsi qu’au 
palmarès du De Pronuntiatione linguae gallicae (1580) de Claude de 
Sainliens, anglicisé en Claudiius Hollybande 32, figurent l’Amadis de 
Gaule d’Herberay des Essarts, les Vies et les Morales dans la version 
d’Amyot, les Euvres de Clément Marot, le Printemps d’Yver, l’Histoire 
universelle du monde de Belleforest et le Théâtre du Monde de 
Boaistuau. Et Sainliens de souligner qu’on ne trouvera chez ces auteurs 
((aucun mot d’origine étrangère N 33. 

27. Préface à sa Grammaire et observations de la langue espagnolle, Paris, Orry, 1597. 
28. A.  Morel-Fatio, op. cit..  p. 44. 
29. J .  Céard, art. cit., p. 579-580. 
30. Advertencias.. . , Paris, 1615 (non rencontré. signalé par Cioranescu, Bibliographie 

31. J .  Hatt, op. cit., p. 136, 158, 160. 
32. Sur lui, voir l’ouvrage de Lucy E. Farrer, Paris, Champion, 1908. Le De 

33. L.E. Farrer, op. cit., p. 30-31. 

de la littérature françabe du W I I ‘  siècle, no 12366). 

Pronuntiatione date de 1580. 



390 M. SIMONIN 

Mais si le livre est le lieu de l’apprentissage des langues et  celui de 
l’exercice de leur connaissance, pourquoi ne pas le transformer en espace 
polyphonique, à la fois théâtre et  trésor d’une Europe qui n’existe nulle 
part ailleurs que dans ses livres? 

III. L’utopie polyglotte 

C’est le maître d’école anversois Noël de Barlaimont qui a laissé 
sous la forme d’une prosopopée aux acheteurs en tête de ses Colloques 
ou dialogues, avec un Dictionnaire en sept languages 34, la profession de 
foi la plus européenne que j’aie rencontrée: 

Vous qui projetez de fréquenter des routes éloignées de votre patrie, 
de vous attarder en d’autres royaumes et de savoir dans ce cheminement en 
Europe la langue et son maniement pour revenir chez vous capables de faire 
entendre autant de langues étrangères, dites-moi: qu’est-ce qui nous aide à 
se consacrer à une si grande tâche? 

En armes Mars tout puissant fulmine, partout se déchaîne la guerre, 
mille conflits surgissent: mais moi je suis venu à vous par un sentier 
nouveau, moi le maître né pour la connaissance octuplée de huit langues. 

Plus de soucis, c’est chez vous (mais à l’étranger en vous) que je vous 
apprendrai moi-même ce qu’il faut apprendre. Suivez-moi bien : j’emploierai 
des langages variés et l’étranger s’étonnera - si l’expression reste bien en 
mémoire - de visiter les nations étrangères, de s’imprégner avec la langue 
des gestes et des mœurs en usage au moyen de phrases juxtaposées ... 
prenez soin de consacrer votre temps à d’honnestes études, de me prendre 
comme guide en ce tout d é b u t ,  d’écouter puis de répéter les phrases une 
fois apprises. 

Vous allez en Italie ou au royaume du puissant Ibère, si vous gagnez 
les territoires de l’Angle, des rejetons jamais tranquilles de Francus, si vous 
fréquentez le royaume Germain de Jupiter ou les Belges aux champs 
féconds, ou s’il vous plait d’aller voir la lointaine Lusitanie je vous guiderai 
dans une région aux routes sûres ... 

Les encouragements que l’enseignant prodigue sont lénifiants. Mais 
croit-il lui-même que les plus suffisants de ses lecteurs - apprendraient- 
ils par cœur son ouvrage comme il le leur conseille - seront en mesure 
de comprendre et de se faire comprendre dans des idiomes aussi 
particuliers que le portugais ou le flamand après étude de son «Assimil» 
croupion ? Ou se voue-t-il à quelque thérapeutique psychologique en 
munissant le candidat au voyage d’un viatique qui prévient ses 
angoisses35? Comment ne pas voir dans la chaude promiscuité où sont 
disposés des langages aussi divers l’annonce d’un entendement des Autres 
étendu (provisoirement ?) aux dimensions de l’Europe ? 

34. Leodii, apud Henricum Hovium, 1610 (B.N. X. 9067). 
35. La Peur en Occident, passim. Voir aussi les perspectives ouvertes par le travail de 

Micheline Baulant, <<Groupes mobiles dans une société sédentaire : la société rurale autour 
de Meaux aux XVII‘ et XVIII‘ siècles», in Les marginaux et les exclus dans l’histoire, 
Cnhiers JussieulS, U.G.E., 10/18, 1979, p. 78-121. 



DES LIVRES POUR L’EUROPE 391 

Les éditions polyglottes de textes littéraires 36 poursuivent des 
ambitions plus hautes mais moins larges. Moins larges parce qu’elles ne 
dépassent jamais quatre langues, plus hautes parce que, négligeant 
d’enseigner les rudiments, elles s’adressent à un public soucieux de 
perfectionnement, voire de pureté. Longtemps elles sont demeurées 
bilingues. Dans la plupart des grands pays européens les éditeurs ont fait 
une place dans leur production à des traductions juxtalinéaires, extrapo- 
lées des colloques scolaires, qui prétendent permettre aux doctes de 
contrôler leurs connaissances. A l’examen, cette prétention apparaît fort 
exorbitante 37. Car très souvent ces professionnels avisés se bornent à 
agglomérer au texte original une traduction libre que ne protège plus 
aucun privilège, comme nous le verrons.’ 

Beaucoup semblent agir sous le poids de contingences: si en France 
à la fin du XVI“ siècle Abel I’Angelier, Lucas Breyer et le gourmand 
Nicolas Bonfons se sont engagés dans cette voie, c’est qu’ils disposaient 
en la personne de Gabriel Chappuys 3R d’un traducteur très (trop ?) 
littéral dont l’activité convenait à merveille à ce propos. On discerne 
cependant déjà à la même époque chez un Claude Micard le souci de 
mettre au point une politique éditoriale concertée où les impressions 
bilingues de langues vivantes compléteraient et prolongeraient des textes 
pédagogiques latins-français en disposition juxtalinéaire 39. 

Est-ce toutefois le fait du hasard si l’entreprise la plus ourdie et la 
plus soignée en faveur de l’édition polyglotte est due à l’héritier de la 
famille de Tournes? Exilé en Suisse pour les motifs religieux que l’on 
sait 4n, Jean ne se satisfait pas de IIexploitation de son fonds, bien assurée 
cependant par la vocation exportatrice de Genève qui alimente - grâce 
à des déguisements typographiques lorsqu’il est nécessaire 4 1  - Ham- 
bourg, l’Angleterre, la Hollande ou le Danemark ; i l  lui faut << imprimer 
quelque petit livre». Or il s’est avisé que 

presque tous les livres qu’on publioit pour le soulagement et proffict de ceux 
qui prennent plaisir à apprendre les vulgaires de nostre siècle, estoyent 
traictés d’amour, peste et ruïne de la jeunesse ... 42 

36. Double vocation qui appelle deux modes de lecture indépendants. A la différence 
des manuels élémentaires, et en raison directe de l’intérêt de l’ouvrage qu’elles renferment, 
elles peuvent être utilisées comme des éditions en une langue, sans que le lecteur s’occupe 
des versions qui lui sont proposées. Dans ce cas. elles sont bien plus littéraires que 
polyglottes en dépit de leur apparence. 

37. Voir dans Morel-Fatio, op. cil., p. 207, la savoureuse <<correction >> par l’auteur 
d’une copie de version due au «mauvais élève» Salazar. 

38. L’Angelier donne par exemple en 1583 les Dialogues philosophiques de 
G .  Cinihien et en 1585 la Fiamerte de Bocace, tous deux traduits par Chappuys; il 
réimprime aussi à plusieurs reprises le Courtisan de Castiglione ; à signaler encore, toujours 
sous la même présentation, le Pétrarque bilingue de Jérôme d’Avost (1583). Breyer (associé 
à M. Guillemot) publie I’HecaiomphiIe d’Alberti. 

39. V. Sludi francesi, n” 61-62, p. 177-179. 
40. Pour plus d’information, voir la bibliographie d’A. Cartier. 
41. H.-J. Martin, «La  Circolazione del libro in Europa ed il ruolo di Parigi», dans 

Libri, ediiori e pubblico nell’ Europa moderna ..., a cura di Armando Petrucci, Bari, 
Laterza, 1977, p. 149-150. 

42. Libro llamado Menospreccio de Corte, s . I . ,  Jean de Tournes, 1591, p. 720. 



,392 M. SIMONIN 

Ce souci, qui fait écho aux préoccupations du La Noue des Discours 
politiques et ne manque pas d’actualité et la pointe vise les 
responsables français d’éditions bilingues que nous citions plus haut M. I1 
publiera donc une nouvelle édition de l’un des plus grands succès de la 
Ilittérature anti-curiale, le Mespris de Cour du franciscain espagnol 
Antonio de Guevara: 

... j’ay voulu mesler le proffit avec le plaisir, imprimant en trois langues ce 
livre qui depuis le commencement jusques à la fin contient une perpetuelle 
exhortation à la vertu avec une detestation des vices qui regnent 
aujourd’huy au monde, et notemment és cours de la plus part des grands 
Princes, l’imprimant (...) és trois langues les plus communes et les plus 
cheries entre toutes celles de la Chrestienté 4s. 

Le projet rencontre des obstacles matériels 

J’ay pris l’Espagnol sur l’exemplaire imprimé à Anvers. L’Italien je I’ay 
recouvré à grande difficulté de l’impression de Venize. Le François un  mien 
ami et patriote [Louis Turquet, de Lyon ; mais le texte vit dans notre langue 
depuis 1543 &I... m’a faict ce plaisir de me le traduire de l’Espagnol 47. 

Mais dans quelle mesure importe-t-il à l’éditeur que le bijou 
typographique qu’il invente, en ne ménageant rien pour que sa 
présentation visuelle soit séduisante, serve la cause de la connaissance 
des langues ? La résignation tranquille avec laquelle il constate qu’entre 
l’espagnol et l’italien << le sens et les paroles estoyent quelque peu divers >> 
montre assez que l’essentiel pour lui est ailleurs : << toutes deux tendoyent 
ii bonne instruction ». Sous ce dernier rapport l’ouvrage peut satisfaire 
aussi bien les tenants de la morale post-tridentine que les fidèles de 
Calvin. Beaucoup plus donc que d’une communication par les langues, 
de Tournes se fait le vulgarisateur d’une nouvelle morale européenne où 
chaque lecteur, quelles que soient ses préférences religieuses, pourra se 
reconnaître. Et les deux autres titres qu’il imprimera selon des principes 
identiques, la Galatée de G. de La Case et le Théâtre du Monde de 
13oaistuau 4x en 1598 et 1619, obéiront aux mêmes préoccupations 
militantes. Relevons cependant que le premier des deux. La Galatée, 
procurera selon son éditeur 

43. Cf. W.H. Huseman. «François de La Noue, la dignité de l’homme et l’institution 

44. A compléter par les indications fournies par les bibliographies de Lever et 

45. O p .  cil., p. 744. 
46. Traduction d’Antoine Alaigre, publiée pour la première fois par Dolet (Claude 

Longeon, Bibliographie des œuvres d’Etienne Dolet, Genève, Droz, T.H.R., 1980, n” 203). 
47. Op. cit., p. 720. 
48. Comme permet de le mesurer l’apparat critique de notre édition du Théâtre du 

Monde (Genève, Droz, T.L.F., 1981), de Tournes ne s’est pas borné à soigner l’exécution 
matérielle du volume (sur laquelle on verra le Manuel du Libraire de Brunet), mais il  a 
aussi récrit le texte aussi souvent qu’il lui a paru fautif, obsolète ou théologiquement peu 
sûr. 

des enfants nobles», B . H . R . ,  XLII (1980), p. 7-25. 

Arbour. 



DES LIVRES POUR L’EUROPE 393 

double plaisir, l’un pour la diversité des  langues qui y est,  l’autre pour les 
bons enseignements qu’il contient. 

Ainsi se trouvent conjuguées les deux ambitions qui, au cours de la 
période étudiée, se sont agrégées à un mouvement plus ancien, la 
pédagogie des langues vivantes. Alors qu’un texte comme le Livre des 
Mestiers de Bruges 49 se voulait réponse aux obligations nées du 
développement du Grand commerce en essor à la fin du Moyen Age, 
plusieurs des œuvres que nous avons rencontrées, tout en se réclamant, 
elles aussi, d’une vocation pratique - que je ne songe pas à minorer -, 
participent en un premier temps du seul mouvement qui subvertit le 
mythe de Babel, subversion dont elles forment l’illustration la plus 
concrète, et qui s’autorise du précédent canonique des grandes bibles 
polyglottes. Cette sensibilité de notre corpus à l’actualité culturelle et 
idéologique se traduit ensuite par sa disponibilité envers le souci 
pédagogique ou la grande entreprise parénétique de la fin du siècle. 

Mais cette confusion des tâches n’apparaît que comme un moment 
fugitif. Assez vite la pédagogie des langues retrouve en se fondant sur un 
nouveau mythe, lui aussi d’origine biblique mais antonyme de celui 
auquel il se substitue, le mythe de l’Arche de Noë, sa nouvelle légitimité 
dans l’ordre de l’imaginaire. L’Europe des langues demeure bien le 
champ de la Junua uurea de Comenius5”, dont les éditions les plus 
tardives grouperont jusqu’à huit langues mais dont les versions les plus 
divulguées se bornent au latin, au français, à l’allemand et à l’italien 
Elle campe le décor polypqonique d’un savoir total : 

Icy ... comme en un abbregé & sommaire, je te representeray le monde 
universel; et t’y montreray toute la langue Latine, Françoise, Italienne et 
Allemande s2. 

Et l’image dont se réclame l’auteur est bien cette arche - la 
première de nos utopies? - 

où il est beaucoup plus facile de reconnaître du regard tous les animaux ... 
qu’en parcourant la terre entière. 

49. Voir J .  Gessler, Le Livre des mestiers de Bruges et ses dérivés, Bruges, 1931. Sans 
toutefois s’abandonner à des déductions téméraires : << .._ one must be on guard against the 
temptation to make too much of occasional medieval anticipations of trends rhat could not 
be really launched until after printing (c’est nous qui soulignons) ... A unique bilingual 
lexicon cannot do the same work as hundred of thousands of trilingual reference guides ... >> 

(E.L. Eisenstein, The printing press as an agent of change, Cambridge University Press, 
1979, vol. I ,  p. 93). 

50. A. Gallina, op. cit., p. 131-149. 
51. Celles qu’impriment les Elzevier (leur liste dans la bibliographie de Willems). 

52. Comenius, op. cit., ed.  cit., p. 5.  
J’utilise l’une d’elles, celle de 1644. 



394 M. SIMONIN 

IConclusion 

Comment comprendre ce renfermement ? La production polyglotte 
prétendait répondre à un besoin de communication ; elle satisfaisait aux 
exigences de l’imaginaire. Habillée à l’ordinaire en livre d’usage (la 
même remarque s’applique aux cosmographies, almanachs, routiers, 
ouvrages de cuisine ou de médecine), voulue et parfois fabriquée par des 
esprits persuadés que l’Europe passe par la Pentecôte des langues et des 
cultures, elle se heurte à une réalité immobile sur laquelle sa pédagogie 
dérisoire et faraude ne peut exercer aucune action. D’autant plus 
difficiles à cerner qu’elles se tapissent derrière le nécessaire et le concret, 
ce sont bien en vérité des pratiques mythiques qui ont encouragé un 
temps l’impression en plusieurs langages. Que ces dernières changent , 
que le rêve européen se déprenne de la question des langues (c’est chose 
faite dès lors que, sous l’action conjuguée des puissances nationales, des 
impérialismes culturels et du caporalisme pédagogique des Pères, l’une 
des langues de l’Europe parvient à s’imposer aux autres comme véhicule 
commun), et, sauf initiatives individuelles, nous voyons se tarir la 
production polyglotte. En serait4 allé de la sorte s’il s’était agi 
d’authentiques livres d’usage ? 

Michel SIMONIN 



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. de THOU 

C’est dès l’âge de vingt ans que J .A.  de Thou songe à écrire 
l’Histoire de son temps’. En contact permanent avec les milieux 
humanistes, dès ses années d’études2, puis au cours de ses voyages en 
Italie’, en Hollande et en Allemagne4, au cours desquels il s’efforce 
surtout de rencontrer le maximum de savants de toutes disciplines, il 
n’est pas surprenant qu’il ait recueilli - notés le plus souvent à la date 
de leur mort - près de 400 noms des célébrités contemporaines5. 

Si, comme historien, il tente d’expliquer le mécanisme des événe- 
ments des cinquante années d’une histoire complexe, souvent tragique, il 
n’essaie pas d’extraire de son inventaire d’hommes de lettres et de 
savants des courants, des tendances, et moins encore une histoire du 
progrès humain. 

Nous verrons que, presque à son insu, il s’en dégage une vision 
cohérente, à la fois sur le sens du travail intellectuel, la place du savant 
dans la société et le développement d’une intelligentsia européenne issue 
du premier âge humaniste. 

Les divers pays sont inégalement représentés. Malgré son relatif 
déclin dans la seconde moitié du XVI“ siècle, l’Italie conserve encore la 
première place : philosophes, avec D. Barbaro, Sadolet, les trois Strozzi, 
les deux Telesio, S.  Erizzo, Zabarella, A. Piccolomini, G.B. Egnazio, 
voire peu connus comme S. Corrado, qui enseigna le grec à Bologne, ou 
G. Argentorario, connu peut-être de de Thou pour son séjour à Lyon, 

1. Mémoires, p. 26. Les références renvoient à l’édition de Londres, 1734, 
16 volumes. Antoine Teissier a isolé des Histoires les Eloges des hommes savants, et 
l’édition finale, publiée à Leyde en 1715, n’a cessé d’enrichir la première édition de 1683. 
L’auteur, réfugié en Allemagne après la révocation de l’édit de Nantes, a exploité utilement 
les grands bibliographes de la fin du XVII‘ siècle, Bayle, M. Freher, M. Adam, V. André. 
Ses tendances calvinistes transparaissent dans ses appréciations. Suivant les listes chronolo- 
giques de de Thou, il omet certains auteurs qui interviennent en cours de texte. I1 ne tente 
à aucun moment des appréciations comparées ni des regroupements signifiants. 

2. Le large cercle de Dorat, les professeurs successifs du Collège de France, ses 
amis M.A. Muret et J .  Scaliger et le curieux témoignage des Thuana (cf. note 38). 

3. A la suite de Paul de Foix, l’une des figures les plus intéressantes du siècle, dont 
il fait un éloge mérité. Enquête systématique autour des savants de son temps à Turin, 
Milan, Pavie, Mantoue, Venise, Padoue, Bologne, Florence, Sienne et Rome. 

4. En 1578, Belgique el Hollande. En 1579, l’Allemagne: Strasbourg, Bade, 
Stuttgart, Ulm, Augsbourg, Constance et Bâle. 

5. Chiffre approximatif: des 430 noms mentionnés, certains ne le sont qu’occasion- 
nellement. II faut en retrancher 65 de l’Index de Teissier, ajoutés analogiquement par lui, 
et en ajouter une vingtaine, omis. 



396 A .  STEGMANN 

dont le succès reposa sur sa censure de Galien; théologiens comme 
F. Nobili et Ant. Fregoso, Sixte de Sienne ; historiens nombreux : 
Guichardin, hors de la période des Histoires, donné comme l’incompa- 
rable modèle ; Foglietta, Lippomano, Ciacone (l’historien de la Papauté, 
continuateur de Platina), Sigonio, Varchi, Paruta, P. Jove et, moins 
célèbres, Adriani, auquel il déclare devoir beaucoup, ou Lazare Sorran- 
zo, vénitien, qui écrivit sur les Turcs; juristes, outre le célèbre Alciat, 
que ses séjours en France eussent suffi à sauver; L. Peto; bons 
serviteurs des lettres, comme les imprimeurs Alde et Giolito ; femmes 
savantes, avec O. Morata, Vittoria Colonna ou Lorenza Strozzi. Les 
savants ont leur place habituelle: Ramusio, pour son Corpus des 
historiens du Nouveau Monde ; naturalistes et médecins : S. Porti, 
J. Mercuriale, Fallope, Cesalpini, voire de moindres seigneurs comme 
Benedetti ou Gratarolo, le célèbre mathématicien Tartaglia. 

La littérature tient ici une place inhabituelle chez de Thou: Gelli, 
Speroni, le Tasse, Folengo, Bembo, Vida, Molza, Valeriano, B. Rota, 
les deux Giraldi, Trissino, et les théoriciens de la Poétique aristotélicien- 
ne, Vettori, Magioraggio, Robortello, Castelvetro et, moins connu de 
nos jours, Jason de Nores. Exception notable: l’œuvre de critique d’art 
‘de Vasari et les théories musicales de Zarzino y trouvent place. Tenter 
Ide souligner les lacunes de ce tableau serait oiseux. Mises peut-être à 
part quelques absences surprenantes comme Botero (1540-1617), Aldo- 
brandini (1522-1605), Th. Bozio (1548-1610), A. Gentile (1551-1611), 
dont les dates peut-être excusent le silence de de Thou bien qu’il ne se 
:soit pas interdit à l’occasion d’évoquer des vivants, l’ensemble est assez 
complet et  hiérarchisé, selon la confirmation de la postérité. 

On retiendra cependant quelques cas représentatifs, pour des 
;auteurs relativement oubliés de nos jours. L. Capilupi l’intéressa pour 
son récit de la Saint-Barthélemy; Massimo Margunio pour son rôle au 
concile de Trente ; V. Gentile supplicié à Berne, J. Marsilio, A. Quirini, 
victimes de l’Inquisition romaine, ainsi que Sarpi, réfugié et brillamment 
accueilli en France. 

La présentation des humanistes et savants allemands est l’une des 
plus originales des Histoires. On sait par ses Mémoires qu’il s’y était 
particulièrement intéressé 6 .  Quelques humanistes et philosophes, de la 
première génération surtout : Glareanus, ami d’Erasme, Beatus Rhena- 
nus, le pacifique, Jean Rivius, professeur de belles lettres dans diverses 
IJniversités, dont vingt cinq ans à Cologne, Skegius, médecin, qui 
n’exerça jamais, mais fut surtout un grand commentateur d’Aristote, 
(3. Xylander, traducteur d’œuvres grecques en latin, commentateur 
d’Homère, Euripide et Théocrite, et occasionnellement mathématicien, 
dans ses commentaires à Euclide, J. Forster, hébraïsant, Jean Lonicer, 
trilingue, retenu pour ses traductions du grec, mais surtout ce Frédéric 
Sylburg, autre traducteur et professeur à Marbourg, sont bien oubliés. 

6. II interroge à Strasbourg Lobel et Gissen, à Bade, H.  Languet réfugié, à 
Augsbourg, J .  Wolf, à Bâle, Th. Zwinger, B. Amerbach, Platter ... 



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 397 

La mention du dernier tient sans doute à sa collaboration au Thesaurus 
grec d’H. Estienne. 

Mais de Thou retient surtout des savants et des théologiens - sa 
double curiosité essentielle, que nous retrouverons plus tard. 

Même trilogie (humanistes, théologiens, savants) pour les Pays-Bas, 
avec P. Nannus, Macropedius, Vaseus, Levin Torrentius, Ch. Langius, 
A. Junius, Viglius, Janus Douza, Papius, Molanus, Brentzen, L. Fruter, 
Utenhove, Mercator et Gemma et évidemment Lipse. Exception louable : 
le succès européen du musicien Orlando Lasso. Curiosité: un Arnaud de 
Lens, qu’il faillit laisser dans l’oubli, faute de renseignements sur sa 
biographie, un Paul Leopard, «qui aima mieux demeurer caché dans un 
petit collège». De Thou l’a sans doute connu, soit par Scaliger, soit 
parce qu’il refusa un poste au Collège Royal. 

La Suisse, fortement liée au mouvement des idées en Europe, sur 
les deux versants italien et allemand, grâce aux Universités de Zurich et 
de Bâle, grâce surtout à la très importante imprimerie bâloise’ - en 
particulier Oporin -, aurait pu fournir plus de noms: de Thou y avait 
séjourné, toujours en quête d’informations. Les réformateurs : Zwingle, 
Vadianus, géographes en même temps que théologiens, Benoit Aretius, 
<<célèbre à Berne D ; Hedion, Cassander le grand helléniste itinérant 
Jérôme Wolf, l’historien Simler et  surtout les savants Driander, Gesner, 
Vesale, Plater, tous passés à la postérité, Dasypodius et Louis Lavater, 
Th. Erastus exceptés. 

L’Angleterre est la moins représentée. Sans doute mentionne-t-il 
Ascham, Wyatt et Carew, mais, à part le théologien Witaker, mort à 
Cambridge, n’apparaissent liées à l’histoire religieuse que les tentatives 
d’implantation calviniste, avec Bucer, et les polémiques entre catholiques 
et anglicans, avec Creighton, condamné par le Parlement de Paris, 
Blackwell et Campian. 

L’Espagne, si l’on s’en tient au seul humanisme, n’est pas mal vue 
avec Ximenes 9,  Arias Montano, Carranza, en passant par Mendoza, 
Gelida, Vergara, A.  Gomez et  Ciacon, les historiens Mariana, Luis Avila 
et Ambrosio de Morales, le collecteur des Conciles Loaysa, Luis de 
Leon, le théologien Fr. Turrian, qui se fit Jésuite à la fin de sa vie, alla 
en Allemagne et mourut à Rome. 

Le grand canoniste Antoine Augustin vécut surtout à Rome. Jérôme 
Zurita a droit à un éloge mitigé, pour avoir été secrétaire de 
l’Inquisition, mais son Histoire d’Espagne est au-dessus de tout éloge. 
Diego Covarrubias allia les affaires de 1’Etat à une solide érudition 
canonique. 

Quelques rares exceptions du côté littéraire pour la brillante Louise 
Sigée, le polémiste entêté Gines de Sepulveda, et le musicien aveugle 
Salinas, excellent helléniste et poète élégant. 

7. Sur cette production bâloise, voir Manfred Welti, Der Basler Buchdruck und 

8 .  Sur cette intéressante figure conciliatrice, cf. mon article : u Cassander, victime 

9. De Thou abrège souvent ses notices, quand il peut renvoyer à une monographie 

Britannia, Basel, 1964. 

des orthodoxies », in Aspects du liberrinisme au XVI‘ siècle, Paris, Vrin, 1974. 

contemporaine: ici la Vie de Ximénès par Alvaro Gomez. 



398 A .  STEGMANN 

L’actualité historique lui fait faire une place à Furio Ceriolano 
(1532-1593), théologien et humaniste de second plan, pour avoir tenté, 
quoique Conseiller intime de Philippe II, d’apaiser les troubles des 
Pays-Bas. 

Si le Portugal ne comporte que peu de noms, c’est qu’il en a exclu 
tout ce qui concerne les conquêtes, qu’il connaît pourtant fort bien I(’ : on 
n’y trouvera même pas leur illustre chantre, Camoens. 

Du côté humaniste, Gouvea et  son équipe, si directement liés à la 
France, ne pouvaient être oubliés, ni Juan de Barros ou André de 
Resende, poète, orateur et théologien. Jérôme Osorio avait enseigné à 
Paris et à Bologne et son œuvre théologique, poétique, morale, 
historique avait connu un trop grand succès pour être négligée. 

On peut s’étonner pourtant de l’absence de Damian de Goes 
(1501-1573), qui fut ambassadeur en France, en Angleterre, en Allema- 
gne, au Danemark, en Suède et en Pologne, lié à Bembo, Sadolet, 
Glareanus, Nannius, Sigismond Gelen - tous connus de de Thou et  
moins illustres que lui; il connut une fin lamentable par l’ingratitude de 
:sa patrie ; recherché par l’inquisition, enfermé au monastère de Batalha, 
puis relâché, on le trouva mort chez lui, peut-être assassiné. 

Quelques noms de l’Europe orientale sont parvenus jusqu’à lui : elle 
est, il est vrai, partie intégrante de l’Europe humaniste et a parfois égalé 
1x1 surclassé l’Occident au XV‘ siècle I l .  

La raison de leur présence est simple: ils sont directement reliés à 
l’histoire. La Hongrie est représentée par A.  Dudith, Sambucus et 
:Zegedin. Le premier est bien connu; Sambucus fut historiographe et  
médecin de Maximilien II et Rodolphe II, à Vienne. Son œuvre est 
considérable et, comme le remarque de Thou, « i l  ramassa les écrits des 
,4nciens auteurs avec tant de diligence et  il employa des sommes si 
immenses à les faire imprimer que sa libéralité peut être égalée à celle 
des Princes.. . B 

Etienne Zegedin (1505-1572), << théologien de grande réputation 
parmi les siens», élève de Luther et de Melanchthon, prêcha en Hongrie, 
fut deux fois prisonnier des Turcs, et publia des commentaires à 
I’Ecriture, des modèles de sermons, et quelques ouvrages polémiques 
contre Rome. 

La Pologne est présente, avec les théologiens J. Wusek, traducteur 
de la Bible, Solokowski, qui publia les Actes de la dispute de 
Wittenberg, et Jean Wigand (1523-1587), d’origine allemande, créé par 
Bienne Bathory évêque de Posnanie. I1 fut l’un des rédacteurs des 
Centuries de Magdebourg. 

10. Cf. mon article: «L’Amérique de Du Bartas et de de Thou» (Colloque La 
découverte de l’Amérique), Paris, Vrin, 1968. 

11.  En particulier, M. Corvin. Sur l’ensemble, patiemment réédité par l’Académie 
hongroise, sous la direction de T. Klanicsay, voir Histoire de la littérature hongroise, 
Tome I, Budapest, 1978; et, pour la Pologne, les études de Bogdan Suchodolski, Stanislas 
Tarnowski, Konstanty Grzybowski et le récent ouvrage en français de Tadeusz Wyrwa, La 
pensée politique polonaise à l’époque de l’humanisme et d e  la Renaissance, Paris et Londres, 
1978. 



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 399 

Starnigel enfin, médecin, connut la célébrité à l’occasion d’une 
maladie extraordinaire: occasion pour de Thou de faire une longue 
histoire de la peste en Europe (XIII, 416). 

La France n’a pas de position trop privilégiée. La littérature 
n’occupe qu’une place de second plan, sauf les poètes, quand ils sont 
très grands: Ronsard et du Bartas ont cet honneur; dans leur orbe, avec 
une esquisse de hiérarchie, Du Bellay, à qui sont préférés Belleau, 
Chandieu, et FI. Chrestien, Pelletier du Mans, apprécié plutôt comme 
mathématicien, La Boétie, Amyot, dont le Plutarque n’est pas l’essentiel 
et dont les traductions sont << plus élégantes que fidèles H ; Jodelle et 
Grévin, avec les modestes débuts du théâtre moderne, Macrin et 
Passerat, poètes délicats, Muret et Dorat, humanistes complets et maîtres 
de toute une génération. 

Comptent plus pour de Thou les humanistes philologues: il évoque 
- hors programme - Lefevre, «flambeau des sciences et belles lettres 
naissantes», et Budé, puis Chatelain, J .  Perion, Grouchy, Ramus, Le 
Roy, Turnèbe et « le  plus grand de tous», J .  César Scaliger et son fils 
Joseph-Juste cc qui est son égal ». 

Les juristes lui semblent si essentiels - et d’autant qu’ils jouent 
souvent un rôle européen - que, malgré l’oubli des honnêtes 
praticiens l 2  et la présence de quelques grands qui n’ont rien écrit, 
comme Mangot, Duranti ou - pour une raison sans doute intéressée - 
Renaud de ClutignyI3, il ne manque presque aucun des grands: 
Tiraqueau, Brodeau, Coquille, Cujas, du Tillet, Duaren, Bodin, Ch. du 
Moulin et, à une place un peu surfaite, Pibrac et PithouI4. 

Les savants ne sont évidemment pas oubliés : mathématiciens, avec 
Viète, O. Finé et son disciple Botéon, médecins, comme A.  Mizauld, 
A. Ferrier, Louis Duret, Joubert, Fernel et - oublié pour nous, faute 
d’écrits - Jacques Houllier, Rondelet, enfin, malgré le mépris de 
Rabelais ici nommé et celui de de Thou, qui le regarde comme un 
plagiaire 15. 

Mais la place la plus large est réservée aux savants de l’histoire 
religieuse : Calvin, Bèze, M. Wolmar, E .  Vinet, Jacques de Billy, 
J. Toussain, J. Mercier, P. Danès, Vatable, Génébrard. 

Histoire religieuse 

L’histoire religieuse a particulièrement retenu de Thou. Ses Histoires 
s’ouvrent sur la situation de la Réforme en 1545 et ,  à ce titre, il 
mentionnera plusieurs fois les Vaudois, J .  Hus, Luther ou Zwingli. 

12. Bien oubliés encore de nos jours, les Rebuffi, J. Brèche, J. de Coras, Chasse- 

13. C’est à lui que succède de Thou comme Conseiller d’Etat en 1588. 
14. P. Pithou est un ami de toujours. De Thou n’insiste ni sur ses œuvres ni sur sa 

IS. Plagiaire de G. Pellicier, évêque de Montpellier. Curieusement, de Thou omet 

neuz, Guénois, J. Duret, Miraulmont, J .  Papon ... 

conversion au catholicisme, pas plus que sur son frère François. 

Jacques Delechamps, célèbre botaniste, qu’il a pourtant rencontré à Lyon. 



400 A .  STEGMANN 

S’il considère sans ambages les Vaudois comme hérétiques, il n’en 
loue pas moins leur civisme, leur piété et leur charité, qui les distinguent 
des anabaptistes ou de certains illuminés, fauteurs permanents de 
troubles. I1 mettra plusieurs fois en avant l’argument des luthériens qui 
s’indignaient que l’on n’eût pas tenu parole à Jean Hus et condamne, en 
citant leurs principales victimes, les intolérances du papisme et des 
sectes, quelles qu’elles soient : Armand Palearius, brûlé par l’Inquisition, 
ainsi qu’Arias Garcia, Vasquez et Ponce de Leon, Carew et Wyatt en 
Angleterre, Valerio Gentile, antitrinitaire supplicié à Berne ; Servet, à 
propos duquel il souligne la responsabilité de Calvin ; -Melchior 
Hofmann, anabaptiste, mort en prison à Strasbourg, mais il ne semble 
pas déplorer particulièrement les huit jésuites exécutés en Angleterre en 
1596, malgré leur insistante profession d’innocence. 

I1 signale les calvinistes français chassés ou exilés volontaires : 
H. Doneau, Hotman, P. Viret. Les alternatives de passage du luthéra- 
nisme au calvinisme en Saxe s’assortissent de prisons et d’exils relevés 
par de Thou16. 

Sa relative impartialité envers les calvinistes ne témoigne d’aucune 
sympathie secrète. 

Aucun jugement d’ensemble sur Calvin: i l  évoque à diverses 
reprises ses positions théologiques sur la grâce, sur la Cène, sur la 
médiation du Christ 17. Th. de Bèze joua selon lui un rôle modérateur à 
Poissy, insistant sur le fait que les réformés n’étaient pas des séditieux, 
sans juger de leur attitude ultérieure, mais il souligne que catholiques ou 
luthériens se rencontrent contre lui chaque fois qu’il est question de la 
position calviniste sur la Cène; il se contente de noter enfin que Bèze, 
au Synode de Nîmes en 1572, qu’il présidait, donna au clergé la forme 
qui lui manquait encore ; il rappelle enfin l’intolérance de Genève contre 
<( libertins B et anabaptistes. 

De Du Plessis-Mornay, il ne retient ni son importante action 
politique auprès d’Henri de Navarre ni l’élévation spirituelle de ses 
derniers écrits, mais raconte longuement la célèbre conférence de 
Fontainebleau contre du Perron où, de l’aveu des réformés eux-mêmes, 
il ne remplit pas le rôle qu’on espérait de lui. 

A propos de Zwingli il rappelle surtout que les images et la messe 
furent proscrites à Zurich dès 1515 et que, par la suite, il refusa 
plusieurs conférences capables de régler les différends sur la Foi. Faisant 
encore allusion à une dispute publique dans les Grisons en 1595, il note 
l’échec de ces rencontres ; mais ce sont les catholiques qui en publient les 
Actes. De Thou passe d’ailleurs sous silence la plupart des persécutions 
dont ils furent l’objet en France et glisse d’insidieuses remarques sur leur 
iiitolérance dans les pays où ils sont en force. 

De Thou a le plus grand respect pour les théologiens luthériens: 
l’irénique Jean Brenz, professeur à Halle, qui redouta la répression du 
cardinal Granvelle, sans que toutefois de Thou note qu’il s’opposait à 
Luther en 1528 sur la répression des anabaptistes. 

16. G .  Peucer, enfermé par le duc Auguste, subit une prison de dix ans; Languet 
réussit à s’enfuir. 

17. V, 631. 



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 401 

Son disciple, M. Chemnitz, enseigna trente ans à Brunswick et passa 
pour le meilleur théologien de la confession d’Augsbourg. De Thou note 
toutefois que, consulté par Jean George de Brandebourg en vue d’une 
conférence sur la réunion des églises protestantes, il s’opposa fermement 
au préalable, au point de vue calviniste sur la présence réelle à la Cène. 

Le jugement sur Jacques Andrea, recteur de Tubingen, va dans le 
même sens. S’il commence par le désigner comme « u n  ennemi du Pape 
et de I’Eglise romaine», il ne souligne ensuite que ses controverses avec 
les calvinistes, et particulièrement T. de Bèze. 

S’il cite M. Bucer d’abord comme une victime de l’intolérance, 
Marie la Sanglante faisant exhumer son corps, il le cite aussi pour avoir 
refusé la confession d’Augsbourg. 

De Jérome Zanchi, dont nous avons parlé, il loue le «profond 
savoir en matière de théologie ». C’est qu’il (<traita toujours les points de 
doctrine avec beaucoup de modération et ne se montra jamais éloigné de 
se prêter à la paix de I’Eglise M I R .  

Caspar Hedion, son ami, professeur à Strasbourg et  prédicant à 
Bâle et à Mayence, est aussi parmi les modérés. 

Jean Vigand, cc un des plus habiles théologiens qu’eussent les 
protestants », est fait évêque de Poméranie en Prusse par Etienne 
Bathory et travaille à l’Histoire ecclésiastique de FI. Illyricus. 

Mais Osiander, d’abord partisan de Luther, puis désavoué par lui et 
ennemi de Melanchthon, ne trouve grâce aux yeux de de Thou ni sur le 
plan théologique pour avoir propagé <c des erreurs sur la prédestination », 
ni sur le plan politique, sa doctrine ayant suscité des troubles en Prusse. 

II note, sans insister, la collaboration de Jacques Sturm à I’Histoire 
de Sleidan, et lui décerne le titre d’«ornement de la noblesse 
d’Allemagne ». Sleidan n’est pourtant mentionné qu’en raison de sa 
participation au concile de Trente et de sa fidélité aux du Bellay. 

P. Martyr, son continuateur, Jean Wolf, Valentin Strigel, de Heidel- 
berg, le théologien hongrois Zegedin, pasteur à Bude, Jérôme Ziegler 
figurent parmi les commentateurs de I’Ecriture ou les historiens de 
l’Histoire ecclésiastique. 

Le théologien de Cambridge, Witaker, a le bref éloge d’avoir écrit 
contre les historiens catholiques ou réformés, Campion, Dureus, John 
Dury 19, Stapleton. Souvent, la partialité de de Thou éclate à propos des 
Jésuites *O, bien qu’il ait honnêtement et scrupuleusement narré l’origine 
de la Compagnie et la haute figure de Loyola. 

«Agents de l’étranger», ils fomentent, selon lui, des troubles en 
Allemagne, en Pologne, en France évidemment. I1 ne peut oublier qu’on 
applaudit à Rome la Saint-Barthélemy, dont pour lui le Père E .  Auger 
fut le fauteur à Bordeaux, et que Camille Capilupi en publia à Rome 

18. En réalité, Zanchi n’est pas un apôtre de la tolérance. II écrit: «Le pieux prince 
peut forcer ses sujets idolâtres, tels que les catholiques, à assister à des cultes 
orthodoxes ... n (cité par le P. J .  Lecler, La iolérance au siècle de la Réforme, Aubier, 1955, 
t .  I ,  p. 283). 

19. Cf. W.K. Jordan, Toleration, I I ,  349 sq. 
20. Influencé qu‘il est par la période française de 1585 à 1595 et l’attitude de son 

père, auteur de leur bannissement. 



402 A. STEGMANN 

une apologie écrite2’. II évoque d’autre part la bulle de Sixte V, 
excommuniant Henri III, contre laquelle tous les politiques modérés 
s’insurgèrent en France. De Thou souligne à ce propos le rôle, assez 
oublié de nos jours, de P. de Belloy22. 

II ne fait aucun doute pour lui que les Jésuites français sont inféodés 
à l’Espagne autant qu’à Rome et il ne doute pas de la complicité du 
Jésuite Varade avec Barrière en 1594, ni de la responsabilité du collège 
parisien dans la tentative de Jean Châtel, où le père de de Thou saisit 
l’occasion de prononcer un ultime réquisitoire 23.  

I1 rapporte avec complaisance les discours hostiles de Pasquier, de 
S. Marion, de Passerat, professeur d’éloquence qui les traite d’a oiseaux 
infâmes animeaux à deux pieds ». . . 

Malgré le courage de son attaque contre les Turcs, Sigismond 
Bathory, en Transylvanie, ne semble guère qu’un malheureux prince 
manipulé par les Jésuites et  notamment l’Espagnol Alonso Carillo, 
infidèle à un pacte signé avec l’occupant turc, désireux de se débarrasser 
de ses ennemis intérieurs, à la tête d’une armée avide de butinz4. 

Mais, dans l’affaire récente des catholiques anglais, bien qu’il cite 
objectivement l’apologie que fit des Jésuites pendus Guillaume Alain 
(Allyn), cardinal de Malines, de Thou semble ne pas douter du complot 
‘ourdi à Rome et Douai, dont E. Campian fut la principale victime. I1 ne 
parle pas de ses controverses e t  cite au contraire R. Charnock, qui fit 
(contre eux l’apologie de la position anglicane. 

De Thou rend toutefois justice à quelques-uns d’entre eux: Plaute 
Benci, toscan, qui avait été, il est vrai, l’élève de Muret, très aimé de de 
Thou, est loué pour sa «vertu et son érudition et  la candeur de ses 
imœurs ». Appréciation très voisine pour Maldonat (de Thou ajoute << un 
jugement exact >> à la «candeur des mœurs et la piété D) : il avait été son 
&ve, il est vrai, au collège de Clermont. 

II use de termes ironiquement féroces contre tous les ligueurs, Louis 
d’Orléans, Renaud de Beaune, Génébrard, dont il sous-estime l’œuvre, 
.I. Boucher, D.  Lambin, mort de peur à l’annonce de l’assassinat de 
Ramus, le cardinal de Pellevé, mort de colère à la nouvelle de la prise 
de Paris. 

De Thou ne s’intéresse pas spécialement aux << libertins w spirituels ni 
aux marginaux25. II retrace correctement la carrière de P. Martyr et de 
13. Ochin. Le premier, derrière lequel se profile J. de Valdès, «confident 
de tous ses desseins» à Naples, instigateur d’une société secrète qui 
compta parmi ses membres Vittoria Colonna, «dame d’une piété, d’un 
mérite et d’une modestie singulière», se lia à Lucques avec le Juif 

21. Capilupi n’est pas Jésuite. 
22. Catholique modéré, i l  publia six livres successifs, de 1585 à 1591, en faveur 

d’Henri III excommunié, puis de la succession d’Henri de Navarre. contre le «Brutum 
fulmen ». 

23. XII, 334. qui aboutit à l’arrestation, la torture et l’expulsion des PP. Guéret et 
A. Hay. 

24. XII, 237. 
25. Etudiés en particulier par le P. J .  Lecler, op. cit.. note 18. Sur Carnesecchi, omis 

par lui, voir O. Ortolani, P. Carnesecchi, Florence, 1963. 



L‘EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 403 

converti Emmanuel Tremellio, Martinengo, Paul Lasitio et J. Zanchi, 
puis dut passer à Zurich, puis en Angleterre où il soutint une dispute 
publique sur la Cène, confirmée dans son ouvrage. Le second, «excellent 
prédicateur », l’y accompagna, après Zurich, Bâle et Strasbourg, << pour y 
expliquer les Ecritures à Oxford, par ordre du Roi» ... 

Mais G. Blandrata, qui prêcha en Transylvanie et  en Pologne, 
soutint, selon de Thou, des << opinions absurdes », ainsi que François 
David - en fait son disciple et  victime de Blandrata (ce que ne dit pas 
de Thou), qui propagea le «poison» en Pologne des «dogmes impies 
d’Arius» et, selon lui, mourut fou. 

Aucune indulgence non plus pour Georges David, traité d’impos- 
teur, qui troubla les Pays-Bas, vécut incognito à Bâle et ne fut démasqué 
qu’après sa mort : il fut exhumé et ses restes brûlés. Fr. Stancaro26 est 
simplement mentionné pour ses opinions singulières >> sur la médiation 
du Christ au synode de Pinczow en 1559. 

Qu’il ait ignoré Schwenkfeld, mort en 1561, Mino Celsi, auteur d’un 
traité irénique publié à Bâle en 1577, Valentin Weigel, apparemment 
bon luthérien saxon, très critique envers la nouvelle Eglise et  mystique 
indépendant, dont les œuvres ne furent connues que plus tard - leur 
manque de notoriété peut expliquer le silence de de Thou. On comprend 
moins l’absence de Laski, principal réformateur de la Pologne, mort en 
1560. 

Ce que recherche d’abord de Thou, ce sont les gens «candides» 
selon son terme, c’est-à-dire de bonne foi, sérieux dans leur science et 
tolérants, ce qui ne veut pas dire non engagés, la tolérance passant pour 
lui par une dénonciation verbale de l’intolérance. 

Les Histoires s’ouvrent par une longue profession de foi sur ce 
point 27. 

«II a paru plusieurs autres sectes de notre temps. En vain pour les 
réprimer on a tenté la rigueur des supplices ... C’est ce que nous voyons 
en Allemagne, en Angleterre, en France, où l’on ne peut dire qui y a le 
plus souffert, de la tranquillité publique ou de la religion >> ZR. 

Nous avons vu comment i l  dénonce les persécutions de tous bords. 
II loue l’empereur Ferdinand, le duc de Savoie Emmanuel Philibert 

d’avoir assuré la paix religieuse, pour le premier non sans avoir multiplié 
les conférences pacifiques - avec deux hommes - au demeurant honnis 
des calvinistes - F. Baudouin, «l’un des plus célèbres jurisconsultes de 
son temps ... qui, ayant d’abord embrassé la doctrine des protestants, 
mais l’ayant ensuite abandonnée, après une exacte lecture des Pères, 
conserva la même modération ». . . et G. Cassander, << homme également 
savant et modéré B. 

Aussi, malgré une dénonciation constante des actes fâcheux de 
presque tous les Papes de son temps, ne ménage-t-il pas les éloges à tous 
les grands prélats, souvent aussi tolérants que grands humanistes : 

26. Jugement sévère du P. J .  Lecler : <( le type le plus accompli de l’esprit brouillon ». 
27. Préface à Henri IV. 
28. I ,  318. 



404 A.  STEGMANN 

Carranza, dont Salinas alla porter la défense à Rome, Sadolet, les du 
Bellay, A. de Harlay, Ossat qu’il connut à Venise et pour qui il obtint 
l’absolution d’Henri IV, Tolet, premier cardinal Jésuite qui œuvra dans le 
même sens, et même le cardinal de Tournon, pacifique, quoique 
anti-protestant. 

Chez les théologiens, Thomas Erastus, de Bâle, critiqué par les 
calvinistes, approuvé de Bullinger, << s’étant élevé au-dessus des sciences 
humaines» après avoir été grand philosophe et grand médecin, ou Jean 
Molanus de Louvain, << fort savant dans l’Histoire ecclésiastique », 
peuvent clore une liste d’exemples vivants des modèles proposés par de 
Thou. 

I1 s’est longuement et passionnément intéressé à l’histoire religieuse, 
non seulement en historien, par le récit des conférences élaborées en 
Allemagne, en Suisse, en Angleterre, en France, dans l’examen des 
questions théologiques, mais par un profond intérêt personnel et un élan 
de piété, qui le portent à composer des paraphrases poétiques de 
quelques psaumes 29 ; c’est lui d’ailleurs qui invite P. Picherel à composer 
un commentaire sur saint Paul 3”. 

II ne manque pas de citer tous les hébraïsants de son temps, à 
#quelque confession qu’ils appartiennent : Conrad Pellican, l’un des grands 
initiateurs, mort à Zurich en 1556, tôt passé à Luther, et le plus épargné 
par la critique de R. Simon; A. Maès, mort âgé à Clèves, «esprit droit, 
sincère, ouvert D ; A. Caninio, qui parcourut l’Europe et mourut à Paris 
en 1557, attaché au Chancelier Duprat ; J.  Forster, professeur à Witten- 
berg ; Sebastien Munster, bâlois, plus célèbre pour sa Cosmographie; la 
savante tolédane Louise Sigée - un peu bas-bleu, qui étale ses 
ironnaissances dans une lettre en cinq langues adressée à Paul III ; Henri 
Moller, mort en 1589, utilisé par Mélanchthon et Th. de Bèze ; Cornelius 
Bertram, élève de Turnèbe, qui enseigna à Genève et Frankental; Jean 
Mercier, successeur de Vatable au Collège de France ; le cardinal Sirleto 
enfin, mort en 1585, à qui Pie IV confia la bibliothèque Vaticane. De 
Thou a eu connaissance de sa riche bibliothèque privée et de ses notes 
manuscrites sur les Psaumes. 

C’est à Sirleto et à son successeur Antoine Caraffa qu’on doit 
üédition grecque de la Bible, dite Vaticane. De Thou s’est beaucoup 
intéressé à ces éditions. II remonte à celle d’Alcala, qui lui donne 
l’occasion de parler du cardinal Ximénès. II consacre une page entière à 
l’analyse du texte et au rôle particulier de Ferdinand Nunez (Pinciano) 
qui s’illustra aussi dans les lettres et les sciences, et mourut à 
!Salamanque en 1553, et à Fr. Vergara, par ailleurs auteur de la première 
grammaire grecque espagnole ; Flaminio Nobili édita la Bible latine de 
Sixte-Quint ; Bibliander, ami de Pellican, travailla avec P. Cholin à celle 
de Zurich qui fut reprise, pour son couronnement, par Plantin, avec 

29. Glissés en particulier dans les Mémoires, aux moments critiques de sa vie 

30. II le rencontre à Châlons en 1584. Picherel est alors âgé de soixante dix-neuf ans. 
spirituelle. 



L‘EUROPE INTELLECTUELLE D E  J.A. DE THOU 405 

l’aide de Jean Levinus et G. Canter, cependant que J. de Sonneck, de 
Souabe, en étendit la diffusion par ses traductions en turc et en slavon. 

Sans qu’il veuille juger de leurs mérites respectifs, il ressort 
pleinement que ces théologiens, bien formés, ont participé et souvent 
consciemment, comme on le verra pour la Bible de Ch. Estienne, à cette 
formation de la véritable république des lettres, studieuse et tolérante. 

Les progrès de l’Histoire de I’Eglise lui sont tout aussi familiers. Et 
d’abord les Commentaires aux Ecritures. Outre ceux des théologiens de 
la confession d’Augsbourg, dont nous avons parlé, et des éditions de la 
Bible, il cite les très orthodoxes ouvrages de J .  Cochlée, le redoutable 
adversaire de Luther, et de J. Ziegler, retiré lors de la menace turque 
sur Vienne près de l’évêque de Passau, édités par Jacob Fugger. 

Sur des textes particuliers, de Thou connaît les commentaires aux 
Psaumes d’Heresbach, la traduction de Desportes, ceux, tôt célèbres, au 
Cantique des Cantiques de Luis de Leon. 

Pour la Patristique, il retient l’édition de saint Augustin par 
Fregoso, celle de Tertullien et de Cyprien par Jacques Pamelius, évêque 
de Saint-Omer, l’ensemble des éditions d’Henri Gravius, vingt ans 
professeur à Louvain, mort prématurément à Rome, et de Latino Latini, 
qui publia peu, mais annota infatigablement tout ce qu’il trouvait. 

Latini intéresse déjà l’Histoire ecclésiastique. Arnaud Artenius 
publie une traduction de Flavius Josèphe, Jérôme Wolf 31, par ailleurs 
bon helléniste, collecteur de nombreux auteurs anciens, édite à Bâle, 
avec traduction latine, Zonaras, Nicétas, Grégoras 32. Jean Langius, mort 
en 1567, conseiller aulique de Ferdinand, édite l’Histoire ecclésiastique de 
Nicéphore Calliste, également publiée à Bâle. De Thou ne mentionne 
pas ses éditions de saint Justin ou de Grégoire de Nazianze. 

Don Garcia Loaysa, archevêque de Tolède, collecte les Conciles 
d’Espagne. 

On voit que, dans ce domaine, l’orthodoxie l’emporte. II n’en va 
pas de même avec les ouvrages généraux, objets, il est vrai, avec les 
Centuries de Magdebourg et Sleidan, de trop fameuses controverses. 

Après l’histoire religieuse, les savants occupent une place exception- 
nelle dans les Histoires. 

Trois idées se dégagent du morcellement des notices bibliographi- 
ques: une science en progrès dans tous les domaines; le caractère 
essentiel de la recherche fondamentale ; le double trait humaniste des 
savants : élargissement diversifié de leur savoir, caractère exemplaire de 
leur vie, dévouée au bien public et à la République des lettres. 

31. Bel exemple aussi de mobilité. D’une riche noblesse des Grisons, mais sans aide 
de son père, il  gagna sa vie pour faire ses études à Tübingen, puis parcourut la France et 
l’Italie dans des postes divers. Les Fugger lui assurèrent à Augsbourg le poste de 
bibliothécaire et principal du collège. 

32. Ses traductions furent diversement appréciées: il  fut loué de Joseph Scaliger, 
Huet et Baillet, critiqué d’Henri Estienne. 



406 A. STEGMANN 

Sciences naturelles 

Les sciences naturelles intéressent beaucoup de Thou. I1 raconte sa 
visite au jardin des plantes exotiques du chanoine de Liège, Jean 
Langius, et il découvre chez F. Platter, visité à Bâle en 1579, les fossiles 
de Gesner, un âne sauvage (?) e t  une marmotte”. II en oubliera de lui 
faire une place dans son Histoire. I1 note les éditions, suit les querelles: 
M. Guillandin, prussien qui enseigna à Padoue, écrit des plantes et des 
fossiles, en désaccord avec Mathéoli; il se fera juger lui-même par 
Joseph Scaliger. 

J .  Mathez de Rochlitz, mort à cinquante-deux ans après un sermon 
sur la mort, s’occupe aussi de mines et  de fossiles, qu’il observa dans sa 
Silésie natale. Léonard Fuchs, qui pratiqua les lettres et la médecine, et  
fut un de ces hommes que se disputaient les princes34, se consacra 
finalement à l’histoire des plantes, qui fit sa réputation. 

Rembert Dodonée enseigna et  pratiqua, lui aussi, la médecine, et 
‘s’intéressa de préférence aux plantes aquatiques. Cesalpini, professeur de 
la Sapience et médecin de Clément VIII, aurait découvert avant Harvey 
la circulation du sang. II s’intéressa aussi aux minéraux, mais c’est son 
De plantis (1583), dans lequel il précise les justes critères de classifica- 
tion, que retint la postérité. 

L’œuvre de Gesner est immense et il n’en publia qu’une faible 
partie. Gaspar Wolf s’en chargea après sa mort. De Thou le loue autant 
pour ses éditions d’ouvrages médicaux et théologiques que pour son 
,Histoire des animaux, parue fragmentairement : quadrupèdes, vivipares, 
ovipares, oiseaux, poissons et  animaux aquatiques, plus admirée que ses 
travaux sur les plantes et sur les minéraux, dans lesquels il fut devancé 
par son élève Michel Mercati. 

Sans partager le mépris de Rabelais pour G .  Rondelet, il lui 
reproche plutôt d’être plagiaire : celui qu’il utilise est Guillaume Pelicier, 
homme d’une grande érudition. II loue enfin S. Porti, encore un 
médecin, de son ouvrage sur les poissons, ainsi qu’Edmond Wotton. 

Géographie 

Malgré des progrès plus importants à cette date en géographie35, il 
n’oublie pas néanmoins les deux grands noms de l’époque: Ortelius dont 
il cite le Théâtre de l’univers, les enquêtes scrupuleuses sur place et 
l’œuvre cartographique cc sur les anciens auteurs H et Mercator, Wallon lui 
aussi, assez généreux pour ne pas publier ses propres cartes jusqu’à 
l’épuisement des exemplaires d’Ortelius et  qui consacra la fin de sa vie à 
examiner, sous l’angle de sa spécialité scientifique, la chronologie de 
I’Ecriture, non sans y ajouter des commentaires sur I’Epître aux 
Romains, Ezéchiel, l’Apocalypse, en théologien authentique. 

33. Mémoires, I, 49. 
34. Cosme de Médicis, Charles Quint, le prince d’Anspach. 
35. Cf., dans ce volume, l’exposé de J. Céard. 



L‘EUROPE INTELLECTUELLE D E  J.A. DE THOU 407 

Astronomie 

En dehors des résultats plus spectaculaires apportés de Copernic à 
Tycho-Brahé 36, de Thou est attentif aux progrès des Universités 
allemandes. Copernic (hors de la période des Histoires) n’est mentionné, 
avec Regiomontanus et Képler, héritier des écrits de Tycho-Brahé, qu’à 
propos de celui-ci, c< d’un commun consentement prince des astrono- 
mes >> ; le luthérien Jean Funk, auteur de Tables astronomiques, intéresse 
plutôt de Thou comme victime des Polonais. Il semble avoir mieux 
connu celles de Cyprien Léowitz, calculées jusqu’en 1606. Le Hessois J. 
Driander, qui enseigna médecine et mathématiques, associa à la théorie 
les applications pratiques, en inventant et perfectionnant plusieurs 
instruments. 

Georges Rheticus (Joachim), né dans les Grisons, mort en Hongrie, 
fut l’un des premiers défenseurs du système copernicien, qu’il glosa dans 
plusieurs ouvrages. 

Quant au Strasbourgeois Conrad Dasypodius, il travailla surtout à 
recueillir le plus possible des textes antiques de sa spécialité, glosa les 
Tables alphonsines et s’orienta vers des travaux sur l’optique comme le 
Portugais Pierre Nunez (Nonius), célèbre aussi en mécanique et en 
navigation. 

Astrologie 

Mathématiciens ou médecins sont souvent astrologues. De Thou ne 
manque pas de relever ce trait commun de l’Europe de son temps. I1 
note, sans commentaires, diverses prédictions réalisées : l’annonce, par 
J.B. Benedetti, de la prise de Pignerol et de sa propre mort;  Vésale 
aurait prédit celle de Maximilien, d’Egmont, y compris l’heure ; Bodin, 
que de Thou soupçonne de magie, l’année et le mois de la paix de 
Henri IV. J.  Schoner excella dans l’art de tirer les horoscopes, mais, 
dans son éloge de Thomas Erastus, de Thou le loue d’avoir «réfuté par 
des raisons invincibles cette astrologie qui entreprend de prédire la 
fortune des hommes par les astres»37. 

I1 ne croit pas non plus à l’alchimie. Le Vénitien Marc Bragadino, 
capucin défroqué, fit des expériences publiques à Venise et à Padoue: 
l’imposture découverte, il s’enfuit en Bavière et eut la tête tranchée à 
Munich. 

36. Copernic, Kepler et Galilée sont hors de la période des Histoires. De Thou 
devait être informé de l’importante activité de Peiresc, mais respecte scrupuleusement - 
malheureusement pour nous - son cadre chronologique. 

37. On notera aussi son silence sur Nostradamus (1503-1566), dont il ne pouvait 
ignorer la notoriété. 



408 A .  STEGMANN 

Médecine 

Le nombre des médecins dignes de la postérité est considérable. En 
dehors de la réputation de Fallope, Fracastor, Fernel, Vésale, Wier, 
Mercuriale, L. Joubert, de Thou semble s’être intéressé aux questions 
physiologiques, à en juger par la place qu’il donne à deux étrangetés qui 
suscitèrent des polémiques européennes. 

Peut-on vivre sans manger, pendant des semaines, voire des années ? 
De Thou narre longuement des cas observés par divers médecins en 
Allemagne, en Suisse, en France, notamment entre 1595 et 1600 : tous 
publièrent leurs sentiments sur la question, sans mettre en doute la 
réalité des faits ; ils ne polémiquaient que sur les causes de survie : Fr. 
Citois contre Harvet en France, Lentulus à Berne, Georges Fabricius à 
Cologne, Laurent Joubert dans un livre plus explicite. 

Le P. Del Rio, lui, regardait ces prodiges comme œuvre démonia- 
que. 

De Thou relève également, sans juger, le récit d’un médecin de 
Helmstadt, qui alla tester longuement une dent d’or sur un enfant de 
isept ans: anomalie de la nature, moins surprenante que ces monstres et 
]prodiges, dont de Thou, comme les plus rationalistes de ses contempo- 
irains, donne quelques exemples. 

Mais le plus souvent il se contente de noter ceux qui se sont 
iillustrés dans l’édition ou la discussion d’Hippocrate et Galien, les grands 
(anatomistes, supérieurs aux Anciens, Fallope et Vésale, ceux dont les 
lliens personnels font progresser et diffusent leur savoir, J .B. Montano et 
ison élève J.  Crato, L. Duret et son élève J .  Heurnius, disciple aussi de 
iG. Mercuriale, Anuce Foez, le plus soigneux éditeur d’Hippocrate. 

Mais de Fracastor, s’il retient, comme il se doit, la qualité poétique 
ide sa Syphiiide, il préfère noter son exercice gratuit de la médecine et sa 
imanière humaniste d’embrasser les sciences, << ayant expliqué par quantité 
ide doctes écrits beaucoup de choses que les anciens avaient ignorées ou 
iqu’ils avaient prises d’une autre façon qu’ils ne devaient ». 

C’est ce même dépassement de leur spécialité qu’il loue chez 
.Jacques Skeg, Peletier du Mans, Gentien Hervet ou Jacques Grévin, et 
lplus encore chez Fernel, << honneur de toute l’Europe ». 

Le mérite d’Antoine Mizauld est d’avoir composé << des ouvrages 
très savants et très sensés», celui de L. Joubert, dont on vient de voir 
]pourtant l’étrange position, d’avoir écrit sur les Erreurs populaires ; de 
.Jacques Houllier ’*, d’avoir << apporté un jugement si éclairé par une 
]profonde méditation qu’il guérissait heureusement les maladies désespé- 
i rées~  et de n’avoir pas eu le temps d’achever ses nombreux manuscrits39. 

On retiendra qu’il ne porte pas une attention particulière à la 
démonologie et notamment aux célèbres traités de Jean Wier ou de 
Bodin. 

38. Selon les T h a n a ,  i l  était membre d’un cercle qui réunissait le dimanche matin 

39. Sur Houllier et les sciences contemporaines, voir la très remarquable étude de 
aux Cordeliers, outre de Thou et Houllier, Pithou, Hotman, Dupuy, Le Fevre. 

J .  Céard, La nature et les prodiges, Genève, Droz, 1977. 



L‘EUROPE INTELLECTUELLE D E  J.A. D E  THOU 409 

Sur Paracelse, nommé surtout à cause de son glossateur Bodenstein, 
il est imprécis et méfiant : <<plus célèbre par la nouveauté de son savoir, 
laquelle lui attira beaucoup de sectateurs, que par la solidité de ses 
raisonnements ». 

Histoire 

L’histoire a été l’une des grandes conquêtes de la deuxième moitié 
du XVI‘ siècle : histoire générale de l’Europe, enracinement historique 
national ou local, synthèses tendant à dégager une philosophie politique, 
pro-, anti- ou crypto-machiavélienne en particulier 40. De Thou, qui récrit 
à sa manière cette histoire européenne 41,  ne semble guère s’être soucié 
de ses prédécesseurs immédiats, mais sa règle de mentionner les morts 
illustres lui en fait rencontrer quelques-uns : sa liste est ici particulière- 
ment lacunaire. 

Contre Sleidan et les Centuries de Magdebourg, Surius le chartreux 
et Baronius, qui reçut pour son œuvre un chapeau de Cardinal, 
dominent l’époque, sans que de Thou le mentionne expressément. 

II retient - et avoue s’en servir - le continuateur de Guichardin, 
G.B. Adriani, le polygraphe N. Vignier, dont il apprécie surtout la 
Chronologie 42, << car dans ce livre admirable on voit les véritables origines 
des peuples et des familles, toutes les révolutions et les commencements 
des Empires.. . », l’historien génois Foglietta, qu’il utilise également, le 
Corpus des voyages de Ramusio43, du Feron, qui donna une suite à Paul 
Emile, Ciacone pour l’histoire des Papes, après Platina. 

Pour les autres, c’est assez sèchement qu’il signale leurs travaux 
intéressant des domaines limités : pour l’Italie, Varchi, Paruta, P. Jove, 
Giambullari; pour la Saxe ou la Silésie, Jacob Gureus ou l’ouvrage 
polémique de l’Espagnol L. Avila contre Albert de Brandebourg, Simler 
et V. Schud, moins connu, pour la Suisse; le classique Bonfinio pour la 
Hongrie, Morales, qui continue Ocampo pour l’Espagne, L. Soranzo et 
Jean Leunclavius, celui-ci humaniste complet par ailleurs 44, qui s’était 
informé de l’histoire byzantine et avait appris le turc avant de publier ses 
Historiae musulmanae pour le Proche-Orient. 

40. En particulier, l’essor européen du tacitisme. Cf. mon article: Le tacitisme, 
programme pour un nouvel essai de définition, in Pensiero politico, II, 3 ,  Florence, 1970, et la 
bibliographie. 

41. Une sérieuse étude sur de Thou historien manque. Le meilleur travail d’ensemble 
est celui de S. Kinser, The Works of J.A.  de Thou, La Haye, 1966. 

42. Le titre réel est La Biblioihèque historiale (1587), 3 vol. in-folio. 
43. L’étude de la bibliothèque de de Thou est délicate. Le catalogue, édité par 

Quesnel en 1679, ne permet pas de juger de sa situation en 1610, et l’on ne saurait même 
se fier à la présence des ouvrages publiés avant cette date. Elle devait pourtant être 
considérable, étant donné la curiosité de de Thou, les vingt mille écus dépensés et la 
participation de J .  Scaliger, Casaubon, les frères Dupuy, Saumaise, J .  Sirmond à sa 
constitution. 

44. XI, 186. Latiniste et helléniste, son principal ouvrage concerne le droit grec et 
romain, canonique et civil. il a traduit et annoté Grégoire de Nazianze, Grégoire de Nysse, 
Xénophon, Zosime, M. Paléologue, diverses annales turques.. . 



410 A. STEGMANN 

Exception intéressante : il connaît la Perfection politique de Paruta, 
dont il sait qu’elle a été publiée avec un traité sur la vie contemplative, 
<(soliloque qui inspire la piété et  la véritable magnanimité ». 

S’il mentionne à l’occasion les traductions (le plus souvent du grec 
en latin) des historiens antiques, en particulier, sans grande estime, le 
Diodore et le Plutarque d’Amyot, il leur préfère de loin les grandes 
reconstitutions sur les mœurs, la grandeur ou la décadence de l’empire 
romain de Regiomontanus, N. Vignier, Richard Streinius, baron d’Autri- 
che, et surtout de Sigonio ou d’Onofrio Panvinio. 

II aime à signaler les monographies des figures de premier plan: 
l’liménès, Melanchthon, Marguerite de Navarre, Bullinger, Philippe de 
Neri. . . 

Mais l’historien ne manque pas d’évoquer beaucoup d’ouvrages 
touchant à l’histoire contemporaine: le siège de Sancerre par Jean de 
Ikry, la Saint-Barthélemy célébrée par le Romain Capilupi, les actes des 
disputes théologiques (Solokowski, Cassander, Du Plessis-Mornay) ou les 
étapes du Concile de Trente, les polémiques imprimées autour de la 
Ligue ou des catholiques anglais. 

Néanmoins aucune image particulière de l’Europe ne se dégage de 
cette approche historique occasionnelle. 

L’humanisme polygraphe 

II en va tout autrement de l’Europe humaniste. I1 faut entendre par 
là les savants de tous ordres qui s’intéressent à des aspects divers d’une 
culture, toujours fondée pour de Thou sur la tradition gréco-latine, dont 
la vie studieuse, conjointe à l’activité publique - politique ou intellec- 
tuelle -, entretient des relations suivies avec d’autres pays et qui visent, 
par le maintien du latin dans leurs écrits, à une diffusion européenne. 

A cet égard, leur nationalité importe d’autant moins que leur 
rnobilité, le caractère européen des Universités ou des petites capitales 
aillemandes ou italiennes, outre les grandes - Rome, Paris, Bâle, Anvers 
ou Leyde - par le jeu de l’imprimerie, efface leur biographie propre. 

Ecrivains et mécènes sont rarement dissociables et, dans la perspec- 
tive de de Thou, ce Paul de Foix qui le guida d’abord, les Du Bellay ou 
le Cardinal de Tournon 45 relèvent de la fonction humaniste européenne 
qui transparaît chez les écrivains qu’il retient, comme chez les grands 
diffuseurs cultivés, P. Manuce, Plantin, Oporin, G. Morez, à la culture 
polyvalente. 

Aussi n’omet-il aucun des grands aristotéliciens du siècle, Aristote 
restant pour lui le modèle de l’unité de la connaissance. 

I1 remonte occasionnellement à Argyropoulos et D.  Barbaro, comme 
à des initiateurs dépassés, et cite les grands commentateurs successifs : 
Perion, Grouchy, Skegius, Cyriaque Strozzi, Majoraggio, Zabarella, 
K. Piccolomini, Jules Scaliger, Charpentier, L. Leroy, celui-ci malgré un 
goût platonisant. 

45. Protecteur de Danès, Lambin, Muret, V. Lauro. 



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 411 

D’une manière générale, il aime à souligner l’éclectisme des 
connaissances chez les savants du temps, leur passion des bibliothèques 
et leur souci philologique. S. Speroni, dont notre temps n’a retenu que 
l’œuvre littéraire, excellait en philosophie, mathématiques et Ecriture 
sainte, de même Rivius, R .  Streinius, qui joignit aux Antiquités romaines 
la science du droit et de la théologie, comme le Hongrois Erasme 
Osuald, qui travailla simultanément aux mathématiques et à l’hébreu, le 
chanoine belge Ch. Langius à Cicéron et à la botanique ... 

Furent d’utiles humanistes ceux qui se consacrèrent à en diffuser 
l’histoire ou à dresser des corpus: Vasari et ses Vies des architectes, 
Dasypodius dressant l’inventaire des mathématiciens anciens, Antoine 
Riccoboni rédigeant l’histoire de l’université de Padoue, le Vénitien 
Echin et son traité des monnaies anciennes, ou ce jeune inconnu, mort à 
vingt-cinq ans, qui rassemblait tous les grammairiens latins. 

Mais deux figures, auxquelles il consacre de longues notices, 
dessinent bien ce portrait de l’humaniste idéal, tel que le conçoit de 
Thou. Jules-César Scaliger, tc si excellent que l’Antiquité n’en a point eu 
qu’elle puisse mettre au-dessus de lui», louable pour sa noblesse, sa 
réputation militaire, qui «bien qu’il se fût appliqué tard à l’étude, y fit 
un si grand progrès ... qu’à l’exacte connaissance qu’il avait de toutes les 
parties de la philosophie i l  ajouta la perfection de la langue latine, et 
principalement de la grecque.. . >> 

Pierre Pithou - que nous retrouverons pour ses qualités intellec- 
tuelles et humaines - «avait appris plus de choses que personne n’en a 
jamais su, car comme il n’avait point d’autre dessein que de préférer 
toujours le bien public à ses autres affaires ... i l  communiquait ses 
découvertes à ceux qu’il croyait avoir quelque talent pour les lettres.. . D 

«Jamais personne n’a mieux entendu un seul auteur que Pithou 
entendait tous les anciens grecs et latins ... il savait l’histoire de France et 
celle des étrangers, les origines des peuples, la chronologie, les 
successions des familles, les guerres, les alliances, les traités. .. les lois, 
les mœurs, les coutumes des provinces et des villes en particulier». Voici 
une histoire européenne d’où toute abstraction est absente, faite par et 
pour les hommes. De Thou analyse ensuite ses connaissances juridiques 
et ses incursions occasionnelles dans d’autres domaines 46, enfin ses 
aptitudes à servir le bien public. «Bien qu’il eût toujours refusé les 
dignités et les honneurs qu’on lui offrait, le désir qu’il avait d’être utile à 
sa patrie le portait à exciter continuellement ceux qui étaient dans les 
premiers emplois.. . Aussi les ministres n’entreprenaient-ils rien de 
considérable sans l’avoir auparavant consulté.. . >> 

46. Un traité latin sur la procession du Saint Esprit, des fragments de saint Hilaire 
publiés par Josias Mercier. un commentaire à Phèdre. Sa mémoire fut longtemps défendue 
par le même Josias Mercier, P. Dupuy, A. Loisel et encore au XVIII‘ siècle par J. Boivin. 
Le P. Labbe donna en 1609 une édition de ses œuvres complètes. 



412 A. STEGMANN 

Juristes 

Fortement marqué par son milieu, << politique >> e t  gallican, de Thou 
fait évidemment une place exceptionnelle et souvent louangeuse à l’excès 
ii ses contemporains français, plus souvent pour leur rôle politique que 
pour leur compétence, mais en soulignant toujours leurs vertus privées 
de probité et de désintéressement, trop favorable à son père, le 
chancelier Christophe de Thou, qui demanda en 1594 l’expulsion des 
Jésuites, ou à ses amis personnels, Claude Dupuy et  Pithou. 

I1 n’en résume pas moins avec probité, dans la longue analyse du 
procès intenté par le Parlement contre les jésuites, l’exposé du président 
Duret en leur faveur et la solide défense historique imprimée de 
P. Barni. 

I1 mentionne Armand A. du Feron, conseiller au Parlement de 
I3ordeaux, pour ses Commentaires aux Coutumes, Tiraqueau, qui donnait 
chaque année «un  enfant à I’Etat, un livre au public». 

L’éloge de Fr. Olivier est plus mitigé. S’il loue la qualité des 
premiers édits élaborés sous son égide et une tolérance certaine pour les 
protestants, son retour aux affaires, après un premier limogeage, ne fut 
qu’un <<honteux esclavage », de l’aveu d’olivier lui-même. II se réjouit de 
la réhabilitation de J. Etienne Duranti, trois ans après son lâche 
assassinat à Toulouse en 1589, par les catholiques factieux, malgré ses 
tentatives pour maintenir la paix dans la ville. Jacques Mangot, mort en 
1587, à trente-six ans, avocat général, eut surtout pour mérite d’être 
<< bon catholique et bon citoyen », << inviolablement attaché à son 
souverain, également savant et éloquent sans fard et sans ambition, sans 
attachement pour les richesses au milieu des grands biens qu’il possé- 
dait ... H 

Même éloge pour Jacques Faye d’Espesse : G homme d’une érudition 
profonde, d’une éloquence rare, fameux d’ailleurs par plusieurs ambassa- 
dles, par son expérience consommée et  son attachement inviolable au 
service du Ro i» :  il en mourut prématurément en 1590 à quarante-sept 
ans, pour avoir suivi Henri IV dans ses rudes expéditions militaires. 

Jacques Cujas, qui mourut la même année, «jouit de son vivant de 
la gloire que son mérite lui attira ... >> C’est << le plus grand et le seul 
jiuriste qui nous reste après ces premiers législateurs de qui nous tenons 
le droit ». De Thou glose cette mort d’un long paragraphe lyrique sur le 
malheur des guerre civiles <<dont la Religion était le prétexte ». 

Disparu en même temps que Cujas, H. Doneau n’a droit, sans 
mention de ses œuvres, qu’à ce jugement dédaigneux; il eut «d’autant 
moins de réputation que toute sa vie il se fit un jeu d’écrire et de parler 
contre ce grand homme ». 

II ne garde guère de l’œuvre importante de Charles du Moulin que 
sa position intransigeante lors de l’édit de 1550 et, sans louange spéciale, 
sa participation aux Commentaires des coutumes. I1 ne signale de 
L.ambert Daneau que sa mort à Orthez, en 1596. Guy Coquille, «qui  
avait autant d’équité que de science», fut trop modeste et trop peu 
productif. On venait le consulter à Nevers, mais il ne connut une juste 
célébrité qu’après sa mort, en 1603. 



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 413 
9 

On a vu qu’il ne citait H. Doneau et Hotman qu’en raison de leur 
obligation de fuir à l’étranger la persécution religieuse. 

En effet, il ne s’intéressa guère aux progrès de la science juridique 
et à l’action civique des nombreux praticiens de son temps. 

II ne cite ni Conan, ni Grégoire Rebuffi, Fauchet, Charondas, 
Damhoudère, Lalouette, J .  de Coras, Loisel, Loyseau 47, illustres dans 
leurs personnes ou leurs œuvres, et  souvent à l’étranger 4x. 

De Thou accorde néanmoins un éloge tout spécial à Jean Bodin, 
«vaste génie versé dans toutes les sciences», dont il cite avec précision 
les ouvrages - I’Heptaplomères excepté -, qui aurait eu des entretiens 
«secrets et familiers» avec Henri III, avant de perdre ses bonnes grâces 
et d’entrer au service du duc d’Alençon. Est-ce parce qu’il fut ligueur 
que de Thou prononce cet étrange jugement sur la République: « E n  
faisant connaître la vaste et profonde érudition de l’auteur, il fait voir 
aussi. .. beaucoup de vanité et d’ostentation ». 

Les juristes étrangers sont assez rares. Si l’histoire l’amène à parler 
incidemment de tous ceux qui exercèrent des charges publiques, en 
Allemagne notamment, il ne mentionne guère que des hommes qui se 
sont rendus célèbres pour d’autres raisons que leurs travaux. 

Gabriel Paleotto, << grand jurisconsulte, profond théologien, d’une 
vie exemplaire et recommandable par la régularité de ses mœurs », gravit 
tous les degrés de la Cour romaine et faillit devenir Pape à la mort de 
Sixte-Quint. 

De Thou fait un bel éloge d’Antoine Agostini, longtemps à Rome 
au service du Pape et qui, créé archevêque de Tarragone, poursuivit son 
histoire du droit canon et mourut en 1586 avant d’avoir publié son 
édition des Conciles tant grecs que latins. 

Son ami Fulvio Ursini fut à la fois savant restaurateur de l’Antiquité 
gréco-latine, bon canoniste et théologien. 

A ce titre, Antoine Caraffa, qui illustra le cardinalat par sa piété et 
son érudition, en fit l’un de ses collaborateurs (avec P. Morin et 
FI. Nobili) pour l’édition de la Bible de Sixte-Quint. Lui-même «corrigea 
plusieurs défauts du droit canonique», fit un recueil de Décrétales et 
prépara une collection des Conciles grecs et latins, achevée par 
Fr. Borromée. 

Toutefois, Luca Peto, professeur à Rome, illustre dans son pays, lui 
paraît <<fort inférieur à nos jurisconsultes français ». 

C’est sans doute pour avoir publié à Bâle ses Vitae recentiorum 
jurisconsultum en 155749 que Johann Fischart, l’un des derniers élèves de 
Zazius, est un des rares juristes allemands retenus. 

47. L’omission de René Choppin (1537-1606) peut être volontaire: on l’expulsa de 
Paris comme ligueur en 1594. 

48. Deux traités de J .  de Coras furent réédités à Cologne en 1590 et 1596. Josse 
Damhoudère avait eu droit à une édition in-folio à Anvers en 1646, présente dans 
beaucoup de bibliothèques européennes par la suite. 

49. II ne semble pourtant pas que de Thou les ait exploitées: Fischart parle des 
siècles antérieurs et s’arrête à Zazius. 



414 A. STEGMANN 

Histoire littéraire 

De Thou n’a qu’un médiocre intérêt pour l’histoire littéraire. Pour 
la France, il mentionne Ronsard comme « le  plus grand poète de son 
temps», sans s’attacher autrement à son œuvre ; derrière lui, Belleau, le 
second après lui; du Bellay a «des agréments d’esprit»: il cite les 
Regrets, sous le titre de Tristes, et mentionne les Jeux Rustiques; Pontus 
trie Tyard a de l’érudition; il en signale les derniers ouvrages: le De recta 
irominum impositione et les notes à Philon ; quelques mentions occasion- 
nelles de du Perron, surtout pour son rôle politique. Du Bartas a droit à 
un éloge plus solide: de Thou l’avait rencontré; il loue sa modestie et la 
célèbre Semaine «dont on a vu à l’envi tant de traductions latines et 
italiennes». I1 n’oublie pourtant pas R.  Garnier, un moment ligueur, qui 
serait mort de chagrin en raison des troubles du royaume et composa 
neuf pièces, après La Péruse et  Jodelle. 

Le hasard - un passage à Chinon en 1580 - le fit s’intéresser un 
peu plus à Rabelais, qui lui inspira, outre un poème - «L’ombre de 
Rabelais >> -, un jugement mitigé : <c savant dans les langues grecques et 
latines et fort habile dans sa profession (de médecin) ... Sur la fin de ses 
jours, il s’était jeté dans le libertinage et la bonne chère» (!). Quant à 
son livre <<très ingénieux, (d’) une plaisanterie souvent bouffonne et 
basse, il divertit ... par le ridicule qu’il donne à tous les états de la 
vie.. . >> 51’. 

II se lia d’amitié avec Montaigne en Guyenne et à la Cour;  celui-ci 
lui donna «des éclaircissements pour son histoire»51 et, en 1588, lui 
confia son scepticisme sur la religion des deux prétendants au trône: 
«C’est un beau prétexte pour se faire suivre de ceux de leur parti, mais 
la Religion ne les touche ni l’un ni l’autre »... Sa notice nécrologique en 
11592 mentionne son amitié pour La Boétie et la mairie de Bordeaux. Sur 
les Essais, voici le jugement : << II faisait profession d’une noble franchise, 
comme il paraît par ses ouvrages intitulés Essais qui en seront de sûrs 
garants à la postérité la plus reculée». 

La poésie latine, qu’il pratiquait souvent lui-même, le retient un peu 
plus. Bien qu’ils soient nettement antérieurs, il nomme Sannazar, 
Pontano et Marulle, les grands ancêtres. 

I1 analyse fort inégalement ceux qu’il retient et souvent, quand ils 
eurent d’autres talents, il oublie de mentionner leurs vers: ainsi de P. de 
Mondoré, X. Betuleius, Passerat, Th. de Bèze ou de Petrus Nannius, de 
Ch. Utenhove. 

P. Jove, sur lequel il porte un jugement aussi sévère que sur 
I3emb0, ne l’intéresse que comme historien, à la plume vénale. 

A. Papius, liégeois, <<entendait la poétique ». 
Ceux qu’il célèbre par ouï-dire, semble-t-il, sont J. Lotichius, <<le 

meilleur poète allemand après Eoban Hess», et à un degré moindre 
(3.  Sabinus, Fracastor, pour avoir reçu les éloges de Sannazar et de 
J.C. Scaliger, Frischlin, << qui avait un merveilleux talent pour la poésie », 

50. Mémoires, p. 240. 
51. Mémoires, p. 19 et 136 



L‘EUROPE INTELLECTUELLE D E  J.A. D E  THOU 415 

de même qu’au jugement de Muret, qui semble avoir été son conseiller 
dans ce domaine, Jérome Amaltei cc l’emportait sur tous les poètes 
italiens >> 5 2 .  

Deux curiosités: il cite le poème sur la prise d’Alger de 
Fr. Franchini et les Hymnes pour toutes les fêtes de l’année, sur le 
modèle des Odes d’Horace, de la dominicaine de Prato, Lorenza Strozzi, 
morte en odeur de sainteté. 

I1 nomme encore P. Melissus, bibliothécaire d’Heidelberg, et 
J. Micyllus, helléniste de Francfort, mais surtout des Français, sur 
lesquels il porte des jugements parfois singuliers. S. Macrin << réveille 
l’étude de la poésie B : de son œuvre fort diverse il ne retient que les vers 
adressés aux du Bellay et  cc les chastes amours de sa Gelonis. >> 

L’Ecossais Buchanan, Français d’adoption, a droit à un vibrant 
éloge, mais pour son Histoire d’Ecosse et,  selon Ronsard, de ce «qu’il 
n’avait rien de pédant»;  mais de son œuvre latine, il omet les plus 
célèbres, ses tragédies bibliques, et ne cite curieusement que sa 
Paraphrase des Psaumes. 

Même omission du Coesar et des Juvenilia de Muret, dont il se 
garde de retracer la vie orageuse, mais dont il loue l’influence et les liens 
humanistes avec les Portugais de Bordeaux. 

Jugement fort voisin pour Dorat, qui «excella dans la poésie et prit 
tant de soin de ses écoliers qu’ils y firent des progrès très considéra- 
bles >> ; mais il analyse l’édition posthume de ses poèmes en appelant de 
ses vœux une édition critique. 

Jacques Grevin appartient à la poésie française plus qu’à la 
médecine. De Thou retient non ses tragédies, qui connurent pourtant la 
notoriété, mais sa traduction de Nicandre en vers. 

Quant aux deux Scaliger, ses amis, pour lesquels il manie l’hyperbo- 
le, même silence sur I’Edipe de Joseph-Juste et simple mention, sans 
autre précision, des vers grecs et latins de Jules-César. 

De Guy du Faur de Pibrac enfin, un autre intime de de Thou, il 
rappelle seulement les <<beaux vers qu’il donne au public», sans dire 
qu’il s’agit des célèbres Quatrains, traduits en vers grecs et latins par 
FI. Chrestien, puis de nouveau en latin par Augustin Prevot. 

Un cas singulier ici encore: c’est sans doute son appartenance au 
monde parlementaire qui lui apprit que Renaud de Clutigny, abbé de 
Flavigny, laissa << plusieurs pièces en vers malheureusement péries, hormis 
une ou deux, qui sont écrites avec tant de politesse qu’on ne peut les lire 
sans être convaincu de la beauté de son génie D... 

I1 a finalement porté plus d’attention à la poésie italienne, pour 
laquelle Muret fut sans doute son principal informateur53: elle connut, il 

52. Dans cette grande famille d’humanistes, François, Paul, Jean-Baptiste et Jérôme, 
dont les membres s’adonnèrent tous à la poésie latine, Jérôme ne semble pas surpasser les 
autres, notamment son frère Jean-Baptiste (1525-1575), dont les œuvres seules ont été 
rééditées en 1750. 

53. De Thou ne semble pas avoir utilisé le De poetk nostrorum temporum (1551) du 
Ferrarais L.G. Giraldi, qui s’intéresse à la période précédente, malgré l’évocation de 
quelques poètes encore vivants. Sur des noms qu’ils ont en commun, les notices et les 
jugements diffèrent. Muret, d’ailleurs, qui séjourna quatre ans à Ferrare, a pu l’informer 



416 A .  STEGMANN 

est vrai, avec Mario Molza, Olimpia Morata, Girolamo Vida, le Trissin, 
Bernard0 Rota et le Tasse, une ère brillante, devenue tôt européenne. 

Mobilité 

De Thou, toujours soucieux dans ses brèves notices de tracer des 
courbes de vie ou de carrière, a omis peu de savants, dont la mobilité, 
trait bien caractéristique de l’époque, est un trait dominant. 

II est assez naturel qu’il ait cité la plupart des étrangers accueillis en 
France : Allemands professeurs au Collège de France, comme Stadius, 
I’Ecossais Buchanan, passé de Bordeaux à Coïmbre, avant de devenir 
précepteur de Jacques VI (VII, 665), les juristes qu’on s’arrache à prix 
d’or : Alciat, Cujas, les théologiens comme Angelo Canino, spécialiste de 
langues orientales, qui passa à Venise, Padoue, Bologne, en Espagne, en 
Hongrie, avant Rome et la France. 

L’arrière-plan religieux et les intolérances des diverses confessions 
jouent un rôle important: fuite ou mobilité tantôt pour des raisons de 
propagande (l’imposteur G.  David, qui prêche en Hollande un nouveau 
prophétisme, son homologue François David, disciple de Blandrata actif 
en Pologne, où il diffuse << les dogmes impies d’Arius.. . », véritable 
poison : VIII, 710) ; tantôt pour échapper à l’Inquisition espagnole, dont 
il ne manque pas de relever quelques suppliciés notoires54, aux 
intolérances de quelques villes réformées 5 5 ,  aux vengeances populaires, 
comme le cardinal Beaton, assassiné dans son château, pour avoir 
durement prêché contre la réforme luthérienne. 

Cornelius Bertram, élève de Turnèbe et de Canino en France, fuit 
la persécution française, enseigne deux ans l’hébreu à Genève, puis à 
Frankental, au Palatinat, avant de revenir mourir à Lausanne. De Thou 
signale ses ouvrages sur la République des Jui$ss6 et un parallèle de 
l’hébreu et de l’arabe (Genève, 1574), mais non sa Bible, retraduite sur 
l’hébreu, corrigeant celle d’olivetan. 

Jérôme Zanchi de Bergame suit P. Martyr à Strasbourg et passe 
quelque temps en Angleterre. Après des années d’enseignement à 
Chiavenna et Bâle, il professa à Heidelberg, où il mourut. 

Les savants sont souvent demandés par les princes. Charles-Quint, 
puis le duc de Clèves, à Duisbourg, protégèrent le célèbre astronome et  
géographe Gérard Mercator, originaire de Juliers et formé à Louvain. 

Les bons théologiens finissent presque tous à Rome: Henri Gravius, 
J.B. Amaltes, le docteur Navarre, Romulo Amaseo, Azpilcueta, Ciacone 
ou Regiomontanus, pour la réforme du calendrier. 

Bien qu’en général de Thou ne s’occupe ni des architectes ni des 
artistes, il retient le cas d’Orlando Lasso. Après des séjours en Sicile et 
à Milan, il serait resté en France sans la mort de Charles IX, qui l’y 

plus abondamment, mais ses vingt années romaines fournirent à de Thou une documenta- 
tion plus large et plus récente. 

54. Ponce de Leon, Arias Garcia et A .  Vasquez, brûlés à Valladolid ( I I I ,  411). 
55. Servet et Genève; Brentius, luthérien, menacé à Halle, Bâle et Zurich ... 
56. De politia judaica, Genève, 1580. 



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 417 

avait appelé. II fut appelé à Naples, à Rome, en Angleterre et  dans les 
Flandres, à la Cour de Bavière enfin où il retourna pour mourir à 
Munich, à soixante-treize ans. 

Indépendance et risque 

Jérôme Maggi - attiré il est vrai par le gain - devint juge à 
Famagouste (Chypre). Captif des Turcs jusqu’à sa mort, «dans un 
déplorable et cruel esclavage, il se consolait par les exemples d’Esope, 
de Menippe, d’Epictète et d’autres semblables sages ». 

Jean Brentius, professeur de théologie à Halle, risque sa vie après 
vingt-sept ans d’enseignement, menacé par Granvelle, le conseiller de 
Charles-Quint. De son côté, Viglius fut arrêté par les Etats de Hollande, 
qui le jugeaient trop lié au parti espagnol. 

(c L’électeur de Saxe, Auguste, scrupuleusement attaché à la confes- 
sion d’Augsbourg, persécuta et chassa de ses Etats tous ceux qu’il 
soupçonna de suivre les sentiments de Zwingle». Languet prit la fuite, 
Gaspard Peucer souffrit une longue prison et plusieurs autres furent 
maltraités à ce sujet. Christien son fils lui succéda et rétablit les 
calvinistes. 

A sa mort, son chancelier est enfermé. U. Pierius, professeur à 
Wittemberg, fut emprisonné pour le même sujet et C. Gundermann, qui 
enseignait à Leipzig, en fut alarmé et prit la fuite ... Mais il fut 
découvert, et arrêté.. . >> 

L’astronome luthérien Jean Funk est enfermé par les Polonais. Le 
théologien hongrois Zegedin, outre les persécutions turques, subit <c de 
grandes inquiétudes D à Budapest pour ses prêches. 

Certains choisissent délibérément une vie modeste, sinon la pauvre- 
té. Le Florentin D .  Gianotti refuse les offres avantageuses de Cosme de 
Médicis et opère une retraite studieuse à Venise; J .  Zabarella, qui ne 
quittera pas Padoue, écarte celles de Sigismond de Pologne. 

C’est la mort qui libéra Cujas des difficultés de l’époque. De Thou 
s’élève au lyrisme pour marquer la solitude du savant dans un pays 
troublé. «Cujas, que les sentiments de son cœur aussi bien que sa 
profession portaient à l’amour de la justice et de l’équité, voyant que 
parmi ces troubles le Droit était foulé aux pieds et la liberté opprimée, 
que la fraude et une détestable hypocrisie avaient banni la religion et la 
candeur de la société ... et que non seulement il était épié par les 
scélérats, mais qu’ils avaient conspiré sa mort ... quitta avec joie le 
monde ... N 

Liens personnels 

Par delà les liens que suscitèrent les princes éclairés comme 
Ferdinand, Etienne Bathory, Maximilien, Sigismond, les grands ducs 
allemands ou l’activité internationale traditionnelle de Rome qui facilitait 
relations et échanges ultérieurs, outre la mobilité des professeurs 



418 A .  STEGMANN 

d’université et les expériences personnelles des voyages que les savants 
poursuivent pour accroître les connaissances de leur domaine 57, selon 
une tradition vieille de plus d’un siècle et qui va s’accroissant, se créent 
cies liens personnels - hasard, affinités ou recherche - entre membres 
de cette République des lettres, dont parle si souvent de Thou. 

N’insistons pas sur la sienne propre: il songeait à son œuvre. Outre 
ses amis français, la plupart déjà mentionnés ici, il rencontra en Italie 
J.  Mercuriale, Nifo, Vettori, Vasari, Alexandre Piccolomini, Paul Manu- 
ce, Sigonio, Gambara ; aux Pays-Bas, Ch. Langius, André Maes, Viglius ; 
11 Bâle, Basile Amerbach, Th. Platter, Th. Zwinger; à Augsbourg, 
Fugger, Jérôme Wolf.. . 

Claude du Puy, célèbre avocat au Parlement de Paris, « l e  plus 
illustre de toutes les personnes lettrées», n’a rien publié. Mais, élève de 
Lambin et de Dorat, très apprécié des juristes étrangers, il était lié aux 
humanistes vénitiens Ursino, P. Manuce, Vettori, Sigonio 58 et au Génois 
Vincent Pinelli, N homme versé en toutes sortes de sciences et  protecteur 
idéclaré de tous les philologues». Et de Thou d’ajouter à son propos: 
<(La République perdit en lui un excellent citoyen et  je perdis un ami 
qui m’était lié par ma femme et avec qui j’étais uni par la conformité de 
nos goûts et de nos études». 

En dehors de leur mobilité personnelle, on ne compte plus les liens 
iqui unissaient les lettrés avec les plus grands, Erasme ou Juste Lipse, ou 
ide moindres personnages, Muret, Viglius ou Scaliger. 

Le musicien aveugle, François Salinas, était en relations avec 
Paul IV, le duc d’Albe, Juan Alvarez, Quiroga, Rodrigue de Castro et le 
cardinal Granvelle, Luis de Leon.. . 

Déjà, au milieu du siècle, le Ferrarais L. Gr.  Giraldi avait pu 
(dresser un panorama européen - sans doute partial et incomplet - des 
Poètes de son temps59 qui reposait surtout sur ses expériences propres et 
celles de quelques proches: l’Allemand Grunter, Damian de Goes, le 
IGrec Ph. Callimaque.. . 

Le phénomène se poursuit, fortement intensifié par un mécénat plus 
nombreux et souvent lui-même qualifié m, un très large développement 
Ides Universités, d’importantes imprimeries que fréquentent les huma- 
nistes eux-mêmes, des confrontations philosophiques, littéraires, religieu- 
ses, savantes qui franchissent les frontières des Etats. 

Rappelons, sur le plan religieux, les échos des diverses conférences 
allemandes et particulièrement I’lnterim d’Augsbourg, le concile de 
Trente, les réactions à la Saint-Barthélemy. 

57. Thévet ou Leunclavius en Orient, J .  Wier et Fallope parcourant l’Europe pour 
parfaire leur expérience médicale, A .  Romanus quittant Wurzbourg pour visiter F. Viète.. . 

58. A .  de Harlay fit son oraison funèbre. Un Tumulus poétique fut publié en 1607 ... 
59. Cf. note 53. Le De poetis évoque plus de cent cinquante noms: cf. mon étude: 

Le De p o e h  de L . G .  Giraldi (Colloque de Ferrare, 1980, à paraître). 
60. Thévet nous apprend, par exemple, que «Princes, gens de qualité, ministres 

d’Etat et savants de tous les endroits du monde» venaient voir O .  Finé chez lui. On a vu, 
tout au long de l’exposé de de Thou, les compétences personnelles de personnages de 
haute naissance, Italiens, Suisses, Allemands, Espagnols, de bien des cardinaux et des 
papes eux-mêmes, comme Paul III  ou Pie IV, dans la lignée des grands pontifes du 
XV‘ siècle, Martin V, Nicolas V et Pie II .  



L‘EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 419 

V. Pinelli cc eut d’étroites liaisons avec les personnes de distinction 
en France, en Allemagne, en Espagne, dans les provinces les plus 
reculées de l’Europe ». . . 

A. Dudith, dans ses pérégrinations et ses hésitations religieuses 
même, se fit des amis durables à Padoue, en Angleterre, en France et 
dans les diverses cours lettrées où il joua un rôle, auprès de Sigismond, 
Maximilien II, Rodolphe.. . 

Selon de Thou, Anuce Foez, médecin des ducs de Lorraine, fut 
«prié par ceux qui cultivaient la médecine en France, en Allemagne et 
en Italie de faire une traduction entière de toutes les œuvres d’Hippocra- 
te»  ... malgré celle, récente, de Jérôme Mercuriale, «où il n’avait pas 
réussi >) 61. 

Et le chauvinisme réapparaît dans la conclusion : <<C’est ainsi que la 
France, qui l’a toujours emporté sur les autres nations par rapport à la 
médecine, surpassa encore les Allemands et les Italiens.. . H 

L’un des cas les plus représentatifs est celui de Viète. Tôt célèbre 
par quelques essais qui surprennent l’Europe savante, H.  Romanus de 
Wurzbourg propose à l’Europe un problème, que Viète résout sans 
peine. Romanus s’empresse de lui rendre visite en France et passe un 
mois avec lui. Sa réforme du calendrier grégorien intéresse un mathéma- 
ticien de Raguse, qui la présente sans succès à divers cardinaux romains. 
L’essentiel de l’œuvre de Viète fut publié après sa mort par un Ecossais, 
Alexandre Anderson 62. 

Activités publiques 

De Thou évoque volontiers le rôle des humanistes auprès des 
princes. I1 cite les précepteurs de François I“, J .  Cholin pour l’histoire 
naturelle, Chatelain pour les sciences et Budé, qui assumait la fonction 
autrement importante de chancelier. 

R. Belleau enseigna Charles de Lorraine. 
Amyot forma Charles IX et Henri III. 
Justus Jonas est précepteur du duc de Saxe. 
Martin Chemnitz fut le conseiller en matière religieuse de tous les 

princes luthériens : Frédéric de Danemark, Louis, électeur palatin, 
Auguste de Saxe, Jean-George de Brandebourg, Jules, duc de 
Brunswick. 

Wolfgang Lazius, après avoir été médecin dans l’armée de Hongrie, 
devient conseiller et historiographe de Ferdinand. N. Vignier, calviniste 
reconverti à la lecture des Pères, le sera d’Henri III, en même temps que 
son médecin. Antoine Boba dut son chapeau de cardinal à son rôle 
auprès d’Emmanuel-Philibert 63, après avoir dirigé le Sénat de Turin. 

Hermann Cruser, médecin et juriste lui aussi, sera toute sa vie 
conseiller du duc de Clèves. 

61. Sa traduction latine commentée des œuvres complètes d’Hippocrate parut à 

62. Le savant Mersenne refit l’édition: Leyde, 1646. 
63. Après une efficace intervention dans l’affaire du Montferrat. 

Francfort en 1595. 



420 A .  STEGMANN 

A. Gouvea le fut, à la fin de sa vie, d’Emmanuel-Philibert de 
Savoie ; A. Augustin devint vice-chancelier d’Aragon, D. Covarrubias, 
président du conseil royal, H .  Languet, chef du Conseil de Saxe. Les 
Suisses de Saint-Gall portèrent à la direction du canton le modeste 
Vadianus ; J. Fischart dirigea Francfort durant quarante-quatre ans. 

Ce mariage de la vie active et  de la vie intellectuelle est pour de 
‘ïhou, plus que l’enseignement universitaire pour lequel il manifeste 
souvent quelque dédain, le caractère essentiel et nécessaire du véritable 
humaniste. 

Don Diego de Covarrubias joignit à son action de professeur de 
droit à Salamanque les charges de Corregidor de Burgos et de Grenade, 
avant de devenir en 1572 président du Conseil privé. 

Seb. Erizzo, Vénitien, abandonne dix ans l’action publique, y 
revient à quarante ans et meurt estimé «pour  son grand savoir et sa rare 
prudence aux maniements des affaires ». Hurtado de Mendoza fut 
gouverneur de Sienne: de Thou égratigne au passage son inhumanité. 

Le célèbre pamphlétaire Hubert Languet, réfugié en Allemagne, 
devint tour à tour chef du conseil de Saxe et conseiller du prince 
(d’Orange. Le juriste Fichard exerça pendant quarante-quatre ans la 
charge de syndic de Francfort. 

Zwischem Viglius, professeur de droit à Bruxelles, exerça la difficile 
fonction de président du Conseil privé sous Marguerite de Parme; jugé 
trop fidèle, malgré une modération certaine, à la cause espagnole, il fut 
arrêté par les Etats et mourut solitaireM; Janus Douza fut gouverneur de 
Leyde et soutint le siège espagnol. 

Pour les moins capables ou les persécutés, des charges moins 
lucratives assurent la paix du travail. Jérôme Wolf trouve la fin d’une vie 
errante grâce à Ulrich Fugger, qui le nomme principal d’un collège et 
bibliothécaire de la ville d’Augsbourg. Paul Melissus achève une carrière 
itinérante comme bibliothécaire de l’électeur Palatin. 

Les médecins, dont le choix a été ou sera confirmé par une œuvre 
écrite, jouissent d’un sort privilégié. 

P. Nunez fut médecin d’Henri de Portugal ; Jean Crato, de Breslau, 
sera médecin et cc conseiller de trois empereurs ». Jean Wier, le célèbre 
adversaire des procès de sorcellerie, le fut aussi de Charles-Quint, 
Maximilien et Ferdinand, avant d’achever sa longue carrière auprès du 
duc de Clèves. Le botaniste Dodonaeus le fut de Rodolphe II, avant de 
devenir professeur à Leyde «où  il eut beaucoup de succès». Jacques 
Grévin suivit Marguerite de France à Turin et y mourut prématurément 
à trente ans;  Jacques Alexandrin, de médecin, devint conseiller à Vienne 
et Maximilien l’éleva aux plus grands honneurs. 

Jacques Typot, Flamand, passa toute sa vie à la Cour de Suède; 
Jérôme Mercuriale fut appelé près de Maximilien, malade, le sauva, mais 

64. De Thou, qui l’avait rencontré à Bruxelles, est ici, en se limitant à un point 
anecdotique, particulièrement insuffisant sur sa carrière juridique internationale : Avignon, 
Bourges, Padoue, Munster, Pise, Ingolstadt, et sur sa vie exemplaire; retourné dans sa 
patrie et navré des cruautés du duc d’Albe, i l  se fit prêtre et fonda un hôpital à Zuichem et 
un collège à Louvain. 



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 421 

refusa de demeurer à Vienne. Anuce Foez, premier médecin d’Henri II, 
puis de la ville de Metz, sa patrie, refusa les offres de plusieurs princes 
étrangers. 

Vertus humanistes 

Ce que de Thou retient le plus souvent d’un homme, c’est le sens 
d’un humanisme vécu. Droiture, équité, désintéressement dans le service 
public, candeur de mœurs: les formules varient à peine. 

Le juriste Nicolas Gerbe1 est << aussi recommandable par la douceur 
de ses mœurs que par sa doctrine)), Fr. Roaldes, l’un des maîtres de de 
Thou, témoigna toute sa vie de «piété, candeur et savoir», Covarrubias 
joignait à une grande érudition, droiture ... et habileté (il eut surtout un 
rôle politique). Bertrand Du Mesnil, auquel succède de Thou, associait 
<< érudition, probité, et prudence ». L’hébraïsant Jean Mercier maintint 
toute sa vie <<candeur, modestie et mœurs très innocentes ». Azpilcueta, 
mort à Rome, avait <<beaucoup d’érudition, de piété et de sincérité B ; en 
outre, négligeant ses œuvres, de Thou cite << deux exemples considérables 
de constance et de fidélité >> 65. 

Malgré le succès européen de son œuvre, ce qu’il retient de Juste 
Lipse, c’est: «sa vertu et son érudition furent sa noblesse». 

C’est une autre forme de générosité que pratiquent les défenseurs 
des lettres, imprimeurs, comme Plantin, qui ne put payer ses dettes à 
Anvers, Paul Manuce qui y laissa sa santé. Sambucus ou Arnaud de 
Lens, «habile» à publier autrui, et l’oublié Fr. Sylburg qui «négligea sa 
propre gloire, pour des travaux d’utilité publique ». 

Charité vivante avec le médecin vénitien Gian-Battista Rasario, qui 
ne faisait pas payer ses malades et aidait les nécessiteux ; <<érudition, 
candeur et extrême charité >> chez l’espagnol Furio Ceriolano, que 
Charles-Quint confia à Philippe II, ou F. Nufiez, qui légua tout aux 
pauvres. 

On s’élève encore avec Jean du Bellay, pour qui de Thou prononce 
le mot de sainteté, plus évidente encore chez un bénédictin de Brescia, 
Isidore Clario, tout dévoué à la charité, dont la mort suscita un grand 
concours de peuple devant un corps qui resta quinze jours intact. 

Son ami P. Pithou rassemble à peu près toutes les vertus 
recherchées par de Thou: «pureté de mœurs, probité exacte, piété 
sincère, esprit admirable, profonde capacité dans les sciences qu’il 
embrassa ... jugement solide dégagé de toutes passions.. . I1 préféra 
toujours l’intérêt du public au soin de ses propres affaires ... passant sa 
vie dans les bibliothèques ... excitant, exhortant et aidant même à faire la 
même chose ... en sorte qu’il ne perdait jamais de vue le progrès des 
sciences et l’utilité de la république des lettres N M. 

65. L’un intéresse particulièrement de Thou: c’est un hommage à Paul de Foix; 
l’autre, plus remarquable, est la défense de Carranza, emprisonné par l’Inquisition, dont 
Azpilcueta obtint, grâce à Rome, la libération. 

66. Cf. aussi Mémoires, p. 235. 



422 A. STEGMANN 

Conclusion 

Ainsi, sans l’avoir recherché, en raison de sa méthode annalistique, 
de Thou a laissé un panorama culturel de l’Europe relativement complet 
et  intellectuellement honnête. 

S’il a délaissé systématiquement le domaine des beaux-arts et s’il 
s’est peu intéressé à la littérature, il garde le plus grand respect pour les 
grands humanistes, qui donnent un sens au progrès de l’esprit humain, 
forment aux mœurs probes et  maintiennent la plénitude d’une vie 
partagée entre l’action et la réflexion. 

Grande époque pour lui que celle de ce mécénat agissant, où les 
princes sont eux-mêmes savants, tiennent à leur cour des gens pour les 
entretenir des choses de l’esprit, où les juristes sont hébraïsants et 
poètes, où les savants ne s’enferment pas dans leur spécialité, où les 
Universités s’ouvrent à un recrutement international. 

La philosophie garde toute sa plénitude de fonction humaniste. 
,4ristote reste le maître d’un système complet des sciences de la nature 
et de l’homme. 

Des historiens, il retient aussi bien ceux ’qui approfondissent 
l’Antiquité, leur passé national ou tentent l’analyse de l’époque contem- 
poraine. 

Son intérêt pour le droit fondamental et, par-delà, f’esquisse d’une 
philosophie politique établie sur plus de justice et de raison, entraîne des 
lacunes fâcheuses pour les honnêtes praticiens. 

Si la réforme a produit quelques dangereux agitateurs en Allema- 
gne, en Hollande, si 1’Eglise traditionnelle et occasionnellement les 
Eglises nouvelles ont entraîné des réactions d’intolérance, et particulière- 
ment en France et aux Pays-Bas, elle eut le plus souvent le double effet 
bénéfique d’une liberté d’expression et d’un refuge physique pour les 
persécutés, d’autant plus recherchés par le camp adverse qui leur donne 
des postes lucratifs inespérés. 

Les domaines essentiels de la culture sont pour de Thou l’histoire 
ireligieuse et les sciences: il fait montre de la plus large compréhension et  
d’un minutieux recensement pour la première ; pour les secondes, s’il 
juge mal de l’astronomie ou de la médecine, il saisit tout l’intérêt des 
;mathématiques et des sciences naturelles. 

I1 aboutit ainsi au portrait-type de l’intellectuel authentique engagé 
(dans la vie active, capable d’indépendance d’esprit au prix de risques 
(certains, respectant d’abord dans ses écrits probité et tolérance, mais 
,avant tout modèle vivant de vie exemplaire, s’élevant, s’il le peut, 
au-delà de la compétence exceptionnelle, jusqu’à la piété et la charité. 

André STEGMANN 



LA NOTION DE RÉPUBLIQUE CHRÉTIENNE 
CHEZ LES MÉMORIALISTES DU XVI“ SIÈCLE 

En dépit du conflit franco-espagnol qui domine toute la première 
moitié du siècle en Europe occidentale et des luttes religieuses qui 
déchirent ensuite la France, on perçoit assez nettement chez les 
mémorialistes français du XVI‘ siècle le sentiment que les grands Etats 
occidentaux appartiennent à une même communauté chrétienne et que 
les guerres qui les opposent peuvent être considérées comme de 
véritables guerres civiles. 

Ce sentiment s’explique d’abord par l’arrière-saison d’un idéal 
chevaleresque qui, bien que déclinant, est encore capable d’imposer aux 
membres d’une aristocratie, vouée par essence au métier des armes, le 
respect de certaines traditions. Si le médecin polygraphe Symphorien 
Champier fait publier en 1510, à la suite de ses Hystoires des royaufmes 
d’Austrasie, un Ordre de chevalerie qui présente de troublantes simili- 
tudes avec les traductions françaises médiévales du Libre de f’orde de 
cavalferia de Raymond Lulle I ,  c’est qu’il considère comme actuel encore 
un code de chevalerie fort proche dans ses grandes lignes de celui que 
Léon Gautier devait dégager plus tard de l’étude des chansons de geste 
médiévales. La défense de la chrétienté contre les infidèles apparaît dans 
ce code comme la justification primordiale de l’institution chevaleresque : 

Tout  ainsi c o m m e  nostre  seigneur Dieu  a esleu les clercs pour  
maintenir  la saincte foy catholique avec escriptures e t  raisons contre  les 
mescreans,  aussi Dieu  d e  gloire a esleu les chevaliers affin ce q u e  à force 
d’armes ils vainquent e t  surmontent  les mescreans.  .. *. 

Que cette institution suppose une éthique commune aux différents 
pays occidentaux, nous en trouvons le témoignage, au début de ce siècle, 

1. Lyon, 1510. II suffit de comparer le texte de l’Ordre de chevalerie publié par 
Champier avec les manuscrits de la traduction française du Libre de l’orde de cavalleria de 
Raymond Lulle (ms. fr. 1971. 1972, 1973, 1130, 19809 et 19810 de la Bibl. Nat.). 
manuscrits datant des XIV‘ et XV‘ siècles. pour se rendre compte que Champier n’a fait 
que traduire Lulle ou éditer une traduction ancienne de ce livre, écrit en 1274 par le 
philosophe catalan, selon l’opinion de Miguel Batllori (Ramon Lull. Obras lirierarias, in 
<< Biblioteca de autores cristianos >>, Madrid, 1948. p. 97). 

2. S. Champier, Ordre de chevalerie, in P.  Allut. Etude biographique er bibliographi- 
que sur S. Champier, Lyon, 1889. p. 278. Cf. Léon Gautier, La Chevalerie. Paris, 1884. 
p. 33. 



424 E. VAUCHERET 

dans les récits consacrés à Bayard par ce même Champier3 ou par le 
Loyal Serviteur4. Parce qu’il incarne au plus haut degré les vertus 
chevaleresques, ce héros, entré de son vivant déjà dans la légende, jouit 
de l’estime de ses adversaires. Rappelons, parmi les scènes les plus 
significatives évoquées par Champier, celle où le chevalier, fait prisonnier 
à la fameuse journée des Eperons, est conduit devant Henri VI11 et 
l’empereur Maximilien, qui a été jadis son compagnon d’armes devant 
Padoue. Les souverains traitent Bayard comme leur égal et l’Empereur, 
qui souhaiterait attacher le chevalier à son service, s’offre à payer sa 
rançon5. D’après le Loyal Serviteur, la mort de Bayard suscite dans 
toute l’armée espagnole une profonde affliction, motivée surtout par le 
regret des qualités morales du héros, et ses adversaires, conscients de la 
<c grosse perte que fait aujourd’hui toute chevalerie », lui rendent des 
honneurs funèbres aussi solennels que s’il eût été l’un des leurs6. 

Si on en croit les mémorialistes du temps des guerres d’Italie, les 
coups d’épée sportivement échangés sur les champs de bataille n’excluent 
pas des rapports très courtois entre les combats. Avant la bataille de 
Ravenne, par exemple, le Loyal Serviteur rapporte que les capitaines 
français et espagnols étant allés cc s’ébattre >> à l’aube échangèrent des 
propos d’une grande cordialité. Gaston de Foix fit savoir aux Espagnols, 
qui avaient mis pied à terre pour le saluer, qu’il était prêt, afin d’éviter 
une effusion de sang, à rencontrer leur vice-roi en combat singulier ’. 
L’entrevue de Louis XII et de Ferdinand d’Aragon à Savone nous 
aipporte également une preuve de l’estime que Français ou Espagnols 
pouvaient porter aux chefs militaires adverses et le témoignage de 
Guichardin vient sur ce point confirmer celui du Loyal Serviteur ou de 
Jean d’Auton. Chacun des deux princes y rendit hommage aux capitaines 
cle l’armée ennemie et, tandis que Louis XII louait Gonzalve de 
Cordoue, Ferdinand faisait l’éloge de Bayard et de Louis d’Ars 

Les récits de Jean d’Auton ou du Loyal Serviteur accordent une 
place prépondérante à l’exaltation des prouesses individuelles ou collecti- 
ves, car la vaillance est, aux yeux de ces auteurs, vertu chevaleresque 
par excellence. Mais ce culte voué à l’héroïsme se traduit tout aussi bien, 
alu moment qu’il s’agit de signaler à la postérité les KAÉCX chôpOv, par un 
éloge des actes valeureux accomplis par les ennemis de la France que des 
prouesses des Français. C’est ainsi que Jean d’Auton loue la défense 
énergique des Espagnols au siège de Canose ou leur hardiesse au 

3. S. Champier, Les Gestes, ensemble la vie du preulx chevalier Bayard ..., Lyon, 

4. Le Loyal Serviteur, éd. J .  Roman, Paris, S .H.F. ,  1878. 
5. Champier, Gestes, éd. 1918, p. 48 et 153. 
6. Loyal Serviteur, ch. XLV, p. 421. 
7. Id., ch. LIV, p. 317. 
8. Id.. ch. XXVII, p. 135; Jean d’Auton, Chroniques, éd. de Maulde de la Clavière, 

Paris, S.H.F. 1889-1895, t .  IV, p. 349: <<Plusieurs des capitaines françois et autres 
gentilshommes de la maison et des pencionnaires du Roy se trouverent pour accueillir, 
trecter et festyer les Espaignolz, combien que, peu de temps devant ce, eussent entre eulx 
eu mortelle guerre et à la deffortune des Françoys». Cf. Guichardin, Histoire d’Italie, éd. 
Buchon, I .  VII, ch. I I I ,  p. 300. L’auteur souligne l’admiration qu’on éprouvait dans 
l’entourage de Louis XII pour le <<Grand capitaine W .  

1525, rééd. in <c Nouvelle Bibliothèque bleue >>, Paris, 19 18. 



MÉMORIALISTES DU XVIe SIÈCLE 425 

Garigliano et, pour vanter la bravoure de Prosper0 Colonna, gentil- 
homme romain qui avait vigoureuseument soutenu le choc des gens 
d’armes français devant Vigevano, le mémorialiste déclare qu’il << faisoit 
d’armes ce que preux Chevallier povait faire» et  était digne de la 
N chevaleureuse gent romaine )) dont il était issu 9.  

Ces actes valeureux assurent l’honneur du chevalier, notion 
complexe qui comporte à la fois le sentiment du devoir bravement et 
loyalement accompli à l’égard de son Dieu, de son pays et de son prince, 
et le souci constant d’accroître sa notoriété aux yeux de ses contempo- 
rains en engrangeant des gerbes de mérites terrestres. Notion essentielle- 
ment aristocratique aussi, puisqu’il s’agit pour le chevalier de faire valoir 
un patrimoine de gloire militaire dont il a hérité en même temps que de 
son nom. Nous en avons la preuve dans la fière répartie de La Palice, 
refusant à Padoue de mettre pied à terre et de combattre aux côtés des 
fantassins allemands parce qu’il estime que les gentilshommes français 
ont plus leur honneur «en  recommandation» que les lansquenets de 
Maximilien I ” .  L’honneur chevaleresque, valeur respectée dans les diffé- 
rents pays de l’Occident chrétien, exige une loyauté mutuelle des 
adversaires donnant à chaque chevalier la possibilité de faire, à chances 
égales, et conformément à certains usages admis de part et  d’autre, la 
preuve de sa bravoure. C’est pourquoi Symphorien Champier fustige la 
perfidie des Espagnols qui, en s’attaquant aux chevaux de leurs ennemis, 
les empêchent de poursuivre le combat dans des conditions équitables I l .  

Le code chevaleresque va de pair avec un droit des gens qui limite dans 
une certaine mesure les violences de la guerre. Ce serait forfaire à 
l’honneur que de maltraiter un gentilhomme prisonnier et Bayard 
n’admet pas que l’Espagnol Sotomayor le calomnie sur ce point. I1 
considère quant à lui que l’honneur de son adversaire est souillé par sa 
malhonnêteté et sa mauvaise conscience 12. C’est qu’aussi bien les règles 
auxquelles se doivent d’obéir les chevaliers chrétiens ont un fondement 
moral. Elles s’intègrent dans une éthique fondée sur une foi religieuse 
dont les principes fondamentaux ne sont pas atteints par les controverses 
qui provoqueront, dans la deuxième moitié de ce siècle, de sanglants 
déchirements. D’une manière générale, les mémorialistes du XVI“ siècle 
considèrent Dieu comme un N donneur de victoire B soutenant les 
défenseurs des justes causes. «Dieu garde toujours les gens de bien et 
leur honneur»: voilà ce que Champier fait proclamer par les Espagnols à 
la mort de BayardI3. Et le même auteur de nous rappeler que l’honneur 
chevaleresque doit un jour déboucher sur la suprême consécration d’une 
béatitude impérissable : 

Au lict d’honneur en parement de gloire 
Tendu du ciel de céleste mémoire ... 1 4 .  

9. J .  d’Auton, op. cir., t. III, p. 265; t. I ,  p. 193. 
10. Loyal Serviteur, ch. XXXVII, p. 183. 
11. Champier, Gesres, p. 73. 
12. Loyal Serviteur, ch. XXI, p. 102. 
13. Champier, Gestes, p. 90. 
14. Id., p. 278. 



426 E. VAUCHERET 

Le rhétoriqueur Jean Bouchet se consolera de même de la mort de 
Louis de La Trémoïlle, tombé à Pavie, en songeant à la gloire promise 
aux preux chevaliers, 

Lesquels sont mors quant aux corps par canon, 
Mais éternel sera leur bon renom. 
Dieu veuille qu’ainsi soit-il des âmes 
Qui n’ont laissez leurs corps chargez de blasmes Is. 

On s’attendrait normalement à ce que cette éthique chrétienne 
impliquât, tout au moins dans la période qui précède la Réforme, le 
respect de l’autorité pontificale. Christine de Pisan ne proclamait-elle pas, 
au siècle précédent, la suprématie du pape dans son Livre des faits 
d’armes et de chevalerie et n’affirmait-elle pas, après son maître Honoré 
Honet, le droit qu’avait le souverain pontife de guerroyer pour la défense 
de la foi, ainsi que l’obligation pour les princes chrétiens de le 
seconder 1 6 ?  Mais la question se trouve en fait compliquée par les 
options des papes en tant que souverains temporels et par le jeu subtil 
des alliances. I1 faut compter également avec les sentiments plus ou 
moins gallicans de certains mémorialistes, ou avec leur dévotion à la 
politique royale : lorsque la conjoncture détermine un antagonisme entre 
les intérêts de Rome et ceux de leur propre pays, c’est, d’une manière 
assez générale, le sens national qui prévaut chez les auteurs de ce temps, 
laissant apparemment à l’arrière-plan de possibles problèmes de 
conscience. 

Jules II ne fut guère épargné par ses contemporains et ,  sans 
attendre les railleries de Rabelais faisant de lui un ridicule marchand de 
petits pâtés dans l’enfer d’Epistémon 17, Jean Lemaire de Belges et  
Ciringore s’en prennent vigoureusement au pape casqué IR. II vaut donc la 
peine de relever, parce qu’assez exceptionnels, les sentiments que le 
Loyal Serviteur prête à Bayard: ce mémorialiste fait en effet de son 
héros un chrétien inconditionnel et ultramontain, pour qui le pape ne 
cesse à aucun moment d’être le lieutenant de Dieu sur la terre. En dépit 
des «pratiques» tentées par Jules II et de sa déloyauté manifeste envers 
le: duc de Ferrare et les Français des alliés, Bayard refuse tout net qu’on 
l’#empoisonne et parle même de faire pendre « le  galant qui veult faire ce 
bleau chef-d’œuvre D 1 9 .  

On ne doit pas s’étonner, en revanche, que l’attitude des Du Bellay 
viis-à-vis de la papauté varie en fonction des fluctuations de la politique 

15. Jean Bouchet, Panégyric du chevalier sans reproche, Poitiers, 1527 in-4”, << Epistre 

16. Cf. E. Nys, Christine de Pisan et ses principales œuvres, Bruxelles, 1914, p, 68-69. 
17. Rabelais, Panfagruel, ch. XXX; éd. A .  Lefranc, Paris, 1922, t. IV, p. 314. 
18. En 1511, pour soutenir la cause de Louis XII contre Jules I I ,  Jean Lemaire écrit 

le Traité de la difference des schismes et des conciles de I’Eglise (Lyon, in-4“, 38 ff.).  Quant 
à Gringore, il compose à la même époque plusieurs factums de circonstance où i l  attaque le 
Pape, entre autres La Chasse du cerf des cerfs (s.l., vers 1510, i n - 8 O ,  15 pp.) et, en 1512 
porte à la scène les démêlés de la France et du Saint-Siège avec le Jeu du Prince des sots 
(Paris, 1511 in-8”. 44 ff.). 

de l’acteur ... à Reverend pere en Dieu, frere Jehan d'Autan», ff. AI -A3 ,  vv. 139-142. 

19. Loyal Serviteur, ch. XLV, p. 246. 



MÉMORIALISTES DU XVI’ SIÈCLE 427 

internationale: ils furent, on le sait, de fidèles serviteurs de François I“ 
et Montaigne, non sans quelque sévérité, déplore de trouver dans leurs 
Mémoires, comme chez Joinville, Eginhard ou Commynes, un << grand 
dechet de la franchise et liberté d’écrire»2”. A Jules II les Du Bellay 
reprochent de ne pas s’être conformé au traité de Cambrai et, après 
avoir laissé les Français reprendre seuls pour son compte un certain 
nombre de places aux Vénitiens, de s’être ligué avec l’Empereur contre 
Louis XII, <<qui estoit leur bienfacteur N 21. ils le blâment également 
d’avoir incité les Suisses à venir menacer Dijonz2. Même animosité à 
l’égard de Léon X qui, après s’être entendu avec François I“ au 
lendemain de Marignan, lors d’une rencontre à Bologne, eut à son égard 
une attitude pour le moins ambiguë et  prit prétexte d’une affaire de 
bannis pour se rapprocher de Charles Quint 23. Aussi les mémorialistes 
ironisent-ils sur la superstition du Pape, considérant comme de bon 
augure l’effondrement d’une tour du château de Milan24, ou même sur la 
mort du souverain pontife, provoquée, disent-ils, par la trop grande joie 
d’avoir vu les Français perdre cette ville25. En revanche, même s’ils 
soulignent les atermoiements de Clément VI1 au moment de l’approche 
des troupes de Bourbon, ils rejoignent les autres mémorialistes de 
l’époque - par exemple l’auteur de la Cronique du Roy Françoisz6 - 
dans leur indignation devant le sac de Rome, dont ils imputent les excès 
à la haine des lansquenets protestants, et se font l’écho du scandale 
provoqué par la captivité du chef de la chrétienté2’. De  l’entrevue de 
Marseille en 1533 à celle de Nice en 1538 les Mémoires des Du Bellay 
mettent en relief la politique de bascule de Clément VI1 et de son 
successeur Paul III, soucieux d’empêcher l’hégémonie dans la péninsule 
italienne d’un des deux grands de l’Europe occidentale, mais plus encore 
leurs efforts pour arrêter les progrès de l’hérésie par la réunion d’un 
concile universel et rétablir la paix dans une Europe menacée par 
l’invasion turque. Cela dans un contexte diplomatique rendu particulière- 
ment délicat, selon ces mémorialistes, par les ambitions et la mauvaise 
foi de Charles Quint. En réponse aux pressions exercées par l’Empereur 
sur Paul III, par l’intermédiaire d’une ambassade d’Ascagne Colonna, 
afin de l’amener à adhérer à une ligue pour la défense de l’Italie, les Du 
Bellay prêtent au Pape un discours au style indirect dans lequel il déclare 
notamment : 

20. Montaigne, Essais, I. I I ,  ch. X,  éd. P. Villey, Paris, Alcan, 1923, t .  II, p. 121. 
21. Du Bellay, Mémoires, éd. Bourrilly-Vindry, S.H.F.,  t .  I ,  p. 21 sqq. 
22. Id., t .  I, p. 35. 

24. Id., t .  I, p. 180. 

26. <<Qui estoit une piteuse et lamentable chouse pour tout le bien public de la 
crestienté de veoir le sainct Pere, tenant le siege de sainct Pierre et ayant en terre le tiltre 
de grant vicaire de Dieu estre captif ès mains des crestiens mesmes qui luy portoient aussi 
peu de reverance que eussent faict juifz ou sarrazins» (Cronique du Roy Françoys, éd. 
Guiffrey, Paris, 1860, p. 45). 

23. Id., t .  I, p. 78 Sqq., 115-117, 171-178. 

25. Id., t .  I ,  p. 203-204. 

27. Du Bellay, Mémoires, t .  I I ,  p. 24-32; p. 61-62. 



428 E.  VAUCHERET 

... qu’il ne pouvoit blamer I’advis et consideration de Sa Majesté Imperiale, 
de transferer, si possible estoit, la guerre hors d’Italie ; mais qu’il loueroit 
trop plus qu’elle ne fust ny  là n’ailleurs entre les chrestiens; car en 
quelconque part qu’elle se fasse, soit en France, soit en Italie, entre sadite 
Majesté et le Roy de France, tousjours falloit-il que le sang chrestien y fust 
espandu, et qu’il s’en ensuivist l’amoindrissement et debilitation des 
principales forces de la chrestienté.. . ZR. 

Ces Mémoires montrent au demeurant qu’en dépit de l’hostilité 
sporadique de la papauté envers la France, les Du Bellay prennent en 
considération le rôle de chefs de la chrétienté assumé par les papes et  
veulent souligner à quel point Charles Quint et François I“ tiennent 
compte dans leurs débats de l’autorité morale du pontife romainz9. 

Mais, sous le règne de Henri II, les démêlés de la France et  du 
Saint-Siège, aggravés par la guerre de Parme, détermineront derechef 
chez les mémorialistes des sentiments peu favorables à l’égard de 
Jules III, 1’Homenaz du Quart Livre rabelaisien. Dans ses Commentaires 
des guerres en la Gaule belgique, François de Rabutin n’hésite pas à 
mettre en cause directement la responsabilité du chef de I’Eglise dans les 
hostilités qui opposent en 1553 Français et Impériaux. Les dévastations 
provoquées par ce conflit le rendent sceptique. quant aux efforts 
qu’aurait, disait-on, tentés le légat pontifical pour négocier une trêve et i l  
se voit 

contraint de dire avec pitié que le Pape devroit avoir un grand regret en sa 
vie, ayant esté l’occasion d’une si sanglante et très cruelle guerre3”, 

ou il note avec une amertume mêlée d’ironie que le Pape entreprend ces 
démarches pour arrêter la guerre, 

non.. .  sans grand remord et synderese de sa conscience d’en avoir été le 
premier autheur 3 1 .  

28. Id., t. III, p. 240. Cf. t .  II. p. 370-380. 
29. En 1531, on voit le Roi et l’Empereur chercher à rassurer Clément VI1 de leurs 

«pratiques» respectives (Id., t. 11, p. 128). Les ambassades des deux rivaux se succèdent à 
Fkome. François I“ se déclare prêt à participer à une éventuelle croisade ( t .  II, p. 130) et 
envoie les cardinaux Tournon et Grammont plaider la cause du roi d’Angleterre ( t .  II, 
p. 149-174); Charles Quint, quant à lui, négocie la question du concile ( t .  II, p. 278-280). 
L,’entrevue de Marseille semble concrétiser le rétablissement d’une paix pourtant précaire 
(it. II, p, 193-206 et 226-231) et troublée par de graves incidents comme l’affaire Merveille, 
dont le Roi s’empresse d’informer le Saint-Siège (t. II, p. 217). En 1536, nouvelles menaces 
de guerre et les deux rivaux veulent persuader le nouveau Pape, Paul III, de leur bon droit 
(1.. II, p. 311, 314, 315, 318, 319, 323, 324, 333, 337, 338). Des interventions de 
l’ambassadeur de France répondent aux conférences de l’Empereur avec le Pape (t. II, 
p. 341-347). François I“ réplique par une lettre à la violente harangue de Charles Quint à 
Rome (t. I I .  p. 354 sqq., 375 sqq., 402 sqq.). En dépit de sa déclaration de neutralité le 
2.1 avril, le Pape ne cesse d’être sollicité par des missions et des ambassades (Id., t. II, 
p. 389-392, t .  III, p. 12-22, 116. 235 sqq.). Une fois la paix rétablie, François I“ informe le 
Pape de son accord avec Charles Quint: mission de François de Rohan en novembre 1539 
(1.  IV, p. 2). Quand l’affaire Fregose et Rincon menace à nouveau la paix en 1542, 
François I“ fait part à Paul III  de ses griefs (t. IV, p. 10-16). 

30. F. de Rabutin, Commentaires des guerres en la Gaule helgique, éd. G .  de 
Taurines, Paris, S.H.F., 1932, t. I ,  p. 227-228. 

31. Id., t .  I, p. 252. 



MÉMORIALISTES DU XVI’ SIÈCLE 429 

Boyvin du Villars, voulant quant à lui montrer à quels mécomptes 
peuvent conduire les alliances, note que Jules III fut dupe des ambitions 
impériales en se faisant, dans l’affaire de Parme, le complice d’une 
injuste agression 32. 

La manifestation de sentiments nationalistes suscités par la rivalité 
de la France et de l’Empire, avec pour conséquence une critique assez 
acerbe de la position parfois prise par la papauté à l’égard des 
adversaires de leur roi, n’empêche cependant pas les mémorialistes d’être 
en général conscients de la solidarité nécessaire de l’occident chrétien 
face au péril grandissant que représente la menace de la puissance 
ottomane. Et c’est surtout en fonction du problème turc que devient 
sensible la notion de République chrétienne. 

Sous Louis XII, nous voyons déjà le chroniqueur Jean d’Auton 
reprocher aux Espagnols et aux Portugais d’avoir provoqué par leur 
absence l’échec de la croisade de Métélin33. Sous François Ier, la 
progression des troupes de Soliman en Europe orientale suscite une 
inquiétude accrue dont rend témoignage la Cronique du Roy François. 
Le tragique siège de Rhodes, en juillet 1522, remplit son auteur 
d’indignation et il impute la défaite des chevaliers de Saint-Jean à la 
rivalité des princes chrétiens, pour qui ce fut «grant honte et infameté ... 
de laisser perdre ung si noble lieu qui estoit la deffense de toute 
crestienté»”. Lorsque la flotte de ces mêmes chevaliers s’empare de 
Modon en 1531, il fait remarquer qu’ils auraient pu s’emparer de 
Constantinople s’ils avaient reçu une aide suffisante 35. I1 salue la victoire 
de del Vasto à Tunis comme un succès de tout l’occident chrétien, et  
s’émeut peu après de la nouvelle d’un important débarquement turc sur 
la côte italienne, avec <<trois cens cinquante mil hommes de pied et cent 
cinquante chevaux >> 36. Assez paradoxalement, ce chroniqueur, qui 
épouse les querelles de son prince et narre avec une ironie mordante la 
e maigre entreprise D de Charles Quint en Provence, incorpore dans son 
récit une relation de l’expédition d’Alger exaltant la vaillance de 
I’« Africana B et la bravoure de l’Empereur qui s’expose au danger au 
milieu de ses soldats et demeure imperturbable sous le feu de l’artillerie 
ennemie j7. C’est qu’aussi bien i l  fait maintenant jouer à Charles Quint 
un nouveau personnage et le conquérant orgueilleux, imprudent et 
inhumain dont les folies ambitions mettaient en danger l’Occident 
chrétien, devient le valeureux champion de la chrétienté, traversant les 
mers pour aller porter la guerre aux infidèles. Le chroniqueur du Roi 
François ne fait plus de difficultés pour attribuer à l’adversaire de son 

32. Boyvin du Villars, Mémoires, éd. Buchon, Paris, 1836. p. 502-505. 
33. J. d’Auton, Chroniques, t .  I I .  p. 155 et 194-195. 
34. Cronique du Roy Françoys, p. 30. 
35. Id., p. 91. Cf. P. Varillon. L’Epopée des chevaliers de Malte, Chambéry, 1957, 

36. Cronique du Roy Françoys, p. 225-227. 
37. Id. ,  p. 337-362. D’après l’opuscule de Villegagnon, Caroli V imperatoris expeditio 

p. 127. 

in Africam, ad Argieram, dédié au Cardinal du Bellay en 1542. 



430 E. VAUCHERET 

souverain le rôle qu’il devait revendiquer lui-même à la Diète de 
Ratisbonne 38. 

Fourquevaux, l’auteur présumé des Instructions sur le faict de la 
guerre, qui admire l’excellente organisation militaire des Turcs et cite en 
exemple les qualités d’endurance, de discipline et de courage dont font 
preuve les soldats du Sultan, n’en redoute que plus leurs armées et lance 
un pathétique appel aux princes chrétiens, dénonçant comme des 
mutineries les conflits qui les opposent et les invitant à tourner leurs 
armes contre les infidèles pour pouvoir, avec toutes leurs forces unies, 
délivrer leurs frères chrétiens de la servitude 39. Cette N guerre sainte D lui 
tient tellement à cœur qu’il la donne dans la conclusion de son ouvrage 
comme la justification essentielle des réformes militaires qu’il propose. Si 
l’armée doit être restructurée, déclare-t-il, c’est : 

principalement pour nous en servir contre les ennemis de la Foy, si tant est 
que le Roy entrepreigne quelque voyage contre eulx, comme chacun 
s’attend qu’il fera, ou bien qu’il attende leur venue sur ses terres, au cas 
qu’ils nous viennent assaillir sur nostre fumier, comme il est taille d’advenir 
bien tost, si nostre Seigneur n’y met la main4”. 

Ce point de vue rejoint celui qu’exprimait en 1514 Remy Rousseau, 
dans ses Ruses et cautelles de guerre où, après avoir démontré que la 
France avait sans cesse bénéficié de la protection divine, il proclamait 
que son pays, longtemps détourné de son devoir par la guerre 
franco-anglaise, se devait d’être à la pointe du combat pour «debeIler les 
infidèles et recouvrer les pertes de chrétienté»41. La conclusion de 
Fyourquevaux est aussi, dans sa tonali té,  fort proche de celle de Claude 
de Seyssel mettant à la fin de la Grand Monarchie de France tous ses 
espoirs dans le nouveau règne et témoignant de sa confiance en  Dieu 
pour permettre à François I“ de devenir le champion de la chrétienté42. 

Les Du Bellay sont certes aussi conscients du danger turc que ces 
théoriciens politiques et  militaires. Nous n’en vouions pour preuve que 
cette phrase relative à la prise de Rhodes: 

En ce temps, Soliman, roy des Turcs, voyant tous les princes 
chrestiens en guerre, entreprist de mettre en son obeisance I’isle de 
Rhodes ; ce qu’il fit, après l’avoir assiégée huict mois, par faulte d’estre 
secourue des princes chrestiens 43. 

Ils ont égaiement le sentiment que la rivalité de François I“ et de 
Charles Quint fut contraire aux intérêts de la chrétienté, comme en 
témoigne leur regret que la mort d’Arthus Gouffier ait interrompu les 

38. Cronique du Roy Françoys, p. 322 sqq. 
39. Fourquevaux, The Instructions sur le faict de la guerre, éd. G .  Dickinson, 

Londres, 1954. P‘ 2 r-v. 
40. Id., P‘ 109 r-v. 
41. Remy Rousseau, Les ruses et cautelles de guerre, Bibl. Nat. Rés. V 3188, f’ H7. 
42. C. de Seyssel, La Grand Monarchie, de France, Paris, 1557, p. 80 v”. 
43. Du Bellay, Mémoires, t .  I ,  p. 212. 



MÉMORIALISTES DU XVIe SIÈCLE 43 1 

négociations amorcées en 1519 avec Guillaume de Croy pour un 
rapprochement des deux princes : 

Ladite mort fut cause de grandes guerres ... car s’ils eussent achevé 
leur parlement, il est tout certain que la chrestienté fust demourée en repos 
pour l’heure ; mais ceux qui par après manièrent les affaires n’aimaient pas 
le repos de la chrestienté comme faisoient lesdits de Chievres et le grand 
maistre M. 

Seulement, si la défense de la République chrétienne est plus d’une 
fois mise en avant dans les tractations diplomatiques arbitrées par le 
pape Paul et  si les mémorialistes ne cachent pas à quel point l’idée 
d’une croisade contre le Turc tient à cœur à Charles Quint, ils sont assez 
embarrassés, et pour cause, pour répondre aux reproches que l’Empereur 
adresse à plusieurs reprises à François I“ d’empêcher cette salutaire 
coalition &. Nous ne les voyons jamais justifier cette alliance, insolite 
pour l’époque, d’un roi de France avec une puissance musulmane. 

Bien que Henri II ait, à cet égard, poursuivi la politique de son 
père, Boyvin du Villars, beaucoup plus libre vis-à-vis de l’autorité royale, 
ne dissimulera pas sa réprobation au sujet de cette alliance. Certains 
passages de ses Mémoires pourraient certes nous inciter à le taxer 
d’incohérence, car ils font état de l’appui utilement apporté aux forces 
françaises d’Italie par <c l’armée turquesque >> opérant en Méditerranée. 
Mais le mémorialiste ne fait alors que citer sans commentaire personnel 
des dépêches reçues par Brissac4’. Ne nous étonnons pas non plus de 
trouver sous sa plume une justification toute pragmatique de l’alliance 
turque : 

Quant au Turc, chacun povoit considerer et recognoistre qu’il est 
permis, et selon Dieu et selon les hommes, aux princes injustement assaillis, 
comme estoit Sa Majesté, de s’aider et indifferemment prevaloir, pour la 
tuition et deffence de son estat, de toutes sortes d’armes et de partys, et 
que les maux qui en adviennent devoient estre tousjours attribués et vengés 
sur les agresseurs, tels qu’estoient ceux qui attaquoient injustement Sa 
Majesté, lesquels, sous un simulé zelle de religion et du bien universel de la 
chrestienté, vouloient avoir la clef des champs pour gourmander et mettre 
indifferemment le pied sur la gorge à tout le monde4*. 

En invoquant la nécessité de se défendre par tous les moyens contre 
les injustes agressions de l’Empereur, Boyvin ne fait que résumer les 
instructions données par le Roi à ses ambassadeurs. Mais i l  se défie 
quant à lui de tels alliés: Dragut s’est montré quelque peu déloyal lors 
des opérations de Corse en 155349 et les Gênois ont réussi en 1558 à 

44. Id. ,  t .  I ,  p. 95. 
45. Id. ,  t .  II, p. 370, 378, 380; t. III, p. 19, 240. 

47. Boyvin du Villars, Mémoires, p. 599, où le mémorialiste cite une dépêche du Roi 

48. Id. ,  p. 551. 
49. Id. ,  p. 629. Sur ces opérations de Corse, cf. F. Braudel, La Méditerranée et le 

46. Id. ,  t .  II, p. 40-41, 48-49, 129, 136, 172, 175, 310; t .  IV, p. 40-41. 

i Brissac, en date du 1” juin 1553, et p. 773. 

monde méditerranéen à l’époque de Philippe I I ,  Paris, 1966, t .  I I ,  p. 245-246. 



432 E. VAUCHERET 

corrompre le chef de la flotte turque5”. «Voylà le fiat qu’il y a en la 
patenostre des Infideles », s’écrie-t-il Et la mauvaise foi des Turcs lui 
fournit l’occasion de dévoiler, dans une assez longue digression, le fond 
de sa pensée, sans crainte de blâmer clairement la politique royale. 
L.’alliance turque, qui ne lui paraît pas moralement justifiable de la part 
d’un prince chrétien, a eu pour résultat de regrouper les Allemands 
contre François I“, de coûter fort cher à ce roi, sans autre effet pratique 
que l’attaque de Nice, et surtout: 

que vingt-cinq mil ames chrétiennes furent emmenées esclaves, crians 
vengeance à Dieu contre l’auteur de ces maux... 52. 

A l’époque des guerres civiles, deux des mémorialistes les plus 
représentatifs des partis antagonistes ont sur le problème turc des 
opinions divergentes. Monluc, qui déplore la rivalité de François I“ et de 
Charles Quint, dans la mesure où elle a permis à Soliman d’étendre son 
empire53, et qui regrette vivement de ne pas avoir participé à la bataille 
de Lépante 54, admet cependant la légitimité de l’alliance turque, dès lors 
qiu’il se place, en tant que chef militaire, sur le plan de l’efficacité 
stratégique et ne songe qu’à ce qui peut servir la cause française. D’où la 
fameuse boutade qui ne tient nullement compte de la solidarité des 
nations chrétiennes : 

Quant à moy, si je pouvois appeler tous les esprits des enfers pour 
rompre la teste à mon ennemy qui me veut rompre la mienne, je le ferois 
de bon cœur ; Dieu me le pardoint 55 ! 

Le problème turc revêt une telle importance pour François de La 
Noue qu’il y consacre quant à lui deux importants chapitres des Discours 
politiques ei militaires (XXI-XXII). Pour dénoncer d’abord les c< alliances 
faictes par les princes chrestiens avec les mahumetistes», car elles sont 
contraires en premier lieu à la morale, qui doit être le fondement de 
tolute politique ; elles sont en outre néfastes, comme l’ont montré, depuis 
Guy de Lusignan, tous les accords conclus avec ces ennemis de la foi, 
uniquement soucieux de leurs propres avantages et auxquels Dieu n’a 
permis d’accroître leur puissance, grâce aux << dissensions, meschancetez, 
tr,ahisons, desloyautez, oisivetez, avarices, legeretez et deffiances de tous 
les Estatz de la Chrestienté P que pour servir de fléau divin et cc punir les 
pechez de tous les autres peuples»5h. De telles alliances ne peuvent être 
recherchées par des princes chrétiens que par un condamnable désir de 

50. Boyvin du Villars, Mémoires. p. 819-822. Ce chef était Piali-Pacha. Cf. 

51. Boyvin du Villars, o p .  cit., p. 819. 

53. Monluc, Commentaires, éd. P. Courteault, N.R.F. .  1964, p. 31. 
54. Id., p. 746. 

56. La Noue, Discours politiques et militaires, éd.  F.E. Sutcliffe, Genève, Droz, 1967, 

F. Braudel, op. cit., t .  I I ,  p. 260. 

52. Id., p. 638-639. 

55. Id., p. 81-82. 

p. 417 sqq. 



MÉMORIALISTES DU XVI’ SIÈCLE 433 

vengeance et autant vaudrait aller << dans les bois louer des brigans pour 
tuer dans sa propre maison son parent ou son amy, pour quelque dispute 
survenue», que de recourir à l’aide d’un peuple dont la prise de 
Constantinople a amplement démontré la cruautés7. I1 n’est pas vrai - 
et La Noue, sur ce point, s’oppose directement à Monluc - qu’on ait le 
droit d’user de tous les moyens pour triompher de son adversaire SR ; pas 
vrai non plus que la faiblesse de la France à cette époque lui interdise de 
renoncer à une alliance qui n’a eu pour conséquence que de provoquer 
des maux épouvantables là où les Turcs sont intervenus et de 
déconsidérer le royaume aux yeux de l’étranger”. Au lieu de s’en 
prendre aux << hérétiques D le Pape et les princes chrétiens feraient mieux 
de << fulminer D contre ce peuple impie et d’entreprendre une guerre pour 
réprimer sa tyrannieM’. C’est pourquoi La Noue dresse ensuite un 
véritable plan de campagne, non sans avoir insisté sur le danger que 
court l’occident, en dépit d’un apparent répit, et sur l’impérieuse 
nécessité de mettre fin au plus tôt aux guerres extérieures ou intestines 
- celle des Pays-Bas en particulier - afin de créer les conditions 
requises pour une telle croisade h ’ .  

En ce qui concerne Brantôme, dernier mémorialiste français de ce 
siècle, son admiration pour la valeur militaire ne connaît pas de 
frontières : Dragut, L’Ouchaly et Barberousse prennent place dans son 
panthéon des << grands capitaines >> entre Garcie de Tolède et le marquis 
de Santa Cruz. Mais ce fervent zélateur de la grandeur espagnole 
n’oublie pas de mettre à l’actif des soldats du «tertio» les succès 
remportés sur les Turcs et les Barbaresques (j2. 

I1 semble donc que l’idéal chevaleresque commun aux différents 
pays de l’Europe occidentale ait contribué à développer le sentiment que 
ceux-ci étaient les héritiers d’un même patrimoine moral et culturel, en 
dépit des conflits armés dans lesquels les princes pouvaient entraîner 
leurs peuples. Certes l’unité de la République chrétienne fut, après la 
guerre de Cent ans, particulièrement ébranlée par la rivalité de la France 
et de l’Empire, puis par les luttes intestines qui déchirèrent la France ou 
les Pays-Bas. Mais, d’un autre côté, le péril turc fait sentir à plus d’un 
mémorialiste la nécessité de la ressouder. En revivifiant l’esprit de 
croisade, les succès de l’armée ottomane donnent un regain d’actualité 

57. Id., p. 426. 
58. «Or quand un prince se void pressé de ses ennemis et son païs en necessité, il  

luy semble et à ceux qui le conseillent, que pour le conserver il  doit cercher tous moyens 
qui peuvent servir. Et c’est (peut estre) ce qui en a rendu beaucoup trop libres à bastir des 
alliances avec les barbares. Toutesfois le fruit qu’elles leur ont apporté a esté si petit, que 
peu se sont trouvez qui bien tost ne se soient repentis de leur legeretén (Id. ,  p. 418). 

59. Id., p. 427-430. 
60. Id. ,  p. 431-433 et p. 446-447. 
61. Discours XXII, p. 437 sqq. 
62. Brantôme, Grands Capitaines étrangers, éd. L. Lalanne, Paris, S.H.F.,  1864-1882, 

t .  II ,  p. 48 sqq. Sur l’éloge du Tercio, cf. notamment les Rodomontades espagnoles, éd. 
Lalanne, t .  Vit, p. 9 sqq. 



434 E. VAUCHERET 

aux controverses ouvertes au temps d’Innocent IV et poursuivies à la fin 
(lu Moyen Age par Honoré Bonet et Christine de Pisan sur la légitimité 
(l’une lutte armée contre les Infidèles 63.  

Etienne VAUCHERET 

63. Cf. E. Nys, introduction à l’Arbre des batailles d’Honoré Bonet, Paris, 1883, 
Ft. XXI-XXV. 



LA DIMENSION EUROPÉENNE 
DE LA RÉFORME DES PAYS RHÉNANS 

Si la diffusion des idées de Luther ne s’est pas limitée à 
l’Allemagne, puisque la vague de fond provoquée par ses écrits se fait 
sentir dans une grande partie de l’Europe, toutefois la perspective des 
princes et théologiens lors de l’établissement des Eglises luthériennes 
s’est en fait rétrécie à l’Empire. De manière générale le luthéranisme 
s’est limité à l’espace politique de l’Empire et à la germanité linguistique 
qu’il n’a débordés que vers les pays scandinaves, les communautés 
germanophones de l’Europe orientale et  le comté de Montbéliard. 

Des perspectives plus vastes n’apparaissent que dans la ville de 
Strasbourg, puis dans les villes et territoires réformés du Palatinat à la 
Suisse. 

I. La dimension européenne de Strasbourg 

Celle-ci se limite en fait à deux fortes personnalités, le stettmeister 
Jacques Sturm et le réformateur Bucer et disparaît lors de I’lnterim. 

Jacques Sturm, homme politique formé par l’humanisme, dirige 
durant plus de deux décennies la diplomatie strasbourgeoise I .  Homme de 
grand talent, représentant (< l’alliance intime d’un homme et d’une cité >> *, 
il a vite compris que la situation entièrement nouvelle provoquée par la 
Réforme nécessite une politique qui trouve ses fondements non plus dans 
une alliance d’intérêts économiques et dynastiques, mais dans une 
communauté idéologique. Un des artisans de la Ligue de Smalkalde qui 
réunit dans une alliance militaire les princes et les villes qui ont introduit 
la Réforme, il a beaucoup contribué à l’union entre les villes de 
Haute-Allemagne et les princes et tenté d’y inclure les Suisses réformés. 
I1 a favorisé le renforcement du protestantisme dans l’Empire, où il 
bénéficie d’une considération exceptionnelle de la part de nombreux 
princes et conseillers. 

Sturm a également été soucieux de s’ouvrir vers l’étranger pour 
défendre politiquement la Réforme et accroître son influence, en 
particulier vers la Suisse et la France: l’inclination pour la France est 
une originalité de la politique strasbourgeoise entre 1530 et 1550. 

Strasbourg», in Strasbourg au cœur religieux du X W  siècle, Strasbourg, 1977, p. 207-266. 
1. Sur Jacques Sturm, cf. G. Livet, J. Rott et J.D. Pariset, «J.S., Stettmeister de 

2. G. Livet, art. cit., p. 235. 



436 B.  VOGLER 

De son côté Bucer a fait preuve d’une ouverture sur la majeure 
partie du monde européen3. Avec les cités impériales d’Allemagne du 
!sud il a pratiqué une politique d’échanges de pasteurs, de contacts pour 
assurer l’unité théologique; en fait Bucer a joué un rôle moteur sur le 
plan politique et religieux. En Allemagne rhénane il a participé à la 
ientative d’introduction de la Réforme dans l’électorat de Cologne et 
contribué à mettre sur pied les institutions ecclésiastiques en Hesse. Face 
ii l’espace francophone, Strasbourg est devenu un important refuge pour 
de nombreux réfugiés de Champagne, de Lorraine, de Bourgogne et des 
Pays-Bas. En même temps les presses ont imprimé de nombreux livres 
religieux entre 1525 et 1540, en latin et en français, en vue d’une 
diffusion aux frères dispersés en France, rôle que va assurer Genève 
après 1540. De manière indirecte, par l’intermédiaire de Calvin qui s’est 
inspiré du modèle strasbourgeois pour la liturgie genevoise, il a contribué 
11 modeler la liturgie et la discipline de Genève et des Eglises réformées 
de France, de même que par ses relations anglaises il a exercé une 
influence sur les rédacteurs du Common Prayer Book. En Europe 
centrale il a noué des relations avec les frères de Bohême, dont certains 
ont été marqués par lui. I1 entretint aussi des relations épistolaires avec 
des Hongrois, dont plusieurs, après avoir été ses disciples à Strasbourg, 
joueront un grand rôle 4. 

Mais avec I’lnterim cette solidarité européenne va s’arrêter en 1548. 
La disparition des grandes personnalités va susciter le repli de la ville sur 
elle-même dans un luthéranisme orthodoxe et craintif, situé en plus sur 
une frontière de catholicité. 

Strasbourg s’aligne sur les luthériens, protégés par la paix d’Augs- 
bourg et repliés dans l’espace linguistique germanique et scandinave, 
mise à part une ouverture temporaire sur le slovène et le comté 
francophone de Montbéliard. 

II. La solidarité européenne des réformés 

Le relais de la solidarité est alors pris par les calvinistes en raison 
de leur situation juridique et politique précaire qui explique leur 
conscience plus vive du danger catholique qui leur est commune. Dans 
l‘,espace rhénan ce sont le Palatinat électoral, réformé depuis 1563, et les 
cantons helvétiques de Bâle et de Zurich, auxquels on peut adjoindre 
Genève. 

La dimension européenne est perçue et diffusée en premier lieu par 
les réformateurs eux-mêmes, en particulier Bullinger, Calvin et Théodore 
de Bèze. Tous les trois sont demeurés en contact épistolaire avec leurs 
anciens étudiants, ainsi qu’avec des princes, des hommes d’Etat, des 

3. Cf. les articles de H.  Guggisberg, E. Weyrauch, R. Stupperich et B.  Hall in 

4. J. Bérenger, «Strasbourg et l’affirmation de la Réforme en Hongrie>>, in id., 
Strasbourg.. . 

p. 391-400. 



RÉFORME DES PAYS RHÉNANS 437 

nobles, des diplomates, des juristes et des théologiens. Henri Bullinger 
dirige I’Eglise de Zurich comme successeur de Zwingli avec le titre 
d’antistes de 1531 à 1575. C’est le plus grand épistolier du siècle: 11 700 
lettres sont conservées, contre 7 500 pour Melanchthon, 4 300 pour 
Calvin, 4 O00 pour Luther. II était en correspondance avec plus de 
500 personnes dispersées à travers toute l’Europe, en France, dans 
l’Empire, aux Pays-Bas, en Scandinavie, en Italie, en Espagne, en 
Angleterre, en Ecosse, en Autriche, en Hongrie, en Pologne, etc. Son 
bureau constitue une véritable chancellerie où sont enregistrés tous les 
événements contemporains. Le magistrat de Zurich et les diplomates 
viennent y chercher des informations. Cette correspondance constitue un 
véritable trésor pour l’histoire politique et ecclésiastique, à la fois des 
Cantons helvétiques et de toute l’Europe. 

A côté des lettres, certains livres de Bullinger sont largement 
répandus, en particulier sur le Rhin inférieur, en Westphalie et à Brême. 
Le recueil de sermons Decades a connu deux éditions en français (1559 
et 1570). Le traité d’édification Hausbuch a été édité neuf fois en 
néerlandais entre 1563 et 1622 et trois fois en anglais entre 1577 et 1587. 
En Angleterre, il est un conseiller très écouté à la fois par les évêques 
anglicans et les puritains, au point de jouer un véritable rôle d’oracle. 
L’évêque de Salisbury le considère comme «la seule Lumière de notre 
génération». I1 réussit même à devenir l’ami de Grindal, archevêque de 
Canterbury et donc chef de I’Eglise anglicane. 

Son influence s’étend aussi en Hongrie et en Transylvanie où ses 
œuvres influencent les sermonnaires. D’après le secrétaire hongrois en 
poste à Vienne en 1551, c’est Bullinger qui a le plus contribué à diffuser 
la Réforme en Hongrie par ses écrits. 

Son contemporain Calvin bénéficie d’un réseau étendu de correspon- 
dants, le roi Sigismond II de Pologne, le grand chancelier de Radziwill, 
les rois Gustave Vasa et Eric XIV de Suède, Christian III et Frédéric II 
de Danemark. En Angleterre il correspond avec Edouard VI, la reine 
Elisabeth, le duc de Somerset et Thomas Crammer, archevêque de 
Canterbury, en France avec plusieurs princes de sang et des aristocrates, 
dont Condé et Coligny, en Allemagne, avec des princes, des théologiens 
et des paroisses réformées, soit en fait avec toute l’Europe hormis 
l’Irlande, l’Espagne et le Portugal. 

Le réformateur de Genève a influencé l’histoire européenne de trois 
manières: il contribue à susciter une politique européenne en rendant la 
diplomatie plus dynamique, i l  modifie la vie politique intérieure en 
renforçant selon les cas les pouvoirs intermédiaires ou le pouvoir 
monarchique, enfin il établit des liens entre la politique étatique et une 
politique confessionnelle active 6. 

5 .  Sur Bullinger, cf. A. Bouvier, Henri Bullinger d’après sa correspondance avec les 
réformés et les humanistes de langue française, Zurich-Neuchâtel, 1940 ; Bullinger-Tagung 
1975, éd. par U .  Gaebler et E. Zsindely, Zurich, 1977 (contient dix articles sur divers 
aspects de Bullinger) ; Heinrich Bullinger, Gesammelte Aufsatze zum 400. Todestag, 2 vol., 
Zurich, 1975. 

6. E.W. Zeeden, «Untersuchungen über die Briefe Calvins an Fürsten und 
Obrigkeiten n, in Saeculum, 15, 1964, p. 132-152. 



438 B. VOGLER 

Allemands Etrangers Français Hollandais 

1570-1575 426 210 92 39 
1585-1590 58 1 338 107 80 
1610- 16 15 673 264 37 53 

Enfin Théodore de Bèze, un remarquable diplomate, est également 
en relation avec presque toute l’Europe comme l’atteste sa correspondan- 
ce, publiée actuellement jusqu’en 1569 ’. Pendant près d’un demi-siècle il 
envoie des lettres, des théologiens, des livres et des conseils dans toute 
l’Europe et intervient comme chef spirituel dans les affaires ecclésiasti- 
ques. I1 devint l’âme des relations entre Genève et les Pays-Bas, 
l’Angleterre, la Hongrie et la Transylvanie. En Hongrie il entretenait des 
relations étroites avec Menius à Debrecen, dont le successeur Hellopoeus 
a été étudiant à Genève jusqu’en 1567. La Confession de Bèze est 
reconnue comme confession de foi officielle aux synodes de Tarcal en 
Hongrie en 1562 et de Torda en Transylvanie en 1563. A sa demande, le 
synode de Debrecen adopte à l’unanimité en 1567 la Confessio Helvetica 
posterior, reconnue en 1566 par toutes les Eglises protestantes suisses. 
Des étudiants hongrois se font régulièrement immatriculer à Genève et 
I3èze est en correspondance avec plusieurs pasteurs de Transylvanie. 

Par contre il a moins de chance en Angleterre. Malgré sa dédicace à 
la reine Elisabeth de sa traduction du Nouveau Testament, Bèze est 
détesté par elle. I1 est vrai qu’il a toléré l’impression à Genève d’un 
pamphlet Sur l’horrible gouvernement des femmes. 

L’attitude ouverte des réformateurs a permis l’apparition d’une 
communauté spirituelle et théologique à travers toute l’Europe, sensible 
em particulier dans la mobilité estudiantine. 

A Genève, d’après le Livre du Recteur*, les Français prédominent, 
rnais on trouve aussi bien des Néerlandais, des Allemands, des Ecossais, 
des Anglais et des Hongrois. A Bâle on dénombre pour la période 
1550-1620 500 Français, 250 Néerlandais, 150 Polonais, 100 Anglais, 
70 Italiens et 70 Danois. A Heidelberg, les étrangers représentent un 
tiers entre 1560 et 1620. 

Suisses Européens 
de l’Est 

30 31 
56 67 
54 93 

Nombre d’étudiants à Heidelberg 

Dans le corm Drofessoral. les autochtones ne sont Das 

Venus des 

Danois 

24 

toujours 
exclusifs. A Heidélbérg, la plupart des professeurs avant 1kOO sont des 
étrangers parfois illustres. On relève par exemple à la faculté de droit les 
noms de Baudouin, Doneau et Godefroy et à celle de théologie ceux de 
Eloquin et de Toussaint. 

7. La correspondance de Théodore de Bèze est en cours de parution sous la 
direction d’A. Dufour et t H. Meylan, 10 volumes parus, Genève, depuis 1960. 

8. Sur les étudiants à Genève, v. S. Stelling-Michaud, Le Livre du recteur de 
l‘Académie de Genève (1559-1879), Genève, 1959: t. II à VI, Notices biographiques des 
érudiants A-S, Genève, 1966-1980. 



RÉFORME DES PAYS RHÉNANS 439 

Les trois villes universitaires de Genève 9, Bâle et Heidelberg 
bénéficient également d’imprimeries actives qui éditent les œuvres de 
nombreux auteurs étrangers en latin ou en traduction allemande : ainsi, à 
Heidelberg, on a recensé six éditions de Bullinger, neuf de Bèze, et seize 
traductions d’ouvrages publiés en français. 

Jusqu’à l’apparition de l’arminianisme existe un consensus théologi- 
que profond dans tout l’espace réformé européen, attesté en particulier 
par la présence de pasteurs étrangers dans plusieurs Eglises réformées : 
au Palatinat, il s’agit surtout d’anciens étudiants de Heidelberg, dont 
douze Suisses et quinze Néerlandais. Certains étudiants du Palatinat et 
du duché de Deux-Ponts ont complété leur formation théologique 
ailleurs: 38 à Herborn (Nassau), 19 à Bâle, 11 à Genève, 5 à Brême, 4 
à Leyde et 3 à Sedan. Globalement on recense parmi les 978 pasteurs 
connus du Palatinat entre 1560 et 1620, 70 originaires de la Rhénanie 
inférieure, 48 de Nassau, 23 Suisses, 19 Néerlandais et 4 Hongrois. 

Certains traités théologiques bénéficient d’une diffusion européenne. 
L’institution chrétienne de Calvin, qui a connu trois éditions à Heidel- 
berg, est présente chez les deux tiers des pasteurs bipontins de 1609. La 
Summa de Bullinger a été acquise par 20% du clergé. L’Enchiridion (un 
ouvrage de référence) du Hongrois Fegverncki a connu plusieurs éditions 
à Bâle et à Genève et les Loci de son compatriote Szegedin au moins six 
éditions en Suisse. La Confession de Bèze a connu trente éditions en 
trente-cinq ans, en latin, français, italien, néerlandais et anglais. 

Dans les bibliothèque: de 54 pasteurs bipontins réformés en 1609, 
les auteurs étrangers à l’Allemagne tiennent une place non négligeable : 
Bullinger vient au deuxième rang par le nombre de livres présents avec 
160 titres, suivi d’Erasme avec 156. Calvin apparaît avec 129 titres, le 
successeur de Bullinger à Zurich, Gwalter, avec 90, Bèze avec 82, 
Oecolampade, le réformateur de Bâle, avec 30, Pierre Vermigli avec 27 
et Zwingli avec 26’O. 

Rappelons également que le synode de Dordrecht (1618) rassemble 
des réformés de toute l’Europe et manifeste pleinement la solidarité au 
niveau continental. 

Celle-ci se traduit également sur le plan humain et financier. De 
nombreuses villes réformées ont accueilli des colonies de coreligionnaires 
en fuite, favorisant par là un véritable brassage. Le rôle d’accueil de 
Genève et de Bâle est largement connu. Au Palatinat électoral quatre 
colonies avec de larges privilèges sont installées à Schonau, Otterberg, 
Frankenthal et Saint-Lambert pour les huguenots et les réfugiés des 
Pays-Bas. Elles sont à l’origine d’une industrialisation de la région et leur 
activité en fait de véritables ruches, à l’image de celles de la Flandre. 

La solidarité financière est une réalité vécue. En décembre 1577, le 
consistoire de Neustadt au Palatinat remercie celui de Genève pour sa 

9. Sur l’imprimerie à Genève, cf. Paul Chaix, Alain Dufour et Gustave Moeckli, 
Les livres imprimés à Genève de 1550 à 1600, Genève, 1966; H.J. Bremme, Buchdrucker 
und Buchhandler zur Zeit der Glaubenskampfe. Studien zur Genfer Druckgeschichte 
1565-1580, Genève, 1969. 

10. B. Vogler, Le clergé protestant rhénan au siècle de la Réforme, Paris, 1976, 
p. 248-250. 



440 B. VOGLER 

générosité << que les particuliers de vostre église ont si libéralement 
contribué H et qui apporte << un merveilleux soulagement à nos frères ». 
La collecte pour les réfugiés palatins chassés par la restauration 
luthérienne a rapporté en 1577 800 florins à Zurich, 400 à Schaffhouse et 
Ei Genève I l .  

Lors de la menace en 1589 du duc de Savoie contre Genève, celle-ci 
bénéficie d’avances des marchands de Francfort et de Nuremberg, du 
comte palatin Jean-Casimir, des Etats de Hollande et de Frise. De 1536 
ài 1593, Genève a reçu par voie d’emprunt environ 21 100 écus d’or de 
ses coreligionnaires. Elle a bénéficié en 1590 et en 1603 de collectes 
organisées dans tout l’espace réformé européen, soit l’Angleterre, la 
France, les Provinces Unies, certains territoires allemands, la Bohême, la 
Moravie, la Hongrie, la Transylvanie et la Pologne **. 

A la fin du siècle, les Hongrois organisent une quête pour 
1“académie de Genève. Les comptes d’aumône de Meisenheim, dans le 
duché de Deux-Ponts, ont dépensé huit florins en 1604 en signe de 
solidarité avec Genève après la menace de l’Escalade. 

Enfin, sur le plan politique, Genève, Zurich et le Palatinat ont 
accordé leur soutien aux huguenots par des ambassades et des médiations 
à la Cour de France, des négociations avec l’Angleterre, des dons et une 
aide militaire, concrétisée par cinq expéditions palatines. S’y ajoute aussi 
une aide sous des formes diverses aux coreligionnaires des Pays-Bas dans 
leur lutte contre l’Espagne. 

Ainsi une partie des protestants a pris conscience de la solidarité qui 
les unit à l’ensemble de leurs frères dans la foi sur le plan européen. Ce 
fut d’abord le cas à Strasbourg grâce à Jacques Sturm et Bucer, soit un 
rôle précurseur qui annonce la fonction de la métropole rhénane aux 
X W I e  et XX‘ siècles. Puis le relais est pris par le monde réformé, à la 
fois par nécessité (sentiment d’insécurité, peur des catholiques) et par 
volonté missionnaire, qualifiée de spiritus seditiosus par les adversaires 
catholiques et luthériens. Les réformés ont eu la capacité de proposer un 
idéal à la jeunesse de l’époque, de sorte que leurs universités et 
académies, disposant de maîtres de valeur, ont su attirer et former des 
milliers d’étudiants, originaires de toute l’Europe, dépassant ainsi les 
frontières nationales. En fait ils ont su édifier une nouvelle Europe, 
distincte de l’Europe catholique et latine qui est alors également en 
formation. Cette attitude confirme qu’une idéologie religieuse est capable 
de dépasser les frontières nationales. 

Bernard VOGLER 

11. F. von Bezold, Briefe des Pfalzgrafen Johann Casimir, Munich, 1882, t .  I ,  p. 289. 
12. M. Koerner, Solidarités financières suisses au seizième siècle, Lausanne, 1980, 

p. 393-398; B. Vogler, Le monde germanique et helvétique à l’époque des Réformes 
15.17-1618, Paris, 1981, p. 442-444 et 478-481. 



QUELQUES MOTS DE CONCLUSION 

Je ressens profondément que je suis un des moins qualifiés pour 
conclure ce colloque, puisque je ne suis nullement un véritable 
spécialiste. Mais, en tant que latiniste, je parle ici la langue de tous et 
cela m’autorise peut-être à exprimer les sentiments de tous. 

D’abord, un sentiment de tristesse. C’est Verdun-Louis Saulnier qui 
aurait dû parler ici. Tout ce colloque s’est fait dans son souvenir, dans 
notre fidélité. 

Ensuite, un sentiment de grande reconnaissance envers toutes celles 
qui nous ont accueillis, qui ont organisé notre rencontre, qui l’ont 
animée de leur grâce aimable et  toujours souriante. Au fur et  à mesure 
que passaient ces journées, que le soleil baignait ces pelouses où 
beaucoup d’entre nous ont de si-bons souvenirs, il semblait qu’il n’y a 
rien de plus facile que d’organiser un Congrès et que celui-ci se 
présentait en somme comme un charmant prolongement des garden- 
parties d’antan. Mais nous savons tout ce qu’il a fallu de travail, de 
générosité, de dévouement à Madame Cazauran, à Madame Autrand et 
à leurs collaboratrices pour arriver à une réussite si élégante: nous leur 
disons toute notre gratitude, ainsi qu’à Mademoiselle Follet, qui nous a 
accueillis. 

Certes, je ne veux pas insinuer que nous soyons ici,en un lieu de 
frivolité. On y travaille, et sérieusement! C’est une Ecole Normale 
Supérieure qui a fourni son cadre à nos recherches. Le programme des 
études y implique à la fois le latin, le grec, le français, les langues 
modernes, la philosophie, l’histoire. Une telle répartition, une telle 
rencontre aussi, coïncide parfaitement avec l’objet de notre colloque et 
avec le type de culture qu’il a mis en lumière. 

J’ajoute qu’en tant que Français, que Parisien, je dois exprimer 
notre reconnaissance à nos collègues étrangers, qui sont présents parmi 
nous. Grâce à eux, c’est l’Europe qui parle ici de l’Europe, en un 
dialogue. 

I1 n’est pas possible de résumer en quelques mots les enseignements 
de notre colloque. Je dirai pourtant que j’ai été frappé par l’extrême 
convergence des résultats et  des méthodes. 

Quant aux méthodes, j’ai noté la place qu’y tenaient les textes et les 
langages. Je pense à nos remarques sur le latin (langue de culture qui 
doit son succès à la fois à son universalisme, à sa permanence, mais aussi 
à la richesse de ses moyens créateurs, issus à la fois de la rhétorique et 
des eleguntiue traditionnelles). Je pense aussi aux observations d’ordre 



442 A. MICHEL 

esthétique qui viennent d’être présentées sur le baroque, véritable 
expression stylistique de l’Europe. Surtout, nous avons constaté que les 
méthodes de l’histoire, les enquêtes statistiques sur les manifestations des 
mentalités, ne nous sont pas étrangères. Mais, dans leur analyse, nous 
faisons la part grande au conscient. Je lisais, dans la brochure qui nous a 
cité remise au début du Congrès, l’interview si «européenne» de Fernand 
13raudel. Notre Colloque, appuyé sur les textes, leurs figures, leur 
rhétorique, leur terminologie, n’a cessé de montrer en quel langage se 
traduisaient (ou ne se traduisaient pas) pour les contemporains les 
profondes réalités sociales, économiques, psychologiques. 

Et finalement, avons-nous répondu à la question? Nous nous 
demandions s’il existe, au temps de la Renaissance, une apparition ou 
une évolution originale de la conscience européenne. Peut-elle servir de 
source ou de modèle à notre temps? 

Nous avons reconnu à l’idée d’Europe une présence géographique et 
noté qu’elle vient à la fois de Strabon et  de Ptolémée. Mais déjà nous 
pressentions que la notion manquait parfois de consistance : l’Europe de 
Strabon, avec tous ses caps, ressemble quelque peu à la Grèce. Chacun a 
1”Europe qu’il veut ou qu’il mérite, celtique ou romaine, espagnole ou 
germanique. Attention aux alibis ! 

Serions-nous pessimistes ? Nous avons assisté à des drames histori- 
qlues: la conquête turque, la conquête américaine, qui a d’autres 
inconvénients, les guerres de religion, qui, assurément, contribuent à 
établir un clivage entre le nord et le sud: il n’existait pas après 
Charlemagne. Nous avons compris par quelle nécessité profonde se sont 
instituées les nations modernes, dont chacune construit son Etat sur un 
type universel et cherche à combiner son individualité avec sa domina- 
tion. 

Europe machiavélienne, où la force individuelle cherche à s’accorder 
avec la connaissance humaniste de l’universel. Mais, en face d’elle, 
s’affirmait, dès le temps de Pie II, la réflexion fondamentale qui peut 
encore valoir pour notre temps, et que nous avons mission, en tant que 
savants, de présenter aujourd’hui à nos contemporains : l’Europe est 
avant tout constituée par un lien de culture, lien intellectuel qu’incarnent 
les bonnes lettres - grecques et  latines -, lien spirituel, que manifeste 
la. chrétienté. Or,  il faut défendre ensemble la chair, l’intelligence, 
l’esprit. Telle est la vocation même de l’humanisme. L’idée d’Europe 
naît dans toute sa force au moment où s’affirme, dans le danger, une 
telle unité. 

Avec Aeneas Sylvius Piccolomini, Mathias Corvin, Érasme ou Valla, 
nous proposons à l’Europe un modèle qui ne peut être (Nicolas de Cues 
011 Juste Lipse l’ont compris) que celui du dialogue appuyé sur la liberté 
spirituelle. Je ne sais si ce modèle a jamais trouvé son application. Mais 
on priait beaucoup saint Platon à la Renaissance. Peut-être en avons- 
nous fait autant. Nous savons aujourd’hui, avec Léopold Sédar Senghor, 
que I’Euro-culture doit être culture mondiale ou ne pas être. I1 lui faut 
renoncer aux vieux démons de la domination ou du repliement, les 
remplacer par une générosité plus conforme à son idéal et qui s’adresse à 
tous les peuples, notamment aux sous-développés. Lorsque la jeune 



QUELQUES MOTS DE CONCLUSION 443 

Europe, jadis, fut enlevée par Zeus, elle appartenait à une famille de 
Phénicie! Elle trouvait son origine en ce point où l’Asie et l’Afrique se 
rencontrent. Dès le début, l’Europe s’est sentie vouée à réunir la terre, à 
rassembler les continents. Ce n’est point seulement dans la guerre 
(conquête, défense, exil) que se forge l’unité des peuples. C’est 
quelquefois aussi dans le voyage ou dans le mariage: Europe connut les 
deux expériences. C’est encore dans la recherche et la communication 
des idées. C’est, à la croisée des chemins, dans les villes chères entre 
toutes à notre cœur : Buda, Cracovie, Prague ... La culture européenne a 
essayé - tel fut son apport original - de penser la fraternité humaine. 
Notre tâche était de le rappeler. 

Alain MICHEL 



TABLE DES MATIÈRES 

Dédicace ......................................................................................... 

Programme du colloque ....................................................................... 
BEAUNE Colette, La notion d’Europe dans les livres d’astrologie du X V  

siècle ........................................................................................ 
HERENGER Jean, Conscience européenne et mauvaise conscience à la cour 

BLUM Claude, Des «Essais» au «Journal de Voyage»: espace humain et 

HRAUNSTEIN Philippe, Confins italiens de l‘Empire : nations, fron 

CEARD Jean, L’image de l’Europe dans la littérature cosmographique de la 
Renaissance ................................................................................. 

CHOMARAT Jacques, Aspects de la conscience européenne chez Valla et 
Erasme . . .............. 

CONTAMINE Philippe, L’hospitalité dans l‘Europe du milieu du XV 
et sociaux, d’après quelques récits de 

des gens moderne et la conscience 
européenne: Francisco de Vitoria et Jean Bodin. ............................... 

CZARTORYSKI Pawel, La conscience européenne en Europe centrale aux 

de Mathias Corvin : la naissance du mythe de Dracula (1462-1465) ....... 

conscience européenne à la Jin du XVP siècle ......................... 

sensibilité européenne dans la seconde moitié du Xve siècle ................. 

.................................................. 

CROUZET Denis, Sur le concept de barbarie au XVP siècle .................... 

XVP et XVII‘ siècles. Histoire, droit, science et religion ..................... 
DEMERSON Geneviève, François Baudouin et l’idée d’Europe ................ 
GIENET Jean-Philippe, L’Angleterre et la découverte de l‘Europe (1300- 

1600) .......................................................................................... 
JEHASSE Jean, Juste Lipse et l’idée d’Europe. .............................. 
JONES-DAVIES Marie-Thérèse, L’Europe PO Anglais de la Renais- 

sance .. figure du discours ou réalité ?. ............................................... 
JOUANNA Arlette, Images de l’Europe chez les historiens et les théoriciens 

de la société en France au XVP siècle ....................... 
LESTRINGANT Franck, Europe et théorie des climats 

moitié du XVP siècle .......................... 
LONGEON Claude, << L’Oratio de Pace et Concordia >) de Louis Le Roy 

(1559). ................................................................. 

...................................... 

Pages 

MARGOLIN Jean-Claude, L’Europe dans le miroir du Nouveau Monde .... 235 

V 

VI1 

1 

8 

23 

34 

49 

64 

75 

88 
103 

127 
132 

144 
170 

176 

189 

206 

227 



TABLE DES MATIÈRES 

Pages 
MICHEL Alain, L'idée de Rome et l'idée d'Europe au X V  et au XVP 

siècle ........................................................................................ 265 
OUY Gilbert, Les premiers humanistes français et l'Europe ...................... 280 
PAYEN de LA GARANDERIE Marie-Madeleine, Erasme : quelle 

conscience européenne ? ............................................................... 296 
PELUS Marie-Louise, Un des aspects de la naissance dune conscience 

européenne: la Russie vue d'Europe occidentale au XVP siècle ............ 309 
QUILLET Jeannine, L'Europe «trois fois cornue», de Dante à Nicolas de 

Cues ........................................................................................... 329 
RAPP Francis, La prise de conscience d'un christianisme allemand: vers 

REDONDO Augustin, Les Espagnols et la conscience européenne à 
une % ecclesia germanica N ?. ............... 

l'époque de Charles-Quint ............................................................ 
REULOS Michel, Les Réformés et la conscience européenne.. . 

ouvrages polyglottes (XVF siècle - début XVIP siècle) ....................... 
STEGMANN André, L'Europe intellectuelle de J.A. de Thou ................... 

SIMONIN Michel, Des livres pour l'Europe ? Réfiexions sur quelques 

VAUCHERET Etienne, lique chrétienne cher les 
mémorialistes du XVI" siècle .......... 

VOGLER Bernard, La de la réforme des pays 
rhénans. ...................... ................................................ 

...................................... 

MICHEL Alain, Quelques mots de conclusion.. ............ 

344 

366 
378 

384 
395 

423 

435 
441 



TABLE DES PLANCHES 

Fig. 1. Frontispice du Theatrum Orbis Terrarum d’Abraham Ortelius (Anvers, 
1572). 

Fig. 2. Détail du frontispice du Theatrum Orbis Terrarum : l’Amérique. 

Fig. 3. Gravure de Stradan : Vespucci découvrant l’Amérique (1589). New York, 

Fig. 4. Gravure de Philippe Galle: America (Ca. 1579-1600), New York, The 

Fig. 5. Gravure de Cornelis Vischer:  America (vers 1650-1660). New York, The 

Fig. 6. Gravure de Marcus Gheeraerts: America (vers 1590-1600). New York, 

The Metropolitan Museum of Art. 

New York Historical Society (N” 43 de la série Prosopogruphza). 

New York Historical Society. 

The Metropolitan Museum of Art. 

Fig. 7. Theatrum Orbis Terrarum d’ortelius : l’Europe 

Fïg. 8. Eurupa, d’après la Prusupugraphia de Philippe Galle (Ca.  1579-1600). 

F’ig. 9. La «reine Europe», d’après l’édition de 1588 de la Cosmographia de 

Fïg. 10. Paolo Farinati: Allégorie de l’Amérique. Dessin à la plume de 1595. 

F’ig. 11. Deux scènes du bal de la Douairière de Billebahaut: entrée du Roi 

Sébastien Münster (éd. de Bâle). 

Atabalipa ; musique de l’Amérique. 



Fig. 1. Frontispice du Theufrunz Orhis Terrurum d'Abraham Ortelius (Anvers, 1572) 







Fig. 4 Gravure de Philippe Galle: America (Ca. 157Y-l600), New York. The New 
York Historical Society (N') 43 de la série Prosopogruphiu). 





Fig. 6. Gravure de Marcus Gheeraerts : America (vers 1590-1600). New York, 
The Metropolitan Museum of Art. 



Fig. 7
. Theatrum

 O
rbis Terrarum

 d'ortelius : l'E
urope. 



Fig. 8. Europa, d'après la Prosopographia de Philippe Galle (ca. 157Y-1600) 



Fig. 9. La «reine Europe., d'après l'édition de 1588 de la Cosmogruphiu de 
Sébastien Münster (éd. de Bâle). 





$!% - 
Fig. I l .  Deux scènes du bal de la Douairière de Billebahaut: entrée du Roi 
Atabalipa ; musique de l’Amérique. 





Prix: 240 F H.T. ISBN 2-85929-015-X 


	L'idée de Rome et l'idée d'Europe au XV et au XVI siècle
	Les premiers humanistes français et l'Europe
	Erasme : quelle conscience européenne ?
	Un des aspects de la naissance dune conscience européenne: la Russie vue d'Europe occidentale au XVI siècle
	L'Europe «trois fois cornue», de Dante à Nicolas deCues
	La prise de conscience d'un christianisme allemand: vers une " ecclesia germanica " ?
	Les Espagnols et la conscience européenne à l'époque de Charles-Quint 
	Les Réformés et la conscience européenne
	Des livres pour l'Europe ? Réflexions sur quelques ouvrages polyglottes (XVI siècle - début XVII siècle)
	L'Europe intellectuelle de J.A. de Thou



