L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 257

premiere série de volumes, cette derniére édition étant ornée d’une fort
curieuse carte géographique des religions du monde ', dressée par
Mercator et Hondius; 1625 pour la seconde), je constate que ces trésors
d’érudition et ces immenses efforts de compilation sont mis au service de
la foi triomphante. L’érudit, réveur et théologien que fut Purchas voit
dans le voyage sur mer et sur terre une aventure plus intérieure
qu’extérieure ; ce qui ne I'empéche pas de décrire avec un maximum de
détails empruntés aux récits modernes, au trésor de la sagesse antique et
surtout a la Bible, les itinéraires de ses voyageurs-pelerins. Conscience
européenne baroque? En quoi? Malgré quelques références classiques,
Purchas s’est détaché totalement de I'image classique de l'univers; ses
axes intellectuels ne sont plus Strabon et Ptolémée, mais 1’Ancien et le
Nouveau Testament. Dans la carte qui illustre I’édition de 1626 du
Pilgrimage, les signes par lesquels sont indiquées sur les pays et les

continents du monde les diverses confessions — par mesure de
simplification, la religion chrétienne, la religion turque ou musulmane, le
paganisme — remplacent la stratification des zones climatiques!’. Le

globe de l'univers, c’est & la fois le globe que tient dans sa main le
Christ-Dieu de l'iconographie médiévale et post-médiévale, et 'expres-
sion d’une réalité socio-religieuse indéniable: sa division entre une
Europe identifiée pratiquement a la chrétienté et le reste du monde qui
ignore la vraie foi, ou qui commence a peine (comme en Amérique) a y
étre initié. Vision baroque d’une Eglise triomphante et conquérante, mais
qui, fidéle a la politique religieuse des Jésuites, doit faire preuve
d’intelligence et de doigté dans ses entreprises. Avec quelle ironie
Purchas ne rejette-t-il pas la légende répandue par des esprits religieux
trop z€élés qui, ne pouvant admettre I'existence d’une partie de l'univers
sur laquelle la foi chrétienne n’aurait pas été répandue depuis la
naissance du christianisme ou du moins des I'époque des premiers
missionnaires, avaient imaginé de la part des peuples d’Amérique de
grands péchés commis a la face de Dieu, lequel, pour les punir, les avait
laissés végéter dans leur nouvel état!'®. C’était donc, selon ces mémes
esprits, une grave faute que de vouloir convertir au christianisme ces
Indiens que Dieu avait décidé d’abandonner au paganisme le plus
sauvage. C’est avec le méme esprit critique et la méme ironie (qui nous
fait songer parfois a celle du P. Mersenne ou a celle de Descartes) qu’il
se moque de ceux qui, incapables de se détacher d’une conception
simpliste d’aprés laquelle tous les continents, y compris I’Amérique,
avaient été peuplés deés lorigine des especes, des mémes animaux,
prétendent qu’il y a eu autrefois des éléphants dans le Nouveau Monde,

Andrew A. Tadie, «Hakluyt's and Purchas’s use of the Latin version of Mandeville’s
Travels», Acta Conventus Neo-Latini Turonensis, Paris, Vrin, t. I, p. 537-545.

116. Elle est reproduite par D. Hay, op. cit., pl. IV (Map of World religions by
J. Hondius). Voir aussi, dans ce livre, p. 115, et n. 6.

117. Celles que I'on voit par exemple dans les cartes reproduites par Bertius, dans sa
Géographie raccourcie, p. 828, «Descriptio Orbis Ptolemaica» et p. 829, «Typus orbis
terrarum », Voir la communication de F. Lestringant.

118. Livre I, chap. Il, § 7: « America, wheter it were peopled ». Voir aussi chap. I,
§ 8, «that the remote parts were lately inhabited, the New World but newly». Purchas
multiplie les citations bibliques, renvoie souvent au Thesaurus geographicus d’Ortelius.



258 J.-C. MARGOLIN

mais qu’ils ont été détruits par la chasse ou par quelque autre cause '*®
«As for such (Asse for such, I might have said) — faisant, comme on le
voit, un jeu de mots plein de sel — which thinke so huge and vast a
track of land as that New World, might bee now emptie of Elephants
which then it had (for it is confessed by all classike Authors that
America never saw Elephants) as England is riddle of wolves, wherewith
it hath sometimes abounded, why .not other kinds of creatures bee
utterly destroyed as well in these, being more hurtfull to the inhabi-
tants?... What piece of ivoire was ever found in Peru or all America,
before our men came there...». On aura noté I'expression «our men»,
qui désigne soit les Européens, soit telle catégorie de pelerins chrétiens
(ce qui revient au méme). Quand telle espéce animale a disparu, comme
les loups d’Angleterre, il subsiste des chroniques. Alors doit-on faire
intervenir le miracle pour expliquer la présence et la disparition de telle
espéce animale en Amérique qui n’aurait pas laissé la moindre trace?

Ce mélange de foi et d'esprit critique est bien en accord avec
Iesprit du temps. Mais en méme temps la vision du «sauvage» va se
transformer. Au contact avec la civilisation européenne et chrétienne, il
va se métamorphoser, tout en conservant de son antique ou primitive
nature les éléments qui sauvegarderont son identité. Cela va encore tout
a fait dans le sens de I'Eglise missionnaire. Une gravure, légérement
antérieure, et due a I'ltalien Paolo Farinati'®, représente une allégorie
de ’Amérique qui pourrait illustrer le Pilgrimage ou les Pilgrims de
Purchas: ce dessin a la plume ne représente plus ici une femme sauvage
qui transporte la téte d’une de ses victimes ou qui est étendue, faisant la
sieste aprés un festin anthropophagique. Tandis que sur la droite un
torse humain grille sur une broche — c’est le «vieil homme » qui a laissé
ses traces —, un Indien tient un crucifix qu’il appuie sur la carapace
d’une tortue géante, & cOté de ses armes, déposées a ses pieds. Image
extraordinaire, qui n’a pas de précédent, et qui fait partie d’un projet
pour 'une des quatre fresques représentant les continents que Farinati
peignit dans les lunettes de la Villa della Torre (aujourd’hui Stegagno) a
Mezzane, pres de Vérone. Cette image baroque dans ses contrastes et
ses métamorphoses qui donnent & voir et a penser pourrait illustrer plus
d’une page des énormes volumes de Purchas.

Le second exemple qui fait intervenir I'Indien d’Amérique, désor-
mais habillé et méme surchargé d’ornements vestimentaires de toutes
sortes, et qui le fait intervenir de la maniére la plus spectaculaire, la plus
bouffonne, la plus «exotique », mais en méme temps la plus policée et la

119. Edition originale, p. 27. La naiveté ou l'extravagance de certaines explications
qui se veulent rationnelles n’est pas seulement le fait d’esprits «simples». A preuve,
'explication que donnait Francis Bacon du port de plumes sur la téte des Indiens: lors du
déluge, leurs ancétres allerent se réfugier dans les montagnes ou «ils avaient été guidés par
des nuées d’oiseaux, qui s'éleverent sur les terres hautes tandis que les eaux se répandaient
en bas». Cité par A. Gerbi, La Disputa del Nuovo Mondo, Milan-Naples, 1955, p. 70.

120. Allégorie de I’Amérique (in Catalogue d’Exposition, n® 90). Cette gravure, qui
date de 1595, est faite a la plume, encre brune et lavis, avec rehauts de blanc.
26,8 x 428 cm. Cf. Lionello Puppi, Paolo Farinati: Giornale 1573-1606, Florence, 1968,
p. 134.



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 259

plus asservie, nous introduit dans la France de Louis XIII et de
Richelieu et dans cet univers a la fois extravagant et parfaitement réglé
qu'est celui du ballet de cour. Les travaux de Marie-Francoise
Christout ! et de Margaret MacGowan '”? notamment nous ont rendu
trés présents — par les livrets, souvent la musique, la mise en scene, les
costumes et cent autres indications socio-culturelles ou économiques —
ces spectacles si singuliers dont la portée politique nous parait aujour-
d’hui — comme elle devait I'apparaitre d’ailleurs a leurs témoins — si
évidente, sous les travestissements grotesques des personnages, la
minceur de l'intrigue ou le caractére superficiel des dialogues. Parmi ces
ballets de cour a la frangaise, trés souvent dansés par le roi en personne
et toujours favorisés par le Cardinal de Richelieu, je retiendrai ceux qui
font intervenir allégoriquement les diverses nations et plus particuliere-
ment les quatre parties du monde. Je voudrais m’arréter un moment sur
un ballet, dont le succes fut considérable et persistant, et sur lequel nous
disposons d’une riche documentation: le ballet, ou plutdt le Grand Bal
de la Douairiére de Billebahaut de 1626, auquel j’avais fait déja une
bréve allusion ). En présentant sous un jour grotesque et bouffon (par
leurs noms, leurs costumes, leurs danses) les représentants de nations
que la France, dans son réve impérial, justifié par les droits de
Charlemagne, compte asservir ou dont elle s’estime la tutrice légitime,
les auteurs du ballet, serviteurs du régime, élaborent dans un spectacle
comique les éléments d’une conscience européenne triomphante aux
couleurs de la France. On notera en particulier I’entrée de la musique
d’Amérique '# dont D'étrangeté et la nouveauté devaient faire, toutes
proportions gardées, un effet analogue a celui que fit, aux alentours de
1925, la musique negre a Paris.

Le masque énorme du roi Altabalipa'?*, accompagné de musiciens,
preneurs de perroquets, les plumes qu’il a sur la téte, sont comme autant
de «signes» ou de «mots de passe » indiquant aux spectateurs que I'on a
affaire 4 des Américains. Que dire des danses et des postures de ces
personnages 7 Ajoutons, pour notre gouverne, que par contraste avec
cette cacophonie bariolée, et afin de témoigner de la supériorité de
I’Europe, mére des lettres et des arts, on s’assure, pour la derniére
entrée du ballet, le concours de «joueurs de guiterres si merveilleux en
leur art, que I'assemblée les admire », de «danseurs de sarabandes, dont
la souplesse du corps et la vitesse des pieds estonne les regardans», ou

121. Le Ballet de cour de Louis X1V, Paris, Picard, 1967. Cet ouvrage prend en
quelque sorte la suite de celui de M.M. McGowan (op. cit.).

122. L’Art du ballet de cour en France (1581-1643), Paris, Ed. du C.N.R.S., 1963.

123. Voir p. 246 et n. 67.

124. Nous en reproduisons I'image d’aprés la gravure conservée au Cabinet des
Estampes de la Bibliothéque nationale (Est. Qb 1629). A propos de la musique, cf.
A. Verchaly, «Les Ballets de cour d’apres les recueils de musique vocale (1606-1643)», 9°
Cahier de I'Association internationale des études francaises, Paris, 1957.

125. Voir, dans la série des dessins de Daniel Rabel qui a été conservée (Cabinet des
Dessins, 32605-7, 32614-23, 32625-9, 32631-6, 32638-9, 32641-5, 32647-8, 32692), celui qui
représente le roi d’Amérique (McGowan, pl. XVII).



260 J.-C. MARGOLIN

«de bons chanteurs qui enchantent les oreilles des assistants par la
douceur des accens de leurs voix » 1%,

Certes, toutes les nations ont d’étranges figures, et le Grand Turc,
symbolisant I’Asie, et suivi des porteurs de I’Alcoran, est bouffonnement
paré lui aussi, ce qui ne I'empéche pas de chanter:

C’est toi, seul Grand Louis dont les armes un jour
Abattront mon croissant, ayant fait ma conquéte.

De méme les Espagnoles qui accompagnent la douairicre de
Billebahaut et qui portent d’énormes lunettes, «non pas par besoin mais
sculement pour s’attirer le respect»'?”, lunettes dont la grandeur est
proportionnelle a leur rang hiérarchique, sont traitées en fonction de la
conjoncture politique du temps. Néanmoins, la tradition des ballets qui
font intervenir les différents peuples et leurs représentants veut que les
Américains, désormais policés au contact et par la volonté de puissance
des Européens, conservent de leur jeunesse et de leur primitive nature
des traits spécialement étranges, discordants, bouffons, soit dans leurs
costumes bariolés, soit dans leurs pas de danse, soit dans leurs paroles
ou leurs chansons. Ici encore, ces demi-civilisés permettent de mettre en
valeur une Europe de la culture (souvent représentée par Minerve) et de
la politique, et dans cette Europe, qui triomphe tout naturellement des
Singes, des Pigmées, des Turcs, des Juifs, des Indiens, la France occupe
la premiére place par droit d’ainesse et par raison. Quand on songe au
role que les Jésuites ont exercé, notamment en France, dans I'élabora-
tion et la représentation de ballets ', a des fins conjointement pédagogi-
ques et religieuses — certains ajouteraient politiques —, on comprend
que cette conscience franco-européenne baroque ne sépare pas le
triomphalisme politique d’un triomphalisme religieux. Les Eglises jésuites
— pensons a I'Eglise du Gesu de Rome — expriment sans doute une
universalité¢ de la foi chrétienne qui déborde les frontieres de I’Europe,
mais comme I’Europe demeure encore et toujours le centre de toutes les
initiatives, de toutes les missions, la téte qui commande au vaste corps
étendu a I'Orient comme & I'Occident, cet universalisme rejoint cet
européocentrisme. Quant au Roi de France, dans les ballets — mais
aussi sur la scéne politique du monde —, il apparait volontiers comme le
Grand Libérateur, le Représentant de Dieu sur terre: n’est-il pas le roi
«trés chrétien»'¥? Ainsi, dans ces représentations essenticllement

126. Cité par M.M. McGowan, p. 152. Dans le ballet des quatre parties du monde,
dansé pour le Carnaval de 1626, I'Europe était accompagnée d'un luth, cet instrument
symbolisant également le charme, la discrétion, la sérénité. la supériorité culturelle.

127. Réflexion de Madame d'Aulnoye, dans sa Relation du voyage d’'Espagne (lettre
de Madrid de mars 1679).

128. McGowan, op. cit., chap. XII, «La contribution des Peres Jésuites au ballet »,
p. 205 sq.

129. Cette dimension politique est finement et longuement analysée, aussi bien par
Margaret McGowan que par Marie-Frangoise Christout (pour Louis XIII et pour Louis
XIV). On pourra aussi consulter a ce sujet deux mémoires (inédits) de Frangoise
Hernandez: Aspects politiques du Ballet de cour a 'époque de Louis XIII en France,
1614-1643 (Université de Tours, 1972); Les marginaux dans le Ballet de cour en France
sous Louis XII (thése 3¢ cycle, Université de Tours, 1978).



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 261

spectaculaires et dynamiques que sont les ballets de cour a la frangaise,
sous les régnes de Henri IV, mais surtout de Louis XIII et de
Louis XIV, la supériorité de I'Europe et de la France émerge de la
maniére la plus délibérée -- et de la part du librettiste ou du
chorégraphe, de la manieére la plus servile — par contraste avec les
extravagances bouffonnes auxquelles se livrent complaisamment les
représentants du monde «nouvellement découvert». Sans employer les
termes graves d’impérialisme, et surtout de racisme et de colonialisme
qui risqueraient d’étre taxés d’anachroniques — encore que I’anachro-
nisme soit un instrument heuristique et méthodologique auquel ne
répugnent pas toujours les historiens —, je ne puis, lisant le livret ou
regardant les illustrations du Ballet des Quatre parties du monde ou du
Bal de la douairicre de Billebahaut, m’empécher d’évoquer, avec une
certaine mauvaise conscience, mon enfance insouciante qui riait au
spectacle de Malikoko, roi-negre !

Un troisiéme et dernier exemple, que je ne ferai qu’esquisser, en
renvoyant a la fois aux livres d’emblémes néerlandais du XVII® siécle et
a l'étude de John B. Knipping'® sur [liconographie de la Contre-
Réforme dans les Pays-Bas, montrerait, dans ce nouvel espace de
I’Europe occidentale et nordique — encore que I'Espagne y ait laissé sa
marque —, le triomphe artistique, économique et religieux de I’'Europe
sous une incarnation nouvelle. Triomphe du commerce et jouissance de
la paix retrouvée — méme si elle est précaire —, triomphe de la pensée
philosophique et scientifique, triomphe de l'art dont la personnalité et
I'ceuvre de Rubens résument a elles seules cette fiere assurance des
représentants de I’Age d’or. Les églises de la Contre-Réforme hollan-
daise expriment toutes cette volonté missionnaire. Et méme les autres
Eglises, celles qui contraindront une poignée de leurs fideles a quitter les
rivages de I’Europe pour fonder dans la lointaine Amérique la Nouvelle
Amsterdam, se veulent invincibles. Mais ce sentiment de force peut étre
fort éloigné, voire antithétique de la violence brutale et colonisatrice.
L’Indien cesse ou cessera bientdt d’étre le sauvage dont le dénuement et
les instincts primitifs renvoient a I’Européen l'image rassurante de sa
supériorité intellectuelle et morale et de la présence de Dieu a ses cOtés,
qui I’'absout par avance de ses actions (ou exactions) guerrieres. Il va
devenir, comme dans la gravure de Paolo Farinati''', le Chrétien en
puissance, le Chrétien en marche. Peu importe qu’il demeure, surtout
dans I'iconographie baroque, encore longtemps couronné et ceinturé de
plumes. Il va faire son entrée dans les palais baroques, les grandes
demeures, et aussi dans les églises. L’allégorie des quatre continents n’a
pas terminé sa carriere 2, méme si les motifs changent, méme si

130. Iconography of the Counter Reformation in the Netherlands. Heaven on earth,
2 vol., Nieuwkoop — B. de Graaf/Leiden — A.W. Sijthoff, 1974 (édition originale en
néerlandais, 1939 et 1941). On pourra consulter également le t. II (Allégories et
Symbolismes) de I'lconographie de I'Art profane au Moven Age et a la Renaissance de
Raimond Van Marle, La Haye, M. Nijhoff, 1932.

131. Voir plus haut, n. 120.

132. Pour son utilisation dans l'esprit de la Contre-Réforme hollandaise. cf. le
chapitre de Knipping sur la Contre-Réforme et I'Amérique, et I'ceuvre gravée de
H. Goltzius (cf. Otto Hirschmann, Verzeichnis des graphischen Werks von H. Goltzius,



262 J.-C. MARGOLIN

I’Amérique a peu a peu rattrapé la distance qui la séparait de I’Afrique
et de I’Asie. Sans doute les questions de date sont-elles importantes,
comme la personnalité des peintres, graveurs, emblématistes qui repré-
sentent I’Amérique ou I’Europe, ainsi que les circonstances'* dans
lesquelles ils sont amenés a les représenter. Quand Jean Desmarets de
Saint-Sorlin imagine un Jeu de Géographic a [lintention du jeune
Louis XIV sous la forme d’une série de cartes a jouer ', I’Amérique
conserve toujours cet aspect sauvage et primitif, entourée d’une faune
étrange et exubérante. Tandis que Cornelis Visscher '3 se complait lui
aussi dans une vision de I’Amérique asservie a sa nature instinctive dans
un décor coloré et parmi une faune et une flore inconnues a I’Europe,
Berchem, a la méme époque (vers 1640-1650), illustre dans une
composition qui pourrait étre inspirée par la Contre-Réforme catholique,
bien qu’elle soit vraisemblablement de marque protestante, la conversion
d’un Indien dans un ciel peuplé d’anges, tendu vers la croix que lui
présente I’Enfant-Jésus ',

Europe et Chrétienté sont-elles encore unies, sinon confondues,
comme au Moyen Age ? Il semble que les facteurs politiques, culturels et
religieux ne soient plus, ne puissent plus étre soudés, car ce serait nier la
fonction missionnaire de I'Eglise, des Eglises, et ce serait aussi faire bon
marché des divisions politiques de I'Europe et du dynamisme propre a
chacune des grandes puissances. Si, au XVII® siecle, I'idée d’Europe a
gagné en consistance, et si la nécessité d’une figure négative ou
contrastée ne se fait plus aussi pressante, il serait illusoire de prétendre
qu’en dehors de quelques esprits éclairés et pacifiques qui révent d’une
Europe unie dont les seules compétitions ou les seuls combats seraient
d’ordre économique ou culturel, les hommes de I'Europe aient le
sentiment d’appartenir 3 un ensemble politique unifié ou unifiable: ils
ont Pexpérience du contraire. La conscience européenne baroque, c’est
dans les décors de fétes, dans les tapisseries ou les meubles de style,
dans les églises jésuites, dans les jeux éducatifs, dans les spectacles ou
dans la musique — profane ou religieuse — que nous pouvons la
déceler, avec des instruments d’approche ou une méthode critique dont il

N

resterait a2 se demander s’ils sont aptes a cerner autre chose qu’une idée

Leipzig, 1921, n° 161). Voir aussi l'article de James H. Hyde, «The four parts of the
world, as represented in old time pageants and ballets», Apollo, vol. IV, n° 19, 1926
(December), p. 232-238. Egalement: «L'iconographie des quatre parties du monde dans les
tapisseries » du méme auteur, dans la Gazette des Beaux-Arts, nov. 1924.

133. Par exemple, & I'époque de la mort de Philippe II (en 1598), il y aurait eu a
Florence, d’aprés le P. Menestrier (Des ballets anciens et modernes selon les régles du
thédtre, Paris, 1682), une représentation des quatre parties du monde «qui pleurent» en se
rendant 4 la cérémonic des obséques. A rapprocher des funérailles de la reine Marguerite
d'Autriche, épouse de Philippe III, quand des habitants espagnols de Rome organisérent le
cortege. Pour marquer leur deuil, les parties du monde renoncent a leurs privileges:
I'Europe abandonne son sceptre, I'Afrique ses parfums, I'Asie ses perles, I’Amérique son or
M.

134. Voir n. 56.

135. Voir n. 59.

136. Voir Catalogue d’Exposition, n® 95. Vers 1640-1650. Pierre noire, encre et lavis
gris. 14,4x30,1 cm. New York, Metropolitan Museum of Art. Cf. E. Schaar, « Zeichnungen
Berchem zu Landkarten», Oud Holland, LXXI (1956), p. 239-243.



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 263

N

ou qu’une représentation mentale, irréductible a une structure concep-
tuelle.

Faut-it conclure? Parmi les scénes et les figures bouffonnes du
Grand Bal de la Douairiére de Billebahaut, il en est une — c'est la
derniere entrée — dont le caractére burlesque ou étrange cede vite la
place &2 un sentiment d’une tout autre nature, fait d’angoisse, d’interroga-
tion haletante, et qui donne a penser. L’allégorie ou le symbole touche
ici au mystére. C'est le ballet de ’Europe, figuré par de vieilles femmes
qui portent sur leurs épaules des enfants. Serait-on en présence d’un
avatar du mythe de l'enfant-vieillard de I’antiquité classique? Je ne le
pense pas. Doit-on voir dans ces vieilles femmes les symboles toujours
vivants d’une civilisation trés ancienne, chargée d’expérience, mais qui
porte en elle un pouvoir indéfini de renouvellement? Ces enfants ne
préfigurent-ils pas, si I'image n’est pas trop audacieuse, la petite fille
Espérance de Péguy? Faut-il n’y voir qu'un de ces nombreux effets de
contrastes destinés a piquer I'attention, comme dans le Ballet du monde
renversé ¥ ou dans celui des Impossibilités 1¥? Je ne le pense pas.

Au moment ou va bientdt se clore un colloque ou notre attention a
surtout été mobilisée vers et par le passé, mais dont je ne pense pas que
des préoccupations beaucoup plus actuelles aient été absentes de I'esprit
des organisateurs et des participants de 1980, je voudrais vous confier
une réflexion, dont j'ose a peine dire qu’elle est personnelle, tant elle me
semble s’imposer a tous les hommes de ma génération, qui ont vécu leur
enfance et le début de leur adolescence avant la seconde guerre
mondiale. C’est I'inconsistance, beaucoup plus que la réalité de I’Europe,
qui a marqué cette période de ma vie, comme linsigne faiblesse des
démocraties a faire triompher leur idéal de justice et de liberté face aux
régimes totalitaires qui savaient, eux, unir leurs forces pour accomplir
leurs desseins. Ma jeunesse fut marquée par la proclamation de la
volonté de construire une Europe nouvelle — et par son début de
réalisation — sous le signe des faisceaux des licteurs et surtout sous celui
de la croix gammée. C’était le temps — je le découvris beaucoup plus
tard — ot un professeur d’histoire italien, dont le nom (curieusement)
n’a pas été prononcé au cours de ce colloque, s’efforgait par la parole,
I'écriture et l'action, de promouvoir l'idée d’une autre Europe, d’une
Europe de la liberté, de la tolérance et de la paix. Il s’agit de Federico
Chabod, qui fut le maitre et I'ami de plusicurs générations d’historiens.
Cest a l'auteur de la Storia dell’idea d’Europa'¥ et au professeur des
Universités de Milan et de Rome que je voudrais rendre hommage, car
plus qu’aucun autre il a su montrer a quel point la conscience, l'idée ou
I'idéal européen — trois expressions pratiquement synonymes —, en

137. 1624. Livret: B.N. Rés. Yf. 1807 (cf. McGowan, p. 290).

138. Dansé a Dijon le 15 février 1627. Livret B.N. Yf. 969, in-4° (cf. McGowan,
p. 295).

139. Bari, Ed. Laterza, 1965. Voir cette référence, et quelques autres (comme les
Actes du colloque international sur la notion d’Europe, organisé par le Centre de la
Civilisation de I'Europe Moderne, dirigé par Roland Mousnier, série « Recherches », t. VII,
Paris, 1963), dans I'ouvrage de D. Hay, XIII-XIV.



264 J.-C. MARGOLIN

marche chez les hommes de bonne volonté, étaient éloignés de la réalité
historique de I'Europe du passé, et méme du présent. Mais, par-dela les
deux images d’'une Europe déchirée ou d’'une Europe unie sous la férule
¢éphémére d’un monarque absolu ou d’un empereur, il travaillait en
historien et en homme de cceur a I'avenement d’'une Europe des nations,
unies dans le respect commun de leurs différences, mais aussi dans
I'espoir d’une fructueuse et pacifique collaboration.

Jean-Claude MARGOLIN



L’ IDEE DE ROME ET L’IDEE D’EUROPE
AU XV¢ ET AU XVI¢ SIECLE

La Place Navone est-elle le point central de la civilisation européen-
ne, comme on l'a écrit!? Laisse-t-elle au sud toutes les faiblesses, au
nord tous les succes ? Est-elle le lieu limite ot se manifestent a la fois les
qualités et les défauts de notre continent ? La question a été posée. On a
dit que la grandeur et la misere de ’Europe au XVI° siécle, et peut-étre
jusqu’a nos jours, tiennent au fait qu’elle a trouvé son centre de
référence @ Rome, qui est assurément source de civilisation, mais aussi
patrie d’un certain centralisme impérialiste, dont I'Urbs fournirait le
premier exemple et la Papauté le second.

Je voudrais revenir ici sur ce probleme, en étudiant de maniére
précise la conscience qu’en ont prise les hommes du XV° et du
XVI¢ siecle, puisque telle est précisément I'’époque que nous mettons en
cause. Nous serons ainsi amenés a traiter une question qui a beaucoup
d’importance dans I'histoire de la culture, jusqu’a nos jours: que faut-il
penser de I'idée de Rome? Certains, depuis Nietzsche lui-méme?, mais
aussi avec ses plus douteux disciples, en ont fait le modele de la volonté
de puissance. D’autres ont exalté en elle les sources du libéralisme, de
I’humanisme et du droit. Nous pourrons sans doute esquisser une
réponse, ou plusieurs .

Evidemment, nous ne pourrons le faire d’apres une étude exhaustive
des textes. Nous en choisirons quelques-uns, qui nous paraissent
particuli¢rement significatifs. Ils auront ceci de particulier que, dans
presque tous les cas, il s’agira d’écrits néo-latins. Ainsi mettrons-nous
¢galement en lumiere la place du néo-latin dans la formation de la
conscience européenne.

Il convient d’abord de rappeler les principaux traits de I'idée de
Rome chez les anciens. Nous ne partirons pas d’écrivains tardifs comme

1. Alain Peyrefitte en son Mal francais. Je crois comme lui 4 l'importance du
modéle romain en Europe et notamment en France. Mais il me semble qu'une telle
tradition, notamment chez les grands Jésuites, tend plutdt au dynamisme et a I'esprit de
responsabilité qu’a la sclérose administrative.

2. Dans Le crépuscule des idoles.

3. Nous ne prétendons pas apporter ici une réponse au probleme précis que pose
«Europe» en tant que notion et que terme. Mais, d’une part, nous pensons que la
réflexion, a la fois idéale et historique, sur les modeles est essentielle. D’autre part, il est
nécessaire de méditer sur la place de I'idée de Rome dans notre culture.



266 A. MICHEL

Rutilius Namantianus. Nous essayerons plutét de suivre dans son
ensemble la méditation historique des Latins et d’en dégager les traits
majeurs.

Un premier fait s’impose, qui va subsister a travers toute la tradition
européenne : il n’y a pas unité fondamentale dans I'idée que les hommes
se sont faite de la grandeur romaine; ’ambiguité subsiste jusqu’a nos
jours. Pour les uns (les moins nombreux sans doute a notre époque,
mais il n’en a pas toujours été ainsi), le prestige de la cité réside dans sa
période républicaine et se résume par le mot libertas,; pour les autres, la
gloire de Rome nait de sa force, qui s’exprime dans son empire.
Imperium et libertas, voila deux termes de grande importance. Est-il en
particulier nécessaire d’insister sur le rdéle de la notion d’empire au
Moyen Age?

Mais naturellement nous ne devons pas nous arréter la. Il faut
suivre de plus prés les démarches de la conscience romaine. Nous
pourrons alors dégager trois aspects de I'idée de Rome.

Le premier est sans doute le plus illustre dans lhistoire de la
pensée, sinon a notre époque. Nous le devons a Cicéron. Pour lui,
Rome est la cité de la culture, qui régne par la parole, le droit, la
sagesse, qui garantit dans la liberté véritable I'épanouissement de la
sagesse humaniste. Le De legibus nous explique que le droit public de
I’Urbs a pratiquement réalisé jusque dans le détail le modéle que Platon
avait congu dans ses Lois. Plus tard, des hommes comme Aelius Aristide
feront de Rome la fondatrice méme de I'idée de civilisation *.

Mais on ne doit pas s’arréter la. Dans I'esquisse que nous venons de
proposer, on saisit une ambiguité, que Cicéron lui-méme a favorisée
aussi bien que Virgile. Rome a donné des lois et une culture aux
peuples. Mais elle a aussi, et d’abord, pour vocation de debellare
superbos’. Elle est cité guerriere. Elle porte en elle la force, avec tous
ses problemes. On doit la féliciter de ne pas les avoir méconnus ni
dissimulés par quelque hypocrisie. César mettait la force au premier plan
et la justifiait par une philosophie de I'honneur, la dignitas a la fois
populaire et militaire. Salluste adoptait, tout en se réclamant du
Platonisme dans ses Préfaces, une philosophie voisine: il pensait que,
pour faire triompher les valeurs de I'esprit, la force matérielle était assez
utile et il apparaissait ainsi comme un précurseur de Machiavel (dont
nous ne parlerons pas ici parce que le sujet serait trop vaste et parce que
chez lui I'idée d’Europe n’est pas importante). Ensuite vient Tacite, a
qui 'histoire réveéle assez les contradictions impliquées par la pensée de
Salluste : la force, qui prétend servir la liberté, aboutit a la tyrannie.
Mais en méme temps une nouvelle expérience se fait jour, qui montre la
nécessité de la puissance: les barbares et la barbarie commencent 2
exercer leur pression sur le monde latin. Il faut résister; la force seule
en est capable. La encore, les choses manquent de simplicité. Car la
civilisation, que Rome a développée et qu’elle veut défendre, tend

4. Dans son Eloge de Rome, prononcé au temps de Marc Aurele (v. Péd.
J.H. Oliver, The Ruling Power..., Philadelphie, 1953).
5. Cf. Enéide, VI, 853.



L'IDEE DE ROME ET L'IDEE D’EUROPE 267

précisément a déprécier la force, liée & la violence. Les barbares, au
contraire, en connaissent la rude valeur, puisqu’elle est, comme eux,
proche de la nature. Tacite, dans la Germanie et ailleurs, souligne
fortement cette contradiction, si bien que l'idée de Rome se trouve
attachée a une méditation sur la barbarie: elle doit étre condamnée,
mais la civilisation, que I'Urbs incarne, porte elle-méme en soi des
menaces contre son propre avenir parce qu’elle amollit les hommes®.

Reste une troisiéme maniére de percevoir le destin romain. Elle sera
donnée, au moment méme ou la menace barbare devient plus pressante,
aux penseurs de la Rome chrétienne. La Cité de Dieu de saint Augustin
constitue une ceuvre essentielle a cet égard. Elle présente une double
lecon. D’une part, elle fait, a propos de Théodose, I'éloge du prince
chrétien: ’Empire se met au service de la foi. Mais surtout, Rome, cité
terrestre, se trouve subordonnée a la Jérusalem céleste. Cela n’implique
pas une condamnation radicale. Seuls, les éléments qui touchent au
paganisme se trouvent rejetés. Parmi eux, I'argent, le luxe, le pouvoir
matériel. Mais ils constituent, dans ’histoire de Rome, un aboutissement
provisoire et douteux, une perversion, non une cause de sa grandeur, qui
réside au contraire dans la vertu et l'esprit de détachement ou de
pauvreté. Augustin marque ainsi la nécessité de la transcendance, par
rapport a la politique humaine, que Rome pourrait incarner’.

Au terme de cette bréve synthése, nous constatons que Rome pose
plus de questions a la postérité qu’elle ne lui offre de solutions toutes
faites. Comment choisir entre la volonté de puissance et Pesprit de
détachement, entre les armes et la toge, entre le droit civilisé et la force
barbare ? L’Europe, pour autant qu’elle sera liée a la fois a Vimperium et
a la civilisation, devra faire ses choix ou ses syntheéses. Soulignons
d’emblée que nous ne prétendrons jamais ou presque retrouver de
maniere isolée un des aspects que nous venons d’isoler. Dans I'histoire,
ils se sont sans doute développés successivement mais ils n’ont jamais été
tout a fait distincts. Ils le sont moins encore aux temps de la
Renaissance, alors que les lettrés peuvent a tout instant les confronter et
les combiner. Nous essayerons plutdt d’observer leurs mélanges et leurs
métamorphoses.

Puisqu’il s’agit d’imperium, il faudrait naturellement partir de Dante
et de la Monarchia. D’autres en traiteront dans notre Colloque. Je me

N

bornerai donc a revenir & Pétrarque. Sans doute sortirai-je encore des
limites chronologiques qui nous sont imparties. Mais tout commence a
Pétrarque. On ne peut manquer d’admirer la puissance, l'originalité, la
vérité, la fécondité de ses idées.

6. Sur tous ces problemes, cf. notre Histoire des doctrines politiques a Rome.
Insistons en particulier sur le caractére nuancé de la pensée tacitéenne relativement aux
barbares, qu’il étudie dans un esprit d’ethnologie philosophique, en se gardant bien de
formuler sur eux des jugements a sens unique, comme le croit G. Walser, Rom, das Reich
und die fremden Vélker in der Geschichtschreibung der frithen Kaiserzeit, Diss. Bale, 1951.

7. La grandeur de la Rome matérielle qui, en unifiant le monde antique, a permis la
diffusion universelle du Christianisme, a été exaltée par Prudence.



268 A. MICHEL

Certes, il n’est pas possible d’étudier ici de maniere complete sa
réflexion sur Rome. Cela vaudrait un livre. Nous ne ’examinerons donc
que dans les textes ou elle est en rapport avec l'idée d’Europe. Cela
suffit pour nous faire apercevoir une pensée précise et vigoureuse. Nous
nous contenterons de citer un texte des Familiares, X, 1, 15: Pétrarque
s’adresse & I’Empereur. Il voudrait le voir venir au secours de Rome
pour la libérer et il suppose qu’elle apparait a son correspondant sous la
forme d’une tres vieille femme et qu’elle lui adresse cette prosopopée:

César — ne méprise pas mon 4ge —, j’ai jadis beaucoup pu, beaucoup
agi; j’ai fondé les lois, divisé I'année, enseigné la discipline militaire; en
cing cents ans en Italie, puis deux cents a la suite — les témoins les plus
dignes de foi I'attestent —, j’ai pénétré ’Asie, I’Afrique, I’Europe, enfin le
monde entier de mes guerres et de mes victoires: par beaucoup de sueur,
beaucoup de sang, beaucoup d’'intelligence, je jetais les fondements de
Pempire qui se dressait; j’ai vu Brutus, le premier auteur de la liberté®...

Si nous nous référons par exemple au chant IIl de I'Africa, nous
retrouverons les mémes traits. La grandeur de Rome, aux yeux de
Pétrarque, tient a deux choses. D’une part, elle a conquis le monde.
D’autre part, 'homme auquel elle doit sa véritable grandeur est Brutus,
le fondateur de la liberté. Pétrarque n’entend point cette liberté en un
sens strictement politique. L’exemple qu’il choisit (et qui lui vient
précisément de lhistoire de Brutus) est celui de Lucréce, qui n’a pas
voulu survivre a son déshonneur, méme s’il lui avait été imposé par
violence et contre sa volonté. Rome est précisément le lieu ou de tels
malheurs seront impossibles.

Des lors, nous pouvons situer la pensée pétrarquienne par rapport
aux images de Rome que nous décrivions tout & I’heure. Un premier fait
nous frappe : notre auteur se référe fort peu a la tradition chrétiecnne et
augustinienne. La Rome qui l'intéresse et qu’il veut voir protégée n’est
pas celle des Papes ou la cité divine: c’est la Rome d’Auguste et de
César, la ville conquérante, qui incarne les valeurs de courage, d’action,
d’énergie. Lorsqu’il décrit sa gloire, il insiste sur plusieurs faits. D’abord,
vocation lui a été donnée d’unir 'Europe et I’Afrique. Il rappelle a ce
propos que I’héroine mythologique qui a transmis son nom a la partie du
monde que nous habitons appartient a une famille liée aux origines de la
Libye?®. Scipion de méme est parti vers I'Afrique. Il n’est pas question de
croisade chez Pétrarque: le monde méditerranéen tel qu’il le voit obéit a
une vocation qui est antique et paienne. On sent que l'auteur vit a
I’époque ou I'activité commerciale et politique autour de la Méditerranée
connait un renouveau extrémement vif. Du reste, le poéte n’a pas
seulement de Papprobation devant une telle situation. Il en voit les

8. Ego, Caesar — ne despexeris aetatem meam — multa olim potui, multa gessi, ego
leges condidi, ego annum partita sum, ego docui militiae disciplinam, ego quingentis annis in
Italia consumptis, ducentis ordine sequentibus — cuius rei fide dignissimi testes sunt —
Asiam, Africam, Europam, totum denique terrarum orbem bellis et uictoriis peragraui, multo
sudore, multo sanguine multoque consilio surgentis imperii fundamenta communiens;
(16) ego primum libertatis auctorem Brutum (...) aspexi...

9. 1l s’agit, bien sdr, de I'enlévement d’Europe.



L’IDEE DE ROME ET L'IDEE D’EUROPE 269

dangers. Le principal modéle, au début de I’Africa, est constitué par
Lucain. Pétrarque sait que I'auaritia est une des plus grandes causes des
guerres. Il médite aussi sur le pouvoir. Rome lui fournit a cet égard la
synthése qu’il souhaite entre l'autorité et la liberté. 1l admire a la fois
Cicéron et César. Auguste fait la synthése de leurs mérites, par son
activité et sa hauteur de vues, a la différence de V'hypocrite Tibeére.
L’Empereur doit s’inspirer d’'un tel modéle pour voler au secours de
Pltalie et y protéger la paix dans la liberté. Pétrarque, qui garde une
conception médiévale de la liberté — entendue comme la garantie
donnée aux vassaux, comme l'intégrité assurée a Lucréce —, dessine de
la sorte une image des pouvoirs impériaux qui modernise I'idéal de
Dante. Il ressent fortement la nécessité d’une unité au moins partielle en
Europe. Il croit y voir la garantie des libertés locales !,

L’idée d’une vocation politique et spirituelle de la Rome pontificale
ne peut manquer de se lier aux précédentes. On sait quel combat
Pétrarque a mené pour le retour des Papes. Mais ce n’est pas a lui que
nous nous adresserons maintenant. Le premier grand éloge de la Rome
antique, dans ses rapports avec le monde moderne, est formulé, des le
début du XV°©siécle, par Flavio Biondo de Forli. Reprenant une voie
que Pétrarque, naturellement, avait explorée, il se présente comme un
des ancétres de I'archéologie moderne. Il écrit la Roma triumphans et la
Roma instaurata. Ce sont des exposés détaillés sur les antiquités
romaines. Comme il l'indique dans sa Préface au Pape Eugéne IV, la
célébrité extréme que la cité possede en son temps doit s’appuyer sur des
connaissances précises qui rendront possible la restauration. Mais il ne
s’agit pas seulement de cela. Flavio Biondo médite de fagon plus
générale sur les rapports qui existent entre la Rome moderne et la Rome
antique. Il suffit de transcrire ici le résumé des chapitres 84-91 de la
Roma instaurata :

84. Comparaison de I'ancienne et de la nouvelle Rome. 85. La Rome
actuelle possede un certain empire sur les nations. 86. Ce n’est pas par la
contrainte des armes et du sang, mais par la religion que les peuples lui
sont soumis. 87. Le Pontife est dictateur perpétuel. 88. Les sénateurs sont
les Cardinaux. 89. L’Asie, I'Afrique et I’Europe seront les sujettes de la
Curie. 90. L’Europe entiere payera tribut. 91. Tels sont les solides
fondements de la situation présente ',

10. A cela se joint un fort sentiment de la patrie, qui, dans le cas de Pétrarque,
s'applique notamment & I'Italie ou il voudrait ramener le Pape. Nous n’avons pas évoqué
'idée de patria a propos de Rome: elle est pourtant essentielle (v. notamment la thése de
Mile Madeleine Bonjour, qui montre comment se concilient alors la «grande» et la
«petite » patric, Rome et Arpinum). Mais, d'une part, Pétrarque, qui appartient a une
famille exilée, n’a pas véritablement de petite patrie; d'autre part, et surtout, une telle
notion, dans ce qu'elle a de limité, ne convient guére a I'Europe. Nous allons voir pourtant
qu'elle est sur le point de prendre une importance dominante: Rome est en méme temps
une grande et une petite patric. Depuis le Cicéron du De legibus et du De officiis, on sait
qu’il est possible de concilier en elle I'universalisme et le patriotisme.

11. Comparatio qualis uetustae et nouae Romae. Habet praesens Roma aliquod in
gentes imperium. Non armis et sanguine coacti, sed religione subiiciuntur populi. Dictator
perpetuus est Pontifex. Senatores sunt Cardinales. Asiam Aphricam Europamque Romana
curia habebit subiectam. Tributa pendet omnis Europa. Quae sunt solida praesentis status



270 A. MICHEL

Nous constatons, en lisant ces formules, que l'auteur ne se référe
pratiquement pas aux textes politiques d’Augustin. Sa démarche semble
inverse. Sans doute, il sait que le pouvoir actuel de Rome (au demeurant
bien inférieur a I'ancien) est de nature spirituelle: il repose sur la
religion et non sur les armes, sur le prestige des martyrs et non des
héros militaires. Mais c’est sur la terre qu’il s’exerce et non dans la cité
céleste. Les institutions romaines ne sont point condamnées ou criti-
quées. On s’en sert plutot comme d’'un modéle qui, diiment converti et
spiritualisé, fournit la formule du gouvernement pontifical. On pourrait
critiquer un point de vue si juridique. Notons qu’il s’appuie sur une
réflexion relative a la culture et sur un grand amour de la paix. Les deux
traits renvoient 4 un modele bien connu de nous: il s’agit de Cicéron.
L’¢ére des grandes amours entre la tradition culturelle issue de I’Arpinate
¢t I’humanisme pontifical commence ici. Elle s’accompagne d’une
réflexion nuancée sur le role de César; la Roma triumphans nous le dit:

Nous ne savons pas bien, et il n’entre pas dans notre propos de le
discerner, s’il a apporté plus de bien ou de mal aux intéréts romains par la
conception du principat qu’il a établie en sa propre faveur, comme dit
Cicéron 12,

Suivent des réflexions sur le bon prince qui doit étre sobre, sans
avarice, actif, intelligent, entre la jeunesse et la vieillesse, pourvu
d’enfants, endurant a la peine... Le débat que pose la réflexion sur
Rome est toujours le méme. Il s’agit toujours des deux empires, celui du
prince et celui du Pape. Mais, pour les distinguer, pour fonder les idées
majeures qui font I'unité de I’Europe, on recourt désormais de manicre
ouverte a la culture humaniste: Cicéron reprend sa place en face de
César. Cela permet a la fois de suivre Dante, qui devait beaucoup a la
morale cicéronienne, et de replacer le spirituel dans le temporel, puisque
Cicéron n’a pas été seulement un théoricien mais un orateur qui faisait
passer sa parole dans I’action.

Deés le milieu du siecle, une série de conflits et de difficuités, qui
pésent précisément sur I'Europe, vont mettre a I'épreuve une telle vision
des choses. Nous avons noté deux faits. D’une part, I'humanisme
pacifique tend a l'emporter sur le dynamisme césarien. Notons que
Pétrarque s’était efforcé de maintenir ensemble les deux tendances. Il
comprenait trés bien que, sans un tel accord, auquel s’était attaché
Trajan, I'unité du monde risquait de ne pas se maintenir. Flavio Biondo,
pour la méme raison, est un admirateur de Marc Aurele. D’autre part,
second fait, le souci de la transcendance, qui se marquait chez saint
Augustin, semble peu présent. Les événements vont ranimer les deux
exigences de spiritualité et d’activité.

fundamenta... L’auteur enchaine sur le titre suivant: Qui Romam non adierit nihil uidit (éd.
Froben, 1559).

12. Nec satis scimus, neque etiam nostri propositi est discernere, plusne boni an mali
rebus attulerit romanis sua, sicut Cicero inquit, quam sibi constituerit opinio principatus (éd.
cit., p. 148). L’auteur ajoute, pensant toujours aux guerres civiles: nec minora fuerunt
melioraque ab eius nepote Octauio Caesare Augusto gesta.



L'IDEE DE ROME ET L'IDEE D’EUROPE 271

Le premier d’entre eux, le plus grave, est évidemment la chute de
Constantinople. L’Europe se voit privée de toute sa partie orientale. La
civilisation antique elle-méme parait en péril. Les conséquences sont
immédiates (et fécondes) dans l'ordre de la culture. L’Europe latine
redécouvre un fait essentiel: la langue grecque fait partie de son
patrimoine. On édite Aristote et Plotin, on traduit Platon; on rapatrie
I'immense savoir des bibliothéques byzantines. Une autre communication
de notre colloque traitera de l'effort admirable du Pape humaniste,
Aeneas Sylvius Piccolomini, qui mobilise I'Europe contre les Turcs. Je
n’y insiste donc pas.

Autour de lui, deux hommes: le grec Bessarion; le rhénan Nicolas
de Cues. Hs réalisent I'idéal cicéronien d’une maniére d’autant plus
profonde qu’ils le dépassent. Je voudrais en quelques mots le montrer a
propos du Cusain. Juste aprés la chute de Constantinople, celui-ci écrit
le De pace fidei . 1l pense que la guerre, si nécessaire qu’elle puisse
étre, ne suffit pas a rejeter la puissance turque. Il faut aussi (ou plutot)
utiliser les armes de la paix. Car la paix est possible et posséde sa
dynamique propre. Précisément, elle réside au cceur de la foi, elle est
impliquée par elle. Nicolas de Cues s’efforce de démontrer que toutes les
religions sont d’accord sur les grands dogmes du catholicisme: elles
croient a la Trinité puisqu’elles admettent en méme temps l'unité de
Dieu et la pluralit¢ de ses aspects, en particulier le réle de 'amour
comme nexus, comme nceud de 'étre infini; elles admettent de maniére
analogue I'Incarnation et la Rédemption, sans bien s’en rendre compte,
ou, si elles ne le font pas, elles appellent de telles doctrines, qui leur
permettraient seules de trouver leur cohérence. Pour arriver a ces
conclusions qui, & la jonction du Moyen Age et de la Renaissance,
cherchent & prévenir les drames qui vont suivre et préparent les idées les
plus modernes d’'un Massignon par exemple, le Cusain recourt a deux
sources. D’une part, il nous présente un dialogue, sefon la tradition de
Cicéron et du Platonisme. Les interlocuteurs en sont d’un coté les
habitants de toutes les nations, un Allemand, un Frangais, un Scythe, un
Juif, un Hindou (qui incarne le polythéisme, dont il reconnait le
caractere allégorique) et surtout les diverses variétés de Musulmans. En
face d’eux, trois interlocuteurs: d’abord, le Verbe divin (qui justifie
spécialement la Trinité), puis Pierre (chargé de I'Incarnation), enfin Paul,
I'apdtre des Gentils. D’autre part I'auteur nous indique en commengant
la raison pour laquelle le Christ a di descendre & nouveau: ’harmonie
et la paix de la Foi régnent dans la cité céleste, mais sur la terre régnent
les guerres religieuses; il faut les abolir car elles n’ont pas de raison
d’étre. Ainsi la double tradition de Cicéron et d’Augustin se trouve
intégrée dans le débat spirituel entre tous les peuples et cela se fait sous
I'invocation de Pierre et de Paul, les deux martyrs de Rome. Certes,
I'idée d’Europe est a peine esquissée (pour dire qu’elle est la seule
région du monde ou l'on croit consciemment a IlIncarnation' —

13. Cf. éd. R. Klibansky et H. Bascour, Mediaeval and Renaissance Studies,
Suppl. III, Londres, 1956.
14, XI (éd. cit., p. 31, 13).



272 A. MICHEL

’Europe, terre du Christ), mais on voit que toute la structure du texte
I'implique et lui donne la dimension spirituelle qu’impliquaient a la fois
la culture cicéronienne et le sens augustinien de I’exigence spirituelle. Le
double role de I’Europe dans la tradition occidentale se trouve ici
marqué: d’une part, pour autant qu’elle favorise la tradition platoni-
cienne et augustinienne, elle encourage [Iesprit d’intériorisation, le
recours 4 I'dme; d’autre part, en donnant sa place a la parole, en
insistant a la fois sur la communication et sur sa cause, la communauté
de nature qui existe entre les hommes, elle s’interdit (comme Rome le fit
jadis) de se limiter a elle-méme et elle s‘ouvre a luniversel. La
civilisation européenne est la premiére qui se définisse par principe a
I'échelle du monde. Elle ne le fait pas par esprit de conquéte (méme si
le Césarisme tend a favoriser la confusion), mais par un esprit de paix
qui trouve sa source dans I'Incarnation.

Nous sommes obligés de quitter les hauteurs de la spiritualité pour
revenir aux réalités politiques qui régissent le destin de I'Europe au XV¢
et au XVI®siecle. La deuxieme des grandes réalités que nous évoquions
est constituée par les guerres d’ltalie. Nous ne ferons pour linstant que
les mentionner, en signalant qu’elles favorisent a Rome, dans le moment
ou triomphe la domination espagnole, un état d’esprit assez favorable a
la France de Francois I°. Je n’en veux pour exemple que le Roland
furieux. Certes, il ne s’agit pas d’un texte néo-latin et je n’y insisterai pas
ici. Nous y retrouvons pourtant, pour la derniére fois, les grands thémes
médiévaux que Pétrarque lui-méme n’avait pas traités de fagon aussi
compléte : Merlin, Arthur, les Bretons, les Anglais; la forte pression des
Musulmans sur I'Europe et ['espoir, qu’on ne quitte jamais, de les
convertir; ’Empire, mais 'Empire de Charlemagne, centré autour de
Paris, appuyé sur des héros comme Roland. Ici comme chez Pétrarque,
la guerre apparait (au chant XXVI) comme une lutte contre 'auaritia et
Frangois I*", en un tel combat, est le meilleur champion; ailleurs, au
chant XXXIII, une prophétie a posteriori, qui ne va pas sans mélancolie,
annonce les échecs successifs de la conquéte francaise et aboutit au sac
de Rome. Deux nuances doivent étre ici soulignées: 1. Nous avons
encore affaire & la vieille Europe méditerranéenne, unie autour du
souvenir de Charlemagne, protecteur de Rome et de la Chrétienté. 2. Le
role de PEmpereur, en fait, est nul et celui de Rome aussi: 'Europe se
décentre et se divise; 'union que lui impose la lutte contre I'Islam ne
peut dissimuler la pluralit¢é de ses héros, l'originalité de ses nations.
Paradoxalement, la trame du récit épique, qui devrait étre unificatrice,
manifeste surtout les différences.

Le troisitme grand événement, au début du XVI° siecle, est la
Réforme. Il apparait évidemment comme une mise en question fonda-
mentale de la tradition romaine. Nous allons ici revenir 4 nos textes
néo-latins et regarder ce qu'il est advenu de la tradition historique
ouverte par Flavio Biondo. Dans Ia deuxieme moitié¢ du siécle, alors que
se précise la grande réaction romaine, apparait Sigonius, qui peut passer
pour le premier grand historien de I’Urbs. Il examine avec précision la
nature du droit de cité. Mais, parmi ses écrits, celui qui nous intéresse
ici est son De imperio occidentali (1577). L’Empire d’Occident est bien



L'IDEE DE ROME ET L'IDEE D’EUROPE 273

I'ancétre de ’Europe. Mais il présente un intérét particulier parce qu’il a
vu la chute de Rome et la dissociation de I’Ouest européen. Nous
constatons que Sigonius cherche a connaitre les faits, a4 les analyser.
Dans l'introduction a son ouvrage, il en donne l'explication générale avec
une admirable élégance ©:

L’Empire Romain, qui fut sur terre et sur mer de loin le plus étendu,
(...) le premier, César Auguste ['assura non seulement par les armes et les
ressources matérielles, mais aussi par les lois et les magistratures.

Dioclétien a eu le tort de le diviser par la tétrarchie :

Cette division une fois introduite, les affaires de Rome, jusqu’alors
puissantes et magnifiques, comme si elles s’affaiblissaient et se détérioraient,
d’abord commencérent a fléchir secrétement, puis a s'effondrer ouverte-
ment; jusqu’au moment oini, soit par la mollesse des princes, soit par la
trahison des chefs, soit par le pouvoir des ennemis, elles s’écroulérent. Les
ennemis furent les Perses, les Scythes et les Germains. Se tenant au-dela
des limites de 'Empire et divisés en peuples et nations variés, par leurs
incursions quotidiennes dans les campagnes et par leurs guerres assidues, ils
déchirérent d’abord les deux empires d’'une maniére misérable et ensuite ils
les renversérent de fond en comble. J'ajoute que ces désastres écrasants et
sans doute atroces entre tous trouverent encore leur comble dans les
blessures horribles que subit pour la premiére fois I’Eglise naissante ; elles
lui furent infligées de maniére constante tantdt par I’ancienne perfidie des
princes, qui avaient embrassé le paganisme, tantét par les nouvelles
discordes des évéques sur la foi chrétienne...

Sigonius conclut qu’au terme de ce processus, qui s’est étendu au
monde entier, on a assisté a la destruction de 'Empire d’Occident et a la
formation de «nouvelles dominations barbares » et de «nouveaux centres
de royauté ».

Nous ne pouvons croire qu’a une telle époque de semblables
analyses soient dictées uniquement par la curiosité scientifique. Sigonius
vient, comme tout observateur, d’assister a une transformation du
monde, qui était gouverné, jusqu’au milieu du XVI® siécle, par la double
tradition de Rome et de I’Empire catholique. La puissance turque reste
menagante. Nous ne sommes pas loin du temps de Lépante. L’Alle-

15. Imperium Romanum longe omnium terra marique latissimum (...) primus
Augustus Caesar non solum armis opibusque firmauit sed etiam legibus ac magistratibus
exornauit... Qua diuisione inuecta res Romanae, ad id usque temporis ualidae atque
magnificae, quasi infirmiores ac deteriores effectae primum occulte labi, deinde aperte
praecipitare coeperunt (on observe ici I'imitation de la Préface de Tite-Live). Quousque ad
extremum siue ignauia principum, siue perfidia ducum, siue potentia hostium corruerunt.
Hostes uero fuere Persae, Scythae atque Germani. Qui ultra ipsos imperii limites, Eufratem,
Istrum Rhenumgque constituti, atque in uarias gentes populosque diuisi, quotidianis agrorum
incursionibus atque assiduis bellorum contentionibus utrumque imperium primum misere
lacerarunt, deinde funditus euerterunt. Has porro clades grauissimas atque omnium sine
dubio atrocissimas uehementius etiam tetra Christianae etiam tum primum orientis Ecclesiae
uulnera cumularunt; quae illi continenter modo uetusta principum ex suscepta gentilitate
perfidia, modo noua antistitum de fide christiana discordia inflixerunt... (ed. Soc. Typogra-
phae Bononiensis, 1578, p. 3).



274 A. MICHEL

magne est bouleversée par la Réforme. Enfin, les Princes chrétiens se
combattent mutuellement au lieu de s’unir. La convergence des trois
périls peut entrainer I'effondrement d’une société qui se trouve assuré-
ment menacée a la fois par la barbarie, I'ambition et la discorde
religieuse. Le moindre danger réside dans une multiplication des
pouvoirs. Comme a la fin de 'Empire, la domination de 'Europe va se
partager entre les Barbares (qui se saisissent maintenant de 1'Orient) et
une pluralit¢é de nations chrétiennes. Le vieux réve médiéval de
hiérarchie et d’unité se trouve mis en cause. Certes, il n’avait jamais eu
beaucoup de réalité politique. Il fondait néanmoins une idéologie qui
tend & se dégrader. Le XVI® siecle va préférer I'idée de patrie, ou de
nation, a celle d’universalité. Il est pourtant conduit a la seconde par
’humanisme dont il hérite. De 14 une contradiction qui se manifeste dans
la conscience que I'on prend des réalités européennes . Sigonius, par sa
réflexion sur lexemple romain, nous laisse entendre qu’elles sont
menacées.

Nous entrons maintenant dans la derniére partie de notre exposé.
Voici les ultimes décades du XVI® siecle. A peu prés simultanément, la
tradition romaine vient chercher des recours pour P'empire chrétien et
affirmer son déclin définitif.

Des recours. Nous les trouvons essentiellement, aprés le Concile de
Trente, chez les Jésuites. Ceux-ci vont tenter de maniére explicite, dans
une perspective a la fois espagnole et romaine, la syntheése des
enseignements donnés par Flavio Biondo et par le Cusain, sans aller
certes aussi loin que ce dernier, mais en reprenant beaucoup d’aspects de
son message. En premier lieu, ils mettront 'accent sur la culture et en
dégageront le caractere fondamentalement universaliste et cicéronien.
L’'un des plus importants ouvrages est ici constitué par la Bibliotheca
selecta du P. Possevin!'’, qui, se rattachant aussi a la tradition borro-
méenne, propose une vaste théorie de la culture, en fondant sur les
«Académies » et sur les «Colleges» le maintien de la religion catholique
et la ruine de I'hérésie. Nous nous bornerons a retenir quelques traits
qui se rattachent largement au cicéronisme. Possevin répartit la culture
en trois domaines: la philosophie, le droit, la parole oratoire. Il rejoint
ainsi trés exactement l'idéal du De oratore. Dans une telle formation, il
puise, comme Nicolas de Cues le faisait déja, les moyens d’étre compris
du monde entier: il peut s’adresser aux « Moscovites» et aux Orientaux,
parce que, comme eux, il croit & la nécessité de connaitre les livres
grecs; il espére, comme les missionnaires de I’Ordre, séduire les Chinois,
parce qu’ils entendent le langage de la religion naturelle, que les
philosophes ont exploré. Ainsi est-il en mesure de favoriser une
renaissance de I'Eglise qui va s’accomplir a I'échelle du monde. Elle en
avait grand besoin, apres les drames de la Réforme. Possevin nous

16. La contradiction peut étre partiellement surmontée par la tradition de Rome
elle-méme, qui, nous I'avons vu, tend, depuis Cicéron, a accorder la notion de patrie et
I'amour de l'universel.

17. Parue en 1593. Ce personnage, qui fut ligueur, mais sut évoluer, incarne dans sa
plénitude I'esprit des grands Jésuites, par opposition au Gallicanisme, évidemment moins
curopéen. Cf. la thése de M. Fumaroli, L’dge de ['éloquence, Paris, 1980.



L'IDEE DE ROME ET L'IDEE D’EUROPE 275

explique qu’ils n’ont été qu'une «épreuve »: il fallait que la foi reparit a
I'échelle de la terre au moment ol son unité et son progreés semblaient
compromis en Europe !®. L’espoir trouvait ainsi des ressources nouvelles
dans l'esprit d’universalisme qu’impliquait la conception cicéronienne de
la culture. De fait, le golt de la guerre et de l’action violente, qui
caractérise une certaine image de Rome, est absent chez Possevin. Il }ui
arrive de parler de César. Il en admire l'intelligence mais manifeste
quelque effroi devant ses succes. César, dit-il, n’a été qu’«un instru-
ment» dans la main de Dieu, lequel préparait, juste apres lui, la venue
d’'une autre Rome, puissante par les armes de l'esprit et soumise au
pouvoir d’'un humble pécheur d’ames !?. Le théme était déja présent chez
Flavio Biondo. Notre auteur l'accentue et en retrouve les aspects
augustiniens. Pour lui également, il existe deux cités, 'une terrestre,
Vautre céleste. Les Universités, les « Académies » sont exclusivement au
service de la seconde et notre Possevin fait a ce propos non seulement
I’éloge de Rome et de Salamanque mais surtout de Paris®. Voici donc
que se dessine, sous la double invocation de Cicéron et d’Augustin, une
Rome a la fois céleste et académique qui espére, par le sage exercice du
ministére de la parole, régir le monde chrétien et le préserver contre les
épreuves qu’apporte [I'histoire. Elles-mémes, au demeurant, sont une
Académie divine, puisqu’elles font Péducation des peuples et leur
enseignent a reconnaitre les voies spirituelles de la Providence.

Des vues aussi optimistes ne sont pas les seules possibles. Elles
assurent le triomphe de Cicéron.” Mais le monde tacitéen n’est pas si
loin. Il peut s’imposer par deux biais. D’une part, la Rome de Tacite est
celle qui, devant la pression des barbares et le pourrissement de la
civilisation, fait la place plus grande au scepticisme et au pessimisme
politique et, pour sauver I'Empire, accepte peut-étre jusqu’aux mauvais
princes. Cette Europe-la n’est pas inconnue des penseurs a la fin du
XVI¢ siecle. Qu'il suffise de penser & Juste Lipse et a son pessimisme
sceptique, qui accorde la tradition cicéronienne au réalisme de Machia-
vel. Je n’en parlerai pas ici puisque le sujet est traité d’autre part.

Mais le réalisme tacitéen conduit a une autre forme de méditation
qui peut surprendre : il aboutit & P'utopie. Cela se fait par I'entremise de
la réflexion sur les barbares. La encore, nous passons par 'Europe du
nord. Je veux seulement évoquer certains résultats fondamentaux obtenus

18. Cf. I, 17: Quas enim rerum perturbationes ubique cernimus non sunt uerae turbae
ifs qui sapiunt, sed scholae...

19. XVI: ... Non intelligebat tamen ea omnia sic iustissime a Deo permitti atque
disponi; ut denique Diuinae Prouidentiae esset instrumentum ad complanandam meliori
Dictatori uiam...

20. I, 16: Academia Parisiensis... in qua cum Athenis collata, guae tot sectas
philosophorum inter sese dissectas fouebant, uirorum fuit coetus excellentium qui in
uniuersum orbem lumen inferentes, rerum humanarum scientiam cum diuina iungebant,
idque non ad fastum aut decus, sed ut omnes ad Aeternam illam Academiam destinarent, in
qua ad celsissimos gradus promouerentur neque uero homines in terris solum in quamdam
societatem cogerent, sed ex terrestri ciuitate caelestem quoque alteram conderent, quam non
tam politicis quam diuinis legibus, quarum Deus ipse fuerat lator, constabilirent. Cf. 1, 17:
Est alia caelestis Academia, in qua uias suas diuina sapientia docuit...



276 A. MICHEL

par M. Ridé dans sa thése sur 'idée de Germain?. Elle se forme alors,
aprés la découverte du traité de Tacite et sous son influence. Voici que
le modéle change: on le trouve désormais dans la Germanie de
I'historien latin. Les Allemands s’apercoivent grace a Tacite qu’ils
peuvent respecter la tradition humaniste (dont il est un des meilleurs
garants) sans suivre la voie cicéronienne et romaine, sans placer avant
tout la civilisation. Elle est symbole de corruption, ils représentent la
nature ; ils sont les premiers des bons sauvages et désormais les plus
cultivés. L’Europe s’avise ainsi d’un fait de premiere importance: elle ne
se confond point avec le monde policé, dont Rome voulait étre le
rempart depuis Cicéron et Aelius Aristide. Les barbares ont du bon,
pour autant qu’ils symbolisent 1'état de nature. Mais les Allemands qui
s'identifient a eux a travers I'idée de Germain n’en sont pas moins les
adeptes d’une culture profonde. Ils ont cess¢ de se prendre pour des
Romains, sous l'influence de la Rome tacitéenne. Voici que le monde
européen découvre en lui-méme ses différences internes et ses conflits.

Naturellement, I'éloge du sauvage ne va pas sans un certain relent
d’utopie qui, chez Tacite déja, vient corriger ce qu’aurait de désespérant
la tradition réaliste reprise plus tard par Machiavel et les «politiques ».
Un nom s’'impose ici a nous, sur lequel nous finirons: Tommaso
Campanella.

Il réve, dans ses prisons, de la Cité du Soleil. Il est un des plus
grands utopistes de I’histoire. On ne s’étonnera pas que le mythe du bon
sauvage, associé a I’état de nature ou a la religion naturelle, Vait tenté.
Comme on a pu le montrer %, il I’associe, dans sa Monarchia Hispano-
rum et ailleurs, & la découverte du Nouveau Monde. L’effort des
religieux, dont Las Casas avait été le principal témoin, et que les Jésuites
avaient développé, pour créer une société aussi juste que possible autour
des Indiens, s’inspirait peut-étre dés le début d’une tradition platonicien-
ne. En tout cas, il est possible que Campanella I'ait interprétée dans un
tel esprit et qu’il y ait vu une occasion de réaliser partiellement la Cité
du Soleil. Un fait est sir: il affirme catégoriquement, aprés quelques
autres, avant Corneille (qui n’est pas loin) que Rome n’est plus dans
lome. Peut-étre le centre de la religion chrétienne devrait-il quitter cette
ville corrompue, émigrer vers les séjours de I'innocence originelle.

Rome cesse donc d’étre le modéle de I’Europe, ou plutét un modéle
européen ; car, dans le monde entier, et particulierement en ses lieux les
plus purs, elle reste un exemple intérieur au cceur des sages et des héros.

21. J. Ridé, L’image du Germain dans la pensée et la littérature allemandes de la
redécouverte de Tacite a la fin du XVI siécle, Paris, 1977 (on trouvera dans cet ouvrage
fondamental beaucoup de textes et d’indications bibliographiques).

22. Nous renvoyons essenticllement a Stelio Cro, Tommaso Campanella e i prodromi
della civilta moderna, Mc Master Univ., Hamilton, 1980, en particulier chap. X, p. 130 sqq.
(Campanella envisage de remplacer Rome par une Jérusalem future dont le Nouveau
Monde, par son innocence, offre l'image prophétique; 'auteur s'inspire de I'’Apocalypse
pour interpréter a la fois les découvertes de Christophe Colomb et de Galilée; avant
Claudel, et porté par la méme tradition de pensée, il affirme que le premier a établi un
«pont» entre César et le Christ (Paral. del proprio e commune amore). 1l ne fallait pas
moins que trouver I'’Amérique pour assurer l'unité spirituelle de I'Europe; Campanella,
avant Rodrigue, est venu pour «réunir la terre».



L'IDEE DE ROME ET L'IDEE D’EUROPE 277

Mais nous ne devons pas nous contenter ici d’une double analyse qui
porte d’une part sur la Germanie et de I'autre sur le Nouveau Monde.
En fait, ce qui est en cause, c’est le schéma fondamental que nous avons
retrouvé sans cesse depuis le début de notre exposé: primat du Pape et
de 'Empereur (qui en l'occurrence prend la figure de Charles Quint et
atteste la domination espagnole).

Nous reviendrons en finissant sur la Monarchia Hispanorum de
Campanella. Nous y retrouverons toutes les idées qui font l'unité de
notre exposé. Mais nous constaterons que l'auteur, esprit puissant,
original, indomptable, les transpose de mani¢re a faire surgir leurs
contradictions profondes. Il parait plaider pour les Espagnols; en fait, il
met en lumiére les faiblesses radicales qui, dés le début du XVII® siecle,
vont susciter leur déclin.

Il souligne fortement que les monarques espagnols sont rois
catholiques. Leur grandeur vient de Plappui qu’ils apportent au Pape.
Dans I’Europe moderne, personne n’a jamais pu obtenir de succes
durable en s’opposant a la Papauté. Par de telles indications, Campanella
obtient deux résultats principaux: d’abord, il réalise une synthese entre
le machiavélisme, qui veut I'efficacité, et le cicéronisme platonicien, qui
affirme le primat de la morale, sans laquelle il n’y a pas de vrai succés:
le Pape est le principal représentant de la seconde tendance, dont
I'Empereur, s’il le sert, garantit la réussite matérielle. D’autre part,
Campanella se trouve ainsi amené a confirmer expressément les distances
que toute la Renaissance avait prises par rapport a Dante (tout en
continuant a le lire, I'admirer, le respecter): il n’y a pas séparation
radicale entre les deux monarchies, spirituelle et politique. Le Pape doit
avoir, au nom de son pouvoir spirituel, une autorité temporelle et
IEmpereur n’a d’autre role que de l'assister dans un tel ministére 2.

De telles affirmations restent proches de tout ce que nous avons
trouvé chez nos différents auteurs. Elles ajoutent seulement une nuance
de machiavélisme ?*. Mais Campanella ne s’en tient pas la. Il formule
avec acuité les exigences que la monarchie espagnole devrait respecter
pour durer (et que, précisément, elle méconnait). Nous en retiendrons
deux, qui peuvent étre mises en relation avec la Cité du Soleil, en méme
temps qu’avec la tradition romaine. D’abord, un empire harmonieux, une
cité¢ bien faite ont besoin d’unité. Il faut qu'on puisse en accomplir la
circuitio, que la frontiere soit d’un seul tenant. Un tel avantage appartint
a Rome; il est donné alors a la puissance turque; il n’est pas le lot des
Espagnols, dont les possessions sont dispersées en Europe et dont les
lignes de communication sont mal assurées . En second lieu, toujours en
fonction du méme besoin d’unité, la monarchie, tout en respectant les
particularités et les différences de caractére des peuples assujettis, doit se
garder de s’y arréter. Dans la Cité du Soleil, on nous rappelle (d’apres la
tradition platonicienne) qu’il faut marier entre eux non pas des étres

23. Chap. VI.

24. Contrdlé, nous l'avons dit, par une exigence plus haute: Campanella n’aime pas
Machiavel.

25. XX (De Hispania).



278 A. MICHEL

semblables mais des personnages opposés, de facon a créer I’équilibre
par la fusion des qualités contraires. Cela reste vrai dans la pratique
lorsqu’il s’agit d’administrer ’Europe. Par exemple, Campanella souligne
'utilit¢é des mariages mixtes?®: il faut que les Européens du nord
épousent des femmes du sud (ou inversement). Dans le méme esprit,
notre auteur insiste sur les libertés. Les indigénes de chaque pays doivent
étre associés A son gouvernement. La fierté trop défiante des Castillans
leur interdit de suivre de tels conseils. L’intolérance religieuse s’y joint.
Campanella rappelle que les Romains s’appuyaient toujours sur les
aristocraties locales: or Charles Quint, pour des raisons religieuses, est
entré en conflit avec les princes allemands; il n’a pu respecter la libertas
conscientiae .

Campanella arrive ainsi a deux conclusions. La premiere s’exprime
en une sorte d’appendice: il est bien difficile, dans les temps présents,
d’établir une monarchie universelle ; apres tout, Dieu préfere peut-étre la
pluralité des nations?. L’autre (car il nous semble bien qu’il s’agit aussi
d’une conclusion) se trouve formulée dans un chapitre relatif a la
France : Campanella en présente le plus vif ¢loge ; c’est un grand peuple,
d’un seul tenant; il a vocation de servir le Catholicisme mais, depuis
Henri IV, il fait acte de tolérance; en lui se mélent et s’équilibrent le
nord et le midi, I'universalisme et I'originalité . Campanella serait-il, dés
cet instant, dans sa prison, un agent de la France ? 1l sera encouragé par
les Barberini, qui vont favoriser les relations politiques et culturelles
entre Rome et Paris. Campanella y finira sa vie, libre enfin, en célébrant
la naissance et 'horoscope de Louis XIV! Ainsi nait une nouvelle image
de I’Europe, universaliste, pluraliste, patriotique dans l'esprit ou la plus
ancienne Rome prenait ce terme, frangaise.

On excusera, jespére, ce que le survol que nous avons présenté
peut avoir de rapide. Nous croyons avoir répondu a la question que nous
avons posée. L’idée de Rome a joué un role considérable dans
Pélaboration d’une pensée européenne. Elle apportait le modéle césarien
(la force audacieuse qui unifie), le modéle cicéronien (la parole libre, qui
crée l'accord universel), le modéle augustinien (la transcendance, qui
fonde le dialogue et qui permet seule I'universalité véritable). Autour des
débats sur les roles du Pape et de ’Empire, les trois tendances n’ont
cessé de se trouver confrontées. Rome ne s’est jamais confondue avec
aucune d’entre elles; en particulier, elle ne se réduit nullement a la
violence. Le plus vrai de son message réside dans une synthése

26. XV (De militia: a propos des mariages de soldats; Campanella pense aussi 2
I'enlévement des Sabines).

27. Appendix.

28. 11 est vrai que, pour affirmer la nécessité d'une monarchie universelle,
Campanella s’est d'abord référé a Prudence et Claudien. Mais il donne ses arguments dans
les deux sens, en finissant par le pluralisme.

29. XXIV. Nos observations sur I’équilibre interne de la France n’apparaissent pas
chez Campanella, mais résultent implicitement des indications que nous avons trouvées chez
lui. 1! se montre aussi trés sensible aux défauts des Francais, & leur individualisme, a leur
esprit de discorde, qui les a empéchés de conserver leurs conquétes, a leurs querelles
religieuses... Mais ils ont mis fin a tout cela.



L'IDEE DE ROME ET L'IDEE D’EUROPE 279

généreuse de Cicéron et d’Augustin qui emprunte au second la
spiritualité, au premier la tolérance *.

Telle est sans doute, comme l'atteste le De pace fidei, la véritable
vocation de I’Europe, terre du Droit et de la Chrétienté. On doit, quand
on parle de Rome, évoquer de tels aspects plutdt qu’un esprit
administratif ou hiérarchique qui s’est développé plus tard, dans une
autre Europe et dont nous n’avons rencontré que peu de traces au cours
de notre exposé.

Il reste qu’a I'époque qui nous occupe Rome enseigne aussi aux
Européens comment finissent les Empires. De Tacite a Sigonius, les
lecons furent nombreuses sur ce sujet. A l'idéal de la monarchie
espagnole se substitue 'universalisme patriotique des Frangais. L’Europe
impériale finit; le particularisme absolu est impossible; I’Europe des
patries commence .

Alain MICHEL

30. Pour que notre exposé fiit complet, il aurait fallu faire entrer beaucoup d’autres
auteurs dans notre schéma. Ils y auraient aisément trouvé place. Je pense en particulier &
Erasme, Valla, Leonardo Bruni... Mais d’autres communications leur étaient réservées dans
notre Colloque. Ajoutons ceci: dés lors que la vocation de I'Urbs réside dans son dialogue
avec le monde entier, on ne s’étonne pas que le Président Senghor ait choisi Rome pour
venir, en 1973, y exposer sa conception universelle de la culture.

31. Naturellement, les nations existent depuis la chute de 'Empire romain, comme
Sigonius nous I'a montré, aprés bien d’autres. La France, notamment, n’a cessé
d’augmenter sa puissance, surtout depuis Philippe le Bel. Mais, au moment ol nous nous
plagons, I'idée d’Empire recule d’'une maniére décisive, I'idée de liberté, si importante chez
Pétrarque ou Valla, s’estompe fort et I'idée de patrie accentue ses connotations romaines et
universalistes.



LES PREMIERS HUMANISTES FRANCAIS
ET L’EUROPE

Pour comprendre P'attitude des lettrés francais de la fin du XIV®
siecle et du début du XV€ sieécle par rapport a I'Europe, un rappel
historique ! est indispensable.

Le globe d’or placé dans la main gauche de ’Empereur lors de la
cérémonie du sacre symbolisait le monde. Mais l'univers sur lequel
I'Empereur était censé régner se limitait a I’Europe centrale et
occidentale. Et, bien que le principe méme de la monarchie universelle
ne ft guére contesté, divers souverains parmi lesquels les plus puissants
considéraient leurs royaumes respectifs comme autant d’exceptions a la
regle générale. Les papes, en conflit quasi-permanent avec I’Empire, les
y avaient encouragés. C’est ainsi que, dés 1202, Innocent IlI, par sa
décrétale Per venerabilem, avait légitimé le refus du roi de France de
reconnaitre aucun suzerain temporel, ce que les juristes frangais
exprimérent un peu plus tard par la célebre formule: Rex in regno suo
est imperator.

Méme lorsque, dans le second quart du XIII° siecle, Frédéric 11
tenta de redonner a I'Empire une certaine cohésion, sa domination ne
s’étendit guere que de la Sicile au Holstein et de la Provence a la
Moravie. Il faut d’ailleurs souligner que cette fragile mosaique n’était pas
essentiellement germanique, et que I'Allemagne faillit méme faire
sécession.

Cette construction, qui n’avait pu étre maintenue qu’au prix
d’incessantes campagnes militaires, s’effondra comme un chiteau de
cartes en 1250 & la mort de Frédéric, et 'Empire sombra dans une
longue anarchie, cependant que I’Angleterre était déchirée par la guerre
civile.

C’est alors I’Etat le plus prospere, le plus peuplé, le plus stable
politiquement et, relativement, le plus unifié, le royaume de France, qui
en vint tout naturellement a exercer en Europe une hégémonie de fait.

1. Dans cette partie de I'exposé, je ne prétends apporter aucun élément nouveau, et
me contente de résumer de facon trés schématique ce que l'on trouve dans d’excellents
ouvrages comme par exemple: Bernard Guenée, L’Occident aux XIV et XV© siécles; les
Etats (coll. «Nouvelle Clio»), Paris, 1971, 339 pp., ou Denis Hay, L'Europe aux XIV* et
XVe siécles, trad. par F. et G. Ruhlmann (coll. «Histoire de I'Europe », t. V), Paris, 1972,
VIII-415 pp. Sur les théories politiques du XIV®siecle, v. infra la contribution de
Mme Jeannine Quillet.



LES PREMIERS HUMANISTES FRANCAIS 281

Méme un Anglais, le chroniqueur Matthew Paris, parlait de Louis IX en
ces termes: rex Francorum, qui terrestrium rex regum est.

Dés avant le milieu du siecle, Paris était devenue la véritable
capitale de la Chrétienté d’Occident. Vers le Studium Parisiense, ot
enseignaient les maitres les plus prestigieux — [I’Anglais Alexandre de
Hales, I’Allemand Albert le Grand, [I'ltalien Thomas d’Aquin —,
affluaient des étudiants venus d’Ecosse ou de Pologne, de Scandinavie ou
du Portugal. Tous utilisaient le latin non seulement pour rédiger leurs
ouvrages, mais pour communiquer entre eux.

Pour une période assez bréve, I'Europe allait étre ainsi une réalité
vivante, et si évidente que I'on n’éprouvait guere le besoin d’en parler.
Comme elle se définissait d’abord par opposition aux Infidéles contre
lesquels étaient périodiquement organisées des expéditions, c’est le mot
Christianitas qui servait a la désigner. Europa n’appartenait plus depuis
longtemps qu’au vocabulaire des cosmographes.

On ne devait voir reparaitre ce terme dans les textes politiques que
lorsque commenga a se rompre cet équilibre qui avait marqué le regne
de saint Louis. Si ce dernier n’avait jamais songé a coiffer la couronne
impériale, son frere Charles d’Anjou caressait, lui, des réves chiméri-
ques. Grisé par ses éphémeéres succes en Italie, il mit en avant la
candidature de son neveu Philippe le Hardi au trone impérial en 1272,
ouvrant ainsi une longue série de tentatives infructueuses qui devait
s’étendre & plusieurs siécles. Lui-méme se proclama quelques années plus
tard roi de Jérusalem, et se mit en téte de conquérir 'Empire d’Orient.
La Maison de France en fit ainsi venue un jour a dominer le monde.

Les Vépres siciliennes, en 1282, sonnerent le glas de ses ambitions.
Les faits s'étant chargés d’administrer brutalement la preuve de la
dangereuse inanité d'une telle politique, celle-ci — comme c’est fréquem-
ment le cas — fut aussitot reprise par divers théoriciens qui en firent un
corps de doctrine et méme une idéologie. Dés 1300, Pierre Dubois
commenca a développer une théorie dont une seule phrase suffit a
résumer lessentiel: Expediret totum mundum subiectum esse regno
Francorum?. Et peu apres, Jean de Jandun faisait écho: llustrissimis et
precellentissimis Francie regibus monarchicum totius orbis dominium (...)
iure debetur?.

Il existe un lien dialectique entre cette aspiration universaliste et le
développement impétueux du sentiment national qui caractérise le XIV®
siecle. Ce n’est pas seulement vrai pour la France, bien qu’elle ait sans
doute été la premieére a s’engager dans cette voie.

Au début du Trecento, si Dante traite en pére Brunetto Latini, et
reprend a son compte la céleébre phrase de ce dernier: «le monde est ma
patrie comme la mer est celle des poissons », il n’en voue pas moins aux
tourments de I'Enfer 'auteur du Tresor, coupable du crime inexpiable
d’avoir préféré a son toscan natal la langue d’oil, dialecte des Capétiens

2. Pierre Dubois, De recuperatione Terrae Sanctae, éd. Ch.-V. Langlois, Paris, 1891 .
v. particulierement ch. 112, p. 102; ch. 116, p. 104-106; Appendice, ch. 6, p. 134-136;
ch. 10, p. 138.

3. Jean de Jandun. Tractatus de laudibus Parisius, éd. Le Roux de Lincy et
Tisserand, Paris et ses historiens, Paris, 1867, p. 58.



282 G. OUY

abhorrés. Dans le De monarchia, il appelle de ses veeux un Empire qui
engloberait non seulement ’Europe, mais I'univers entier. Il comptait, il
est vrai, sur un prince étranger, Henri VII de Luxembourg, pour
amorcer la réalisation de ce vaste dessein, mais c’était a I'Italie et plus
particulierement 3 Rome que devait revenir de droit le gouvernement du
monde : la gente latina (...) e massimamente quello popolo santo nel quale
Palto sangue troiano era mischiato, cioé Roma, Dio quello elesse a quello
officio*. A la génération suivante, Cola Rienzo proclamera Rome
capitale du monde.

Pétrarque soutint de son mieux l'entreprise de son ami Rienzo et,
aprés I’échec et la mort du tribun érudit, il travailla du moins a refaire
de Rome la capitale de la Chrétienté d’Occident. Et nul ne combattit
plus vigoureusement que lui I'idée depuis longtemps chére aux Francais
de la Translatio Studii’, selon laquelle, sous I'impulsion de Charlemagne,
Alcuin avait transporté de Rome a Paris le Studium — c’est-a-dire le
principal foyer de la civilisation — que Rome tenait elle-méme
d’Athénes qui l'avait enlevé a I'Egypte.

Il est intéressant, a ce propos, de noter que, vers la méme époque,
un grand lettré anglais, I’évéque de Durham Richard de Bury, acceptait
quant a lui la théorie de la Translatio Studii, mais assurait que les
Frangais, en pleine décadence, avaient perdu la primauté intellectuelle au
profit de I'Angleterre :

Minerva mirabilis nationes hominum circuire videtur, et a fine usque
ad finem attingit fortiter, ut seipsam communicet universis. Indos, Babylo-
nios, Egyptios atque Grecos, Arabes et Latinos eam pertransisse iam
cernimus. Iam Athenas deseruit, iam a Roma recessit, iam Parisius
preterivit, iam ad Britanniam, insularum insignissimam quin potius microcos-
mum, accessit feliciter, ut se Grecis et barbaris debitricem ostendat. Quo
miraculo perfecto, conicitur a plerisque quod, sicut Gallie iam sophia
tepescit, sic eiusdem militia penitus evirata languescit °.

La guerre franco-anglaise, & laquelle cet auteur fait allusion dans la
derniere phrase citée, fut en effet un facteur déterminant dans le
démantélement de cette Europe de la culture qui s’était édifiée au siecle
précédent: non seulement les maitres et étudiants anglais cessérent de
fréquenter I'Université de Paris, mais bien d’autres étrangers hésitérent a
s’aventurer sur les routes d’un pays livré aux batailles et mis a sac par
les Tard-venus. Avec le Grand Schisme, a partir de 1378, les ressortis-
sants des pays de l'obédience romaine désertérent Paris pour gagner
notamment les jeunes Universités d’Allemagne et d’Europe centrale:
Heidelberg, Prague, Vienne.

Ce n’est guére, sans doute, avant Philippe le Bel que l'on peut
parler d’'une véritable propagande royale. Celle-ci s’est développée au

4. Dante, Il Convivio (IV. iv, 10), cit¢ par Gianni Mombello, Dalla cattivita
avignonese alla calata di Carlo VIII, dans Rapporti culturali ed economici fra Italia e Francia
nei secoli dal X1V al XVI, Roma (Giunta Centrale per gli Studi Storici), 1979, p. 164.

5. V. notamment A.G. Jongkees, Translatio Studii: les avatars d’un théme médiéval,
dans Miscellanea mediaevalia in memoriam J.F. Niermeyer, Groningen, 1967, p. 41-51.

6. Richard de Bury, Philobiblon, éd. E.C. Thomas, Oxford, 1960, p. 106.



LES PREMIERS HUMANISTES FRANCAIS 283

cours du XIV® siecle, tout particulierement sous le régne de Charles V.
Elle réagit & la perte d’influence de la France et de I'Université de Paris
en développant une séric de themes dont chacun, pris isolément, était
certes déja traditionnel, mais qui jamais, semble-t-il, n’avaient été ainsi
rassemblés systématiquement ni exploités avec autant d’insistance: le roi
de France est le rex christianissimus’, le défenseur attitré de la foi
catholique ; il régne sur un véritable peuple élu qui, de tous temps, s’est
distingué par son exemplaire piété autant que par sa vaillance, et n’a
jamais connu la souillure des hérésies. La capitale du royaume est
I’héritiere, par la Translatio Studii, de la gloire d’Athénes et de Rome,
etc.

On trouve tous ces thémes abondamment développés dans le long
discours prononcé en avril 1367 devant Urbain V par maitre Anseau
Choquart ¥, ambassadeur de Charles V. La papauté, aprés un séjour d’un
demi-siécle en Avignon, s’apprétait a regagner Rome. Le roi de France
jugeait ce départ dommageable a l'intérét et au prestige du royaume, et
avait dépéché auprés du pape son meilleur orateur pour I’adjurer de
rester, cependant que Pétrarque plaidait en faveur du retour dans la
Ville Eternelle. L’échec de cette démarche fut pour le roi une défaite
diplomatique aussi cuisante que l’avaient été sur le plan militaire les
journées de Crécy ou de Poitiers: de méme que les agiles archers anglais
avaient mis en déroute la lourde chevalerie frangaise, de méme I’habile
¢éloquence florentine avait eu raison de la pesante rhétorique des
Parisiens. Ce fut d’ailleurs aussi I'interprétation que donna Pétrarque de
sa victoire, écrivant dans une lettre a Urbain V (Sen. IX, 1) aussitot
rendue publique: Oratores et poete extra Italiam non querantur, formule
qui suscita en France une violente indignation et allait alimenter jusqu’en
plein XVI® siecle la polémique anti-italienne®. La mort du Lauréat,
survenue en 1374, n’atténua pas la virulence de cette polémique, qui
s’envenima encore lorsque, peu aprés, deux papes rivaux, 'un italien,
lautre apparenté au roi de France, siégerent 'un & Rome, l'autre en
Avignon, se jetant mutuellement l'anathéme. Pendant quarante ans,
I’Europe allait ainsi perdre le seul élément d’unité qui lui restait encore
et se partager en deux obédiences hostiles.

Il semble raisonnable de voir une relation de cause a effet entre la
défaite diplomatique subie par Charles V et la soudaine apparition en
France, au lendemain de sa mort, de textes d'un style tout nouveau
trahissant l'influence des écrits latins de Pétrarque. L’hypotheése parait
d’autant plus probable que le foyer de ce mouvement littéraire fut le
College de Navarre !, établissement de fondation royale dont les

7. V. Joseph R. Strayer, France: the Holy Land, the Chosen People and the Most
Christian King, dans Action and Conviction in Early Modern Europe. Essays in Memory of
E.H. Harbison, Princeton, 1969, p. 3-16.

8. Ce texte est faussement attribué a Nicole Oresme et assez incorrectement publié
par C.E. du Boulay, Historia Universitatis Parisiensis, t. 1V, Paris, 1668, p. 396-412; il
mériterait d'étre réédité.

9. V. G. Ouy, La dialectique des rapports intellectuels franco-italiens et I'Humanisme
en France aux XIV® et XV* siécles, dans Rapporti culturali..., op. cit., p. 137-156.

10. V. Id., Le Collége de Navarre, berceau de I'Humanisme frangais, dans «Bulletin
philologique et historique du Comité des Travaux historiques...», 1975, vol. I, p. 276-299.



284 G. OUY

boursiers étaient statutairement choisis par le propre confesseur du roi,
et dont un intime de Charles V, Nicole Oresme, avait été le grand
maitre. Tout se passa comme si le souverain lettré avait décidé de faire
du College une pépiniere d’orateurs et méme de poétes afin de donner
tort a Pétrarque, et surtout afin de pouvoir un jour opposer aux Italiens
des ambassadeurs capables de rivaliser avec eux par la parole ou par la
plume. Dés 1380 environ, la bibliothéeque du Collége de Navarre
possédait des manuscrits d’ceuvres de Pétrarque, y compris d’ceuvres
relativement peu diffusées comme le Bucolicum Carmen, puisqu’un jeune
Navarriste, Jean Gerson, s’en inspira pour composer en 1381 ou 1382
son curieux Pastorium Carmen''. Sans doute les Genealogiae deorum
gentilium de Boccace y figuraient-elles également: cela pourrait expliquer
Pétonnante érudition mythologique dont fait étalage le futur chancelier
parisien dans une lettre !> datable du printemps de 1382, alors qu’il avait
un peu plus de dix-huit ans.

Gerson, aprés s’étre aussi précocement manifesté comme le premier
en date des humanistes francgais, rédigea quelques années plus tard, vers
la fin de 'année 1389, un traité contre le dominicain espagnol Juan de
Monzén *; la premiére partie de cet opuscule constitue un panégyrique
de la France — il préfére dire: la Gaule — et de I'Université de Paris,
mais aussi un véritable manifeste du jeune mouvement humaniste
parisien; a celui-ci, il assigne pour tache de célébrer éloquemment les
hauts faits des Frangais, qui valent bien les Grecs et les Romains et leur
sont méme sans doute supérieurs, et de faire ainsi justice des calomnies
des étrangers, jaloux de la gloire gauloise. On le voit, 'humanisme
francais naissant est au moins aussi imbu de nationalisme que I’huma-
nisme italien qu’il imite et auquel il s’oppose. Nous retrouvons ici le
theme de la Translatio Studii, idée réaffirmée avec d’autant plus de
vigueur que Pétrarque I’avait plus vivement combattue, et la proclama-
tion, appuyée de l'autorité de saint Jérome, de P’exceptionnelle pureté de
la foi des Frangais, dont la patrie ne fut jamais souillée par le monstre
de I'hérésie. Si ces arguments ne sont pas bien neufs, le style est, en
revanche, tout a fait nouveau, et annonce bien plutét celui de Guillaume
Budé un bon siécle aprés qu’il ne rappelle celui d’Anseau Choquart ou
de Jean de Hesdin une vingtaine d’années auparavant. C’est d’ailleurs la
principale raison pour laquelle H. Denifle, qui connaissait ce texte et I'a
méme en partie publié dans son Chartularium, en refusait la paternité a
Gerson, incapable, a son avis, d’écrire le latin avec tant d’élégance.

On ne saurait, en fait, porter un jugement sur le latin de Gerson,
car il usait trés consciemment de deux latins fort différents selon le
public auquel il s’adressait: I'un était le latin «parlé », véritable langue

11. Id., Gerson, émule de Pétrarque: le « Pastorium Carmen », poéme de jeunesse de
Gerson, et la renaissance de I'églogue en France a la fin du XIV® siécle, dans « Romania » 88
(1967), p. 175-231.

12. 1d., Une lettre de jeunesse de Gerson, dans « Romania» 80 (1959), p. 461-472; sur
la date de ce texte, v. Id., L’'Humanisme du jeune Gerson, dans Genése et débuts du Grand
Schisme d’Occident («Colloques internationaux du C.N.R.S.», n"586), Paris, 1980,
p. 257-258.

13. Id., La plus ancienne ceuvre retrouvée de Jean Gerson: le brouillon inachevé d’'un
traite contre Juan de Monzén, dans « Romania» 83 (1962), p. 433-492.



LES PREMIERS HUMANISTES FRANCAIS 285

véhiculaire de I’Europe cultivée ; 'autre un latin littéraire hérissé — plus
encore a Paris qu'a Florence — de constructions difficiles et parfois
méme acrobatiques, de mots rares empruntés aux poétes ou aux auteurs
de lantiquité tardive, et qui n’était accessible qu’a une petite élite.
Gerson sut limiter 'emploi de ce latin savant aux ceuvres promises a une
diffusion restreinte et, soucieux avant tout d'étre compris, usa le plus
souvent du latin parlé.

C’est ce méme souci d’étre compris du plus grand nombre qui le
poussa & user assez fréquemment de la langue des «gens simples». A
I'occasion de son séjour a Bruges, il ne put manquer d’étre frappé de
I’écho dans les Pays-Bas méridionaux des ceuvres de Ruusbroec écrites
dans la langue du peuple; et, bien qu’il fGt loin de partager les
conceptions du saint homme de Groenendael, il s’inspira de son exemple
en écrivant en frangais des ceuvres de mystique. Ce faisant, il avait
clairement conscience d’innover, et il éprouvait le besoin de s’en
expliquer des la premiere phrase de La Montagne de Contemplacion :

Aucuns se pourront donner merveille pour quoy de matiere haute
comme est parler de la vie contemplative, je vueil escrire en frangois plus
que en latin, et plus a femmes que aux hommes, et que ce n’est pas matiere
a gens simples sans lettre 14,

Burckhardt avait sans nul doute raison de considérer ’expansion des
langues nationales comme l'un des aspects de la Renaissance, au méme
titre que I'étude et I'imitation du latin des auteurs de 'antiquité. C'est en
Italie, et plus particulierement en Toscane, que le mouvement parait
avoir pris naissance, illustré par Dante, puis par Pétrarque et Boccace.
En France, I'extension du domaine de la langue vulgaire fut favorisé par
Charles V, qui demanda aux lettrés de son entourage de traduire ou
d’écrire des ouvrages concernant des sujets qui n’avaient jamais encore
ét¢ abordés en francais; mais, nous 'avons vu, il faut attendre le début
du régne de Charles VI pour assister aux premiers balbutiements du latin
néo-classique. Ces deux tendances, en apparence contradictoires, sont en
fait étroitement liées, méme si la solidarité qui les unissait ne fut sans
doute pas trés nettement percue par les auteurs francais des XIV® et
XV¢siécles; elles demeurent liées au XVI€siécle, quand de grands
latinistes tels que Rabelais ou les poetes de la Pléiade s’emploient a
défendre et illustrer la langue francaise. Indissociable de la montée
impétueuse du sentiment national, ’Humanisme, en faisant du latin la
langue d’une petite élite et en développant simultanément les langues
vulgaires, fut un puissant agent de désagrégation de la vieille Europe
médiévale dont le latin parlé, le latin scolastique, si cruellement raillé
par Pétrarque comme plus tard par Rabelais, était le moyen normal de
communication entre les clercs des différents pays.

Ce qui est vrai dans I'ensemble ne I'est pas nécessairement, bien
entendu, a l'échelle de chaque individu. Ainsi, nous avons vu que
Gerson, tout en pratiquant volontiers le latin savant, n’avait pas renoncé

14. Jean Gerson, Euvres complétes, éd. P. Glorieux, vol. 7, Paris, 1966, n° 297,
p. 16.



286 G. OUY

pour autant au latin parlé, afin d’atteindre un public plus large. De
méme, tous les humanistes ne partageaient pas son intérét pour la langue
des gens simples: c’est ainsi que I'on ne connait a I’heure actuelle aucun
texte en frangais de son ami Nicolas de Clamanges.

Né¢ sans doute en 1361 ou 1362, - donc a peine plus agé que Gerson,
Clamanges fut son condisciple au Colléege de Navarre, et lui aussi, sans
doute, s’exerca de bonne heure a l'imitation de Pétrarque; mais il
semble avoir pris soin de faire disparaitre toute trace de la production de
ses années d’apprentissage, alors qu’une partie des opuscules de la prime
jeunesse de Gerson nous a été conservée grice a son dernier frere, le
célestin Jean, qui avait pour son illustre ainé une véritable vénération.
La plus ancienne ceuvre de Clamanges retrouvée jusqu’ici est une
églogue ¥ qu’il composa en septembre 1394 au lendemain de la mort de
Clément VII. 1l y revendique en excellents hexameétres la dignité
pontificale pour un Francais; celui-ci devra €tre issu de I'Université de
Paris, cette source pure que I’hérésie n’a jamais souillée et qui, apres
avoir coulé en Grece et & Rome, jaillit maintenant du sol gaulois. C’est
autour de ses eaux limpides que se réunifiera le troupeau divisé. On le
voit, Clamanges utilise un genre littéraire naguére remis en honneur par
Pétrarque pour combattre les idées maitresses de celui-ci: la supériorité
de la culture italienne et le role de Rome comme capitale intellectuelle
et religieuse de 'Europe chrétienne.

Profondément influencé par I'euvre de Pétrarque ', Clamanges ne
cessa de proclamer qu’il ne devait rien aux Italiens, et surtout pas a
Pétrarque, a la mémoiré de qui il vouait une véritable haine, n’hésitant
pas, un demi-siécle aprés la mort du Lauréat, a prétendre qu’il n’avait
presque rien lu de ce vieux perroquet qui n’avait jamais fait que répéter
sans rien y comprendre ce qu’avaient dit les auteurs paiens 'S.

Ce n’est que dans les dernieres années de sa vie, aprés 1430, que
Nicolas de Clamanges mit quelque peu de cdté son nationalisme — qu’il
partageait d’ailleurs avec les autres humanistes européens — et écrivit
IExhortatio ad resistendum contra Machometicos'?, dans laquelle il
adjurait les princes chrétiens de cesser leurs luttes fratricides pour faire
face tous ensemble a la menace turque.

Il rejoignait ainsi les préoccupations exprimées une quarantaine
d’années auparavant par Philippe de Mézieres. Bien qu’il elit un peu
connu Pétrarque (dont il traduisit en frangais I'Histoire de Griseldis,
elle-méme traduction latine d’un conte de Boccace) et qu’il possédat sans
doute quelques notions de grec, I'ancien chancelier du royaume de
Chypre, qui était d’une génération nettement antérieure a celle de

15. V. Dario Cecchetti, Un’egloga inedita di Nicolas de Clamanges, dans Miscellanea
di Studi e Ricerche sul Quattrocento francese, a cura di Franco Simone, Torino, 1967,
p. 25-57.

15*. V. Id., Petrarca, Pietramala e Clamanges: storia di una «querelle » inventata,
Paris, CEMI, 1982, en particulier ch. 3 («Clamanges lettore di Petrarca»), p. 61-89.

16. V. 1d., Sulla fortuna del Petrarca in Francia: un testo dimenticato di Nicolas de
Clamanges, dans «Studi francesi» 11 (1967), p. 201-222.

17. Ed. Et. Baluze, Miscellanea, t. VI (1713), p. 539; ce texte sera prochainement
réédité dans I’édition critique des traités et opuscules de Nicolas de Clamanges que prépare
sous ma direction M. Frangois Bérier.



LES PREMIERS HUMANISTES FRANCAIS 287

Gerson et de Clamanges, n’avait, il est vrai, rien d’'un humaniste. Retiré,
aprés 1380, au couvent des célestins de Paris, il passa preés d’'un quart de
siecle a rédiger des traités de dévotion assez indigestes, mais aussi a
organiser sur le papier une milice européenne, la Chevalerie de la
Passion '¥, qui aurait pour tiche de repousser les Turcs et de reconquérir
la Terre Sainte. Cette milice, fortement structurée, aurait été formée de
contingents de différentes «langues», la présidence revenant a tour de
role a chaque «langue». C'était la, sans doute, une utopie, mais elle
était pourtant plus réaliste que I’entreprise — bien réelle, celle-la — que
mena peu aprés Jean Sans Peur et qui s’acheva par la défaite de
Nicopoli en 1396. Philippe de Méziéres décela trés lucidement les causes
de cet échec: divisio et propria voluntas. Hanté par I'idée d’une union
de tous les princes chrétiens contre les infideles, il ne cessa d’exhorter les
rois de France et d’Angleterre a mettre fin a leur lutte, et c’est avec une
grande joie qu’il salua le bref rapprochement franco-anglais qui marqua
le régne de Richard Il et qui prit fin brutalement avec I'assassinat de
celui-ci.

Ce fut aussi, pour d’autres raisons, la réaction de Jean de
Montreuil. Celui que Georg Voigt a — sans doute un peu hativement —
désigné comme «der erste rechte Humanist in Frankreich» était — je le
sais depuis peu — un Lorrain, originaire d’un petit village des Vosges
proche de Vittel ; mais il n’était pas sujet de 'Empereur, puisque son
lieu de naissance formait, avec deux autres villages voisins, une
minuscule enclave frangaise en terre d’Empire, enclave qui dépendait du
bailliage de Langres. Ce Lorrain était donc champenois, ce qui explique
qu’il ait pu étre admis au Collége de Navarre, dont les boursiers €taient
a peu pres exclusivement recrutés en Champagne. Mais, a I'époque ou il
y étudia, I'illustre maison de la Montagne Sainte-Geneviéve n’avait pas
encore bénéficié de la réforme a laquelle je faisais allusion tout a '’heure
et, parce qu’il était né une dizaine d’années plus tot que Nicolas de
Clamanges et Gerson, Montreuil avait par rapport a ses cadets un retard
culturel qu’il ne parvint jamais, en dépit de ses efforts, a rattraper
complétement.

En 1378, vers I'dge de vingt-cinq ans, il était encore au College, ou
il enseignait sans doute la rhétorique aux jeunes étudiants és-Arts; mais
il dut entrer peu aprés comme notaire a la Chancellerie royale, ot il se
spécialisa trés tot dans les affaires étrangeres. C’est a ce titre qu'en mai
1384 il accompagna en Italie I’ancien chancelier de France Miles de
Dormans, évéque de Beauvais, et Enguerran de Coucy. Cette expédition
avait un double but: d'une part, amener des renforts a Louis d’Anjou
qui guerroyait pour la succession du royaume de Naples; d’autre part,
tenter de rallier les diverses républiques et principautés italiennes a la
cause du prince francais. En novembre 1384, le jeune notaire du roi se

N

retrouva ainsi dans Arezzo assiégée par les troupes a la solde des

18. 1l en existe plusieurs rédactions en latin ou en francais s'échelonnant entre 1368
et 1396. V. Abdel Hamid Hamdy, Philippe de Mezieres and the New Order of the Passion,
Alexandria University Press, 1964.

19. V. G. Ouy, Jean de Monireuil (alias de Monthureux-le-Sec), Pétrarque et Salutati,
dans Miscellanea in onore di Franco Simone, Torino, 1980. p. 47-55 et 591-593.



288 G. OUY

Florentins et, Louis d’Anjou étant mort sur ces entrefaites, mena les
négociations avec Florence pour la reddition de la ville et le retrait de la
garnison frangaise. C’était la pour notre aspirant humaniste une occasion
inespérée de prendre personnellement contact avec le chancelier de
Florence, lillustre Coluccio Salutati, que tous considéraient comme
I’héritier spirituel de Pétrarque. Il le fit par une courte lettre, rédigée
dans un latin balbutiant, que j’ai eu la bonne fortune de retrouver. Dans
ce billet, qui nous donne une juste idée du niveau de sa culture a
I'époque, Jean s’humilie devant le grand homme, se dépeignant comme
une pauvre brute (belua) a qui il faut aiguiser Pintellect et ouvrir le filet
de la langue, comme on le ferait pour un enfant muet ou un geai
apprivoisé ; et il supplie son correspondant d’irriguer de la douce rosée
de son éloquence un esprit aride et desséché.

De son c6té, mon éminent ami le Professeur Giuseppe Billanovich
avait retrouvé la réponse de Coluccio, et nous avons publié conjointe-
ment il y a déja une quinzaine d’années cet échange de
correspondance ®. Le chancelier de Florence répondit en effet longue-
ment et trés courtoisement au jeune barbare qui se proclamait son
admirateur et son disciple, et il lui fit don a diverses reprises de séries de
copies de ses lettres privées et publiques. Jean de Montreuil, qui était
trés fier de détenir ces textes, ne se contenta pas de s’en inspirer; il s’en
servit méme comme de matériel d’enseignement pour initier au style
épistolaire ceux qu’il appelait pueri mei?', c’est-a-dire sans doute les
jeunes notaires travaillant sous ses ordres a la chancellerie royale.

Mais le méme recueil qui nous a livré 'humble supplique adressée
par Jean a Coluccio contient aussi une autre lettre qu’il écrivit
d’Arezzo a la méme époque et peut-étre — qui sait? — le jour méme
ol il écrivait au chancelier de Florence. Le destinaire de cette autre
lettre était un ami parisien non identifié, sans doute quelque ancien
camarade d’études au College de Navarre. Or, ici, le ton change du tout
au tout: notre aspirant-humaniste maudit I'Italie, cette nouvelle Babylo-
ne, ce royaume de Pluton, cet antre d’avarice et d’ambition, ce véritable
taureau de Phalaris ou il se consume; et il soupire aprés sa patrie
lointaine, Paris, autre Persépolis, fleur qui embaume I'Univers, jardin de
délices, asile de toute vertu et de toute science. On pourrait considérer
cette épitre comme la premiére formulation retrouvée du théme des
Regrets qu’illustrera Joachim Du Bellay un bon siécle et demi plus tard.
Et il serait a peine exagéré de dire que toute la dialectique des rapports
intellectuels franco-italiens, non seulement en cette fin du Trecento, mais
jusqu’au XVI® siécle inclus, tient dans le rapprochement de ces deux

20. G. Billanovich et G. Ouy, La premiére correspondance échangée entre Jean de
Montreuil et Coluccio Salutati, dans «Italia Medioevale e Umanistica» VII (1964),
p. 337-374. Texte réédité dans Jean de Montreuil, Opera, III, éd. N. Grévy-Pons,
E. Omnato, G. Ouy. Paris, CEMI, 1981, n® 229, p. 10-11 et 25-26.

21. Jean de Montreuil, Opera, vol. 1, Epistolario, ed. Ezio Ornato, Torino, 1963,
ep. 93, p. 133, L 36.

22. Texte reproduit en facsimilé dans G. Ouy, Le recueil épistolaire autographe de
Pierre d'Ailly et les notes d’lalie de Jean de Monireuil (« Umbrae Codicum Occidentalium »
IX), Amsterdam, 1966, p. XXI et n° 105 f. 46r, édité dans le vol. III des ceuvres de Jean
de Montreuil, op. cit., n° 230, p. 11-12 et 27-29.



LES PREMIERS HUMANISTES FRANCAIS 289

lettres. Il faut toutefois noter qu’a la différence de son ami Nicolas de
Clamanges Jean de Montreuil ne cacha jamais son admiration pour
Pétrarque, méme s’il s’indignait lui aussi de la fameuse phrase: Oratores
et poete extra Italiam non querantur. Contrairement a Clamanges, qui
proclamait ne rien devoir a I'Italie, Montreuil n’éprouvait nulle honte —
tout au contraire — a se présenter comme le disciple de Coluccio
Salutati qu’il qualifiait d’imitator meus?®, voulant dire par la: «mon
modele » (il ne semble pas avoir totalement compris ce qu’était un verbe
déponent), et il chercha toujours a se lier d’amitié avec des Italiens:
Filippo Corsini, Bonaccorso Pitti, Antonio Loschi, Andreolo Arese,
Leonardo Bruni, etc. au contact desquels il espérait sans doute capter de
nouveaux secrets de I'eloquentia.

Jean de Montreuil révait, en fait, d’étre le Coluccio frangais, et
méme s’il ne réalisa jamais pleinement ce réve, il dut cependant d’assez
bonne heure prendre une part non négligeable dans la mise en ceuvre
sinon dans la conception de la politique étrangére du royaume. Il est
notamment probable qu’il fut I'un des artisans du rapprochement
franco-anglais qui s’ébaucha en 1396. A cette date, écrivant & un prince
anglais, il lui promettait:

Grant gloire te sera apareillee es cieulx se par ton esmeute et moyen
la reformacion et union de deux telz royaumes, voire de toute chrestienté,
se faisoit veritablement %%,

Hélas, ces riantes perspectives de réconciliation et de paix s’évanoui-
rent dés 1399 avec I'assassinat de Richard II, et la guerre reprit de plus
belle. Dés lors, en fidele serviteur de la couronne, Jean de Montreuil
consacra tout son talent a combattre les prétentions du roi anglais au
trone de France et a soutenir les droits de son maitre. Dans sa
correspondance comme dans ses traités politiques, le moins qu’on puisse
dire est qu’il ne manifeste guére de «conscience européenne »: rendant
graces au ciel de 'avoir fait naitre francais et non barbare, proclamant sa
haine envers les Anglais, dénongant la fourberie des Italiens, raillant la
grossiereté des Allemands, on le voit, par exemple, s’indigner de ce que,
sur le reliquaire du chef de Charlemagne a Aix-la-Chapelle, les lis de
France occupent moins de place que les aigles de 'Empire ».

Donc, encore une fois, le fait que notre humaniste recherchait la
compagnie des Italiens ne saurait étre interprété comme une manifesta-
tion d’esprit européen ou d’internationalisme, mais prouve seulement
qu’il était conscient de la supériorité italienne dans le domaine de la
rhétorique, et espérait tirer profit de ces contacts, et aussi en faire
profiter la chancellerie royale dont il s’efforgait d’améliorer le style.

C’est trés probablement ce souci d’acclimater a Paris I'eloquentia
d’Outre-Monts qui poussa Jean de Montreuil a prendre contact dés 1395
avec Ambrogio Migli et a favoriser sa venue en France.

23. V. Jean de Montreuil, Epistolario, éd. cit., ep. 107, 108, 120, etc.
24. Jean de Montreuil, Opera, 111, ed. cit., n® 232, p. 13-17 et 32-41.
25. Op. cit., ep. 209, p. 317.



290 G. OUY

Ce curieux personnage étant, parmi tous ceux que nous étudions, le
seul a avoir fait allusion a I’Europe, il va falloir le présenter assez
longuement.

Ambrogio Migli est longtemps demeuré fort peu et fort mal connu.
On ne possédait de lui qu'un seul texte: la longue lettre a Gontier Col
publiée par Martene et Durand dans P'Amplissima Collectio, lettre
datable de 1404 environ, dans laquelle il se répandait en propos
venimeux sur le compte de son ex-ami Jean de Montreuil?®. C’est la
qu’Alfred Coville avait puisé bien des éléments pour brosser un portrait
peu flatté du Prévot de Lille. Ce que ce dernier écrivait au sujet
d’Ambrogio n’était d’ailleurs guére plus aimable; ni au physique ni au
moral la description qu’il donne du Milanais dans ses lettres? n’est bien
attrayante : un vieillard maigre et chauve au visage fripé, au teint
verdatre et cadavérique; un fourbe, un voleur, un cuistre qui écrit des
vers latins, mais ne sait pas méme décliner correctement porta-portae; un
athée qui feint hypocritement la piété; un intrigant qui se livre a des
activités factieuses; un débauché, enfin, ayant des mceurs contre nature.

Sur ce dernier point, nous allons le voir, Jean de Montreuil n’avait
peut-étre pas entiérement tort. En revanche, pour ce qui est de
I'ignorance crasse qu’il attribuait a son ex-ami, il exagérait beaucoup,
car, si les poémes latins d’Ambrogio sont parfois déparés par quelques
fautes de versification ou méme de grammaire, il n’est pas sir que Jean
de Montreuil, s’il s’y était risqué, aurait été capable de faire mieux.

Mais je commencerai par parler brievement des sept lettres
retrouvées. Elle figurent dans un recueil certainement copié¢ en Bohéme,
sans doute dans le milieu de la chancellerie de Venceslas. aux alentours
de 1400, recueil que j’ai étudié autrefois a la bibliotheque du chapitre de
Prague . Ces lettres n’offrent a vrai dire qu'un médiocre intérét: ce sont
surtout — et parfois uniquement — des exercices de style; on peut
toutefois y glaner divers renseignements utiles. Ambrogio s’y présente
comme un secrétaire actif et zélé accaparé par son travail et comme un
homme vertueux et bon, veillant sur la santé et le bien-étre de son vieux
pere; et nous apprenons au passage qu’il était employé a la chancellerie
des Visconti avant de passer en 1395 au service de Louis d’Orléans a
Asti; mais sans doute faisait-il encore de fréquentes visites a Milan
jusqu’a son transfert a Paris vers 1397.

D’autres lettres de ce méme recueil offrent un frappant contraste
avec ces missives édifiantes. Il y est beaucoup question d’amour, mais de
cet amour véritablement platonique que flétrissait Alain de Lille dans son
De planctu Naturae. Nous trouvons par exemple un billet dans lequel un
jeune clerc de la chancellerie milanaise remercie un certain dominus Fi
(peut-étre Filippino Migli, lointain parent d’Ambrogio et personnage
important dans ce milieu) pour le don d’une écharpe de soie brodée d’or

26. Martene et Durand, Veterum Scriptorum Amplissima Collectio, vol. 1X, Paris,
1724, col. 1450.

27. V. surtout ep. 106, éd. cit., p. 148-159.

28. Ces textes vont étre prochainement publiés et étudiés dans un article collectif a
paraitre dans «ltalia Medioevale e Umanistica ».



LES PREMIERS HUMANISTES FRANCAIS 291

dont la vue et le toucher percent sa moélle de fleches voluptueuses.
Hélas, ces tendres sentiments sont fréquemment troublés par la jalousie:
C’est ainsi que nous assistons a d’apres rivalités entre les soupirants du
jeune et charmant Astolfino Marinoni, celui-la méme a qui, quelques
années plus tard, le chancelier milanais Antonio Loschi dédiera son
Inquisitio artis in orationibus Ciceronis.

Pourquoi Ambrogio composa-t-il et fit-il circuler cet étrange zibaldo-
ne? Vraisemblablement pour se venger de ceux qui lavaient fait
renvoyer de la chancellerie des Visconti. Quoi qu’il en soit, ce recueil
dut avoir un immense succes dans les milieux des chancelleries puisque,
quelques années plus tard, une copie s’en retrouvait a Prague. Il est fort
possible qu’il en subsiste d’autres dans diverses bibliothéques euro-
péennes mal explorées.

Mais il est temps d’en venir aux poemes, qui seuls nous intéressent
ici.

Depuis vingt-cinq ans, je pourchasse vainement dans toutes les
bibliotheques un manuscrit ainsi décrit dans l'inventaire dressé en 1417
des livres de Charles d’Orléans demeurés a Blois aprés la capture du
prince par les Anglais: Lettres closes de Maistre Ambroise metrefiees
adrecans a nos seigneurs: il s’agissait de toute évidence d’un recueil de
poemes politiques, et il est a craindre qu’il n’ait a tout jamais disparu.
Mais le hasard m’a cependant permis de remettre la main sur trois
poémes isolés qui, trés probablement, figuraient dans ce recueil ®.

Je passerai rapidement sur le premier des trois, qui n’offre qu’un
mince intérét. Il a été transcrit de la main méme d’Ambrogio Migli dans
un exemplaire du Catilina de Salluste ayant servi a I'instruction des fils
de Louis d’Orléans. Ce n’est pas le secrétaire du duc, mais la Sibylle qui
parle. Comme dans I'Enéide, elle s’adresse aux jeunes descendants
d’Enée. Elle leur rappelle tout d’abord leur glorieuse ascendance, tant
du coté paternel que du co6té maternel; elle leur prodigue ensuite
quelques sages conseils: ils doivent exercer leur corps autant que leur
esprit et s’initier a lart de la guerre; il leur faut vivre en bonne
intelligence, pratiquer la chasteté et rejeter I'avidité et le luxe; elle leur
garantit en outre un avenir glorieux:

Hinc et vos, domini, pariter regnabitis alti
Enseque victrici magnum lustrabitis orbem.

Ces vers ayant été écrits selon toute vraisemblance en 1404, la
pauvre Sibylle ne pouvait évidemment prévoir le désastre d’Azincourt au
cours duquel I'ainé des princes, onze ans plus tard, serait capturé et
retenu prisonnier en Angleterre pendant un quart de siecle. Il est vrai
qu’a défaut de gloire militaire Charles requt des dieux la gloire poétique;
mais le malheureux Jean d’Angouléme, livrié en otage avant méme la

29. V. G. Ouy, Humanisme et propagande politique en France au début du
XVe siecle: Ambrogio Migli et les ambitions impériales de Louis d’Orléans, dans Atti del
Convegno su: «Culture et politique en France 4 ['époque de {"Humanisme et de la
Renaissance », Torino, 1974, p. 13-42 (éd. des trois poémes p. 37-42).



292 G. OUY

capture de son frére, connut, lui, trente ans d’exil, et n’eut ni I'une ni
autre.

Les deux autres poémes sont beaucoup plus intéressants.

Le premier en date, qui est aussi le plus long (114 vers), est
explicitement daté de 1404. L’auteur s’en nomme a la fin, et fournit
méme quelques précisions autobiographiques :

Ambrosii tandem, Miliis cognomen habentis,
Italici teneris, Galli maioribus annis,

Quem Mediolani, Ligurrum regina caputque,
Urbs peperit...

On notera tout d’abord qu’Ambrogio se rajeunit un peu: il se dit en
effet Italien dans son dge tendre et frangais depuis; c’est oublier qu’il
frisait en réalité la cinquantaine a Pépoque ou il passa au service du
fréere du roi. On retiendra aussi le cas, en vérité assez exceptionnel, de
ce Ligure se proclamant gaulois: peut-étre est-il permis d’y voir I'indice
d’'une conscience européenne ?

Cette fois encore, I'auteur n’apparait que comme le porte-parole des
puissances célestes. C’est, de nouveau, un personnage de Virgile qui se
manifeste : non plus la Sibylle, mais ici Mercure. On se souvient qu’au
chant IV de I'Enéide il était dépéché vers Enée par Jupiter avec mission
de rappeler au Troyen les glorieuses destinées qu’il lui incombait
d’accomplir. Il est donc tout naturel que Mercure vienne cette fois
annoncer aux nations chrétiennes que le maitre de I’'Olympe a choisi un
descendant d’Enée, Louis d’Orléans, pour dominer le monde.

Voici, sommairement résumé, le contenu de ce message :

Me voici: je suis Mercure, envoyé du ciel pour installer parmi vous,
peuples chrétiens, un monarque universel. Ecoutez respectueusement les
ordres que j’ai mission de vous transmettre, et gardez-vous d’y désobéir.

De la-haut, Jupiter assiste a toutes vos guerres intestines, a vos
désordres, a vos querelles, et a la division de cet empire des Césars, si
glorieux jadis.

Les causes de ce grand malheur sont la discorde, la tyrannie, et
surtout le nationalisme: chaque peuple n’a souci que de soi-méme et
réclame pour son prince les prérogatives impériales. Voila pourquoi se
ternit la gloire du royaume d’Europe:

Hinc Europei vanescit gloria regni

et voila pourquoi pese sur vous la menace de I'esclavage (sous-entendu
de la conquéte turque).

Malheureux, quelle folie vous aveugle? Revenez & la raison et
retenez sur vos rivages 'empire du monde.

Mettez-vous tous d’accord sur le choix d’un méme prince, qui soit
distingué entre tous par I'éclat de sa lignée et, sous sa direction, vous
retrouverez votre antique gloire.

La souche julienne, issue de la terre troyenne, surpasse toutes les
autres races. Elle s’est illustrée par la renommée de César et par la
domination du monde. C’est Jupiter, pere des dieux et des hommes, qui



LES PREMIERS HUMANISTES FRANCAIS 293

la fonda, et la mere en est Vénus. Dieu lui a conféré le pouvoir a tout
jamais ; c’est ce que prophétisa le divin Virgile, qui savait les secrets de
la terre et des astres.

D’ailleurs — et c’est 1a une preuve décisive —, le Christ a qui,
peuples chrétiens, vous vouez une dévotion toute particuliére, s’intéresse
par-dessus tout a la descendance d’Auguste, puisqu’il a ordonné : « Rendez
a César ce qui est a César et & Dieu ce qui est a Dieu», ce qui revenait
a dire: de méme que Dieu commande au ciel, de méme César doit
commander sur la terre.

Sans doute, bien des rois partagent cette origine troyenne; mais il
est une lignée qui est supérieure a toutes les autres.

Voyez ces gémeaux des fleurs de lys, unis par I'amour fraternel au
point de n’avoir qu’'une méme pensée et qu'une méme volonté. Héritiers
de Charlemagne, ils gouvernent cet illustre royaume de France qui
I’emporte sur tous les autres par la vaillance, les armes et la richesse
autant que l'or est supérieur a tous les autres métaux. Tous deux
excellent par la justice et la valeur guerriére ; tous deux sont également
beaux et sont revétus des mémes habits royaux: on dirait les deux
jumeaux célestes, Castor et Pollux, qui étincellent au firmament.

Donc, peuples chrétiens, si vous voulez retrouver la paix et réparer
votre Europe en ruines

(Vos igitur prorsus reliquam postponite prolem,
Christicole populi, placida si pace potiri
Vultis, et Europe vestre reparare ruynas),

mettez au second rang les autres dynasties, et fixez sur eux seuls vos
pensées et vos espoirs. Cest a eux seuls quest due la domination du
monde : eux seuls méritent pareil honneur.

Charles a plus de dispositions pour les tiches pacifiques et les
affaires du conseil, qui ne le cédent en rien aux entreprises guerriéres.
En sa qualité d’ainé, il est évident qu’il doit conserver la couronne de
France, clef de voute de 'Empire, et qu’il ne saurait se dessaisir du
trone de ses aieux.

C’est donc au cadet, Louis, qu’il appartient d’accéder au trone
impérial, lui qui est tout entier occupé par I'amour sacré du bien public;
lui & qui trois déesses ont prodigué leurs dons, Junon lui ayant apporté
la richesse, Vénus la beauté et Pallas la sagesse, et qui, beau comme
Mars, est aussi redoutable que lui. Héritier du sang troyen, c’est lui le
nouveau César qui fera enfin renaitre des siécles d’or.

Toi, Henri, roi d’Angleterre, qui as lachement décliné son offre
d’'un combat singulier, rappelle-toi que César soumit jadis ton pays avec
le concours de soldats gaulois. Aujourd’hui, c’est I'héritier de César qui
prendra possession de ton royaume en vertu du droit de ses péres.

Je me tourne maintenant vers toi, vicaire divin, & Benoit, qui
gouvernes le monde au spirituel. Fais en sorte que ces desseins que je
suis chargé de révéler soient accomplis. Toi qui éprouves pour ces deux
fréeres une sincere affection, ceins de la couronne de César la belle
chevelure du descendant de César: c’est seulement grace a la protection



294 G. OUY

de son glaive impérial que tu pourras rétablir la paix sereine au ciel et
sur la terre.

Envoyé des dieux, j’ai fidelement délivrié mon message par [’entre-
mise de ce poéme d’Ambroise qui se nomme Migli, italien dans ses
jeunes années, plus tard francais, a qui Milan, reine de la Ligurie, donna
le jour. Maintenant, en cette année ou I'on commémore pour la quatorze
cent quatrieme fois 'accouchement de la Vierge, je regagne ma demeure
céleste. Terre, adieu.

Le second po¢me sur le méme théme que j’ai retrouvé parait un
peu plus tardif; il pourrait dater de la fin de 1405 ou méme de 1406.
Matériellement, il se présente comme une grande feuille de papier écrit
au recto seulement, cette fois encore de la main de l'auteur, en une
grosse écriture bien lisible: il est & peu prés certain que c’était un
placard destiné a étre cloué ou collé sur la porte de quelque lieu public
comme cela se faisait déja a cette époque. On sent, a lire ce texte, que
la situation n’a pas évolué dans le sens souhaité par Louis d’Orléans et
son conseiller italien: les ambitions du nouveau duc de Bourgogne, Jean
Sans Peur, contrarient celles du frére de Charles VI; la guerre civile
menace. Aussi les propos du messager des dieux refletent-ils une vive
inquiétude :

C’est moi, Mercure, envoyé de nouveau de I’Olympe vers vous,
peuples chrétiens, et surtout vers toi, France, fleur de I'Univers, pour
vous transmettre des remontrances et des avertissements.

Et il adjure la France de se ressaisir et de renoncer a sa dangereuse
folie: le fréere du roi doit occuper le rang qui est le sien, et les autres
princes doivent respecter la hiérarchie, sinon ce sera la guerre civile avec
tout son cortége de malheurs.

Ce second poéme n’apporte guére d’éléments nouveaux, sinon un
témoignage de la permanence des ambitions de Louis d'Orléans et de
’aggravation de la crise.

L’aspect le plus surprenant de ces poémes est sans doute le fait que
les ambitions impériales de Louis d’Orléans soient passées si longtemps
inapercues des historiens. Pourtant, un simple coup d’eil sur la carte de
I’Empire, si 'on y marque toutes les seigneuries dont il avait regu
’hommage ou avec lesquelles il avait contracté des alliances, suffit a faire
voir que ces desseins étaient bien réels et servis par une politique
patiente et cohérente: le frere de Charles VI n’était certainement pas un
personnage aussi léger, versatile et brouillon que l'ont cru beaucoup
d’auteurs. Le nouveau duc de Bourgogne, Jean, qui, précisément a cette
époque, venait de succéder a Philippe le Hardi, ne s’y trompait pas,
quant a lui, et prenait I’affaire fort au sérieux. Il s’opposa d’autant plus
vigoureusement aux ambitions de son cousin qu’elles étaient plus proches
des siennes: l'un des deux devait disparaitre de la scéne. Aprés trois
années d’une lutte sans cesse plus dpre, ce fut Louis qui tomba, un soir
de novembre 1407, sous les dagues des assassins.

Au siecle suivant, Charles Quint, petit-fils de Marie de Bourgogne,
avec la Franche-Comté, les Pays-Bas et la Toison d’Or, hérita le vieux
réve impérial que Louis d’Orléans n’avait pas été le seul a nourrir. Plus



LES PREMIERS HUMANISTES FRANCAIS 295

heureux que I’'arriere-petit-fils de celui-ci, Frangois I, il parvint presque
a réaliser cet empire du monde chanté en hexameétres par Ambrogio
Migli, un empire sur lequel le soleil ne se couchait jamais. Mais il était
plus facile de régner sur d’immenses territoires récemment découverts
que d’unifier sous un méme sceptre la vieille Europe, ou les divers
sentiments nationaux, depuis plus de deux siécles, ne cessaient de se
renforcer.

Gilbert OUY



ERASME : QUELLE CONSCIENCE EUROPEENNE ?

Comme on parlait beaucoup d’Erasme il y a un peu plus de dix
années (pour célébrer le demi-millénaire d’une naissance dont la date
incertaine permit d’étaler largement les cérémonies), on le célébra a
I'envi comme le pere de I'cecuménisme (a2 quoi tant de coincidences
invitaient) et comme le pere de ’Europe. Numéros spéciaux de revues,
articles nombreux peuvent étre rassemblés sur ce dernier sujet! — et je
leur serai redevable. Notons toutefois que, prudent, c’est sous une forme
interrogative que Marcel Bataillon traitait, pour un public espagnol, la
question : Erasmo ;europeo®? C’est aussi une forme interrogative que je
donnerai au titre de cette causerie: Erasme: quelle conscience euro-
péenne ?

Car ce genre de sujet offre le piége de son illusoire évidence.
Quand on cherche un personnage représentatif au XVI° siécle de I'idée
européenne, le nom d’Erasme surgit immédiatement a I’esprit. Mais a
peine la réflexion s’engage-t-elle qu’elle risque de se perdre dans les
sables de notions incertaines et, pour ainsi dire, glissantes. Mon dessein
n’est pas ici de «recruter » Erasme comme le «saint patron» d’une idée
moderne de I'Europe — idée elle-méme opaque et oscillante. Sans doute
est-il en fait plus exigeant. Reprenons la lecture des textes érasmiens. On
sait combien leur clarté est trompeuse, combien 'eau vive de la pensée
semble s’y jouer de toute analyse. Cherchons cependant, a travers ce
qu’ils disent, ce qu’ils murmurent et ce qu’ils taisent, quelle représenta-
tion cet homme, que si promptement on dit européen, pouvait hic et
nunc — ou plutoét illic et tunc — avoir de 'Europe.

Mais comment interroger les textes, alors que le mot Europe ne fait
pas partie du discours érasmien? En effet s’il apparait — occasionnelle-
ment —, c’est, d’abord, de la maniére la plus banale, associé a Afrique
et Asie, comme la partie d’un tout, le monde, et sans considération de

1. En particulier le n” 4 (1970) de la revue d'Ethno-psychologie qui contient: une
introduction de la rédaction, intitulée « Un témoin de I'Europe »; J.-C. Margolin, « Erasme
et la psychologie des peuples»; W. Kaegi, «Erasme, jadis et aujourd’hui»; «Civisme
curopéen », document intitulé « Erasme. pélerin de I'Europe » ; A. Stegmann, « Erasme ¢t la
France » ; B. Guillemain, «II n’est pire sourd... (Erasme et Rucellai)». Voir aussi. dans les
Actes de la Commémoration nationale belge, Bruxelles, 1970, l'article de L.E. Halkin,
«Erasme et I'Europe». Ajoutons qu'il n'est guére de biographe d’Erasme qui n'ait été
amené a toucher la question.

2. Revista de Occidente, n° 58 (janvier 1968): « Algunos centenarios de 1967 ». C'est
la version espagnole d'une conférence donnée a l'occasion de I'ouverture de la session d'été
de I'Université¢ de Padoue: «Erasme et I'Europe ».



ERASME : QUELLE CONSCIENCE EUROPEENNE 297

sa spécificité, I'’énumération donnant étoffe a la phrase: comme lorsque
saint Paul jette devant les Corinthiens son mépris pour «les dieux
d’Asie, d’Europe et d’Afrique» (c’est-a-dire tous, a I'exception du vrai
dieu)*; ou lorsqu’'on évoque, a propos de Quinte-Curce, Alexandre le
Grand «bouleversant Asie, Europe, Afrique»*; ou encore lorsqu’il est
question de quelque épidémie se répandant «a travers tous les pays
d’Europe, d’Asie et d’Afrique»>. D’autre part on peut trouver le mot
Europe, seul cette fois, employé pour évoquer, de maniere diffuse,
I’extension d’'un phénomeéne au-dela des frontiéres nationales. Ainsi de la
syphilis — ou encore du luthéranisme. C’est ainsi également que les
amis d’Erasme vantent maintes et maintes fois la réputation de notre
savant, réputation répandue, et répandant sa clarté, «a travers toute
I’Europe». Ce second emploi, pour banal qu’il soit, signale une
conscience de [I'Europe, comme d’'un lieu de relations directes ou
indirectes, réelles ou simplement possibles, espace géographique dont on
peut approximativement mesurer I’étendue en inventoriant la provenance
et la destination des lettres de 'Opus epistolarum. Et il convient de ne
pas oublier I'intérét qu’'Erasme portait a la géographie, dont il préconi-
sait I'étude dans la lettre & Théobald Fettich qui sert de préface a la
Geographia de PtoléméeS.

Dans cette Europe, Erasme s’inscrit comme hollandais, homo
batavus’. Est-il réellement ancré a cette terre natale, ou bien faut-il
penser que lirrégularit¢é de sa naissance fait de lui un homme
«désancré » 7 J'imagine au contraire que ces circonstances auront contri-
bué a rendre plus conscienie, plus réfléchie, parce que «distanciée », son
appartenance a une région de I’Europe qu’il vante si joliment dans
I'adage Auris Batava. Erasme n’est pas homme de nulle part. Mais il
reste que la Batavie est un lieu ambigu, car ce n’est pas une nation, et
sa filiation historique reste incertaine (ce qui permet a Erasme de se dire
a la fois Gallus et Germanus®). Région non point «perdue » (ce n’est pas
la Cimmérie!), mais relativement éloignée® — en somme presque aux
confins de ’'Europe. A la différence de ceux qui sont au centre, au cceur
du monde tel que le découpait la civilisation antique, Italiens, ou mieux,
Romains, et qui pour cela se prévalent de leur qualité d’héritiers, et
méme de leur droit d’ainesse, le Batave se reconnait «barbare» (le mot
revient souvent sous la plume d’Erasme). Comme tel, il tend (c’est un
aspect des invasions traditionnelles) a s’approprier I’héritage. Ainsi

3. Eloge de la Folie, LXIV.

4. Allen, ep. 704, 1. 31.

5. Lingua, A.S.D., p. 235.

6. Allen, ep. 2760 (du I°* février 1533), 1. 62: «ceux qui président aux études
libérales feraient bien de veiller a inciter a I'étude de la géographie». On notera aussi
I'intérét qu'Erasme porte a Strabon (cf. ep. 25, 629, 663).

7. Voir I'article d’Alois Gerlo, «Erasme, homo batavus», dans les Actes de la
Commémoration nationale belge, Bruxelles, 1970.

8. Allen, ep. 421 (4 G. Budé), 1. 11: «Rien ne s’oppose a ce que I'on soit a la fois
Germain selon la loi, et Gaulois selon la géographie traditionnelle ».

9. Comme l'atteste en particulier un po¢me latin de Germain de Brie imprimé en
téte de I'édition aldine des Adagia (1508). Erasme y est célébré comme un génie surprenant
né d'un monde barbare, parmi les Bataves, aux bouches lointaines du Rhin...



298 M.-M. PAYEN DE LA GARANDERIE

Erasme est-it un découvreur de I’Europe, qu’il parcourt, campant
longuement en France, en Angleterre, en Italie, et a cette croisée des
routes qu’est la ville de Bale ; conquérant de ’Europe — non au sens de
guerrier, il va de soi, mais au sens de séducteur —, cultivant amitiés,
protections, invitations des grands de toutes nations.

Au reste 'Europe est peut-étre moins pour lui un espace géographi-
que qu'un espace psychologique. Espace extrémement diversifié. S’il ne
décrit rien des paysages, il évoque d’un trait aigu (souvent changeant
selon les circonstances et selon son humeur) les coutumes et les
mentalités. Aussi, dans un article trés documenté ', Jean-Claude Margo-
lin a-t-il pu voir en lui un précurseur de I’ethnopsychologie. L’humour
des Anglais, le raffinement et la brusquerie déconcertante des Frangais,
la simplicité, la franchise et la rudesse des Allemands, la culture, mais
aussi la subtilité excessive et la vanité des Italiens ne sont pas sous sa
plume des clichés, mais des traits observés, expérimentés. Sa connais-
sance est concréte et, comme telle, elle est instable, pointilliste. Erasme
est un esprit extrémement attentif a la différence ; il respecte I'esprit des
différentes nations. Aussi n’aime-t-il pas qu’un individu refuse d’assumer
son identité nationale. A cet égard sa réaction devant Christophe de
Longueil est significative. Quoi! ce Brabangon qui se dit francais... et
qui devient romain! Pour la méme raison Erasme souligne volontiers
chez ses amis les traits qui lui semblent relever spécifiquement du
caractére national, en More un Anglais, en Budé, avec une sympathie
trés inégale, un Frangais.

Espace géographique et humain tres diversifié, ’'Europe est aussi un
espace politique. Elle a une structure complexe, se constituant d’Etats
divers incarnés dans la personne d’un prince. Elle a ses lignes de force.
Les provinces les plus florissantes €n sont la France et I'ltalie !' — Italie
qui est elle-méme le champ clos ou s’affrontent, rivaux, «les deux plus
grands monarques du monde ?», c’est-a-dire le roi de France et
I'Empereur d’Allemagne, en méme temps souverain d’Espagne et des
Pays-Bas: celui qu’Erasme, homo batavus, peut appeler 4 bon droit
«mon prince». A travers sa correspondance qui constitue souvent une
sorte d’éditorial journalistique, on peut voir Erasme, observateur attentif,
sensible a I'événement et a la mouvance des choses.

Mais un espace se définit par ses limites. Bornée par les mers sur
trois de ses cOtés, la péninsule européenne se heurte a I'Est a la pression
des Turcs. Le Turc est tout a la fois:

— celui qui surgit d’au deld (barriere géographique);
— Tlautre, le totalement différent (barriére humaine);
— l'ennemi (barri¢re politique).

Chacun sait que le danger turc n’était pas un danger illusoire, ni
lointain. Erasme savait la chute de Belgrade (1521), celle de Rhodes
(1522), les incursions réitérées en Valachie, Dalmatie, Croatie. En 1526
¢’avait été, avec la bataille de Mohacs et la prise de Bude, la grande

10. Cité supra n. 1, et que j'utilise abondamment dans ce paragraphe.
11. Allen, ep. 2196, 1. 220.
12. Allen, ep. 1304, 1. 336.



ERASME: QUELLE CONSCIENCE EUROPEENNE 299

tragédie hongroise. En 1529 [Pinvasion avait été arrétée de justesse
devant Vienne. On parlait (sans trop de conviction, il est vrai) de
croisade. Erasme nous a laissé, dans sa longue lettre du 17 mars 1530 au
juriste allemand Johann Rinck, une sorte de rapport sur la question . Il
ne s’y borne pas a faire I'historique des événements récents, il y évoque
tout le poids de la pression turque pendant deux siécles aux frontieéres de
I’Europe. Document capital non seulement par ce qu’il dit, mais par ce
qu’il implique.

En effet rien de plus utile que le Turc — pourrait-on dire
paradoxalement — puisque, sous sa redoutable menace, I'Europe trouve
(en théorie du moins) son identité. Pour qu’une collectivité se définisse
comme telle il lui faut le barrage de l'ennemi commun, de I'ennemi
absolu. Le Turc offre a I’Europe cette chance historique (on sait que,
dans le fait, elle resta divisée, et accueillit le Turc dans le jeu des
alliances). L’image dominante du Turc dans la lettre a Rinck est bien
celle de I'ennemi absolu, étranger et étrange. Avec quel soin Erasme
insiste sur I'obscurité des origines de ce peuple ennemi'*! Il insiste aussi
sur l'ancienneté de son hostilité qu’il se plait a faire remonter a
I’Antiquité '°. Mais évidemment '« étrangeté» des Turcs réside surtout
dans leur appartenance a une religion étrangére. Aussi est-ce a leur sujet
que, pour la premiére fois, on peut voir Erasme se poser le probléme
d’une guerre que, peut-étre, il conviendrait de faire... Si son pacifisme
vacille ici, c’est parce que ses postulats essentiels, qui s’étaient toujours
référés a des coordonnées chrétiennes (— que la guerre est toujours un
mal; — que la guerre entre chrétiens est plutot sédition que guerre), se
trouvent bousculés sous la pression de réalités nouvelles.

Toutefois, si le Turc apporte a la conscience de I’Europe une cloture
et la chance d’une définition, il peut aussi, par un mouvement tout
contraire, lui offrir la possibilité d’une ouverture et d’'un dépassement. Et
Erasme le pressent, avec ce qui en lui est toujours disponible a un
cecuménisme. D’ou les ambiguités, et les longueurs, de sa lettre a Rinck.
Selon qu’il considére les musulmans comme ennemis du Christ (donc
ennemis absolus de I’Europe chrétienne), ou bien comme des chrétiens
en puissance, on assiste a loscillation de son pacifisme. Ce qui
I’emporte, mais au terme d’'un douloureux débat, c’est l'inquiétude,
I'effroi, devant I'inconscience des princes européens, tout occupés a
régler des «affaires internes». Dans un sursaut d’indignation et prenant
lucidement la mesure du péril, il se résigne a l'idée d’une guerre,
exceptionnellement, et hypothétiquement, sanctifiée, qui coaliserait

13. Allen, ep. 2285. Mais "Opus epistolarum ne donne que quelques passages du
texte ; celui-ci fut publié en 1530, a Bale chez Froben, sous le titre Utilissima consultatio de
bello Turcis inferendo, accompagné du commentaire du Psaume 28. Il est évidemment
repris dans les Opera omnia de Béle (V, 292) et de Leyde (V, 345). De tres larges
passages ont été traduits en frangais par J.-C. Margolin: Erasme — Guerre et paix, Paris,
1973. Jemprunte a cette traduction les citations des notes suivantes.

14. «Le nom des Turcs est obscur 4 un point tel qu'on a du mal a le trouver chez un
auteur ancien...»; «Si grande était I'obscurité de cette nation que...» (op. cit., p. 340).

15. «Cyprien les cite (...) comme étant déja les ennemis jurés de la puissance
impériale » (op. cit., p. 340); «Cette race d'hommes dont la barbarie a pendant tant de
siécles porté des coups a la Chrétienté...» (p. 341).



300 M.-M. PAYEN DE LA GARANDERIE

contre le Turc les princes d’Europe, ces princes qu’unit — ou plutét que
devrait unir — leur appartenance commune a la religion du Christ.

Tels sont, brievement esquissés, les éléments de ce qu’on pourrait
appeler chez Erasme la conscience de I’Europe.

Pour aller au-delad de ces données élémentaires, et tenter de définir
chez Erasme quelque chose qui s’apparente a ce que nous, modernes,
pouvons entendre sous les mots de conscience européenne, il nous faudra
suivre un chemin plus malaisé, ot notre objet le plus souvent ne pourra
étre saisi que dans la pénombre, apercu d’une vue oblique, en reflet,
parfois méme «en creux», quand il n’aura plus d’autre réalit¢ que
Vinsatisfaction et le désir. Insatisfaction et désir qui postulent pourtant
son existence idéelle. Il nous faudra pour I'appréhender user de grilles
diverses, les juxtaposer ou les superposer. L’objet que nous regardons
n'existe pas encore comme tel; il n’est pas «dénommé». Mais une
notion peut fort bien préexister au concept qui plus tard permettra de la
circonscrire et de [l'utiliser comme un des signes de [l'algebre de la
pensée. C'est le cas de la notion d’Europe (au sens de citoyenneté
élargie), dont nous allons quéter les indices dans le texte érasmien.

Quel mot peut éventuellement désigner cette Europe idéale — ou
plutot idéelle (car le mot idéale connote réve, irréalité, alors que nous
voulons parler d’une représentation de I'esprit, modele dynamique qui
appelle sa propre réalisation)? Quel mot donc peut désigner, sous la
plume. d’Erasme, cette Europe idéelle, lien des nations, patrie commune
des peuples de la péninsule européenne? Le premier qui vient a I'esprit
est mundus, et 'on songe immédiatement au début de sa lettre de 1522 a
Zwingli, cette phrase tant de fois citée... et exploitée: ego mundi civis
esse cupio, communis omnium vel peregrinus magis. Citoyen du monde
— ouvert a tous, ou plutét étranger a tous... Il se faut bien garder
d’utiliser ce texte hors de son contexte, et sans tenir compte de ce
qu'Erasme bient0t apres confie a Marc Laurin:

Quidam non infimae autoritatis apud Turegos semel atque iterum mecum egit
per literas ut illic jus civium acciperem. Ego demirans cur haec ageret
respondi me velle civem esse totius mundi, non unius oppidi.

Ainsi «un notable de Zurich lui ayant écrit par deux fois pour lui
offrir le titre de citoyen de sa ville», Erasme «ne voyant pas bien
pourquoi cette proposition lui était faite, a répondu qu’il souhaitait étre
citoyen du monde, et non d’une seule ville». Il ne s’agissait en somme
que de se dérober et, comme on dit, de noyer le poisson. Erasme excelle
en cet art de la fuite. Toutefois le choix des moyens ne peut ici nous
laisser indifférents, et le texte adressé a Zwingli mérite d’étre médité.

— Tout d’abord que faut-il entendre par mundi civis ? Chez Erasme
mundus peut aussi bien désigner I'univers entier que ce petit univers qui
est notre cosmos a nous (orbis noster), patrie commune des hommes
civilisés — correspondant dans I’Antiquité au bassin de la Méditerranée,
mais qui a connu, depuis, une translation vers le nord, et s’identifie a
cette Europe que nous évoquions dans notre premiére partie. Mundus
est donc le mot le plus «vaste» et le plus vague qu'Erasme pouvait



ERASME: QUELLE CONSCIENCE EUROPEENNE 301

employer pour manifester sa volonté d’échapper a toute définition —
éventuellement en les assumant toutes: communis omnium 'S.

— On remarquera ensuite que, si Erasme emploie successivement
trois expressions (mundi civis, communis omnium, peregrinus), il y a loin
de la premiére, ou le mot civis implique appartenance et engagement, a
la troisieme, ou peregrinus connote au contraire un désengagement et la
solitude de P'homo pro se. Et c’est d'un terme a l'autre, par le
truchement de l'intermédiaire communis omnium, qu’Erasme s’esquive.
Chacun de ces termes a son orbite propre. Et qui est civis, sinon le
lettré en la République des lettres ? Qui est peregrinus, sinon le chrétien,
homo viator vers la cité céleste !7?

L’idée d’Europe s’apercoit alors comme a lintersection de deux
réalités spirituelles, deux «internationales »,

— celle des bonae literae, c’est-a-dire celle de la science inséparable de
la sagesse
— celle du Christ.

Or si Erasme ne nous parle jamais de I'Europe, il parle copieuse-
ment de P'une et de l'autre. C’est sur ces orbites idéelles qu’il se situe
quand délibérément il se déclare mundi civis, communis omnium vel
peregrinus magis.

Voyons successivement dans quelle mesure, et selon quels modes, la
République des lettres, puis la Chrétienté — la Chrétienté idéelle, il
s’entend — recouvrent et impliquent I'idée européenne.

La République des Lettres

Nourris aux mémes sources du savoir, engagés dans la méme
entreprise d’exhumation et de restauration des monuments écrits gréco-
latins, et opérant selon la méme méthode (la méthode philologique),
enfin écrivant, et parlant, une langue commune, la latin (lien vertical qui
abolit le temps et relie I'’Antiquité au présent, lien horizontal entre les
nations), les lettrés de pays différents sont unis par-dessus les frontieres,
de sorte qu’ils se sentent plus proches les uns des autres que ne le sont
les citoyens d’une méme patrie. Le fracas des armes, «les agitations des
rois ne rompent pas les alliances des Muses '"*». Les missions diplomati-
ques font figure de congrés internationaux.

Conscience supranationale, certes, mais fragile, et toute théorique.
On peut voir Guillaume Budé prendre ombrage comme d’une offense
personnelle de toute allusion désobligeante (ou prétendue telle...) a
lesprit francais . Thomas More et Germain de Brie se querellent aussi

16. Que Von songe a I'image du cordeau blanc, symbole de stricte égalité, qui revient
a plusieurs reprises sous la plume d'Erasme. notamment dans I'adage 488, et dans
I'ep. 1840 2 G. Budé: «moi, a I'égard de presque toutes les nations, je suis ce qu’on
appelle un cordeau blanc. »

17. Cf. la conclusion de I'article de L.-E. Halkin cité n. 1, « Erasme et I’'Europe ».

18. Ainsi s’achéve le premier paragraphe de la lettre écrite d’Anderlecht a G. Budé
(ep. 1233).

19. Cf. Allen, ep. 1812.



302 M.-M. PAYEN DE LA GARANDERIE

vivement que se battent les flottes de leurs pays respectifs. On voit
précisément Erasme, conscient du mal qu’une telle dispute fait a la cause
des études, s’employer a les réconcilier®. Lui-méme, dira-t-on, a perdu
sa sérénité dans sa polémique contre Lefévre d’Etaples; mais c’était
débat de théologiens o0 n’intervenait pas de rivalité nationale. Que I'on
considére la satire politique d’'un Budé (dans le De asse) ou celle de
I'Utopie, elles concernent surtout les réalités francaise ou anglaise. En
revanche la satire d’Erasme garde toujours une portée générale,
essentiellement morale. Aussi Erasme parait-il plus qu’aucun autre se
situer sur 'orbite de cet «au-dessus des nations», de cette communauté
des savants engagés dans la grande entreprise de la renaissance des
études: la République des Lettres.

Est-il donc «européen»? Ce serait aller trop vite que de I'affirmer.
Entre République des lettres et Europe idéelle il y a un écart. Car,
d’une part, la République des Lettres est élitiste et ne plonge pas de
racines profondes dans les réalités nationales. D’autre part, elle est en
quelque sorte décalée par rapport a ces républiques réelles que sont les
Etats et les pouvoirs qui les incarnent. Erasme en a pleinement
conscience : «ceux qui disposent presque a leur gré de Ilhistoire ne
détestent rien tant que ces études sans lesquelles pourtant nous ne
sommes méme pas des hommes», écrit-il amérement?!. Pour rejoindre
République des Lettres et Europe, pour qu’elles puissent coincider, il
faut imaginer un double mouvement:

— la démocratisation, la vulgarisation de la culture;
— Tlaccession des intellectuels au pouvoir, ou tout au moins leur
influence sur les pouvoirs.

Cette influence n’est encore pour les lettrés qu’une espérance. Dans
le fait la République des Lettres se réduit a quelques noms célébres au
premier plan (avec celui d’Erasme comme d’une sorte de super-star...),
quelques centaines d’anonymes au second plan, qui admirent et tentent
d’imiter, et, dans I’enfoncement, le monde obscur des colleges qui
transmet, entretient le message en laffadissant, le sclérosant, ou le
déformant. Cependant le monde va son train: guerres, traités, alliances,
échanges économiques qui font passer la puissance réelle d’'un port & un
autre, d’'un Etat a lautre, variations des lois, etc. Le lettré essaie de se
faire une place aupreés des instances de décision; il participe ci et la a
quelque ambassade, quelque «table ronde», dirions-nous; il obtient
parfois (et c’est le cas d’Erasme) le titre de «conseiller» du prince. Mais
les événements échappent a ses prises; il n’en sait voir le plus souvent
que la surface 2.

Et pourtant tout lettré qui se pose le double probleme:

— de la diffusion de la culture (culture internationale, puisqu’elle est
alors constituée par le fonds commun gréco-latin)

20. La préoccupation d'Erasme est particulierement vive du printemps 1520 (Brie
publie son Antimérus en avril) a I'été 1521. Cf. Guy Lavoie. «La fin de la querelle entre
G. de Brie et Th. More », in Moreana, n® 50 (1976).

21. Allen, ep. 480, 1. 198.

22. Erasme lui-méme en est un exemple. J.-C. Margolin fait remarquer combien il fut
abusé par les clauses du traité de Cambrai (op. cit., p. 199).



ERASME: QUELLE CONSCIENCE EUROPEENNE 303

— de la place de l'intellectuel (porteur de cette culture, germe européen)
dans la cité et ’Etat, se pose implicitement le probléme de I’Europe
— et Erasme plus qu’aucun autre.

Son souci de la diffusion de la culture n’est plus a prouver. Il est
assez manifesté par ’abondance de ses ouvrages pédagogiques, par sa
prédilection pour des formes faciles comme les dialogues familiers ou les
paraphrases, son goit des répertoires, énormes certes, mais attrayants,
comme les Adages, sorte d’inventaire de la culture européenne destiné a
la rajeunir afin de la remettre en circulation, etc. L'on a maintes et
maintes fois célébré le r6le de I'imprimerie, souligné son caractére
international, son implantation en des villes-carrefours, etc. Ce fabuleux
progrés technique au service de la République des Lettres, Erasme en
use avec un zele forcené (occupant jusqu’a sept presses a la fois a son
service). Et ce n’est pas seulement a la communauté des lettrés qu'il
songe lorsqu’il entonne, dans 'adage Festina lente, ’hymne a la louange
de I'imprimerie. Il songe avant tout & faire descendre la connaissance
vers des couches sociales plus humbles, vers les femmes, etc. «Jécris
pour les enfants et les ignorants», écrit-il 8 Budé qui lui reproche le
caractere insignifiant de son De copia®. Et, se comparant au méme
Budé : «tu as préféré n’étre lu que des érudits, moi, autant que possible,
du grand nombre % ».

Ce développement de la culture ne pouvant se concevoir sans la
faveur et l'intervention des princes et de tous les pouvoirs effectifs, on
notera I'importance capitale que revét a cet égard la familiarité d’Erasme
avec les détenteurs du pouvoir réel; elle faisait couler un sang européen
dans les canaux nationaux. Ses dédicaces ne sont pas seulement destinées
a lui attirer des protections, mais & faire prendre conscience du primat
de la pensée et du caractére permanent, universel (en l'occurrence
européen) de certaines exigences de la conscience, et dun capital
intellectuel et spirituel commun.

Ici se pose la question du choix de la langue latine, langue
véritablement européenne. L’histoire a démenti ce choix (et ce fut sans
doute le premier échec de I'tdée européenne, que I’échec du latin a
demeurer la langue commune des nations d’Europe). Marie Delcourt a
pu déplorer quErasme n’ait pas été [linstaurateur de la langue
néerlandaise ¥ (comme Luther celui de la langue allemande). Ce choix,
en ce qui concerne Erasme, ne peut pourtant se dissocier de I'idéologie.
Certes, en élisant le latin, il ne prenait pas en son temps un parti
original. Et sa vie de voyages, la diversité de ses amitiés, son appétit de
connaitre et de communiquer, ne lui laissaient guére d’autre alternative.
Mais (Marcel Bataillon I’a bien souligné %) Erasme a mené sur ce terrain

23. Allen, ep. 480, 1. 75.

24, Allen, ep. 531, 1. 456. L'optimisme avec lequel Erasme mene cette tiche
s’exprime dans I'ep. 421: «Ce sont choses si grandes que la malveillance de quelques-uns
ne saurait guére m’arréter...», et dans l'ep. 534: «Dieu immortel, quel siecle je vois
poindre!... ».

25. M. Delcourt, Erasme, Bruxelles, 1944, p. 21-22. Cité par Fr. Bierlaire dans son
article en hommage a M.D., in Moreana n” 65-66 (1980).

26. Art. cit., n.2, p. 2-3.



304 M.-M. PAYEN DE LA GARANDERIE

un combat tout & fait original. En prenant parti contre le cicéronianisme
italien, puriste et artificiel, il ne défendait pas seulement son propre
mode d’écriture, il manifestait une sorte de prescience de I'Europe.
Jouer a démarquer Cicéron peut étre bon en République des Lettres,
certes pas en Europe. Erasme, lui, n’entend pas restaurer sur des
pensers nouveaux le Cicéron antique, Cicéron tel qu’il fut, mais Cicéron
tel qu’il serait s’il revivait... 4 la Renaissance 7. Le latin est pour Erasme
une langue vivante, moderne et chrétienne. Or il n’est pas de langue
sans un étre dont elle soit le truchement. Au latin vivant d’Erasme
correspond, comme en pointillé, cette réalité innommée, I'Europe.

Chrétienté

Comme il a été permis de D'apercevoir dans sa relation avec la
République des Lettres, la conscience européenne d’Erasme peut aussi
s’apercevoir dans sa relation avec cette autre internationale, plus large,
plus haute, et aussi plus intérieure, celle du Christ. Chrétienté idéelle,
bien différente de ce que l'on désigne couramment par le mot de
chrétienté (soit I'ensemble des nations qui pratiquent la religion chrétien-
ne). Royaume du Christ, qui, on le sait, «n’est pas de ce monde », mais
dont néanmoins le chrétien appelle quotidiennement la venue («Que
votre regne arrive... »). Si I'on songe que c’est toujours, toujours au nom
de principes chrétiens qu’Erasme préche et juge, on conclura aisément
que sa véritable patrie est la Chrétienté .

Entre la République des Lettres et la Chrétienté, le rapport est
réglé, depuis I'Enchiridion, selon le rapport des lettres profanes au
christianisme, rapport a la fois chronologique et hiérarchique : les études
profanes ne sont qu’'une préparation aux études sacrées, et elles-mémes
doivent prendre résonance chrétienne (sonare Christum). On voit donc
que, dans l'ordre de la culture, les deux sphéres idéelles, République des
Lettres et Chrétienté, qui pouvaient paraitre se couper (le domaine des
bonae literae étant mixte, sacré et profane), tendent a s’embrasser, la
philosophia Christi attirant en quelque sorte dans son orbe sa sceur
profane.

Ce phénoméne d’attraction est en fait la grande loi de I'histoire. Le
christianisme a vocation universelle en tous ordres; c’est une force
spirituelle de progres. Certes ce progrés s’opére selon des modes qui
nous échappent le plus souvent. Mais le Christ est garant de la validité
de nos efforts lorsque ceux-ci s’accordent a l’exigence de I’Evangile.
Ainsi s’expliquent, me semble-t-il, chez Erasme les interférences de
I'optimisme et du pessimisme. S’il n’a guére le sens de I'histoire , il a de
la maniéere la plus aigué le sens de I'Incarnation. Le Christ lui apparait
comme le rassembleur de 'humanité totale a la fois dans le temps et

27. Sur les attitudes d’Erasme a I'égard de Cicéron et du cicéronianisme, on pourra
consulter ma thése Christianisme et lettires profanes, Lille et Paris, 1976, p. 153-169.

28. Cf. R.H. Bainton, Erasmus of Christendom, New York, 1972.

29. On pourra consulter sur ce sujet P.G. Bietenholz, History and biography in the
work of Erasmus of Rotterdam, Genéve, 1966.



ERASME: QUELLE CONSCIENCE EUROPEENNE 305

dans ’espace. Dans le temps, il met son sceau sur le passé 3, «baptise »
Socrate et Cicéron et, quelles que soient les vicissitudes intermédiaires, il
triomphera au dernier jour. Dans l'espace, il fait que tous les peuples,
comme tous les hommes, sont fréres. Les différences de nature et de
race ont désormais moins d’importance que les différences de religion,
lesquelles n’ont elles-mémes qu’une importance transitoire, puisqu’elles
sont soumises a la loi d’attraction énoncée plus haut.

Comparée a la notion de Chrétienté, celle d’Europe (dont l'idée
nous apparaissait en pointillé derriere la République des Lettres) sembie
une sphére trop petite, dont les circonstances historiques définissent trés
provisoirement le rayon: une sorte de pis-aller de I'idéal. Erasme est
donc européen dans la mesure ou, chrétien, il est «en situation» dans la
respublica christiana, dans 1orbis christianus, qui se trouve alors
pratiquement limité aux peuples d’Europe.

Un texte — et c’est le plus précieux document que j’aie trouvé sur
le sujet — éclaire assez bien ce jeu de rapports. 1l s’agit de la dédicace a
Adrien VI du Commentaire d’Arnobe sur les Psaumes. Erasme, en lui
offrant I'édition, félicite Adrien de sa récente élévation au pontificat.
Celle-ci tient moins, dit-il, a la faveur des hommes qu’a la puissance de
Dieu qui attend du pape qu’il apaise enfin «ces troubles impies du
monde chrétien (orbis Christiani) qui durent depuis trop longtemps et
vont toujours empirant ». « Nous voyons, poursuit-il, les deux plus grands
monarques du monde (orbis) s’affronter avec acharnement ; il n’est guére
de partie de notre monde (orbis nostri) qui soit a I'abri des guerres, des
massacres, des pillages. Et bien que la religion chrétienne, qui autrefois
régnait sur toute I'étendue terrestre (omnes mundi plagas), soit mainte-
nant, en raison des difficultés que traverse I’Europe (Europae), amoin-
drie, elle-méme pourtant, aussi, est misérablement déchirée par les
dissensions funestes des sectes et des schismes. Et tandis que nous nous
agitons ainsi, le Turc nous menace » 3.

Proposer une traduction revient a imposer une interprétation. Or ici
le flottement du vocabulaire impose une extréme prudence. Ce texte fait
en effet apparaitre, dans la représentation d’Erasme, un phénoméne de
superposition d’images: celle de I’Europe, celle de la Chrétienté. En
méme temps il suggére, et par la présence du mot Europa, et par
d’infimes nuances (le glissement d’orbis Christianus a orbis et a orbis
noster, et lemploi successif d’orbis et de mundus), un diagnostic
différentiel. Si Erasme se situe dans l'orbis noster (qui est a la fois
Europe et Chrétienté réelles), son désir est polarisé par l'idée (dont
curieusement il projette le schéma mythique dans le passé) d’une religion
chrétienne étendue a I'univers entier (omnes mundi plagas) et purifiée
des «dissensions funestes des sectes et des schismes». Ce monde ou nous
vivons, orbis noster, Europa, n’est qu’une Chrétienté restreinte et
défigurée. Et la conscience d’Erasme est une conscience souffrante,
activement tendue vers le modéle, objet de son désir.

On chercherait en vain chez Erasme un projet politique concret, un

30. Cf. W. Kaegi, art. cit. n. 1, p. 432-433.
31. Allen, ep. 1304, 1. 326-342.



306 M.-M. PAYEN DE LA GARANDERIE

exposé des moyens, quelque plan ou proposition d’institutions. Il ne
produit pas non plus (comme le fait Thomas More) une Utopie, machine
bizarre et déconcertante capable de mettre en question par I’étonnement
qu'elle suscite toutes les institutions réelles. Le procédé d’Erasme (certes
moins attrayant, et trop souvent moralisateur) est de précher, de faire
voir I'idée. 11 préche inlassablement les principes. Non qu’il semble croire
a un progres prochain. Néanmoins son engagement méme, et sa
persévérance, attestent sa foi dans le pouvoir de I'idée ; et de ce pouvoir,
aussi bien, le Christ méme est le garant.

Ce que les écrits d’Erasme manifestent le plus, c’est le sentiment de
Pécart entre la réalité (caricaturale, ou plutdot qu’il sait si bien
caricaturer) et le modele, lequel, répétons-le, n’est pas réve, mais
exigence absolue et de prescription divine. Il ne cesse de dénoncer le
scandale de cet écart. On a coutume de classer Erasme comme penseur
idéaliste. Il vaudrait mieux insister sur son réalisme féroce, son ironie
dénonciatrice. S’il proclame si fort ce qui devrait étre, c’est pour mieux
faire voir le dérisoire de ce qui est. C’est sur ces écarts, ces «abus», que
je voudrais brievement attirer l'attention. On y reconnaitra les thémes
bien connus de la pensée érasmienne.

— L’Europe réelle est 'Europe des princes. Car le pouvoir effectif
s’exerce toujours dans le cadre féodal. Le prince, représentant de I'Etat,
se substitue, en tant que personne privée, a I'Etat. L’histoire se tisse
d’ambitions personnelles, de mariages étrangers, de disputes d’héritages,
etc. On ne tient pas compte du corps social et de ses institutions
différenciées qui pourtant seraient consultées avec profit:

Le monde possede tant d’évéques sérieux et savants, tant d’abbés
vénérables, tant de seigneurs dgés et instruits par une longue expérience,
tant d’assemblées, tant de conseils que nos ancétres ont créés pour qu’ils
servent & quelque chose 32!

Que ce soit dans le Panégyrique de Philippe le Beau, la lettre a
Antoine de Berghes, la Complainte de la paix, Erasme répéte que le
prince ne doit pas se comporter en propri€taire, mais en gestionnaire.
Remarquons, dans ce dernier texte, I'opposition :

Les peuples, si méprisés et si obscurs, fondent des villes magnifiques,
les administrent civilement, les enrichissent et les embellissent par leurs
soins. Les satrapes s’y introduisent furtivement, et semblables aux guépes,
(...) ils éparpillent, brisent et détruisent de la maniére la plus impitoyable ce
qui a été amassé et construit avec tant de peine par rout un peuple.

Et un peu plus loin:
La République est dans la souffrance pendant que chaque prince donne

satisfaction a ses passions (...). Que les princes soient sages non dans

32. Dulce bellum inexpertis, trad. J.-C. Margolin (op. cit., p. 140).
33. Querela pacis, trad. de Mme Constantinescu-Bagdat, revue par J.-C. Margolin,
ibidem, p. 222.



ERASME: QUELLE CONSCIENCE EUROPEENNE 307

l'intérét de leurs passions, mais dans celui de leur peuple (...). Qu’ils soient
a I'égard de leurs Etats ce qu'un peére est pour sa famille 3.

L’intuition politique d’Erasme oscille entre I'idéal d’'une monarchie
tempérée et certaines idées démocratiques ¥, quand il souligne que, dans
I'épaisseur du corps social, des catégories (comme les paysans, les
simples soldats) sont de perpétuelles victimes.

— La perversion qui vient d’étre dénoncée est accrue par les
guerres. Tandis que la paix laisse voir et vivre les rouages des nations
(on a alors le temps d’«orner Sparte»!), la guerre est le cyclone
destructeur de ce qui s’instaure déja si difficilement:

Tant de qualités natives, tant de vertus, tant d’espérances exceptionnel-
les, ont été anéanties par une seule bourrasque, en un combat !

On a trop écrit sur le pacifisme érasmien pour qu’il y ait lieu d’y
revenir ici. Mais on peut dire que chez Erasme la prédication de la paix
masque la pensée européenne, parce qu’elle en est la condition premicre.

— Cette pensée européenne, on peut toutefois la découvrir, comme
en négatif, dans des textes ou Erasme préche l'union entre les Etats et
ot il dénonce les pactes des princes. Penchons-nous sur un des derniers
chapitres de U'Institutio principis christiani, dont le titre est précisément
De foederibus. Nous y lisons que le bon pacte est un effet de nature, qui
tient compte des réalités (géographique, climatologique, culturelle,
sociale), et non des combinaisons de l'ambition. On retiendra combien
Erasme se montre prudent et pragmatique, en conseillant une extension
trés circonspecte des alliances :

L’amitié se crée et se maintient facilement entre ceux que rapproche la
communauté de langue, la proximité des territoires, la ressemblance d’esprit
et de meeurs. Il est avec certaines nations de si grandes dissemblances a tous
égards qu’il serait certainement bien plus prudent de rompre tout commerce
avec elles que de se lier a elles par des traités trop contraignants. Certaines
sont tellement éloignées que, le voudraient-elles, elles ne pourraient étre
d’aucune utilité. Enfin certaines sont si capricieuses, si infideles a leur
parole, et si arrogantes que, fussent-elles toutes voisines, elles seraient
inaptes a toute amitié ¥,

Il ne convient pas non plus d’associer trop étroitement des nations
que sépare la religion, ou entre lesquelles se dresse la barriere
géographique des mers ou des montagnes. On le voit, il n’y a pas chez
Erasme de «réve européen», il ne se berce pas de chimeres, et sait que
I'unité ne se construit pas aisément.

34. Ibidem, p. 227-228.

35. Sur cette guestion, on pourra se reporter a I'analyse de P. Mesnard (L’essor de la
philosophie politique au XVI° siécle, Paris, 1935, 2¢éd. 1951, ch. 2, p. 134), discutant
I'interprétation donnée par Mme Constantinescu-Bagdat dans I'introduction de sa traduction
de la Querela pacis.

36. Adage Spartam nactus es, hanc orna, trad. J.-C. Margolin, op. cit., p. 183.

37. Institutio principis christiani, A.S.D., p. 207.



308 M.-M. PAYEN DE LA GARANDERIE

— Méme regard sans illusion sur la culture de son temps. Tandis
que I’héritage antique sort a peine du grand naufrage, ce monde ou nous
sommes (I’'Europe réelle) traine avec lut le poids mort d’une culture
périmée

(...) la doctrine du Christ se trouve a I'heure actuelle toute contaminée
d’écrits de dialecticiens, de sophistes, de mathématiciens, d’orateurs, de
poétes, de philosophes et de jurisconsultes paiens, si bien qu’il faut passer la
plus grande partie de sa vie avant de pouvoir méditer sur les mystéres des
Ecritures, et, & supposer qu'on y arrive un jour, il faut qu'on y arrive
infecté de tant d’opinions profanes que les paroles du Christ choquent
absolument ou sont gauchies d’apres les théories de ces célebres penseurs.
Et on ne critique pas cela, au contraire. Sacrilége celui qui parle des écrits
chrétiens sans s’étre rempli au préalable jusqu’aux oreilles, comme on dit,
des sornettes d’Aristote, ou plutét des sophistes .

Ainsi notre culture est un produit batard, comme notre religion est
une religion batarde...

Ainsi palpite la pensée d’Erasme. Sur son versant optimiste, la
grande entreprise de pédagogie humaniste, la renaissance chrétienne,
ferment de temps nouveaux. Sur son versant pessimiste, la vision
gringante de la folie, et des échecs de I'’humanité. Cette tension tragique,
sous l'eau claire d’'une pensée agile, c’est la conscience chrétienne, la
conscience européenne d’Erasme. Elles sont indissociables. Son geste le
plus significatif fut peut-étre la dédicace des quatre Paraphrases des
Evangiles aux quatre rois de I'Europe. A Charles saint Matthieu, a
Frangois I°" saint Marc, a Henri VII saint Luc, a Ferdinand saint Jean:
c’était un signe de croix sur I'Europe malade.

Pour conclure je dirais que, de nos jours, étre érasmien, ce n’est
pas, ce n’est pas seulement étre «européen». La conscience européenne
d’Erasme portait en elle une exigence d’extension. Cette extension doit
étre congue a la mesure de la République des Lettres de notre temps,
qui souffre assurément de n’avoir pas de langue commune, mais qui le
compense par la rapidité de la traduction et de la communication. Et a
la mesure de la chrétienté de notre temps, qui, tardivement et
difficilement, échappe a l'emprise de la tradition européenne, de ses
pouvoirs et de ses institutions. Bref, en nous livrant 'expression ambigué
ego mundi civis esse cupio, Erasme a laissé un message ouvert. Il
faudrait sans doute désormais entendre le mot mundus au sens propre,
ce sens vraiment universel, dont la pleine compréhension pour Erasme
était encore toute pénétrée d’ombre.

Marie-Madeleine PAYEN de la GARANDERIE

38. Dulce bellum inexpertis (op. cir., p. 131).



UN DES ASPECTS DE LA NAISSANCE
D’UNE CONSCIENCE EUROPEENNE :
LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE
AU XVI¢ SIECLE

Le seizieme siecle, «le siécle des Grandes Découvertes», n’est pas
seulement I'époque ou I’Europe découvre et explore les autres conti-
nents ; c’est aussi ’époque ou I’Europe achéve de se découvrir elle-méme
en explorant ses confins orientaux, et plus particulierement la Russie,
pays quasiment inconnu de la plupart des Européens a la fin du
quinziéme siecle.

A ce moment-la, les seuls peuples entretenant avec la Russie des
contacts suivis — contacts qui sont loin d’étre toujours pacifiques —
sont, d’une part, les voisins immédiats de celle-ci, sujets de I’Ordre
Teutonique, des rois de Pologne ou de Suede, et, d’autre part, les
marchands des villes de la Hanse qui fréquentent régulierement la Russie
depuis la fin du douzieme si¢cle!. Quant aux autres pays — et
particulié¢rement ceux d’Europe occidentale qui n’avaient pas ignoré la
Russie kiévienne —, ils n’ont plus avec la Russie, depuis I'instauration
du «joug tartare», que des contacts trés épisodiques, limités a quelques
rares ambassades, ou seulement indirects, par 'intermédiaire de quelques
rares voyageurs, missionnaires (Plancarpin, Rubrouck) ou marchands
(Marco Polo) amenés a traverser, pour se rendre chez le «Grand
Khan», des territoires sujets du «Grand Prince» de Moscou.

Si ces voyageurs n‘omettent pas de décrire ce qu’ils ont vu en
traversant les terres russes, ces €évocations ne sont qu’accessoires dans
leurs récits et n’ont guere frappé l'esprit des lecteurs contemporains,
surtout avides d’entendre parler des merveilles de I'Extréme-Orient.
Donc, si I'on met a part les deux groupes des voisins de la Russie et des
Hanséates, on peut dire que, pour la majeure partie des Européens de la
fin du Moyen Age, la Russie n’existe pas?’.

Les choses vont changer considérablement au cours du seiziéme
siecle, comme le prouvent deux signes particulierement révélateurs. En
1532 parait, a3 Bale et a Paris, le recueil «Novus Orbis»; ce recueil
contient, outre des relations de voyages en Amérique, en Afrique et en

1. Ph. Dollinger, La Hanse (XII*-XVII® siecles), Paris, 1964, p. 42 sq.

2. Sur les relations entre Russie et Occident du XIII® au XV* siécle, cf. R. Delort,
La Moscovie du XVI siecle vue par un ambassadeur occidental, Herberstein, Paris, 1965,
présentation, p. 15-34.



310 M.-L. PELUS

Inde, les ouvrages de deux érudits, 'un polonais (Miechowita), I’autre
italien (Giovio), sur la Russie?.

En cette premieére partie du seiziéme siécle, la Russie fait donc
partie, au méme titre que I’Ameérique, des terres récemment découvertes
— méme s’il s’agit en l'occurrence d’une re-découverte — et dont
I'existence n’est encore dévoilée qu’aux lettrés.

A la fin du seizieme siécle, une seconde étape est franchie, avec
'apparition dans le théatre ¢élizabéthain de la mode des «Russian
masks»: le Russe, devenu, comme le Turc, une figure familiere de
comédie, est désormais parvenu a la conscience du «grand public», en
tout cas du peuple londonien *.

Bien str, I’Angleterre est un cas-limite. 1! n’en va certainement pas
de méme en France, puisque Jacques Margeret croit bon d’écrire en
1606, dans son adresse a Henri IV, qu’il faut encourager les voyages,
entre autres raisons «pour lever lerreur a plusieurs qui croient que la
chrétienté n’a de bornes que la Hongrie »*.

Malgré toutes les restrictions nécessaires, on peut cependant mainte-
nir que la Russie et les Russes réapparaissent peu a peu au cours du
seizieme siécle a I’horizon mental des peuples d’Europe Occidentale.
Bien des textes d’époque ® permettent de déterminer les modalités et les
étapes de cette prise de conscience, qui a déja fait I'objet — peu en
France, mais beaucoup a P'étranger — de nombreuses études’. Faute de
pouvoir apporter a ce dossier des piéces neuves, sauf peut-étre quelques
documents émanant des milieux hanséatiques, nous chercherons surtout
ici a faire connaitre a un public frangais les principaux textes et les
résultats des principales études, tout en centrant plus précisément la
réflexion sur le probléme suivant: la Russie était-elle ou non, aux yeux
des Européens du seiziéme siécle, un pays d’Europe ? La réponse a cette
question nous fournira, par la méme occasion, quelques éléments sur
I'existence et les modalités de la conscience que les Européens pouvaient
avoir de I'Europe au seizicme siécle.

3. S. Grynaeus, Novus orbis regionum ac insularum veteris incognitarum, Basilae,
1532, in fol.; Parisiis, 1532, in fol. L’annaliste polonais Maciej Miechowita (Mathias de
Myechow) publia en 1517 a Cracovie un Tractatus de duabus Sarmatiis Asiana et
Europiana, réédité en 1521, toujours & Cracovie, sous le titre Descriptio Sarmatiarum
Asianae et Europianae... Dans le recueil de Grynaeus, ce titre est devenu De Sarmathia
Asiana atque Europea. L'historien italien Paolo Giovio (Paul Jove) publia en 1525 4 Rome
son Libellus de legatione Basilii Magni principis Moschoviae ad Clementum VII. P.M., in
qua situs regionis antiquis incognitus, religio gentis, mores et causae legationis referuntur. Le
recueil de S. Grynaeus parut en traduction allemande dés 1534 a Strasbourg, sous le titre :
Die New Welt der Landschaften und Insulen, so bis hieher allen Altweltbeschrybern
unbekannt, jungst aber von den Portugalesern und Hispaniern im Nidergenglichen Meer
herfunden.

4. Ainsi dans les pi¢ces de Shakespeare, Love’s labours lost et A Winter’s tale, dans
Pandosto de Robert Greene et A margarite of America de Thomas Lodge; cf.
K.H. Ruffmann, Das Russlandbild im England Shakespeares, Goéttingen, 1952, p. 171-172.

5. J. Margeret, Estat de I'Empire de Russie et Grand Duché de Moscovie, Paris,
1607, rééd. Paris, 1946, p. 9.

6. Cf. infra: Répertoire sommaire des principaux textes du XVI siécle concernant
la Russie.

7. Cf. infra: Répertoire sommaire des principales études consacrées aux relations
entre Russie et Occident au XVI€ siécle, et plus précisément a I'image que les Occidentaux
du XVI¢ si¢cle se faisaient de la Russie.



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 31

Par quel biais, tout d’abord, les Occidentaux du seiziéme siecle
ont-ils eu la révélation de la présence russe et du monde russe ? Chose
étrange, pas du tout par ceux qui connaissaient le mieux la Russie,
c’est-a-dire les Hanséates®. Ces derniers, en effet, n’'ont a peu prés rien
écrit sur la Russie, sauf quelques allusions, dans leurs chroniques
urbaines, a certaines péripéties de I’histoire russe, dans la mesure ou
celles-ci pouvaient avoir une incidence sur le commerce hanséatique en
Russie®. On peut s’interroger sur les raisons de ce mutisme, quand on
sait que beaucoup de marchands de la Hanse passaient une ou plusieurs
années de leur vie en Russie — souvent en début de carriere — et
pratiquaient souvent relativement bien la langue russe .

De multiples explications se présentent et, en premier lieu, la
grande familiarité des Hanséates avec le monde russe : il paraissait inutile
de noter des faits que tout le monde, dans les villes de la Hanse,
connaissait, soit par le contact direct, pour les nombreux marchands qui
se rendaient effectivement en Russie, soit, pour la plus grande partie de
la population, par les récits oraux de ces derniers, ou encore par les
nombreux objets en provenance de Russie et les représentations
iconographiques évoquant les Russes et la Russie!'. D’autre part, les
marchands de la Hanse étaient davantage formés a tenir des livres de
comptes qu’a écrire leurs mémoires; surtout, ils ont trés probablement
évité d'écrire sur la Russie afin de ne pas risquer de divulguer leurs
connaissances aupres de leurs concurrents étrangers, et accélérer ainsi un
processus de pénétration qui nuisait évidemment a leur commerce.

N’ayant pas les mémes intéréts a défendre que les Hanséates,
Polonais et Suédois ont produit quelques bons ouvrages qui ont compté,

8. Sur les relations culturelles entre Hanséates et Russes, et la connaissance de la
Russie par les Hanséates, cf. N. Angermann, Kulturbeziehungen zwischen dem Hanseraum
und dem Moskauer Russland um 1500, Hansische Geschichtsblitter, 84 (1966), p. 20-48;
E. Donnert, Russisch-Deutsche Kulturbeziehungen und hansische Russlandkunde zu Beginn
der Neuzeit (Harald Raab in Memoriam), Zeitschrift fir Slawistik, 16 (1971), p. 133-144;
P. Jeannin, Entre Russie et Occident au début du XVII siécle: le contexte historique d’un
grand document linguistique, in: Etudes Européennes, Mélanges offerts a V.L. Tapié, Paris,
1973, p. 503-524.

9. G. Wiegand, Berichte iiber Osteuropa in spdtmittelalterlichen Stadtchroniken, in:
U. Liskowski (éd.), Russland und Deutschland, Stuttgart, 1974 (Kieler Historische Studien,
22), p. 15-37.

plO. W. Stieda, Zur Sprachenkenntnis der Hanseaten, Hansische Geschichtsblitter,
1884, p. 157-161; P. Johansen, Fragment eines niederdeutschrussischen Sprachfiihrers (1551),
Zeitschrift fiir slawische Philologie, 23 (1955), p. 275-283 ; H. Raab, Germano-slawisches im
Ostseeraum an der Wende vom Mittelalter zur Neuzeit, Wissenschaftliche Zeitschrift der
E.M. Arndt Universitit Greifswald, Ges. und Spr. R., 6 (1956-1957), p. 57-60; H. Raab,
Die Anfinge der slawistischen Studien im deutschen Ostseeraum, Wissenschaftliche Zeitschrift
der E.M. Arndt Universitit Greifswald, Festjahrgang zur 500 Jahrfeier, Ges. und Spr. R., 5
(1955-1956), Nr. 4/5, p. 329-340.

11. P. Heinsius, Schnitzereien am Novgorodfahrer-Gestiihl zu Stralsund als Beitrag
zum Russlandbild hansischer Biirger im 14. und 15. Jahrhundert, Zeitschrift fiir Ostfors-
chung, 11 (1962), p. 243-252; on pourrait citer encore la statue de bois représentant un
marchand de fourrures russe qui se trouve a Liibeck au musée de Holstentor. Les
inventaires aprés décés de marchands de la Hanse comportent nombre d’objets et
vétements de fabrication russe; cf. M.L. Pelus, Wolter von Holsten, marchand lubeckois
dans la seconde moitié du XVI¢ siécle. Contribution a I'étude des relations commerciales entre
Liibeck et les villes livoniennes, Collection de I'Ecole Normale Supérieure de Jeunes Filles,
n° 15, Paris, 1981, p. 50-61.



312 M.-L. PELUS

au moins pendant les deux premiers tiers du siécle, parmi les meilleures
sources d’information sur la Russie '°.

Dés cette époque, cependant, la premiere de toutes les sources
d’information réside sans contredit dans les récits des voyageurs occiden-
taux en Russie, dont le nombre s’accroit progressivement au cours du
siecle.

Parmi ces voyageurs, on distingue trois catégories. La premiére est
celle des ambassadeurs des souverains européens auprés du Tsar, envoyés
de ’Empereur comme Sigismund von Herberstein, qui voyagea en Russie
a deux reprises, en 1517 et en 15263, envoyés des rois de Sue¢de ou de
Danemark, comme 1'’évéque finlandais Paul Juusten ou Jacob Ulfeld ',
d’Elisabeth, comme Jérome Bowes et Giles Fletcher, du pape, comme le
Jésuite Antonio Possevino.

Les marchands forment la seconde catégorie. Les premiers en date
des marchands occidentaux a se rendre en Russie dés le quinziéme siecle
sont les Vénitiens Barbaro et Contarini, qui sont les premiers également
a envisager l'établissement, a travers la Russie, d’une nouvelle route
commerciale entre ’Orient et ’Occident. Ce projet est repris au tournant
du siécle par le Génois Paolo Centurione '*, mais, pendant un demi-siécle
encore, les marchands occidentaux en Russie restent rares, exception
faite de quelques Danois et surtout des Hollandais qui commencent a
faire aux Hanséates une concurrence sérieuse au sein méme de leur aire
commerciale traditionnelle '*.

12. Jean Bodin cite a la suite de sa Méthode de I'Histoire (1566) les ouvrages sur la
Russie de Mathieu Miechowitza et Paul Jove (cf. supra, n. 3); un autre ouvrage bien connu
des contemporains fut celui du Suédois Olaus Magnus, paru & Rome en 1555, Historia de
gentibus septentrionalibus, et publié en traduction frangaise & Anvers (Histoire des Pays
Septentrionaux) dés 1561 ; cet ouvrage faisait suite a un autre du méme auteur: Ain kurze
Auslegung und Verklerung der neuuen Mappen von den alten Goettenreich und anderen
Nordlenden sampt mit den uunderlichen dingen in land und uasser darinnen begriffen biss
her also klerlich nieintuuelt geschriben, 0.0., 1539.

13. Le baron Sigismund von Herberstein, auteur des Rerum Moscovitarum Commen-
tarii, parus pour la premiére fois a Vienne en 1549, puis réédités et traduits & de
nombreuses reprises, a fait I'objet de plusieurs études contemporaines; citons, outre
R. Delort, op. cit. (cf. supra, n.2), R. Federmann, Popen und Bojaren. Herbersteins
Mission im Kreml, Graz, 1963, R. Beazley, Herberstein’s Russia, Contemporary Review,
170 (1946), p. 33-38; E. Donnert, Siegmund von Herberstein. Zur deutschen Russlandkunde
des 16. Jahrhunderts, Wissenschafiliche Zeitschrift der... Universitit Jena, 7 (1957-1958),
p. 77-80; G. Stockl, Siegmund Freiherr von Herberstein, Diplomat und Humanist, Ostdeut-
sche Zeitschrift, Miinchen, 7 (1960), p. 69 sq. Herberstein est cité & plusieurs reprises par
Jean Bodin dans La République.

14. Cf. R. Dencker, Der finnlindische Bischof Paul Juusten und seine Mission in
Russland, in: Rossica Externa. Studien zum 15. bis 17. Jahrhundert. Festgabe fiir
P. Johansen zum 60. Geburstag, Marburg, 1963, p. 37-57. Jacob Ulfeld, noble danois
envoyé a Moscou en 1575, publia un récit de voyage paru seulement en 1608 a Francfort
sous le titre : Jacobi, nobilis Dani Frederici Il regis legati Hodoeporicon Ruthenicum, in quo
de Moscoviticarum regione, moribus, religione, gubernatione et aula imperatoria quo potuit
compendio et eleganter exsequitur.

15. Cf. E. Pommier, Les lwliens et la découverte de la Moscovie, Meélanges
d’'Archéologie et d’Histoire (Ecole Frangaise de Rome), 65 (1953), p. 250-255.

16. Les Hanséates s’en plaignent, naturellement. Cf. K. Hohlbaum, Inventare hansis-
cher Archive des XVI. Jahrhunderts. Kolner Inventare, vol. I, Leipzig, 1896 p. 327 (14. 6.
1540). A plusieurs reprises au cours du XVI® siécle, les villes livoniennes renouvellent
Pinterdiction faite aux Hollandais et autres non-Hanséates de séjourner plus de trois mois



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 313

Au cours des années 1550 interviennent deux nouveautés d’impor-
tance capitale: la découverte par I’Anglais Chancellor, en 1553, d’une
nouvelle voie d’accés vers la Russie par la Mer Blanche, et la prise, en
1558, par les Russes du port de Narva, sur la Mer Baltique, dont Ivan le
Terrible fait, a partir de 1559, I'emporium de I'Empire russe, lieu
privilégié ou les marchands occidentaux peuvent désormais entrer en
contact direct avec les marchands russes sans étre obligés de passer par
I'intermédiaire des bourgeois des villes livoniennes de la Hanse. Ces
deux dates marquent le début de la pénétration simultanée dans I’Empire
Russe, par la Mer Blanche et par Narva, des marchands anglais,
hollandais, danois et suédois, bient6t suivis par les Italiens et les
Frangais '".

La troisitme catégorie des voyageurs occidentaux en Russie est celle
des «spécialistes », imprimeurs, médecins, techniciens de toutes sortes,
soldats aussi, attirés par les Tsars, ceci dés I'époque d’Ivan II1'8, Leur
nombre se multiple sous Ivan IV et Boris Godounov .

Beaucoup de ces voyageurs ont publié des relations de voyage. Si
'on ne compte, pour la premiére moitié du siécle, qu'une dizaine
environ de récits concernant la Russie, la période 1550-1599 en voit
fleurir un minimum de 70%. La seconde moitié du seiziéme siécle est
donc marquée par un accroissement soudain du nombre des témoignages
sur la Russie transmis au monde occidental ; cet accroissement soudain
s’explique aisément par la multiplication des voyages qui suit les deux
dates de 1553 et 1558.

dans les villes livoniennes, d’y passer ’hiver, de se rendre en Russie et d’apprendre la
langue russe. Cf. G. Wentz, K. Friedland, Hanserezesse 1V (1531-1560), Weimar, 1941-
1970, vol. I, p. 129. Il semble que des marchands haut-allemands aient également pénétré
en Russie en passant par la Pologne pendant la premiére moitié du XVI¢ siecle; cf.
K. Hohlbaum, op. cit., Kolner Inventare, 1, p. 322 (7. 6. 1540).

17. Cf. A. Attman, The Russian and Polish markets in international trade, 1500-1650,
Goteborg, 1973 ; A. Attman, The struggle for Baltic markets. Powers in conflict, 1558-1618,
Goteborg, 1979; T.S. Willan, Trade between England and Russia in the second half of the
16th century, The English Historical Review, 68 (1948), p. 307-321; P. Jeannin, L’économie
frangaise au milieu du XVI siécle et le marché russe, Annales E.S.C., 1954, p. 23-43.

18. Cf. N. Angermann, Bartholomdus Gothan in Novgorod, Zeitschrift des Vereins fiir
Liibeckische Geschichte und Altertumskunde, 45 (1965), p. 141-148; N. Angermann,
N. Bulow, ein litbecker Arzt und Theologe in Novgorod und Moskau, Zeitschrift des Vereins
fiir Liibeckische Geschichte und Altertumskunde, 46 (1966), p. 88-90; G. von Hansen, Dr.
Nicolaii Bulow, 40 Jahre in Russland, Baltische Monatsschrift, 39 (1892), p. 60-63;
N. Angermann, Neues iiber Nicolaus Bulow und sein Wirken im Moskauer Russland,
Jahrbiicher fir Geschichte Osteuropas, N.F., 17 (1969), p. 408-419; N. Angermann,
Deutsche Kiinstler im alten Russland, Kirche im Osten, Studien zur osteuropdischen
Kirchengeschichte und Kirchenkunde, 20 (1977), p. 72-90: N. Angermann, Liviindisch-
russische Kulturbeziehungen vor Peter dem Grossen, in: Russland-Deutschland-Amerika,
Festschrift fur F.T. Epstein, hg. von A. Fischer, G. Moltmann, K. Schwabe, Wiesbaden,

1978, p. 10-23.

19. Bon nombre d'Anglais partirent ainsi en Russie. Cf. K.H. Ruffmann, op. cit.,
p. 37-43. Parmi les aventuriers entrés au service des tsars, il faut citer en particulier
'Allemand Heinrich von Staden (cf. infra, n. 49) et le Frangais Jacques Margeret (cf.
supra, n.5).

. 20. Chiffres tirés du répertoire (incomplet) de F. von Adelung, Kritisch-literarische
Ubersicht der Reisenden in Russland, bis 1700, dessen Berichte bekannt sind, St
Petersburg-Leipzig, 1846, 2 vol.



314 M.-L. PELUS

Rarement cependant ces relations de voyage atteignent a Ianalyse.
Deux exceptions notables méritent d’étre citées: la «Moscovia» de
Possevino et le « Russe Commonwealth» de Fletcher?. Le plus souvent,
les récits, quand ils ne sont pas de simples itinéraires >, se bornent a une
description des choses vues, et ne craignent pas de rapporter comme
véridiques des faits plus ou moins fantaisistes, connus seulement par
oui-dire.

Il faut insister sur le fait que tous ces récits, dont I’essentiel est
réutilisé par les cosmographes et compilateurs de tout poil, s’apparentent
a la littérature des «Grandes Découvertes», du fait méme que les
voyages des Occidentaux en Russie au XVI® siecle furent de véritables
voyages de découverte et d’exploration: Chancellor découvrit la Russie
par hasard, tout comme Christophe Colomb découvrit I’Amérique, en
cherchant une route vers I'Extréme-Orient. Les voyages suivants, qui
menérent certains, comme Jenkinson, jusqu’a la Caspienne, et méme les
voyages entrepris a partir de la Baltique — dans la mesure ou ils
s’écartent des routes traditionnelles des Hanséates qui ne dépassaient pas
Pskov et Novgorod — s’apparentent eux aussi aux voyages d’exploration
dans les autres continents. Cette parenté est d’ailleurs soulignée par
Belleforest en 1575:

Ceux qui considéreront les grands déserts qui sont és pays moscovites,
et I'estendue des provinces qui vont jusqu’aux Monts Riphées, non touchées
encore d’aucun, je pense qu’ils conjectureront l'espace presque infini de
I’Europe vers le Nord... non moins impossible a descouvrir qu’a esté¢ de
notre tzc;mps ce reste d’Afrique, que jamais les Anciens n’avoyent pu ni scu
visiter =,

Les lecteurs des cosmographies et compilations sont, au méme
moment, touchés par une autre forme de littérature, trés en vogue au
seizieme siécle, et qui représente, a cOté des récits de voyage, une
seconde source capitale d’information sur la Russie: la masse des
pamphlets anti-russes, rédigés pour I’essentiel dans les villes livoniennes
(Riga, Reval, Dorpat, Pernau) au moment de l'invasion de la Livonie
par les armées d’Ivan le Terrible, en 1558 et au cours des années

21. Antonio Possevino, Moscovia seu de rebus moscoviticis, Wilna, 1586 ; cet ouvrage
fut de nouveau publié a Anvers l'année suivante sous le titre: Moscovia. Ejusdem
novissima descriptio. Sur la mission de Possevin en Russie, on peut consulter S. Pol¢in, Une
tentative d'union au XVI siécle. La mission religieuse du pére Antoine Possevin S.J. en
Moscovie (1581-1582), Rome, 1957 (Orientalia Christiana Analecta, 150); W. Delius,
Antonio Possevino S.J. und Ivan Groznyj. Ein Beitrag zur Geschichte der kirchlichen Union
und der Gegenreformation des 16. Jahrhunderts, Stuttgart, 1962 (Kirche im Osten, Beiheft
3); Giles Fletcher, Of the Russe Common Wealth, or Maner of Government by the Russe
Emperour (commonly called the Emperour of Moskovia) with the manners and fashions of
the people of that Countrey, London, 1591; réimpr. par E.A. Bond, Russia at the close of
the sixteenth century, Works issued by the Hakluyt Society, 20, London, 1856, p. 1-152.

22. Cest le cas par exemple de la relation de Jean Sauvage: L. Lacour, Mémoire du
voyage fait en 1586 en Russie par Jehan Sauvage, in: Le trésor des piéces rares et inédites,
Paris, 1855.

23. F. de Belleforest, La cosmographie universelle, Paris, 1575, p. 82.



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 315

suivantes . Ces écrits polémiques pénétrent, non seulement dans
I’Empire, mais aussi dans les autres pays, puisque Jean Bodin y fait une
allusion trés claire dans sa «République»?®. Ces pamphliets étaient

N

propres a frapper l'opinion par le caractére «sensationnel» des faits
rapportés, en l'occurrence les atrocités perpétrées par les armées russes
en Livonie, et ils ont trés largement contribué a accentuer le caractére
négatif, pessimiste de la vision du monde russe, caractére que I'on trouve
déja, quoique avec plus de modération, dans les récits de voyages.

C’est donc sur les aspects d’une vision pour I'essentiel négative du
monde russe qu’il nous faut nous pencher maintenant, tout en essayant
de voir si le monde russe est, dans ces conditions, per¢u ou non comme
européen.

Encore convient-il, auparavant, de déterminer a quel degré de
connaissance de la géographie russe ont pu parvenir les Européens du
seizieme siécle.

Notons d’abord que, malgré des progres certains, répercutés dans la
cartographie, cette connaissance demeure trés insuffisante a la fin du

24. K. Hohlbaum, Zeitungen iiber Liviand im 16. Jahrhundert (1558 bis 1578),
Beitrdge zur Kunde Est- Liv- und Kurlands, II, 1874, p. 115-146; E. Weller, Die ersten
deutschen Zeitungen (1505-1599), Bibliothek des Literarischen Vereins in Stuttgart CXI,
Tibingen, 1872, Nr. 246, 247, 263, 265. On trouve un premier exemple de ces pamphlets
anti-russes dans la «Schonne Hystorie » de 1508. Cf. F. Benninghoven, Russland im Spiegel
der livlindischen Schonnen Hystorie von 1508, in: Rossica Externa, Festgabe fiir
P. Johansen, Marburg, 1963, p. 11-35. Dans la méme veine que les pamphlets, on peut
citer quelques ouvrages plus importants, émanant eux aussi de ’Europe orientale impliquée
dans la guerre de Livonie, comme celui de Georg vom Hoff, Erschreckliche, greuliche und
unerhorte Tyranney Iwan Wasilowitz, jtzo regierenden Grossfiirsten in Muscow, Naumburg, 1582;
celui de Paul Oderborn, Johannis Basilidis magni Moschoviae vita, paru a Wittenberg en
1585, bient6t traduit et publié A Gorlitz sous le titre Wunderbare, erschreckliche, unerhirte
Geschichte... des nechst gewesenen Grossfiirsten in der Moschkaw Joan Basilidis Leben;
celui de Reinholt Heydenstein, De bello Moscovitico, publié d'abord a Cracovie en 1581,
puis a Gorlitz en 1590 sous le titre suivant: Wahrhaffte, grindliche und eigendtliche
Beschreibung des Krieges, welchen Stefan Batori... wider den Grossfiirsten... gefiihret. On
peut confronter tous ces écrits polémiques a d'autres témoignages, moins fortement
marqués par l'esprit partisan, entre autres: Franz Nyenstede (ou Nyenstidt), Livldndische
Chronik, nebst dessen Handbuch, hrsg. von G. Ticlemann, Monumenta Livoniae Antiquae
II, Riga, 1839; J. Renner, Lividndische Historien 1556-1561, hrsg. von P. Karstedt, Libeck,
1953 ; B. Riissow, Lividndische Chronik (Chronica der Proviniz Lyfflandt beth in dat negeste
1583 jar), éd. E. Pabst, Reval, 1845; A. Bergengriin (Bearb.), Die Aufzeichnungen des
rigaschen Rathssekretirs Johann Schmiedt zu den Jahren 1558-1562, Leipzig, 1892. On
trouverait sur la guerre de Livonie de nombreuses mentions éparses dans les grands recueils
de sources livoniennes : F. Bienemann, Briefe und Urkunden zur Geschichte Liviands in den
Jahren 1558-1562, 5 Bde, Riga, 1865-1876; F.K. Gadebusch, Lividndische Jahrbiicher, 4
Bde, Riga, 1780-1783: J. Reekmann, Diarium der Stadt Riga von Anno 1574 bis 1600,
Archiv fir die Geschichte Liv- Est- und Curlands. hrsg. von F.G. von Bunge, Reval,
1842-1861; C. Schirren, Quellen zur Geschichte des Unterganges liviindischer Selbstin-
digkeit, 1558-1561. 5 Bde. Archiv fiir die Geschichte Liv- Est- und Curlands, Neue Folge,
Reval, 1861-1880.

25. J. Bodin cite les atrocités commises par divers potentats d’Europe orientale, au
nombre desquels figure le Comte Dracula, «qui me fait penser que les cruautés du roi de
Moschovie, publiées et imprimées, sont vraisemblabies» (La République, livre V, Paris,
1583, rééd. photogr. Aalon, Scientia, 1961, p. 679).



316 M.-L. PELUS

seizieme siécle . Les confins septentrionaux de la Russie, au Nord-Est
d’Arkhangelsk, ainsi que la Sibérie, demeurent des régions a peu pres
inconnues, dont les Occidentaux ne parlent que par oui-dire. Il en va de
méme, a fortiori, des confins mythiques entre Chine et Sibérie 7. Méme
sur la Russie d’Europe, pourtant mieux connue, beaucoup continuent a
écrire des choses aberrantes du point de vue géographique .

Il faut, d’autre part, souligner le caractére encore trés vague de la
nomenclature géographique, particuliérement en ce qui concerne I’emploi
des termes-clés de « Russie » et de « Moscovie » . « Russie » désigne ainsi
tantot l'ensemble des terres russes, tantét ’Empire du Tsar, tantot
seulement 1’Ukraine occidentale, soumise alors au roi de Pologne. Dans
ce dernier cas, «Russie» s’oppose a «Moscovie», et c’est méme,
semble-t-il, 'emploi le plus fréquent du terme au seizieéme siecle. Nous
n’entrerons pas dans les détails en essayant de préciser a quoi renvoient
les différents qualificatifs accolés habituellement au mot «Russie»
(Russie Blanche, Rouge, Noire). Des problémes analogues se posent a
propos du terme «Moscovie» qui renvoie tantét a l’ensemble des
territoires soumis au Tsar, tantdt a la seule région de Moscou. Quand,
enfin, on saura que différentes acceptions du méme terme peuvent
voisiner sans plus de précision chez les mémes auteurs, y compris les
plus sérieux, on pourra conclure qu’au fond la plupart des hommes du
seizieme siécle ne savaient pas trés exactement de quoi ils parlaient
quand ils évoquaient la Russie ou la Moscovie. Certains auteurs, comme
Thevet ou Margeret, manifestent cependant le souci trés net d’établir
une nomenclature géographique précise. Nous continuerons, pour notre
part, a employer le mot Russie dans son sens actuel, désignant les terres
russes d’Union Soviétique, qui coincident grosso modo, a quelques

26. Sur les progrés accomplis dans la représentation cartographique de la Russie au
XVI¢ siecle, cf. H. Michow, Das erste Jahrhundert russischer Kartographie 1525-1631, und
die Originalkarte des Anton Wied von 1542, Mitteilungen der geographischen Gesellschaft in
Hamburg, 21 (1906), p. 1-59; Weitere Beitrdige zur dlteren Kartographie Russlands,
Mitteilungen der geographischen Gesellschaft in Hamburg, 22 (1907), p. 125 sq.; Die
dltesten Karten von Russland, ein Beitrag zur historischen Geographie, Hamburg, 1884 ; Das
Bekanniwerden Russlands in vor-Herbersteinscher Zeit, ein Kampf zwischen Autoritit und
Wahrheit, in: Verhandlungen des Geographentages V, Hamburg, 1885, p. 119 sq. Cf.
également U. Mende, Westeuropdische Bildzeugnisse zu Russland und Polen bis 1700, Ein
Beitrag zur historischen Bildkunde, Bamberg, 1968, p. 75-92; K.H. Ruffmann, op. cit.,
p. 56-66.

27. Les meilleurs auteurs en restent a I'idée d'une frontiere marquée par le fleuve
«Obi» qui prendrait sa source dans le légendaire Lac «Kitai». En fait, ce fameux lac
pourrait bien correspondre a l'un des lacs traversés par I'Ob et Plrtych, ou méme au
Baikal, proche de la Chine, et relié a I'Océan Glacial par le systéme Iénissei-Toungouska-
Angara. De méme les légendaires Monts Riphées ou Hyperboréens sont en général placés
a peu prés a 'emplacement de 1’Oural.

28. C’est ainsi que dans Le recueil des pais selon leur situation, avec les maeurs, loix
et cérimonies d’iceux (1558), p. 317-319, 334-335, J. Boemus fait apparaitre deux fois la ville
de Moscou, une premicre fois, sous le nom de «Moscovie», comme capitale de la
Ruthénie-Podolie, une deuxiéme fois, sous le nom de «Moscva», comme capitale de la
Moscovie !

29. Tout le développement qui suit est emprunté a K. Uhryn, La notion de « Russie »
dans la cartographie occidentale du début du XVI° siécle a la fin du XVII siécle,
Paris-Munich, 1975.



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 317

exceptions prés (Ruthénie, Podolie), avec les terres russes soumises au
Tsar au seizieme siécle.

En ce qui concerne I'appartenance de la Russie 4 I’Europe ou a
I'Asie, tous les auteurs a peu pres sérieux du seizieme siecle ont noté la
situation marginale de la Russie, & cheval sur deux continents.

A cette époque, on considere, en effet, suivant 1'usage des Anciens,
que la limite entre I'Europe et ’Asie suit le cours du fleuve Tanais (le
Don), puis forme une ligne joignant la source du Don a I’embouchure de
la Dvina du Nord, si bien que Moscou se trouve & peu pres sur la
frontiére entre les deux continents ™.

Malgré la reconnaissance formelle de cette double appartenance, la
Russie est généralement percue comme plus asiatique qu’européenne, et
a cela, les preuves abondent: c’est ainsi que, dans I’Atlas d’Ortelius, la
carte de Jenkinson est ornée d’une représentation du tsar siégeant sous
une yourte de type tartare’, que la Russie est souvent oubliée — chez
les auteurs secondaires — dans la liste des pays d’Europe *?, alors qu’elle
figure parfois dans celle des pays d’Asie *.

La Russie est donc ressentie par les Européens comme un monde
totalement étranger, pour des raisons trés variées, qui sont tout a la fois
naturelles et humaines 3.

Les conditions naturelles rencontrées en Russie contrastent en effet
trés fortement avec I'image que tous les écrits du seiziéme si¢cle donnent
de I’Europe. Celle-ci est toujours louée pour sa fertilité, pour la douceur
de son climat tempéré, 'abondance de sa production agricole, le nombre
réduit des bétes sauvages et dangereuses. L’Europe est donc présentée
comme habitable dans sa quasi totalité, a deux exceptions prés: les
sommets des Alpes (encore que certains auteurs s’émerveillent du fort
peuplement des montagnes européennes) et les régions septentrionales
voisines du Tanais et de la Mer Glaciale, c’est-a-dire justement la
Russie ¥. Cette derniére est le domaine de la «forét hercynienne», a

30. A. Thevet donne méme le tracé précis de cette ligne qui, des sources du Don,
rejoint Pereiaslavl, Souzdal, Totma, Brouzensko, Qustioug, Streltze, puis suit le cours de la
Dvina du Nord jusqu’a Kholmogory et Saint-Nicolas (Cosmographie universelle, 1575, carte
de I’Europe située en téte du t. II).

31. A. Ortelius, Thédtre de I'Univers, 1587, p. 91 v°.

32. Ainsi, G. Chappuys, dans L’estat, description et gouvernement des Royaumes et
Républiques du monde, tant anciennes que modernes (1585), parle de divers pays d’Europe,
des Turcs, de la Perse, des Hébreux, et méme du Royaume d’Utopie, mais ne dit rien sur
la «Russie moschique », a laquelle il ne fait qu'une seule allusion, pour la distinguer de la
Ruthénie polonaise (Russie «royale») (p. 24 v°, 25, 25 v°).

33. J. Signot, dans La division du monde (Paris, 1539), ne cite pas la Russie parmi
les pays européens; par contre, il situe en Asie un pays appelé «Ruthie, Russie ou
Rassie », «que aulcuns veulent dire le pays de Rhodes», et qu'il assimile plus loin avec la
«Galathie » (f* XIII). .

34. Pour tout le développement qui va suivre, cf. T.J.G. Locher, Das abendlindische
Russlandbild seit dem 16. Jahrhundert, Wiesbaden, 1965 (Institut fiir Europaische Geschich-
te, Mainzer Vortrage, 40).

35. F. de Belleforest, La Cosmographie Universelle, Paris, 1575, p. 82; }. Strumplf,
Gemeyner loblicher Eydgenossenschaft Stetten, Landen und Vélckern Chronick wirdiger
theaten Beschreybung..., Ziirych, 1548, p. 8: «Europa ist allenthalb lieblich und von
menschen bewonet, ausgenommen an wenig orten... gegen Mitternacht bey den Moscobiten
und Lituaniern, ist es von iberiger kelte etwas rauch, und von vile der wasseren nit
allezeyt wandelbar... Auch ist es in den hohen Alpgebirgen etwas schwerer ze wonen... ».



318 M.-L. PELUS

peine défrichée, remplie de bandits et de «bétes farouches», ours,
«loups effroyables de leur noire et hideuse couleur»*, «bien plus
effrayants que chez nous»*; les voyageurs n’y pénctrent pas sans étre
saisis de crainte *®. Moins terrifiants que les loups, les rennes, les élans,
les bisons et les aurochs sont toujours cités, voire représentés®, a titre
de curiosités.

Tous les Occidentaux sont frappés par la rudesse du climat: le froid
excessif en hiver, la chaleur torride de I’été, les inondations qui rendent
le sol impraticable une bonne partie de I'année. Les auteurs répétent
inlassablement les mémes anecdotes d’hommes morts de froid, de la
salive qui gele avant d’arriver au sol, etc.

Le contraste entre la Russie et 'Europe n’est pas moins net du
point de vue des institutions, de la civilisation et des mceurs, qualifiées
de fagon quasi unanime de «barbares»: ce terme, remis a la mode par
I’humanisme, revient a tout propos, toujours pour souligner '« étrange »
au sens fort, c’est-a-dire le non-européen .

Ce qui intéresse le plus les Européens dans la civilisation russe est
sans conteste la religion.

A ce propos, il faut écarter d’emblée la littérature polémique
d’origine livonienne, ot le Russe est traité continuellement, pour des
raisons politiques évidentes, d’ennemi héréditaire de la Chrétienté, de
paien, de fléau de Dieu, a I’égal du Turc ou du Tartare.

Dans le reste des écrits sur la Russie cependant, les Russes se
voient fréquemment refuser I’épithéte de «chrétiens», et méme appliquer
celle de «paiens», d’abord a cause des différences doctrinales, complai-
samment soulignées tant par les Protestants que par les Catholiques.

Ces différences ne sont pourtant pas ce qui choque le plus les
Occidentaux : ceux-ci s’étonnent bien davantage de la vie peu exemplaire
des popes, de la liturgic orthodoxe avec ses prosternations et ses
interminables litanies, du culte des icones, pratique idolatre aux yeux des
Protestants, et surtout de la trés grande ignorance du clergé et des
fideles, violemment critiquée par les Catholiques comme par les Protes-
tants.

36. G. Mercator, L’Atlas, ou Méditations cosmographiques de la fabrique de ce
monde et figure d’iceluy, Amsterdam, 1609, p. 95.

37. «Diss land... hat iber die massen grosse Welff, schwartz von farw, vil
gretwlicher dan bey uns» (J. Strumpff, op. cit.).

38. Cf. la relation de voyage du jésuite Campana, compagnon de Possevin: A.M.
Ammann, Ein russischer Reisebericht aus dem Jahre 1581, Ostkirchliche Studien, 10 (1961),
p. 169-170.

39. Cf. U. Mende, op. cit., p. 64-67, ainsi que les planches reproduites dans I'édition
frangaise de Herberstein (R. Delort, op. cit.).

40. Le contact avec I'Europe occidentale a le don de rendre les Russes moins
barbares : c’est ainsi que I’'ambassadeur de Basile II1, Dimitri Guerassimov, a, dit-on, perdu
un peu de ses maniéres barbares lors de son séjour a la cour pontificale (Moscowitische
Chronica, Frankfurt/Main, 1576, f> 1 v°, dédicace rédigée par I'éditeur, Sigmund Feyera-
bendt), et que I'on considére les gens de Novgorod, & cause de leurs contacts traditionnels
avec I'Occident, comme «le peuple le plus honnéte et courtois de Moscovie », mais «par
fréquentation avec les Moscovites, ils commencent a vestir la nature farouche de ceux qui
leur commettent» (A. Thevet, Cosmographie moscovite, éd. Galitzine, Paris, 1858, p. 39).



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 319

En liaison avec ce théme apparaissent les leitmotive communs de
I’'absence, en Russie, d’écoles et d’académies, de I'ignorance générale des
langues anciennes comme des autres langues européennes*!.

Un autre aspect, tres généralement souligné, de la barbarie russe,
réside dans la civilisation matérielle. A la différence des Samoyédes, que
'on croit cannibales*, des Lapons, des Mordves et autres peuples du
Nord qui, non contents d’étre idolatres, se vétent de peaux de bétes,
vivent dans des huttes ou des cavernes et ignorent la monnaie, les
Russes ne sont pas des sauvages .

Leur civilisation matérielle n’en parait pas moins étrange et barbare
aux Occidentaux, plus asiatique qu’européenne en tout cas: Thevet peut
dire ainsi que le bonnet de fourrure «sent son tartare » %,

Mais c’est surtout dans I'ignorance des techniques dont les Occiden-
taux sont si fiers que réside la barbarie des Russes. Ces derniers ignorent
d’abord l'architecture. Les seules constructions dignes d’intérét qu’ils
possédent sont I'ceuvre d’Italiens et, malgré quelques témoignages
d’admiration pour I’habileté des charpentiers russes*’, on ne trouve en
général que mépris pour ces «barbares» incapables de batir en pierre *.

Autre signe infaillible de barbarie pour les Occidentaux: la rareté
des imprimeries, signalée par tous les auteurs, et qui explique d’ailleurs
en grande partie I'ignorance générale.

Dans le domaine militaire, par contre, les Russes, dotés d’un
armement moderne et, en particulier, d’une forte artillerie, bien loin
d’étre taxés d’infériorité, sont, au contraire, crédités d’une force trés
supérieure a la réalité ¥, a tel point que l'on en vient a redouter une
invasion russe dans le Saint-Empire, qui ferait pendant a I'invasion
turque en Hongrie :

Ce seigneur (le Tsar) est terriblement puissant, et que ja est-il prest
d’envahyr I’Allemagne, sur laquelle il a desia usurpé une bonne partie de la
Livonie... Mais c’est trop parlé des Moscovites ou Russiens... il nous faut
seulement prier la miséricorde de nostre Dieu que nous autres Allemands et

41. A propos de la facon dont les Occidentaux ont percu la religion russe et
I'ignorance générale du peuple russe, cf. T.J.G. Locher, op. cit., p. 14-18; K.H. Ruffmann,
op. cit., p. 123-135.

42. «Samoyede » signifie en russe: qui se mange soi-méme.

43. Ainsi, A. Thevet (Cosmographie moscovite, p. 164), tout en soulignant la cruauté
des Russes, précise qu'ils ne sont pas anthropophages; il a évoqué auparavant les Mordves,
qualifiés expressément de «Sauvages» (Cosmographie moscovite, p. 25) ; Paul Jove, quant &
lui, n’hésite pas a comparer les sauvages du Nord a des singes (Moscowitische Chronica,
op. cit., 25 v°).

44, A. Thevet, Cosmographie moscovite, p. 122,

45. En particulier dans le récit de Jehan Sauvage (op. cit., éd. L. Lacour. p. 11-12):
«et n'y a maitre magon qui puisse faire encore guére plus admirable qu'ils font». Cette
admiration, qui va au fort d'Arkhangelsk, se retrouve, exprimée dans des termes tres
semblables, toujours a propos d’Arkhangelsk, chez A. Thevet, dans sa Description de
plusieurs isles, £°2 v°, B.N., MS, Fonds Frangais, n” 17174.

46. A. Thevet, Cosmographie moscovite, p. 18-19; il reconnait tout de méme que les
Russes depuis quelque temps se sont mis a construire en briques «le moins grossement
qu’il leur est possible ».

47. Un des pamphlets livoniens attribue au tsar jusqu'a 700 000 hommes d'armes
(K. Hohlbaum, Zeitungen..., pamphlet n° II): cf. K.H. Ruffmann, op. cit., p. 102-104.



320 M.-L. PELUS

nos voisins... ne soyons quelquefois subjuguez par eux, lesquelz par aprés
nous tyranniseront si fort que nous voudrions plutdt estre mortz, soit que ce
fussent les Turcs, ou les Tartares, ou bien les Moscovites qui nous feissent
tel cas 8.

Cette phrase du compilateur allemand Surius est trés révélatrice de
ce que redoutent les Occidentaux de I’expansionnisme russe: outre les
ravages et les massacres, c’est encore bien plus le despotisme arbitraire
et cruel du régime tsariste.

Les voyageurs occidentaux, pourtant, étaient dans I’ensemble assez
mal placés pour parler des institutions russes, la plupart n’ayant pas
séjourné longtemps dans le pays, et connaissant mal ou pas du tout la
langue russe. Certains, cependant, tels Fletcher ou Possevino, ont
cherché a se documenter du mieux qu’ils ont pu. Quelques-uns méme
ont pu véritablement observer les choses de trés prés, comme l'aventu-
rier allemand Heinrich von Staden, qui fut de 1564 a 1573 au service
d’Ivan le Terrible comme opritchnik, et séjourna encore quelque temps
en Russie aprés 1573%. Ce dernier apporte sur I'Etat russe des précisions
qgue l'on ne trouve pas ailleurs; la vision d’ensemble transmise par ce
tableau n’est cependant pas moins négative que celle des auteurs moins
au fait de la réalité russe ™. Sans entrer dans le détail des institutions, il
nous suffira de dire que, en dehors de quelques remarques favorables, sur
le fonctionnement de la justice en particulier, tous les écrits présentent le
régime comme une tyrannie barbare, analogue au despotisme turc, et
méme pire, si 'on en croit les pamphlets livoniens’'. Ce ne sont
d’ailleurs pas seulement les exces d’Ivan le Terrible qui sont vilipendés.
Deés I'époque de Basile III, Herberstein est ébahi du pouvoir absolu du
Tsar sur ses sujets, qui se déclarent ses esclaves*, et Surius, parlant de
la tyrannie exercée par Basile IIl a ’encontre de ses ambassadeurs, de
son clergé et de son peuple, écrit

qu’il faisait a son plaisir de leur vie et de leurs biens, sans que
personne lui résistit, voire méme se persuadoyent-ils qu’il n’avait aultre
volonté que celle de Dieu... de sorte que par si grande cruauté cette nation
se rendoit farouche et sauvage, combien que on ne sgaurait bonnement dire
si c’est la cruauté de ce peuple barbare qui mérite une telle tyrannie, ou si
le peuple est faict si cruel pour étre ainsi tyrannizé >,

48. L. Surius, Histoire ou Commentaire des choses mémorables avenues depuis 70 ans
en ¢a par toutes les parties du monde, trad. frangaise, Paris, 1571, p. 21-22.

49. Heinrich von Staden, Aufzeichnungen iiber den Moskauer Staat, hrsg. und komm.
von F. Epstein, Abhandlungen aus dem Gebiet der Auslandkunde, Bd. 34, Hamburg, 1930,
2¢ éd. 1964, p. 19 sq., 22 sq.

50. H. von Staden, op. cit., p. 156: «Dann E. R6. Kai. Mat. sehen aus diesem
schreiben, was in groser not itzunder Reusland stehet. Der grosfiirschte hat so grausam und
erschrecklich tirannisiret, dass ihme weder geistlich noch weltlich giinstigk ist ».

51. K.H. Hohlbaum, Zeitungen..., p. 138: «die grewliche iber tiirckische ja wol
teuffeliche tyranney des grausamen Moscovittischen feindes... ».

52. Sur la fagon dont les Occidentaux pergoivent le régime politique russe, cf. T.J.G.
Locher, op. cit., p. 8-13, et K.H. Ruffmann, op. cit., p. 78-92.

53. L. Surius, op. cit., p. 17-18.



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 321

Cette citation introduit le fond véritable du probléme, a savoir la
facon dont est pergue la nature méme de 'homme russe >,

Le portrait moral de ce dernier est en effet peu flatteur chez la
plupart des auteurs; méme si on lui reconnait certaines qualités, comme
I'endurance au froid et & la faim, la ténacité pendant les guerres de
sitcge ¥, le sens de [I’hospitalité, on blame en général, outre son
ignorance, sa grossiereté, sa brutalité, son peu de respect pour la vie
humaine, sa lacheté sur le champ de bataille. Le Russe est paresseux,
ivrogne, débauché, sodomite et, par-dessus tout, il est fourbe. Bref, il a
bien mérité la miseére dans laquelle il vit et, comme plus d’un le laisse a
entendre, s’il est opprimé par le seigneur et par le Tsar, c’est a cause de
sa servilité naturelle: le Russe est doté d'une «nature d’esclave» .
Quant a la femme russe, dont on vante parfois la beauté et dont on
plaint généralement le sort, elle ne bénéficie guere d’un portrait moral
plus favorable.

Il reste maintenant a expliquer le pourquoi d’une vision globale
aussi négative.

On peut, certes, en rendre les Russes en partie responsables. Les
ambassadeurs étrangers, tout comme les marchands, étaient en effet
étroitement surveillés, on peut méme dire assignés a résidence dans des
maisons bien gardées, d’ou ils ne sortaient que sous bonne escorte, si
bien qu’il leur était difficile de nouer des contacts avec la population et
de voir véritablement le pays et les gens. A I'époque d’lvan IV, cette
résidence surveillée était, de plus, fréquemment aggravée de nombreuses
vexations, a tel point que certains ambassadeurs ont été traités comme
de véritables prisonniers. D’autre part, il est bien certain que les
atrocités commises par les armées russes en Livonie, et en Russic méme
par l'opritchnina, n’ont pas contribué a améliorer 'image de marque du
régime et des habitants de la Moscovie !

Comme on I'a vu pourtant, cette image est déja mauvaise dans la
premiére moitié du siécle; d’autre part, elle n’est pas meilleure chez
ceux qui connaissent bien la Russie, comme Heinrich von Staden ou
Jacques Margeret.

Les Hanséates, qui pourtant fréquentent régulitrement la Russie
depuis quatre si¢cles, ne semblent pas porter un jugement plus favorable,
bien qu’ils aient, en fait, fort peu écrit sur la Russie et sur les Russes en
dehors des remarques courantes concernant les marchandises, les prix, les
conditions du commerce en général. On peut citer, & cause de la rareté
d’'une opinion exprimée de fagon aussi directe, le passage en latin qui
figure a la suite du rapport bas-allemand de 'ambassade hanséatique &
Moscou en 1603 :

54. Cf. TJ.G. Locher, op. cit., p. 19-21; K.H. Ruffmann, op. cit., p. 135-144.

55. Cf. B. Riissow, op. cit., p. 199-200: la ténacité des Russes dans les siéges tient a
différentes raisons, «erstlich, dass er ein arbeitsam Volk ist und in der Noth zu allerlei
gefihrlicher und schwerer Arbeit Tag und Nacht unverdrossen... ».

56. K.H. Ruffmann, op. cit., p. 137.

57. Ce fut en particulier le sort du malheureux Paul Juusten, cf. R. Dencker, op. cit.
(supra, n. 14).



322 M.-L. PELUS

Russi sunt suspicaces, infideles, fallaces, proditores egregii. Voluntas
principis dei voluntas est. Princeps est cubicularius dei. Nicolaum vocant
deum tutelarem. Russi sunt religiosi. Singulis diebus ordinarias suas preces
absolvunt. Rutheni sunt servi et mancipia. Imagines crucis collo gestant.
Russi bibuli et proni ad libidinem. Pulcher sexus mulieris. Libidinosae
mulieres. Miserrima conditio mulierum ; perpetuo fere conclusae tenentur .

Cette image, qui ne differe en rien de celle qu’ont pu donner, par
exemple, les voyageurs anglais, se retrouve a travers les phrases-types
fournies au début du dix-septieme siécle par le Lubeckois Tonnies Fonne
dans son manuel de conversation russe a I'usage des marchands de la
Hanse ¥. '

Puisque méme d’assez bons connaisseurs des réalités russes ne
jettent pas sur celles-ci un regard favorable, il faut donc accuser
I'ensemble des Occidentaux d’incompréhension.

Reste a savoir & quoi est due celle-ci. Sans doute faut-il en chercher
la raison d’abord dans le systtme de références des Occidentaux,
références auxquelles ceux-ci confrontaient ce qu’ils découvraient en
Moscovie.

Ces références sont, pour une large part, nationales: c’est aux
institutions et aux coutumes de leurs pays que nos voyageurs comparent
le régime politique russe, ou encore les meeurs culinaires du peuple
russe. La comparaison tourne toujours a l’avantage de I'Occident: les
Anglais sont fiers de leur pays et de leur civilisation®, les Allemands
s’estiment heureux d’étre sujets du Saint-Empire et, autant que faire se
peut, ils essaient de rester fideles a leur mode de vie, méme en Russie.
C’est ainsi que Tonnies Fonne recommande a ses lecteurs d’exiger dans
les auberges une nourriture «a I'allemande » .

Il semble cependant qu’au-dela du nationalisme évident des auteurs
se profile la conscience d’une civilisation européenne dont serait exclue la
Russie.

Cette Europe qui sert de référence est bien sir toujours, comme au
Moyen Age, une Europe chrétienne, ce qui explique que les Russes
soient souvent assimilés aux infidéles, voire qualifiés de paiens. Ce critére
est cependant loin d’étre incontestable, puisque nombre d’auteurs
rendent justice a la foi véritablement chrétienne du peuple russe, et que,
d’autre part, a la suite de la Réforme, les Européens de tous les bords
distribuent généreusement les épithétes de «fléau de Dieu», «paiens»,
etc. a leurs adversaires religieux aussi bien qu’aux Russes.

Plus qu’a I’Europe chrétienne, c’est a I'Europe de la Renaissance
que s’oppose la Russie «barbare». Ce terme, qui peut revétir un sens
moral et étre appliqué dans ce cas aux Européens aussi bien qu’aux

58. O. Blimcke, Berichte und Akten der hansischen Gesandischaft nach Moskau im
Jahre 1603, Quellen und Darstellungen zur hansischen Geschichte 1, 1894, p. 133.

59. T. Fenne, Low German manual of spoken Russian, Pskov, 1607, éd. L.L.
Hammerich, R. Jacobson. Copenhagen, 1960-1970, I: Fac simile copy, I1: Tansliteration
and translation. Cf. P. Jeannin, Entre Russie et Occident..., et Der Liibecker Tonnies
Fonne. Ein Pionier der Slawistik, Hansische Geschichtsblatter, 91 (1973), p. 50-53.

60. K.H. Ruffmann, op. cit., p. 52.

61. T. Fenne, op. cit., 11, p. 14-15.



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 323

autres peuples, recoit le plus souvent, lorsqu’il s’agit des Russes, une
signification avant tout culturelle. Les Occidentaux méprisent chez ces
derniers l'ignorance ou I’absence de toutes les conquétes de la Renais-
sance dont ils sont si fiers, et qui sont d’ailleurs présentées dans les
cosmographies comme les apanages de la civilisation européenne:
I'imprimerie, la pratique des langues anciennes, les académies et les
colléges, I'architecture «classique», I'art de la construction navale et de
la navigation.

Est-ce a dire que I'humanisme, avec son exaltation de certaines
valeurs bien précises, a été, au fond, un obstacle & la communication
entre les peuples ? Faut-il penser que les hommes du seizieme siécle, tout
au bonheur de forger une nouvelle civilisation, étaient incapables de
compréhension et méme de sympathie pour les civilisations étrangéres?
Certainement pas. L’humanisme avait aussi pour composante une grande
capacité d’émerveillement, qui se manifeste, par exemple, a propos de la
Chine, en partie aussi a propos de I’Amérique®. On en trouve la
preuve, a propos de la Russie, dans les relations de I’ambassade jésuite
envoyée en Russie en 1580-1581: Campana, une fois passé le premier
mouvement de répulsion, découvre dans les Russes un peuple simple,
profondément religieux, plus certainement que I’ensemble des Catholi-
ques, et donc un terrain d’élection pour recevoir la bonne parole .
Possevino, plus clairvoyant, tout en remarquant les mémes qualités, a
conscience qu’il sera difficile de les convertir a la religion romaine. Les
Jésuites préconisent cependant I'’envoi de missionnaires ayant soigneuse-
ment étudié la langue et la civilisation russes, acceptant de vivre en
Russie a la maniére du pays, ainsi que le maintien, au moins temporaire,
de la liturgie russe aux offices ®.

Méme si Pon n’en est pas encore a admirer, voila que se
manifestent en tout cas une volonté certaine de compréhension, et méme
une sorte de respect pour la civilisation russe.

Cette différence d’attitude entre les Jésuites et la quasi totalité des
autres voyageurs en Russie s’explique trés simplement par la différence
des buts recherchés.

L’ambassade de Possevino, envoyé pontifical, poursuivait un double
objectif: d’'une part, servir d’intermédiaire dans les pourparlers de paix
entre le roi de Pologne et le Tsar, d’autre part, poser les premiers jalons
d’une éventuelle mission catholique en Russie, qui formerait ainsi un
pont entre I’Europe catholique et U'Inde. Mis & part Possevino et ses
compagnons, on ne compte guére en Russie d’autres voyageurs aux
perspectives missionnaires, et c’est en cela justement que la littérature
concernant la Russie se différencie de celle qui touche a ’Amérique ou a
PExtréme Orient: la quasi totalité des récits sur la Russie émane
d’hommes .qui considéraient celle-ci, avant tout, comme un pays &
exploiter.

62. T.J.G. Locher, op. cit., p. 22; cf. F. de Dainville, Les Jésuites et 'éducation de la
société frangaise. La géographie des humanistes, Paris, 1940, p. 100-102.

63. A.M. Ammann, op. cit., p. 185-189.

64. Cf. S. Pokéin, op. cit., p. 89-99.



324 M.-L. PELUS

La Russie était, en effet, riche en produits tres prisés en Occident,
comme les fourrures, les cuirs et peaux, la cire, le suif, le miel, le lin et
le chanvre, le fer, produits que nos voyageurs ne se lassent pas
d’évoquer tout en vantant leurs qualités. Or, ces produits sont achetés en
Russie a trés bas prix et revendus en Occident avec une trés grosse
marge bénéficiaire. C’est ce commerce fructueux qui avait fait de longue
date la fortune des Hanséates. Au seizieme siécle, surtout dans la
seconde moitié, les autres marchands occidentaux veulent eux aussi avoir
part a ce pactole, et les ambassades envoyées au Tsar ont le plus souvent
pour but I'obtention d’accords commerciaux avantageux.

Ambassadeurs et marchands poursuivaient donc largement les
mémes objectifs, en I'occurrence I’exploitation commerciale d’un pays
encore sous-développé, producteur de produits bruts, acheteur d’armes,
de tissus et autres produits fabriqués. Quant aux techniciens de toutes
sortes qui allaient s’installer en Russie, c’était avec la promesse de gains
et autres avantages substantiels; eux aussi profitaient de la supériorité
que leur donnait la technologie européenne dans ce pays retardataire. La
fourberie tant décriée des marchands russes s’explique dans ce contexte
comme le principal moyen de défense d’hommes ignorants des cours de
leurs marchandises sur les marchés occidentaux, mais conscients d’étre
frustrés par leurs partenaires d’'une bonne partie des bénéfices qui
auraient da leur revenir. Les marchands occidentaux, d’ailleurs, n’étaient
pas en reste en ce qui concernait le manque d’honnéteté, comme le
reconnait Herberstein dans un passage trés révélateur:

En affaire, ils (les Russes) agissent d’une fagcon extraordinairement
fourbe et malhonnéte, et sans retenir leur langue, contrairement a ce que
disent certains livres. Ils proposent un prix. estiment les marchandises a
moins de la moitié de leur valeur normale (pour tromper le vendeur) et, en
attendant, tiennent les marchands dans le doute et lincertitude, parfois
pendant un ou deux mois, jusqu'a leur faire perdre tout espoir. Mais celui
qui connait leurs habitudes et les mots trompeurs dont ils usent pour faire
baisser la valeur d’un article et trainer l'affaire en longueur, n’y prend pas
garde ou dissimule; et celui-la vend ses marchandises sans la moindre
perte... lls font tout payer plus cher aux étrangers: ce que l'on acheéte
ailleurs 1 ducat est proposé a 5, 8, 10 et parfois méme 20 ducats.
Inversement, les étrangers leur vendent parfois 10 ou 15 florins un objet
rare qui en vaut a peine 1 ou 2%,

Il faut donc comprendre la vision délibérément négative du monde
russe comme une conséquence de I'impérialisme économique des Occi-
dentaux: on ne peut peindre sous un jour favorable celui que l'on
exploite tout en redoutant ses réactions de défense. La législation
hanséatique dans son ensemble vient a I'appui de cette thése: le mépris
et la méfiance vis-a-vis des Russes étaient chez les Hanséates non
seulement spontanés, mais obligatoires. Les recés hanséatiques renouvel-
lent en effet sans cesse linterdiction de faire crédit aux Russes ou de
s’associer avec eux, cect dans le but clairement exprimé de maintenir les
avantages des marchands de la Hanse.

65. R. Delort, op. cit., p. 87-88.



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 325

Il convient donc de rajouter au systeme de références des voyageurs
occidentaux la référence impérialiste. En Russie, cet impérialisme est
essentiellement économique; il s’agit avant tout du contréle du marché
russe ®. Il n’est en effet pas question pour les Européens de réduire la
population en esclavage ou de s’approprier des terres, dans la mesure ol
ils se heurtent a un Etat organisé et puissant.

Cependant, les projets de conquéte de I'Empire Russe n’ont pas
manqué, et les raisons invoquées sont tout autant économiques que
politiques et religieuses, comme le prouve ce passage de Heinrich von
Staden:

Wann nun Reusland sambt anderen umbligenden lendern, die keinen
herren haben, welche wiiste ligen, eingenohmen und besetzet seint, alsdann
kann man mit dem kuhnig in Persia grenzen... Man kann auch bis an und
in Amerikam aus den umbligenden lenderen kommen. Alsdann kan man
ganz leichtlich mit dem tiirkischen Keiser, mit beistandes des kuhniges in
Persia, handelen %.

Drailleurs, pendant le Temps des Troubles, Polonais et Suédois ont
profité de la vacance ou de la faiblesse du pouvoir pour pénétrer en
Russie et essayer de placer leurs candidats sur le trone moscovite.

Il faut donc, en dernier ressort, insister sur cette idée qu’a la base
de cette vision de la Russie se trouve la fierté d’appartenir 4 une Europe
en pleine expansion économique et coloniale, fierté qui se trouve
exprimée trés nettement dans les cosmographies, en particulier dans le
Thédtre de I'univers d’Ortelius : « Les habitants de cette partie [I’Europe]
ont toujours passé les autres nations en subtilité d’entendement et
dextérité corporelle; par lesquelz moyens ilz ont jadis subjugué quasi
tout le monde, au moins les parties dont ils ont eu connaissance.» Il en
donne pour preuve Alexandre, PEmpire Romain, «et présentement
I'Espagne et le Portugal qui entre eux deux dominent les quatre parties
du monde. De sorte qu’il semble que les habitants en ceste partie
susdicte soient de leur naturel idoines et aptes pour gouverner les autres
parties du monde » %,

En définitive, c’est la fierté d’appartenir & une Europe impérialiste
qui conduit les Européens du seiziéme siécle a affirmer la supériorité de
leur civilisation et l'infériorité des peuples qu’ils ont intérét a dominer.

Marie-Louise PELUS

66. La thése de A. Attman. dans The struggle for Baltic markets (cf. supra, n. 17),
est que toutes les guerres qui mettent aux prises dans la seconde moitié du XVI* si¢cle et
au début du XVII¢ siécle les puissances baltiques — et a I'arriere-plan leurs alliés
occidentaux — ont pour objectif essentiel le contrdle du marché russe.

67. H. von Staden, op. cit., p. 162-163. On pourrait aussi citer le projet de conquéte
élaboré par le Livonien Elert Kruse (F. von Adelung. op. cit., 1. n® 70, p. 257-270).

68. A. Ortelius, Thédtre de I'Univers, 1587, * 2.



REPERTOIRE SOMMAIRE DES PRINCIPAUX TEXTES
ET ETUDES
CONCERNANT LA VISION EUROPEENNE DU MONDE RUSSE
AU XVI¢ SIECLE

I. Textes

A. Textes publiés avant 1846

Cf. F. von Adelung, Kritisch-literarische Ubersicht der Reisenden in Russland, bis
1700, dessen Berichte bekannt sind, 2 Bde, St-Petersburg-Leipzig, 1846.

B. Textes publiés aprés 1846, ou bien éditions non citées par F. von Adelung:

G. Fletcher, La Russie au XVI siécle, Leipzig-Paris, 1864 (trad.: Ch. du
Bouzet).

J. Sauvage: cf. n. 22.

J. Margeret: cf. n. 5.

S. Herberstein: cf. n. 2.

Campana: éd. en trad. allemande par A.M. Ammann (cf. n. 38); texte latin
édité par A.M. Ammann, [oannis Pauli Campani S.I. relatio de itinere
Moscovitico, Antemurale, 6 (1960-1961), p. 1-85.

H. von Staden: cf. n. 49.

F. Wilson, Russia through foreign eyes, 1553-1900 (extraits de récits de voyages),
London, 1970.

W. Kirchner, The Russo-Livonian crisis 1555. Extracts from Joachim Burwitz
report of Febr. 19, 1555, Journal of Modern History, Chicago, 19 (1947),
p. 142-151.

Voir textes cités dans les notes 14, 24, 40, 45, 58, 59.

Albert Slichting, De moribus et imperandi crudelitate Basilii Moschoviae Tyranni
brevis enarratio, éd. A.l. Malein, in: Novoje izvestije 0o Rossii vremeni Ivana
Groznogo, Léningrad, 1935.

K.D. Haszler (éd.), Die Reisen des Samuel Kiechel, Stuttgart, 1866.

>

II. Etudes

A. Etudes utilisant des textes en provenance de plusieurs pays européens

S.F. Platonov, Moskva i Zapad, Berlin, 1926.

T.J.G. Locher, Het beeld van Rusland in de 16° eeuwse europese beschrijvingen,
Tijdschrift voor Geschiedenis, 70 (1957), p. 289-308. Version allemande: cf.
n. 34.

T.J. Armne, Europa uppticker Ryssland, Stockholm, 1944.

J.Q. Cook, The image of Russia in Western European thought in the 17th century,
Minneapolis, 1959.

M. Forstetter, Voyageurs étrangers en Russie du X° au XX° siécle, Paris, 1947.

V.O. Kljutéevskij, Skazanija inostransev o moskovskom gosudarstve, Moscou,
1916.

G.V. Lukomskii, Moskoviia v predstavienii inostransev 16. i 17. vekov, Berlin,
1923.

I. Ljubimenko, Les étrangers en Russie avant Pierre le Grand, Revue des Etudes
Slaves, 4 (1924), p. 84 sq. et 246 sq.



LA RUSSIE VUE D’EUROPE OCCIDENTALE 327

A. Jobert, Les étrangers en Moscovie au temps d’lvan le Terrible et de
Godounov, d’apres S. Platonov, Revue Historique, 196 (1946), p. 150-164.

G. von Rauch, Studien iiber das Verhdltnis Russlands zu Europa. Fotomechani-
scher Nachdruck, Wiss. Buchgesellschaft, Darmstadt, 1964.

J. Jasnowski, Eastern Europe and Western travellers during the period of the
Grand Tour, Polish Review, New York, 5 (1960), p. 31-36.

U. Mende: cf. note 26.

B. FEtudes utilisant des textes en provenance d’un pays particulier

1. Allemagne

U. Liskowski (éd.), Russland und Deutschland (cf. n. 9).

Mélanges P. Johansen, Rossica externa (cf. n. 24).

E. Harder-Gersdorff, Die niederen Stinde im Moskauer Reich in der Sicht
deutscher Russlandberichte des 16. Jahrhunderts, Zeitschrift fiir Ostforschung,
11 (1962), p. 274-291. Se trouve également dans Rossica externa (cf. n. 24).

G. Lenz, Russland und Deutschland im 16. Jahrhundert, Forschungen und
Fortschritte, 27 (1953), p. 180-187.

2. Angleterre

K.H. Ruffmann: cf. n. 4.

H. Puls, Die Beziehungen zwischen England und Russland im 16. und 17.
Jahrhundert unter Beriicksichtigung des zeitgendssischen englischen Schrifttums
iiber Russland, Hamburg, 1941.

Nombreux ouvrages d’I. Ljubimenko, entre autres: Les marchands anglais en
Russie au XVF siécle, Revue Historique, 109 (1912), p. 1-26.

E.J. Simmons, English literature and culture in Russia (1553-1840), Cambridge
(Mass.), 1935.

S.H. Baron, Ivan the Terrible, Giles Fletcher and the Muscovite Merchantry:
A Reconsideration, The Slavonic and East European Review, 56, 4 (1978)
p. 563-585.

M.S. Anderson, Britain’s discovery of Russia 1553-1815, l.ondon-New York,
1958.

3. France

A. Mansuy, Le monde slave et les classiques francais aux XVI et XVII siécles,
Paris, 1912.

V. Chichmareff, Gargantua en Russie, Revue du Seiziéme siécle, 14 (1927),
p. 348-359.

A. Kalmykov, A [6th century Russian envoy to France, Slavic Review, 23 (1964),
p. 701-705.

4. lalie

E. Pommier: cf. n. 15.

P.P. Pierling, La Russie et le St Siége. Etudes diplomatiques, The Hague, 1967,
5 vol.

N. Carykov, Le chevalier R. Barberini chez le tsar Jean le Terrible, Revue
d’Histoire diplomatique, 18 (1904), p. 252-274.

G. Barbieri, La potenza della Russia nelle relazioni diplomatiche con la corte
sforzesca, Economia e Storia, 3 (1956), p. 229-259.

G. Barbieri, Milano e Mosca nella politica del Rinascimento. Storia delle relazioni
diplomatiche tra la Russia e il ducato di Milano nell’ epoca sforzesca, Bari,
1957.



328 M.-L. PELUS

5. Pays-Bas

T.J.G. Locher, Het beeld van Rusland... (op. cit., supra, p. 326).

T.S. Jansma, Olivier Brunel te Dordrecht: de noordoostelijke doorvaert en het
westeuropeesch-russisch contact in de zestiende eeuw, Tijdschrift voor Geschie-
denis, 59 (1946), p. 337-362.

6. Scandinavie

K. Rasmussen, O knige Jacoba Ul'felda « Hodoeporicon Ruthenicum », Frankfurt,
1608 g., Skandinavskii Sbornik, 23 (1978), p. 57-67 (résumé en danois).

7. Espagne

A. Lopez de Meneses, Las primeras ambajadas rusas en Espana, Cuadernos de
historia de Esparia, Buenos Aires, 1946, p. 111-128.



L’EUROPE «TROIS FOIS CORNUE »
DE DANTE A NICOLAS DE CUES

Y a-t-il eu une conscience européenne médiévale dont les XIV® et
XV€siecles ont hérité, ou bien faut-il reconnaitre aux deux derniers
siecles de ce qu’il est convenu d’appeler le Moyen Age une originalité
fonciére et fondatrice dans ce domaine? Il semble bien que le concept
d’Europe ne soit au Moyen Age proprement dit — disons, les XII® et
XIII¢ siecles — que le nom de cette contrée dont I'image dantesque
utilisée pour donner un titre a cette communication ! «trois fois cornue »,
évoque surtout une configuration géographique simplifiée. Nous voyons
au contraire Dante souhaiter que le pouvoir impérial s’affirme dans toute
son ampleur sur I'ensemble de cette région du monde a ['aube du
X1V siecle lorsqu’il écrit a I’'Empereur Henri VII de Luxembourg!:
«non loin de la tu négliges la terre toscane, et la mets a bandon, non
autrement que si tu jugeais limités aux frontiéres ligures les droits
impériaux a défendre; sans t’aviser le moins du monde — on le
soupconne — que la glorieuse puissance des Romains ne saurait étre
restreinte aux bornes de I'Italie, ni méme aux lointaines marges de
I’Europe trois fois cornue». Le sud de [I'ltalie, telle est la premiere
corne, comme le confirme la Commedia’, «la corne de Pouille,
enchastelée de Bar et de Gaéte et de Catane », «quel corno d’Ausonia »,
promontorium illud Italye, dont parle également le De vulgari
Eloquentia®: «Ceux qui parlent en langue de si tiennent a partir des
dites frontiéres la région orientale, a savoir jusqu’a ce promontoire
d’Italie ou commence le golfe de la mer Adriatique et jusqu’a la
Sicile » 4. Dante sait, et il nous le dit, «qu’il n’existe pas sur terre lieu
plus aimable que Florence», mais «que, quand il feuillette les volumes
des poétes et des autres écrivains, ol est décrit le monde dans son
ensemble et en son détail, quand (il) raisonne en (lui-méme) sur les
diverses situations des pays par le monde, et leur distance vis-a-vis des
deux péles et du cercle équateur, (il) considére et juge fermement qu’il y
a maintes régions et maintes villes plus nobles et plus délicieuses que la
Toscane et que Florence dont (il) tire origine et (est) citoyen, et que
force nations ou races usent d’une langue plus utile et plus délitable que
les Latins». Qu’est-ce a dire exactement, et n’y a-t-il pas quelque

. Dante, Euvres Complétes, traduction A. Pézard, Paris, Gallimard, 1965, 76 sq.
. Ibid., 769, et Paradis, VIII, 61, p. 1423.

. De vulgari eloquentia, 1, VIII, p. 564 de la trad. cit.

. Ibid., 559.

BN —



330 J. QUILLET

inconséquence a enjoindre a I’Empereur d’étendre ses pouvoirs a
I'Europe entiére, cependant que le poéte reconnait sans peine que des
nations autres que ’européenne puissent avoir une supériorité quelcon-
que sur la latinité ?

C’est que, pour Dante comme pour les médiévaux sur ce point, le
modéle géographique du monde est d’abord a trouver dans la Bible, qui
nous enseigne que «le Seigneur les dispersa — les hommes — sur la face
de toutes les régions»* et que, comme Dante le rappelle, «I’homme, né
en Orient, en vint enfin 4 atteindre les confins occidentaux » ; c’est alors
que «vint un age ou I'Europe entiére vit a ses fleuves — a plusieurs tout
au moins — s’abreuver pour la premiére fois gosiers de créatures
raisonnables » ®. On le voit, pour Dante, I’Orient est encore le centre du
monde, ce lieu ol se produisit pour la premiére fois un dialogue entre
I'homme et Dieu. Bien plus, ces hommes, parvenus en FEurope,
étaient-ils «des étrangers arrivés de neuf en ces lieux», ou avaient-ils
regagné I’Europe comme leur pays d’origine? C’est ce que Dante ne
tranche pas; ce qui lui importe, c’est qu'«ils apportaient avec eux une
langue triparliére » ; autrement dit, la langue va ici s’enraciner dans le
sol: «les uns eurent en partage la région méridionale de I’Europe, les
autres la région septentrionale ; une troisi¢eme famille, ceux qu’on nomme
a présent les Grecs, occupérent une partie de I’'Europe et une partie de
I'Asie ». Tripartition de U'Europe, donc, a laquelle correspond la
tripartition des langues, qui va encore se préciser, et se diversifier a
partir d’'une unité fondamentale: «Comme nous montrerons plus loin,
différents vulgaires tirérent ensuite leur origine d’un seul et méme parler
recu dans la vengeresse confusion des langues. Car depuis les bouches du
Danube jusqu’aux marches occidentales de I’Angleterre, toutes les terres
que borne d'une part 'Océan — ce «fleuve» immense qui entoure la
terre habitée pour les Anciens — d’autre part les lisieres d’Italie et de
France eurent un seul idiome, encore que par la suite son flot se soit
partagé en différents vulgaires, du fait des Esclavons, Hongrois, Teutons,
Saxons, Angles et maintes autres nations», qui, ajoute Dante, comme
pour bien confirmer l'unité originelle de I'idiome européen, répondent
tous yo pour affirmer. Mais, bien sir, le reste de I'Europe dit de triple
facon pour affirmer oc, oil ou si: et voila les Espagnols, les Frangais et
les Italiens, dont 'unité de langue, le latin, est telle qu’ils emploient a
peu prés les mémes mots pour désigner les mémes choses’. La encore, la
régionalisation est étroitement liée a l'idiomatisation: ainsi, «ceux qui
parlent la langue d’oc tiennent la région occidentale du midi de I’Europe,
a partir des frontiéres génoises» ; en revanche, les tenants de la langue
d’oil sont au septentrion; nous avons déja vu ou se situaient les usagers
du si; pour ce qui concerne ceux qui parlent la langue d’oil, donc les
septentrionaux, ils ont «au levant les Alamans; au septentrion et au
couchant ils ont pour retranchement la mer d’Angleterre ou de Galles, et

5. Genese, XI, 9.

6. De vulg. elog. 562.

7. Comme le fait remarquer A. Pézard, la théorie de Dante coincide avec celle de
Roger Bacon (cf. trad. cit., p. 563, note 6).



L’EUROPE TROIS FOIS CORNUE 331

pour bornage les montagnes d’Aragon; au midi enfin ils sont enserrés
par les monts de Provence et la pente des Alpes pennines»®. On le voit,
c’est sur 'ensemble de cette terre européenne que Dante souhaite voir
s’étendre le pouvoir universel de 'Empereur auquel il s’adresse dans la
lettre citée plus haut; mais — et c’est 1a que la contradiction signalée
plus haut devient pure apparence — le monarque doit manifester sa
puissance au-deld méme des marges de I'Europe trois fois cornue, les
cornes étant donc, on peut le supposer, d’'une part I'Italie méridionale,
comme nous ’avons vu, d’autre part la Gréce, enfin I’Espagne. Clest [a
que Dante révele ses véritables aspirations a 'universalisme. Les droits
impériaux ne sauraient €tre restreints dans leur exercice a I’Europe car
I’Empire «atteint cependant les flots d’Amphitrite par droit inviolable, et
c’est a peine s’il daigne laisser aux rondes inutiles de I’Océan I'orgueil de
la ceindre — sa baillie — & la ronde»®. Car I'Empire, «souffrant
violence, a rassemblé a I’étroit sa baillie». Il y a donc en droit, et
comme le disait déja I’Enéide ', une puissance élargie aux confins du
monde du «César troyen»; mais il y a eu en fait, et de maniére
violente, un resserrement de I'exercice des droits impériaux a I’Europe,
et méme a «un recoin du monde», comme le dit Dante dans la méme
lettre. Car «lempire sur tous les mortels revenait a bon droit aux
Romains », comme il I'explique dans la Monarchia'', en raison, notam-
ment, de la noblesse héréditaire d’Enée, dont le lignage emprunte a la
fois a I’Asie, a I’'Europe et a I’Afrique ses nobles racines, par 'entremise
d’Assaracus pour I’Asie, de Dardanus pour I’Europe et d’Electre, fille
d’Atlas, pour ’Afrique. C’est Dardanus, en particulier, qui tire d’Europe
ses origines, comme le rappelle I’Enéide, chant III, 162 sq., Dardanos,
fils de Zeus et d’Electra, fille d’Atlas, dont le pays d’origine était
Samothrace, mais qui, selon une légende italienne, serait originaire de la
ville étrusque de Cortone en Italie centrale. Ce Dardanus italien aurait
remporté une victoire sur les populations primitives de [I'ltalie, les
Aborigénes, et aurait ensuite fondé la ville, puis aurait émigré en
Phrygie, créant ainsi des liens entre la Troade et I'Italie. Cest en
souvenir de ces origines premicres de sa race qu’Enée serait revenu dans
la péninsule italienne aprés la chute de Troie. Qu'en Europe la plus
noble région soit I'Italie, rien n’est plus évident pour Dante '?; mais nous
ne nous attarderons pas sur ce theme, pour en évoquer immédiatement
un autre, ou I'Europe est encore en question, et pour rappeler qu’a
Popinion de Dante I'Eglise n’a recu de personne, ni du consentement
d’aucun peuple, «le droit de fonder en autorité le prince romain,
c’est-a-dire I’Empereur », car, ajoute Dante'?, «qui en doute, quand on
voit non seulement tous les Asiatiques et tous les Africains, mais méme
la plupart des habitants d’Europe, se jeter a cent lieues d’un tel
hommage ?» La remarque est d’importance, puisqu’il ne s’agit de rien

8. De vulg. eloqu., trad. cit., p. 564.
9. Epitre VII, p. 769.

10. Enéide, 1, 286-287.

11. Monarchie, 11, 111, p. 666 sq.

12. Ibid., 11, 111, 16, p. 669-670.

13. Ibid., 111, XIV, 7, p. 730-731.



332 J. QUILLET

moins que de souligner combien, aux yeux de Dante, la chrétienté, la
christianitas, est loin d’embrasser I’ensemble du monde et que, méme
restreint a ’Europe, le christianisme romain ne fait nullement 'unanimité
parmi les Européens...

Enfin le lien de I’Europe et de I’Occident ne semble guére étre
remis en question par le poéte lorsque, narrant la vie de saint
Dominique "%, il le fait naitre a Loharra ou Loare, en Aragon,

en ces contrées ou se leve Zéphyre
ouvrant souéf les feuilles nouvelettes
dont vous voyez Europe se vétir,

Zéphyre, c’est-a-dire le vent d’Occident, dont Raban Maur, dans le De
universo 1X, XXV, résume la signification allégorique en en faisant la
source des vertus et des bonnes ceuvres.

Résumons: on retrouve chez Dante, bien entendu, les principales
connotations médiévales de la thématique autour de I'Europe, avec, nous
semble-t-il, une conscience encore confuse, ou plus exactement qui n’a
pas encore mesuré son importance, de I'appartenance & I’Europe ; face a
cette conscience d’Europe encore balbutiante, le théme de la vocation
universelle de 'Empire romain n’a aucun mal a triompher. S’il y a un
début d’identification de Chrétienté avec Europe, ou du moins, de
Chrétienté romaine avec Europe, on ne trouve pas vraiment, chez
l'auteur de la Commedia, de conscience européenne consciente d’elle-
méme, si 'on peut dire: lattraction des Lieux saints et des contrées
bibliques, I'importance de I'Orient, d’ou est issue la créature raisonnable
et loquace, gardent encore tout leur poids. Enfin, il y a Byzance: Dante,
par exemple, récuse la légitimité du titre d’Empereur romain conféré a
Charlemagne ; pour lui, la Chrétienté d’Orient représente encore une
réalité indiscutable ; le christianisme n’est pas encore européen. Cepen-
dant, on peut noter aussi chez lui une nette valorisation de I’'Occident
par rapport a I'Orient; dans la Monarchie, exaltant la puissance du
peuple romain, il rappelle que les monarques d’Orient, tant chez les
Assyriens que chez les Egyptiens ou les Perses, furent impuissants &
dominer I’Occident: ainsi Ninus, comme le rapporte Orose ', roi des
Assyriens, «tenta par les armes durant plus de nonante années I’empire
du monde, et soumit toute I’Asie, jamais pourtant les parties occiden-
tales du monde ne furent ses sujettes». L’Occident est resté invulnéra-
ble, méme lorsque Xerxés «passa le bras de mer séparant I'Asie de
I’Europe sur un pont jeté entre Sestos et Abydos, ouvrage merveilleux
dont il souvint a Lucain dans le second livre de la Pharsale». L’attitude
de Dante a I'égard d’Alexandre le Grec est plus ambigué: lui non plus
ne soumit pas I’Occident; pour Dante, par ailleurs, la Gréce n’est pas
exclusivement européenne puisque, nous l'avons vu plus haut, elle
occupe aussi une partie de I’Asie, comme il le précise dans le De Vulgari

14. Paradis, XII, 46-48, p. 1461.
15. Mon., 11, VIII, IX, p. 686 sq.
16. Orose, Historia adversus paganos, 1, IV, 1.



L’EUROPE TROIS FOIS CORNUE 333

eloquentia. 11 rappelle enfin dans la Commedia? que Constantin a
ramené l'aigle romaine vers I'Orient, de Rome a Byzance, & I'inverse du
voyage que lui avait fait faire Enée, d’Asie mineure a la terre latine et,
comme on sait, Constantin est coupable pour avoir effectué la Donation,
pour Dante source de tous les maux. Enfin, il fait dire a Justinien
«Votre Occident...», ce qui est bien le signe que la séparation d’avec
Byzance est vécue comme telle.

Dante fut-il européen? Il nous semble difficile de I'affirmer, tout en
précisant néanmoins que sa conception de I'Empire romain universel
avait tous les caractéres d’une utopie dés 'aube du XIV® siecle, qui est
celui de la formation d’Etats nationaux comme la France et I’Angleterre
et qu’en fait, sinon en droit, en incarnant I’Empire universel dans Rome
et Ia latinité romaine, il en assignait le siége, sinon a I’Europe, du moins
a I'Occident dans une de ses parties les plus glorieuses. La collusion de
Rome et des visées de la Providence divine reste donc le dernier mot de
I'auteur de la Commedia, pour qui, comme il le dit dans la Monarchie '®,
I'Italie est la plus noble région de I’Europe.

Nous ne rappellerons pas ici les bouleversements du XIV€ siécle,
dont le transfert de la papauté 3 Avignon, le Grand Schisme d’Occident,
la Guerre de Cent ans furent les plus marquants et conduisirent & une
refonte des concepts de chrétienté et, par & méme, d’Europe, et a
I’élaboration de mentalités nouvelles. Nous voudrions seulement, dans la
seconde partie de cet exposé, évoquer les manifestations de la conscience
européenne a travers quelques textes et montrer comment se constitue,
parallelement au déclin des notions d’Empire universel et de Chrétienté
universelle, une sorte de conscience «nationale », elle-méme incluse dans
un ensemble plus vaste et en méme temps mieux circonscrit, celui que
forme I'Europe des XIV® et XV° siecles. Nous n’insisterons pas non plus
sur les transformations profondes de la cartographie et de la géographie
manifestées par D'apparition des portulans. Ces phénomenes ont été
souvent décrits, et notamment par Denys Hay dans son ouvrage intitulé:
Europe : the Emergence of an Idea', auquel nous renvoyons. Mais il est
caractéristique de constater, autour de la thématique de la translatio
Imperii®, qu’a la romanité de I'Empire de Dante va se substituer sa
germanité dont Alexandre de Roes, des la fin du XIII® siécle, et Jordan
d’Osnabriick, par exemple, élaboraient la doctrine; ou encore pour
justifier et maintenir la présence des papes en Avignon, ces idéologues
frangais qui, tel auteur anonyme du Songe du Vergier, assuraient que la
France était désormais le si¢ge véritable de la chrétienté et, par la,
voulaient-ils dire, de I'Europe catholique. Ainsi l'auteur du Songe
reprend la substance du discours prononcé par Ancel Choquart devant le
pape Urbain V en avril 13672, selon lequel «que le pays de France soit

17. Paradis, VI, 1-9, p. 1401-1402.

18. Mon., 11, 2, p. 666 sq.

19. D. Hay, Europe: The emergence of an Idea: 1957 ; nouv. éd., Edimbourg, 1968.

20. Les ceuvres mineures de Marsile de Padoue, éd., trad., introd. et notes, par J.
Quillet et C. Jeudy, Ed. du C.N.R.S., Paris, 1979.

21. Le Songe du Vergier, Revue du Moyen Age latin, t. XIII-XIV (1957-1958),
Strasbourg, I, CXVI, p. 202 sq., et notre étude, La philosophie politique du Songe du
Vergier : sources doctrinales, Paris, Vrin, 1977, passim.



334 J. QUILLET

le plus sainct pays que le pays de Rommenie, il appert, et du temps et
de la foi chrétienne». C’est en France qu’il y a le plus de reliques, cela
pour la foi chrétienne. Comme on dit la terre sainte, «cette terre
d’oultre-mer que Dieu visita personnellement quand il fut en ce siccle
comme homme humain, certes aussi doit estre le pays de France appelé
la saincte terre ». D’autre part — cela pour le «temps», c’est-a-dire pour
I’administration de la preuve historique — «derechef Dieu veuille que le
sainct Pére de Rome recognoisse I'aide de grice et de refuge et le
réconfort que la saincte Eglise a toujours trouvé en [Ihostel de
France » 2. Suit le récit des bienfaits des rois de France a I'égard des
souverains pontifes. Le chevalier conclut alors: «que ce pays de France
doit étre plus esleu pour le siege du sainct Pére de Romme ne qu’en nul
autre lieu de crestienté », d’une part; que la France et «la notable cité
de Paris sont la fontaine de toutes sciences», et notamment de
I’ensemble des arts libéraux ; en vertu de la translatio studii — qui est ici
I'analogon de la translatio imperii —, «cette noble fontaine c’est assavoir
'estude, fut transportée par Charlemagne de Romme a Paris», d’autre
part. C’est pourquoi le pape de Rome a plus de raisons d’élire sa
demeure en France qu’a Rome, «pour la plus grande convenience et
ressemblance que France a a tout le monde». Clest alors que le
chevalier ajoute #: « Car comme dient les mesureurs de la mappemonde,
Marseille est le milieu du monde ».

Puisque nous sommes en France, restons-y en compagnie de maitre
Nicole Oresme, dont la conscience de son appartenance au pays de
France, 4 ’Europe, a I'Occident et a la chrétienté tout a la fois est
manifeste dans son ceuvre. Limitons-nous a quelques emplois du mot
Europe lui-méme: ainsi, dans les gloses du Livre de Politiques
d’Aristote 2, nous trouvons un premier usage, référant a la mythologie
du terme. Commentant les analyses comparées d’Aristote du régime de
Lacédémone et de celui de Crete, Oresme, a I'occasion du rappel des
circonstances de la conquéte de Troie par Minos, fait de ce dernier le fils
de la reine Europe qui donna, selon la légende, a Zeus trois fils, Minos,
Sarpédon et Rhadamante.

Le deuxiéme usage est de nature plus proprement politique: a
propos de. la détermination des espéces de «policies royales», Oresme
oppose, a la suite d’Aristote, celle des barbares a celle de I'Occident ;
«car les barbarins selon leurs meurs sunt plus serviles gens par nature
que ne sunt les Grecs, et ceulz de Asye que ceuls de Europe»; c’est
ainsi qu’Oresme traduit le texte d’Aristote qu’il commente ainsi: « Asye
la grant est aussi comme la moitié de la terre habitable vers Orient. Et
Europe est aussi comme la moitié de lautre moitié de la partie de
Occident vers Septentrion contre Affrique, qui est I'autre partie. Et nous

sommes en Europe » %, ajoute Oresme, qui dans son commentaire efface

22. Le Songe du Vergier, ed. cit., t. I, p. 202.

23. Ibid., p. 206.

24. Maistre Nicole Oresme, Le Livre de Politiques d'Aristote, éd. A.D. Menut,
Philadelphie, 1970, f* 62d, p. 105.

25. Ibid., f° 106b, p. 146, et Politique, 111, 14, 1285a 20, dont nous donnons la
traduction Tricot, t. I, p. 237: «car du fait que les barbares sont par le caractére



L’EUROPE TROIS FOIS CORNUE 335

le parallélisme établi par Aristote, non, du reste, entre barbares et
Asiatiques, mais entre Hellénes et Européens, prenant soin de préciser
que PEurope est située a loccident vers septentrion, sans faire la
moindre allusion a la Grece.

C'est ce méme théme qu’il reprend peu aprés lorsque, définissant le
régime politique proprement dit comme celui qui est exercé dans une
communauté d’hommes libres, car, dit-il, on ne saurait parler de régime
politique pour une multitude serve, il ajoute que «cité est de gens
francs» %, ce qui veut dire en gros qu’elle est composée de citoyens
libres, comme c’est le cas, précise-t-il, des habitants de I’Europe, «car
ceulz de Asye sont plus serviles en meurs que ne sunt ceulz de Europe.
Et ce est a dire que ils — les habitants de I’Asie — ne sunt pas de si
franche nature», ce qui veut dire en clair que les Européens sont des
hommes libres et qu’ils sont seuls a I'étre réellement. Encore est-il que,
pour ce qui concerne son jugement a I'égard des Asiatiques, il se trouve
avoir a répondre a une objection qu’il veut lever, portant sur le caractére
présumé servile des Israélites sous le régne des Pharaons. Le souci qu’a
Oresme de défendre le texte biblique dans sa littéralité le conduit a
affirmer que, bien que le peuple hébreu fit en Asie, il ne pouvait étre
de nature entierement servile, comme le sont les barbares; néanmoins,
s'ils doivent, par respect pour I’Ecriture sainte, étre considérés comme
des hommes libres, ils ne peuvent I’étre autant — et ici, c’est ’'Européen
qui parle — que les habitants de I'Europe, dont la «franche » nature ne
saurait étre contestée. Il y a la, semble-t-il, plus qu’une simple
affirmation de la supériorité des Européens sur I'ensemble des peuples
du monde habité, mais une connotation politique certaine, qui associe
Europe 2 liberté, et semble réserver aux seuls peuples d’Europe la
capacité d’accéder & un régime politique digne de ce nom. Un autre
passage des gloses sur la Politique le confirme?’, ou une véritable vision
de I’Europe a I’égard des autres parties du monde se manifeste. « Queles
gens sunt habiles par nature a bien politizer » ? Aristote oppose, sur ce
point, les Grecs «aux gens qui sunt en lieux froids et qui sunt vers
Europe », hommes courageux, certes, mais «plus defaillants en entende-
ment et en art». Oresme n’y veut voir aucun jugement défavorable aux
Européens; au contraire, «par leur force ils se deffendent et gardent
leur liberté». Il est vrai que, malgré son admiration personnelle pour
Aristote, le Grec aux yeux d’Oresme, dans la seconde moitié du
XIV®siécle, est plus un hérétique qu’un descendant de Péricles.
L’évéque de Bayeux, manifestement mécontent de I'opinion d’Aristote,
fait remarquer alors que le régime d’Alexandre était tyrannique, et
qu’Aristote se contredit en affirmant a la fois les capacités politiques des
Grecs & vivre en bonne «policie» et & dominer le monde, car un tel
projet est contradictoire avec la bonne définition de la policie. Rappelant
l'ordre et la configuration de la terre habitable, par référence aux anciens

naturellement plus portés a la servitude que les Hellénes, et les Asiatiques que les
Européens »...

26. Le livre de Politiques, ed. cit., ° 110c, p. 150.

27. Ibid., f° 255b-c-d, p. 296-297.



336 J. QUILLET

cosmographes, il dessine de la terre un schéma, somme toute tradition-
nel, selon lequel les cosmographes «mettent que Grece est en Europe
prés de Asye et de Affrique», et en conclut qu'«ainsi elle est presque
moienne », ce qui veut dire en somme que la Gréce est a mi-chemin
entre I'Afrique et I'Europe et que, par conséquent, elle ne figure pas a
part entiére parmi les trois nations privilégiées de I’Europe de I’époque,
France, Empire romain germanique, Angleterre. Oresme voit donc la
I'Europe comme une réalité d’ordre, non seulement géographique, mais
aussi politique: c’est la région de la liberté et de la bonne policie. Sa
vision purement géographique de I’Europe reste cependant tributaire de
la cosmographie antique et médiévale, telle qu’elle apparait notamment
dans de nombreux ouvrages des Arabes: Oresme reprend a son compte
la théorie des climats et, tout en s’autorisant des doctrines du
Quadripartitum, il soutient qu’il y a une différence dans les inclinations
naturelles entre ceux «qui sunt vers Orient et ceulz qui sunt vers
Occident en un mesme climat». Les septentrionaux sont courageux et
moins subtils mais ceux qui sont vers midi «sunt plus subtils et moins
hardis ». Du reste, Grecs et Romains ont bien changé depuis le temps
d’Aristote et de Vitruve; la domination universelle de Rome sur le
monde a été pour le moins facheuse. Reprenant & sa fagon le théme de
la translatio imperii, Oresme déclare que désormais c’est la France qui
détient la puissance politique, suivant la trajectoire bien connue selon
laquelle le pouvoir, parti d’Orient, est parvenu «a Septentrion et
Occident » 2. Exaltation, donc, de la puissance de 1'Occident, qu’Oresme
justifie par le recours aux Psaumes?, David ayant prophétisé «prospérité
et grice de Dieu as parties de Occident». L’Orient a vieilli et s’est
perverti. Seul le climat tempéré de I’Europe permet a la terre d’étre
fertile, et aux complexions des hommes, a leurs inclinations, d’étre
bonnes ; l'astrologie le prouve également.

Au sein de cette Europe, la France conserve une supériorité, celle-1a
méme que Dante accordait a I'Italie, en sorte qu’on peut percevoir
combien la prise de conscience de l'appartenance a une nation fait
désormais partie des structures mentales. Nous passerons sur les
nombreux éloges qu'Oresme fait de la France®. Retenons seulement
qu’il affirme que «nous sommes mieux colloquez ou logiez que ceux
d’Orient » . Indiquons également que, dans ses gloses du Traité du Ciel
et du Monde ™, critiquant Aristote, il déclare que, «quant a ce que dit

28. Ibid., p. 298.

29. Psaume, 48.

30. Livre de Pol., ed. cit., 244d, p. 286. Oresme écrit notamment : «Et que ceulz (les
royaumes) sont plus beneurés ou il (Dieu) est mieux servi, si comme par la sienne grace
ont esté et sunt le royalme de France et la cité de Paris». Retenons surtout que c’est en
France que la chrétienté est le mieux installée, pour Oresme, qui reprend Pargument
avancé dans le Songe par le chevalier dans sa démonstration concerpant le méme point,
selon lequel dés la Gaule I'existence des druides était, d’une certaine fagon, la préfiguration
de la sainteté de la terre de France. De la méme fagon, Oresme rappelle que les druides
sont les ancétres de ce qu'il appelle la «gent sacerdotal », qui, ajoute-t-il avec une certaine
amertume, «avoient au paiz de France plus grande juridiction qu’ils ont maintenant ».

31. Le livre de Pol., p. 354.

32. Nicole Oresme, Le Livre du Ciel et du Monde, éd. trad. anglaise de A.D. Menut
et A.J. Denomy, Madison, 1968, p. 350.



L’EUROPE TROIS FOIS CORNUE 337

est, ceulz d’Orient ne sunt en rien plus nobles que nous qui sommes en
Occident, au regart de eux en une maniére. L’air d’Occident est plus
bénigne et plus convenable au salu de nature humaine que n’est celui
d’Orient ». Saint Jérome a dit a juste titre qu’en Occident est le soleil de
justice ¥. Enfin, aprés des considérations astronomiques, Oresme conclut
que la partie de la terre ou nous sommes, ’Europe, est «plus noble que
n'est ceste quant a ce»; en la partie du ciel, «laquelle est vers notre
pole, est plus grande multitude de estoilles fichies, grosses et belles qu’en
l'autre partie». En définitive, nous sommes «en plus noble assiette de
terre que ne seroient ceux qui habiteroient vers le pdle antarctique ».
Nous n’avons pas encore évoqué le Traitié de I’Espére, qu’Oresme a
également traduit en frangais pour le roi Charles V*. Rappelons toute
I'importance que fui a accordée Pierre d’Ailly, qui succéda a Oresme au
college de Navarre, dans son [mago mundi®, célébre pour avoir été
utilisée et méme annotée par Christophe Colomb. Parfaitement médié-
vale dans son intention, cette ceuvre a pour propos, nous dit le cardinal
de Cambrai, de montrer que «l'image du monde, ou du moins ia
description que 'on peut faire du monde en le représentant comme dans
un miroir, n’est pas sans utilit¢ pour I'intelligence des Saintes Ecritures,
qui en mentionnent si souvent les diverses parties et surtout celles de la
terre habitable » *. Mentionnons qu’au cours de sa description des terres
habitées Ailly reproche a Orose et a Isidore de n’avoir presque pas parlé
du royaume de France établi dans les Gaules et qui est, nous dit-il,
aujourd’hui «le plus grand des royaumes d’Europe, ni non plus de Paris
sa principale ville, qui est comme la lampe du monde pour I'étude des
lettres divines et humaines»’. En outre, les positions de Pierre d’Ailly
au Concile de Constance ont contribué a faire prendre conscience aux
délégués des diverses «nations» de leur appartenance, sinon a I’Europe,
du moins a leurs propres pays respectifs. Ce qui nous parait important

33. Sancti Eusebii Hieronymi epistulae, XV, ad Damasum, éd. 1. Hilberg, Leipzig,
1910, p. 62.

34. Traitié de I'Espére, éd. L. Mac Carthy, Unpublished Master’s thesis, University of
Toronto, 1942,

35. Pierre d’Ailly, Imago Mundi, éd. trad. frang. E. Buron, Paris, 1930, 3 vol.

36. Nous citons la traduction frangaise d'E. Buron, p. 126.

37. Imago mundi, ed. trad. cit., p. 335. Voici comment Ailly glorifie les mérites de la
France: «La Gaule est toute noblesse, comme dit Lucain; elle a été plus glorieuse par la
guerre que les Romains, a dit Salluste; Claudianus a vanté ses armées heureuses et
invincibles ; Horace a chanté son caractére chevaleresque, et ses riches paturages; Virgile a
célébré la riche et bonne nature de ses habitants comme I'excellence de son éducation;
César a dit sa vaillance a laquelle le monde entier ne saurait résister ; Justin a déclaré que
cette austeére et belliqueuse nation est la premiére qui, aprés Hercule, a su dominer la
chaine des Alpes jusqu’alors invaincue ; Flore a rappelé combien elle sait étre terrible et
par le poids de sa race et par ses qualités de tout genre; elle est la fleur et la couronne de
I'Empire romain, comme a dit Cicéron; la mére de toutes les disciplines selon |'expression
de Jules Celse ; 1a patrie du génie comme l'appelle Isidore ; pays dénué de monstres et de
laideurs comme disent Quintilien et Jérdme ; la meére nourriciere et vigilante de la piété,
dixit Tite Live. En un mot et pour abréger, la Gaule excelle sur tous les royaumes, et,
louange supréme dans la bouche de Grégoire, elle est la lampe resplendissante qui illumine,
par la clarté radieuse de son orthodoxie, la hideuse perfidie des autres peuples. Cette foi et
cet éclat de la Gaule, qu’exalte saint Grégoire, alimentent encore aujourd’hui les travaux
de ce concile général que d’envieux compétiteurs s’efforcent de ternir»...



338 J. QUILLET

en l'espéce est la référence constante a une définition de la chrétienté et
de ses composantes, a savoir précisément les peuples européens représen-
tés dans les «nations». Cette identification progressive d’Europe et
chrétienté romaine constitue, semble-t-il, un pas décisif dans I’apparition,
au début du XV° siécle, d’'une conscience européenne. La régionalisation,
si 'on ose dire, de I'idée de chrétienté coincide avec le déclin de sa
vocation universaliste, et avec I'apparition d’un fort sentiment d’apparte-
nance, sinon a une nation au sens moderne, du moins & une
communauté linguistique, juridique et politique particuliere. Nous avons
vu plus haut que la France et I'Italie se disputaient le si¢ge pontifical ; le
repli de la chrétienté en Occident coincide avec I'apparition d’une
inquiétude européenne, si bien qu’il est a peine paradoxal de dire que la
formation d’une sorte de conscience européenne close est contemporaine
de la formation de la conscience nationale. La deuxi¢éme raison de cette
concomitance est a chercher du c6té du déclin de l'idée d’Empire
universel, chére a Marsile de Padoue et 4 Ockham *, et & sa localisation
en Allemagne.

Il est alors inconcevable d’imaginer d’autre si¢ge pour 'Empire que
I’Allemagne, comme c’est également trés net chez Nicolas de Cues qui,
dans son De Concordantia catholica, manifeste bien qu’il n’est pas de
ceux qui font du saint Empire le successeur légal et moral de YEmpire
romain¥. Nicolas de Cues est parfaitement conscient, a linverse de
Marsile de Padoue et d’Ockham, du fait que le détenteur du titre
d’Empereur n’a aucun droit a la domination universelle, mais qu’il a tout
au plus une sorte de décanat moral dans le college des princes, sans
préjudice, naturellement, de son autorité normale dans les pays qui |'ont
élu. La doctrine, courante en France au XIV¢ siecle, du rex imperator in
regno suo, avait en effet fragmenté et nationalis€ Vimperium. Rien
d’étonnant a ce que, dans ces conditions, le Cusain considére que le
pouvoir impérial soit a la fois limité et pourtant loin d’étre négligeable,
essentiellement dans lordre intérieur, au nom du bien commun de
I’Allemagne. Et de proposer lui aussi un renforcement de ce pouvoir
dans une Allemagne alors en proie aux discordes civiles. On peut voir,
nous semble-t-il, dans l'idée de concordance si chére au Cusain, une
expression claire de sa prise de conscience des réalités nationales au sein
de I'Europe, et non de I'Europe elle-méme; il prend bien soin de
préciser aussi qu’une telle concordance, qui devrait aller de soi entre
princes chrétiens, membres d’'un méme corps mystique, devrait pouvoir
s’étendre d’une certaine fagon aux Infideéles, soit qu’ils soient liés aux
Chrétiens, comme les Juifs et les Mahométans, par des traditions
religieuses, soit qu’il faille bien reconnaitre I'existence d’un certain lien,
fondé sur la seule raison et la loi naturelle, entre les peuples occidentaux
et les autres. Or, puisque la concordance comporte des degrés d’excellen-

38. Cf. Marsile de Padoue, Euvres Mineures, op. cit.,, et notamment notre
Introduction au De Translatione Imperii, p. 315-367, ou nous analysons également les textes
d’Ockham, surtout ceux des Octo Quaestiones, éd. T.G. Sikes, Manchester, 1940, dans
Guillelmi de Okham Opera politica, t. 1, p. 1-223.

39. Nicolai de Cusa Opera omnia, éd. G. Kallen, Leipzig, 1939, vol. XIV, 3: De
concordantia catholica, 111, 780 sq.; Prefatio, p. 19 sq.



L’EUROPE TROIS FOIS CORNUE 339

ce, elle pourra étre maximale entre princes chrétiens d’Europe, et
minimale avec, par exemple, le roi des Tartares®,

En méme temps la concordance implique également, fait capital, la
limitation du pouvoir universel du Pape. Au temps de Nicolas, la
«catholicité » de I’Eglise romaine est un mythe.

Il faut bien voir que, pour lui, le Pape est & la fois patriarche
d’Occident et souverain Pontife*'. Cela, ’Eglise romaine doit le bien
comprendre, si elle ne veut pas renoncer a s'unir A I’Eglise grecque ; elle
ne doit pas chercher a usurper les prérogatives du patriarche de
Constantinople. Autrement dit, ’harmonie que vise la concordance a
pour objet le respect des diversités, des particularismes, tant nationaux
que religieux. C’est dire combien est claire la reconnaissance de la divisio
regnorum. Mais I'ecuménisme recherché par le Cusain va plus loin
encore. Nous n’insisterons pas ici, mais on sait combien il a vécu avec
angoisse et lucidité la menace turque sur Byzance et combien il a tenté
d’éviter l'irréparable accompli en 1453. Le De Concordantia est de 1433
en 1437, Nicolas se rend & Constantinople pour inviter les Grecs au
Concile d’Union. En 1453 parait le De Pace Fidei,; en 1461, la Cribratio
Alcorani.

Dés la Préface du De Concordantia, on sent percer le sentiment
national : avec ironie, il oppose le génie littéraire des Italiens, «ut natura
Latini sunt», a la lourdeur germanique dans laquelle il s’inclut. «Nos
vero Alemani», nous autres Allemands, ce n’est pas sans un labeur
acharné, et sans faire violence a notre nature, que nous parvenons a
écrire correctement en latin.

Comment comprendre qu’on ait pu qualifier 'Empereur romain
d’Imperator mundi, alors qu’en fait son régne ne s’étendait nullement a
Pensemble du monde, dont Nicolas énumére, dans la mouvance de ses
connaissances géographiques et cosmographiques, trouvées chez Ptolé-
mée, les diverses parties, tout en reconnaissant a [’Europe une
supériorité sur les autres, car aucune d’entre elles n’a autant d’hommes
que cette terre qui commence, comme il I’écrit, & Constantinople, et finit
aux colonnes d’Hercule en Espagne®? On le voit, Nicolas ne se fait
guere d’illusion sur I'étendue de ’Empire romain: il est, pour lui, rétréci
aux limites de I’Europe. C’est «notre empire chrétien», de méme qu’il
s’agit de «notre religion chrétienne ». Personne ne nie, dit-il, que les rois
du monde soient variés et divers, et méme infideéles*. Que dire, dans ces

40. De conc. cath. 111, VII, p. 359, ed. cit., vol. XIV, 3.

41. Ibid., 1, XVI, p. 81 sq.

42. Ibid. III, p. 355-359; Nicolas de Cues ajoute & peu prés ceci: c’est en elle —
I'Europe — que Rome, cité occidentale, est située, et c’est pourquoi on dit aussi que
I'Empire romain occidental est I'Empire du monde entier; les nations qui lui sont sujettes
comportent le plus grand nombre d’hommes. Mais nous voyons maintenant a quoi est
parvenu cet empire admirable. C'est pourquoi il convient de dire que si les Romains
possédaient de jure lta monarchic de la maniére dite, qu'alors 'Empereur en qui était
transférée la puissance serait de droit le maitre du monde. Si en revanche il posséde cet
empire en droit seulement par le consensus de ses sujets, alors il n’est un tel maitre que
par Pacte de ses sujets, et il faut comprendre qu'il ne domine que les peuples auxquels il
commande...

43. Nullus enim negat reges mundi diversos et varios et infideles, De Conc. cath., 111,
p. 360.



340 J. QUILLET

conditions, du De Pace Fidei? 1l ne s’agit plus alors de remettre de
I'ordre dans les affaires de 'Empire allemand ou de I’Eglise romaine et,
bien qu’il ait travaillé mieux que personne a secourir les Grecs, il pense
que ce n'est ni la croisade, ni la guerre sainte qui permettront de
résoudre le probléme de I'unité et de la paix au sein de la chrétienté
européenne et de trouver en méme temps une solution de coexistence
pacifique avec les Turcs. Il partage, bien sir, les sentiments d’Aeneas
Silvio Piccolomini a I'annonce de la chute de Constantinople “. Le futur
Pie II, dans une lettre bien connue, écrit en effet au pape Nicolas V que
c’est 1a une seconde mort pour Homére, Platon et toute la culture
occidentale. Il écrit aussi, le 21 juillet 1453, a Nicolas de Cues lui-méme
pour lui exprimer les mémes sentiments ®: certes, il y a chez les Latins
d’illustres studia litterarum, comme Rome, Paris, Cologne, Vienne,
Salamanque, Oxford, etc. — notons en passant que les gens d’Oxford,
de Vienne et de Cologne font ici partie de la famille latine —, mais leur
source, les Grecs, est désormais tarie. Les Turcs sont ennemis des lettres
latines et grecques; pour Homere, Pindare et Alexandre, c’est une
seconde mort. C’est aussi la mort de la philosophie grecque, bien qu’il
en demeure quelque lueur chez les latins. Mais ce désastre culturel
déploré par I'humaniste n’est que de peu de poids en comparaison des
dommages infligés & la foi chrétienne par la prise de Constantinople, a
cette foi chrétienne qui, jadis, occupait le monde entier, et a laquelle il
n'est pas permis de subsister dans la paix, méme en Europe. Il faut,
poursuit le futur pape Pie II, nous affliger du passé et craindre pour
I'avenir: des Turcs, plus rien, ou peu de chose nous protege; nous
sommes a la portée de leur glaive et, cependant que nous poursuivons
nos luttes fratricides, nos fréres sont persécutés. Avec un optimisme
assez irréaliste, Aeneas Silvio espere que les forces conjuguées des
Européens sauveront la res publica christiana des dangers qui la
menacent, Autrefois P'ltalie conquit par les armes la Grece, I’Asie, la
Libye et I’Egypte. Qu’en serait-il si on lui adjoignait les hommes de
France et d’Allemagne ? Nous savons, poursuit-il, que chaque fois que
les hommes de la latinité se sont entendus, ils ont vaincu les peuples
orientaux ; c’est donc au peuple chrétien de prendre les armes contre
Turcs, Sarrasins et autres nations barbares.

Qu’il y ait plus qu’'un simple écho des sentiments d’Aeneas Silvio
chez le Cardinal de Cues, c’est ce que montre clairement la préface du
De Pace Fidei. Dans une sorte de songe, le cardinal voit un homme
«pieux et zélé», méditant tristement sur le malheur des temps au
lendemain de la chute de Constantinople *, et assiste & un conseil céleste
qui veut tenter de réconcilier la diversité des religions et de les ramener
a l'unité présupposée par la Vérité qu’elle figure, et qui est la méme

44. Cf. I'lntroduction au De Pace fidei, éd. Klibansky-Bascour, Hambourg, 1959,
p. IX-X. La lettre, adressée au pape Nicolas V, date du 12 juillet 1453. Cf. également
notre article : L'irénisme dans la rencontre des cultures: le concept de sapientia et le concile
universel des religions chez Nicolas de Cues, Madrid, 1979.

45. Epist. An Kardinal von Cusa (Graz, 21 juil. 1453), dans Enea Silvio Piccolomini,
Papst Pius I, de B. Widmer, Bile-Stuttgart, 1960, p. 446-454.

46. De Pace Fidei, dans N. de Cusa Opera omnia, ed. cit., vol. VII, 1. 1.



L’EUROPE TROIS FOIS CORNUE 341

pour tous les hommes. Sans entrer dans le détail de cette ceuvre
immense, il faut rappeler que l'irénisme qui Pinspire, manifeste égale-
ment dans la Cribratio Alcorani*’, a pour propos fondamental de tenter
une conciliation avec les Turcs désormais installés aux portes de ’Europe
et de les désarmer, non par la violence, mais par l'intégration pacifique
et le bon voisinage. Il faut instaurer entre philosophes et clercs une
discussion pacifique de laquelle naitront lumiere, unité et paix. Dans
cette perspective, il est plus que plausible d’imaginer que la lettre de
Pie I & Mahomet II, le nouveau maitre de Constantinople, est inspirée
par Pirénisme cusain. C'est a I'évocation de cette lettre que nous
bornerons notre incursion dans l'’ceuvre considérable d’Aeneas Silvio
Piccolomini ; c’est ce texte qui manifestera de maniére décisive que la
conscience européenne était, a la fin du XV° siécle, une réalité désormais
vécue dans la vigilance, la crainte et aussi I'impuissance, il faut bien le
dire, par les Européens divisés, renfermés dans leurs nationalismes
respectifs. L’arme de Pie II dans cette épitre veut étre la persuasion.
Pour lauteur du De ortu et auctoritate imperii, chrétienté et Europe sont
une seule et méme chose; pour lauteur du De Europa, restait
permanente la préoccupation de sauver la chrétienté européenne. C’est
pourquoi cette lettre a une importance toute particuliére pour la
perception de la conscience européenne. Le pape ne craint pas, par
exemple, d’opposer au vainqueur de Constantinople la potentia christia-
nae gentis*®®. La thématique de la christianitas, de Uinterior Christianitas
s’incarne dans I’Europe, cccur méme de cette chrétienté. Bien qu’il y ait
des dissenssions parmi les ndtres — nostra gens —, aucun d’eux ne
voudra étre sous la domination d’un non-chrétien, car tous veulent
mourir dans la foi droite (fides orthodoxa).

Cest cette identification de la chrétienté européenne avec la foi
véritable qui nous parait étre centrale dans la pensée du pape. Car ceux
qui sont sous la domination de Mahomet II sont, certes, enfoncés dans
lerreur, bien qu’ils se disent chrétiens, a savoir, les Arméniens, les
Jacobites, les maronites, sans compter, bien entendu, les Grecs eux-
mémes. Aussi Pie II invite-t-il Mahomet a se convertir au christianisme,
proposition que d’aucuns ont pu juger extravagante, mais qui s’explique
fort bien, nous semble-t-il, si on la considere dans la perspective du De
Pace Fidei cusain ®. 11 suffira 8 Mahomet II de recevoir ’eau du baptéme
et de croire a I’Evangile et, s’il y consent, il n'y aura d’autre prince qui
pourra avoir une gloire supérieure a la sienne. Lui-méme, Pie II, est
disposé¢ a le nommer « Empereur des Grecs et de I'Orient», au siege
qu’il occupe actuellement par la violence mais qu’il posséderait alors de
jure. On peut objecter, poursuit le pape, qu’il est utopique d’imaginer la
conversion de Mahomet et de son empire alors que les nations
chrétiennes d’Europe se font la guerre; mais ces derniéres n’y perdent,

47. La Cribratio Alcorani parut en 1461.

48. Voir notamment le texte de Piccolomini édité par A. Desquine, L’Incunable De
Captione urbis constantinopolitanae, texte et traduction frangaise, Paris, 1965; Pio Il (Enea
Silvio Piccolomini), Lettera a Maometto 11, éd. G. Toffanin, Napoli, 1963. La lettre date de
1461 ou de 1463, c’est-a-dire de la méme période que le De Pace Fidei de Nicolas de Cues.

49. Lettera, ed. cit., p. 113.



342 J. QUILLET

répond Pie II, ni la liberté ni la vie, alors que les peuples tombés sous
le joug des Turcs tombent en servitude. C'est en effet en Europe que
fleurissent les arts libéraux >, la philosophie, la théologie, en Espagne, en
France, en Allemagne, en Angleterre. Et le pape conclut sa lettre: Tu
ergo, princeps nobilis, qui non es rationis incapax neque ingenii obtusi,
collige quae diximus et conserva in mente tua, et consule tibi et tuae genti,
et noli esse incredulus, sed fidelis®*. Ce que le pape promet ainsi a
Mahomet II, c’est I’estime et la considération apud Europeos et occiden-
tales populos; I'Europe entiére, dit-il, le célébrera.

Le sens fondamental de cette épitre pour notre propos, c’est, nous
semble-t-il, le lien qu’établit le pape entre une chrétienté éclatée, réduite
a ses provinces européennes, et la libert¢ de la foi qu’elle implique.
Désormais la religion chrétienne a sa demeure en Europe et, du reste, la
connivence qu’elle entretient avec la tradition philosophique en est une
preuve supplémentaire. D’un c6té I'Esprit, la philosophie et la foi
chrétienne, en Europe ; de I'autre, la foi mahométane et le monde de la
chair. Autrement dit, pour le futur pape, l'unité de I’Europe est
purement spirituelle. Avec lui, par conséquent, les vocables Europe et
méme européen sont vécus comme des réalités historiques concrétes,
comme des termes de nature politique et religieuse spécifique. Il faut
ajouter qu’ils sont indissociables de chrétienté, et cela, dés la seconde
moiti€é du XIV®siecle, puisqu’'un Philippe de Maiziéres, par exemple,
dans le Songe du Vieil Pélerin, n’hésitait pas a prédire que «se les
princes de la cretienté catholique, ausquelx appartient de deffendre la
foy, ne font paix entre eux, et ne mettent au bien publique de la foy
catholique, I’Amorath ou un autre apres lui chevetaine des diz Thurcs,
avant dix ans, viendront en Pouille et en Allemagne, sans trouver qui les
combate un grand temps»*®. Clest Devocion desespérée qui vient
demander secours a la reine Vérité contre Turcs et Sarrasins; Philippe
voit le royaume de Chypre comme «un gracieux hospital des Crestiens
d’Occident » 3. Mais, alors que chez Philippe de Maiziéres le projet de
croisade est ressenti comme réalisable, au XV¢ siécle il est devenu un
réve impossible. Nicolas de Cues, avec la lucidité qui le caractérise, non
seulement n’en est point partisan, mais encore la récuse au nom du droit
naturel des peuples.

Les quelques textes que nous avons évoqués, de Dante a Nicolas de
Cues, manifestent-ils une prise de conscience de la réalité européenne,
non seulement géographique, mais aussi historique, politique et religieu-
se-? Nous pourrions trouver une réponse positive a cette question, mais
des malentendus nous guettent. En vérité, le choc de I'invasion turque a
Constantinople a été le révélateur de la réalité européenne pour les
chrétiens d’Occident ; mais cette prise de conscience, contemporaine de
la prise de conscience des particularismes nationaux, se fait sur champ

50. Ibid., p. 117.

51. Ibid., p. 168.

52. Ibid., p. 176.

53. Philippe de Maiziéres, Le Songe du Vieil Pélerin, éd. G.W. Coopland, Cambrid-
ge, 1969, vol. I, p. 253 et 257.

54. Ibid., 1, 295-296.



L’EUROPE TROIS FOIS CORNUE 343

religieux, fondamentalement: sans la prise de conscience de l'apparte-
nance a la christiana religio, fondement et unité des peuples d’Occident,
un tel processus aurait-il pu se développer? On peut en douter. Quoi
qu’il en soit, c’est d’'une Europe close, repliée sur ses fronti¢res, en proie
a des conflits internes, que les Européens prennent conscience, c’est-a-
dire d’un christianisme territorialisé, ayant renoncé a l'universalisme et a
sa vocation premiére, qui était d’enseigner toutes les nations de la terre,
christianisme culturel, pour ainsi dire, auquel les Européens se rattachent
avec inquiétude, car ils pressentent que c’est toute une civilisation — la
leur — qui est mise en péril s’il venait & étre anéanti, sans pourtant
qu’ils fassent de grands efforts pour surmonter leurs nationalismes, ni
peut-étre méme leurs régionalismes.

Jeannine QUILLET



LA PRISE DE CONSCIENCE
D’UN CHRISTIANISME ALLEMAND::
VERS UNE ECCLESIA GERMANICA?

Dans la conscience européenne, la perception de la diversité n’est
pas moins importante que le sentiment de l'unité. Or la Réformation a
subitement et rudement accentué la pluralit¢ des convictions. Qu’a
I'origine de ce bouleversement il y ait eu des courants de pensée
théologique et des drames spirituels, qui donc le nierait aujourd’hui?
Mais personne, assurément, ne met en doute l'action des aspirations
nationales qui renforcérent considérablement I'édlan des mouvements
proprement religieux.

Tout a la fois acteur du drame et témoin lucide, Aléandre, le nonce
dépéché par le pape a la Diete de Worms, écrivait le 8 février 1521:
«Neuf dixi¢mes des Allemands ont comme cri de guerre: Vive Luther;
le dernier dixi¢éme hurle: Mort a la cour de Rome !» ! Cette constatation
ameére du diplomate romain éclaire a sa fagon I'unanimité que le docteur
de Wittenberg avait faite autour de lui; pour quelques années, le peuple
allemand et celui qu’il avait reconnu comme son porte-parole et son
guide étaient a ['unisson.

Mais 'appel de Luther avait agi a la maniére d’un catalyseur;
I'orage qu’il avait fait éclater couvait depuis longtemps. Aux XII® et
XIII€ siécles déja, les Allemands se sentaient méprisés par les «Ro-
mains» et, pour compenser les effets de cette humiliation, tendaient a
souligner leurs mérites et cherchaient a définir I'originalité de leur nation
a lintérieur de l'organisme ecclésial. Maints auteurs s’étaient faits les
interprétes de cette fierté qu’exacerbaient les avanies: Gerhoh de
Reichersberg, Walther von der Vogelweide, plus tard Alexandre de Roes
et, au milieu du XIV€ siecle, quand la lutte de Louis de Baviere contre
la papauté d’Avignon ravivait les passions déchainées jadis par la guerre
du Sacerdoce et de I'Empire, Conrad von Megenberg?. Dans le
processus qui fortifia le sentiment national en réaction contre une
domination ecclésiastique, le siécle qui s’étend de 1418 a 1518 marque

1. P. Kalkoff, Die Depeschen des Nuntius Aleander vom Wormser Reichstage, 1521,
Halle, 1886 (Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte, 17), p. 39.

2. Bréve évocation de ces premiéres formes du sentiment national dans
P. Joachimsen, Vom deutschen Volk zum deutschen Staat. Eine Geschichte des deutschen
Nationalbewusstsein, Leipzig, 1916. Sur Alexandre de Roes, ‘R. Folz, L’idée d’'Empire en
Occident, Paris, 1953, p. 149-153. Sur C. de Megenberg, J. Wagner, Nationale Stromungen
in Deutschland am Ausgang des Mittelalters, Weida, 1929, p. 17-19.



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 345

une phase décisive. L’autorité morale de Rome, ébranlée par le Schisme
et la crise conciliaire, ne se rétablit jamais entiérement ; I'Etat «acatholi-
que » — le premier du genre —, qui s’était constitué dans le creuset de
la révolte hussite, s’avérait irréductible; le pouvoir pontifical ne se
raffermit qu’en se repliant sur PlItalie; il ne consolida son assise qu’au
prix des lourdes concessions qu’exigeaient les monarchies. Or les
Allemands, qui avaient observé, mieux que quiconque peut-Etre, les
difficultés de Rome, ne disposaient pas de la puissance politique qui eiit
été capable d’imposer a la Curie les privileges dont ils révaient; ils se
sentaient, plus que les autres peuples, exposés aux abus dont les conciles
avaient étalé 'inventaire largement ; humiliés, ils tentaient de se consoler
en exaltant leur valeur méconnue.

Mais quels Allemands? Les princes et les prélats, bien sir, mais
aussi, au moment ol 'humanisme gagnait I’Allemagne, les hommes de
lettres qui savaient transformer en un plaidoyer émouvant une argumen-
tation aride et qui pouvaient ainsi gagner a la cause dont ils s’étaient
faits les avocats, a défaut du peuple entier, ses classes les plus €clairées.
Nous nous efforcerons de suivre la propagation de leurs idées et de
mesurer la force de la passion dont elles se chargeaient & mesure qu’elles
se répandaient, de haut en bas, dans I'organisme social.

En 1521, la Dicte de Worms, celle-la méme devant laquelle Martin
Luther comparut, mit noir sur blanc les «cent griefs de la nation
allemande »*. Ce long catalogue des abus dont les Allemands se
plaignaient représentait, dans l’esprit de ceux qui l'avaient rédigé, la
réponse des Etats a l'appel du réformateur et de ses innombrables
partisans. 11 n’est pas exclu que d’aucuns aient tenté de diminuer les
risques d’explosion en reprenant a leur compte les doléances ou
s’exprimait le mécontentement populaire. Mais si ce document semblait a
ses auteurs susceptible de modifier, dans un sens favorable a la paix, la
situation du moment, il n’était pas pour autant le premier du genre. Il
avait été précédé par toute une série d’énumérations analogues. Il y avait
pres de soixante ans déja, en 1521, que la natio germanica faisait savoir
que la cour de Rome ne la traitait pas comme lelt exigé la pure et
simple justice. Pour connaitre les circonstances dans lesquelles s’était
créée cette sorte de tradition, force nous est de remonter le cours du
temps jusqu’a I'’époque du concile de Constance et plus précisément
jusqu’en 1418. Cette année-la fut négocié, puis promulgué le concordat,
dit de Constance précisément®. Il concernait la «nation germanique »,
dans I'acception que les Péres conciliaires avaient donnée a ces mots; ce
n’était ni d’une réalité politique, ni méme d’une entité linguistique qu’il
s’agissait, mais d’un regroupement commode, au sein d’'une méme section
de l'assemblée, des Allemands, des Polonais, des Hongrois et des

3. B. Gebhardt, Die Gravamina der deutschen Nation gegen den romischen Hof. Ein
Beitrag zur Vorgeschichte der Reformation, Breslau, 1884, p. 89-97.

4. A. Werminghoff, Nationalkirchliche Bestrebungen im deutschen Mittelalter, Stutt-
gart, 1910 (Kirchenrechtliche Abhandlungen, 61), p. 22-32. Voir aussi la présentation tres
claire de la nation allemande par P. Ourliac, dans le t. 14 de I'Histoire de I'Eglise (L’Eglise
au temps du Grand Schisme et de la crise conciliaire, 1962, p. 397-430).



346 F. RAPP

Scandinaves. Cependant, méme si ce traité n’était d’aucune fagon un
accord entre le Saint-Siege et le Saint-Empire, il devait étre par la suite
considéré comme le premier pas vers la constitution d’une Eglise
nationale’. Le dispositif de cet accord limitait, en effet, assez sensible-
ment l'exercice de l'autorité pontificale, tant en mati¢re bénéficiale et
fiscale que dans le domaine de la justice ; il ne passait pas sous silence la
réforme dont il rappelait, au contraire, quelques-unes des exigences:
ainsi prescrivait-il aux cardinaux de réduire leur train de vie, réglemen-
tait-il le recrutement du Sacré College et s’efforgait-il de réserver les
emplois les plus importants a des clercs pourvus de grades universitaires.
En prévision du concile qui devait se réunir en 1423 conformément & la
décision prise par les Peres de Constance, il fut convenu que la validité
du concordat durerait cinqg ans seulement. Quand expira ce délai, la
négociation ne reprit pas entre les Allemands et la Curie. Les guerres
hussites faisaient rage et la force de I’hérésie semblait presque irrésisti-
ble. A Rome comme dans I'Empire, les soucis que causaient ces
événements repoussaient a I’'arriére-plan toutes les autres préoccupations.
Il fallut attendre le reflux des troupes venues de Bohéme, d’une part, et,
de I'autre, le rebondissement de la crise conciliaire a Bale, pour que le
probléeme des relations définies en 1418 par le Concordat de Constance
fit a nouveau posé. La Pragmatique Sanction de Bourges, promulguée
par le roi de France en aofit 1438, fut considérée par les princes
allemands comme un exemple qu’il convenait d’imiter. La Dicte de
Mayence, au printemps de 1439, fut la réplique de I’assemblée qu’avait
réunie Charles VII au cours de I'été précédent et Iinstrumentum
acceptationis, Mainzer Acceptation, ressemblait a la Pragmatique ®. Dans
les deux textes, les décrets de réforme pris par le concile de Baile étaient
reconnus comme la norme qu’il convenait de respecter; a Mayence, de
méme qu’a Bourges, des adaptations de cette regle générale aux cas
particuliers que présentaient les Eglises nationales étaient demandées.
Mais alors que le roi de France avait donné force de loi tout de suite
aux décisions de I'assemblée qu’il avait lui-méme convoquée, instrumen-
tum acceptationis n’était pas devenu, lui, un acte législatif ; les modifica-
tions auxquelles le pouvoir monarchique en France avait procédé de sa
propre autorité, les princes allemands avaient prié le concile de les
effectuer. Divisés, affaiblis par leurs rivalités, ils n’étaient pas en mesure
de s’appuyer sur cette Mainzer Acceptation pour obtenir du Saint-Siége
ou des Péres balois d’importantes concessions, alors que la monarchie
francaise, forte en raison de son unité, pouvait faire peur a ses
partenaires: il lui suffisait de brandir la Pragmatique. Notons toutefois
que sur un point linstrumentum acceptationis clarifiait la situation: la
natio germanica dont ce document prétendait défendre les intéréts
correspondait bien, cette fois, a la réalité politique inscrite dans le cadre
de PEmpire; il ne s’agissait plus d'un agrégat de peuples divers
regroupés seulement pour faciliter le - travail d’une organisation
ecclésiastique ’.

5. A. Werminghoff, op. cit., p. 31.
6. A. Werminghoff, op. cit., p. 33-85.
7. A. Werminghoff, op. cit., p. 41.



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 347

L'instrumentum n’était qu'une arme médiocre; les princes, par-
dessus le marché, en firent mauvais usage. Leurs tergiversations ne leur
permirent pas de prendre position clairement dans le conflit qui mettait
aux prises, une fois de plus, un concile et la papauté. Quand, enfin, en
1446, les Electeurs se mirent d’accord entre eux et décidérent d’adhérer
a la cause de celui des deux antagonistes qui souscrirait a I'«accepta-
tion», il était trop tard pour tirer un réel avantage de cette résolution;
les jeux étaient faits; le Saint-Siége était assuré d’emporter la victoire. II
pouvait compter sur le talent d’un négociateur hors de pair, qui était, de
surcroit, un parfait connaisseur de I’Allemagne, Enea Silvio Piccolomini.
L’empereur Frédéric III était prét, pour sa part, a s’entendre avec
Rome. Il ne fut pas trop difficile, dans ces conditions, de mettre sur pied
un nouveau concordat. Les parties contractantes le signérent 4 Vienne en
1448*%. 11 ne limitait pas aussi nettement les prérogatives pontificales que
I'accord de 1418; il ne réglait que les questions posées par la collation
des bénéfices et les élections, d’une part, et, de lautre, celle des
ponctions fiscales qu’entrainait I'intervention du pape dans les nomina-
tions; rien n’était dit ni de la justice, ni de la réforme, ni méme des
expectatives. Bien entendu, de Iinstrumentum acceptationis, on ne
soufflait pas mot! En tout état de cause, ce concordat n’était pas
susceptible de protéger tres efficacement la «nation germanique » contre
des excés de pouvoir. Mais, comme aucun organe n’était chargé d’assurer
le respect de ce traité, ses dispositions risquaient fort de demeurer lettre
morte ou d’étre tournées. L’autorité de Frédéric Il n’était pas incontes-
tée, tant s’en fallait; il fut obligé de gagner, pour ainsi dire un par un,
les princes a I'idée que ce concordat devait étre signé; le dernier a s’y
résoudre fut I'évéque de Strasbourg, en 1476, vingt-huit ans aprés la
négociation de Vienne®. L’indépendance des principautés était suffisante
pour que chacune efit sa propre politique en matiére ecclésiastique. La
papauté, loin de contrarier cette dispersion, la favorisait, car elle
empéchait, en agissant ainsi, la constitution d’un front uni capable de lui
résister ; les princes qui sollicitaient des priviléges pour leurs territoires
n’avaient pas de peine a les obtenir 1. Dans ces conditions, il n’était pas
surprenant que la Curie parvint a renforcer son pouvoir. Elle eut recours
aux expectatives, dont le Concordat n’avait pas interdit I'usage; elle
multiplia les réserves en faveur des «courtisans» appartenant a P'entou-
rage du Souverain Pontife ; nombreux furent les proces jugés en cour de
Rome ; des décimes furent imposées au clergé. La multiplication de ces
pratiques fut ressentie comme un abus de pouvoir. Peu de temps apres la
signature du Concordat, dont les dispositions n’étaient pas assez serrées
pour empécher le Saint-Siege d’étendre son emprise sur I'Eglise dans
Empire, un mécontentement profond se manifesta. Nicolas de Cues put

8. A. Werminghoff, op. cit., p. 86-109. Sur Piccolomini, «ambassadeur de I'huma-
nisme en Allemagne », voir J. Ridé, L'image du Germain dans la pensée et la littérature
allemandes de la redécouverte de Tacite a la fin du XVI° siécle, Lille-Paris, 1977, p. 165-191.

9. A. Werminghoff, op. cit., p. 96 sqq.

10. Sur la politique ecclésiastique des princes, J. Hashagen, Staat und Kirche vor der
Reformation. Eine Untersuchung der vorreformatorischen Bedeutung des Laieneinflusses in
der Kirche, Essen, 1931.



348 F. RAPP

en mesurer I'importance pendant sa légation, en 1451 ; un factum déposé
devant sa porte par un clerc anonyme exprime si bien 'amertume que
ressentaient alors beaucoup d’Allemands que certains auteurs le conside-
rent comme le premier recueil de Gravamina'. lls ont tort car ce
document n’est qu'un pamphlet, rédigé probablement par un clerc de
rang subalterne. Mais le ressentiment dont ce texte révélait la gravité, les
princes surent s’en servir au profit de leur politique. Ils reprirent les
doléances que Pauteur anonyme avait mises noir sur blanc a Pintention
du légat et qui, sans doute, étaient largement connues, pour les insérer
dans des mémoires destinés a la Cour de Rome. Seules les énumérations
des griefs figurant dans des actes officiels sont, a proprement parler, des
Gravamina germanicae nationis.

Apparemment, le but de ces protestations était clair; elles devaient
faire savoir au Saint-Siege qu’il portait préjudice a 'Empire et qu’il lui
fallait prendre garde aux conséquences de sa politique envahissante. En
réalité, les choses n’étaient pas aussi simples. L’Empereur avait été le
négociateur du Concordat. En dénoncant les empiétements de la Curie,
les princes atteignaient le souverain; ils prouvaient qu’il n’avait pas été
capable de protéger ses sujets contre les appétits de Rome et qu’il s’était
laissé berner par la diplomatie pontificale. Les Gravamina germanicae
nationis étaient donc destinés tout autant a réduire l'autorité de
Frédéric 11l qu’a combattre les abus du pouvoir pontifical. Quelques
exemples en fourniront la preuve. En 1452, I’Electeur de Tréves, Jacques
de Sierck, eut le premier I'idée d’utiliser cette arme au service de ses
ambitions . Conseillé par Jean de Lysura, qui n’était pas plus désintéres-
sé que lui, Jacques appela les princes & s’unir afin d’obtenir et du pape
et de ’empereur la réforme de I’Etat et celle de I'Eglise. Il n’hésita pas
a4 demander la réunion d’un concile. «Cette menace, avouait-il sans
ambage, sera de nature a rendre le Souverain Pontife plus conciliant ».
Frédéric 111 découvrit trés vite le moyen d’apaiser ses opposants. Il leur
fit accorder quelques faveurs et cela suffit pour éteindre leur soif de
changement.

Quelques années plus tard, une nouvelle manceuvre fut tentée.
Comme les acteurs n’étaient plus les mémes, le style de la piéce
changea ; les intentions qui servaient de ressort a l'intrigue n’étaient pas
modifiées : il s’agissait toujours de frapper 'Empereur par la bande, en
faisant semblant de viser le pape. L’archevéque de Mayence, en 1455,
avait pris le role tenu trois ans plus t6t par Jacques de Sierck; le
chancelier de Dietrich, Martin Mayr, remplagait en quelque sorte Jean
de Lysura '>. Mayr était tout ensemble trés savant et trés habile '*. Apres
avoir bien préparé le terrain, au synode d’Aschaffenburg, il parvint a
réunir les électeurs & Francfort et leur fit accepter un texte qui contenait
un projet fort bien congu de Pragmatique. L’archevéque s’appuya sur

11. B. Gebhardt, op. cit., p. 3-9.

12. B. Gebhardt, op. cit., p. 9 sqq.

13. B. Gebhardt, op. cit., p. 11-27.

14. Sur la carriere de Mayr, voir Riezler dans Allgemeine deutsche Biographie, t. 20,
p. 113-120. Docteur en droit de Heidelberg, éleve de Grégoire de Heimburg, il a été
d'abord au service de Nuremberg,



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 349

cette ordinatio contra gravamina illata Alemanie nationi pour publier un
décret dans lequel il proclamait sa volonté de résister a ces injustices. Le
déclin de la vie religieuse y était décrit en termes pathétiques;
I’Allemagne ne pouvait que se transformer en désert, disaient les auteurs
de ce texte, tant les ponctions fiscales de la Chambre apostolique
épuisaient ses ressources. A ceux qui se plaindraient des abus romains, le
décret promettait le secours de syndics désignés a cet effet'>. Martin
Mayr jugea bon de s’adresser a celui des curialistes qui connaissait le
mieux I'’Allemagne, Enea Silvio Piccolomini, qui venait d’accéder au
cardinalat (le 31 aoidt 1457). Le futur Pie II avait tenté, trois ans
auparavant, de convaincre les princes allemands réunis a Francfort de
s’engager a fond dans la lutte contre les Turcs, maitres de Constanti-
nople depuis peu. Son plaidoyer n’avait pas remporté le succés que cet
avocat éloquent était en droit d’attendre '. Ses auditeurs avaient compris
quon en voulait a leur argent et I'archevéque de Mayence les avait
trouvés d’autant plus enclins a le suivre dans P'opposition a la Curie dont
la rapacité se dissimulait mal, estimaient-ils, sous le prétexte inédit du
danger ottoman. Mayr voulut prouver, sans doute, a Piccolomini que
I’Allemagne restait sourde a ses discours et qu’il était grand temps de
faire droit & ses requétes. «Le pape, était-il dit dans cette missive, agit
comme s’il voulait détruire notre nation ; il ne respecte ni les décrets des
conciles, ni les accords bilatéraux ». Suivait I’énumération des abus dont
les Allemands avaient a se plaindre. «Le Saint-Siége ne pense qu’a
multiplier les astuces qui lui permettront de dérober de I'argent aux
“barbares ”! Et cette nation naguere encore célébre, qui par la vertu
dont elle s’est montrée prodigue et par le sang quelle a versé
généreusement a mérité I'’Empire, autrefois maitresse du monde, la voici
qui, couchée dans la poussiere, gémit sur son destin et sa misére!» Une
menace a peine voilée constituait la conclusion de Martin Mayr: «la
noblesse allemande est en train de se réveiller, annongait-il ; elle prépare
des ripostes qui pourraient cotiter cher a la Cour de Rome ». Enea Silvio
Piccolomini ne prit pas I'avertissement a la légere. Il se donna la peine
de composer tout un traité dont les développements remplissaient les
150 pages d’un volume in octavo!’. Nous aurons ’occasion de revenir sur
cette réponse, comme sur le titre de Germanie. L’opposition a la Curie
dont le cardinal frais émoulu se sentait tenu de plaider la cause ne resta
pas longtemps vigoureuse. Comme en 1452, 'Empire se sentit solidaire
de la papauté: I'archevéque de Mayence et ses amis ne projetaient rien
moins que d’imposer a Frédéric IIl un associé. Ce roi devait étre
I’Electeur Palatin, Frédéric. Les diplomates au service du souverain dont
ces plans visaient a faire un fantdme dépenseérent des trésors d’ingéniosi-
té. Ils parvinrent a leurs fins. La coalition se brisa. Celui qui I'avait
créée, l'archevéque de Mayence, changea de camp et Mayr fut contraint
de chercher ailleurs 'emploi qui lui donnerait le moyen de poursuivre ses

15. B. Gebhardt, op. cit., p. 17-25.

16. J. Ridé, op. cit., p. 165-169.

17. J. Ridé, op. cit.,, p. 169-182. Voir aussi A. Schmidt (trad. et introduction de la
Germania), Deutschland. Der Brieftrakiat von M. Mayr und J. Wimpfelings « Antworten und
Einwendungen gegen Enea Silvio », Koln-Graz, 1962.



350 F. RAPP

menées. L’empereur était sauvé, momentanément au moins, et le pape
n’avait plus rien a craindre. Il était présomptueux de les attaquer tous les
deux ensemble %,

Le mécontentement des Allemands était trop vif pour que le conflit
entre eux et la Cour de Rome en restit la. Piccolomini, devenu pape,
eut a ceeur d’organiser enfin la croisade contre les Ottomans. Le congres
de Mantoue qu’il réunit afin d’établir la paix entre les Etats chrétiens et
de mettre sur pied un programme d’action commune accueillit parmi les
délégations qui le composaient celle d’Albert d’Autriche. Elle comptait
dans ses rangs un homme que la papauté considérait comme un
adversaire résolu, Grégoire de Heimburg . Fidéle a I'idéal conciliaire, il
passait pour avoir écrit une Confutatio primatus papae. En tout cas, son
role avait été grand dans le conflit qui avait mis aux prises Nicolas de
Cues, évéque de Brixen, et le duc Sigismond. Heimburg avait animé la
résistance aux censures fulminées par Calixte II; il avait rédigé la
protestation dans laquelle le duc et ses sujets en appelaient au concile.
La bulle Exsecrabilis représentait la riposte du pape, en I'occurrence
Pie 11, a cette démarche que le Saint-Siége estimait encore redoutable. A
Mantoue, Heimburg poussa les représentants des princes a se dérober
aux sollicitations des émissaires pontificaux. Aucun subside ne devait étre
accordé tant qu’'une Diete n’en aurait pas admis le principe #. L’archevé-
que de Mayence, Diether d’Isenburg, qui venait d’étre mis en possession
de son siege, prit a son service Grégoire de Heimburg, dont ses
procureurs a Mantoue avaient admiré les talents et la vitalité. Diether
avait besoin d’un tel allié : les taxes que la Chambre apostolique exigeait
a PPoccasion de son élection étaient exorbitantes ; il en avait congu contre
Rome un vif ressentiment ; il comptait bien prendre sa revanche. Inspiré
par Heimburg, il reprit a son compte le projet qu’avait eu déja son
prédécesseur. Des relations furent nouées avec Georges Podiebrad, le roi
de Bohéme, a qui le titre de monarque associé fut promis pourvu qu’il
prit I'engagement de s’opposer a toute imposition du clergé par la Curie,
de convoquer un concile dans une cité rhénane et de respecter les
décrets de Bile. Heimburg orchestra la campagne qui visait a ranimer
I'esprit d’indépendance. Une rencontre des Electeurs, au printemps de
1461, aboutit a la publication d’une adresse ou les griefs contre la
politique pontificale justifiaient un appel au concile. Menacés I'un et
'autre, Frédéric III et Pie Il agirent de concert. Ils isolérent Diether
d’Isenburg avant de le destituer. Il est vrai que leur adversaire ne
s’avoua pas battu. I fallut qu’Adolphe de Nassau, désigné pour le
remplacer, le chassit de son archevéché les armes a la main?".

Au total, sous le régne de Frédéric 111, 'opposition a la Cour de
Rome n’avait pas obtenu de succes. Quand, a ce souverain, moins falot

18. B. Gebhardt, op. cit., p. 28.

19. Sur Heimberg, voir, dans Neue deutsche Biographie, la notice de W. Kemmerer,
t. 8, p. 274 sqq. Docteur en droit de Padoue en 1429, vicaire général de Mayence, délégué
au concile de Bale, au service de Nuremberg, de Ladislas de Hongrie, d'Albert et de
Sigismond d’Autriche.

20. B. Gebhardt, op. cit., p. 31-32.

21. B. Gebhardt, op. cit., p. 32-44.



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 351

peut-étre que ne l'affirmaient ses ennemis, succéda son fils, Maximilien,
le rapport des forces ne fut pas modifié sensiblement. Une fois encore, la
comparaison de ce qu’était capable de faire la monarchie frangaise avec
ce que réalisait péniblement I'Empire met en évidence la faiblesse
politique des Allemands. En 1511, quand Louis XII prenait appui sur les
décisions de I'Eglise gallicane pour attaquer de front Jules II, Maximi-
lien, lui, devait se contenter de consultations et de projets plus ou moins
fumeux. Nous aurons ’occasion de revenir sur ce sujet puisque ce fut a
I’humaniste Jacques Wimpheling que le souverain s’était adressé. Encore
n’est-il pas sir qu’il ait eu Il'initiative dans cette affaire. Il semble bien
guelle ait été montée par Mathieu Lang, un prélat particulicrement
ambitieux qui révait d’obtenir le poste de legatus natus et perpetuus dont
Wimpheling avait été prié de recommander la création 2. Sur ce point, le
seul qui dans le mémoire de I’humaniste offrait I'avantage de la
nouveauté, l'attente du souverain ou de son entourage ne pouvait étre
que décue: Wimpheling était évasif et se contentait de renvoyer les
destinataires de sa consultation au projet présenté quelques années plus
tot par Hans de Hermanngriin. La liste des Gravamina n’avait pas été
rajeunie ; c’était celle qu’en 1457 Mayr avait insérée dans sa lettre a
Piccolomini. Alors que le roi de France agissait, en Allemagne la parole
tenait lieu d’action et cette parole n’était ni claire ni ferme .

La papauté n’avait pris la Pragmatique en considération que dans la
mesure oll ce texte était utilis€é par un pouvoir monarchique dont la
résolution ne pouvait pas faire de doute. Les Gravamina et les coalitions
éphémeres qui les présentaient ne faisaient que jeter une lumiére crue
sur la faiblesse politique de la nation allemande. Ils ne sont pas pour
autant dépourvus d’importance car ils ont contribué sans doute a faire
prendre conscience aux Allemands de la situation dans laquelle se
trouvait leur nation. En 1518, les mots de natio germanica ne laissaient
plus personne indifférent; le temps était loin ou cette appellation
s’appliquait d’abord au fourre-tout regroupant, avec les Allemands, les
Hongrois, les Polonais, les Scandinaves, voire les Ecossais! D’autre part,
si I'expression d’ecclesia germanica n’avait pas encore figuré dans des
documents officiels, apparaissaient déja les institutions qui pouvaient lui
donner corps, avant méme qu’'elle fut admise dans le vocabulaire des
diplomates; en 1445, I’éventualité d’un concile national n’avait pas
semblé chimérique ; nous venons de voir qu’autour de Maximilien des
ambitieux s’agitaient pour que fit institué le legatus natus, qui ressem-
blait fort au patriarche préconisé par Hermanngriin et méme au primat
quenvisageait de demander un écrit anonyme du XII® siécle **. Enfin, et
surtout, les Gravamina jouérent un rdle, que nous aurions tort de
négliger, dans le développement d’un patriotisme chargé d’amertume et
de ressentiment ; paradoxalement, ils étaient d’autant plus efficaces qu’ils
n’aboutissaient qu’a des échecs; la répétition de ces déconvenues devait

22. Kalkoff, Forschungen zu Luthers romischen Prozess, Rome, 1905, p. 105 sqq.:
id., W. Capito im Dienste Erzbischof Albrechts von Mainz, Berlin, 1907, p. 38 sqq.;
Werminghoff, op. cit., p. 130 sqq.

23. B. Gebhardt, op. cit., p. 65-79.

24. A. Werminghoff, op. cit.,, p. 11-21, p. 110-133.



352 F. RAPP

finir par exaspérer ceux qui les éprouvaient, d’autant plus fiers qu’ils
avaient été profondément humiliés. Un peu comme l'idée de réforme,
celle qui demandait justice pour la nation germanique allait pénétrer
dans la mentalité collective. Une fois descendue dans ces profondeurs,
elle ne se laisserait plus maitriser aisément!

Pour donner la forme convenable a leurs projets, dans tous les cas,
et, trés souvent, pour leur en inspirer I'idée, les princes avaient recours
aux hommes de lettres dont ils appréciaient le savoir et le talent. Nous
avons entrevu déja, aux cOtés de Jacques de Sierck, Jean de Lysura,
Martin Mayr, le chancelier de Mayence, Grégoire de Heimburg,
collaborateur du duc Sigismond d’Autriche, puis de Diether d’Isenburg,
enfin du roi de Bohéme, Georges Podiebrad. Maximilien sut s’entourer
de conseillers qui savaient construire des mémoires solides et, s’il le
fallait, tremper la plume dans l'acide; les juristes étaient les plus
nombreux auprés de lui, mais il ne dédaignait pas de prendre les avis des
théologiens ou des amateurs de belles lettres. Par l'intermédiaire de
Jacques Spiegel, il eut recours a la science de Jacques Wimpheling Z.
Quelques années durant, Ulric de Hutten fut le conseiller d’Albert de
Brandebourg, I'Electeur de Mayence, dont les embarras financiers, qu’il
voulut surmonter en usant des indulgences, déclenchérent le processus de
la Réformation . Nous n’avons cité que les noms les plus connus, mais
les lettrés et les savants étaient nombreux au XV° siécle et au début du
XVI¢; leurs rangs s’épaississaient sans cesse. L’humanisme était en train
de conquérir I’Allemagne ot des Universités toutes neuves, loin de lui
fermer leurs portes, 'accueillaient avec empressement. Il est vrai que la
Renaissance littéraire n’était adoptée pleinement qu’a condition de se
laisser adapter aux exigences de ses nouveaux adeptes. Ceux-ci ne
voulaient pas seulement prouver aux Italiens qu’ils étaient a méme
d’apprendre aussi bien qu’eux le parfait usage du latin, du grec et de
I'hébreu. Ils se proposaient de redécouvrir, eux aussi, le passé de leur
peuple ; sans mépriser, assurément, I’antiquité classique, ils s’attachaient
passionnément a I’histoire germanique, dont ils comptaient bien reconsti-
tuer les hauts faits afin de les exalter ?. Cette volonté de relever un défi
ne se situe pas exactement dans le domaine religieux dont nous avons a
nous occuper ici, mais elle a contribué, sans aucun doute, au climat
moral dans lequel ont vécu les hommes chargés de rédiger et de diffuser
les Gravamina. De part et d’autre, tant du co6té de Rome que du c6té
des princes allemands, c’étaient des humanistes qui montaient en ligne.
A cet égard, la rencontre de Martin Mayr et d’Enea Silvio Piccolomini
ne laisse pas d’étre exemplaire. Nous avons entendu déja la protestation
véhémente que le chancelier de Mayence eut le courage d’adresser en
guise de félicitation au futur Pie Il qui venait de recevoir le chapeau!
Enea Silvio connaissait trop bien I’Allemagne pour prendre cette épitre a
la 1égére. Conseiller de Frédéric I1l, il avait parcouru ’Empire en tous

25. Th. Burger, Ein humanistischer Jurist, Jakob Spiegel, Fribourg en Brisgau, 1973.

26. Sur U. von Hutten, voir J. Ridé, «Ulrich von Hutten contre Rome. Motivations
et arri¢re-plan d’'une polémique », Recherches germaniques, 1979, p. 1-17.

27. De cette valorisation du passé germanique, la thése de J. Ridé, L’image du
Germain, examine remarquablement tous les aspects et toutes les phases.



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 353

sens et comptait parmi ses amis beaucoup d’Allemands et non des
moindres. A Francfort, en 1454, il avait montré qu’il n’hésitait pas a
faire 1’éloge d’'une Allemagne dont il avait redécouvert le tableau
composé jadis par Tacite. Mais ses auditeurs avaient senti la flatterie ; le
compliment intéressé les avait laissés de glace. La lettre de Mayr
exprimait une fierté que les humiliations exaltaient au lieu de I’abattre.
Piccolomini, dans la Germania qu’il composa tout exprés, ne se contenta
pas de répondre habilement que I’Allemagne, loin d’étre exsangue,
présentait les signes de I'opulence, qu’elle était donc capable de faire la
guerre aux Turcs et qu’au demeurant, investie de ’Empire, en raison de
ses vertus guerriéres, elle avait le devoir de se battre ; le cardinal profita
de P'occasion pour donner a ses interlocuteurs une legon de morale : il les
mettait en garde contre l'ingratitude. Leurs ancétres n’avaient été que
des barbares et des paiens. L’Eglise romaine leur avait donné I’Evangile
et la civilisation. Elle était leur mére, au sens le plus élevé du mot.
Comment pouvaient-ils lui refuser les secours dont elle avait besoin#?
Le retentissement de cette lecon fut durable; en 1515 encore, Wimphe-
ling éprouva le besoin de répondre a Piccolomini comme celui-ci, jadis,
avait donné la réplique a Mayr. Les thémes développés par Enea Silvio
n’étaient d’ailleurs pas de ceux qu’un diplomate avisé dédaignait; ils
étaient trop bien trouvés. En 1471, devant la di¢te de Ratisbonne,
Campana, un disciple de Pie II, chargé de plaider la cause de Rome, se
servit des arguments forgés par son maitre ; aussi flatteur que lui, il était
moins sincére; au fond de lui-méme, il ne nourrissait que du mépris
pour les Allemands?. Or, ceux-ci ne repoussaient pas seulement le
dédain ou la condescendance ; ils ne voulaient pas de la subordination,
dans quelque domaine que ce fit. Ils apprirent donc & manier les armes
que contenait I'arsenal intellectuel des Italiens, dans I’espoir de pouvoir
bient6t se battre sur le terrain de la culture a armes égales®. A leurs
rivaux, ils empruntérent méme certains de leurs desseins; ainsi les
humanistes de Nuremberg concurent-ils le projet d’une Germania
illustrata. Tous les hommes de lettres n’engloberent pas dans leurs
préoccupations les problemes religieux ; Celtis et Cuspinian, par exemple,
semblent les avoir tenus pour négligeables. Mais 'humanisme rhénan ne
pouvait pas dissocier les questions que lui posait I’état des institutions
ecclésiastiques des inquiétudes qu’il ressentait en auscultant I’Empire.
Pieux et patriotes, Geiler, Brant, Wimpheling et leurs émules avaient en
vue la grandeur de I’Allemagne et la pureté de PEglise. Conservateurs,
ils étaient respectueux de l'autorité ; aussi les attaques directes et brutales
contre le Saint-Siége ne leur convenaient-elles pas. Généralement, ils ne
critiquaient pas le pape; ils étrillaient avec d’autant plus d’alacrité
pugnace les «courtisans», des curialistes de rang subalterne, des

28. 1. Ridé, op. cit., p. 171; Deutschland (éd. Schmidt), p. 118 et 132.

29. U. Paul, Studien zur Geschichte des deutschen Nationalbewusstseins im Zeitalter
des Humanismus und der Reformation, Historische Studien, 1936, p. 59; J. Ridé, op. cit.,
p. 182-188.

30. P. Joachimsen, « Der Humanismus und die Entwicklung des deutschen Geistes »,
Deutsche Vierteljahresschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 1930, p. 436-
462.



354 F. RAPP

Allemands presque toujours, qui s’efforgaient d’exploiter tous les avan-
tages de leur situation précisément parce qu’elle était modeste. Wimphe-
ling s’était fait une spécialité de ces réquisitoires contre les « palefreniers
du Saint-Pére»?'. Plutoét que de s’en prendre a Rome, les humanistes
exaltaient les vertus du peuple allemand dans 'espoir de les voir, enfin,
reconnues et récompensées par la papauté. En téte des qualités qui,
selon eux, caractérisaient leur nation, ils plagaient la fidélité. La
franchise était I'inséparable associée du dévouement. Le refus de la
roverie ne laissait pas d’avoir des conséquences désagréables: les
Welsches prenaient pour de la naiveté ce qui n’était que droiture ; ils se
moquaient des populations germaniques qui continuaient a servir sans
défaillance le Souverain Pontife dont I’entourage, pourtant, ne cherchait
qu'a leur extorquer de l'argent®. Cet indéfectible attachement a la
bonne cause avait jadis justifié le transfert de I'Empire des Romains aux
Teutons. Cette dignité supréme dans l'ordre politique ne devait plus
quitter I’Allemagne! Les humanistes s’employaient a combattre, d’avan-
ce, tout projet visant a donner le diadéme impérial 4 la France qui,
depuis la fin du XIII® siécle, semblait le convoiter. De Charlemagne, il
fallait montrer qu’il était allemand. Les vrais Francs, affirmait-on,
n’étaient pas ceux qui s’étaient expatriés en quelque sorte et, dans les
pays de I'Ouest, étaient devenus des Francigenae, différents, et de plus
en plus, sans doute, des Franci restés sous le ciel de Germanie®.
Sébastien Brant, lorsqu’il écrivit un De origine et laude civitatis
Hierosolymae, préta ses propres convictions au pape Urbain II et lui fit
dire, a Clermont, aux croisés réunis a ses pieds: Carolus... magnus
vester, o Germani, pene avita origine civis vester, o Franci*. Brant
laissait, en l'occurrence, aux Francais leur appellation habituelle de
Franci, mais il qualifiait Charlemagne carrément de Germanus. Les hauts
faits qu’avaient accomplis Charles et ses compagnons justifiaient une
croyance a la vocation exceptionnelle de la nation germanique. Cette
épopée n’était qu'une longue suite de services éminents rendus a la
chrétienté : 4 Rome, les Francs avaient assuré la paix et la sécurité; ils
avaient battu les Sarrasins et, d’aprés Brant, ils étaient allés jusqu’a
Jérusalem qu’ils avaient délivrée. Gesta Dei per Francos, auraient dit
volontiers nos humanistes, puisqu’aussi bien, a les entendre, il n’y avait
d’authentiques Francs que ceux d’Allemagne. Le messianisme germani-
que, tel que lenvisageaient les savants du XV°®siécle finissant, ne
comportait pas que des aspects guerriers. Wimpheling, lorsqu’il rédigea
sa réponse a la Germania d’Enea Silvio, se plut a souligner le role que
des Allemands avaient joué dans I'invention et la diffusion de I'imprime-
rie. Méme l'administration pontificale tire de grands avantages de cette
technique, fait observer I'’humaniste alsacien: «elle peut faire réaliser en
deux ou trois jours par deux ou trois ouvriers ce que deux centaines de

31. P. Joachimsen, Der Humanismus, p. 439-444; J. Ridé, op. cit., p. 290-344.

32. 1. Knepper, Nationaler Gedanke und Kaiseridee bei den elsissischen Humanisten,
Fribourg en Brisgau, 1898.

33. J. Wagner, Nationale Stromungen, p. 62 sqq., 66 sqq.

34. R. Folz (Le souvenir et la légende de Charlemagne dans I'Empire germanique
médiéval, Paris, 1950, p. 559) cite ce passage du De origine et laude civitatis Hierosolymae.



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 355

copistes n’accomplissaient pas en une semaine de labeur acharné et ses
décisions, ses instructions ou ses commissions sont expédiées rapidement
dans le monde entier » ¥. Plus sincérement que les services rendus par la
presse a la Curie, Wimpheling vantait les progrés qu’elle faisait faire a
Iinstruction religieuse. Les livres que «I’art noble entre tous» produisait
en masse contribuaient grandement a répandre la connaissance de la
vérité. L’éducation morale, elle aussi, pouvait tirer parti des facilités que
procurait I'invention de Gutenberg; I'ami de Sébastien Brant savait bien
que le succes considérable du Narrenschiff était di pour une bonne part
a l'imprimerie. La chrétienté tout entiere n’était-elle pas l'obligée du
peuple qui de cette maniére inédite mais combien ingénieuse avait élargi
les voies du Salut? Et Rome n’échappait pas a ce devoir de
reconnaissance *.

Il était un point de I’'argumentation développée par Enea Silvio
Piccolomini qui causait quelque embarras aux humanistes. Il leur avait
rappelé que la lumiére de I’Evangile leur était venue de la Ville éternelle
et qu'ils lui devaient pour cette raison une gratitude profonde. Au
XII° siécle déja, des clercs de Tréves avaient montré que la Germanie
n’avait pas été le moins du monde un pays de mission comme les autres.
Saint Pierre y avait envoyé saint Materne et, dans des circonstances dont
la l1égende soulignait a plaisir le caractére merveilleux, lui avait confié sa
crosse. Ce geste était diversement interprété. Selon les uns, il signifiait la
prééminence de Tréves, non seulement dans 'Empire, mais dans la
chrétienté, une dignité que confirmait la présence dans I’ancienne capitale
de la tunique sans couture, «... parce que vous dirigez la seconde Rome,
écrivaient des clercs a P'archevéque de Tréves, Hilluin, vers 1170, vous
avez la mission de conforter vos fréres dans la vérité quand le pape
tombe dans Perreur... Pierre, en vous confiant le baton qu’il avait regu
de Dieu lui-méme, vous a donné le pouvoir de vous placer immédiate-
ment derriere lui comme il était lui-méme immédiatement derriere le
Christ» ¥. D’autres lectures de ce symbole étaient possibles. Aprés
Alexandre de Roes, Pierre d’Andlau, un juriste réputé, [l'un des
fondateurs de I'université de Bale, estimait que ce transfert d’un insigne
de commandement représentait la translatio imperii; il fondait le droit
des Allemands 4 "Empire *, Wimpheling répondait autrement mais plus
habilement a Piccolomini que Pierre n’était pas un Romain mais un Juif
et que, par conséquent, la Ville éternelle n’avait été qu’un relais dans la
transmission du message libérateur. L’humaniste alsacien, faisant allusion
évidemment aux contributions que Piccolomini considérait comme le
témoignage convenable d’une reconnaissance élémentaire, ne se priva pas
du plaisir de renvoyer la balle dans le camp des Romains: «en souvenir
du bienfait qu’ils ont recu des Juifs, ne seraient-ils pas tenus d’envoyer
chaque année de l'or et de I'argent en Syrie® ?» Il n’est pas impossible

35. Deutschland (éd. Schmidt), op. cit., p. 204 sqq.

36. Deutschland (€d. Schmidt), op. cit., p. 205.

37. A. Werminghoff, op. cit., p. 15-18.

38. J. Wagner, op. cit., p. 63, et J. Knepper, op. cit., p. 152.
39. Deutschland (éd. Schmidt), op. cit., p. 202 sqq.



356 F. RAPP

que Wimpheling ait connu la tradition selon laquelle saint Materne était
le fils de la veuve qu’a Naim le Christ avait consolée en ressuscitant son
fils! Materne n’était donc pas un Romain mais un Juif et la Germanie ne
devait pas grand’chose a Rome; dans l'ordre de la filiation spirituelle,
I'une et l'autre se situaient au méme niveau. Elles avaient regu toutes
deux la foi de la Terre Sainte; un seul intermédiaire les rattachait au
Rédempteur !

Tous les humanistes ne firent pas preuve de la méme modération
dans la réplique. Au début du XVI¢siecle, les prétentions de Rome
furent combattues avec une véhémence qui ne cessa de se renforcer
jusqu’a ce que l'explosion de la Réforme entrainit pour de bon la
plupart des savants et des écrivains de ’Empire dans le tourbillon de la
polémique. Aventin, un Bavarois, dont l'influence ne put pas s’exercer
librement sur ses contemporains parce qu’il fut rapidement accusé de
servir la révolution religieuse, puisa dans une bonne connaissance de
'histoire des lecons de patriotisme, mais son attachement a sa nation
n’avait d’égal que le mépris dont il accablait le clergé romain. Ce que
I’Allemagne avait enduré, les serviteurs d’'une papauté corrompue, cupide
et tourmentée par la soif de domination en avaient été les auteurs*. La
querelle que soutint Reuchlin contre I'Inquisition fut le prétexte dont se
servit le groupe qui rédigea les Lettres des hommes obscurs pour lancer
ce brilot contre I'Eglise romaine . La violence des attaques atteignit son
paroxysme quand Ulric de Hutten se langa dans la bataille avec la
fougue de 'aventurier et la brutalité du reitre ; dans des écrits tels que le
Vadiscus et I'Epistula dissuasoria, le ressentiment qu’avaient nourri des
générations d’Allemands, qui s’étaient sentis humiliés et tondus par la
papauté, semblait se décharger d’un seul coup®.

Ce que la passion pouvait dicter a des hommes vouant & leur patrie
un culte farouche, le manuscrit conservé a la bibliothéque de Colmar
nous le montre. Ce texte dont 'auteur n’a jamais été reconnu, mais que
la tradition attribue depuis sa découverte au «révolutionnaire de
I'Oberrhein», a di étre mis noir sur blanc sans doute vers 1500%. Nous
n’en conservons qu’'un seul exemplaire. Ce n’est donc pas parce qu’il put
exercer une influence que nous le citons mais bien plutét parce qu’il
donne une idée des excés provoqués par un sentiment national
littéralement déréglé. Si nous en croyons le «révolutionnaire», lalle-
mand était la langue primitive de I’humanité, celle d’Adam qui n’en
connaissait pas d’autre ¥; du peuple allemand, rien de mauvais ne peut
naitre et, de par le monde, a travers I'histoire, il n’y eut jamais rien de
bon qui ne fit de quelque facon, peu ou prou, allemand: le Christ

40. Konigshofen, édité par C. Hegel, Chroniken der deutschen Stidte, Berlin, 1871,
t. IX, p. 713.

41. 1. Rid¢, op. cit., p. 371-396.

42. P. Merker, Der Verfasser des Eccius Dedolatus und anderer Reformationsdialoge,
mit einem Beitrage zur Verfasserfrage der Epistulae Obscurorum virorum, Halle, 1923.

43. 1. Ridé, «Ulrich von Hutten contre Rome», op. cit., passim.

44. Das Buch der Hundert Kapitel und der Vierzig Statuten des sogenannten
Oberrheinischen Revolutiondrs (Ed. A. Franke, analyse hist. G. Zschibitz), Berlin, 1967.
Voir aussi J. Ridé, L'image, p. 105-109.

45. Das Buch, p. 226.



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 357

n’aurait eu nul besoin de venir sur cette terre si n’y avaient vécu que des
Allemands; il ne vint parmi nous que pour racheter Israél*! Les vices
s’étaient répandus, cependant, de plus en plus largement, parce que des
peuples mauvais s’étaient assuré des positions dont il importait de les
débusquer impitoyablement. Le latin était U'instrument le plus redoutable
de la perversion; il était urgent d’en bannir 'usage du culte et de rendre
a l'allemand sa place d’unique langue sacrée . Le droit romain, la pire
des abominations, devait étre aboli. La mission de I’empereur n’était
autre que ce rétablissement de I’hégémonie germanique *.

Il est probable qu’en suivant l'auteur de ce texte étrange nous
sommes sortis du domaine ou se mouvaient normalement les lettrés et
les érudits, encore que les lectures de ce «révolutionnaire » aient été tres
étendues. Avant de nous enfoncer résolument dans I'étude des senti-
ments populaires, jetons un dernier coup d’eeil sur les humanistes et
rappelons qu’il surent, comme le dit justement P. Joachimsen, faire des
Gravamina qui n’étaient qu'un sec cahier de doléances le cri d’une
nation déchue®. Ils surent créer les idées-forces capables de soulever
I’émotion et de I'entretenir. A tout le moins, ils donnérent a ces themes
la forme qui devait en intensifier I'efficacité. Entre la scéne diplomatique
ol s’affairaient les princes et les prélats et la nation allemande, ils furent
les intermédiaires indispensables.

Interrogeons-nous d’abord sur les voies que peuvent avoir suivies les
idées et les passions dont nous avons observé I’éclosion ou l'essor dans
les cercles d’humanistes lorsqu’elles ont pénétré dans 'ame populaire. Le
mot de masses, il est vrai, n’évoque pas exactement la réalité d’un
organisme social trés complexe. L’émiettement politique du Saint-Empire
entrainait la multiplicité des services administratifs et des assemblées
représentatives. Le nombre des personnes qui contribuaient au gouverne-
ment des principautés était considérable et celui des délégués que les
Etats rassemblaient dans les Diétes, encore plus élevé™. Le role des
villes, et tout particulierement des villes d’Empire, était, a cet égard,
décisif. Les villages eux-mémes, dans le sud-ouest de I’Allemagne en tout
cas, disposaient d’institutions communales dont les attributions n’étaient
pas négligeables®. Les hommes et les opinions circulaient activement
dans cette société ou les problémes d’intérét commun étaient discutés
avec d’autant plus de véhémence que l'inanité des pouvoirs en entravait
la solution. A tous les niveaux des délibérations et des décisions
intervenaient des notables auxquels leur situation de fortune, leur
tradition familiale ou leurs capacités personnelles assignaient une mission

46. Das Buch, p. 265.

47. Das Buch, p. 299.

48. J. Wagner, op. cit., p. 71.

49. P. Joachimsen, Der Humanismus, p. 438.

50. A titre d’exemple, voir H. Lieberich, «Die gelehrten Rite, Staat und Juristen in
Baiern in der Friihzeit der Rezeption», Zeitschrift fiir bayerische Landesgeschichte, 1964,
p. 120-189.

51. K.S. Bader, Dorfgenossenschaft und Dorfgemeinde, Graz, 1962.



35% F. RAPP

de premier plan%. Leurs interventions dans les débats révélaient parfois
I'ampleur et la qualit¢é de leur information. Nombreux étaient les
patriciens ou les bourgeois qui entretenaient avec les humanistes
d’étroites relations, consacrées, dans certains cas, par des alliances
matrimoniales. Martin Mayr, par exemple, avait épousé Catherine Imhof
de Donauwoerth®. On sait tout ce que I’humanisme de Nuremberg
devait a Willibald Pirckheimer, qui fut homme d’Etat en méme temps
qu'écrivain et mécéne*. Peutinger d’Augsburg appartenait a I'une des
plus anciennes familles®*® de la ville dont il dirigeait, en tant que
secrétaire général, les services administratifs. A Strasbourg, Sébastien
Brant se trouvait dans une situation tout a fait semblable. Il
approfondissait I'influence que Wimpheling assurait a leurs communes
préoccupations en fréquentant assidiment les milieux dirigeants de la
capitale alsacienne. A Francfort, Philippe Fiirstenberg occupait une
position comparable a celle de Pirckheimer a Nuremberg*. Nous aurions
tort, enfin, de passer sous silence l'audience que pouvaient avoir les
membres du bas clergé; dans une proportion de plus en plus forte, les
curés et les vicaires avaient consacré quelques semestres a se donner au
moins une teinture de savoir universitaire et, comme l'avait prouvé, des
1451, le factum remis a Nicolas de Cues, ces clercs n’éprouvaient pas
pour Rome que des sentiments d’absolue soumission. Bon nombre
d’entre eux, parce qu’ils n’avaient pas de bénéfices convenables, se
faisaient maitres d’école ; ’enseignement ne leur procurait pas seulement
un gagne-pain; il assurait a leurs discours un public réceptif. La
rédaction des chroniques leur était souvent confiée. Dans ces récits, plus
d’'un passage est révélateur de I'état d’esprit qui régnait parmi les
bourgeois. Au XIVe siecle déja, Fritsche Closener, un clerc appartenant
au patriciat de Strasbourg, n’hésitait pas a faire dans Phistoire de sa ville
natale I'éloge de Marsile de Padoue, l'auteur du Defensor pacis,
sévérement condamné par I’Eglise ®*. Bien plus tard, et dans une région
différente, la Koelhoffsche Chronik, vers 1470, décrivait le flux ininter-
rompu des florins qui, par centaines de milliers, allaient d’Allemagne en
Italie. «Plus que d’autres, notre pays est saigné par Rome. La rareté de
l’argent n’a rien d’étonnant; ce qui peut nous surprendre, c’est qu’il y en
ait encore. On s’arrange toujours, la-bas, pour que le civet baigne dans
la sauce épicée! Du temps des paiens, I’Allemagne n’était pas exploitée
comme elle Pest maintenant, surtout depuis que, voici deux siécles,
I'Empire a été dévolu aux Allemands» .

52. E. Maschke, «Verfassung und soziale Krifte in der deutschen Stadt des spiten
Mittelalters », Vierteljahrsschrift fiir Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, 1939, p. 289-349,
433-476.

53. Riezler, A.D.B., p. 114.

54. J. Ridé, op. cit., p. 366 sqq.

55. J. Ridé, op. cit., p. 349 sqq.

56. H. Rosenfeld, Neue deutsche Biographie, t. 11, Berlin, 1955, p. 534-537.

57. H. Cellarius, Die Reichsstadt Frankfurt und die Gravamina der deutschen Nation,
Leipzig, 1938, p. 37.

58. C. Hegel, Die Chroniken der deutschen Stidte, t. VIII, p. 70; Koenigshofen, qui
composa sa propre chronique un peu plus tard, reprit 4 son compte I'éloge fait par son
prédécesseur (ibid., p. 473).

59. C. Hegel, Chroniken, op. cit., t. XIV, p. 809 sqq.



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 359

L’imprimerie diffusa trés largement des textes qui, demeurés
manuscrits, n’auraient touché qu’un cercle assez étroit de lecteurs. La
technique nouvelle, dont les Allemands étaient si fiers d’avoir fourni
I'inventeur et d’avoir assuré le succés dans ’Europe entiere, semble bien
avoir creusé l'appétit de savoir qu’elle avait pour but premier de
satisfaire. Une masse de livres de tous formats, du fascicule de quelques
feuillets & I’épais in-folio, et des feuilles volantes de toutes tailles, de la
vignette au placard, submergea littéralement les pays germaniques. Des
torrents d’idées et de passions déferlerent sur les esprits et les
remuérent. Les sujets religieux occupaient dans cette production énorme
une place prépondérante mais, pour notre propos, il n’est pas inutile de
mentionner les ouvrages de géographie, dont la quantité n’était pas
négligeable, et qui donnaient aux Allemands qui les lisaient I'occasion de
comparer leurs croyances et leurs meeurs avec celles d’autres pays *.

La presse répandit également sous la forme de Flugbliter les
paroles et les airs de chants qui peut-étre existaient des avant le
XV¢siécle mais que lhistorien peut analyser plus aisément a partir de
cette époque grace a 'information considérablement accrue que met & sa
disposition le « multiplicateur » mis au point par Gutenberg! Il ne reste
pas insensible au retentissement que les complaintes donnent aux
événements. La guerre menée par la Basse Ligue contre Charles le
Téméraire, par exemple, ou le renvoi de Marguerite d’Autriche, la
fiancée de Charles VIII, avaient suscité une vive émotion que ces
chansons intensifiaient en la propageant! Strophes et refrains laissent
entrevoir, au-dela des réactions suscitées par I’humiliation ou la crainte,
les ressorts profonds de la mentalité populaire. Le répertoire, ot le sacré
prime le profane, met en évidence les caractéres originaux de la piété
germanique °'.

Parmi les imprimés qui gonflaient les ballots des marchands,
almanachs et «pronostications» n’étaient pas rares; des astrologues tels
que Liechtenberger devaient a ces publications une part de leur
célébrité 2. Dans ces prophéties, les craintes et les espérances des
Allemands se dévoilent. Certaines de ces prédictions donnaient la
réplique & d’autres, ot s’exprimaient les ambitions de la France. Vers
1350, frere Jean de la Roquetaillade, «nourri de la tradition carolin-
gienne frangaise », avait annoncé que l'associé du pape angélique dans
son ceuvre de réforme universelle serait Charles IV de Luxembourg,
«dont les rapports de parenté avec la dynastie des Valois étaient mis en
lumiére » . Peu de temps apres, 'ermite Télesphore de Cosenza fit de

60. C. Wehmer, «Inkunabelkunde », Zentralblatt fiir Bibliothekswesen, 1940, p. 214-
232.

61. Voir les pages excellentes que J. Janssen consacre 4 la chanson populaire dans le
classique Geschichte des deutschen Volkes, t. 1, 19° édit., Fribourg en Brisgau, 1913,
p- 279-289. R. von Liliencron, Die historischen Volkslieder der Deutschen vom 13. bis 16.
Jahrhundert, S vol., Leipzig, 1865-1867, offre aux historiens des documents trés riches. Voir
aussi Ph. Wackernagel, Das deutsche Kirchenlied von der dltesten Zeit bis zum Anfang des
17. Jahrhunderts, Leipzig, 1867, et W. Baumker, Das katholische deutsche Kirchenlied in
seinen Singweisen, 4 vol., Fribourg en Brisgau, 1886-1911.

62. J. Franck, Allgemeine deutsche Biographie, t. 18, Leipzig, 1883, p. 538-542.

63. R. Folz, L’idée d’empire en Occident, op. cit., p. 181. Voir aussi F. Kampers,
Kaiserprophetie und Kaisersage im Mittelalter, Munich, 1895, p. 156.



360 F. RAPP

I’empereur germanique le persécuteur du Saint Pontife, et du roi de
France le souverain capable de rétablir la justice®. A cette version
frangaise du réve messianique, la prophétic de Gamaléon opposa bient6t
une interprétation allemande. Dans cet oracle, qui se présentait comme
une vision, il évoquait d’abord les méfaits d’un empereur venu du sud;
couronné par le pape, ce monarque redoutable arracherait aux Alle-
mands la couronne mais, précipité de la sorte jusqu’au fond de la
déchéance, le peuple germanique se ressaisirait, il élirait son propre
empereur né dans la vallée du Rhin, le pays allemand par excellence ; un
concile convoqué par ce souverain a Aix-la-Chapelle créerait un
patriarche de Mayence auquel serait dévolue plus tard la plénitude des
pouvoirs spirituels. Rome serait déchue de son rang et la métropole
rhénane deviendrait la capitale de la chrétienté. L’ecclesia germanica
supplanterait en quelque sorte dans son role de mater ecclesiarum I’Eglise
romaine. Cet oracle circula sous diverses formes & travers les pays
germaniques . Le ton en devenait de plus en plus véhément; en 1409,
un prétre d’Amberg en avait repris, disait-on, les principaux éléments
mais 1l avait évoqué pour finir des violences et des massacres: a
Ientendre, les biens ecclésiastiques seraient mis au pillage et les clercs
assassinés®. La portée de la prépondérance allemande était encore
accrue: l'empire universel devenait germanique; comme ['Italie, la
Hongrie, d’'une part, et de l'autre tous les Slaves étaient soumis a la
tutelle des Allemands. Enfin, entrainés par I'empereur jusqu’en Palestine,
les nouveaux maitres du monde y réalisaient les prédictions messiani-
ques: arrivé devant Jérusalem, le monarque accrocherait son bouclier a
larbre sec, dont la ramure, soudain reverdie, signifierait 1’avénement
d’un ordre sans injustice ni faiblesse .

Les auditeurs ou les lecteurs de ces prophéties étaient peut-étre
d’autant plus tentés de leur accorder du crédit qu’ils pouvaient avoir eu
connaissance des récits de voyage ou les vertus de leur peuple étaient
montées en épingle. Avec le Nurembergeois Gabriel Tetzel, de 1465 a
1467, ils parcouraient la France et I’Espagne ; ils constataient que la-bas
«les curés prenaient femme mais ne se souciaient guére de précher; ils
ne savaient que les dix commandements, de confession véritable point,
seulement, avec le célébrant au pied de l'autel, la récitation du confiteor;
qu'importe que les péchés aient été gros ou pas; personne, d’ailleurs, ne
saurait les nommer; la fréquentation des offices, irréguliére, était
toujours faible; le culte des morts seul tenait a cceur, aux femmes
surtout, qui passaient des heures auprés d’tmposantes pierres tombales
garnies de fleurs, d’herbes odoriférantes et de cierges allumés»%. Le

Cordelier de I’Observance, Nicolas Glassberger, confirmait cette présenta-

64. R. Folz, L’idée d’Empire, op. cit.,, p. 182 sqq.,; F. Kampers, op. cit., p. 237.

65. A. Werminghoff, op. cit., p. 136.

66. A. Werminghoff, op. cit., p. 136.

67. F. Kampers, Die deutsche Kaiseridee in Prophetie und Sage, Munich, 1896, p. 127
5qq.

68. K. Voretzoch, «Reisen Deutscher nach der Provence und Siidfrankreich in
friitheren Zeiten», Volkstum und Kultur der Romanen, 1938, p.306-341; 1940, p. 30-110.



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 361

tion sévere: en France, selon lui, les églises étaient a l’abandon, les
vases sacrés, malpropres; a la messe ne venait que peu de monde ; aussi
I'ignorance était-elle crasse et la superstition largement répandue. La
situation frangaise servait de repoussoir: elle mettait en valeur le sérieux
et la piété des Allemands qui ne manquaient jamais le service divin et se
seraient saignés aux quatre veines pour embellir les édifices religieux .
Quand un voyageur venu d’Allemagne retrouvait loin de chez lui, parmi
les latins légers et prolixes, un compatriote, qu’il était content d’étre au
moins quelques moments en compagnie d’un guter duczcher, et quelle
n’était pas sa surprise joyeuse lorsqu’il découvrait, avec JérOme Miintzer,
un médecin de Nuremberg, comme un coin de terre natale transporté
par-dela les monts jusqu'en Espagne: & quelques lieues de Valence, le
monastére du Val Jésus était occupé par une dizaine de Franciscains
observants ; un Allemand, un riche marchand de Ravensburg touché par
la grace, avait fondé cet ermitage ; il en avait fait aménager le cheeur, et
des stalles commandées en Flandre s’offraient au regard émerveillé de
Miintzer. « Dans ce petit cloitre tout est parfaitement ordonné; le jardin,
soigneusement irrigué, est fort beau. Quel merveilleux plaisir nous avons
goiité 1a™!» Des impressions de ce genre n’étaient siirement pas rares: a
cette époque déja, les Allemands voyageaient beaucoup, marchands,
étudiants, soldats ou pelerins, mais l'image qu’ils gardaient dans leur
souvenir de leur pays était d’autant plus belle qu’ils révaient d’y revenir
bientdt.

Essayons maintenant de retrouver cette image dans les témoignages
dont nous avons évoqué jusqu’a présent la muitiplicité. Comme les
individus, les communautés se définissent en s’opposant. Les Allemands
découvraient chez les nations qui les entouraient les défauts qu’ils
prétendaient éviter eux-mémes avec le plus de soin. Les étrangers étaient
cupides et rusés, les Romains surtout. Avec I’astrologue Liechtenberger,
ils étaient disposés a croire que les papes dépouillaient I’Allemagne de
ses trésors afin d’assurer a leurs batards des situations en vue’. Nous
avons entendu plus haut Pauteur de la Koelhoffsche Chronik se plaindre
des curialistes, dont I'astuce inépuisable est au service d’une insatiable
cupidité. Ces avares sont impies. La chanson de Déle, en 1479, présente
les Francais comme des blasphémateurs, le sacrilege ne leur fait pas
peur. Ils se conduisent si mal que la statue de la Vierge se met a
pleurer. Les hosties consacrées sont jetées dans la boue puis piétinées 2.
L’orgueil égare ces insensés qui se croient assez forts pour asservir le
monde entier. Charles le Téméraire offre I'’exemple achevé de ce travers

69. Chronique de N. Glassberger, Analecta franciscana, Quarracchi, 1887, t. I,
p. 439 sqq.

70. L. Pfand!, Itinerarium hispanicum Hieronymi Monetarii (1494-1495), Revue
hispanique, 1920, p. 21, Voretzsch, op. cit., 1940, p. 45 (Hans von Waltheim, de Halle,
rencontre a la Sainte Baume, en 1474, ein guter deutscher).

71. Die Veyssagunge J. Liechtenbergers, Cologne, 1528.

72. R. von Liliencron, Die historischen Volkslieder, op. cit., t. 11, p. 157-159. Les
troupes de Louis XI avaient pris par trajtrise cette ville qui servait de rempart a la
Franche-Comté. La francophobie de ce «lied» est d’autant plus curieuse que Doéle était de
langue frangaise et que les traitres étaient des mercenaires allemands, achetés par des
Suisses de langue allemande au service du roi de France!



362 F. RAPP

fatal. «Il est le Turc d’Occident qui souille la chrétienté » *. Peut-étre
faut-il voir en lui I’Antéchrist! Ses sujets et généralement les Welsches
ne sont pas meilleurs que leur prince; voués aux pratiques superstitieu-
ses, ils dédaignent D'instruction religicuse ; la misére et la saleté de leurs
églises proclament l'indifférence des fideles qui devraient avoir a cceur
d’entretenir la maison de Dieu. Leurs mceurs ne sont pas plus pures que
leur foi n’est vive. L’adultére est une invention du Frangais. Quant aux
Lombards, ils s’adonnent aux vices contre nature qu’abominent les bons
Allemands 7. Les Allemandes parfois se laissent berner par les Welsches
qui n’hésitent pas a les abandonner apres les avoir séduites. Le Lied vom
Conzil plaint les filles de Souabe dont des curialistes sans scrupules ont
fait de vulgaires prostituées >. Débauchés, ces étrangers sont cruels. Ils
torturent les captifs; ils ouvrent le ventre des femmes enceintes pour en
arracher les enfants a naitre 7. Aussi laches que méchants, ils ne peuvent
compter que sur la ruse et le mensonge quand ils affrontent les
Allemands. Iis n’ont pas d’arme plus redoutable que leurs discours; les
langues romanes sont capables de pervertir ’dme germanique; qui ne
veut pas s’exposer a la contagion doit se garder d’apprendre le francais
ou litalien”. Comment pourrait-on considérer ces peuples comme
chrétiens ? Ils n’ont ni la foi, ni les mceurs des fidéles dignes de ce nom.

Sur ce fond d’imperfections, les vertus des Allemands se détachent
bien®. Ils sont fidéles et se font plutot hacher sur place que de faillir a
la parole donnée. lls sont purs et respectent ’honneur des femmes; les
meeurs contre nature ne leur inspirent qu’une profonde horreur. Ils sont
pieux, surtout. Avant de se battre, ils ne manquent jamais de prier.
Quand leurs ennemis gesticulent et poussent des cris, eux, a genoux,
implorent la protection du Dieu des armées. Mais cette Frommigkeit
n'est pas faite de pratiques ponctuelles seulement ™. Elle est portée par
un sentiment religicux dont les cantiques sont I'expression fidéle. A cet
égard, la réputation de I’Allemagne ne datait pas de la fin du Moyen
Age. En 1148 déja, Gerhoh de Reichersberg affirmait que ses compa-
triotes savaient mieux que d’autres chanter le Seigneur ®. Cette apprécia-
tion était confirmée par le témoignage d’un cistercien qui avait
accompagné saint Bernard pendant la prédication de la seconde croisade.
«Deés que nous edmes quitté les pays germaniques, le chant « Christ uns
genad » cessa; autour de nous, il n’y avait plus personne pour louer Dieu
a pleine voix; le peuple roman n’a pas comme vous des chants bien a
lui»®. Entre le XI° et le XVI®siécle, le répertoire ne cessa de

73. R. von Liliencron, op. cit., t. 11, p. 54.

74. J. Wagner, op. cit., p. 14 sqq.

75. R. von Liliencron, Die historischen Lieder, op. cit., t. 1, p. 541.

76. R. von Liliencron, op. cit., t.II, p. 159 (Das Lied von Dole). Voir aussi
H. Witte, Die Armagnaken im Elsass, Strasbourg, 1890, le récit des atrocités commises par
les Ecorcheurs et retenues par les chroniqueurs (en particulier p. 19, 110 sqq.).

77. R. von Liliencron, op. cit., t. 11, p. 264.

78. 1. Ridé, op. cit., p. 1167-1186.

79. B. Moller, « Frommigkeit in Deutschland um 1500 », Archiv fiir Reformationsges-
chichte, 1965, p. 5-31.

80. Janssen, op. cit., p. 289.

81. Janssen, op. cit., p.289.



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 363

s’enrichir. Luther lui-méme reconnaissait qu’avant lui les Allemands
disposaient de trés belles mélodies et de textes édifiants pour exprimer et
soutenir leur dévotion. Il goutait particuliérement: Christ ist erstanden,
Ein Kindelin so lobelich ist uns geboren heute, Nun bitten wir den
heiligen Geist®. Les airs de quelque soixante dix de ces cantiques sont
connus. Dans une centaine de ces Lieder vibrait la joie de Noél; I'un
d’entre eux, Es ist ein Ros entsprungen, jouit encore de nos jours d’une
grande popularité #. Ces textes semblent avoir facilité la pénétration dans
les masses de themes élaborés par les milieux mystiques®. Citons le
Weihnachtslied fameux qui, non sans raison, est attribué par la tradition
a Jean Tauler: Es kommt ein Schiff geladen bis an den hichsten Bort.
Au milien du XV¢siécle, Henri de Laufenberg composa pour de
nombreuses chansons profanes des po¢mes religieux®. L’un des plus
beaux respire le Heimweh, ce mal du pays si typique pour I'dme
allemande: Ich wolt, dass ich daheime widr, ... ich mein daheim im
himelrich®. Des dévotions monastiques se retrouvent dans les strophes
ol le fidéle se propose de batir au fond de son cceur une maisonnette ;
Jésus en sera le maitre, la Vierge, I'économe, ’amour divin, la celleri¢re,
la crainte de Dieu gardera la porte®. Les hymnes liturgiques les plus
connus étaient traduits ainsi que des strophes, moins célébres peut-étre
mais en accord avec le tempérament germanique ; le Media Vita devenait
en allemand Inmitten unsers lebenszeyt im tod seind wir umbfangen®.
Quelques-uns de ces cantiques étaient chantés pendant la messe ; aprés la
communion, I'assistance entonnait un Lied d’action de graces: Gott sie
gelobt und gebenedeit der uns selber hat gespeist®. Les communautés
nombreuses étaient guidées par une chorale qui n’avait pas peur de la
polyphonie. En 1512 Erhard Orglin fit paraitre un recueil de cantiques a
quatre voix ®. N’oublions pas qu’a cette époque la plupart des églises en
ville et quelques paroisses de campagne contenaient des orgues. Mais ce
n’était pas uniquement au cours des offices que les chrétiens d’Allemagne
chantaient. Une exhortation a la vie pieuse, en 1509, conseillait vivement
aux péres de famille de consacrer une partie du dimanche apres-midi a
ces christliche lieder®. On pense, en lisant ce conseil, aux propos
d’Erasme qui, dans la préface de son Nouveau Testament, souhaite que
bient6t la femme, en vaquant au soin du ménage, ’homme, en poussant
sa charrue, chantent des versets de la Sainte Ecriture. Mais comment ne
pas songer également aux textes qui prescrivent au maitre de maison de
réunir autour de lui tous les siens et de réfléchir avec eux sur les vérités

82. Janssen, op. cit., p. 291.

83. Janssen, op. cit., p. 233, 296.

84. Sur ce processus de diffusion, voir W. Schmidt, « Zur deutschen Erbauungslitera-
tur des spiten Mittelalters», Altdeutsche und altniederlindische Mystik (Wege der
Forschung, 23), Darmstadt, 1964, p. 437-461.

85. Janssen, op. cit., p. 291.

86. Cité par Janssen, op. cit., p. 298.

87. Janssen, op. cit., p. 296.

88. Janssen, op. cit., p. 295.

89. Janssen, op. cit., p. 291.

90. Janssen, op. cit., p. 233.

91. Janssen, op. cit., p. 289.



364 F. RAPP

entendues le matin pendant le sermon? Les innombrables éditions de
prédications, traduites en allemand, qui firent la fortune de certains
imprimeurs, prouvent que ce commandement n’était pas resté lettre
morte. Elles montrent aussi que les offices de «prédicature» fondés dans
beaucoup de villes répondaient au désir des fideles soucieux de connaitre
et de comprendre, dans la mesure du possible, les vérités de la croyance
et les obligations de la vie chrétienne. Les libraires n’avaient pas de
peine & vendre les Bibles, dont vingt-deux éditions en allemand parurent
avant 1517%. La Sainte Ecriture que lut en entier, de la mi-caréme a
Paques, une bourgeoise de Souabe, en 1476, était peut-étre encore un de
ces manuscrits que des ateliers de copistes exécutaient en assez grand
nombre jusqu’au moment ou I|'imprimerie leur fit une concurrence
insoutenable . En plus du texte intégral des deux Testaments, la
clientéle des éditeurs en recherchait des extraits, des psautiers — il en
sortit des presses plus d’une soixantaine —, des plenaria, rassemblant les
lectures des dimanches et fétes — on en compte cent trente et un —*.
Enfin, des recueils de priéres aux titres fleuris, tel le Seelengidrtlein de
Brant et Wimpheling, jouissaient d’une belle popularité parce qu’ils
contenaient des oraisons pour toutes les circonstances de la vie .

Picux et sérieux, les Allemands étaient tentés de se faire une haute
idée d’eux-mémes! Quand le Welsche parle, I’Allemand agit®. Dieu
répand sur la nation qui brille par son courage et sa piété ses
bénédictions en abondance. N’a-t-il pas précipité les Bourguignons dans
le lac de Morat comme jadis il a fait périr Pharaon et ses troupes dans
les eaux déchainées de la Mer Rouge ¥ ? En tout cas, la deutsche Nation
est la servante fidele du Seigneur. L’Antéchrist des temps modernes,
Charles le Téméraire, en a fait I'expérience a ses dépens. Ce «Turc de
I'Occident » est vaincu; les Infideles d’Orient n’échapperont pas a leur
sort. Un empereur viendra; il portera le nom de Frédéric; il conduira
son peuple de victoire en victoire jusqu’a Jérusalem. Gesta Dei per
Germanos ®! Le messianisme allemand est en train de devenir largement
populaire quand se préparent les bouleversements du XVI° siecle.

Revenons vers Aléandre. Il n’avait pas seulement constaté que neuf
Allemands sur dix soutenaient Luther et que le dixiéme souhaitait la
chute du pouvoir pontifical. Il avait dit nettement qu’a I'origine de cette
révolte it y avait la politique de Rome®. Ce diagnostic n’était pas
complet. Certes, les compatriotes du théologien de Wittenberg en avaient
assez des humiliations que représentaient a leurs yeux les pratiques de la
Curie, mais ils se rassemblaient en trés grand nombre autour du frére

92. B. Moeller, «Frommigkeit», op. cit,, p. 17-27; F. Rapp, «Christianisme et vie
quotidienne dans les pays germaniques au XV¢ siecle. L’empreinte du sacré sur le temps»,
Histoire vécue du peuple chrétien, Toulouse, 1979, t. I, p. 344-346.

93. B. Moller, «Frommigkeit», op. cit., p. 20.

94. B. Mélier, « Frommigkeit», op. cit., p. 20.

95. F. Rapp, Réformes et Réformation a Strasbourg, Paris, 1974, p. 168 sqq.

96. J. Wagner, op. cit., p. 13.

97. R. von Liliencron, Die historischen Lieder, t. II, p. 101.

98. F. Kampers, Die deutsche Kaiseridee, p. 127.

99. P. Kalkoff, Die Depeschen, p. 25, 39 et 102.



VERS UNE ECCLESIA GERMANICA 365

Martin parce qu’ils retrouvaient dans ses premiers messages la sensibilité
religieuse qui leur tenait a cceur.

L’Ecclesia germanica, qui peut-étre aurait pu délivrer I’Allemagne
des abus, n’avait pas pris corps. Elle n’avait pas méme fait franchement
son apparition dans le vocabulaire officiel ; la prophétie de Gamaléon est
peut-étre seule a se servir de ces deux mots ™. L’Etat dont dépendait la
constitution d’un tel organisme n’était pas plus capable de le créer en
1521 que sous le regne de Frédéric III. Apres avoir vainement tenté de
briser la résistance de Charles Quint, Luther devait se replier sur les
principautés et le protestantisme allait, de ce fait, s’inscrire dans ce cadre
généralement étriqué. Le morcellement ecclésiastique de I’Allemagne
n’était pas prés de finir. La formation d’une communauté religieuse
unique restait un réve inaccessible !

Par contre, une maniére allemande de vivre le christianisme s’était
affrmée pour de bon. Dans une large mesure, elle était I’héritage
commun des Allemands, quelle que fit leur confession. Elle n’a rien
perdu de sa force. Elle se caractérise par la gravité, le soin minutieux
dans I'accomplissement des rites comme dans I’embellissement de tout ce
qui sert au culte, l'effort persévérant d’intériorisation, dont la lecture
édifiante est I'instrument de prédilection, la recherche d’une émotion qui
s'exprime de préférence dans le chant choral, enfin la place centrale
qu'occupe la famille, das christliche Haus, véritable Eglise domestique.
Dans une basilique romaine, de nos jours encore, avec un groupe de
pélerins allemands s’engouffre une atmospheére, faite de douceur et
d’apreté tout ensemble, qui ne s’accorde pas entierement avec la piété
méditerranéenne. .

Sans mettre vraiment en péril Punité de la conscience européenne,
I’évolution dont j’ai tenté de suivre les phases I’a probablement enrichie
sensiblement. Elle a créé définitivement une sensibilité religieuse a
laquelle ’ame de I'Europe, son art et sa littérature, doivent beaucoup.

Francis RAPP

100. A. Werminghoff, op. cit., p. 136.



LES ESPAGNOLS ET LA CONSCIENCE EUROPEENNE
A L’EPOQUE DE CHARLES-QUINT

A la Renaissance, les nations du vieux continent s’affirment, les
peuples se rendent compte de plus en plus de tout ce qui les
individualise, de tout ce qui les différencie les uns des autres. Mais les
manifestations de cette originalité, qui ouvre la voie a un véritable
nationalisme, vont de pair avec la prise de conscience — du moins dans
certains milieux — de tout ce qui unit les Européens entre eux, de tout
ce qui leur donne, au dela de leurs particularités, une communauté de
destin. Les grandes découvertes, I'apparition d’'un Nouveau Monde, le
contact avec d’autres civilisations, avec des peuples dissemblables, ont
renforcé cette double tendance. 11 en a été ainsi pour la péninsule
ibérique qui a joué un st grand réle dans les expéditions maritimes de la
fin du XV€siécle. En particulier, 'Espagne de la premiére moitié du
XVI° siecle, celle qui a eu pour souverain I'empereur Charles-Quint —
symbole, aux yeux de certains, de I'unité européenne — ne pouvait pas
rester en marge d’une telle orientation. Cest donc la courbe du
sentiment européen chez les Espagnols de cette période que nous
voudrions évoquer ici.

Les Rois Catholiques avaient, en quelque sorte, préparé la voie a
Charles de Gand et a son hégémonie européenne. En effet, dans le
dernier quart du XV° siecle et dans les premi¢res années du XVI® siécle,
les deux royaumes péninsulaires dont le futur empereur allait prendre
possession en 1517 avaient mené une politique extérieure d’expansion
dans deux directions complémentaires: vers 1’Atlantique pour la Castille,
vers la Méditerranée pour I'Aragon (et la Catalogne)'. La domination
espagnole sur une bonne partie de I'Italie devenait ainsi effective et allait
s'étendre sur les Indes récemment découvertes. Grice aux mariages de
leurs enfants, Ferdinand et Isabelle avaient habilement préparé I'avenir
et tissé un nceud serré d’utiles relations avec le Portugal, I'’Angleterre, les
Pays-Bas et I'Autriche?. Le commerce actif avec I'Europe du Nord

1. Parmi divers ouvrages, cf. José Maria Doussinague, La politica internacional de
Fernando el Catélico (Madrid, Espasa Calpe, 1944); Luis Sudrez Fernandez, Politica
internacional de Isabel la Catdlica (Valladolid, 1965); Antonio de la Torre, Documentos
sobre relaciones internacionales de los Reyes Catolicos (3 t., Barcelona, C.S.1.C., 1949-
1951).

2. Rappelons que le prince héritier don Juan avait épousé Marguerite d'Autriche,
fille de '’empereur Maximilien, cependant que l'infante Jeanne s’était mariée a Philippe le
Beau, frére de Marguerite. La princesse Isabelle, de son coté, était devenue la femme du
roi du Portugal et sa sceur Catherine celle du futur souverain d’Angleterre.



LES ESPAGNOLS ET LA CONSCIENCE EUROPEENNE 367

(laine, fer, vin) et la péninsule italienne (blé, riz, épices) avait développé
davantage encore les contacts des Castillans et des Aragonais avec les
divers pays d’Europe. Et puis le hasard avait bien fait les choses: une
série de disparitions princieres et royales avaient transformé Charles, le
petit-fils des Rois Catholiques, en I'unique héritier des maisons de
Habsbourg et de Bourgogne, mais aussi des souverains espagnols puisque
sa mére, Jeanne, dite «la Folle», était considérée (a tort ou a raison)
comme inapte a gouverner?. Dés lors, le jeune monarque apparaissait
investi d’'une grande puissance. D’ailleurs, au centre de ses Etats se
trouvaient les riches Pays-Bas, véritable carrefour industriel et commer-
cial de I’Europe, et au sud P'Espagne, maitresse d’une grande partie de
I'Italie et surtout des Indes. Tout semblait mis en ceuvre pour conduire
Charles a ceindre la couronne impériale a la mort de son grand-pére,
I'empereur Maximilien, en 1519. L’Europe ne pouvait, désormais,
échapper a une expérience impériale, celle qu’a incarnée Charles-Quint,
et cela malgré I'opposition de Frangois I°" 4.

Certes, I'ensemble politique sur lequel le nouvel empereur allait
exercer son autorité ne constituait pas un tout homogene: dispersion
géographique, statuts divers, ressources et mentalités différentes, etc. A
Porigine, la seule unit€é qui existait entre les parties de ce conglomérat
était la personne du prince. Néanmoins, le temps passant, une certaine
communauté d’intéréts et de destin devait parvenir a renforcer quelque
peu ce lien ténu, mais pas suffisamment pour que cet Empire survive a
son souverain. De toute facon, c’est a partir de cet ensemble que
Charles-Quint a pu réver, du moins jusqu'en 1530, de refaire l'unité de
I’Europe sous sa houlette, d’'une Europe qui pour lui se confondait avec
la respublica christiana. 11 est vrai qu’il s’était nourri d’idéaux médiévaux
(dus en partie a son éducation bourguignonne) qui faisaient de
I'empereur l'autorité¢ supréme du monde chrétien, dans le domaine
temporel. A-t-il pensé 3 une monarchie universelle effective, en accord
avec la doctrine exprimée par Dante dans son traité De monarchias,
comme pourrait le laisser croire sa propre devise Plus Ultra®? Nous

3. Le prince don Juan était mort en 1497, sans descendance. La fille ainée des Rois
Catholiques, la reine Isabelle de Portugal, nouvelle héritiere des royaumes espagnols,
disparaissait en 1498 et le fils qu’elle laissait, I'infant don Miguel, décédait peu aprés, en
1500. La princesse Jeanne, la deuxiéme fille d’Isabelle la Catholique et de Ferdinand,
devait donc monter sur les trones de Castille et d’Aragon. Méme si elle porta le titre de
reine, elle fut écartée du pouvoir & cause de la démence qui, disait-on, s’était emparée
d'elle. On a beaucoup écrit sur ce point et il semble qu'en réalité les raisons politiques
aient joué un role déterminant dans son éviction.

4. Cf. Fernand Braudel, E! mediterrdneo y el mundo mediterrdneo en la época de
Felipe II (trad. espagnole, 2 t., México-Buenos Aires, Fondo de Cultura Econémica, 1953),
I, p. 560.

5. Cf. José Antonio Maravall, Carlos V y el pensamiento politico del Renacimiento
(Madrid, Instituto de Estudios Politicos, 1960), p. 208-209. Cf. aussi la synthése de Frances
A. Yates, «Charles-Quint et I'idée d’empire» (in Les fétes de la Renaissance. Il. Fétes et
cérémonies au temps de Charles-Quint, Paris, C.N.R.S., 1960, p. 57-97), p. 65-69.

6. Les ennemis de ['empereur et plus particuli¢rement Frangois I°" insistérent &
diverses reprises sur I'impérialisme de Charles-Quint, en s’appuyant sur la devise qu’il avait
adoptée. — Sur le véritable sens qu’'il faut donner a cette formule, cf. spécialement I’étude
de Marcel Bataillon, «Plus oultre : la cour découvre le Nouveau Monde » (in Les fétes de la
Renaissance. 11, p. 13-27), notamment p. 23-27.



368 A. REDONDO

m’avons pas l'intention d’ouvrir ici le débat sur ce que l'on a appelé
«I'idée impériale» de Charles-Quint, les historiens allemands comme
Peter Rassow et Karl Brandi la situant dans la lignée dantesque, telle
que Gattinara P'avait actualisée, Menéndez Pidal soutenant au contraire
que la conception de I'empire dont s’inspirait le monarque était d’origine
castillane et qu’elle s’était exprimée dés 1520 dans le discours prononcé
par I'évéque Mota devant les cortés de Saint-Jacques-de-Compostelle .
Pour l’historien espagnol, Charles-Quint ne cherchait pas a réaliser
'unité politique de I’Europe sous son autorité; il voulait I’entente et la
paix des nations chrétiennes pour poursuivre contre I'Islam (le Turc en
Poccurrence) la croisade menée pendant des siecles sur les terres
d’Espagne ®. Les travaux d’historiens postérieurs ont montré qu’il fallait
nuancer les théses de Menéndez Pidal en fonction de la chronologie?, et
certains d’entre eux ne sont pas loin de penser qu'on a donné trop
d’importance a l'tdéologie dans la fagon d’agir du souverain, lequel était
pris par le tourbillon de lhistoire et condamné a adopter la solution
imposée par les événements '’

Quoi qu’il en soit, Charles-Quint avait une haute idée de sa charge
et il est probable que jusqu’a la mort de Gattinara et la diete
d’Augsbourg — qui devait marquer la cassure irrémédiable entre
catholiques et protestants — il a pensé pouvoir refaire sous sa direction
(ce qui ne veut pas dire sous sa domination) l'unité de I'Universitas
christiana, seul moyen de sauver l'unité culturelle de I'Europe et de
résister efficacement au Turc. Lui-méme a mené effectivement une
politique européenne sans s’attacher aux intéréts particuliers de l'un
quelconque de ses vastes domaines. D’ailleurs, la Chancellerie avait pour
tiche de coordonner les actions de cette politique. A partir de 1518, et
jusqu’en 1530, cette coordination a été le fait du Grand Chancelier
Gattinara qui s’est appuyé sur le Conseil d’Etat composé d’hommes de
diverses origines: Bourguignons, Flamands, lItaliens et Espagnols, ces
derniers devenant progressivement de plus en plus nombreux.

Cet internationalisme allait dans le sens de la constitution d’une
nouvelle Europe aux dimensions de I’ancien empire romain. N’était-ce
pas d’ailleurs a la doctrine de la translatio imperii que s’était référé
Gattinara dans le fameux mémoire adress€ au monarque le 12 juillet

7. Cf. Cortes de los antiguos reinos de Leén y de Castilla, t. IV (Madrid, Real
Academia de la Historia, 1882), p. 293 sqq., pour le discours de I'évéque Pedro Ruiz de la
Mota. — Sur la position de Peter Rassow, cf. Die Kaiser - Idee Karls V dargestellt an der
Politik der Jahre 1528-40 (Berlin, 1932); sur celle de Karl Brandi, dans la lignée de la
précédente, cf. son livre: Carlos V. Vida y fortuna de una personalidad y de un imperio
mundial (trad. de Manuel Ballesteros, Buenos Aires-Barcelona, Ed. Juventud, 1944).

8. Ramén Menéndez Pidal a exprimé ses idées a plusieurs reprises. Cf. par exemple
Idea imperial de Carlos V (Buenos Aires-México, Espasa Calpe Argentina, 1946) et
«Formacién del fundamental pensamiento politico de Carlos V» (in Charles-Quint et son
temps, Paris, C.N.R.S., 1959, p. 1-8).

9. Cf. par exemple: José Maria Maravall, Carlos V y el pensamiento politico del
Renacimiento, op. cit.; José Maria Jover, Carlos V y los Espanoles (Madrid, Rialp, 1963);
Joseph Pérez, L'Espagne du XV siécle (Paris, Armand Colin, 1973).

10. Fernand Braudel, Carlo V (Rome-Milan, C.E.l., 1966); Henri Lapeyre, Les
monarchies européennes du XVI siécle (Paris, P.U.F., 1967) et Charles-Quint (Paris,
P.U.F., 1971), etc.



LES ESPAGNOLS ET LA CONSCIENCE EUROPEENNE 369

1519, ainsi que I'évéque Mota lors des cortes de Saint-Jacques-de-
Compostelle en 1520''? 1l n’est donc pas étonnant que la Chancellerie,
apreés I'élection de Charles-Quint, ait ressuscité certaines images mythi-
ques et plusieurs tournures traditionnelles attachées encore a la dignité
impériale 2. Or, l'empire romain germanique était considéré comme
ultime par la tradition médiévale. Et au début du XVI®siécle on
concevait toujours la Chrétienté comme guidée par la Providence vers
son unification finale et vers le jugement dernier’®. On s’exaltait a
I’annonce prophétique «d’un seul troupeau et d’un seul berger ».

Comment les humanistes espagnols disciples d’Erasme et apparte-
nant a I'entourage de 'empereur — ce dernier a constamment résidé en
Espagne du milieu de 1522 au milieu de 1529 '* — n’auraient-ils pas vu
dans leur souverain ’homme providentiel destiné a étre le rassembleur, a
instaurer un empire de paix et de fraternité chrétiennes? L’érasmisme se
met ainsi au service de la politique impériale; et cela d’autant plus
facilement que I’humaniste de Rotterdam lui-méme porte le titre de
conseiller de Charles-Quint.

Aprés la bataille de Pavie, en 1525, 'empereur, vainqueur du roi de
France, apparait plus que jamais comme ['unificateur dont I’Europe a
besoin, celui qui est capable d’imposer la paix aux princes chrétiens, de
réformer ’Eglise grace au concile et de mener la croisade contre le Turc.
Ce sentiment devait étre fort répandu dans le petit cercle d’intellectuels
castillans qui admiraient Erasme et entouraient Charles-Quint et Gattina-
ra. Parmi eux se détachaient Alfonso de Valdés, Juan de Vergara et le
docteur Coronel. C’est d’ailleurs' le premier d’entre eux qui, aprés la
défaite et 'emprisonnement de Frangois 1°', en 1525, affirme, au nom de
la Chancellerie, la mission providentielle de 'empereur: Dieu a donné la
victoire au monarque pour qu’il fasse taire les dissensions entre les
princes chrétiens, combatte les Ottomans, s’empare de Jérusalem et fasse
régner partout le christianisme. Ainsi se réalisera la prophétie évangéli-
que: Fiet unum ovile et unus pastor®.

Cette aspiration s’étend au-dela de la cour puisqu’on la rencontre
alors sous la plume de plusieurs Espagnols cultivés, qu’il s’agisse, par
exemple, d’un gentilhomme comme don Beltran de Guevara, le cousin
du futur évéque de Mondonedo!'®, ou d’un prélat juriste comme le

t1. Cf. notre livre: Anionio de Guevara (14807-1545) et I'Espagne de son temps
(Geneve, Droz, 1976), p. 588.

12. Cf. J.A. Maravall, Carlos V y el pensamiento politico del Renacimiento, p. 104.

13. Cf., dans cet esprit, le livre discutable de Juan Sanchez Montes, Franceses,
protestantes, turcos. Los Espanoles ante la politica internacional de Carlos V (Pamplona,
C.S.1.C., 1951).

14. Cf. Manuel de Foronda y Aguilera, Estancias y viajes del Emperador Carlos V
(Madrid, Sucesores de Rivadeneyra, 1914).

15. Relacion de las nuevas de lwalia, sacadas de las cartas que los capitanes y
comisarios del Emperador y Rey nuestro sefior han scripto a Su Magestad : assi de la victoria
contra el rey de Francia como de otras cosas alld acaecidas. Vista y corregida por el serior
grand Chanciller e consejo de su magestad (colophon: «los sefores del consejo de Su
Magestad mandaron a mi Alonso de Valdés secretario del ilustre sefior gran chanciller que
fiziesse imprimir la presente relacién. Alonso de Valdés», s.d. [mais 1525]; reproduction en
fac-similé). Cf. fol. VIIv*-VIIIr.

16. Cf. notre livre: Antonio de Guevara..., op. cit., p. 588-589, pour cet exemple et
pour d’autres.



370 A. REDONDO

président de la Chancellerie de Valladolid, Pedro Gonzilez Manso ".
Cest elle qu’exprimaient déja les cortes de Valladolid de 1523 lors-
qu’elles demandaient au souverain de «travailler par tous les moyens a
faire la paix entre les princes chrétiens et 4 mener la guerre contre les
infidéles » ', encore que par «infidéles» il faille surtout entendre les
barbaresques. Ce véritable providentialisme se développe pendant 'année
1526 °. C’est le moment de la ligue de Cognac contre I'empereur: le
pape recherche I'appui de Frangois I°", cependant que ce dernier pousse
le Turc a relancer son offensive en Hongrie. La suite est connue: c'est la
défaite de Mohacz du 29 aoit 1526 au cours de laquelle Louis II, le
beau-frere de Charles-Quint, fut tué.

C’est alors que Juan Luis Vives, indigné par lattitude du Souverain
Pontife (qu’il rend responsable des tueries dont I’écho parvient jusqu’a
lui), écrit son dialogue De Europae dissidiis et bello Turcico. 1l y fait une
sombre peinture des discordes entre chrétiens (sans passer sous silence
les dissensions religieuses) et y montre la nécessité de la paix entre eux,
sans laquelle il sera impossible de faire front contre les Ottomans?. Ce
w'est d’ailleurs pas la premi¢re fois que I'humaniste valencien met en
avant I'exigence d’une Europe solidaire, ce qui équivaut, pour lui, a une
Chrétienté unie?!. Et il en arrive 4 ne pouvoir envisager la paix qu’apres
une victoire providentielle de 'empereur, I'unificateur des chrétiens 2.

Charles-Quint devient ainsi instrument d’une volonté divine qui
devra méme s’imposer au pape puisque ce dernier met obstacle au retour
de la paix et a I'unité du monde chrétien. La politique impériale se fait
donc nettement anti-romaine et prend en compte, de plus en plus, la
nécessité d’un concile général.

C’est dans ce contexte que se déroulent la prise et le sac de Rome,
en 1527, par les troupes de I’empereur, sous les ordres du connétable de
Bourbon. Les disciples espagnols d’Erasme y voient une preuve supplé-
mentaire de la mission providentielle de Charles-Quint, chargé de
restaurer I'Eglise du Christ et de faire régner la paix et la fraternité en
Europe . Et c’est encore Alfonso de Valdés qui, a la fin du mois de
juillet 1527, rédigera le message de 'empereur aux princes chrétiens . 1l
écrira aussi le fameux Dialogue sur ce qui s’est passé a Rome dans lequel

17. Cf. la lettre écrite par Pedro Gonzdlez Manso a Charles-Quint le 12 décembre
1526 (in Corpus documental de Carlos V, 1, éd. de Manuel Ferndndez Alvarez, Salamanca,
C.S.1.C., Universidad de Salamanca, Fundacién Juan March, 1973, p. 120).

18. Cortes de los antiguos reinos de Ledn y de Castilla, op. cit., t. 1V, p. 367.

19. Cf. Marcel Bataillon, Erasmo y Espana (México-Buenos Aires, Fondo de Cultura
Econémica, 1966). p. 226 sqq.

20. Cf. le texte dans Luis Vives, Obras completas (éd. et trad. de Lorenzo Riber,
2t., Madrid, Aguilar, 1947-1948), II, p. 39-61.

21. Cf., par exemple, la lettre & Adrien VI: De Europae statu ac tumultibus (ibid.,
I1, p. 9-18), qui date de 1522.

22. Cf. la lettre de Vives a Cranevelt du 10 juin 1526: «Dicen que son muchos los
conjurados contra Carlos, y ésta es la fatalidad de Carlos, que no puede vencer sino a
muchos para que sea mas sonada su victoria. Todo esto son trazas de Dios para demostrar
a los hombres cudn flacas son nuestras fuerzas engreidas contra su poderio» (Obras
completas, 11, p. 1774 a-b).

23. Cf. Marcel Bataillon, Erasmo y Espara, p. 228.

24. 1bid., p. 366.



LES ESPAGNOLS ET LA CONSCIENCE EUROPEENNE n

il lave le monarque de toute faute et rejette sur le pape la culpabilité des
événements romains, cependant qu’a la suite de I'’humaniste de Rotter-
dam il manifeste son pacifisme et son espoir de voir I’Eglise réformée
pour le plus grand bien de la respublica christiana®. Et c’est en des
termes semblables que s’exprime Vives, en apprenant ce qui est advenu
a Rome *. Mais il faudra bientot déchanter... Le concile ne sera pas
pour sitdt et le jeu diplomatique compliqué qui caractérise cette période
conduit & un rapprochement avec le Souverain Pontife afin de pouvoir
lutter contre les Frangais en Italie et imposer la paix espagnole. C’est le
moment que choisit Charles-Quint pour répondre, dans le célebre
discours de Madrid de 1528, a ceux qui laccusent de convoiter la
monarchie universelle: il affirme, avec force, gu’il n’a aucune visée
expansionniste . Un an plus tard, c’est le voyage a Bologne pour
recevoir la couronne impériale des mains du pape, véritable symbole de
lautorité supréme dans le domaine temporel... C’est en quelque sorte,
aux yeux de tous, la reconnaissance des efforts de Charles-Quint pour
pacifier et unir la communauté chrétienne dans le cadre de 'Europe.

En 1530, lirénisme parait devoir triompher a la di¢te d’Augsbourg.
Les contacts préliminaires entre catholiques et protestants semblent
prometteurs. Les érasmiens espagnols — Alfonso de Valdés surtout —
ont mis de grands espoirs dans ce dernier essai de réunification du
monde chrétien. Mais c’est I’échec. Le durcissement orthodoxe va suivre,
des deux cOtés. La chrétienté- (et I'Europe, par conséquent) va
irrémédiablement étre coupée en deux. Gattinara n’est plus et Valdés va
disparaitre. Le temps n’est pas loin ou il ne fera pas bon en Espagne
étre disciple d’Erasme...

C’est toute une politique qui s’effondre ; ce sont les réves messiani-
ques qui s’effacent. On aura beau croire, encore, aux vertus du concile
général — que Vives dans son traité De concordia et discordia de 1529
appelle de tous ses veeux —, le découragement gagne les meilleurs
esprits, les plus libres, les plus européens. 1530, n’est-ce pas la ligne de
partage des eaux?

Et pourtant le danger turc est imminent. Vers le milieu de 1532,
Soliman est aux portes de Vienne. Toute I'Europe est menacée.
Charles-Quint met en avant l'idée d’une véritable croisade contre
I'Infidele, idée qu’il va essayer de faire partager a ses sujets espagnols. A
son appel, plusieurs nobles castillans, comme le duc d’Albe, apportent
leur aide & 'empereur. Cependant, la situation a changé en Espagne et
’'on est loin de P'euphorie qui a suivi la bataille de Pavie: le souverain
pourra compter de moins en moins sur la bonne volonté des Espagnols.

25. Cf. Didlogo de las cosas ocurridas en Roma (éd. de José F. Montesinos, Madrid,
Espasa Calpe, 1956; col. «Clasicos castellanos», 89). Cf. également les pages que Marcel
Bataillon consacre a ce dialogue (Erasmo y Espana, p. 368 sqq.).

26. Ibid., p. 381.

27. Cf. ce discours dans Alonso de Santa Cruz, Crénica del Emperador Carlos V, op.
cit., II, p.454-458. A propos de ce texte, cf. R. Menéndez Pidal, «Formacién del
fundamental pensamiento politico de Carlos V», p. 7, et ce que nous-méme avons écrit:
Antonio de Guevara..., p. 347.



372 A. REDONDO

Méme I’expédition contre Tunis, en 1535, sera loin de faire I’'unanimité,
bien qu’une partie de la noblesse s’y soit trouvée engagée 2.

Quant a la paix entre les chrétiens dans le cadre de I’Europe, elle
s’estompe chaque jour davantage. Ainsi qu’on l'a écrit, «la paix de la
Chrétienté n’était possible ni sans la France, ni contre la France, ni avec
la France»?. C’est que la puissance de Charles-Quint a suscité trop
d’inquiétudes et ce que Francois I a recherché ce n’est pas une unité,
qui apparaissait factice et dangereuse vue de France, mais un équilibre
des forces. L'empereur, toutefois, continuera a affirmer son désir
d’établir la paix entre les princes chrétiens. C'est ce qu’il dira & Rome,
en 1536%. C’est ce que lui demandent ses sujets espagnols. C'est ce
qu'expriment les députés de Cordoue aux cortés de 15423'. Mais cet
objectif est d’autant plus difficile a atteindre que Charles-Quint,
défenseur de la foi catholique, doit aussi lutter contre les protestants
allemands.

Et cependant c’est en Allemagne qu’un fidele serviteur impérial,
’Espagnol Andrés Laguna, grand médecin humaniste, va prononcer, le
22 janvier 1543, un des plus vibrants plaidoyers pour la paix et l'unité
européennes. Ce Discours sur I'Europe sera imprimé aussitot et large-
ment diffusé 2.

Le docteur Laguna était 3 Metz depuis 1540 ; il y exercait comme
médecin et remplissait en outre des fonctions officielles. A I'automne de
1542, il obtient un congé, dont il va passer la plus grande partie a
Cologne. L’essai de compromis avec les protestants, que l'empereur a
recherché a Ratisbonne, vient d’échouer. Laguna qui, & Metz, a tenté de
favoriser un catholicisme ouvert susceptible d’accueillir les partisans de la
Réforme, répond a I'appel de I'Université de Cologne, laquelle est alors
le centre européen de l'irénisme. Dans l'aula magna de cette université,
ou a pris place un parterre choisi, il prononce une harangue qui, malgré
son caractere rhétorique et les artifices qui en font un brillant exercice
d’école, est une pathétique adjuration. S’inspirant d’Erasme, et plus
directement des Adagia et de la Querela pacis 3, il en appelle aux
consciences endormies de ceux qui, par leurs dissensions et leur égoisme,
contribuent a I'anéantissement de I'Europe. Celle-ct, que I'auteur met en
scéne et qui exhale ses plaintes, est identifiée, des le début du discours,
a la république chrétienne: Orbis Europaeus Christianus. 1l la présente

28. Cf. Ramoén Carande, Carlos V y sus banqueros (3t., Madrid, Sociedad de
Estudios y publicaciones, 1959-1967), II, p. 481; J.M. Jover, Carlos V y los Espanoles,
p. 135.

29. Cf. F. Braudel, El mediterrineo..., 1, p. 430.

30. Cf. Manuel Ferndndez Alvarez, Carlos V. Un hombre para Europa (Madrid, Ed.
Cultura Hispdnica, 1976), p. 124-125.

31. Cf. Cortes de los antiguos reinos de Lebn y de Castilla, t. V (Madrid, Real
Academia de la Historia, 1903), p. 174.

32. Le discours fut publi¢ a Cologne, en 1543, peu aprés avoir été prononcé. Nous
utilisons la reproduction en fac-similé de ce texte qu’accompagne une traduction en
espagnol (Madrid, Joyas Bibliograficas, 1962).

33. Cf. Marcel Bataillon, «Sur I'humanisme du docteur Laguna. Deux petits livres
latins de 1543» (Romance Philology, XVII, 1963, p. 207-234). Cf. plus directement
p. 211-218.



LES ESPAGNOLS ET LA CONSCIENCE EUROPEENNE 373

sous les traits d’'une femme «éplorée, estropiée, mutilée, décharnée » *.
Elle se réfere a peine aux ennemis extérieurs (les Turcs) et s’en prend,
en revanche, aux princes chrétiens qui la détruisent de l'intérieur. A la
suite de Phumaniste de Rotterdam, Laguna dénonce ainsi les guerres
intestines entre ceux qui se disent disciples du Christ et il préche le
retour a la concorde et a I'unité des chrétiens, seul moyen de redonner a
I’Europe sa belle santé d’antan. Cette Querela Europae, qui fait souvent
penser a la Querela pacis, est en méme temps une exaltation de
Charles-Quint, investi de la mission divine — il est expressément qualifié
de «divin Charles»* — de ramener la paix entre les princes chrétiens,
de restaurer I'unité et la force de I’Europe afin de pouvoir lutter contre
les véritables ennemis de la foi*. Ce sont également tous les artisans de
la politique impériale (du roi des Romains Ferdinand aux conseillers
érasmisants Perrenot de Granvelle et Cornelius Schepper) que I'auteur
couvre de louanges. Mais cette declamatio est une des dernicres
manifestations d’adhésion enthousiaste au réve européen de Charles-
Quint, qui émane d’un disciple espagnol d’Erasme. Les idéaux qu’un
Alfonso de Valdés avait faits siens sont nettement battus en bréche. Le
découragement s’installe. L’abdication et la retraite 2 Yuste de Pempe-
reur s’annoncent a I’horizon.

Il y aura, certes, la victoire de Miihlberg, en 1547. Cependant, elle
ne résout rien et le céléebre sonnet de Hernando de Acuia (Un
monarque, un empire, une épée), si souvent cité comme une preuve de
'acceptation par les Espagnols des grands desseins de Charles-Quint, est
une ceuvre de circonstance, écrite peu apres la bataille et puisant son
inspiration a des sources italiennes. C’est qu’au contraire le nationa-
lisme triomphe de plus en plus en Espagne.

Néanmoins, entre 1520 et 1545, les humanistes érasmiens espagnols
ont eu une conscience européenne développée. N’avaient-ils pas été
formés au contact de diverses universités étrangéres, dont Paris?
N’avaient-ils pas a leur disposition une langue universelle, le latin,
devant qui les frontiéres n’existaient pas? N’étaient-ils pas des esprits
cosmopolites comme leur maitre a penser, véritable président de la
«république des Lettres»? Au-dela de leur nationalité d’origine, ils se
sentaient solidaires a l'intérieur d’une méme communauté faconnée par
une culture chrétienne. Le retour a l'unité de I’Universitas christiana,
c’est-a-dire a4 une Europe unie forgée par un idéal humaniste de paix et
de fraternité entre les hommes, sous le signe d’un authentique évangélis-
me, leur a paru un objectif réalisable. Aussi ont-ils mis tous leurs espoirs
en Charles-Quint, I'empereur qui semblait choisi par Dieu pour accom-
plir cette mission, non certes pour dominer I'univers mais pour réaliser,

34. Cf. Discurso sobre Europa, p. 119-121.

35. Ibid., p. 161.

36. Ibid., p. 161-163.

37. Cf. Francisco Midrquez Villanueva, «Giovan Giorgio Trissino y el soneto de
Hernando de Acuiia a Carlos V» (in Studia Hispanica in honorem R. Lapesa, 11, Madrid,
Catedra-Seminario Menéndez Pidal y Ed. Gredos, 1972, p. 355-371); Gabriele Morelli,
Hernando de Acunia. Un petrarchista dell’epoca imperiale (Universita degli Studi di Parma,
1977), p. 108 sqq.



374 A. REDONDO

dans le cadre de I'Europe, cette nouvelle république chrétienne a
laquelle ils croyaient. Certains de ces humanistes, comme Vives, Valdés,
Laguna, etc., appartenaient d’ailleurs a des familles de nouveaux
chrétiens d’origine juive. N’ont-ils pas été poussés par I'atmosphere
d’ostracisme a I'égard des conversos, qui se développait dans la péninsule
ibérique, a regarder plus loin que les limites de leur propre pays, a le
fuir parfois, a se sentir citoyens d’'un ensemble plus vaste, celui qui
correspondait a leur forme de culture ?

D’autre part, ces mémes humanistes étaient issus des classes
moyennes. Ils faisaient souvent partie de familles liées au monde du
négoce. Le développement de I'industrie castillane, du commerce interna-
tional dont Medina del Campo était un des centres actifs, le cosmopoli-
tisme de la cour impériale ol les marchands et les banquiers étaient
nombreux, tout cela a contribué a lancer les hommes d’affaires espagnols
sur les routes de I’Europe et a provoqué un élargissement de leur
horizon culturel. Les négociants de Burgos, par exemple, spécialisés dans
le commerce de la laine, étaient en grand nombre hors des royaumes
péninsulaires, aussi bien 3 Anvers ou Bruges qu’a Londres, La Rochelle
ou Florence®. Et l'essor rapide de Séville, uni a la conquéte et a
I'exploitation du Nouveau Monde, a été également un facteur détermi-
nant d’ouverture et d’échanges multiples, d’attrait aussi pour les
étrangers. Les grands marchands castillans comme les Duenas, les
Espinosa, les Portillo et, aprés le milieu du siecle, les Ruiz*, avaient des
contacts avec la plupart des pays européens. Il était nécessaire, pour eux,
de s’insérer dans un systeme de relations et de dépendances réciproques.
C’est ce que traduit Tomds de Mercado, I'un des Espagnols qui se sont
penchés sur les problemes moraux posés par I’essor du commerce,
lorsqu’il écrit que «tous dépendent les uns des autres» %. Cet «universa-
lisme mercantile et financier» — pour reprendre ’expression employée
par José Antonio Maravall¥ — ne pouvait que favoriser la prise de
conscience de tout ce qui, par-dela les différences nationales, donnait aux
peuples de I’Europe une communauté de destin.

Mais la plupart des Espagnols n’ont pas opéré ce cheminement
constant du nationalisme au cosmopolitisme et inversement. Les vues de
Charles-Quint leur étaient en grande partie étrangeres: ils n’ont été
préoccupés que par les probléemes affectant directement PEspagne.

Dans leur grande majorité, ils ont rejeté la politique impériale. Le
désaccord avec leur souverain a été patent des le début du regne. Ils ont
refusé I'intégration a ’empire. Ils ont rejeté la prééminence de la dignité

38. Cf. R. Carande, Carlos V y sus banqueros, 1, p. 271.

39. Cf. R. Carande, ibid., 1, p. 333 sqq. ; Bartolomé Bennassar, Valladolid au Siecle
d'Or (Paris-La Haye, Mouton & Co, 1967), p. 341 sqq.; Henri Lapeyre, Une famille de
marchands : les Ruiz (Paris, Librairie Armand Colin, 1955); etc.

40. Cf. Tomas de Mercado, Suma de tratos y contratos (1™ éd.: 1569 ; éd. moderne
de Restituto Sierra Bravo, Madrid, Editora Nacional, 1975), liv. IV «De cambios»,
chap. 3, p. 314.

41. Ci. José Antonio Maravall, Estado moderno y mentalidad social (siglos XV a
XVII) (2t., Madrid, Ed. Revista de Occidente, 1972), I, p. 195.



LES ESPAGNOLS ET LA CONSCIENCE EUROPEENNE 375

impériale que Charles mettait en avant. Pour eux, comme l'indique le
chroniqueur Alonso de Santa Cruz, «I’Espagne était exempte d’empe-
reurs car étre roi de Castille a plus d’importance que d’étre empereur
d’Allemagne » #. 11 est vrai que les accompagnants de leur monarque se
sont comportés avec une telle rapacité, entre 1517 et 1519, que les
Espagnols ont eu I'impression que leurs intéréts nationaux seraient
sacrifiés a la politique impériale, que I’Espagne porterait le poids
principal de cette politique. En cela ils ne se sont pas trompés. C’est ce
refus national, et méme nationaliste, qu’a exprimé violemment la révolte
des comuneros®. Aprées 'échec de l'insurrection, la Castille a bien été
obligée de se soumettre, mais dans ses profondeurs elle est restée
nettement hostile 3 la politique européenne de Charles-Quint, méme si
elle s’est vue contrainte a la financer pour la plus grande part, grace
surtout & 'or et a I'argent venus des Indes. L’empereur le reconnaissait
dailleurs lorsqu’il écrivait a son frére Ferdinand: «Je ne puis estre
soubtenu sinon de mes royaulmes d’Espaigne » “.

Toutefois, il y a eu un moment ou le monarque a probablement été
en communion avec ses sujets espagnols: c’est apreés Pavie, ainsi que
nous I’avons déja indiqué. Il est fort possible que, dans 'euphorie de la
victoire, les Castillans aient largement cru a la mission providentielle de
leur souverain. Mais cette mission, de leur point de vue, devait
rapidement conduire a éliminer les barbaresques d’Alger qui écumaient
les cotes méditerranéennes de la Péninsule. Ils durent vite déchanter.

En 1526, aprés Mohacz et I'accentuation de la menace turque en
Europe centrale, ’empereur fait précher la croisade et réunit les cortés a
Valladolid en 1527 afin d’obtenir de nouveaux subsides pour combattre
Soliman. Cependant, la Castille refuse 'aide souhaitée: pour elle, le
danger turc est moins important que d’autres, plus concrets. Et
dorénavant, elle aura toujours la méme attitude, aussi bien en 1532
qu’en 1535, malgré 'active propagande menée dans le pays en faveur de
la politique impériale . Le chroniqueur Lorenzo Galindez de Carvajal
traduit bien le sentiment général lorsqu’il note que [P’action contre
Soliman concerne davantage 1I’Allemagne, I'Italie et méme la France que
I’Espagne . Quant a Martin de Salinas, le chargé d’affaires du roi des
Romains Ferdinand auprés de Charles-Quint, il écrit a son maitre de
facon significative :

Les Castillans tiennent pour une grande mystification la venue du Turc
et ils pensent que c’est une invention de Sa Majesté pour leur soutirer de
I'argent ¥

42. Cf. Alonso de Santa Cruz, Crénica del Emperador Carlos V, 1, p. 204.

43. Cf. Joseph Pérez, La révolution des «Comunidades» de Castille (1520-1521)
(Bordeaux, Institut d’Etudes Ibériques et Ibéro-Américaines, 1970).

44. Sur Popposition espagnole a Pempire, cf., par exemple, Bernardo Blanco-
Gonzalez, Del cortesano al discreto. Examen de una decadencia (Madrid, Gredos, 1962),
p. 505 sqq. Pour la citation, cf. R. Carande, Carlos V y sus banqueros, 1, p. 159.

45. Cf. José Maria Jover, Carlos V y los Esparioles, p. 49 sqq.

46. Cf. R. Carande, Carlos V y sus banqueros, 11, p. 437.

47. Ibid.



376 A. REDONDO

L’idée de croisade n’arrive & avoir une véritable résonance dans les
royaumes espagnols que s’il s’agit de lutter contre les barbaresques. Et
néanmoins les Castillans devront attendre 1541 pour que I’empereur
entreprenne la désastreuse expédition d’Alger. La correspondance de
I'impératrice Isabelle, régente en Espagne, pendant I'absence de son
époux entre 1529 et 1536, est explicite, de ce point de vue ¥*. Antonio de
Guevara, le célebre auteur du Marc-Auréle, qui se trouve a la cour en
1531, reflete parfaitement, lui aussi, cet état d’esprit®. Et ce n’est pas
parce que, au cours de I'été 1538, les velléités éphémeres de croisade ont
inspiré a un Espagnol le fameux romance Sevilla la realeza... dans lequel
il incite ses compatriotes a combattre contre le Turc qu’il faut croire a
un changement dans les réactions des Castillans *.

L’Espagne, dans ses profondeurs, se replie de plus en plus sur
elle-méme. Il est vrai que les secteurs les plus conservateurs de I'Eglise
et de I'Etat, ainsi que I'Inquisition, ont rapidement estimé que de
Pextérieur venaient les idées pernicieuses, notamment [’hérésie luthé-
rienne et méme «l’hérésie érasmienne». S’ouvrir & I’Europe, aux idées
soutenues par les disciples espagnols de '’humaniste de Rotterdam, c’était
risquer de perdre son dme. Il fallait donc veiller aux frontiéres, filtrer les
livres, surveiller les propos, s’en remettre a l'orthodoxie nationale. Le
nationalisme qui se développe en Espagne apreés 1530 prend ainsi un tour
nettement rétrograde. Le point d’aboutissement de cette tendance sera le
cordon sanitaire imposé par Philippe Il et en premier lieu la décision
prise par le souverain -en 1559, peu aprés son accession au trone,
d’interdire a ses sujets (afin de les protéger des idées nocives) de suivre
les cours des universités étrangéres ou d’y enseigner, exception faite de
celles de Bologne, Rome, Naples et Coimbre. Une longue régression
commence : pendant longtemps la pensée et la science espagnoles ne
seront plus au diapason de I'Europe. Il faudra attendre le XVHIC siécle
pour que P'Espagne s’ouvre nettement a I’esprit européen.

Etrange courbe, en vérité, que celle de la conscience européenne
chez les Espagnols de la premiere moitié du XVI® siecle. Dans un pays
en expansion, qui se prolonge au-dela des océans, qui découvre de
nouvelles civilisations et affronte les problémes posés par la conquéte du
Nouveau Monde, le sentiment d’appartenir 3 une communauté européen-
ne, celle de la respublica christiana, se manifeste avec force surtout dans
le cercle des intellectuels érasmiens qui entourent Charles-Quint. Mais il
a besoin, pour s’exprimer, de I’adhésion a une politique impériale pétrie
de providentialisme et en partie anachronique. Par ailleurs, les réactions
nationalistes qui accompagnent la constitution, 2 la Renaissance, des
Etats modernes et souverains, au lieu d’amener la majorité des

48. Cf. Maria del Carmen Mazario Coleto, Isabel de Portugal, Emperatriz y Reina de
Espaiia (Madrid, C.S.I.C., 1951). Cf. par exemple les lettres du 21 février et du 21 mai
1531 (ibid., p. 306 et 316-317).

49. Cf. la lettre adressée par Antonio de Guevara a Charles-Quint le 14 octobre 1531
(A. Redondo, Antonio de Guevara..., p. 400-401).

50. Cf. Marcel Bataillon, «Sevilla la realeza... » (in Homenaje a la memoria de Don
Antonio Rodriguez Modino, Madrid, Castalia, 1975, p. 651-684).



LES ESPAGNOLS ET LA CONSCIENCE EUROPEENNE 377

Espagnols a mesurer ce qui les différencie des autres peuples d’Europe
mais aussi tout ce qui les unit a eux, les conduisent a se refermer sur
eux-mémes et a se protéger des influences extérieures. Ce déséquilibre,
cette tension entre nationalisme et conscience européenne est la
traduction, en derni¢re analyse, de la crise des valeurs regues que
traverse I’Espagne.

Augustin REDONDO



LES REFORMES
ET LA CONSCIENCE EUROPEENNE

Le titre méme de la communication est équivoque : la référence a la
notion d’Europe concerne une notion géopolitique plus tardive que le
XVI€ siécle et, d’autre part, si le mot « Réforme» a en premiere ligne
une résonance religieuse, il prend sur le plan territorial une portée
politique du fait de I’adoption de la Réforme par des princes ou des
autorités temporelles, qui entraine I'application aux sujets du choix de
Pautorité !. Les territoires qui adoptent la foi nouvelle ou conservent
Pancienne se répartissent sur le territoire que l'on appellera I’Europe
d’une fagon qui a subi des variations au cours du XVI® siécle et ne se
stabilisera qu’aprés la guerre de Trente ans.

La notion de Chrétienté valable au Moyen Age s’appliquait en fait a
un ensemble de territoires et aux habitants de ceux-ci et elle peut étre
considérée comme s’appliquant a ’Europe. Les humanistes substituent a
cette notion celle de regna et les expressions de corpus christianum et
d’unitas ecclesiae ne sont que des désignations applicables a des sujets de
princes temporels 2.

Sur le plan religieux, 'adoption des idées de la Réforme entraine
directement ’abandon de I'idée de Chrétienté, mais les Réformateurs ne
se satisfont aucunement de lexistence d’églises limitées a des églises
locales ou a des églises correspondant a un Etat, ils veulent maintenir les
liens avec le corps spirituel tout entier, ils ont I'obsession de l'unité et
estiment que la rupture n’est pas une fin en soi.

Bien que le caractere religieux ait évidemment précédé le caractere
politique, nous examinerons en premier lieu les aspects politiques plus
visibles.

1. Cette ambiguité est mise en relief par divers auteurs: Henri Weber, Eléments de
rupture entre la Renaissance et la Réforme en France (1535-1550), dans Réforme et
Humanisme, Montpellier, 1977, p. 219-240. Ainsi p. 222: La religion est aussi liée aux
grandes orientations politiques...; Georges Livet, dans Horizons européens de la Réforme
en Alsace (Mélanges offerts a Jean Rott), Strasbourg, 1980: Europe, Alsace et Chrétienté...
Quelques réflexions, p. 357-359 et p. 360, ou il note I'action des Réformateurs pour donner
une ame et un corps A la nouvelle église, d’autre part maintenir dans la mesure du
possible les liens avec le corps spirituel tout entier, et, dans ce domaine, la politique a son
mot a dire.

2. Michel Frangois, Allocution de cloture au Colloque de Tours sur L'Humanisme
frangais, p. 378: Les humanistes ont substitué la notion d’Europe a celle de Chrétienté ;
Georges Livet, L'équilibre européen de la fin du XV* siécle a la fin du XVIII siécle, Paris,
1976, p. 42, sur la persistance de I'idéal chrétien; Henri Weber, art. cit. (ci-dessus note 1),
loc. cit.



REFORMES ET CONSCIENCE EUROPEENNE 379

I. Aspect politique de la question

Le principe de Videntité de religion du prince et de ses sujets est
incontesté et il est appliqué a la suite de la prédication de la Réforme
dans le Saint-Empire’. Chaque prince, chaque ville d’Empire adopte
I'une ou l'autre confession et ainsi, a c6té des cadres politiques anciens,
distingue-t-on des territoires évangéliques, réformés et catholiques. La
Réforme introduit un nouvel élément déterminant dans le souci de
I’équilibre européen. Cette rupture se marque non seulement dans
I'Empire, mais aussi d’'une fagon générale dans ce qu'on appelle
I’Europe, qui est ainsi morcelé et divisé selon des critéres religieux. Les
rapports politiques qu’entretiennent ces entités sont modifiés par le
rattachement & une croyance. On verra Michel de I'Hospital dire aux
Etats d’Orléans: «Il y a maintenant plus d’amitié entre un Anglais et un
Francais de la méme religion qu’entre deux Francais appartenant a des
croyances différentes»*; dans diverses circonstances, la solidarité reli-
gieuse est supérieure aux considérations nationales, mais on constate
cependant que les préoccupations politiques n’empéchent pas que des
alliances se nouent entre entités politiques de confession différente: on
voit le roi de France envoyer des délégués aux réunions de la Ligue de
Smalkalde en 1536°. Méme face aux Turcs, les Etats chrétiens n’arrivent
pas a constituer un front commun qui puisse faire croire a l’existence
d’'une Europe*®.

Ce n’est qu’a la fin du siecle et au début du XVII® siécle qu’apparait
une prise de conscience de la nécessité d’une reconstruction générale de
I’Europe comme de la France dans les différents domaines entrainant un
équilibre européen et, pour la France, le maintien de I'alliance avec les
princes protestants’.

La conjonction de la Réforme religieuse et des préoccupations
politiques n’empéche pas les théologiens de se soucier du rétablissement
de Tl'unité religieuse, mais en dehors de toute idée «européenne»,
c’est-a-dire en se fondant sur des idéaux religieux, méme si le concours
des autorités temporelles est demandé ou plus ou moins imposé par
celles-ci.

Méme en ce qui concerne l'expansion de la foi chrétienne, la
distinction des confessions se confondra avec les probléemes politiques:

s

on connait la tentative de colonisation en Floride, destinée a utiliser les

3. Les probleémes abordés dans cette partic de notre travail font l'objet de
développements remarquables dans I'ouvrage de Bernard Vogler, Le monde germanique et
helvétique a I'époque des Réformes, tome 1, Paris, S.E.D.E.S., 1981, au chapitre iI: «Le
déferlement religieux (1517-1525) », notamment p. 66 sqq., et au chapitre III: « L'établisse-
ment des Eglises luthériennes (1526-1542) », notamment p. 105, ainsi que dans le chapitre
VI: «Transformation politique, prospérité économique et vie culturelle», le paragraphe:
«L’essor du territorialisme », p. 203-207.

4. Georges Livet, op. cit. (ci-dessus note 2), p. 64.

5. Jean-Daniel Pariset, L’activité de Jacques Sturm, stettmeister de Strasbourg, de
1532 a 1553, dans Strasbourg au ceeur religieux du XVI° siécle, p. 254.

6. Georges Livet, op. cit. (ci-dessus note 2), p. 67.

7. Georges Livet, op. cit., chapitre II, paragraphe 3: «Henri IV et la prise de
conscience : le systéme européen», p. 73 sqq.



380 M. REULOS

Réformés frangais pour créer une colonie dont les colons furent
massacrés par les Espagnols comme Huguenots alors que le Roi avait
protesté contre ce massacre de ses sujets®.

Les aides apportées aux Réformés frangais par des Etats allemands
doivent étre considérées en fonction des pratiques de recours aux
mercenaires étrangers; les secours financiers accordés par des princes ne
sont en aucune facon des éléments de manifestation d’une solidarité des
collectivités politiques européennes,. car ils sont accordés en fonction
d’intéréts politiques.

II. Aspect religieux confessionnel

Sous cette rubrique, nous utiliserons divers textes de Réformateurs
et théologiens qui montrent le souci de ceux-ci de rétablir des liens entre
les chrétiens ou d’en créer entre ceux qui ont adopté des idées réformées
particuliéres sur certains points, en I'absence d’une autorité internationale
telle que la papauté, car l'influence de Genéve ne va en aucune fagon
jusqu’a dicter des positions aux Eglises réparties dans les Etats. On voit
en effet les nombreuses divergences qui ont existé par les confessions de
foi adoptées par les Eglises et a propos desquelles auront lieu des
négociations dans une perspective d’unification ou au moins de reconnais-
sance réciproque d’appartenance a une union de foi. Ce souci d’union est
tel que l'on voit des propositions qui tentent de s’échapper des cadres
ecclésiastiques ou politiques pour se placer sur le seul terrain de la foi.

Sur le plan religieux, une premiére tendance doit étre signalée, la
tendance érasmienne de l'unitas ecclesiae. Des projets de rétablissement
de I'unité religieuse sont élaborés en particulier par Melanchthon, Bucer
et Hédion. La réponse de Bucer a Sadolet est donnée dans le De amabili
ecclesiae concordia de 1533. Signalons aussi I'entente entre Allemands
luthériens et Suisses par la concorde de Wittenberg?.

En dehors du cadre des églises et des puissances séculiéres, il est
intéressant de connaitre le projet exposé dans une lettre du 20 décembre
1544 émanée d’Aonio Paleario, adressée a Luther, Melanchthon, Bucer,
Calvin le lendemain de la désignation des délégués pontificaux au
Concile de Trente 9. L’auteur reproche a Paul IIl et a la Curie romaine
de se préparer avec toutes les ressources du droit canonique et des
sophistes a raffermir dans le concile leur puissance non seulement sur les
croyants mais aussi sur 'empereur, les rois et les princes; il critique les
évéques corrompus a un tel point qu'on ne peut considérer que leur
réunion en concile puisse avoir une valeur. 1l souhaiterait la réunion d’un

8. Voir la note que nous avons rédigée pour le Colloque tenu a Lyon en 1981 par la
Société d'histoire ecclésiastique de la France sur le théme L’idée missionnaire en France au
XVI siécle.

9. Bernard Roussel, Martin Bucer et Jacques Sadolet: la Concorde possible (automne
1535), Bull. Soc. hist. protest. fr., 1976, p. 507-524, notamment p. 507-510.

10. Salvatore Caponetto, Aonio Paleario (1503-1570) e la Riforma protestante in
Toscana, Torino, 1979; voir les remarques de l'auteur, p. 73 sqq., et le texte lui-méme,
p. 217-222.



REFORMES ET CONSCIENCE EUROPEENNE 381

concile saint, solennel, irréprochable, non corrompu, qui serait convoqué
par ordre de I'empereur, des rois, de représentants des cités, qui en
Angleterre, France, Germanie, Espagne, Italie et tous autres pays ol est
invoqué le nom du Christ, organiserait ’élection d’hommes experts dans
les choses divines et n’étant en rien suspects d’étre liés a la corruption
papale. La premiere élection appartiendrait a la plebs sancta au sein des
cités; puis deux délégués, un du parti populaire, l'autre du parti
patricien seraient choisis, leurs noms étant portés a la connaissance des
rois et princes, et ces députés se réuniraient pour choisir six ou sept
hommes pris dans n’importe quelle nation indépendamment de Ia
grandeur de celle-ci. A leur tour, le pontife et tous les évéques
choisiraient douze évéques de vie recommandable et sainte qui impose-
raient les mains aux élus du second degré pour qu'’ils recoivent les dons
du Saint Esprit. La plebs sancta pourrait choisir librement un élément
quelconque de la communauté chrétienne au-dessus et indépendamment
de la division née de la Réforme protestante. Ce concile serait donc
vraiment représentatif de la «Chrétienté», en fait européenne, et le
message est adressé aux personnages considérés comme les plus représen-
tatifs des idées réformées.

On sait que, pour les Réformés, I’église est la communauté de base,
limitée & un territoire donné, mais ces églises ont le souci de manifester
leur union; cette unité de I’église visible est manifestée dans une
correspondance entre Calvin et I'archevéque Cranmer fin avril 1552,
Dans sa lettre, Cranmer déplore les hérésies et les disputes sur les
dogmes de la religion et souhaite que se réalise un accord sur la doctrine
de I’Evangile et les dogmes ; pour cela il souhaite que les hommes doctes
et pieux qui surpassent les autres par leur science et leur jugement se
rassemblent en quelque lieu sGr ou, aprés s’étre consultés et avoir
formulé des avis, ils examineraient tous les points de la doctrine
ecclésiastique et fourniraient ainsi a la postérité une ceuvre revétue d’une
grande autorité, non seulement sur les questions de fond, mais aussi sur
les maniéres de s’exprimer. Une telle facon de faire s’avére d’autant plus
nécessaire que le concile de Trente a confirmé les erreurs professées
notamment sur la Céne. La réponse de Calvin est évasive: il est d’accord
pour souhaiter une réunion d’hommes des principales églises qui, apres
examen des divers chapitres de la foi, remettraient par leur avis commun
une doctrine certaine de I'Ecriture, mais il pense qu’une des causes
essentielles de la séparation des églises provient des princes qui négligent
le salut de I'église et de la piété, chacun d’eux ne se préoccupant de la
paix que pour lui sans se soucier des autres. On voit, dans cette réponse,
le mélange des aspects politiques et religieux, l'union religicuse ne
pouvant, selon Calvin, étre réalisée qu’avec 1'aide des princes et méme
avec une action directe de ceux-ci.

Dans les propositions abordées, il n’est plus question que de réunir
les chefs des Réformés des divers pays et non plus tous les Chrétiens.

11. Le texte est situé dans la pensée de Calvin dans I'ouvrage de Frangois Wendel,
Les sources de la pensée religieuse de Calvin, p. 236 sqq.; il est publié dans les Opera
Calvini, t. 14, n° 1614, col. 306 en ce qui concerne la lettre de Cranmer, et n° 1619,
col. 312-314 en ce qui concerne la réponse de Calvin.



382 M. REULOS

Cette méme position se manifeste également dans les lettres que Calvin
adresse au roi Edouard VI'?2 comme a d’autres souverains pour les inciter
a adopter ou a diffuser et généraliser la Réforme.

On pourrait penser qu’une notion européenne se manifesterait sous
la forme d’une opposition aux Turcs opposés aux Chrétiens et non a des
Etats territoriaux *; or Bullinger, dans le texte connu sous le titre de
Lettre aux Hongrois, note que les Turcs, qui ont de nombreux Réformés
sous leur autorit¢é en Hongrie, marquent a ceux-ci une certaine
bienveillance. Castellion, dans le Conseil a la France désolée de 156214,
remarque que le Turc maintient les Chrétiens et les Juifs, ses sujets,
contre la violence qui pourrait leur étre faite et ce du fait qu’ils sont ses
sujets et non en raison de sa religion qui n’a que du dédain a I’égard des
Chrétiens et des Juifs.

Dans la Lettre aux Hongrois de Bullinger'®, on trouve une
énumération des grands Etats qui constituent en fait I’'Europe chrétien-
ne: la France, les Espagnes, 'Italie et la Germanie, la Pologne et la
Pannonie en grande partie (ce qui correspond a la Hongrie et la Basse
Autriche) ; I'accord de ces grands Etats sur une religion est certes une
bonne raison en faveur de cette croyance, mais saint Paul a lui seul, par
ses épreuves, a amené encore plus de peuples & se ranger a la foi
chrétienne. Les Chrétiens peuvent vivre parmi les Papistes comme parmi
les Turcs et les Juifs, comme sous la domination romaine. On ne trouve
la aucune idée d’une union des Chrétiens sur un plan européen, qu’il
s’agisse de Réformés ou de Chrétiens en dehors de toute confession.

Avec le régne d’Henri IV se manifestent encore des projets de libre
et saint concile pour réconcilier la Chrétienté ', mais aussi I'idée d’un
synode international pour rapprocher les confessions protestantes ou
«toutes Eglises réformées de la Chrétienté ». Les auteurs modernes, en
traitant du synode de Dordrecht, estiment que celui-ci constitue un
événement considérable, manifestant un consensus ecclésiastique assez
général au sein des Eglises réformées de I’Europe occidentale au début
du XVII¢siécle (1618-1619)'7; mais si l'objet de ce synode était
théologique, il a été convoqué par les Etats généraux des Pays-Bas a la
suite d’un appel adressé au roi Jacques de Grande-Bretagne et aux Treés
IMlustres princes, Comtes illustres et puissantes Républiques pour qu’ils
envoient des gens doctes et des théologiens de I’Eglise réformée. En

12. La correspondance de Calvin et Edouard VI a été publiée par Albert-Marie
Schmidt.

13. Déja Erasme, dans I'adage Dulce bellum inexpertis, disait: Atqui quos vocamus
Turcas, magna ex parte semichristiani sunt: fortassis propiores vero christianismo quam
plerique nostrum sunt (cité par Pineau, Erasme, sa pensée religieuse, Paris, 1924, p. 271,
note 66).

14. Sébastien Castellion, Conseil a la France désolée, éd. Droz, Genéve, p. 74.

15. Henri Bullinger, Bréve et pieuse institution de la religion chrétienne écrite aux
ministres des églises du Christ et autres serviteurs de Dieu dispersés en Hongrie, traduction
francaise publiée dans Divers Aspects de la Réforme aux XVI® et XVII siécles, Etudes et
Documents, Soc. de I'hist. du protest. fr., 1975, p. 241-286, notamment p. 283 ; la question
de I'accord des Etats est traitée p. 256.

16. V.R. Patry, Philippe Duplessis-Mornay, Paris, 1933, p. 546 et 548.

17. Nous nous référons a I'édition pet. in 8 parue en frangais en 1619. Edition
moderne par Pierre Marcel dans Revue réformée, tome XIV, n° 55, 1963/3.



REFORMES ET CONSCIENCE EUROPEENNE 383

réalité -il s’agissait de mettre fin & une doctrine considérée comme
schismatique et d’établir une unité de doctrine entre les Eglises
calvinistes, puisque les Eglises luthériennes n’étaient pas concernées.

L’aspect politique n’était pas absent de cette réunion, et on sait que
le roi de France interdit aux pasteurs désignés par le synode national d’y
participer. Les Eglises de France adoptérent ultérieurement les canons de
Dordrecht.

On constate que, si la Réforme s’est propagée sur tout le territoire
de P'Europe, au sens moderne du terme, ce cadre géographique n’a
entrainé aucune unité entre les Eglises qui se sont établies au sein des
Etats; des liens se sont institués entre unités politiques dont les autorités
avaient adopté la Réforme, d’ailleurs en distinguant soigneusement les
Luthériens et les Réformés se rattachant au Calvinisme, malgré les
tentatives de rapprochement entre ces deux confessions sur le plan
religieux.

Le probleme politique s’est posé au point de vue de I'équilibre
européen qui a di compter sur I'existence des Etats protestants comme
tels, bien que ce caractére n’ait souvent pas été déterminant au regard
d’intéréts purement politiques ou militaires. Sur le plan religieux, les
tentatives d’union se sont placées au point de vue du maintien de
principes de foi et de la recherche de la fidélité évangélique.

Michel REULOS



DES LIVRES POUR L’EUROPE?
REFLEXIONS
SUR QUELQUES OUVRAGES POLYGLOTTES
(XVI¢ SIECLE — DEBUT XVII°¢ SIECLE)

Introduction

Le Frangais n’a que haine et mépris pour les Allemands, les Italiens
n’ont que haine et mépris pour tous les autres peuples. Il est donc évident
que cette division des langues a entrainé la rupture entre les esprits, le
changement des mceurs, le changement des intelligences et des préoccupa-
tions, si bien qu’on peut véritablement I'appeler la pépiniére de tous les
malheurs .

Aussi longtemps que le mythe de la confusio linguarum, chargé de
sa valeur expiatoire, est tenu par une large partie des élites pour source
de division entre les peuples et pour cause lointaine mais pérenne de
I'hostilité qui les oppose, le réve européen est menacé de se briser au
moment méme ou il se forme, & moins qu’il ne consente a s’évader dans
la nostalgie d'une lingua humana «définitivement perdue»? ou a se
réfugier dans un langage voué a la seule sodalitas comme le latin. Mais
voici que dans le cours du XVI¢siécle nous dérivons peu a peu «de
Babel a la Pentec6te » — pour paraphraser le titre d’un article topique
de Jean Céard® —, qu’a la notion pessimiste de confusio tend a se
substituer celle, «utilement équivoque, de linguarum varietas»*, comme
si ce qui formait entrave devait désormais fortifier la croissance du mythe
européen.

De cette migration des mentalités, la production polyglotte porte,
dans sa maniére particuliére, témoignage. Le «mithridatisme » trouve sa
caution en un Joseph Scaliger qui dessine une Europe des langues; ses
fantassins dans la foule pittoresque des «maitres és langues»; et ses
réveurs appliqués en la personne d’'un Noél de Barlaimont ou d’'un Jean
de Tournes.

1. M. Luther, In primum librum Mosis enarrationes, cité par C.-G. Dubois, Mythe et
langage au XVI siécle, Bordeaux, Ducros, 1970, p. 54.

2. C.-G. Dubois, op. cit., p. 27.

3. «De Babel a la PentecOte: la transformation du mythe de la confusion des
langues au XVI® siécle», B.H.R., t. XLII (1980}, p. 577-594.

4. 1. Céard, art. cit., p. 581.



DES LIVRES POUR L’EUROPE 385

1. L’Europe des langues

Comment celui qui ne connaitrait que sa seule langue maternelle
peut-il espérer communiquer ? C’est la question que pose Francisco de
Villalobos dans sa préface en langue espagnole a une édition de Louvain,
chez Bartolome Gravius, des Colloques de Noél de Barlaimont®:

Quien pudo jamas tener amistad con hombres de diversas naciones con
sola su lengua maternal? Quien jamas hizo buen menage con sola su
lengua? pues que esto asi recibe este libro, en el qual descrive la
declaration destas quatro lenguas Flamenca, Francesa, Latina y Espanola,
las quales, si procurares d’entender, y hablar hallaras que no solamente te
es este libro util, pero te ser necessario y que sin el no puedes passar®.

Disposition favorable aux langues étrangeres, qu’informe et structure
le classement généalogique (et non hiérarchique) proposé par Scaliger.
L’odyssée de ce texte vite devenu canonique en raison de la personnalité
de son auteur, ce Joseph Scaliger qui, selon le Thresor des Langues de
cest univers, «a demonstré... par 'impression de son ceuvre de Emenda-
tione temporum, qu’il entend toutes les langues de cestuy Univers
parfaictement », mérite d’étre rapporté ici. Scaliger adresse une lettre en
mars 1599 a Paul Merula qui, en 1605, en fait la substance du chapitre
«Europaeorum linguae »’ de sa Cosmographiae generalis libri 11l. Cest
1a que Jean Doujat le compile pour le citer, aprés l'avoir traduit, au
début de son Moyen aisé d’apprendre les langues qui, par leur origine,
ont de la conformité avec celles que nous savons, mis en pratique sur la
langue espagnole?®:

Joseph Scaliger reconnoist onze langues Meres ou Capitales dans
I’Europe, les unes grandes, les autres petites. Les grandes sont le Latin, le
Grec, le Teutonique ou Allemand, et I'Esclavon, dont les differents
dialectes sont en usage dans plusieurs Royaumes et sont incomparablement
de plus grande étendué que les autres Langues primitives, qu’il appelle
moindres pour cette raison, et qu’il reduit & sept, sgavoir le Basque, le
Breton ou Gallois, I'Irlandois, le Finlandois, (auquel se rapporte le langage
des Lappons), le Hongrois, le Tartare, & I’Albanois.

Il importe 4 notre propos que ce panorama large et ordonné, signé
de I'un des astres de la critique érudite, soit de la sorte placé sous les
yeux d’un acheteur de livret pédagogique, au terme d’une instructive
translatio studii. D’un point de vue aussi largement européen (on ne
trouve plus aucune trace chez Scaliger des préventions qu’avait pu faire

5. Sur Barlaimont, v. infra et le catalogue de I'exposition Le livre dans la vie
quotidienne, Paris, B.N., 1975, p. 75.

6. Cité par A. Gallina, Contributi alla storia della lessicografia italo-spagnola dei
secoli XVI e XVII, Firenze, Leo S. Olschki, 1959, p. 78.

7. Partis 11, caput viii, p. 271-273 de I'édition plantinienne de 1605. A comparer
avec l'attitude traditionnelle, plus normative («la société des langues issue de Babel (...) a
ses nobles et ses roturiers»: C.-G. Dubois, op. cit., p. 64), mais a rapprocher de la
position d’un Bibliander.

8. Paris, 1646 (B.N. X. 19691 et Rés. X. 2081 (bis)), p. 4.



386 M. SIMONIN

naitre quelques décennies plus t6t chez un Gesner la traduction de la
Bible en hongrois?®), les différences qui séparent les langues parlées dans
les grandes nations de I'époque s’estompent.

La pratique éditoriale a du reste précédé le prosélytisme linguistique
des doctes, comme le montre le destin d’'un usuel du temps, le
Dictionarium d’ Ambrogio Calepino . C’est au milieu du XVI€ siecle que
ce dictionnaire rédigé a l'origine en latin et qui conservera toujours ce
trait dominant devient polyglotte : I’édition vénitienne de 1546 ajoute au
latin I'italien mais la méme année I’édition anversoise se veut « pentaglot-
te», entendons qu’elle ajoute trois langues vulgaires, le frangais,
I'allemand et le flamand au latin et aux quelques mots grecs que
renfermait le texte original. Est-ce un hasard si, au moment ou les
grands foyers économiques — tels que les entend Fernand Braudel'!' —
achevent de glisser de la Méditerranée vers la Mer du Nord, I'imprimeur
flamand s’ouvre au monde contemporain, le Vénitien le refuse (il faut
attendre 1570 pour que cette ville accueille d’autres langues)? Pendant
ce temps les éditeurs lyonnais introduisent I'espagnol (en 1559) et le
francais (en 1565) auxquels s’ajouteront plus tard I'hébreu (en 1570), le
polonais, le hongrois et I'anglais (en 1585 — signalons au méme moment
Pintérét porté par Thevet au slave) et alors que le flamand sera évincé.
C’est a Bale toutefois que seront imprimées les éditions les plus ouvertes
puisqu’elles compteront, de 1590 & 1627, aprés réintégration du flamand,
onze langues. On observera avec intérét que ce chiffre décroit au
XVII® siecle dans tous les centres concernés: la France, par exemple, ne
donne plus alors que huit langues, I'Italie sept (les mémes moins I’anglais
que ce pays ne donne jamais).

De cette histoire riche en développements, plusieurs lecons sont a
retenir. Tout d’abord, et ce trait ne caractérise pas le seul Dictionarium
de Calepin puisqu’il s’applique aussi aux vocabulaires polyglottes,
sommaires et portatifs qui voient le jour a partir de 1477 '2, une tendance
a l'accroissement du nombre de langues proposées qui ne se dément
qu'au XVII® siécle. S’explique-t-elle par de seules considérations écono-
miques ou commerciales? Bien qu’il ne convienne pas de négliger ce
souci — le Calepin, produit banalisé, proposé par des maisons concur-
rentes au méme moment, exige pour étre attractif améliorations et
amplifications —, la coincidence entre I'attitude favorable des élites a
I’endroit des langues et leur multiplication dans un usuel du fonds doit
étre relevée. D’autre part cet exemple privilégié permet de discerner
quelques centres particulierement zélés dans la diffusion des langues:
cette ouverture, nous le vérifierons plus loin, correspond a une sensibilité
européenne plus vive qu'ailleurs. A I'opposé, si nous éliminons les choix
en faveur de telle ou telle langue qu’expliquent le plus souvent la

9. J. Céard, art. cit., p. 583, citant Conrad Gesner dans son Histoire des animaux.

10. Ce développement repose tout entier sur le travail d’Albert Labarre, Bibliogra-
phie du « Dictionarium » d’Ambrogio Calepino (1502-1799), Baden-Baden, Valentin Koer-
ner, «Bibliotheca Bibliographica Aureliana», XXVI.

11. Voir aussi les pages essentielles d’Henri-Jean Martin dans Livres, pouvoirs et
société..., 1. 1, p. 303 sqq.

12. A. Gallina, op. cit., p. 25-39.



DES LIVRES POUR L’EUROPE 387

stratégie locale et I'héritage des modeles, une Europe des quatre, limitée
a [litalien, au francais, & I'espagnol et a lallemand, se dessine,
intangible ; c’est elle que nous retrouvons dans un autre ouvrage a
succes, le Vocabulere de sing langages latins Italien Fransoys Spagnol et
Aleman, publié pour la premié¢re fois par Frangois Garon a Venise en
1526 et souvent réédité, y compris a Rouen, par la suite . Si les langues
qui ressortissent a la Romania se trouvent tout naturellement associées,
comme le laissait entendre la généalogie linguistique scaligérienne, il
convient de tisser avec 'allemande des liens mythiques d’autant plus forts
qu’ils échappent plus a I’évidence de I'opinion commune. C’est a quoi
s’emploie Pierre Bense-Dupuis ¥ qui pose par hypothése que «la langue
Francoise est I'Allemande mesme» — la comparaison des lexiques le
démontrerait — tandis que Frangoys Guedan décerne en téte de son
Institution de la langue florentine et toscane un brevet d’«européanité » a
I'idiome des Germains: «... les Alemands ont voulu communément
accompagner et conjoindre... avec la leur specialement la Frangoise,
Italienne, et Espagnole. Et en cela ils sont a louer car ils font comme les
abeilles lesquelles tirent le suc, comme de la langue Francgoise la
douceur, de I'Italienne la mignardise, et de I’Espagnole la gravités. »
Réalité a la fois épistémologique et pratique, ’Europe des langues
existe d’autant mieux a la fin du XVI® siecle et au début du XVII siécle
qu'aucune langue pour I’Europe ne s’impose encore. Il reste cependant
encore a transformer dans les faits une diversité, qui n’est plus congue
comme un obstacle ou un chétiment, en une solidarité des peuples: c’est
la mission que les pédagogues, encouragés par les éditeurs, se donnent.

II. L’ambition des maitres és langues

Pour ceux qui ont entrepris de faire connaitre des langues étrangéres
a leurs contemporains, Babel constitue moins une malédiction qu’une
aubaine :

C’est une belle chose... et un grand don de Dieu, que ’homme soit capable
de scavoir et apprendre la diversité des langues,

s’écrie Guedan !¢ qui distingue aussitot du don extraordinaire accordé par
le Seigneur aux Apdtres le jour de la Pentecote, le don ordinaire qui
s’acquiert par I'étude et qui contribue — nous retrouverons cette
argumentation — a la conservation de la paix, a 'essor du commerce et
a l'amitié entre les nations.

Il était donc naturel que ces maitres €s langues, comme ils se

13. A. Gallina, op. cit., p.32. Edition en huit langues a Paris chez Pasquier Le
Tellier, 1546, et apud alios.

14. 11 enseigne aussi bien dans ses ouvrages (v. Cioranesco, XVII®s., 11342-11347) le
latin que I’espagnol, 'italien et I'allemand.

15. Paris, Jean Gesselin, 1602, p. 23 (B.N., Rés. X. 1991).

16. Op. cit., ad loc.



388 M. SIMONIN

nomment volontiers, s’adressassent en priorité a la jeunesse ’. Mais ils
refusent avec force de se laisser enfermer dans le ghetto, de plus en plus
discrédité a leur moment '8, de la littérature enfantine. Gomez de Trier,
en téte du Jardin de recréation ', se défend d’avoir écrit son Verger des
Colloques récréatifs en langue Frangoise et bas Allemand™ pour le seul
public scolaire et déplore qu’il

est encores a présent estimé et tenu avoir esté fait seulement pour I'usage et
utilité de la tendre jeunesse afin que par propos pareils elle peut parvenir a
la cognoissance des dictes langues. Et que pour ce regard, les Adolescents
et ceux qui sont aagez (principalement les Gens de qualité et lettres) ne
'ont daigné lire, comme ne pensans ny croyans y rencontrer chose qui fut a
leur goust, ou qui leur peut apporter aucune delectation. Ains contemplans
seulement le dict livre par dehors... le mesprisent... je n’ay jamais basti le
dict verger pour la tendre jeunesse...?!

Ce mouvement d’humeur en dit long sur la difficulté du pédagogue
a voir reconnu son mérite. C’est, il est vrai, qu’il ne va pas de soi a un
moment ol aucun dipléme ne vient sanctionner des disciplines qui ne
s’étudient pas encore, sauf circonstances particulicres 2, dans les untversi-
tés. Aussi tous nos pédagogues exhibent-ils des titres divers destinés a
persuader de leur compétence : rappel bibliographique (Gomez de Trier
a traduit en flamand de Tl'italien la Civile Conversation de Guazzo?);
recours a un autochtone choisi en raison de sa pureté linguistique (ce
n'est que par ce biais que sont reconnues les idiolectes a l'ordinaire
dissimulés avec soin ?*): :

amy lecteur,... pour me mettre a couvert d’'un Cartel moy qui suis Francois,
j’ay pris un Allemand pour second... naturel de Mayence, au moins de
quatre lieués pres, qui est le lieu sans contredit ot l'on parle mieux
Allemand... »

Ceux qui prétendent faire connaitre leur langue maternelle ne
manquent pas de le faire savoir: dans la célébre querelle qui 'oppose a
Oudin, Ambrosio de Salazar?® reproche a son ennemi de n’étre pas

17. 1l est vrai que leur situation soctale (précepteurs, régents) détermine souvent le
choix de ce «narrataire ».

18. Voir dans les actes du colloque de Goutelas (R.H.R., sept. 1980, n° 12)
remarques et références sur ce point dans ma communication: « Aspects de 'hostilité a la
littérature populaire ».

19. Amsterdam, 1611 (B.N. Z. 7151).

20. Publié s. 1. en 1605, puis, sous forme remaniée, en 1623,

21. Au Lecteur.

22. Clest ainsi qu'il existe un poste de «maistre en langue francoise » a I'université de
Strasbourg au début du XVII® siecle. V. Jacques Hatt, Les Colloques francois et allemands
de Daniel Martin, Strasbourg, 1929, p. 5, et F. Brunot, H.L.F., t. V, p. 115 sqq.

23. Dans '« Avis au Lecteur», du Jardin de Recreation.

24. Voir N.Z. Davis, Society and Culture in Early France, édit. de 1975, p. 197, et
les nuances apportées par A. Dufour, B.H.R., t. XLII (1980), p. 774.

25. Bense-Dupuis, op. cit., Au Lecteur.

26. Nous suivons A. Morel-Fatio, Ambrosio de Salazar et I'étude de I'espagnol en
France sous Louis X1, Paris, 1900.



DES LIVRES POUR L’EUROPE 389

«Espafiol natural» et de mieux savoir le germanique (Oudin est au
service des Fugger) que I'espagnol.

Tant6t la diffusion des langues se heurte a4 des obstacles contin-
gents:

Je ne doubte point que quelques uns ne se scandalisent voyant que c’est
vouloir enseigner la langue de nos ennemis,

écrit Oudin?’, qui connait peut-étre I’hispanophobie d’Henri IV et sa
colére en apprenant que l'on a surpris le dauphin en train de lire un
livre en cette langue. Tantdt, au contraire, rien ne parait devoir lui
résister. C’est ainsi que l'auteur optimiste du Miroir general de la
grammaire en dialogues?® prétend dispenser ses lecteurs de tout séjour
linguistique en Espagne:

avec l'aide de ce livre je vous puis asseurrer avoir cogneu personnes qui
'ont apprise par la seule lecture, en sorte qu’ils osent entreprendre disputer
contre ceux qui ont passé leur enfance en Espagne

et évitent de ce fait de

se mouiller les pieds aux passages et rivieres qui se rencontrent avant que
parvenir aux monts Pirénées.

La prétentieuse bouffonnerie de ce slogan publicitaire ne doit pas
faire oublier que lindifférence aux réalités (et aux difficultés) de la
communication orale est le trait majeur de la production polyglotte *.
Pour un Jean Blanchet qui rédige dans notre langue une méthode pour
prononcer et orthographier le castillan®, pour un Daniel Martin* qui
entre — avec une certaine complaisance il est vrai — dans le détail des
obligations prosaiques du voyageur, combien d’insipides «guidon»,
«clef», «rozier» ou «thresor» dont la pratique débouche — c’est leur
commune ambition — sur la capacité a lire quelques auteurs recomman-
dables pour I'élégance et la pureté de leur style. C’est ainsi qu’au
palmarés du De Pronuntiatione linguae gallicae (1580) de Claude de
Sainliens, anglicisé en Claudiius Hollybande *?, figurent I'Amadis de
Gaule d’Herberay des Essarts, les Vies et les Morales dans la version
d’Amyot, les (Euvres de Clément Marot, le Printemps d’Yver, I’Histoire
universelle du monde de Belleforest et le Thédtre du Monde de
Boaistuau. Et Sainliens de souligner qu’on ne trouvera chez ces auteurs
«aucun mot d’origine étrangére » .

27. Préface a sa Grammaire et observations de la langue espagnolle, Paris, Orry, 1597.

28. A. Morel-Fatio, op. cit., p. 44.

29. J. Céard, art. cit., p. 579-580.

30. Advertencias..., Paris, 1615 (non rencontré, signalé par Cioranescu, Bibliographie
de la linérature francaise du XVII® siécle, n°® 12366).

31. J. Hatt, op. cit., p. 136, 158, 160.

32. Sur lui, voir {'ouvrage de Lucy E. Farrer, Paris, Champion, 1908. Le De
Pronuntiatione date de 1580.

33. L.E. Farrer, op. cit., p. 30-31.



390 M. SIMONIN

Mais si le livre est le lieu de I'apprentissage des langues et celui de
I'exercice de leur connaissance, pourquoi ne pas le transformer en espace
polyphonique, a la fois théatre et trésor d’'une Europe qui n’existe nulle
part ailleurs que dans ses livres ?

Ill. L’utopie polyglotte

C’est le maitre d’école anversois Noél de Barlaimont qui a laissé
sous la forme d’une prosopopée aux acheteurs en téte de ses Colloques
ou dialogues, avec un Dictionnaire en sept languages*, la profession de
foi la plus européenne que j’aie rencontrée :

Vous qui projetez de fréquenter des routes éloignées de votre patrie,
de vous attarder en d’autres royaumes et de savoir dans ce cheminement en
Europe la langue et son maniement pour revenir chez vous capables de faire
entendre autant de langues étrangéres, dites-moi: qu’est-ce qui nous aide a
se consacrer a une si grande tache ?

En armes Mars tout puissant fulmine, partout se déchaine la guerre,
mille conflits surgissent: mais moi je suis venu a vous par un sentier
nouveau, moi le maitre né pour la connaissance octuplée de huit langues.

Plus de soucis, c’est chez vous (mais a I'étranger en vous) que je vous
apprendrai moi-méme ce qu’il faut apprendre. Suivez-moi bien: j’emploierai
des langages variés et I’étranger s’étonnera — si I’expression reste bien en
mémoire — de visiter les nations étrangéres, de s’imprégner avec la langue
des gestes et des mceurs en usage au moyen de phrases juxtaposées...
prenez soin de consacrer votre temps a d’honnestes études, de me prendre
comme guide en ce tout début, d’écouter puis de répéter les phrases une
fois apprises.

Vous allez en Italie ou au royaume du puissant Ibére, si vous gagnez
les territoires de I’Angle, des rejetons jamais tranquilles de Francus, si vous
fréquentez le royaume Germain de Jupiter ou les Belges aux champs
féconds, ou s’il vous plait d’aller voir la lointaine Lusitanie je vous guiderai
dans une région aux routes sires...

Les encouragements que I’enseignant prodigue sont lénifiants. Mais
croit-il lui-méme que les plus suffisants de ses lecteurs — apprendraient-
ils par cceur son ouvrage comme il le leur conseille — seront en mesure
de comprendre et de se faire comprendre dans des idiomes aussi
particuliers que le portugais ou le flamand apres étude de son « Assimil»
croupion? Ou se voue-t-il a quelque thérapeutique psychologique en
munissant le candidat au voyage d’un viatique qui prévient ses
angoisses ¥ ? Comment ne pas voir dans la chaude promiscuité ou sont
disposés des langages aussi divers ’annonce d’un entendement des Autres
étendu (provisoirement ?) aux dimensions de I’Europe ?

34. Leodii, apud Henricum Hovium, 1610 (B.N. X. 9067).

35. La Peur en Occident, passim. Voir aussi les perspectives ouvertes par le travail de
Micheline Baulant, « Groupes mobiles dans une société sédentaire : la société rurale autour
de Meaux aux XVII® et XVIIIC siecles», in Les marginaux et les exclus dans [lhistoire,
Cahiers Jussieu/S, U.G.E., 10/18, 1979, p. 78-121.



DES LIVRES POUR L'’EUROPE 39

Les éditions polyglottes de textes littéraires® poursuivent des
ambitions plus hautes mais moins larges. Moins larges parce qu’elles ne
dépassent jamais quatre langues, plus hautes parce que, négligeant
d’enseigner les rudiments, elles s’adressent & un public soucieux de
perfectionnement, voire de pureté. Longtemps elles sont demeurées
bilingues. Dans la plupart des grands pays européens les éditeurs ont fait
une place dans leur production a des traductions juxtalinéaires, extrapo-
lées des colloques scolaires, qui prétendent permettre aux doctes de
contrdler leurs connaissances. A I'examen, cette prétention apparait fort
exorbitante 7. Car trés souvent ces professionnels avisés se bornent a
agglomérer au texte original une traduction libre que ne protége plus
aucun privilege, comme nous le verrons.

Beaucoup semblent agir sous le poids de contingences: si en France
a la fin du XVI®siécle Abel ’Angelier, Lucas Breyer et le gourmand
Nicolas Bonfons se sont engagés dans cette voie, c’est qu’ils disposaient
en la personne de Gabriel Chappuys®® d'un traducteur trés (trop?)
littéral dont l'activité convenait & merveille a ce propos. On discerne
cependant déja a la méme époque chez un Claude Micard le souci de
mettre au point une politique éditoriale concertée ou les impressions
bilingues de langues vivantes compléteraient et prolongeraient des textes
pédagogiques latins-francais en disposition juxtalinéaire .

Est-ce toutefois le fait du hasard si 'entreprise la plus ourdie et la
plus soignée en faveur de I’édition polyglotte est due a I’héritier de la
famille de Tournes? Exilé en Suisse pour les motifs religieux que I'on
sait %, Jean ne se satisfait pas de l’exploitation de son fonds, bien assurée
cependant par la vocation exportatrice de Geneve qui alimente — grace
a des déguisements typographiques lorsqu’il est nécessaire* — Ham-
bourg, I’Angleterre, la Hollande ou le Danemark ; il lui faut «imprimer
quelque petit livre ». Or il s’est avisé que

presque tous les livres qu’on publioit pour le soulagement et proffict de ceux

qui prennent plaisir a apprendre les vulgaires de nostre siecle, estoyent
traictés d’amour, peste et ruine de la jeunesse... ¥

36. Double vocation qui appelle deux modes de lecture indépendants. A la différence
des manuels élémentaires, et en raison directe de I'intérét de I'ouvrage qu’elles renferment,
elles peuvent étre utilisées comme des éditions en une langue, sans que le lecteur s’occupe
des versions qui lui sont proposées. Dans ce cas, elles sont bien plus littéraires que
polyglottes en dépit de leur apparence.

37. Voir dans Morel-Fatio, op. cit., p. 207, la savoureuse «correction» par l'auteur
d'une copie de version due au «mauvais €i¢ve » Salazar.

38. L’Angelier donne par exemple en 1583 les Dialogues philosophiques de
G. Cinthien et en 1585 la Fiamette de Bocace, tous deux traduits par Chappuys; il
réimprime aussi a plusieurs reprises le Courtisan de Castiglione ; a signaler encore, toujours
sous la méme présentation, le Pétrarque bilingue de Jérome d’Avost (1583). Breyer (associé
a M. Guillemot) publie I"'Hecatomphile d’Alberti.

39. V. Studi francesi, n® 61-62, p. 177-179.

40. Pour plus d'information, voir la bibliographie d’A. Cartier.

41. H.-J. Martin, «La Circolazione del libro in Europa ed il ruolo di Parigi», dans
Libri, editori e pubblico nell' Europa moderna..., a cura di Armando Petrucci, Bari,
Laterza, 1977, p. 149-150.

42. Libro llamado Menospreccio de Corte, s.l., Jean de Tournes, 1591, p. 720.



392 M. SIMONIN

Ce souci, qui fait écho aux préoccupations du La Noue des Discours
politiques et militaires ¥, ne manque pas d’actualité et la pointe vise les
responsables frangais d’éditions bilingues que nous citions plus haut“. Il
publiera donc une nouvelle édition de 'un des plus grands succés de la
littérature anti-curiale, le Mespris de Cour du franciscain espagnol
Antonio de Guevara:

... j'ay voulu mesler le proffit avec le plaisir, imprimant en trois langues ce
livre qui depuis le commencement jusques a la fin contient une perpetuelle
exhortation a la vertu avec une detestation des vices qui regnent
aujourd’huy au monde, et notemment és cours de la plus part des grands
Princes, I'imprimant (...) és trois langues les plus communes et les plus
cheries entre toutes celles de la Chrestienté 4.

Le projet rencontre des obstacles matériels:

Jay pris ’Espagnol sur 'exemplaire imprimé a Anvers. L’Italien je ['ay

recouvré a grande difficulté de I'impression de Venize. Le Frangois un mien

ami et patriote [Louis Turquet, de Lyon ; mais le texte vit dans notre langue

depuis 1543 %]... m’a faict ce plaisir de me le traduire de I’Espagnol ¥.

Mais dans quelle mesure importe-t-il a I'éditeur que le bijou
typographique qu’il invente, en ne ménageant rien pour que sa
présentation visuelle soit séduisante, serve la cause de la connaissance
des langues? La résignation tranquille avec laquelle il constate qu’entre
Pespagnol et I'italien «le sens et les paroles estoyent quelque peu divers »
montre assez que [’essentiel pour lui est ailleurs: «toutes deux tendoyent
a bonne instruction». Sous ce dernier rapport I’ouvrage peut satisfaire
aussi bien les tenants de la morale post-tridentine que les fidéles de
Calvin. Beaucoup plus donc que d’une communication par les langues,
de Tournes se fait le vulgarisateur d’une nouvelle morale européenne ou
chaque lecteur, quelles que soient ses préférences religieuses, pourra se
reconnaitre. Et les deux autres titres qu’il imprimera selon des principes
identiques, la Galatée de G. de La Case et le Théditre du Monde de
Boaistuau® en 1598 et 1619, obéiront aux mémes préoccupations
militantes. Relevons cependant que le premier des deux, La Galatée,
procurera selon son éditeur

43. Cf. W.H. Huseman, «Frangois de La Noue, la dignité de I'homme et institution
des enfants nobles», B.H.R., XLII (1980), p. 7-25.

44. A compléter par les indications fournies par les bibliographies de Lever et
Arbour.

45. Op. cit., p. 744.

46. Traduction d’Antoine Alaigre, publiée pour la premiére fois par Dolet (Claude
Longeon, Bibliographie des aeuvres d’Etienne Dolet, Geneve, Droz, T.H.R., 1980, n® 203).

47. Op. cit., p. 720.

48. Comme permet de le mesurer I'apparat critique de notre édition du Thédtre du
Monde (Geneéve, Droz, T.L.F., 1981), de Tournes ne s’est pas borné a soigner I'exécution
matériele du volume (sur laquelle on verra le Manuel du Libraire de Brunet), mais il a
aussi récrit le texte aussi souvent qu’il lui a paru fautif, obsolete ou théologiquement peu
sr.



DES LIVRES POUR L’EUROPE 393

double plaisir, 'un pour la diversité des langues qui y est, I'autre pour les
bons enseignements qu’il contient.

Ainsi se trouvent conjuguées les deux ambitions qui, au cours de la
période étudiée, se sont agrégées a un mouvement plus ancien, la
pédagogie des langues vivantes. Alors qu’'un texte comme le Livre des
Mestiers de Bruges® se voulait réponse aux obligations nées du
développement du Grand commerce en essor a la fin du Moyen Age,
plusieurs des ceuvres que nous avons rencontrées, tout en se réclamant,
elles aussi, d’'une vocation pratique — que je ne songe pas a minorer —,
participent en un premier temps du seul mouvement qui subvertit le
mythe de Babel, subversion dont elles forment Iillustration la plus
concréte, et qui s’autorise du précédent canonique des grandes bibles
polyglottes. Cette sensibilité de notre corpus a I’actualité culturelle et
idéologique se traduit ensuite par sa disponibilité envers le souci
pédagogique ou la grande entreprise parénétique de la fin du siécle.

Mais cette confusion des taches n’apparait que comme un moment
fugitif. Assez vite la pédagogie des langues retrouve en se fondant sur un
nouveau mythe, lui aussi d’origine biblique mais antonyme de celui
auquel il se substitue, le mythe de I’Arche de Noé&, sa nouvelle l1égitimité
dans lordre de l'imaginaire. L’Europe des langues demeure bien le
champ de la Janua aurea de Comenius*™, dont les éditions les plus
tardives grouperont jusqu’a huit langues mais dont les versions les plus
divulguées se bornent au latin, au frangais, & I'allemand et a litalien !,
Elle campe le décor polyphonique d’un savoir total:

Icy... comme en un abbregé & sommaire, je te representeray le monde
universel; et t'y montreray toute la langue Latine, Frangoise, Italienne et
Allemande >,

Et Pimage dont se réclame l'auteur est bien cette arche — la
premiére de nos utopies? —

ol il est beaucoup plus facile de reconnaitre du regard tous les animaux...
qu’'en parcourant la terre enticre.

49. Voir J. Gessler, Le Livre des mestiers de Bruges et ses dérivés, Bruges, 1931. Sans
toutefois s’abandonner a des déductions téméraires: «... one must be on guard against the
temptation to make too much of occasional medieval anticipations of trends that could not
be really launched until after printing (c’est nous qui soulignons)... A unique bilingual
lexicon cannot do the same work as hundred of thousands of trilingual reference guides...»
(E.L. Eisenstein, The printing press as an agent of change, Cambridge University Press,
1979, vol. I, p. 93).

50. A. Gallina, op. cit., p. 131-149.

51. Celles qu'impriment les Elzevier (leur liste dans la bibliographie de Willems).
Jutilise I'une d'elles, celle de 1644.

52. Comenius, op. cit., ed. cit., p. 5.



394 M. SIMONIN

Conclusion

Comment comprendre ce renfermement? La production polyglotte
prétendait répondre a un besoin de communication; elle satisfaisait aux
exigences de l'imaginaire. Habillée a Pordinaire en livre d’usage (la
méme remarque s’applique aux cosmographies, almanachs, routiers,
ouvrages de cuisine ou de médecine), voulue et parfois fabriquée par des
esprits persuadés que I’Europe passe par la Pentecote des langues et des
cultures, elle se heurte a une réalité immobile sur laquelle sa pédagogie
dérisoire et faraude ne peut exercer aucune action. D’autant plus
difficiles a cerner qu’elles se tapissent derriére le nécessaire et le concret,
ce sont bien en vérité des pratiques mythiques qui ont encouragé un
temps l'impression en plusieurs langages. Que ces dernicres changent,
que le réve européen se déprenne de la question des langues (c’est chose
faite dés lors que, sous I'action conjuguée des puissances nationales, des
impérialismes culturels et du caporalisme pédagogique des Péres, 'une
des langues de I'Europe parvient a s’imposer aux autres comme véhicule
commun), et, sauf initiatives individuelles, nous voyons se tarir la
production polyglotte. En serait-il allé de la sorte s’il s’était agi
d’authentiques livres d’usage ?

Michel SIMONIN



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. de THOU

Cest dés I'age de vingt ans que J.A. de Thou songe a écrire
I'Histoire de son temps'. En contact permanent avec les milieux
humanistes, deés ses années d’études?, puis au cours de ses voyages en
Italie, en Hollande et en Allemagne?, au cours desquels il s’efforce
surtout de rencontrer le maximum de savants de toutes disciplines, il
n’est pas surprenant qu’il ait recueilli — notés le plus souvent a la date
de leur mort — prés de 400 noms des célébrités contemporaines>.

Si, comme historien, il tente d’expliquer le mécanisme des événe-
ments des cinquante années d’une histoire complexe, souvent tragique, il
n'essaie pas d’extraire de son inventaire d’hommes de lettres et de
savants des courants, des tendances, et moins encore une histoire du
progrés humain.

Nous verrons que, presque a son insu, il s’en dégage une vision
cohérente, a la fois sur le sens du travail intellectuel, la place du savant
dans la société et le développement d’une intelligentsia européenne issue
du premier age humaniste.

Les divers pays sont inégalement représentés. Malgré son relatif
déclin dans la seconde moitié du XVI° siecle, I'lItalie conserve encore la
premiere place : philosophes, avec D. Barbaro, Sadolet, les trois Strozzi,
les deux Telesio, S. Erizzo, Zabarella, A. Piccolomini, G.B. Egnazio,
voire peu connus comme S. Corrado, qui enseigna le grec & Bologne, ou
G. Argentorario, connu peut-étre de de Thou pour son séjour a4 Lyon,

1. Mémoires, p.26. Les références renvoient a [I'édition de Londres, 1734,
16 volumes. Antoine Teissier a isolé des Histoires les Eloges des hommes savants, et
I’édition finale, publiée a Leyde en 1715, n’a cessé d'enrichir la premiére édition de 1683.
L’auteur, réfugi¢ en Allemagne apres la révocation de I’édit de Nantes, a exploité utilement
les grands bibliographes de la fin du XVII® siécle, Bayle, M. Freher, M. Adam, V. André.
Ses tendances calvinistes transparaissent dans ses appréciations. Suivant les listes chronolo-
giques de de Thou, il omet certains auteurs qui interviennent en cours de texte. Il ne tente
a aucun moment des appréciations comparées ni des regroupements signifiants.

2. Le large cercle de Dorat, les professeurs successifs du College de France, ses
amis M.A. Muret et J. Scaliger et le curieux témoignage des Thuana (cf. note 38).

3. A la suite de Paul de Foix, I'une des figures les plus intéressantes du siécle, dont
il fait un éloge mérité. Enquéte systématique autour des savants de son temps a Turin,
Milan, Pavie, Mantoue, Venise, Padoue, Bologne, Florence, Sienne et Rome.

4. En 1578, Belgique et Hollande. En 1579, I’Allemagne: Strasbourg, Bade,
Stuttgart, Ulm, Augsbourg, Constance et Bile.

5. Chiffre approximatif: des 430 noms mentionnés, certains ne le sont qu’occasion-
nellement. Il faut en retrancher 65 de I'Index de Teissier, ajoutés analogiquement par lui,
et en ajouter une vingtaine, omis.



396 A. STEGMANN

dont le succés reposa sur sa censure de Galien; théologiens comme
F. Nobili et Ant. Fregoso, Sixte de Sienne; historiens nombreux:
Guichardin, hors de la période des Histoires, donné comme l'incompa-
rable modele ; Foglietta, Lippomano, Ciacone (I'historien de la Papauté,
continuateur de Platina), Sigonio, Varchi, Paruta, P. Jove et, moins
célébres, Adriani, auquel il déclare devoir beaucoup, ou Lazare Sorran-
zo, vénitien, qui écrivit sur les Turcs; juristes, outre le célébre Alciat,
que ses séjours en France eussent suffi a sauver; L. Peto; bons
serviteurs des lettres, comme les imprimeurs Alde et Giolito; femmes
savantes, avec O. Morata, Vittoria Colonna ou Lorenza Strozzi. Les
savants ont leur place habituelle: Ramusio, pour son Corpus des
historiens du Nouveau Monde; naturalistes et médecins: S. Porti,
J. Mercuriale, Fallope, Cesalpini, voire de moindres seigneurs comme
Benedetti ou Gratarolo, le célebre mathématicien Tartaglia.

La littérature tient ici une place inhabituelle chez de Thou: Gelli,
Speroni, le Tasse, Folengo, Bembo, Vida, Molza, Valeriano, B. Rota,
les deux Giraldi, Trissino, et les théoriciens de la Poétique aristotélicien-
ne, Vettori, Magioraggio, Robortello, Castelvetro et, moins connu de
nos jours, Jason de Nores. Exception notable: 'ccuvre de critique d’art
de Vasari et les théories musicales de Zarzino y trouvent place. Tenter
de souligner les lacunes de ce tableau serait oiseux. Mises peut-étre a
part quelques absences surprenantes comme Botero (1540-1617), Aldo-
brandini (1522-1605), Th. Bozio (1548-1610), A. Gentile (1551-1611),
dont les dates peut-étre excusent le silence de de Thou bien qu’il ne se
soit pas interdit a I'occasion d’évoquer des vivants, Pensemble est assez
complet et hiérarchisé, selon la confirmation de la postérité.

On retiendra cependant quelques cas représentatifs, pour des
auteurs relativement oubliés de nos jours. L. Capilupi l'intéressa pour
son récit de la Saint-Barthélemy; Massimo Margunio pour son rdle au
concile de Trente; V. Gentile supplicié a Berne, J. Marsilio, A. Quirini,
victimes de I'Inquisition romaine, ainsi que Sarpi, réfugié et brillamment
accueilli en France.

La présentation des humanistes et savants allemands est I'une des
plus originales des Histoires. On sait par ses Mémoires qu’il s’y était
particuliecrement intéressé ®. Quelques humanistes et philosophes, de la
premiére génération surtout: Glareanus, ami d’Erasme, Beatus Rhena-
nus, le pacifique, Jean Rivius, professeur de belles lettres dans diverses
Universités, dont vingt cinq ans & Cologne, Skegius, médecin, qui
n'exerca jamais, mais fut surtout un grand commentateur d’Aristote,
G. Xylander, traducteur d’ceuvres grecques en latin, commentateur
d’Homere, Euripide et Théocrite, et occasionnellement mathématicien,
dans ses commentaires a Euclide, J. Forster, hébraisant, Jean Lonicer,
trilingue, retenu pour ses traductions du grec, mais surtout ce Frédéric
Sylburg, autre traducteur et professeur a Marbourg, sont bien oubliés.

6. II interroge a Strasbourg Lobel et Gissen, a4 Bade, H. Languet réfugié, a
Augsbourg, J. Wolf, a Bile, Th. Zwinger, B. Amerbach, Platter...



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 397

IS

La mention du dernier tient sans doute a sa collaboration au Thesaurus
grec d’H. Estienne.

Mais de Thou retient surtout des savants et des théologiens — sa
double curiosité essentielle, que nous retrouverons plus tard.

Méme trilogie (humanistes, théologiens, savants) pour les Pays-Bas,
avec P. Nannus, Macropedius, Vaseus, Levin Torrentius, Ch. Langius,
A. Junius, Viglius, Janus Douza, Papius, Molanus, Brentzen, L. Fruter,
Utenhove, Mercator et Gemma et évidemment Lipse. Exception louable :
le succes européen du musicien Orlando Lasso. Curiosité: un Arnaud de
Lens, qu’il faillit laisser dans l'oubli, faute de renseignements sur sa
biographie, un Paul Leopard, «qui aima mieux demeurer caché dans un
petit college». De Thou I’a sans doute connu, soit par Scaliger, soit
parce qu’il refusa un poste au College Royal.

La Suisse, fortement liée au mouvement des idées en Europe, sur
les deux versants italien et allemand, grice aux Universités de Zurich et
de Bale, grice surtout & la trés importante imprimerie béloise’ — en
particulier Oporin —, aurait pu fournir plus de noms: de Thou y avait
séjourné, toujours en quéte d’informations. Les réformateurs: Zwingle,
Vadianus, géographes en méme temps que théologiens, Benoit Aretius,
«célebre a Berne»; Hedion, Cassander®, le grand helléniste itinérant
Jérome Wolf, I'historien Simler et surtout les savants Driander, Gesner,
Vesale, Plater, tous passés a la postérité, Dasypodius et Louis Lavater,
Th. Erastus exceptés.

L’Angleterre est la moins représentée. Sans doute mentionne-t-il
Ascham, Wyatt et Carew, mais, a part le théologien Witaker, mort a
Cambridge, n’apparaissent liées a Ihistoire religieuse que les tentatives
d’implantation calviniste, avec Bucer, et les polémiques entre catholiques
et anglicans, avec Creighton, condamné par le Parlement de Paris,
Blackwell et Campian.

L’Espagne, si I'on s’en tient au seul humanisme, n’est pas mal vue
avec Ximenes®, Arias Montano, Carranza, en passant par Mendoza,
Gelida, Vergara, A. Gomez et Ciacon, les historiens Mariana, Luis Avila
et Ambrosio de Morales, le collecteur des Conciles Loaysa, Luis de
Leon, le théologien Fr. Turrian, qui se fit Jésuite a la fin de sa vie, alla
en Allemagne et mourut a Rome.

Le grand canoniste Antoine Augustin vécut surtout a Rome. Jérome
Zurita a droit a un ¢€loge mitigé, pour avoir été secrétaire de
I'Inquisition, mais son Histoire d’Espagne est au-dessus de tout éloge.
Diego Covarrubias allia les affaires de I’Etat a une solide érudition
canonique.

Quelques rares exceptions du coté littéraire pour la brillante Louise
Sigée, le polémiste entété Gines de Sepulveda, et le musicien aveugle
Salinas, excellent helléniste et poete élégant.

7. Sur cette production biloise, voir Manfred Welti, Der Basler Buchdruck und
Britannia, Basel, 1964.

8. Sur cette intéressante figure conciliatrice, cf. mon article: «Cassander, victime
des orthodoxies », in Aspects du libertinisme au XVI° siécle, Paris, Vrin, 1974.

9. De Thou abrége souvent ses notices, quand il peut renvoyer & une monographie
contemporaine : ici la Vie de Ximéneés par Alvaro Gomez.



398 A. STEGMANN

L’actualité historique lui fait faire une place & Furio Ceriolano
(1532-1593), théologien et humaniste de second plan, pour avoir tenté,
quoique Conseiller intime de Philippe II, d’apaiser les troubles des
Pays-Bas.

Si le Portugal ne comporte que peu de noms, c’est qu’il en a exclu
tout ce qui concerne les conquétes, qu’il connait pourtant fort bien!°: on
n’y trouvera méme pas leur illustre chantre, Camoens.

Du c6té humaniste, Gouvea et son équipe, si directement liés a la
France, ne pouvaient étre oubliés, ni Juan de Barros ou André de
Resende, poete, orateur et théologien. Jérome Osorio avait enseigné a
Paris et a Bologne et son cuvre théologique poétique, morale,
historique avait connu un trop grand succes pour étre négligée.

On peut s’étonner pourtant de I'absence de Damian de Goes
(1501-1573), qui fut ambassadeur en France, en Angleterre, en Allema-
gne, au Danemark, en Suéde et en Pologne, lié a Bembo, Sadolet,
Glareanus, Nannius, Sigismond Gelen — tous connus de de Thou et
moins illustres que lui; il connut une fin lamentable par I'ingratitude de
sa patrie ; recherché par I'Inquisition, enfermé au monastére de Batalha,
puis reldché, on le trouva mort chez lui, peut-étre assassiné.

Quelques noms de I’Europe orientale sont parvenus jusqu’a lui: elle
est, il est vrai, partie intégrante de I’Europe humaniste et a parfois égalé
ou surclassé 1’Occident au XV°€ siécle !'.

La raison de leur présence est simple: ils sont directement reliés a
I'histoire. La Hongrie est représentée par A. Dudith, Sambucus et
Zegedin. Le premier est bien connu; Sambucus fut historiographe et
médecin de Maximilien II et Rodolphe II, a Vienne. Son ceuvre est
considérable et, comme le remarque de Thou, «il ramassa les écrits des
Anciens auteurs avec tant de diligence et il employa des sommes si
immenses a les faire imprimer que sa libéralité peut étre égalée a celle
des Princes... »

Etienne Zegedin (1505-1572), «théologien de grande réputation
parmi les siens», éléve de Luther et de Melanchthon, précha en Hongrie,
fut deux fois prisonnier des Turcs, et publia des commentaires a
I'Ecriture, des modéles de sermons, et quelques ouvrages polémiques
contre Rome.

La Pologne est présente, avec les théologiens J. Wusek, traducteur
de la Bible, Solokowski, qui publia les Actes de la dispute de
Wittenberg, et Jean Wigand (1523-1587), d’origine allemande, créé par
Etienne Bathory évéque de Posnanie. Il fut P'un des rédacteurs des
Centuries de Magdebourg.

10. Cf. mon article: «L’Amérique de Du Bartas et de de Thou» (Colloque La
découverte de I'Amérique), Paris, Vrin, 1968.

11. En particulier, M. Corvin. Sur l'ensemble, patiemment réédité par I'Académie
hongroise, sous la direction de T. Klanicsay, voir Histoire de la littérature hongroise,
Tome I, Budapest, 1978 ; et, pour la Pologne, les études de Bogdan Suchodolski, Stanislas
Tarnowski, Konstanty Grzybowski et le récent ouvrage en frangais de Tadeusz Wyrwa, La
pensée politique polonaise a I'époque de I"humanisme et de- la Renaissance, Paris et Londres,
1978.



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 399

Starnigel enfin, médecin, connut la célébrité a l'occasion d’une
maladie extraordinaire: occasion pour de Thou de faire une longue
histoire de la peste en Europe (XIII, 416).

La France n’a pas de position trop privilégiée. La littérature
n’‘occupe qu’une place de second plan, sauf les poétes, quand ils sont
trés grands: Ronsard et du Bartas ont cet honneur; dans leur orbe, avec
une esquisse de hiérarchie, Du Bellay, & qui sont préférés Belleau,
Chandieu, et Fl. Chrestien, Pelletier du Mans, apprécié plutét comme
mathématicien, La Boétie, Amyot, dont le Plutarque n’est pas 'essentiel
et dont les traductions sont «plus élégantes que fideles»; Jodelle et
Grévin, avec les modestes débuts du théitre moderne, Macrin et
Passerat, poetes délicats, Muret et Dorat, humanistes complets et maitres
de toute une génération.

Comptent plus pour de Thou les humanistes philologues: il évoque
— hors programme — Lefevre, «flambeau des sciences et belles lettres
naissantes », et Budé, puis Chatelain, J. Perion, Grouchy, Ramus, Le
Roy, Turne¢be et «le plus grand de tous», J. César Scaliger et son fils
Joseph-Juste «qui est son égal».

Les juristes lui semblent si essentiels — et d’autant qu’ils jouent
souvent un roéle européen — que, malgré l'oubli des honnétes
praticiens !> et la présence de quelques grands qui n’ont rien écrit,
comme Mangot, Duranti ou — pour une raison sans doute intéressée —
Renaud de Clutigny®, il ne manque presque aucun des grands:
Tiraqueau, Brodeau, Coquille, Cujas, du Tillet, Duaren, Bodin, Ch. du
Moulin et, a une place un peu surfaite, Pibrac et Pithou .

Les savants ne sont évidemment pas oubliés: mathématiciens, avec
Viete, O. Finé et son disciple Botéon, médecins, comme A. Mizauld,
A. Ferrier, Louis Duret, Joubert, Fernel et — oublié pour nous, faute
d’écrits — Jacques Houllier, Rondelet, enfin, malgré le mépris de
Rabelais ici nommé et celui de de Thou, qui le regarde comme un
plagiaire .

Mais la place la plus large est réservée aux savants de Ihistoire
religieuse: Calvin, Beéze, M. Wolmar, E. Vinet, Jacques de Billy,
J. Toussain, J. Mercier, P. Danés, Vatable, Génébrard.

Histoire religieuse

L’histoire religieuse a particulierement retenu de Thou. Ses Histoires
s’ouvrent sur la situation de la Réforme en 1545 et, a ce titre, il
mentionnera plusieurs fois les Vaudois, J. Hus, Luther ou Zwingli.

12. Bien oubliés encore de nos jours, les Rebuffi, J. Breche, J. de Coras, Chasse-
neuz, Guénois, J. Duret, Miraulmont, J. Papon...

13. C'est a lui que succéde de Thou comme Conseiller d’Etat en 1588.

14. P. Pithou est un ami de toujours. De Thou n’insiste ni sur ses ceuvres ni sur sa
conversion au catholicisme, pas plus que sur son frére Frangois.

15. Plagiaire de G. Pellicier, évéque de Montpellier. Curieusement, de Thou omet
Jacques Delechamps, célébre botaniste, qu’il a pourtant rencontré a Lyon.



400 A. STEGMANN

S’il considere sans ambages les Vaudois comme hérétiques, il n’en
loue pas moins leur civisme, leur piété et leur charité, qui les distinguent
des anabaptistes ou de certains illuminés, fauteurs permanents de
troubles. Il mettra plusieurs fois en avant I'argument des luthériens qui
s’indignaient que 1’on n’elt pas tenu parole a Jean Hus et condamne, en
citant leurs principales victimes, les intolérances du papisme et des
sectes, quelles qu’elles soient: Armand Palearius, brilé par I'Inquisition,
ainsi qu'Arias Garcia, Vasquez et Ponce de Leon, Carew et Wyatt en
Angleterre, Valerio Gentile, antitrinitaire supplicié a Berne; Servet, a
propos duquel il souligne la responsabilit¢ de Calvin; -Melchior
Hofmann, anabaptiste, mort en prison a Strasbourg, mais il ne semble
pas déplorer particulierement les huit jésuites exécutés en Angleterre en
1596, malgré leur insistante profession d’innocence.

Il signale les calvinistes francais chassés ou exilés volontaires:
H. Doneau, Hotman, P. Viret. Les alternatives de passage du luthéra-
nisme au calvinisme en Saxe s’assortissent de prisons et d’exils relevés
par de Thou ',

Sa relative impartialité envers les calvinistes ne témoigne d’aucune
sympathie secréte.

Aucun jugement d’ensemble sur Calvin: il évoque a diverses
reprises ses positions théologiques sur la grice, sur la Céne, sur la
médiation du Christ . Th. de Béze joua selon lui un réle modérateur a
Poissy, insistant sur le fait que les réformés n’étaient pas des séditieux,
sans juger de leur attitude ultérieure, mais il souligne que catholiques ou
luthériens se rencontrent contre lui chaque fois qu’il est question de la
position calviniste sur la Céne; il se contente de noter enfin que Béze,
au Synode de Nimes en 1572, qu’il présidait, donna au clergé la forme
qui lui manquait encore; il rappelle enfin I'intolérance de Genéve contre
«libertins » et anabaptistes.

De Du Plessis-Mornay, il ne retient ni son importante action
politique auprés d’Henri de Navarre ni Délévation spirituelle de ses
derniers écrits, mais raconte longuement la célébre conférence de
Fontainebleau contre du Perron ou, de I'aveu des réformés eux-mémes,
il ne remplit pas le réle qu'on espérait de lui.

A propos de Zwingli il rappelle surtout que les images et la messe
furent proscrites & Zurich des 1515 et que, par la suite, il refusa
plusieurs conférences capables de régler les différends sur la Foi. Faisant
encore allusion & une dispute publique dans les Grisons en 1595, il note
I'échec de ces rencontres ; mais ce sont les catholiques qui en publient les
Actes. De Thou passe d’ailleurs sous silence la plupart des persécutions
dont ils furent I'objet en France et glisse d’insidieuses remarques sur leur
intolérance dans les pays ou ils sont en force.

De Thou a le plus grand respect pour les théologiens luthériens:
lirénique Jean Brenz, professeur a Halle, qui redouta la répression du
cardinal Granvelle, sans que toutefois de Thou note qu’il s’opposait a
Luther en 1528 sur la répression des anabaptistes.

16. G. Peucer, enfermé par le duc Auguste, subit une prison de dix ans; Languet
réussit a s’enfuir.
17. V, 631.



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 401

Son disciple, M. Chemnitz, enseigna trente ans a Brunswick et passa
pour le meilleur théologien de la confession d’Augsbourg. De Thou note
toutefois que, consulté par Jean George de Brandebourg en vue d’une
conférence sur la réunion des églises protestantes, il s’opposa fermement
au préalable, au point de vue calviniste sur la présence réelle a la Céne.

Le jugement sur Jacques Andrea, recteur de Tubingen, va dans le
méme sens. S’il commence par le désigner comme «un ennemi du Pape
et de 'Eglise romaine », il ne souligne ensuite que ses controverses avec
les calvinistes, et particulicrement T. de Beze.

Sl cite M. Bucer d’abord comme une victime de lintolérance,
Marie la Sanglante faisant exhumer son corps, il le cite aussi pour avoir
refusé la confession d’Augsbourg.

De Jérome Zanchi, dont nous avons parlé, il loue le «profond
savoir en mati¢re de théologie ». C’est qu’il «traita toujours les points de
doctrine avec beaucoup de modération et ne se montra jamais éloigné de
se préter a la paix de I'Eglise » '8.

Caspar Hedion, son ami, professeur a Strasbourg et prédicant a
Bile et a Mayence, est aussi parmi les modérés.

Jean Vigand, «un des plus habiles théologiens qu’eussent les
protestants», est fait évéque de Poméranie en Prusse par Etienne
Bathory et travaille a I'Histoire ecclésiastique de Fl. Illyricus.

Mais Osiander, d’abord partisan de Luther, puis désavoué par lui et
ennemi de Melanchthon, ne trouve griace aux yeux de de Thou ni sur le
plan théologique pour avoir propagé «des erreurs sur la prédestination »,
ni sur le plan politique, sa doctrine ayant suscité des troubles en Prusse.

Il note, sans insister, la collaboration de Jacques Sturm a I'Histoire
de Sleidan, et lui décerne le titre d’«ornement de la noblesse
d’Allemagne ». Sleidan n’est pourtant mentionné qu’en raison de sa
participation au concile de Trente et de sa fidélité aux du Bellay.

P. Martyr, son continuateur, Jean Wolf, Valentin Strigel, de Heidel-
berg, le théologien hongrois Zegedin, pasteur & Bude, Jérome Ziegler
figurent parmi les commentateurs de I’Ecriture ou les historiens de
I’Histoire ecclésiastique.

Le théologien de Cambridge, Witaker, a le bref éloge d’avoir écrit
contre les historiens catholiques ou réformés, Campion, Dureus, John
Dury %, Stapleton. Souvent, la partialité de de Thou éclate & propos des
Jésuites ?, bien qu’il ait honnétement et scrupuleusement narré l'origine
de la Compagnie et la haute figure de Loyola.

«Agents de I'étranger», ils fomentent, selon lui, des troubles en
Allemagne, en Pologne, en France évidemment. 1l ne peut oublier qu'on
applaudit & Rome la Saint-Barthélemy, dont pour lui le Pére E. Auger
fut le fauteur & Bordeaux, et que Camille Capilupi en publia & Rome

18. En réalité, Zanchi n’est pas un apdtre de la tolérance. If écrit: «Le pieux prince
peut forcer ses sujets idolitres, tels que les catholiques, a assister a des cultes
orthodoxes... » (cité par le P. J. Lecler, La tolérance au siécle de la Réforme, Aubier, 1955,
t. I, p. 283).

19. Cf. W.K. Jordan, Toleration, 11, 349 sq.

20. Influencé qu'il est par la période frangaise de 1585 a 1595 et l'attitude de son
pere, auteur de leur bannissement.



402 A. STEGMANN

une apologie écrite?. Il évoque d’autre part la bulle de Sixte V,
excommuniant Henri III, contre laquelle tous les politiques modérés
s’insurgérent en France. De Thou souligne 4 ce propos le rdle, assez
oublié de nos jours, de P. de Belloy?.

Il ne fait aucun doute pour lui que les Jésuites francais sont inféodés
a I'Espagne autant qu’a Rome et il ne doute pas de la complicité du
Jésuite Varade avec Barriére en 1594, ni de la responsabilité du college
parisien dans la tentative de .Jean Chatel, ou le pére de de Thou saisit
'occasion de prononcer un ultime réquisitoire #.

Il rapporte avec complaisance les discours hostiles de Pasquier, de
S. Marion, de Passerat, professeur d’éloquence qui les traite d’«oiseaux
infimes animeaux a deux pieds»...

Malgré le courage de son attaque contre les Turcs, Sigismond
Bathory, en Transylvanie, ne semble guére qu’un malheureux prince
manipulé par les Jésuites et notamment I’Espagnol Alonso Carillo,
infidele a un pacte signé avec I'occupant turc, désireux de se débarrasser
de ses ennemis intérieurs, a la téte d’une armée avide de butin 2.

Mais, dans Paffaire récente des catholiques anglais, bien qu’il cite
objectivement I’apologie que fit des Jésuites pendus Guillaume Alain
(Allyn), cardinal de Malines, de Thou semble ne pas douter du complot
ourdi 2 Rome et Douai, dont E. Campian fut la principale victime. Il ne
parle pas de ses controverses et cite au contraire R. Charnock, qui fit
contre eux l'apologie de la position anglicane.

De Thou rend toutefois justice & quelques-uns d’entre eux: Plaute
Benci, toscan, qui avait été, il est vrai, I’éleve de Muret, trés aimé de de
Thou, est loué pour sa «vertu et son érudition et la candeur de ses
meeurs ». Appréciation trés voisine pour Maldonat (de Thou ajoute «un
jugement exact» a la «candeur des mceurs et la piété»): il avait été son
éleve, il est vrai, au college de Clermont.

Il use de termes ironiquement féroces contre tous les ligueurs, Louis
d’Orléans, Renaud de Beaune, Génébrard, dont il sous-estime |'ceuvre,
J. Boucher, D. Lambin, mort de peur a l'annonce de [I’assassinat de
Ramus, le cardinal de Pellevé, mort de colére a la nouvelle de la prise
de Paris.

De Thou ne s’intéresse pas spécialement aux «libertins» spirituels ni
aux marginaux ». Il retrace correctement la carriere de P. Martyr et de
B. Ochin. Le premier, derri¢re lequel se profile J. de Valdes, «confident
de tous ses desseins» a Naples, instigateur d’une société secréte qui
compta parmi ses membres Vittoria Colonna, «dame d’une piété, d’un
mérite et d’une modestie singuliere», se lia & Lucques avec le Juif

21. Capilupt n’est pas Jésuite.

22. Catholique modéré, il publia six livres successifs, de 1585 a 1591, en faveur
d’Henri III excommunié, puis de la succession d’'Henri de Navarre, contre le «Brutum
fulmen ».

23. XII, 334. qui aboutit a I'arrestation, la torture et I'expulsion des PP. Guéret et
A. Hay.

24. X1, 237.

25. Etudiés en particulier par le P. J. Lecler, op. cit., note 18. Sur Carnesecchi, omis
par lui, voir O. Ortolani, P. Carnesecchi, Florence, 1963.



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 403

converti Emmanuel Tremellio, Martinengo, Paul Lasitio et J. Zanchi,
puis dut passer a Zurich, puis en Angleterre ou il soutint une dispute
publique sur la Céne, confirmée dans son ouvrage. Le second, «excellent
prédicateur », I’y accompagna, aprés Zurich, Bale et Strasbourg, «pour y
expliquer les Ecritures a Oxford, par ordre du Roi»...

Mais G. Blandrata, qui précha en Transylvanie et en Pologne,
soutint, selon de Thou, des «opinions absurdes», ainsi que Frangois
David — en fait son disciple et victime de Blandrata (ce que ne dit pas
de Thou), qui propagea le «poison» en Pologne des «dogmes impies
d’Arius» et, selon lui, mourut fou.

Aucune indulgence non plus pour Georges David, traité d’impos-
teur, qui troubla les Pays-Bas, vécut incognito a Béle et ne fut démasqué
quapres sa mort: il fut exhumé et ses restes brilés. Fr. Stancaro? est
simplement mentionné pour ses «opinions singulieres» sur la médiation
du Christ au synode de Pinczow en 1559.

Qu'il ait ignoré Schwenkfeld, mort en 1561, Mino Celsi, auteur d’un
traité irénique publié a Bile en 1577, Valentin Weigel, apparemment
bon luthérien saxon, trés critique envers la nouvelle Eglise et mystique
indépendant, dont les ceuvres ne furent connues que plus tard — leur
manque de notoriété peut expliquer le silence de de Thou. On comprend
moins ’absence de Laski, principal réformateur de la Pologne, mort en
1560.

Ce que recherche d’abord de Thou, ce sont les gens «candides»
selon son terme, c’est-a-dire de bonne foi, sérieux dans leur science et
tolérants, ce qui ne veut pas dire non engagés, la tolérance passant pour
lui par une dénonciation verbale de l'intolérance.

Les Histoires s’ouvrent par une longue profession de foi sur ce
point 77,

«Il a paru plusieurs autres sectes de notre temps. En vain pour les
réprimer on a tenté la rigueur des supplices... C’est ce que nous voyons
en Allemagne, en Angleterre, en France, oil I'on ne peut dire qui y a le
plus souffert, de la tranquillit¢ publique ou de la religion» %.

Nous avons vu comment il dénonce les persécutions de tous bords.

Il loue I'empereur Ferdinand, le duc de Savoie Emmanuel Philibert
d’avoir assuré la paix religieuse, pour le premier non sans avoir multiplié
les conférences pacifiques — avec deux hommes — au demeurant honnis
des calvinistes — F. Baudouin, «!’'un des plus célébres jurisconsultes de
son temps... qui, ayant d’abord embrassé la doctrine des protestants,
mais I’ayant ensuite abandonnée, aprés une exacte lecture des Péres,
conserva la méme modération»... et G. Cassander, «homme également
savant et modéré ».

Aussi, malgré une dénonciation constante des actes facheux de
presque tous les Papes de son temps, ne ménage-t-il pas les éloges a tous
les grands prélats, souvent aussi tolérants que grands humanistes:

26. Jugement séveére du P. J. Lecler: «le type le plus accompli de I’esprit brouillon ».
27. Préface a Henri IV.
28. 1, 318.



404 A. STEGMANN

Carranza, dont Salinas alla porter la défense a Rome, Sadolet, les du
Bellay, A. de Harlay, Ossat qu’il connut a Venise et pour qui il obtint
I’absolution d’Henri IV, Tolet, premier cardinal Jésuite qui ceuvra dans le
méme sens, et méme le cardinal de Tournon, pacifique, quoique
anti-protestant.

Chez les théologiens, Thomas Erastus, de Bale, critiqué par les
calvinistes, approuvé de Bullinger, «s’étant élevé au-dessus des sciences
humaines» aprés avoir été grand philosophe et grand médecin, ou Jean
Molanus de Louvain, «fort savant dans |’Histoire ecclésiastique »,
peuvent clore une liste d’exemples vivants des modéles proposés par de
Thou.

Il s’est longuement et passionnément intéressé a I’histoire religieuse,
non seulement en historien, par le récit des conférences élaborées en
Allemagne, en Suisse, en Angleterre, en France, dans I'examen des
questions théologiques, mais par un profond intérét personnel et un élan
de piété, qui le portent a composer des paraphrases poétiques de
quelques psaumes?; c’est lui d’ailleurs qui invite P. Picherel a composer
un commentaire sur saint Paul?.

Il ne manque pas de citer tous les hébraisants de son temps, 2
quelque confession qu’ils appartiennent: Conrad Pellican, 'un des grands
initiateurs, mort & Zurich en 1556, tot passé a Luther, et le plus épargné
par la critique de R. Simon; A. Maés, mort 4gé a Cleves, «esprit droit,
sincere, ouvert»; A. Caninio, qui parcourut ’Europe et mourut a Paris
en 1557, attaché au Chancelier Duprat; J. Forster, professeur a Witten-
berg; Sebastien Munster, bélois, plus célebre pour sa Cosmographie; la
savante tolédane Louise Sigée -— un peu bas-bleu, qui étale ses
connaissances dans une lettre en cinq langues adressée a Paul III; Henri
Moller, mort en 1589, utilisé par Mélanchthon et Th. de Béze ; Cornelius
Bertram, éléve de Turnébe, qui enseigna a Genéve et Frankental ; Jean
Mercier, successeur de Vatable au Collége de France ; le cardinal Sirleto
enfin, mort en 1585, & qui Pie IV confia la bibliotheque Vaticane. De
Thou a eu connaissance de sa riche bibliothéque privée et de ses notes
manuscrites sur les Psaumes.

Cest a Sirleto et & son successeur Antoine Caraffa qu'on doit
Iédition grecque de la Bible, dite Vaticane. De Thou s’est beaucoup
intéressé a ces éditions. Il remonte a celle d’Alcala, qui lui donne
’occasion de parler du cardinal Ximénes. Il consacre une page entiére a
’analyse du texte et au réle particulier de Ferdinand Nurez (Pinciano)
qui s’illustra aussi dans les lettres et les sciences, et mourut a
Salamanque en 1553, et a Fr. Vergara, par ailleurs auteur de la premiere
grammaire grecque espagnole; Flaminio Nobili édita la Bible latine de
Sixte-Quint ; Bibliander, ami de Pellican, travailla avec P. Cholin a celle
de Zurich qui fut reprise, pour son couronnement, par Plantin, avec

29. Glissés en particulier dans les Mémoires, aux moments critiques de sa vie
spirituelle.
30. 11 le rencontre a Chalons en 1584. Picherel est alors 4gé de soixante dix-neuf ans.



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 405

I'aide de Jean Levinus et G. Canter, cependant que J. de Sonneck, de
Souabe, en étendit la diffusion par ses traductions en turc et en slavon.

Sans qu’il veuille juger de leurs mérites respectifs, il ressort
pleinement que ces théologiens, bien formés, ont participé et souvent
consciemment, comme on le verra pour la Bible de Ch. Estienne, a cette
formation de la véritable république des lettres, studieuse et tolérante.

Les progres de 'Histoire de I’Eglise lui sont tout aussi familiers. Et
d’abord les Commentaires aux Ecritures. Outre ceux des théologiens de
la confession d’Augsbourg, dont nous avons parlé, et des éditions de la
Bible, il cite les trés orthodoxes ouvrages de J. Cochlée, le redoutable
adversaire de Luther, et de J. Ziegler, retiré lors de la menace turque
sur Vienne pres de 'évéque de Passau, édités par Jacob Fugger.

Sur des textes particuliers, de Thou connait les commentaires aux
Psaumes d’Heresbach, la traduction de Desportes, ceux, tot célébres, au
Cantique des Cantiques de Luis de Leon.

Pour la Patristique, il retient I’édition de saint Augustin par
Fregoso, celle de Tertullien et de Cyprien par Jacques Pamelius, évéque
de Saint-Omer, [’ensemble des éditions d’Henri Gravius, vingt ans
professeur a Louvain, mort prématurément 3 Rome, et de Latino Latini,
qui publia peu, mais annota infatigablement tout ce qu’il trouvait.

Latini intéresse déja I'Histoire ecclésiastique. Arnaud Artenius
publie une traduction de Flavius Josephe, Jérome Wolf?!, par ailleurs
bon helléniste, collecteur de nombreux auteurs anciens, édite a Bile,
avec traduction latine, Zonaras, Nicétas, Grégoras*. Jean Langius, mort
en 1567, conseiller aulique de Ferdinand, édite I'Histoire ecclésiastique de
Nicéphore Calliste, également publiée a Bale. De Thou ne mentionne
pas ses éditions de saint Justin ou de Grégoire de Nazianze.

Don Garcia Loaysa, archevéque de Tolede, collecte les Conciles
d’Espagne. ‘

On voit que, dans ce domaine, I'orthodoxie I'emporte. Il n’en va
pas de méme avec les ouvrages généraux, objets, il est vrai, avec les
Centuries de Magdebourg et Sleidan, de trop fameuses controverses.

Aprés I'histoire religieuse, les savants occupent une place exception-
nelle dans les Histoires.

Trois idées se dégagent du morcellement des notices bibliographi-
ques: une science en progres dans tous les domaines; le caractére
essentiel de la recherche fondamentale; le double trait humaniste des
savants : élargissement diversifié de leur savoir, caractére exemplaire de
leur vie, dévouée au bien public et a la République des lettres.

31. Bel exemple aussi de mobilité. D’une riche noblesse des Grisons, mais sans aide
de son pére, il gagna sa vie pour faire ses études a Tibingen, puis parcourut la France et
I'ltalie dans des postes divers. Les Fugger lui assurérent a Augsbourg le poste de
bibliothécaire et principal du college.

32. Ses traductions furent diversement appréciées: il fut loué de Joseph Scaliger,
Huet et Baillet, critiqué d’Henri Estienne.



406 A. STEGMANN

Sciences naturelles

Les sciences naturelles intéressent beaucoup de Thou. Il raconte sa
visite au jardin des plantes exotiques du chanoine de Liége, Jean
Langius, et il découvre chez F. Platter, visité a Béle en 1579, les fossiles
de Gesner, un 4ne sauvage (?) et une marmotte ¥. Il en oubliera de lui
faire une place dans son Histoire. 11 note les éditions, suit les querelles:
M. Guillandin, prussien qui enseigna a Padoue, écrit des plantes et des
fossiles, en désaccord avec Mathéoli; il se fera juger lui-méme par
Joseph Scaliger.

J. Mathez de Rochlitz, mort a cinquante-deux ans aprés un sermon
sur la mort, s’occupe aussi de mines et de fossiles, qu’il observa dans sa
Silésie natale. Léonard Fuchs, qui pratiqua les lettres et la médecine, et
fut un de ces hommes que se disputaient les princes, se consacra
finalement a Ihistoire des plantes, qui fit sa réputation.

Rembert Dodonée enseigna et pratiqua, lui aussi, la médecine, et
s’intéressa de préférence aux plantes aquatiques. Cesalpini, professeur de
la Sapience et médecin de Clément VIII, aurait découvert avant Harvey
la circulation du sang. Il s’intéressa aussi aux minéraux, mais c’est son
De plantis (1583), dans lequel il précise les justes critéres de classifica-
tion, que retint la postérité.

L’'ceuvre de Gesner est immense et il n’en publia qu’une faible
partie. Gaspar Wolf s’en chargea aprés sa mort. De Thou le loue autant
pour ses éditions d’ouvrages médicaux et théologiques que pour son
Histoire des animaux, parue fragmentairement: quadrupeédes, vivipares,
ovipares, oiseaux, poissons et animaux aquatiques, plus admirée que ses
travaux sur les plantes et sur les minéraux, dans lesquels il fut devancé
par son éleve Michel Mercati.

Sans partager le mépris de Rabelais pour G. Rondelet, il lui
reproche plutdt d’étre plagiaire : celui qu’il utilise est Guillaume Pelicier,
homme d’une grande érudition. Il loue enfin S. Porti, encore un
médecin, de son ouvrage sur les poissons, ainsi qu’'Edmond Wotton.

Géographie

Malgré des progrés plus importants a cette date en géographie , il
n‘oublie pas néanmoins les deux grands noms de 'époque : Ortelius dont
il cite le Thédtre de l'univers, les enquétes scrupuleuses sur place et
I'ceuvre cartographique «sur les anciens auteurs» et Mercator, Wallon lui
aussi, assez généreux pour ne pas publier ses propres cartes jusqu’a
I'épuisement des exemplaires d’Ortelius et qui consacra la fin de sa vie a
examiner, sous l'angle de sa spécialité scientifique, la chronologie de
I’Ecriture, non sans y ajouter des commentaires sur I’Epitre aux
Romains, Ezéchiel, I’Apocalypse, en théologien authentique.

33. Mémoires, 1, 49.
34. Cosme de Médicis, Charles Quint, le prince d’Anspach.
35. Cf., dans ce volume, I'exposé de J. Céard.



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 407

Astronomie

En dehors des résultats plus spectaculaires apportés de Copernic a
Tycho-Brahé ¢, de Thou est attentif aux progrés des Universités
allemandes. Copernic (hors de la période des Histoires) n’est mentionné,
avec Regiomontanus et Képler, héritier des écrits de Tycho-Brahé, qu’a
propos de celui-ci, «d’'un commun consentement prince des astrono-
mes » ; le luthérien Jean Funk, auteur de Tables astronomiques, intéresse
plutét de Thou comme victime des Polonais. Il semble avoir mieux
connu celles de Cyprien Léowitz, calculées jusqu’en 1606. Le Hessois J.
Driander, qui enseigna médecine et mathématiques, associa a la théorie
les applications pratiques, en inventant et perfectionnant plusieurs
instruments.

Georges Rheticus (Joachim), né dans les Grisons, mort en Hongrie,
fut I'un des premiers défenseurs du systéme copernicien, qu’il glosa dans
plusieurs ouvrages.

Quant au Strasbourgeois Conrad Dasypodius, il travailla surtout a
recueillir le plus possible des textes antiques de sa spécialité, glosa les
Tables alphonsines et s’orienta vers des travaux sur 'optique comme le
Portugais Pierre Nuiez (Nonius), célébre aussi en mécanique et en
navigation.

Astrologie

Mathématiciens ou ‘médecins sont souvent astrologues. De Thou ne
manque pas de relever ce trait commun de I'Europe de son temps. Il
note, sans commentaires, diverses prédictions réalisées: I’annonce, par
J.B. Benedetti, de la prise de Pignerol et de sa propre mort; Vésale
aurait prédit celle de Maximilien, d’Egmont, y compris I’heure ; Bodin,
que de Thou soupgonne de magie, 'année et le mois de la paix de
Henri IV. J. Schoner excella dans l'art de tirer les horoscopes, mais,
dans son éloge de Thomas Erastus, de Thou le loue d’avoir «réfuté par
des raisons invincibles cette astrologie qui entreprend de prédire la
fortune des hommes par les astres» ™.

Il ne croit pas non plus a I'alchimie. Le Vénitien Marc Bragadino,
capucin défroqué, fit des expériences publiques a4 Venise et a Padoue:
I'imposture découverte, il s’enfuit en Bavicre et eut la téte tranchée a
Munich.

36. Copernic, Kepler et Galilée sont hors de la période des Histoires. De Thou
devait étre informé de I'importante activité de Peiresc, mais respecte scrupuleusement —

malheureusement pour nous — son cadre chronologique. )
37. On notera aussi son silence sur Nostradamus (1503-1566), dont il ne pouvait

ignorer la notoriété.



408 A. STEGMANN

Médecine

Le nombre des médecins dignes de la postérité est considérable. En
dehors de la réputation de Fallope, Fracastor, Fernel, Vésale, Wier,
Mercuriale, L. Joubert, de Thou semble s’étre intéressé aux questions
physiologiques, a en juger par la place qu’il donne & deux étrangetés qui
susciterent des polémiques européennes.

Peut-on vivre sans manger, pendant des semaines, voire des années ?
De Thou narre longuement des cas observés par divers médecins en
Allemagne, en Suisse, en France, notamment entre 1595 et 1600: tous
publierent leurs sentiments sur la question, sans mettre en doute la
réalité des faits; ils ne polémiquaient que sur les causes de survie: Fr.
Citois contre Harvet en France, Lentulus a Berne, Georges Fabricius a
Cologne, Laurent Joubert dans un livre plus explicite.

Le P. Del Rio, lui, regardait ces prodiges comme ceuvre démonia-
que.

De Thou releve également, sans juger, le récit d’'un médecin de
Helmstédt, qui alla tester longuement une dent d’or sur un enfant de
sept ans: anomalie de la nature, moins surprenante que ces monstres et
prodiges, dont de Thou, comme les plus rationalistes de ses contempo-
rains, donne quelques exemples.

Mais le plus souvent il se contente de noter ceux qui se sont
illustrés dans I’édition ou la discussion d’Hippocrate et Galien, les grands
anatomistes, supérieurs aux Anciens, Fallope et Vésale, ceux dont les
liens personnels font progresser et diffusent leur savoir, J.B. Montano et
son éléeve J. Crato, L. Duret et son éléve J. Heurnius, disciple aussi de
G. Mercuriale, Anuce Foez, le plus soigneux éditeur d’Hippocrate.

Mais de Fracastor, s’il retient, comme il se doit, la qualité poétique
de sa Syphilide, il préfére noter son exercice gratuit de la médecine et sa
mani¢re humaniste d’embrasser les sciences, «ayant expliqué par quantité
de doctes écrits beaucoup de choses que les anciens avaient ignorées ou
qu’ils avaient prises d’une autre facon qu’ils ne devaient».

Cest ce méme dépassement de leur spécialité qu’il loue chez
Jacques Skeg, Peletier du Mans, Gentien Hervet ou Jacques Grévin, et
plus encore chez Fernel, «honneur de toute I'Europe ».

Le mérite d’Antoine Mizauld est d’avoir composé «des ouvrages
trés savants et trés sensés», celui de L. Joubert, dont on vient de voir
pourtant I’étrange position, d’avoir écrit sur les Erreurs populaires; de
Jacques Houllier ¥, d’avoir «apporté un jugement si éclairé par une
profonde méditation qu’il guérissait heureusement les maladies désespé-
rées» et de n’avoir pas eu le temps d’achever ses nombreux manuscrits .

On retiendra qu’il ne porte pas une attention particuliere a la
démonologie et notamment aux célebres traités de Jean Wier ou de
Bodin.

38. Selon les Thuana, il était membre d'un cercle qui réunissait le dimanche matin
aux Cordeliers, outre de Thou et Houllier, Pithou, Hotman, Dupuy, Le Fevre.

39. Sur Houllier et les sciences contemporaines, voir la trés remarquable étude de
I. Céard, La nature et les prodiges, Genéve, Droz, 1977.



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 409

Sur Paracelse, nommé surtout a cause de son glossateur Bodenstein,
il est imprécis et méfiant: «plus célebre par la nouveauté de son savoir,
laquelle lui attira beaucoup de sectateurs, que par la solidité de ses
raisonnements ».

Histoire

L’histoire a été I'une des grandes conquétes de la deuxiéme moitié
du XVI°¢siecle: histoire générale de P'Europe, enracinement historique
national ou local, synthéses tendant a dégager une philosophie politique,
pro-, anti- ou crypto-machiavélienne en particulier . De Thou, qui récrit
a sa maniére cette histoire européenne ¥, ne semble guere s’étre soucié
de ses prédécesseurs immédiats, mais sa régle de mentionner les morts
illustres lui en fait rencontrer quelques-uns: sa liste est ici particuliére-
ment lacunaire.

Contre Sleidan et les Centuries de Magdebourg, Surius le chartreux
et Baronius, qui regut pour son cuvre un chapeau de Cardinal,
dominent I’époque, sans que de Thou le mentionne expressément.

Il retient — et avoue s’en servir — le continuateur de Guichardin,
G.B. Adriani, le polygraphe N. Vignier, dont il apprécie surtout la
Chronologie *?, «car dans ce livre admirable on voit les véritables origines
des peuples et des familles, toutes les révolutions et les commencements
des Empires...», I'historien génois Foglietta, qu’il utilise également, le
Corpus des voyages de Ramusio®, du Feron, qui donna une suite & Paul
Emile, Ciacone pour I'histoire des Papes, aprés Platina.

Pour les autres, c’est assez s¢échement qu’il signale leurs travaux
intéressant des domaines limités: pour I'Italie, Varchi, Paruta, P. Jove,
Giambullari; pour la Saxe ou la Silésie, Jacob Gureus ou l'ouvrage
polémique de I’Espagnol L. Avila contre Albert de Brandebourg, Simler
et V. Schud, moins connu, pour la Suisse ; le classique Bonfinio pour la
Hongrie, Morales, qui continue Ocampo pour I'Espagne, L. Soranzo et
Jean Leunclavius, celui-ci humaniste complet par ailleurs*, qui s’était
informé de I'histoire byzantine et avait appris le turc avant de publier ses
Historiae musulmanae pour le Proche-Orient.

40. En particulier, I'essor européen du tacitisme. Cf. mon article: Le tacitisme,
programme pour un nouvel essai de définition, in Pensiero politico, 11, 3, Florence, 1970, et la
bibliographie.

41. Une sérieuse étude sur de Thou historien manque. Le meilleur travail d'ensemble
est celui de S. Kinser, The Works of J.A. de Thou, La Haye, 1966.

42, Le titre réel est La Bibliothéque historiale (1587), 3 vol. in-folio.

43. L'étude de la bibliothéque de de Thou est délicate. Le catalogue, édité par
Quesnel en 1679, ne permet pas de juger de sa situation en 1610, et 'on ne saurait méme
se fier & la présence des ouvrages publiés avant cette date. Elle devait pourtant étre
considérable, étant donné la curiosité de de Thou, les vingt mille écus dépensés et la
participation de J. Scaliger, Casaubon, les fréres Dupuy, Saumaise, J. Sirmond a sa
constitution.

44. XI, 186. Latiniste et helléniste, son principal ouvrage concerne le droit grec et
romain, canonique et civil. Il a traduit et annoté Grégoire de Nazianze, Grégoire de Nysse,
Xénophon, Zosime, M. Paléologue, diverses annales turques...



410 A. STEGMANN

Exception intéressante : il connait la Perfection politique de Paruta,
dont il sait qu’elle a été publiée avec un traité sur la vie contemplative,
«soliloque qui inspire la piété et la véritable magnanimité ».

S’il mentionne a 'occasion les traductions (le plus souvent du grec
en latin) des historiens antiques, en particulier, sans grande estime, le
Diodore et le Plutarque d’Amyot, il leur préfére de loin les grandes
reconstitutions sur les meeurs, la grandeur ou la décadence de I'empire
romain de Regiomontanus, N. Vignier, Richard Streinius, baron d’Autri-
che, et surtout de Sigonio ou d’Onofrio Panvinio.

Il aime a signaler les monographies des figures de premier plan:
Ximénés, Melanchthon, Marguerite de Navarre, Bullinger, Philippe de
Neri...

Mais [Phistorien ne manque pas d’évoquer beaucoup d’ouvrages
touchant a lhistoire contemporaine: le siege de Sancerre par Jean de
Léry, la Saint-Barthélemy célébrée par le Romain Capilupi, les actes des
disputes théologiques (Solokowski, Cassander, Du Plessis-Mornay) ou les
étapes du Concile de Trente, les polémiques imprimées autour de la
Ligue ou des catholiques anglais.

Néanmoins aucune image particuliecre de I’Europe ne se dégage de
cette approche historique occasionnelle.

L’humanisme polygraphe

Il en va tout autrement de ’Europe humaniste. Il faut entendre par
la les savants de tous ordres qui s’intéressent a des aspects divers d’une
culture, toujours fondée pour de Thou sur la tradition gréco-latine, dont
la vie studieuse, conjointe a l’activité publique — politique ou intellec-
tuelle —, entretient des relations suivies avec d’autres pays et qui visent,
par le maintien du latin dans leurs écrits, a une diffusion européenne.

A cet égard, leur nationalité importe d’autant moins que leur
mobilité, le caractere européen des Universités ou des petites capitales
allemandes ou italiennes, outre les grandes — Rome, Paris, Béle, Anvers
ou Leyde — par le jeu de I'imprimerie, efface leur biographie propre.

Ecrivains et mécénes sont rarement dissociables et, dans la perspec-
tive de de Thou, ce Paul de Foix qui le guida d’abord, les Du Bellay ou
le Cardinal de Tournon* relévent de la fonction humaniste européenne
qui transparait chez les écrivains qu’il retient, comme chez les grands
diffuseurs cultivés, P. Manuce, Plantin, Oporin, G. Morez, a la culture
polyvalente.

Aussi n‘omet-il aucun des grands aristotéliciens du siecle, Aristote
restant pour lui le modele de I'unité de la connaissance.

Il remonte occasionnellement a Argyropoulos et D. Barbaro, comme
a des initiateurs dépassés, et cite les grands commentateurs successifs :
Perion, Grouchy, Skegius, Cyriaque Strozzi, Majoraggio, Zabarella,
R. Piccolomini, Jules Scaliger, Charpentier, L. Leroy, celui-ci malgré un
golt platonisant.

45. Protecteur de Danés, Lambin, Muret, V. Lauro.



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 411

D’une maniere générale, il aime a souligner Uéclectisme des
connaissances chez les savants du temps, leur passion des bibliothéques
et leur souci philologique. S. Speroni, dont notre temps n’a retenu que
I'ceuvre littéraire, excellait en philosophie, mathématiques et Ecriture
sainte, de méme Rivius, R. Streinius, qui joignit aux Antiquités romaines
la science du droit et de la théologie, comme le Hongrois Erasme
Osuald, qui travailla simultanément aux mathématiques et a I’hébreu, le
chanoine belge Ch. Langius a Cicéron et a la botanique...

Furent d’utiles humanistes ceux qui se consacrérent 3 en diffuser
I'histoire ou & dresser des corpus: Vasari et ses Vies des architectes,
Dasypodius dressant l'inventaire des mathématiciens anciens, Antoine
Riccoboni rédigeant I'histoire de [I’'Université de Padoue, le Vénitien
Echin et son traité des monnaies anciennes, ou ce jeune inconnu, mort a
vingt-cinq ans, qui rassemblait tous les grammairiens latins.

Mais deux figures, auxquelles il consacre de longues notices,
dessinent bien ce portrait de I’humaniste idéal, tel que le congoit de
Thou. Jules-César Scaliger, «si excellent que I’Antiquité n’en a point eu
qu'elle puisse mettre au-dessus de lui», louable pour sa noblesse, sa
réputation militaire, qui «bien qu’il se flt appliqué tard a ['étude, y fit
un si grand progrés... qu’a I'exacte connaissance qu’il avait de toutes les
parties de la philosophie il ajouta la perfection de la langue latine, et
principalement de la grecque...»

Pierre Pithou — que nous retrouverons pour ses qualités intellec-
tuelles et humaines — «avait appris plus de choses que personne n’en a
jamais su, car comme il n’avait point d’autre dessein que de préférer
toujours le bien public a ses autres affaires... il communiquait ses
découvertes a ceux qu’il croyalt avoir quelque talent pour les lettres..

«Jamais personne n’a mieux entendu un seul auteur que Plthou
entendait tous les anciens grecs et latins... il savait 'histoire de France et
celle des étrangers, les origines des peuples, la chronologie, les
successions des familles, les guerres, les alliances, les traités... les lois,
les meeurs, les coutumes des provinces et des villes en particulier ». Voici
une histoire européenne d’oli toute abstraction est absente, faite par et
pour les hommes. De Thou analyse ensuite ses connaissances juridigues
et ses incursions occasionnelles dans d’autres domaines?, enfin ses
aptitudes a servir le bien public. «Bien qu’il eGt toujours refusé les
dignités et les honneurs qu’on lui offrait, le désir qu’il avait d’étre utile a
sa patrie le portait a exciter continuellement ceux qui étaient dans les
premiers emplois... Aussi les ministres n’entreprenaient-ils rien de
considérable sans I'avoir auparavant consulté... »

46. Un traité latin sur la procession du Saint Esprit, des fragments de saint Hilaire
publiés par Josias Mercier, un commentaire a Phédre. Sa mémoire fut longtemps défendue
par le méme Josias Mercier, P. Dupuy, A. Loisel et encore au XVIII® siecle par J. Boivin.
Le P. Labbe donna en 1609 une édition de ses aeuvres complétes.



412 A. STEGMANN

Juristes

Fortement marqué par son milieu, «politique » et gallican, de Thou
fait évidemment une place exceptionnelle et souvent louangeuse a I'exces
a ses contemporains francgais, plus souvent pour leur role politique que
pour leur compétence, mais en soulignant toujours leurs vertus privées
de probité et de désintéressement, trop favorable a son pére, le
chancelier Christophe de Thou, qui demanda en 1594 lexpulsion des
Jésuites, ou a ses amis personnels, Claude Dupuy et Pithou.

Il n’en résume pas moins avec probité, dans la longue analyse du
procés intenté par le Parlement contre les jésuites, I'exposé du président
Duret en leur faveur et la solide défense historique imprimée de
P. Barni.

Il mentionne Armand A. du Feron, conseiller au Parlement de
Bordeaux, pour ses Commentaires aux Coutumes, Tiraqueau, qui donnait
chaque année «un enfant a I’Etat, un livre au public».

L’éloge de Fr. Olivier est plus mitigé. S’il loue la qualité des
premiers €dits élaborés sous son égide et une tolérance certaine pour les
protestants, son retour aux affaires, aprés un premier limogeage, ne fut
qu’un «honteux esclavage », de 'aveu d’Olivier lui-méme. Il se réjouit de
la réhabilitation de J. Etienne Duranti, trois ans apreés son lache
assassinat & Toulouse en 1589, par les catholiques factieux, malgré ses
tentatives pour maintenir la paix dans la ville. Jacques Mangot, mort en
1587, a trente-six ans, avocat général, eut surtout pour mérite d’€tre
«bon catholique et bon citoyen», «inviolablement attaché a son
souverain, également savant et éloquent sans fard et sans ambition, sans
attachement pour les richesses au milieu des grands biens qu’il possé-
dait... »

Méme éloge pour Jacques Faye d’Espesse: «homme d’une érudition
profonde, d’une éloquence rare, fameux d’ailleurs par plusicurs ambassa-
des, par son expérience consommée et son attachement inviolable au
service du Roi»: il en mourut prématurément en 1590 & quarante-sept
ans, pour avoir suivi Henri IV dans ses rudes expéditions militaires.

Jacques Cujas, qui mourut la méme année, «jouit de son vivant de
la gloire que son mérite lui attira...» Clest «le plus grand et le seul
juriste qui nous reste aprés ces premiers législateurs de qui nous tenons
le droit». De Thou glose cette mort d’un long paragraphe lyrique sur le
malheur des guerre civiles «dont la Religion était le prétexte ».

Disparu en méme temps que Cujas, H. Doneau n’a droit, sans
mention de ses ceuvres, qu'a ce jugement dédaigneux; il eut «d’autant
moins de réputation que toute sa vie il se fit un jeu d’écrire et de parler
contre ce grand homme ».

Il ne garde guére de I'ceuvre importante de Charles du Moulin que
sa position intransigeante lors de I'édit de 1550 et, sans louange spéciale,
sa participation aux Commentaires des coutumes. 1l ne signale de
Lambert Daneau que sa mort a Orthez, en 1596. Guy Coquille, «qui
avait autant d’équité que de science», fut trop modeste et trop peu
productif. On venait le consulter a Nevers, mais il ne connut une juste
célébrité qu’apres sa mort, en 1603.



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 413

*

«

On a vu qu’il ne citait H. Doneau et Hotman qu’en raison de leur
obligation de fuir & I’étranger la persécution religieuse.

En effet, il ne s’intéressa guére aux progres de la science juridique
et a l'action civique des nombreux praticiens de son temps.

Il ne cite ni Conan, ni Grégoire Rebuffi, Fauchet, Charondas,
Damhoudeére, Lalouette, J. de Coras, Loisel, Loyseau?, illustres dans
leurs personnes ou leurs ceuvres, et souvent a I’étranger .

De Thou accorde néanmoins un éloge tout spécial & Jean Bodin,
«vaste génie versé dans toutes les sciences», dont il cite avec précision
les ouvrages — I’Heptaplomeéres excepté —, qui aurait eu des entretiens
«secrets et familiers» avec Henri I1I, avant de perdre ses bonnes graces
et d’entrer au service du duc d’Alengon. Est-ce parce qu’il fut ligueur
que de Thou prononce cet étrange jugement sur la République: «En
faisant connaitre la vaste et profonde érudition de l'auteur, il fait voir
aussi... beaucoup de vanité et d’ostentation ».

Les juristes étrangers sont assez rares. Si lhistoire 'amene A parler
incidemment de tous ceux qui exercérent des charges publiques, en
Allemagne notamment, il ne mentionne guére que des hommes qui se
sont rendus célebres pour d’autres raisons que leurs travaux.

Gabriel Paleotto, «grand jurisconsulte, profond théologien, d’une
vie exemplaire et recommandable par la régularité de ses mceurs », gravit
tous les degrés de la Cour romaine et faillit devenir Pape a la mort de
Sixte-Quint.

De Thou fait un bel éloge d’Antoine Agostini, longtemps a8 Rome
au service du Pape et qui, créé archevéque de Tarragone, poursuivit son
histoire du droit canon et mourut en 1586 avant d’avoir publié son
édition des Conciles tant grecs que latins.

Son ami Fulvio Ursini fut a la fois savant restaurateur de I’Antiquité
gréco-latine, bon canoniste et théologien.

A ce titre, Antoine Caraffa, qui illustra le cardinalat par sa piété et
son érudition, en fit 'un de ses collaborateurs (avec P. Morin et
Fl. Nobili) pour I’édition de la Bible de Sixte-Quint. Lui-méme «corrigea
plusieurs défauts du droit canonique», fit un recueil de Décrétales et
prépara une collection des Conciles grecs et latins, achevée par
Fr. Borromée.

Toutefois, Luca Peto, professeur a Rome, illustre dans son pays, lui
parait «fort inférieur a4 nos jurisconsultes frangais ».

C’est sans doute pour avoir publié a Bale ses Vitae recentiorum
Jjurisconsultum en 1557 % que Johann Fischart, I'un des derniers éleéves de
Zazius, est un des rares juristes allemands retenus.

47. L'omission de René Choppin (1537-1606) peut étre volontaire: on I'expulsa de
Paris comme ligueur en 1594.

48. Deux traités de J. de Coras furent réédités a Cologne en 1590 et 1596. Josse
Damhoudére avait eu droit 3 une édition in-folio & Anvers en 1646, présente dans
beaucoup de bibliothéques européennes par la suite.

49. 11 ne semble pourtant pas que de Thou les ait exploitées: Fischart parle des
siécles antérieurs et s’arréte a Zazius.



414 A. STEGMANN

Histoire littéraire

De Thou n’a qu’'un médiocre intérét pour lhistoire littéraire. Pour
la France, il mentionne Ronsard comme «le plus grand poéte de son
temps », sans s’attacher autrement a son ceuvre ; derriere lui, Belleau, le
second aprés lui; du Bellay a «des agréments d’esprit»: il cite les
Regrets, sous le titre de Tristes, et mentionne les Jeux Rustiques,; Pontus
de Tyard a de I'érudition ; il en signale les derniers ouvrages: le De recta
nominum impositione et les notes a Philon; quelques mentions occasion-
nelles de du Perron, surtout pour son rdle politique. Du Bartas a droit a
un éloge plus solide : de Thou l'avait rencontré ; il loue sa modestie et la
célebre Semaine «dont on a vu a lenvi tant de traductions latines et
italiennes ». Il n’oublie pourtant pas R. Garnier, un moment ligueur, qui
serait mort de chagrin en raison des troubles du royaume et composa
neuf piéces, aprés La Péruse et Jodelle.

Le hasard — un passage a Chinon en 1580 — le fit s’intéresser un
peu plus a Rabelais, qui lui inspira, outre un poéme — «L’ombre de
Rabelais » —, un jugement mitigé: «savant dans les langues grecques et
latines et fort habile dans sa profession (de médecin)... Sur la fin de ses
jours, il s’était jeté dans le libertinage et la bonne chére» (!). Quant a
son livre «trés ingénieux, (d’) une plaisanterie souvent bouffonne et
basse, il divertit... par le ridicule qu’il donne a tous les états de la
vie...» ¥,

Il se lia d’amitié avec Montaigne en Guyenne et a la Cour; celui-ci
lui donna «des éclaircissements pour son histoire» 3! et, en 1588, lui
confia son scepticisme sur la religion des deux prétendants au trOne:
«C’est un beau prétexte pour se faire suivre de ceux de leur parti, mais
la Religion ne les touche ni 'un ni P'autre »... Sa notice nécrologique en
1592 mentionne son amitié pour La Boétie et la mairie de Bordeaux. Sur
les Essais, voici le jugement: «Il faisait profession d’'une noble franchise,
comme il parait par ses ouvrages intitulés Essais qui en seront de sirs
garants a la postérité la plus reculée ».

La poésie latine, qu’il pratiquait souvent lui-méme, le retient un peu
plus. Bien qu’ils soient nettement antérieurs, il nomme Sannazar,
Pontano et Marulle, les grands ancétres.

Il analyse fort inégalement ceux qu'il retient et souvent, quand ils
eurent d’autres talents, il oublie de mentionner leurs vers: ainsi de P. de
Mondoré, X. Betuleius, Passerat, Th. de Béze ou de Petrus Nannius, de
Ch. Utenhove.

P. Jove, sur lequel il porte un jugement aussi sévére que sur
Bembo, ne I'intéresse que comme historien, & la plume vénale.

A. Papius, liégeois, «entendait la poétique ».

Ceux qu’il céleébre par oui-dire, semble-t-il, sont J. Lotichius, «le
meilleur poc¢te allemand aprés Eoban Hess», et a un degré moindre
G. Sabinus, Fracastor, pour avoir recu les éloges de Sannazar et de
J.C. Scaliger, Frischlin, «qui avait un merveilleux talent pour la poésie »,

50. Mémoires, p. 240.
51. Mémoires, p. 19 et 136.



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 415

de méme qu’au jugement de Muret, qui semble avoir été son conseiller
dans ce domaine, Jérome Amaltei «l’emportait sur tous les poétes
italiens » *2.

Deux curiosités: il cite le poeme sur la prise d’Alger de
Fr. Franchini et les Hymnes pour toutes les fétes de I'année, sur le
modeéle des Odes d’Horace, de la dominicaine de Prato, Lorenza Strozzi,
morte en odeur de sainteté.

Il nomme encore P. Melissus, bibliothécaire d’Heidelberg, et
J. Micyllus, helléniste de Francfort, mais surtout des Francais, sur
lesquels il porte des jugements parfois singuliers. S. Macrin «réveille
I'étude de la poésie »: de son ceuvre fort diverse il ne retient que les vers
adressés aux du Bellay et «les chastes amours de sa Gelonis. »

L’Ecossais Buchanan, Frangais d’adoption, a droit a un vibrant
éloge, mais pour son Histoire d’Ecosse et, selon Ronsard, de ce «qu'’il
n’avait rien de pédant»; mais de son ceuvre latine, il omet les plus
célebres, ses tragédies bibliques, et ne cite curieusement que sa
Paraphrase des Psaumes.

Méme omission du Coesar et des Juvenilia de Muret, dont il se
garde de retracer la vie orageuse, mais dont il loue I'influence et les liens
humanistes avec les Portugais de Bordeaux.

Jugement fort voisin pour Dorat, qui «excella dans la poésie et prit
tant de soin de ses écoliers qu’ils y firent des progrés trés considéra-
bles» ; mais il analyse I’édition posthume de ses poemes en appelant de
ses veeux une édition critique.

Jacques Grevin appartient a la poésie frangaise plus qua la
médecine. De Thou retient non ses tragédies, qui connurent pourtant la
notoriété, mais sa traduction de Nicandre en vers.

Quant aux deux Scaliger, ses amis, pour lesquels il manie ’hyperbo-
le, méme silence sur I'Edipe de Joseph-Juste et simple mention, sans
autre précision, des vers grecs et latins de Jules-César.

De Guy du Faur de Pibrac enfin, un autre intime de de Thou, il
rappelle seulement les «beaux vers qu’il donne au public», sans dire
qu’il s’agit des célebres Quatrains, traduits en vers grecs et latins par
Fl. Chrestien, puis de nouveau en latin par Augustin Prevot.

Un cas singulier ici encore: c’est sans doute son appartenance au
monde parlementaire qui lui apprit que Renaud de Clutigny, abbé de
Flavigny, laissa «plusieurs piéces en vers malheureusement péries, hormis
une ou deux, qui sont écrites avec tant de politesse qu’on ne peut les lire
sans étre convaincu de la beauté de son génie»...

Il a finalement porté plus d’attention a la poésie italienne, pour
laquelle Muret fut sans doute son principal informateur**: elle connut, il

52. Dans cette grande famille d’humanistes, Frangois, Paul, Jean-Baptiste et Jérome,
dont les membres s’adonnérent tous a la poésie latine, Jérome ne semble pas surpasser les
autres, notamment son frére Jean-Baptiste (1525-1575), dont les ceuvres seules ont été
rééditées en 1750.

53. De Thou ne semble pas avoir utilisé le De poetis nostrorum temporum (1551) du
Ferrarais L.G. Giraldi, qui s’intéresse a la période précédente, malgré I'évocation de
quelques poétes encore vivants. Sur des noms qu’ils ont en commun, les notices et les
jugements différent. Muret, d’ailleurs, qui séjourna quatre ans a Ferrare, a pu l'informer



416 A. STEGMANN

est vrai, avec Mario Molza, Olimpia Morata, Girolamo Vida, le Trissin,
Bernardo Rota et le Tasse, une ére brillante, devenue tot européenne.

Mobilité

De Thou, toujours soucieux dans ses bréves notices de tracer des
courbes de vie ou de carriere, a omis peu de savants, dont la mobilité,
trait bien caractéristique de I'époque, est un trait dominant.

Il est assez naturel qu’il ait cité la plupart des étrangers accueillis en
France: Allemands professeurs au Collége de France, comme Stadius,
I’Ecossais Buchanan, passé de Bordeaux a Coimbre, avant de devenir
précepteur de Jacques VI (VII, 665), les juristes qu'on s’arrache a prix
d’or: Alciat, Cujas, les théologiens comme Angelo Canino, spécialiste de
langues orientales, qui passa a Venise, Padoue, Bologne, en Espagne, en
Hongrie, avant Rome et la France.

L arriére-plan religieux et les intolérances des diverses confessions
jouent un rdle important: fuite ou mobilité tantot pour des raisons de
propagande (I'imposteur G. David, qui préche en Hollande un nouveau
prophétisme, son homologue Frangois David, disciple de Blandrata actif
en Pologne, ou il diffuse «les dogmes impies d’Arius...», véritable
poison: VIII, 710); tantot pour échapper a I'Inquisition espagnole, dont
il ne manque pas de relever quelques suppliciés notoires™, aux
intolérances de quelques villes réformées*, aux vengeances populaires,
comme le cardinal Beaton, assassiné dans son chéteau, pour avoir
durement préché contre la réforme luthérienne.

Cornelius Bertram, éleve de Turnébe et de Canino en France, fuit
la persécution francaise, enseigne deux ans I'hébreu a Genéve, puis a
Frankental, au Palatinat, avant de revenir mourir a Lausanne. De Thou
signale ses ouvrages sur la République des Juifs* et un parallele de
I’hébreu et de I'arabe (Genéve, 1574), mais non sa Bible, retraduite sur
I’hébreu, corrigeant celle d’Olivetan.

Jérome Zanchi de Bergame suit P. Martyr a Strasbourg et passe
quelque temps en Angleterre. Apres. des années d’enseignement a
Chiavenna et Bile, il professa a Heidelberg, ou il mourut.

Les savants sont souvent demandés par les princes. Charles-Quint,
puis le duc de Cléves, a Duisbourg, protégerent le célebre astronome et
géographe Gérard Mercator, originaire de Juliers et formé a Louvain.

Les bons théologiens finissent presque tous a Rome: Henri Gravius,
J.B. Amaltes, le docteur Navarre, Romulo Amaseo, Azpilcueta, Ciacone
ou Regiomontanus, pour la réforme du calendrier.

Bien qu'en général de Thou ne s’occupe ni des architectes ni des
artistes, il retient le cas d’Orlando Lasso. Aprés des séjours en Sicile et
a Milan, il serait resté en France sans la mort de Charles IX, qui I'y

plus abondamment, mais ses vingt années romaines fournirent 3 de Thou une documenta-
tion plus large et plus récente.

54. Ponce de Leon, Arias Garcia et A. Vasquez, brilés a Valladolid (III, 411).

55. Servet et Genéve; Brentius, luthérien, menacé a Halle, Bale et Zurich...

56. De politia judaica, Genéve, 1580.



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 417

avait appelé. Il fut appelé a Naples, a Rome, en Angleterre et dans les
Flandres, a la Cour de Baviére enfin ou il retourna pour mourir a
Munich, a soixante-treize ans.

Indépendance et risque

Jérome Maggi — attiré il est vrai par le gain — devint juge a
Famagouste (Chypre). Captif des Turcs jusqu’a sa mort, «dans un
déplorable et cruel esclavage, il se consolait par les exemples d’Esope,
de Menippe, d’Epictete et d’autres semblables sages ».

Jean Brentius, professeur de théologie a Halle, risque sa vie apres
vingt-sept ans d’enseignement, menacé par Granvelle, le conseiller de
Charles-Quint. De son c6té, Viglius fut arrété par les Etats de Hollande,
qui le jugeaient trop lié au parti espagnol.

«L’électeur de Saxe, Auguste, scrupuleusement attaché a la confes-
sion d’Augsbourg, persécuta et chassa de ses Etats tous ceux qu’il
soupgonna de suivre les sentiments de Zwingle». Languet prit la fuite,
Gaspard Peucer souffrit une longue prison et plusieurs autres furent
maltraités a ce sujet. Christien son fils lui succéda et rétablit les
calvinistes.

A sa mort, son chancelier est enfermé. U. Piertus, professeur a
Wittemberg, fut emprisonné pour le méme sujet et C. Gundermann, qui
enseignait a Leipzig, en fut alarmé et prit la fuite... Mais il fut
découvert, et arrété...»

L’astronome luthérien Jean Funk est enfermé par les Polonais. Le
théologien hongrois Zegedin, outre les persécutions turques, subit «de
grandes inquiétudes » & Budapest pour ses préches.

Certains choisissent délibérément une vie modeste, sinon la pauvre-
té. Le Florentin D. Gianotti refuse les offres avantageuses de Cosme de
Médicis et opeére une retraite studieuse & Venise; J. Zabarella, qui ne
quittera pas Padoue, écarte celles de Sigismond de Pologne.

C’est la mort qui libéra Cujas des difficultés de I’époque. De Thou
s’éléeve au lyrisme pour marquer la solitude du savant dans un pays
troublé. «Cujas, que les sentiments de son cceur aussi bien que sa
profession portaient a I'amour de la justice et de I'équité, voyant que
parmi ces troubles le Droit était foulé aux pieds et la liberté opprimée,
que la fraude et une détestable hypocrisie avaient banni la religion et la
candeur de la société... et que non seulement il était épié par les
scélérats, mais qu’ils avaient conspiré sa mort... quitta avec joie le
monde... »

Liens personnels

Par deld les liens que suscitérent les princes éclairés comme
Ferdinand, Etienne Bathory, Maximilien, Sigismond, les grands ducs
allemands ou P’activité internationale traditionnelle de Rome qui facilitait
relations et échanges ultérieurs, outre la mobilité des professeurs



418 A. STEGMANN

d’Université et les expériences personnelles des voyages que les savants
poursuivent pour accroitre les connaissances de leur domaine ¥, selon
une tradition vieille de plus d'un siécle et qui va s’accroissant, se créent
des liens personnels — hasard, affinités ou recherche — entre membres
de cette République des lettres, dont parle si souvent de Thou.

N’insistons pas sur la sienne propre: il songeait a son ceuvre. Outre
ses amis frangais, la plupart déja mentionnés ici, il rencontra en Italie
J. Mercuriale, Nifo, Vettori, Vasari, Alexandre Piccolomini, Paul Manu-
ce, Sigonio, Gambara ; aux Pays-Bas, Ch. Langius, André Maes, Viglius;
A Bale, Basile Amerbach, Th. Platter, Th. Zwinger; a Augsbourg,
Fugger, Jérome Wolf...

Claude du Puy, célebre avocat au Parlement de Paris, «le plus
illustre de toutes les personnes lettrées », n’a rien publié. Mais, éléve de
Lambin et de Dorat, treés apprécié des juristes étrangers, il était lié aux
humanistes vénitiens Ursino, P. Manuce, Vettori, Sigonio ¥ et au Génois
Vincent Pinelli, «homme versé en toutes sortes de sciences et protecteur
déclaré de tous les philologues». Et de Thou d’ajouter a son propos:
«La République perdit en lui un excellent citoyen et je perdis un ami
qui m’était lié par ma femme et avec qui j’étais uni par la conformité de
nos goits et de nos études»,

En dehors de leur mobilité personnelle, on ne compte plus les liens
qui unissaient les lettrés avec les plus grands, Erasme ou Juste Lipse, ou
de moindres personnages, Muret, Viglius ou Scaliger.

Le musicien aveugle, Frangois Salinas, était en relations avec
Paul 1V, le duc d’Albe, Juan Alvarez, Quiroga, Rodrigue de Castro et le
cardinal Granvelle, Luis de Ledn...

Déja, au milieu du siécle, le Ferrarais L. Gr. Giraldi avait pu
dresser un panorama européen — sans doute partial et incomplet — des
Poétes de son temps>® qui reposait surtout sur ses expériences propres et
celles de quelques proches: I’Allemand Grunter, Damian de Goes, le
Grec Ph. Callimaque...

Le phénoméne se poursuit, fortement intensifié par un mécénat plus
nombreux et souvent lui-méme qualifié ®, un trés large développement
des Universités, d’importantes imprimeries que fréquentent les huma-
nistes eux-mémes, des confrontations philosophiques, littéraires, religieu-
ses, savantes qui franchissent les frontieres des Etats.

Rappelons, sur le plan religieux, les échos des diverses conférences
allemandes et particuliérement 1'Interim d Augsbourg, le concile de
Trente, les réactions a la Saint-Barthélemy.

57. Thévet ou Leunclavius en Orient, J. Wier et Fallope parcourant I'Europe pour
parfaire leur expérience médicale, A. Romanus quittant Wurzbourg pour visiter F. Vigte...
58. A. de Harlay fit son oraison funébre. Un Tumulus poétique fut publié en 1607...

59. Cf. note 53. Le De poetis évoque plus de cent cinquante noms: cf. mon étude:
Le De poetis de L.G. Giraldi (Colloque de Ferrare, 1980, a paraitre).

60. Thévet nous apprend, par exemple, que «Princes, gens de qualité, ministres
d’Etat et savants de tous les endroits du monde » venaient voir O. Finé chez lui. On a vu,
tout au long de I'exposé de de Thou, les compétences personnelles de personnages de
haute naissance, Italiens, Suisses, Allemands, Espagnols, de bien des cardinaux et des
papes eux-mémes, comme Paul III ou Pie IV, dans la lignée des grands pontifes du
XV¢ siecle, Martin V, Nicolas V et Pie II.



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 419

V. Pinelli «eut d’étroites liaisons avec les personnes de distinction
en France, en Allemagne, en Espagne, dans les provinces les plus
reculées de I’Europe »...

A. Dudith, dans ses pérégrinations et ses hésitations religieuses
méme, se fit des amis durables & Padoue, en Angleterre, en France et
dans les diverses cours lettrées ou il joua un role, auprés de Sigismond,
Maximilien 1I, Rodolphe...

Selon de Thou, Anuce Foez, médecin des ducs de Lorraine, fut
«prié¢ par ceux qui cultivaient la médecine en France, en Allemagne et
en Italie de faire une traduction enti¢re de toutes les ceuvres d’Hippocra-
te»... malgré celle, récente, de Jérome Mercuriale, «oil il n’avait pas
réussi » 5.

Et le chauvinisme réapparait dans la conclusion: «C’est ainsi que la
France, qui I'a toujours emporté sur les autres nations par rapport a la
médecine, surpassa encore les Allemands et les Italiens...»

L’un des cas les plus représentatifs est celui de Viete. Tot célebre
par quelques essais qui surprennent 'Europe savante, H. Romanus de
Wurzbourg propose a I’Europe un probleme, que Viéte résout sans
peine. Romanus s’empresse de lui rendre visite en France et passe un
mois avec lui. Sa réforme du calendrier grégorien intéresse un mathéma-
ticien de Raguse, qui la présente sans succés a divers cardinaux romains.
L’essentiel de I'ceuvre de Viéte fut publié apreés sa mort par un Ecossais,
Alexandre Anderson %,

Activités publiques

De Thou évoque volontiers le réle des humanistes auprés des
princes. Il cite les précepteurs de Frangois I, J. Cholin pour Ihistoire
naturelle, Chatelain pour les sciences et Budé, qui assumait la fonction
autrement importante de chancelier.

R. Belleau enseigna Charles de Lorraine.

Amyot forma Charles IX et Henri IIL

Justus Jonas est précepteur du duc de Saxe.

Martin Chemnitz fut le conseiller en matiére religieuse de tous les
princes luthériens: Frédéric de Danemark, Louis, électeur palatin,
Auguste de Saxe, Jean-George de Brandebourg, IJules, duc de
Brunswick.

Wolfgang Lazius, aprés avoir ét€ médecin dans I’armée de Hongrie,
devient conseiller et historiographe de Ferdinand. N. Vignier, calviniste
reconverti a la lecture des Peres, le sera d’Henri III, en méme temps que
son médecin. Antoine Boba dut son chapeau de cardinal a son role
auprés d’Emmanuel-Philibert %3, aprés avoir dirigé le Sénat de Turin.

Hermann Cruser, médecin et juriste lui aussi, sera toute sa vie
conseiller du duc de Cleves.

61. Sa traduction latine commentée des ceuvres complétes d’Hippocrate parut a
Francfort en 1595.

62. Le savant Mersenne refit 1'édition: Leyde, 1646.

63. Aprés une efficace intervention dans I'affaire du Montferrat.



420 A. STEGMANN

N

A. Gouvea le fut, a la fin de sa vie, d’Emmanuel-Philibert de
Savoie; A. Augustin devint vice-chancelier d’Aragon, D. Covarrubias,
président du conseil royal, H. Languet, chef du Conseil de Saxe. Les
Suisses de Saint-Gall portérent a la direction du canton le modeste
Vadianus ; J. Fischart dirigea Francfort durant quarante-quatre ans.

Ce mariage de la vie active et de la vie intellectuelle est pour de
Thou, plus que l’enseignement universitaire pour lequel il manifeste
souvent quelque dédain, le caractére essentiel et nécessaire du véritable
humaniste.

Don Diego de Covarrubias joignit a son action de professeur de
droit & Salamanque les charges de Corregidor de Burgos et de Grenade,
avant de devenir en 1572 président du Conseil privé.

Seb. Erizzo, Vénitien, abandonne dix ans Paction publique, vy
revient a quarante ans et meurt estimé «pour son grand savoir et sa rare
prudence aux maniements des affaires». Hurtado de Mendoza fut
gouverneur de Sienne: de Thou égratigne au passage son inhumanité.

Le céléebre pamphlétaire Hubert Languet, réfugié en Allemagne,
devint tour a tour chef du conseil de Saxe et conseiller du prince
d’Orange. Le juriste Fichard exer¢a pendant quarante-quatre ans la
charge de syndic de Francfort.

Zwischem Viglius, professeur de droit a Bruxelles, exerca la difficile
fonction de président du Conseil privé sous Marguerite de Parme; jugé
trop fidéle, malgré une modération certaine, a la cause espagnole, il fut
arrété par les Etats et mourut solitaire ; Janus Douza fut gouverneur de
Leyde et soutint le siége espagnol.

Pour les moins capables ou les persécutés, des charges moins
lucratives assurent la paix du travail. Jérome Wolf trouve ia fin d’une vie
errante grace a Ulrich Fugger, qui le nomme principal d’un collége et
bibliothécaire de la ville d’Augsbourg. Paul Melissus acheve une carriere
itinérante comme bibliothécaire de I’électeur Palatin.

Les médecins, dont le choix a été ou sera confirmé par une ceuvre
écrite, jouissent d’un sort privilégié.

P. Nuiez fut médecin d’Henri de Portugal ; Jean Crato, de Breslau,
sera médecin et «conseiller de trois empereurs». Jean Wier, le célébre
adversaire des procés de sorcellerie, le fut aussi de Charles-Quint,
Maximilien et Ferdinand, avant d’achever sa longue carriére auprés du
duc de Cléves. Le botaniste Dodonaeus le fut de Rodolphe II, avant de
devenir professeur a Leyde «ou il eut beaucoup de succes». Jacques
Grévin suivit Marguerite de France a Turin et y mourut prématurément
a trente ans; Jacques Alexandrin, de médecin, devint conseiller 3 Vienne
et Maximilien I’éleva aux plus grands honneurs.

Jacques Typot, Flamand, passa toute sa vie a la Cour de Suéde;
Jéréme Mercuriale fut appelé prés de Maximilien, malade, le sauva, mais

64. De Thou, qui I'avait rencontré a Bruxelles, est ici, en se limitant & un point
anecdotique, particulicrement insuffisant sur sa carriére juridique internationale: Avignon,
Bourges, Padoue, Munster, Pise, Ingolstadt, et sur sa vie exemplaire; retourné dans sa
patrie et navré des cruautés du duc d’Albe, il se fit prétre et fonda un hépital a Zuichem et
un colléege a Louvain.



L’EUROPE INTELLECTUELLE DE J.A. DE THOU 421

refusa de demeurer & Vienne. Anuce Foez, premier médecin d’Henri II,
puis de la ville de Metz, sa patrie, refusa les offres de plusieurs princes
étrangers.

Vertus humanistes

Ce que de Thou retient le plus souvent d’'un homme, c’est le sens
d’un humanisme vécu. Droiture, équité, désintéressement dans le service
public, candeur de mceurs: les formules varient & peine.

Le juriste Nicolas Gerbel est «aussi recommandable par la douceur
de ses meeurs que par sa doctrine », Fr. Roaldes, I'un des maitres de de
Thou, témoigna toute sa vie de «piété, candeur et savoir», Covarrubias
joignait & une grande érudition, droiture... et habileté (il eut surtout un
role politique). Bertrand Du Mesnil, auquel succéde de Thou, associait
«érudition, probité, et prudence». L’hébraisant Jean Mercier maintint
toute sa vie «candeur, modestie et mceurs trés innocentes». Azpilcueta,
mort & Rome, avait «beaucoup d’érudition, de piété et de sincérité » ; en
outre, négligeant ses ccuvres, de Thou cite «deux exemples considérables
de constance et de fidélité » 9.

Malgré le succés européen de son ceuvre, ce qu’il retient de Juste
Lipse, c’est: «sa vertu et son érudition furent sa noblesse ».

C’est une autre forme de générosité que pratiquent les défenseurs
des lettres, imprimeurs, comme Plantin, qui ne put payer ses dettes a
Anvers, Paul Manuce qui y laissa sa santé. Sambucus ou Arnaud de
Lens, «habile» a publier autrui, et I'oublié Fr. Sylburg qui «négligea sa
propre gloire, pour des.travaux d’utilité publique ».

Charité vivante avec le médecin vénitien Gian-Battista Rasario, qui
ne faisait pas payer ses malades et aidait les nécessiteux; «érudition,
candeur et extréme charité» chez I’espagnol Furio Ceriolano, que
Charles-Quint confia a Philippe II, ou F. Nufiez, qui légua tout aux
pauvres.

On s’éléve encore avec Jean du Bellay, pour qui de Thou prononce
le mot de sainteté, plus évidente encore chez un bénédictin de Brescia,
Isidore Clario, tout dévoué a la charité, dont la mort suscita un grand
concours de peuple devant un corps qui resta quinze jours intact.

Son ami P. Pithou rassemble a peu prés toutes les vertus
recherchées par de Thou: «pureté de mceurs, probité exacte, piété
sincére, esprit admirable, profonde capacité dans les sciences qu’il
embrassa... jugement solide dégagé de toutes passions... Il préféra
toujours I'intérét du public au soin de ses propres affaires... passant sa
vie dans les bibliothéques... excitant, exhortant et aidant méme a faire la
méme chose... en sorte qu’il ne perdait jamais de vue le progrés des
sciences et l'utilité de la république des lettres» %.

65. L’'un intéresse particulierement de Thou: c’est un hommage a Paul de Foix;
'autre, plus remarquable, est la défense de Carranza, emprisonné par I'Inquisition, dont
Azpilcueta obtint, grice 3 Rome, la libération.

66. Cf. aussi Mémoires, p. 235.



422 A. STEGMANN

Conclusion

Ainsi, sans I’avoir recherché, en raison de sa méthode annalistique,
de Thou a laissé un panorama culturel de I’Europe relativement complet
¢t intellectuellement honnéte.

S’il a délaissé systématiquement le domaine des beaux-arts et s’il
s’est peu intéressé a la littérature, il garde le plus grand respect pour les
grands humanistes, qui donnent un sens au progres de I'esprit humain,
forment aux mceurs probes et maintiennent la plénitude d’une vie
partagée entre I'action et la réflexion.

Grande époque pour lui que celle de ce mécénat agissant, ou les
princes sont eux-mémes savants, tiennent a leur cour des gens pour les
entretenir des choses de l'esprit, ol les juristes sont hébraisants et
poetes, ou les savants ne s’enferment pas dans leur spécialité, ou les
Universités s’ouvrent a un recrutement international.

La philosophie garde toute sa plénitude de fonction humaniste.
Aristote reste le maitre d’un syst¢tme complet des sciences de la nature
et de 'homme.

Des historiens, il retient aussi bien ceux ‘qui approfondissent
I’Antiquité, leur passé national ou tentent I'analyse de I’époque contem-
poraine.

Son intérét pour le droit fondamental et, par-dela. I'esquisse d’une
philosophie politique établie sur plus de justice et de raison, entraine des
lacunes facheuses pour les honnétes praticiens.

Si la réforme a produit quelques dangereux agitateurs en Allema-
gne, en Hollande, si I’Eglise traditionnelle et occasionnellement les
Eglises nouvelles ont entrainé des réactions d’intolérance, et particuliére-
ment en France et aux Pays-Bas, elle eut le plus souvent le double effet
bénéfique d’une liberté d’expression et d’'un refuge physique pour les
persécutés, d’autant plus recherchés par le camp adverse qui leur donne
des postes lucratifs inespérés.

Les domaines essentiels de la culture sont pour de Thou I’histoire
religieuse et les sciences : il fait montre de la plus large compréhension et
d’un minutieux recensement pour la premiére; pour les secondes, s'il
juge mal de Pastronomie ou de la médecine, il saisit tout I'intérét des
mathématiques et des sciences naturelles.

Il aboutit ainsi au portrait-type de I'intellectuel authentique engagé
dans la vie active, capable d’indépendance d’esprit au prix de risques
certains, respectant d’abord dans ses écrits probité et tolérance, mais
avant tout modele vivant de vie exemplaire, s’élevant, s’il le peut,
au-dela de la compétence exceptionnelle, jusqu’a la piété et la charité.

André STEGMANN



LA NOTION DE REPUBLIQUE CHRETIENNE
CHEZ LES MEMORIALISTES DU XVI¢ SIECLE

En dépit du conflit franco-espagnol qui domine toute la premiére
moiti€ du siecle en Europe occidentale et des luttes religieuses qui
déchirent ensuite la France, on percoit assez nettement chez les
mémorialistes francais du XVI°® siecle le sentiment que les grands Etats
occidentaux appartiennent a une méme communauté chrétienne et que
les guerres qui les opposent peuvent étre considérées comme de
véritables guerres civiles.

Ce sentiment s’explique d’abord par larriere-saison d’un idéal
chevaleresque qui, bien que déclinant, est encore capable d’imposer aux
membres d’une aristocratie, vouée par essence au métier des armes, le
respect de certaines traditions. Si le médecin polygraphe Symphorien
Champier fait publier en 1510, a la suite de ses Hystoires des royaulmes
d’Austrasie, un Ordre de chevalerie qui présente de troublantes simili-
tudes avec les traductions francaises médiévales du Libre de l'orde de
cavalleria de Raymond Lulle !, c’est qu’il considére comme actuel encore
un code de chevalerie fort proche dans ses grandes lignes de celui que
Léon Gautier devait dégager plus tard de I’étude des chansons de geste
médiévales. La défense de la chrétienté contre les infideles apparait dans
ce code comme la justification primordiale de linstitution chevaleresque :

Tout ainsi comme nostre seigneur Dieu a esleu les clercs pour
maintenir la saincte foy catholique avec escriptures et raisons contre les
mescreans, aussi Dieu de gloire a esleu les chevaliers affin ce que a force
d’armes ils vainquent et surmontent les mescreans... .

Que cette institution suppose une éthique commune aux différents
pays occidentaux, nous en trouvons le témoignage, au début de ce siecle,

1. Lyon, 1510. Il suffit de comparer le texte de I'Ordre de chevalerie publié par
Champier avec les manuscrits de la traduction francaise du Libre de I'orde de cavalleria de
Raymond Lulle (ms. fr. 1971, 1972, 1973, 1130, 19809 et 19810 de la Bibl. Nat.),
manuscrits datant des XIV® et XV¢ siecles, pour se rendre compte que Champier n’a fait
que traduire Lulle ou éditer une traduction ancienne de ce livre, écrit en 1274 par le
philosophe catalan, selon l'opinion de Miguel Batllori (Ramon Lull, Obras litterarias, in
«Biblioteca de autores cristianos», Madrid, 1948, p. 97).

2. S. Champier, Ordre de chevalerie, in P. Allut, Etude biographique et bibliographi-
que sur S. Champier, Lyon, 1889, p. 278. Cf. Léon Gautier, La Chevalerie, Paris, 1884,
p. 33.



424 E. VAUCHERET

dans les récits consacrés a Bayard par ce méme Champier’ ou par le
Loyal Serviteur®. Parce qu’il incarne au plus haut degré les vertus
chevaleresques, ce héros, entré de son vivant déja dans la légende, jouit
de l’estime de ses adversaires. Rappelons, parmi les scénes les plus
significatives évoquées par Champier, celle ou le chevalier, fait prisonnier
a la fameuse journée des Eperons, est conduit devant Henri VIII et
'’empereur Maximilien, qui a été jadis son compagnon d’armes devant
Padoue. Les souverains traitent Bayard comme leur égal et 'Empereur,
qui souhaiterait attacher le chevalier a son service, s'offre a payer sa
rangon>. D’aprés le Loyal Serviteur, la mort de Bayard suscite dans
toute I'armée espagnole une profonde affliction, motivée surtout par le
regret des qualités morales du héros, et ses adversaires, conscients de la
«grosse perte que fait aujourd’hui toute chevalerie», lui rendent des
honneurs funébres aussi solennels que s’il edt été I'un des leursS.

Si on en croit les mémorialistes du temps des guerres d’ltalie, les
coups d’épée sportivement échangés sur les champs de bataille n’excluent
pas des rapports trés courtois entre les combats. Avant la bataille de
Ravenne, par exemple, le Loyal Serviteur rapporte que les capitaines
frangais et espagnols étant allés «s’ébattre» a l'aube échangerent des
propos d’une grande cordialité. Gaston de Foix fit savoir aux Espagnols,
qui avaient mis pied a terre pour le saluer, qu’il était prét, afin d’éviter
une effusion de sang, 4 rencontrer leur vice-roi en combat singulier’.
L’entrevue de Louis XII et de Ferdinand d’Aragon a Savone nous
apporte également une preuve de l'estime que Frangais ou Espagnols
pouvaient porter aux chefs militaires adverses et le témoignage de
Guichardin vient sur ce point confirmer celui du Loyal Serviteur ou de
Jean d’Auton. Chacun des deux princes y rendit hommage aux capitaines
de larmée ennemie et, tandis que Louis XII louait Gonzalve de
Cordoue, Ferdinand faisait 'éloge de Bayard et de Louis d’Ars?8.

Les récits de Jean d’Auton ou du Loyal Serviteur accordent une
place prépondérante a I’exaltation des prouesses individuelles ou collecti-
ves, car la vaillance est, aux yeux de ces auteurs, vertu chevaleresque
par excellence. Mais ce culte voué a ’héroisme se traduit tout aussi bien,
du moment qu’il s’agit de signaler a la postérité les kAéax avdpdv, par un
éloge des actes valeureux accomplis par les ennemis de la France que des
prouesses des Frangais. Cest ainsi que Jean d’Auton loue la défense
énergique des Espagnols au siége de Canose ou leur hardiesse au

3. S. Champier, Les Gestes, ensemble la vie du preulx chevalier Bayard..., Lyon,
1525, rééd. in «Nouvelle Bibliothéque bleue », Paris, 1918.

4. Le Loyal Serviteur, éd. J. Roman, Paris, S.H.F., 1878.

5. Champier, Gestes, éd. 1918, p. 48 et 153.

6. Loyal Serviteur, ch. XLV, p. 421.

7. ld., ch. LIV, p. 317.

8. Id., ch. XXVII, p. 135; Jean d’Auton, Chroniques, éd. de Maulde de la Claviére,
Paris, S.H.F. 1889-1895, t. IV, p. 349: «Plusieurs des capitaines frangois et autres
gentilshommes de la maison et des pencionnaires du Roy se trouverent pour accueillir,
trecter et festyer les Espaignolz, combien que, peu de temps devant ce, eussent entre eulx
eu mortelle guerre et a la deffortune des Francoys». Cf. Guichardin, Histoire d’ltalie, éd.
Buchon, 1. VII, ch. IlII, p.300. L’auteur souligne I'admiration qu’on éprouvait dans
I'entourage de Louis XII pour le « Grand capitaine ».



MEMORIALISTES DU XVI® SIECLE 425

Garigliano et, pour vanter la bravoure de Prospero Colonna, gentil-
homme romain qui avait vigoureuseument soutenu le choc des gens
d’armes francais devant Vigevano, le mémorialiste déclare qu’il «faisoit
d’armes ce que preux chevallier povait faire» et était digne de la
«chevaleureuse gent romaine» dont il était issu®.

Ces actes valeureux assurent I’honneur du chevalier, notion
complexe qui comporte a la fois le sentiment du devoir bravement et
loyalement accompli a I’égard de son Dieu, de son pays et de son prince,
et le souci constant d’accroitre sa notoriété aux yeux de ses contempo-
rains en engrangeant des gerbes de meérites terrestres. Notion essentielle-
ment aristocratique aussi, puisqu’il s’agit pour le chevalier de faire valoir
un patrimoine de gloire militaire dont il a hérité en méme temps que de
son nom. Nous en avons la preuve dans la fiere répartie de La Palice,
refusant 3 Padoue de mettre pied a terre et de combattre aux c6tés des
fantassins allemands parce qu’il estime que les gentilshommes frangais
ont plus leur honneur «en recommandation» que les lansquenets de
Maximilien . L’honneur chevaleresque, valeur respectée dans les diffé-
rents pays de [’Occident chrétien, exige une Ioyauté mutuelle des
adversaires donnant a chaque chevalier la possibilité de faire, a chances
égales, et conformément a certains usages admis de part et d’autre, la
preuve de sa bravoure. C’est pourquoi Symphorien Champier fustige la
perfidie des Espagnols qui, en s’attaquant aux chevaux de leurs ennemis,
les empéchent de poursuivre le combat dans des conditions équitables !!.
Le code chevaleresque va de pair avec un droit des gens qui limite dans
une certaine mesure les violences de la guerre. Ce serait forfaire a
’honneur que de maltraiter un gentilhomme prisonnier et Bayard
n’admet pas que I’Espagnol Sotomayor le calomnie sur ce point. Il
consideére quant a lui que 'honneur de son adversaire est souillé par sa
malhonnéteté et sa mauvaise conscience 2. C’est qu’aussi bien les régles
auxquelles se doivent d’obéir les chevaliers chrétiens ont un fondement
moral. Elles s’intéegrent dans une éthique fondée sur une foi religieuse
dont les principes fondamentaux ne sont pas atteints par les controverses
qui provoqueront, dans la deuxiéme moiti€ de ce siécle, de sanglants
déchirements. D’une maniére générale, les mémorialistes du XVI€ si¢cle
considérent Dieu comme un «donneur de victoire» soutenant les
défenseurs des justes causes. «Dieu garde toujours les gens de bien et
leur honneur » : voila ce que Champier fait proclamer par les Espagnols a
la mort de Bayard *. Et le méme auteur de nous rappeler que ’honneur
chevaleresque doit un jour déboucher sur la supréme consécration d’une
béatitude impérissable :

Au lict d’honneur en parement de gloire
Tendu du ciel de céleste mémoire... .

9. J. d’Auton, op. cit., t. 111, p. 265; t. I, p. 193.
10. Loyal Serviteur, ch. XXXVII, p. 183.

11. Champier, Gestes, p. 73.

12. Loyal Serviteur, ch. XXI, p. 102.

13. Champier, Gestes, p. 90.

14. Id., p. 278.



426 E. VAUCHERET

Le rhétoriqueur Jean Bouchet se consolera de méme de la mort de
Louis de La Trémoille, tombé a Pavie, en songeant a la gloire promise
aux preux chevaliers,

Lesquels sont mors quant aux corps par canon,
Mais éternel sera leur bon renom.

Dieu veuille qu’ainsi soit-il des dmes

Qui n’ont laissez leurs corps chargez de blasmes '°.

On s’attendrait normalement a ce que cette éthique chrétienne
impliquét, tout au moins dans la période qui précéde la Réforme, le
respect de I'autorité pontificale. Christine de Pisan ne proclamait-elle pas,
au siécle précédent, la suprématie du pape dans son Livre des faits
d’armes et de chevalerie et n’affirmait-elle pas, aprés son maitre Honoré
Bonet, le droit qu’avait le souverain pontife de guerroyer pour la défense
de la foi, ainsi que I'obligation pour les princes chrétiens de le
seconder '*? Mais la question se trouve en fait compliquée par les
options des papes en tant que souverains temporels et par le jeu subtil
des alliances. Il faut compter également avec les sentiments plus ou
moins gallicans de certains mémorialistes, ou avec leur dévotion a la
politique royale: lorsque la conjoncture détermine un antagonisme entre
les intéréts de Rome et ceux de leur propre pays, c’est, d’'une maniére
assez générale, le sens national qui prévaut chez les auteurs de ce temps,
laissant apparemment a [I’arriere-plan de possibles problémes de
conscience.

Jules I ne fut guére épargné par ses contemporains et, sans
attendre les railleries de Rabelais faisant de lui un ridicule marchand de
petits pités dans l'enfer d’Epistémon!’, Jean Lemaire de Belges et
Gringore s’en prennent vigoureusement au pape casqué '®. Il vaut donc la
peine de relever, parce qu’assez exceptionnels, les sentiments que le
Loyal Serviteur préte a Bayard: ce mémorialiste fait en effet de son
héros un chrétien inconditionnel et ultramontain, pour qui le pape ne
cesse a aucun moment d’étre le lieutenant de Dieu sur la terre. En dépit
des «pratiques » tentées par Jules II et de sa déloyauté manifeste envers
le duc de Ferrare et les Frangais des alliés, Bayard refuse tout net qu’on
I’empoisonne et parle méme de faire pendre «le galant qui veult faire ce
beau chef-d’ceuvre » 1°.

On ne doit pas s’étonner, en revanche, que 'attitude des Du Bellay
vis-a-vis de la papauté varie en fonction des fluctuations de la politique

15. Jean Bouchet, Panégyric du chevalier sans reproche, Poitiers, 1527 in-4°, «Epistre
de lacteur... & Reverend pere en Dieu, frere Jehan d’Auton», ff. A1-A3, vv. 139-142.

16. Cf. E. Nys, Christine de Pisan et ses principales ceuvres, Bruxelles, 1914, p. 68-69.

17. Rabelais, Pantagruel, ch. XXX éd. A. Lefranc, Paris, 1922, t. IV, p. 314.

18. En 1511, pour soutenir la cause de Louis XII contre Jules II, Jean Lemaire écrit
le Traité de la difference des schismes et des conciles de I'Eglise (Lyon, in-4°, 38 ff.). Quant
a Gringore, il compose a la méme époque plusieurs factums de circonstance ou il attaque le
Pape, entre autres La Chasse du cerf des cerfs (s.l., vers 1510, in-8°, 15 pp.) et, en 1512
porte a la scéne les démélés de la France et du Saint-Siége avec le Jeu du Prince des sots
(Paris, 1511 in-8°, 44 ff.).

19. Loyal Serviteur, ch. XLV, p. 246.



MEMORIALISTES DU XVI¢ SIECLE 427

internationale : ils furent, on le sait, de fideles serviteurs de Frangois I
et Montaigne, non sans quelque sévérité, déplore de trouver dans leurs
Mémoires, comme chez Joinville, Eginhard ou Commynes, un «grand
dechet de la franchise et liberté d’écrire»?. A Jules Il les Du Bellay
reprochent de ne pas s’étre conformé au traité de Cambrai et, apres
avoir laissé les Francais reprendre seuls pour son compte un certain
nombre de places aux Vénitiens, de s’étre ligué avec 'Empereur contre
Louis X1I, «qui estoit leur bienfacteur»?'. Ils le bliment également
d’avoir incité les Suisses a venir menacer Dijon?. Méme animosité a
I'égard de Léon X qui, aprés s’étre entendu avec Francgois I°" au
lendemain de Marignan, lors d’'une rencontre a Bologne, eut a son égard
une attitude pour le moins ambigué et prit prétexte d’une affaire de
bannis pour se rapprocher de Charles Quint?. Aussi les mémorialistes
ironisent-ils sur la superstition du Pape, considérant comme de bon
augure l'effondrement d’une tour du chateau de Milan?, ou méme sur la
mort du souverain pontife, provoquée, disent-ils, par la trop grande joie
d’avoir vu les Frangais perdre cette ville?. En revanche, méme s'ils
soulignent les atermoiements de Clément VII au moment de 'approche
des troupes de Bourbon, ils rejoignent les autres mémorialistes de
I'époque — par exemple l'auteur de la Cronique du Roy Francois® —
dans leur indignation devant le sac de Rome, dont ils imputent les exces
a la haine des lansquenets protestants, et se font I'écho du scandale
provoqué par la captivité du chef de la chrétienté . De l'entrevue de
Marseille en 1533 a celle de Nice en 1538 les Mémoires des Du Bellay
mettent en relief la politique de bascule de Ciément VII et de son
successeur Paul IIl, soucieux d’empécher 'hégémonie dans la péninsule
italienne d’un des deux grands de I’Europe occidentale, mais plus encore
leurs efforts pour arréter les progrés de I'hérésie par la réunion d’un
concile universel et rétablir la paix dans une Europe menacée par
I'invasion turque. Cela dans un contexte diplomatique rendu particuliére-
ment délicat, selon ces mémorialistes, par les ambitions et la mauvaise
foi de Charles Quint. En réponse aux pressions exercées par 'Empereur
sur Paul III, par l'intermédiaire d’une ambassade d’Ascagne Colonna,
afin de 'amener a adhérer a une ligue pour la défense de I'ltalie, les Du
Bellay prétent au Pape un discours au style indirect dans lequel il déclare
notamment :

20. Montaigne, Essais, 1. II, ch. X, éd. P. Villey, Paris, Alcan, 1923, t. II, p. 121.

21. Du Bellay, Mémoires, éd. Bourrilly-Vindry, S.H.F., t. I, p. 21 sqq.

22, d., t. 1, p. 35.

23. M., t. 1, p. 78 sqq., 115-117, 171-178.

24. Id., 1.1, p. 180.

25. Id., t. 1, p. 203-204.

26. «Qui estoit une piteuse et lamentable chouse pour tout le bien public de la
crestienté de veoir le sainct Pere, tenant le siege de sainct Pierre et ayant en terre le tiltre
de grant vicaire de Dieu estre captif & mains des crestiens mesmes qui luy portoient aussi
peu de reverance que eussent faict juifz ou sarrazins» (Cronique du Roy Francoys, éd.
Guiffrey, Paris, 1860, p. 45).

27. Du Bellay, Mémoires, t. 11, p. 24-32; p. 61-62.



428 E. VAUCHERET

... qu'il ne pouvoit blasmer I’advis et consideration de Sa Majesté Imperiale,
de transferer, si possible estoit, la guerre hors d’ltalie ; mais qu’il loueroit
trop plus quelle ne fust ny la nailleurs entre les chrestiens; car en
quelconque part qu’elle se fasse, soit en France, soit en Italie, entre sadite
Majesté et le Roy de France, tousjours falloit-il que le sang chrestien y fust
espandu, et qu’il s’en ensuivist I'amoindrissement et debilitation des
principales forces de la chrestienté... 8.

Ces Mémoires montrent au demeurant qu’en dépit de Ihostilité
sporadique de la papauté envers la France, les Du Bellay prennent en
considération le role de chefs de la chrétienté assumé par les papes et
veulent souligner a quel point Charles Quint et Frangois I°* tiennent
compte dans leurs débats de I'autorité morale du pontife romain®.

Mais, sous le régne de Henri II, les démélés de la France et du
Saint-Siége, aggravés par la guerre de Parme, détermineront derechef
chez les mémorialistes des sentiments peu favorables a Végard de
Jules III, 'Homenaz du Quart Livre rabelaisien. Dans ses Commentaires
des guerres en la Gaule belgique, Frangois de Rabutin n’hésite pas a
mettre en cause directement la responsabilité du chef de I’Eglise dans les
hostilités qui opposent en 1553 Frangais et Impériaux. Les dévastations
provoquées par ce conflit le rendent sceptique. quant aux efforts
qu’aurait, disait-on, tentés le légat pontifical pour négocier une tréve et il
se voit

contraint de dire avec pitié que le Pape devroit avoir un grand regret en sa
vie, ayant esté I'occasion d’une si sanglante et trés cruelle guerre 3,

ou il note avec une amertume mélée d’ironie que le Pape entreprend ces
démarches pour arréter la guerre,

non... sans grand remord et synderese de sa conscience d’en avoir été le
premier autheur?'.

28. Id., t. III, p. 240. Cf. t. II, p. 370-380.

29. En 1531, on voit le Roi et 'Empereur chercher a rassurer Clément VII de leurs
« pratiques » respectives (/d., t. I, p. 128). Les ambassades des deux rivaux se succédent a
Rome. Francois I°" se déclare prét a participer a une éventuelle croisade (t. II, p. 130) et
envoie les cardinaux Tournon et Grammont plaider la cause du roi d’Angleterre (t. II,
p. 149-174) ; Charles Quint, quant a lui, négocie la question du concile (t. IT, p. 278-280).
L’entrevue de Marseille semble concrétiser le rétablissement d’une paix pourtant précaire
(t. II, p. 193-206 et 226-231) et troublée par de graves incidents comme laffaire Merveille,
dont le Roi s’empresse d’informer le Saint-Siége (t. II, p. 217). En 1536, nouvelles menaces
de guerre et les deux rivaux veulent persuader e nouveau Pape, Paul 11I, de leur bon droit
(t. II, p. 311, 314, 315, 318, 319, 323, 324, 333, 337, 338). Des interventions de
I'ambassadeur de France répondent aux conférences de I'Empereur avec le Pape (t. II,
p. 341-347). Francois I°" réplique par une lettre a la violente harangue de Charles Quint a
Rome (t. II, p. 354 sqq., 375 sqq., 402 sqq.). En dépit de sa déclaration de neutralité le
24 avril, le Pape ne cesse d’étre sollicité par des missions et des ambassades (/d., t. II,
p- 389-392, t. III, p. 12-22, 116, 235 sqq.). Une fois la paix rétablie, Frangois I°" informe le
Pape de son accord avec Charles Quint: mission de Frangois de Rohan en novembre 1539
(t. IV, p. 2). Quand laffaire Fregose et Rincon menace a nouveau la paix en 1542,
Frangois I°" fait part a Paul Il de ses griefs (t. IV, p. 10-16).

30. F. de Rabutin, Commentaires des guerres en la Gaule belgique, éd. G. de
Taurines, Paris, S.H.F., 1932, t. I, p. 227-228.

31, Id., t. 1, p. 252



MEMORIALISTES DU XVI¢ SIECLE 429

Boyvin du Villars, voulant quant a lui montrer a quels mécomptes
peuvent conduire les alliances, note que Jules III fut dupe des ambitions
impériales en se faisant, dans [I'affaire de Parme, le complice d’une
injuste agression *2.

La manifestation de sentiments nationalistes suscités par la rivalité
de la France et de PEmpire, avec pour conséquence une critique assez
acerbe de la position parfois prise par la papauté a I'égard des
adversaires de leur roi, n’empéche cependant pas les mémorialistes d’étre
en général conscients de la solidarité nécessaire de I’Occident chrétien
face au péril grandissant que représente la menace de la puissance
ottomane. Et c’est surtout en fonction du probléme turc que devient
sensible la notion de République chrétienne.

Sous Louis XII, nous voyons déja le chroniqueur Jean d’Auton
reprocher aux Espagnols et aux Portugais d’avoir provoqué par leur
absence l'’échec de la croisade de Métélin*. Sous Frangois I°", la
progression des troupes de Soliman en Europe orientale suscite une
inquiétude accrue dont rend témoignage la Cronique du Roy Frangois.
Le tragique siege de Rhodes, en juillet 1522, remplit son auteur
d’indignation et il impute la défaite des chevaliers de Saint-Jean i la
rivalité des princes chrétiens, pour qui ce fut «grant honte et infameté...
de laisser perdre ung si noble lieu qui estoit la deffense de toute
crestienté » ¥. Lorsque la flotte de ces mémes chevaliers s’empare de
Modon en 1531, il fait remarquer qu’ils auraient pu s’emparer de
Constantinople s’ils avaient requ une aide suffisante *. Il salue la victoire
de del Vasto a Tunis comme un succes de tout 1’Occident chrétien, et
s’émeut peu apres de la nouvelle d’'un important débarquement turc sur
la cote italienne, avec «trois cens cinquante mil hommes de pied et cent
cinquante chevaux». Assez paradoxalement, ce chroniqueur, qui
épouse les querelles de son prince et narre avec une ironie mordante la
«maigre entreprise » de Charles Quint en Provence, incorpore dans son
récit une relation de [Iexpédition d’Alger exaltant la vaillance de
I'« Africana» et la bravoure de I'Empereur qui s’expose au danger au
milieu de ses soldats et demeure imperturbable sous le feu de Iartillerie
ennemie V. C’est qu’aussi bien il fait maintenant jouer a Charles Quint
un nouveau personnage ¢t le conquérant orgueilleux, imprudent et
inhumain dont les folles ambitions mettaient en danger I’Occident
chrétien, devient le valeureux champion de la chrétienté, traversant les
mers pour aller porter la guerre aux infideles. Le chroniqueur du Roi
Frangois ne fait plus de difficultés pour attribuer a I’adversaire de son

32. Boyvin du Villars, Mémoires, éd. Buchon, Paris, 1836, p. 502-505.

33. J. d’Auton, Chroniques, t. 11, p. 155 et 194-195.

34. Cronique du Roy Frangoys, p. 30.

35. Id., p.91. Cf. P. Varillon. L'Epopée des chevaliers de Malte, Chambéry, 1957,

36. Cronique du Roy Frang‘oys, p. 225-227.
37. Id., p. 337-362. D'apres I'opuscule de Villegagnon, Caroli V imperatoris expeditio
in Africam, ad Argieram, dédié au Cardinal du Bellay en 1542.



430 E. VAUCHERET

souverain le role qu’il devait revendiquer lui-méme & la Diéte de
Ratisbonne 3.

Fourquevaux, lauteur présumé des Instructions sur le faict de la
guerre, qui admire I'excellente organisation militaire des Turcs et cite en
exemple les qualités d’endurance, de discipline et de courage dont font
preuve les soldats du Sultan, n’en redoute que plus leurs armées et lance
un pathétique appel aux princes chrétiens, dénongant comme des
mutineries les conflits qui les opposent et les invitant & tourner leurs
armes contre les infidéles pour pouvoir, avec toutes leurs forces unies,
délivrer leurs fréres chrétiens de la servitude . Cette « guerre sainte » lui
tient tellement a cceur qu’il la donne dans la conclusion de son ouvrage
comme la justification essentielle des réformes militaires qu’il propose. Si
I'armée doit étre restructurée, déclare-t-il, cC’est:

principalement pour nous en servir contre les ennemis de la Foy, si tant est
que le Roy entrepreigne quelque voyage contre eulx, comme chacun
s’attend qu’il fera, ou bien qu’il attende leur venue sur ses terres, au cas
qu’ils nous viennent assaillir sur nostre fumier, comme il est taille d’advenir
bien tost, si nostre Seigneur n'y met la main .

Ce point de vue rejoint celui qu’exprimait en 1514 Remy Rousseau,
dans ses Ruses et cautelles de guerre ou, aprés avoir démontré que la
France avait sans cesse bénéficié de la protection divine, il proclamait
que son pays, longtemps détourné de son devoir par la guerre
franco-anglaise, se devait d’étre a la pointe du combat pour «debeller les
infidéles et recouvrer les pertes de chrétienté»*. La conclusion de
Fourquevaux est aussi, dans sa tonalité, fort proche de celle de Claude
de Seyssel mettant a la fin de la Grand Monarchie de France tous ses
espoirs dans le nouveau régne et témoignant de sa confiance en Dieu
pour permettre & Frangois I°" de devenir le champion de la chrétienté 4.

Les Du Bellay sont certes aussi conscients du danger turc que ces
théoriciens politiques et militaires. Nous n’en voulons pour preuve que
cette phrase relative a la prise de Rhodes:

En ce temps, Soliman, roy des Turcs, voyant tous les princes
chrestiens en guerre, entreprist de mettre en son obeissance l'isle de
Rhodes; ce qu’il fit, aprés I'avoir assiégée huict mois, par faulte d’estre
secourue des princes chrestiens .

Ils ont également le sentiment que la rivalité de Francois I*' et de
Charles Quint fut contraire aux intéréts de la chrétienté, comme en
témoigne leur regret que la mort d’Arthus Gouffier ait interrompu les

38. Cronique du Roy Frangoys, p. 322 sqq.

39. Fourquevaux, The Instructions sur le faict de la guerre, éd. G. Dickinson,
Londres, 1954, 2 r-v.

40. Id., £ 109 r-v.

41. Remy Rousseau, Les ruses et cautelles de guerre, Bibl. Nat. Rés. V 3188, f* H7.

42. C. de Seyssel, La Grand Monarchie de France, Paris, 1557, p. 80 v°.

43. Du Bellay, Mémoires, t. 1, p. 212.



MEMORIALISTES DU XVI¢ SIECLE 431

négociations amorcées en 1519 avec Guillaume de Croy pour un
rapprochement des deux princes:

Ladite mort fut cause de grandes guerres... car s’ils eussent achevé
leur parlement, il est tout certain que la chrestienté fust demourée en repos
pour I’heure ; mais ceux qui par aprés mani¢rent les affaires n’aimaient pas
le repos de la chrestienté comme faisoient lesdits de Chievres et le grand
maistre 4.

Seulement, si la défense de la République chrétienne est plus d’une
fois mise en avant dans les tractations diplomatiques arbitrées par le
pape Paul HI1# et si les mémorialistes ne cachent pas a quel point I'idée
d’une croisade contre le Turc tient & cceur & Charles Quint, ils sont assez
embarrassés, et pour cause, pour répondre aux reproches que 'Empereur
adresse a plusieurs reprises a Frangois I°° d’empécher cette salutaire
coalition®. Nous ne les voyons jamais justifier cette alliance, insolite
pour I'époque, d’un roi de France avec une puissance musulmane.

Bien que Henri Il ait, & cet égard, poursuivi la politique de son
pére, Boyvin du Villars, beaucoup plus libre vis-a-vis de 'autorité royale,
ne dissimulera pas sa réprobation au sujet de cette alliance. Certains
passages de ses Mémoires pourraient certes nous inciter a le taxer
d’incohérence, car ils font état de I’appui utilement apporté aux forces
francaises d’Italie par «Parmée turquesque» opérant en Méditerranée.
Mais le mémorialiste ne fait alors que citer sans commentaire personnel
des dépéches recues par Brissac*. Ne nous étonnons pas non plus de
trouver sous sa plume une justification toute pragmatique de I’alliance
turque :

Quant au Turc, chacun povoit considerer et recognoistre qu’il est
permis, et selon Dieu et selon les hommes, aux princes injustement assaillis,
comme estoit Sa Majesté, de s’aider et indifferemment prevaloir, pour la
tuition et deffence de son estat, de toutes sortes d’armes et de partys, et
que les maux qui en adviennent devoient estre tousjours attribués et vengés
sur les agresseurs, tels qu'estoient ceux qui attaquoient injustement Sa
Majesté, lesquels, sous un simulé zelle de religion et du bien universel de la
chrestienté, vouloient avoir la clef des champs pour gourmander et mettre
indifferemment le pied sur la gorge a tout le monde .

En invoquant la nécessité de se défendre par tous les moyens contre
les injustes agressions de I'Empereur, Boyvin ne fait que résumer les
instructions données par le Roi a ses ambassadeurs. Mais il se défie
quant a lui de tels alliés: Dragut s’est montré quelque peu déloyal lors
des opérations de Corse en 15534 et les Génois ont réussi en 1558 a

44. Id., t. I, p. 95.

45. Id., t. 11, p. 370, 378, 380; t. III, p. 19, 240.

46. Id., t. 11, p. 40-41, 48-49, 129, 136, 172, 175, 310; t. IV, p. 40-41.

47. Boyvin du Villars, Mémoires, p. 599, ou le mémorialiste cite une dépéche du Roi
a Brissac, en date du 1°" juin 1553, et p. 773.

48. Id., p. 551.

49. Id., p. 629. Sur ces opérations de Corse, cf. F. Braudel, La Méditerranée et le
monde méditerranéen a I'époque de Philippe 11, Paris, 1966, t. II, p. 245-246.



432 E. VAUCHERET

corrompre le chef de la flotte turque®. « Voyla le fiat qu’il y a en la
patenostre des Infideles», s’écrie-t-il°!. Et la mauvaise foi des Turcs lui
fournit I’occasion de dévoiler, dans une assez longue- digression, le fond
de sa pensée, sans crainte de blamer clairement la politique royale.
L’alliance turque, qui ne lui parait pas moralement justifiable de la part
d’un prince chrétien, a eu pour résultat de regrouper les Allemands
contre Francois I, de coiiter fort cher a ce roi, sans autre effet pratique
que lattaque de Nice, et surtout:

que vingt-cinq mil ames chrétiennes furent emmenées esclaves, crians
vengeance 3 Dieu contre l'auteur de ces maux... 32

A TPépoque des guerres civiles, deux des mémorialistes les plus
représentatifs des partis antagonistes ont sur le probléme turc des
opinions divergentes. Monluc, qui déplore la rivalité de Frangois I°" et de
Charles Quint, dans la mesure ou elle a permis & Soliman d’étendre son
empire 3, et qui regrette vivement de ne pas avoir participé a la bataille
de Lépante *, admet cependant la l€gitimité de I'alliance turque, dés lors
qu’il se place, en tant que chef militaire, sur le plan de lefficacité
stratégique et ne songe qu’a ce qui peut servir la cause frangaise. D’ou la
fameuse boutade qui ne tient nullement compte de la solidarité des
nations chrétiennes:

Quant a moy, si je pouvois appeler tous les esprits des enfers pour
rompre la teste 3 mon ennemy qui me veut rompre la mienne, je le ferois
de bon cceur; Dieu me le pardoint !

Le probléme turc revét une telle importance pour Frangois de La
Noue qu’il y consacre quant a lui deux importants chapitres des Discours
politiques et militaires (XXI-XXII). Pour dénoncer d’abord les «alliances
faictes par les princes chrestiens avec les mahumetistes», car elles sont
contraires en premier lieu a la morale, qui doit étre le fondement de
toute politique ; elles sont en outre néfastes, comme I’ont montré, depuis
Guy de Lusignan, tous les accords conclus avec ces ennemis de la foi,
uniquement soucieux de leurs propres avantages et auxquels Dieu n’a
permis d’accroitre leur puissance, grace aux «dissensions, meschancetez,
trahisons, desloyautez, oisivetez, avarices, legeretez et deffiances de tous
les Estatz de la Chrestienté» que pour servir de fléau divin et «punir les
pechez de tous les autres peuples» . De telles alliances ne peuvent étre
recherchées par des princes chrétiens que par un condamnable désir de

50. Boyvin du Villars, Mémoires, p. 819-822. Ce chef était Piali-Pacha. Cf,
F. Braudel, op. cit., t. II, p. 260.

51. Boyvin du Villars, op. cit., p. 819.

52. Id., p. 638-639.

53. Monluc, Commentaires, éd. P. Courteault, N.R.F., 1964, p. 31.

54. M., p. 746.

55. Id., p. 81-82.

56. La Noue, Discours politiques et militaires, éd. F.E. Sutcliffe, Genéve, Droz, 1967,

p- 417 sqq.



MEMORIALISTES DU XVI¢ SIECLE 433

vengeance et autant vaudrait aller «dans les bois louer des brigans pour
tuer dans sa propre maison son parent ou son amy, pour quelque dispute
survenue», que de recourir & laide d’'un peuple dont la prise de
Constantinople a amplement démontré la cruauté”’. Il n’est pas vrai —
et La Noue, sur ce point, s’oppose directement a Monluc — qu’on ait le
droit d’user de tous les moyens pour triompher de son adversaire *®; pas
vrai non plus que la faiblesse de la France a cette époque lui interdise de
renoncer a une alliance qui n’a eu pour conséquence que de provoquer
des maux épouvantables la ou les Turcs sont intervenus et de
déconsidérer le royaume aux yeux de I'étranger®. Au lieu de s’en
prendre aux «hérétiques» le Pape et les princes chrétiens feraient mieux
de «fulminer» contre ce peuple impie et d’entreprendre une guerre pour
réprimer sa tyrannie®. Clest pourquoi La Noue dresse ensuite un
véritable plan de campagne, non sans avoir insisté sur le danger que
court P'Occident, en dépit d’un apparent répit, et sur I'impérieuse
nécessité de mettre fin au plus tot aux guerres extérieures ou intestines
— celle des Pays-Bas en particulier — afin de créer les conditions
requises pour une telle croisade ©'.

En ce qui concerne Brantéme, dernier mémorialiste francais de ce
siecle, son admiration pour la valeur militaire ne connait pas de
frontieres: Dragut, L’Ouchaly et Barberousse prennent place dans son
panthéon des «grands capitaines » entre Garcie de Toléde et le marquis
de Santa Cruz. Mais ce fervent zélateur de la grandeur espagnole
n'oublie pas de mettre a lactif des soldats du «tercio» les succes
remportés sur les Turcs et les Barbaresques %.

Il semble donc que l'idéal chevaleresque commun aux différents
pays de ’Europe occidentale ait contribué a développer le sentiment que
ceux-ci €taient les héritiers d’'un méme patrimoine moral et culturel, en
dépit des conflits armés dans lesquels les princes pouvaient entrainer
leurs peuples. Certes I'unité de la République chrétienne fut, aprés la
guerre de Cent ans, particuliérement ébranlée par la rivalité de la France
et de ’Empire, puis par les luttes intestines qui déchirérent la France ou
les Pays-Bas. Mais, d’un autre coté, le péril turc fait sentir & plus d’'un
mémorialiste la nécessité de la ressouder. En revivifiant Pesprit de
croisade, les succés de I'armée ottomane donnent un regain d’actualité

57. Id., p. 426.

58. «Or quand un prince se void pressé de ses ennemis et son pais en necessité, il
luy semble et a ceux qui le conseillent, que pour le conserver il doit cercher tous moyens
qui peuvent servir. Et c’est (peut estre) ce qui en a rendu beaucoup trop libres a bastir des
alliances avec les barbares. Toutesfois le fruit qu’elles teur ont apporté a esté si petit, que
peu se sont trouvez qui bien tost ne se soient repentis de leur legereté» (Id., p. 418).

59. Id., p. 427-430.

60. Id., p. 431-433 et p. 446-447.

61. Discours XXII, p. 437 sqq.

62. Brantome, Grands Capitaines étrangers, éd. L. Lalanne, Paris, S.H.F., 1864-1882,
t. I, p. 48 sqq. Sur I'éloge du Tercio, cf. notamment les Rodomontades espagnoles, éd.
Lalanne, t. VII, p. 9 sqq.



434 E. VAUCHERET

aux controverses ouvertes au temps d’Innocent IV et poursuivies a la fin
du Moyen Age par Honoré Bonet et Christine de Pisan sur la Iégitimité
d’une lutte armée contre les Infideles®.

Etienne VAUCHERET

63. Cf. E. Nys, introduction a I'’Arbre des batailles d’'Honoré Bonet, Paris, 1883,
p. XXI-XXV.



LA DIMENSION EUROPEENNE
DE LA REFORME DES PAYS RHENANS

Si la diffusion des idées de Luther ne s’est pas limitée a
I’Allemagne, puisque la vague de fond provoquée par ses écrits se fait
sentir dans une grande partie de I’Europe, toutefois la perspective des
princes et théologiens lors de I'établissement des Eglises luthériennes
s’est en fait rétrécie a 'Empire. De maniére générale le luthéranisme
s’est limité a I'espace politique de I’Empire et & la germanité linguistique
qu’il n’a débordés que vers les pays scandinaves, les communautés
germanophones de I’Europe orientale et le comté de Montbéliard.

Des perspectives plus vastes n’apparaissent que dans la ville de
Strasbourg, puis dans les villes et territoires réformés du Palatinat & la
Suisse.

I. La dimension européenne de Strasbourg

Celle-ci se limite en fait a deux fortes personnalités, le stettmeister
Jacques Sturm et le réformateur Bucer et disparait lors de I'Interim.

Jacques Sturm, homme politique formé par I’humanisme, dirige
durant plus de deux décennies la diplomatie strasbourgeoise!. Homme de
grand talent, représentant «I’alliance intime d’un homme et d’une cité»?,
il a vite compris que la situation entiérement nouvelle provoquée par la
Réforme nécessite une politique qui trouve ses fondements non plus dans
une alliance d’intéréts économiques et dynastiques, mais dans une
communauté idéologique. Un des artisans de la Ligue de Smalkalde qui
réunit dans une alliance militaire les princes et les villes qui ont introduit
la Réforme, il a beaucoup contribué a I'union entre les villes de
Haute-Allemagne et les princes et tenté d’y inclure les Suisses réformés.
Il a favorisé le renforcement du protestantisme dans I’Empire, ou il
bénéficie d'une considération exceptionnelle de la part de nombreux
princes et conseillers.

Sturm a également été soucieux de s’ouvrir vers I'étranger pour
défendre politiquement la Réforme et accroitre son influence, en
particulier vers la Suisse et la France: I'inclination pour la France est
une originalité de la politique strasbourgeoise entre 1530 et 1550.

1. Sur Jacques Sturm, cf. G. Livet, J. Rott et J.D. Pariset, «J.S., Stettmeister de
Strasbourg », in Strasbourg au ceeur religieux du XVI° siécle, Strasbourg, 1977, p. 207-266.
2. G. Livet, art. cit., p. 235.



436 B. VOGLER

De son c6té Bucer a fait preuve d’une ouverture sur la majeure
partie du monde européen’. Avec les cités impériales d’Allemagne du
Sud il a pratiqué une politique d’échanges de pasteurs, de contacts pour
assurer 'unité théologique; en fait Bucer a joué un réle moteur sur le
plan politique et religieux. En Allemagne rhénane il a participé a la
tentative d’introduction de la Réforme dans I'électorat de Cologne et
contribué & mettre sur pied les institutions ecclésiastiques en Hesse. Face
a I'espace francophone, Strasbourg est devenu un important refuge pour
de nombreux réfugiés de Champagne, de Lorraine, de Bourgogne et des
Pays-Bas. En méme temps les presses ont imprimé de nombreux livres
religieux entre 1525 et 1540, en latin et en francais, en vue d’une
diffusion aux freéres dispersés en France, r0le que va assurer Genéve
apres 1540. De maniére indirecte, par I'intermédiaire de Calvin qui s’est
inspiré du modéle strasbourgeois pour la liturgie genevoise, il a contribué
4 modeler la liturgie et la discipline de Geneve et des Eglises réformées
de France, de méme que par ses relations anglaises il a exercé une
influence sur les rédacteurs du Common Prayer Book. En Europe
centrale il a noué des relations avec les fréres de Bohéme, dont certains
ont été marqués par lui. Il entretint aussi des relations épistolaires avec
des Hongrois, dont plusieurs, aprés avoir été ses disciples a Strasbourg,
joueront un grand role .

Mais avec I'Interim cette solidarité européenne va s’arréter en 1548.
La disparition des grandes personnalités va susciter le repli de la ville sur
elle-méme dans un luthéranisme orthodoxe et craintif, situé en plus sur
une frontiére de catholicité.

Strasbourg s’aligne sur les luthériens, protégés par la paix d’Augs-
bourg et repliés dans I’espace linguistique germanique et scandinave,
mise a part une ouverture temporaire sur le slovéne et le comté
francophone de Montbéliard.

II. La solidarité européenne des réformés

Le relais de la solidarité est alors pris par les calvinistes en raison
de leur situation juridique et politique précaire qui explique leur
conscience plus vive du danger catholique qui leur est commune. Dans
I'espace rhénan ce sont le Palatinat électoral, réformé depuis 1563, et les
cantons helvétiques de Bale et de Zurich, auxquels on peut adjoindre
Genéve.

La dimension européenne est percue et diffusée en premier lieu par
les réformateurs eux-mémes, en particulier Bullinger, Calvin et Théodore
de Beéze. Tous les trois sont demeurés en contact épistolaire avec leurs
anciens étudiants, ainsi qu’avec des princes, des hommes d’Etat, des

3. Cf. les articles de H. Guggisberg, E. Weyrauch, R. Stupperich et B. Hall in
Strasbouryg...

4. J. Bérenger, «Strasbourg et laffirmation de la Réforme en Hongrie», in id.,
p. 391-400.



REFORME DES PAYS RHENANS 437

nobles, des diplomates, des juristes et des théologiens. Henri Bullinger®
dirige PEglise de Zurich comme successeur de Zwingli avec le titre
d’antistes de 1531 a 1575. Cest le plus grand épistolier du siécle: 11 700
lettres sont conservées, contre 7 500 pour Melanchthon, 4300 pour
Calvin, 4 000 pour Luther. Il était en correspondance avec plus de
500 personnes dispersées a travers toute I’Europe, en France, dans
IEmpire, aux Pays-Bas, en Scandinavie, en Italie, en Espagne, en
Angleterre, en Ecosse, en Autriche, en Hongrie, en Pologne, etc. Son
bureau constitue une véritable chancellerie ou sont enregistrés tous les
événements contemporains. Le magistrat de Zurich et les diplomates
viennent y chercher des informations. Cette correspondance constitue un
véritable trésor pour I’histoire politique et ecclésiastique, a la fois des
Cantons helvétiques et de toute 'Europe.

A cOté des lettres, certains livres de Bullinger sont largement
répandus, en particulier sur le Rhin inférieur, en Westphalie et a Bréme.
Le recueil de sermons Decades a connu deux éditions en frangais (1559
et 1570). Le traité d’édification Hausbuch a été édité neuf fois en
néerlandais entre 1563 et 1622 et trois fois en anglais entre 1577 et 1587,
En Angleterre, il est un conseiller trés écouté a la fois par les évéques
anglicans et les puritains, au point de jouer un véritable role d’oracle.
L’évéque de Salisbury le considére comme «la seule Lumiére de notre
génération ». Il réussit méme a devenir I'ami de Grindal, archevéque de
Canterbury et donc chef de I’Eglise anglicane.

Son influence s’étend aussi ¢n Hongrie et en Transylvanie ou ses
ceuvres influencent les sermonnaires. D’aprés le secrétaire hongrois en
poste a4 Vienne en 1551, c’est Bullinger qui a le plus contribué a diffuser
la Réforme en Hongrie par ses écrits.

Son contemporain Calvin bénéficie d’un réseau étendu de correspon-
dants, le roi Sigismond Il de Pologne, le grand chancelier de Radziwill,
les rois Gustave Vasa et Eric XIV de Suede, Christian III et Frédéric 11
de Danemark. En Angleterre il correspond avec Edouard VI, la reine
Elisabeth, le duc de Somerset et Thomas Crammer, archevéque de
Canterbury, en France avec plusieurs princes de sang et des aristocrates,
dont Condé et Coligny, en Allemagne, avec des princes, des théologiens
et des paroisses réformées, soit en fait avec toute I’Europe hormis
I'Irlande, I’Espagne et le Portugal.

Le réformateur de Genéve a influencé I'histoire européenne de trois
maniéres : il contribue a susciter une politique européenne en rendant la
diplomatie plus dynamique, il modifie la vie politique intérieure en
renforgant selon les cas les pouvoirs intermédiaires ou le pouvoir
monarchique, enfin il établit des liens entre la politique €tatique et une
politique confessionnelle active °.

5. Sur Bullinger, cf. A. Bouvier, Henri Bullinger d’aprés sa correspondance avec les
réformés et les humanistes de langue frangaise, Zurich-Neuchatel, 1940; Bullinger-Tagung
1975, éd. par U. Gaebler et E. Zsindely, Zurich, 1977 (contient dix articles sur divers
aspects de Bullinger); Heinrich Bullinger, Gesammelte Aufsitze zum 400. Todestag, 2 vol.,
Zurich, 1975.

6. E.W. Zeeden, «Untersuchungen iiber die Briefe Calvins an Flirsten und
Obrigkeiten », in Saeculum, 15, 1964, p. 132-152.



438 B. VOGLER

Enfin Théodore de Béze, un remarquable diplomate, est également
en relation avec presque toute ’Europe comme I’atteste sa correspondan-
ce, publiée actuellement jusqu’en 15697. Pendant prés d’un demi-siecle il
envoie des lettres, des théologiens, des livres et des conseils dans toute
I’Europe et intervient comme chef spirituel dans les affaires ecclésiasti-
ques. Il devint I'ame des relations entre Geneve et les Pays-Bas,
I’Angleterre, la Hongrie et la Transylvanie. En Hongrie il entretenait des
relations étroites avec Menius & Debrecen, dont le successeur Hellopoeus
a été étudiant a Genéve jusqu'en 1567. La Confession de Béze est
reconnue comme confession de foi officielle aux synodes de Tarcal en
Hongrie en 1562 et de Torda en Transylvanie en 1563. A sa demande, le
synode de Debrecen adopte a I'unanimité en 1567 la Confessio Helvetica
posterior, teconnue en 1566 par toutes les Eglises protestantes suisses.
Des étudiants hongrois se font réguli¢rement immatriculer a Geneve et
Beéze est en correspondance avec plusieurs pasteurs de Transylvanie.

Par contre il a moins de chance en Angleterre. Malgré sa dédicace a
la reine Elisabeth de sa traduction du Nouveau Testament, Béze est
détesté par elle. Il est vrai qu’il a toléré I'impression a Geneéve d’un
pamphlet Sur I'horrible gouvernement des femmes.

L’attitude ouverte des réformateurs a permis l'apparition d’une
communauté spirituelle et théologique a travers toute I’Europe, sensible
en particulier dans la mobilité estudiantine.

A Geneve, d’aprés le Livre du Recteur?®, les Frangais prédominent,
mais on trouve aussi bien des Néerlandais, des Allemands, des Ecossais,
des Anglais et des Hongrois. A Bale on dénombre pour la période
1550-1620 500 Frangais, 250 Néerlandais, 150 Polonais, 100 Anglais,
70 Italiens et 70 Danois. A Heidelberg, les étrangers représentent un
tiers entre 1560 et 1620.

Allemands | Etrangers | Frangais | Hollandais | Suisses | Européens |Venus des
de I'Est |lles britan-
niques et
Danois
1570-1575 426 210 92 39 30 31 14
1585-1590 581 338 107 80 56 67 25
1610-1615 673 264 37 53 54 93 24

Nombre d’étudiants a Heidelberg

Dans le corps professoral, les autochtones ne sont pas toujours
exclusifs. A Heidelberg, la plupart des professeurs avant 1600 sont des
étrangers parfois illustres. On releve par exemple a la faculté de droit les
noms de Baudouin, Doneau et Godefroy et a celle de théologie ceux de
Boquin et de Toussaint.

7. La correspondance de Théodore de Béze est en cours de parution sous la
direction d’A. Dufour et 4 H. Meylan, 10 volumes parus, Genéve, depuis 1960.

8. Sur les étudiants 2 Geneéve, v. S. Stelling-Michaud, Le Livre du recteur de
I'Académie de Genéve (1559-1879), Genéve, 1959: t. Il a VI, Notices biographiques des
étudiants A-S, Genéve, 1966-1980.



REFORME DES PAYS RHENANS 439

Les trois villes universitaires de Genéve®, Bile et Heidelberg
bénéficient également d’imprimeries actives qui éditent les ceuvres de
nombreux auteurs étrangers en latin ou en traduction allemande : ainsi, a
Heidelberg, on a recensé six €ditions de Bullinger, neuf de Béze, et seize
traductions d’ouvrages publiés en frangais.

Jusqu’a Vapparition de I'arminianisme existe un consensus théologi-
que profond dans tout I'espace réformé européen, attesté en particulier
par la présence de pasteurs étrangers dans plusieurs Eglises réformées:
au Palatinat, il s’agit surtout d’anciens étudiants de Heidelberg, dont
douze Suisses et quinze Néerlandais. Certains étudiants du Palatinat et
du duché de Deux-Ponts ont complété leur formation théologique
ailleurs: 38 2 Herborn (Nassau), 19 a Bale, 11 a Genéve, 5 a Bréme, 4
a Leyde et 3 a4 Sedan. Globalement on recense parmi les 978 pasteurs
connus du Palatinat entre 1560 et 1620, 70 originaires de la Rhénanie
inférieure, 48 de Nassau, 23 Suisses, 19 Néerlandais et 4 Hongrois.

Certains traités théologiques bénéficient d’une diffusion européenne.
L’Institution chrétienne de Calvin, qui a connu trois éditions a Heidel-
berg, est présente chez les deux tiers des pasteurs bipontins de 1609. La
Summa de Bullinger a été acquise par 20 % du clergé. L’Enchiridion (un
ouvrage de référence) du Hongrois Fegverncki a connu plusieurs éditions
a Bale et a Geneve et les Loci de son compatriote Szegedin au moins six
éditions en Suisse. La Confession de Béze a connu trente éditions en
trente-cing ans, en latin, francais, italien, néerlandais et anglais.

Dans les bibliothéques de 54 pasteurs bipontins réformés en 1609,
les auteurs étrangers a I’Allemagne tiennent une place non négligeable:
Bullinger vient au deuxiéme rang par le nombre de livres présents avec
160 titres, suivi d’Erasme avec 156. Calvin apparait avec 129 titres, le
successeur de Bullinger a Zurich, Gwalter, avec 90, Béze avec 82,
Oecolampade, le réformateur de Bale, avec 30, Pierre Vermigli avec 27
et Zwingli avec 261°,

Rappelons également que le synode de Dordrecht (1618) rassemble
des réformés de toute I’Europe et manifeste pleinement la solidarité au
niveau continental.

Celle-ci se traduit €également sur le plan humain et financier. De
nombreuses villes réformées ont accueilli des colonies de coreligionnaires
en fuite, favorisant par 1a un véritable brassage. Le rdle d’accueil de
Geneve et de Bale est largement connu. Au Palatinat électoral quatre
colonies avec de larges privileges sont installées a Schoénau, Otterberg,
Frankenthal et Saint-Lambert pour les huguenots et les réfugiés des
Pays-Bas. Elles sont a origine d’une industrialisation de la région et leur
activité en fait de véritables ruches, a I'image de celles de la Flandre.

La solidarité financiére est une réalité vécue. En décembre 1577, le
consistoire de Neustadt au Palatinat remercie celui de Genéve pour sa

9. Sur I'imprimerie 2 Genéve, cf. Paul Chaix, Alain Dufour et Gustave Moeckli,
Les livres imprimés a Genéve de 1550 a 1600, Geneve, 1966; H.J. Bremme, Buchdrucker
und Buchhindler zur Zeit der Glaubenskimpfe. Studien zur Genfer Druckgeschichte
1565-1580, Genéve, 1969.

10. B. Vogler, Le clergé protestant rhénan au siécle de la Réforme, Paris, 1976,
p. 248-250.



440 B. VOGLER

générosité «que les particuliers de vostre église ont si libéralement
contribué » et qui apporte «un merveilleux soulagement a nos freres».
La collecte pour les réfugiés palatins chassés par la restauration
luthérienne a rapporté en 1577 800 florins a Zurich, 400 a Schaffhouse et
a Geneve .

Lors de la menace en 1589 du duc de Savoie contre Genéve, celle-ci
bénéficie d’avances des marchands de Francfort et de Nuremberg, du
comte palatin Jean-Casimir, des Etats de Hollande et de Frise. De 1536
4 1593, Geneéve a regu par voie d’emprunt environ 21 100 écus d’or de
ses coreligionnaires. Elle a bénéficié en 1590 et en 1603 de collectes
organisées dans tout l’espace réformé européen, soit I’Angleterre, la
France, les Provinces Unies, certains territoires allemands, la Bohéme, la
Moravie, la Hongrie, la Transylvanie et la Pologne 2.

A la fin du siecle, les Hongrois organisent une quéte pour
I'académie de Genéve. Les comptes d’aumdéne de Meisenheim, dans le
duché de Deux-Ponts, ont dépensé huit florins en 1604 en signe de
solidarité avec Genéve aprés la menace de I’Escalade.

Enfin, sur le plan politique, Genéve, Zurich et le Palatinat ont
accordé leur soutien aux huguenots par des ambassades et des médiations
a la Cour de France, des négociations avec I’Angleterre, des dons et une
aide militaire, concrétisée par cinq expéditions palatines. S’y ajoute aussi
une aide sous des formes diverses aux coreligionnaires des Pays-Bas dans
leur lutte contre I'Espagne.

Ainsi une partie des protestants a pris conscience de la solidarité qui
les unit a I'ensemble de leurs freres dans la foi sur le plan européen. Ce
fut d’abord le cas a Strasbourg grice a Jacques Sturm et Bucer, soit un
role précurseur qui annonce la fonction de la métropole rhénane aux
XVIII® et XX€ siécles. Puis le relais est pris par le monde réformé, a la
fois par nécessité (sentiment d’insécurité, peur des catholiques) et par
volonté missionnaire, qualifiée de spiritus seditiosus par les adversaires
catholiques et luthériens. Les réformés ont eu la capacité de proposer un
idéal a la jeunesse de I'’époque, de sorte que leurs universités et
académies, disposant de maitres de valeur, ont su attirer et former des
milliers d’étudiants, originaires de toute I'Europe, dépassant ainsi les
frontieres nationales. En fait ils ont su édifier une nouvelle Europe,
distincte de I'Europe catholique et latine qui est alors également en
formation. Cette attitude confirme qu’une idéologie religieuse est capable
de dépasser les frontiéres nationales.

Bernard VOGLER

11. F. von Bezold, Briefe des Pfalzgrafen Johann Casimir, Munich, 1882, t. I, p. 289.

12. M. Koerner, Solidarités financiéres suisses au seiziéme siécle, Lausanne, 1980,
p. 393-398; B. Vogler, Le monde germanique et helvétique a I'époque des Réformes
1517-1618, Paris, 1981, p. 442-444 et 478-481.



QUELQUES MOTS DE CONCLUSION

Je ressens profondément que je suis un des moins qualifiés pour
conclure ce colloque, puisque je ne suis nullement un véritable
spécialiste. Mais, en tant que latiniste, je parle ici la langue de tous et
cela m’autorise peut-étre a exprimer les sentiments de tous.

D’abord, un sentiment de tristesse. C’est Verdun-Louis Saulnier qui
aurait d parler ici. Tout ce colloque s’est fait dans son souvenir, dans
notre fidélité.

Ensuite, un sentiment de grande reconnaissance envers toutes celles
qui nous ont accueillis, qui ont organisé notre rencontre, qui l'ont
animée de leur grice aimable et toujours souriante. Au fur et 2 mesure
que passaient ces journées, que le soleil baignait ces pelouses ou
beaucoup d’entre nous ont de si‘bons souvenirs, il semblait qu’il n’y a
rien de plus facile que d’organiser un Congrés et que celui-ci se
présentait en somme comme un charmant prolongement des garden-
parties d’antan. Mais nous savons tout ce qu’il a fallu de travail, de
générosité, de dévouement a Madame Cazauran, 3 Madame Autrand et
a leurs collaboratrices pour arriver a2 une réussite si élégante: nous leur
disons toute notre gratitude, ainsi qu'a Mademoiselle Follet, qui nous a
accueillis.

Certes, je ne veux pas insinuer que nous soyons ici en un lieu de
frivolité. On y travaille, et sérieusement! C’est une Ecole Normale
Supérieure qui a fourni son cadre & nos recherches. Le programme des
études y implique a la fois le latin, le grec, le frangais, les langues
modernes, la philosophie, I'histoire. Une telle répartition, une telle
rencontre aussi, coincide parfaitement avec 'objet de notre colloque et
avec le type de culture qu’il a mis en lumiére.

Jajoute qu’en tant que Frangais, que Parisien, je dois exprimer
notre reconnaissance a nos collégues étrangers, qui sont présents parmi
nous. Grice a eux, c’est ’Europe qui parle ici de 'Europe, en un
dialogue.

Il n’est pas possible de résumer en quelques mots les enseignements
de notre colloque. Je dirai pourtant que j'ai été frappé par 'extréme
convergence des résultats et des méthodes.

Quant aux méthodes, j’ai noté la place qu’y tenaient les textes et les
langages. Je pense a nos remarques sur le latin (langue de culture qui
doit son succés a la fois a son universalisme, a sa permanence, mais aussi
a la richesse de ses moyens créateurs, issus a la fois de la rhétorique et
des elegantiae traditionnelies). Je pense aussi aux observations d’ordre



442 A. MICHEL

esthétique qui viennent d’étre présentées sur le baroque, véritable
expression stylistique de I'Europe. Surtout, nous avons constaté que les
méthodes de I'histoire, les enquétes statistiques sur les manifestations des
mentalités, ne nous sont pas étrangéres. Mais, dans leur analyse, nous
faisons la part grande au conscient. Je lisais, dans la brochure qui nous a
été remise au début du Congrés, l'interview si « européenne » de Fernand
Braudel. Notre Colloque, appuyé sur les textes, leurs figures, leur
rhétorique, leur terminologie, n’a cessé de montrer en quel langage se
traduisaient (ou ne se traduisaient pas) pour les contemporains les
profondes réalités sociales, économiques, psychologiques.

Et finalement, avons-nous répondu a la question? Nous nous
demandions s’il existe, au temps de la Renaissance, une apparition ou
une évolution originale de la conscience européenne. Peut-elle servir de
source ou de modele a notre temps?

Nous avons reconnu a 'idée d’Europe une présence géographique et
noté qu'elle vient a la fois de Strabon et de Ptolémée. Mais déja nous
pressentions que la notion manquait parfois de consistance : 'Europe de
Strabon, avec tous ses caps, ressemble quelque peu a la Gréce. Chacun a
I’Europe qu’il veut ou qu’il mérite, celtique ou romaine, espagnole ou
germanique. Attention aux alibis!

Serions-nous pessimistes? Nous avons assisté a des drames histori-
ques: la conquéte turque, la conquéte américaine, qui a d’autres
inconvénients, les guerres de religion, qui, assurément, contribuent a
établir un clivage entre le nord et le sud: il n’existait pas apres
Charlemagne. Nous avons compris par quelle nécessité profonde se sont
instituées les nations modernes, dont chacune construit son Etat sur un
type universel et cherche a combiner son individualité avec sa domina-
tion.

Europe machiavélienne, ol la force individuelle cherche & s’accorder
avec la connaissance humaniste de I'universel. Mais, en face d’elle,
s'affirmait, dés le temps de Pie II, la réflexion fondamentale qui peut
encore valoir pour notre temps, et que nous avons mission, en tant que
savants, de présenter aujourd’hui a nos contemporains: I’Europe est
avant tout constituée par un lien de culture, lien intellectuel qu’incarnent
les bonnes lettres — grecques et latines —, lien spirituel, que manifeste
la chrétienté. Or, il faut défendre ensemble la chair, lintelligence,
esprit. Telle est la vocation méme de 'humanisme. L’idée d’Europe
nait dans toute sa force au moment ou s’affirme, dans le danger, une
telle unité.

Avec Aeneas Sylvius Piccolomini, Mathias Corvin, Erasme ou Valla,
nous proposons a ’Europe un modele qui ne peut étre (Nicolas de Cues
ou Juste Lipse I'ont compris) que celui du dialogue appuyé sur la liberté
spirituelle. Je ne sais si ce modele a jamais trouvé son application. Mais
on priait beaucoup saint Platon a la Renaissance. Peut-étre en avons-
nous fait autant. Nous savons aujourd’hui, avec Léopold Sédar Senghor,
que 'Euro-culture doit étre culture mondiale ou ne pas étre. Il lui faut
renoncer aux vieux démons de la domination ou du repliement, les
remplacer par une générosité plus conforme a son idéal et qui s’adresse a
tous les peuples, notamment aux sous-développés. Lorsque la jeune



QUELQUES MOTS DE CONCLUSION 443

s

Europe, jadis, fut enlevée par Zeus, elle appartenait a une famille de
Phénicie ! Elle trouvait son origine en ce point ou I’Asie et I’Afrique se
rencontrent. Dés le début, ’Europe s’est sentie vouée a réunir la terre, a
rassembler les continents. Ce n’est point seulement dans la guerre
(conquéte, défense, exil) que se forge l'unité des peuples. Clest
quelquefois aussi dans le voyage ou dans le mariage: Europe connut les
deux expériences. C'est encore dans la recherche et la communication
des idées. C'est, a la croisée des chemins, dans les villes chéres entre
toutes a notre cceur : Buda, Cracovie, Prague... La culture européenne a
essayé — tel fut son apport original — de penser la fraternité humaine.
Notre tache était de le rappeler.

Alain MICHEL



TABLE DES MATIERES

Pages
DIEAICACE ..t e v
Programme du colloque ............ooooviiiiiiiiiiiiiiiii viI
BEAUNE Colette, La notion d’Europe dans les livres d’astrologie du XV*
SIECHIE ..ot e 1
BERENGER Jean, Conscience européenne et mauvaise conscience a la cour
de Mathias Corvin: la naissance du mythe de Dracula (1462-1465) ....... 8
BLUM Claude, Des « Essais» au «Journal de Voyage »: espace humain et
conscience européenne d la fin du XVI® siécle..................c..cco.ooo. 23
BRAUNSTEIN Philippe, Confins italiens de I’Empire : nations, frontiéres et
sensibilité européenne dans la seconde moitié du XV* siécle ................. 34
CEARD Jean, L’image de I'Europe dans la littérature cosmographique de la
RENQISSANCE .......oooiiiiiiiiiiiii et 49
CHOMARAT Jacques, Aspects de la conscience européenne chez Valla et
EPasme .......coooomiii e 64
CONTAMINE Philippe, L’hospitalité dans I'Europe du miliew du XV*
siécle : aspects juridiques, matériels et sociaux, d’aprés quelques récits de
VOYAEE ...ttt 75
CREMER Albert, La genése du droit des gens moderne et la conscience
européenne : Francisco de Vitoria et Jean Bodin. ............................... 88
CROUZET Denis, Sur le concept de barbarie au XVI siécle .................... 103
CZARTORYSKI Pawel, La conscience européenne en Europe centrale aux
XVIE et XVIF siécles. Histoire, droit, science et religion ..................... 127
DEMERSON Genevieve, Francois Baudouin et I'idée d’Europe ................ 132
GENET Jean-Philippe, L’Angleterre et la découverte de I’Europe (1300-
JO00) ........coomi e 144
JEHASSE Jean, Juste Lipse et Uidée d’Europe .....................c.ccooiveiniinn.. 170
JONES-DAVIES Marie-Thérese, L’Europe pour les Anglais de la Renais-
sance: figure du discours ou réalité?..........................cccoiiiiiiiiiiiniiii, 176
JOUANNA Arlette, Images de I'Europe chez les historiens et les théoriciens
de la société en France au XV siecle.................cooeeiiiiiiiiinaaninnnn.. 189
LESTRINGANT Franck, Europe et théorie des climats dans la seconde
moitié du XV SIECle ..........ccoiiiiiiiiiiiiiiiiniii e 206
LONGEON Claude, «L’Oratio de Pace et Concordia» de Louis Le Roy
(I559) ..o e 227

MARGOLIN Jean-Claude, L’Europe dans le miroir du Nouveau Monde .... 235



TABLE DES MATIERES

MICHEL Alain, L’idée de Rome et l'idée d’Europe au XV° et au XVI
SIBCLE ..o

OUY Gilbert, Les premiers humanistes frangais et 'Europe ......................

PAYEN de LA GARANDERIE Marie-Madeleine, Erasme: quelle
CONSCIENCE CUFOPECNINE? .........c.eoviiniiiiiiiiiiiiiiie e,

PELUS Marie-Louise, Un des aspects de la naissance d’une conscience
européenne : la Russie vue d’Europe occidentale au XV siécle ............

QUILLET Jeannine, L’Europe «trois fois cornue», de Dante a Nicolas de
CUES ..ot et e e

RAPP Francis, La prise de conscience d’un christianisme allemand: vers
une «ecclesia germanica»?................oocooiiiiiii i,

REDONDO Augustin, Les Espagnols et la conscience européenne a
Iépoque de Charles-QUInt ................ccoocoiiiiiiiiiiniiiiiin e,

REULOS Michel, Les Réformés et la conscience européenne......................

SIMONIN Michel, Des livres pour [I'Europe? Réflexions sur quelques
ouvrages polyglottes (XVI siécle - début XVIF siécle) .......................

STEGMANN André, L’Europe intellectuelle de J.A. de Thou...................

VAUCHERET Etienne, La notion de république chrétienne chez les
mémorialistes du XVIF siécle....................ccooociiiiiiiiiiii .

VOGLER Bernard, La dimension européenne de la réforme des pays
FRERANS . .....oeeieie e

MICHEL Alain, Quelques mots de conclusion..............................coeeeenne.

Pages

265
280

296
309
329
344

366
378

384
395

423



Fig

Fig.

Fig.

Fig.

Fig.

Fig.

Fig.
Fig.

Fig.

Fig.
Fig.

TABLE DES PLANCHES

1. Frontispice du Theatrum Orbis Terrarum d’Abraham Ortelius (Anvers,
1572).

2. Détail du frontispice du Theatrum Orbis Terrarum: I'Amérique.

3. Gravure de Stradan: Vespucci découvrant I'Amérique (1589). New York,
The Metropolitan Museum of Art.

4. Gravure de Philippe Galle: America (ca. 1579-1600), New York, The
New York Historical Society (N° 43 de la série Prosopographia).

5. Gravure de Cornelis Visscher: America (vers 1650-1660). New York, The
New York Historical Society.

6. Gravure de Marcus Gheeraerts: America (vers 1590-1600). New York,
The Metropolitan Museum of Art.

7. Theatrum Orbis Terrarum d’Ortelius: I"Europe.
8. Europa, d’aprés la Prosopographia de Philippe Galle (ca. 1579-1600).

9. La «reine Europe», d’apres I'édition de 1588 de la Cosmographia de
Sébastien Miinster (éd. de Bile).

10. Paolo Farinati: Allégorie de I’Amérique. Dessin a la plume de 1595.

11. Deux scénes du bal de la Douairiéere de Billebahaut: entrée du Roi
Atabalipa; musique de I’Amérique.



Fig. 1. Frontispice du Theatrum Orbis Terrarum d’Abraham Ortelius (Anvers, 1572)



anbudwy | cwnipaia] siqiQ wnypayy np addsnuoyy np eI -z *9iq

SRR L IS e ek Nt SN
Oy R PR Sy T L F Y AT :
5 3 2 3 wru ,W,?nx i s 4




11y jo wnasnpy uenodosisy 9yl ‘YIox MAN "(68S1) 2nbuLswy, | 1uRIANOIZP 100NdSIA : UBpENG 9P SINARID) € “Bif




Fig. 4 Gravure de Philippe Galle: America (ca. 1579-1600), New York. The New
York Historical Society (N° 43 de la série Prosopographia).



‘A191D0G [EOLIOISIH Y10, MON UYL “HOX MIN (0991-(0S9] SIOA) voLsY [ IYISSIA SI2UI0)) 3P dlnaein) *g 814

% b




Fig. 6. Gravure de Marcus Gheeraerts: America (vers 1590-1600). New York,
The Metropolitan Museum of Art.



[P eIt o e

I'Europe.

Fig. 7. Theatrum Orbis Terrarum d’Ortelius:



:
g
]

Fig. 8. Luropa, d'aprés la Prosopographia de Philippe Galle (c

1600).

579

a. 1



SO ‘e
/ SCYTHIA
o er&gl:? : £ w:‘*; ™ .

: ; ‘ ’ a ey
i & 23 £ s 43 o7
S : a5 i e
~ : o » p

SN

Fig. 9. La «reine Europe», d'aprés Pédition de 1588 de la Cosmographia de
Sébastien Miinster (éd. de Bile).



"S6S1 9p awinid e| B ulssa(q -anbupwy | ap au033)y :neuLe o0
. ——— , o

ed "0l ‘314

s




Bamaioomid

. . . ' _—
{ g vt G 2
& ” 9) g, & w&\f“\. r/

Fig. 11. Deux scénes du bal de la Douairiere de Billebahaut: entrée du Roi
Atabalipa ; musique de I"Amérique.






Prix: 240 F H.T. ISBN 2-85929-015-X



	L'idée de Rome et l'idée d'Europe au XV et au XVI siècle
	Les premiers humanistes français et l'Europe
	Erasme : quelle conscience européenne ?
	Un des aspects de la naissance dune conscience européenne: la Russie vue d'Europe occidentale au XVI siècle
	L'Europe «trois fois cornue», de Dante à Nicolas deCues
	La prise de conscience d'un christianisme allemand: vers une " ecclesia germanica " ?
	Les Espagnols et la conscience européenne à l'époque de Charles-Quint 
	Les Réformés et la conscience européenne
	Des livres pour l'Europe ? Réflexions sur quelques ouvrages polyglottes (XVI siècle - début XVII siècle)
	L'Europe intellectuelle de J.A. de Thou



