
LA CONSCIENCE 
EUROYIENNE 

AU XV" ET AU XVI" SIÈCLE 

Collection de 

I'Ecole Normale Supérieure 

de Jeunes Filles 

n" 22 



LA CONSCIENCE EUROPÉENNE 

AU XV" ET AU XVI" SIÈCLE 





Collection de 1'Ecole Normale Supérieure de Jeunes Filles 
n" 22 

LA CONSCIENCE EUROPÉENNE 
AU XV' ET AU XVI' SIÈCLE 

Actes du Colloque international 
organisé à I'Ecole Normale Supérieure de Jeunes Filles 

(30 septembre - 3 octobre 1980) 
avec l'aide du C.N.R.S. 

Ouvrage publié avec le concours 
du Centre National des Lettres 

48, boulevard Jourdan, 75690 Paris Cedex 14 
1982 



0 Copyright Ecoie Normale Supérieure de Jeunes Filles 
48, boulevard Jourdan. 75690 Paris Cedex 14, 1982. 

ISBN 2-85929-015-X 



L e  colloque sur cc La conscience européenne 
au XV‘ et au XVt‘ siècle)) s’est ouvert à I’Ecole 
Normale Supérieure de Jeunes Filles le 30 sep- 
tembre 1980. La première séance devait être prési- 
dée par V . - L .  Saulnier, Professeur à l’université de 
Paris-Sorbonne ; le soir même, nous apprenions 
son décès. Que ce volume soit dédié à sa mémoire. 

Françoise A U T R A N D  
Nicole CA ZA URA N 

Simone F O L L E T  





PROGRAMME’ 

Le colloque était placé sous le haut patronage de Mme Simone Veil, 
Président du Parlement européen. 

Le programme des séances était le suivant : 

Mardi 30 septembre 

De 13 h 30 à 15 h - Réception des congressistes. Buffet campagnard. 
15 h - Ouverture du colloque. 
Président : Mlle Simone Follet, Directrice adjointe de I’E.N.S.J.F., puis 

Mme Nicole Cazauran, Professeur de littérature française du XVI‘ 
siècle à 1’E.N.S.J.F. 

15 h 30 - 16 h 10 - Gilbert Ouy:  La conscience européenne chez les 
premiers humanistes français au début du XV‘ siècle. 

16 h 10 - 16 h 50 - Jacques Chomarat: Aspects de la conscience 
européenne chez les humanistes de Valla à Erasme. 

16 h 50 - 17 h 10 - Pause. 
17 h 10 - 17 h 50 - Marie-Madeleine Payen de La Garanderie : Erasme: 

quelle conscience européenne ? 
Discussion. 

Mercredi le‘ octobre 

Président : M. Lionello Sozzi, Professeur à l’Université de Turin. 
9 h 30 - 10 h 10 - Jeannine Quillet : L’Europe «trois fois cornue », de 

10 h 10 - 10 h 50 - Alain Michel: L’idée de Rome et l’idée d’Europe au 

10 h 50 - 11 h 10 - Discussion. 
11 h 10 - 11 h 30 - Pause. 
11 h 30 - 12 h 10 - Claude Blum: Espace humain et conscience 

européenne à la f in du XVI‘ siècle : les CC Essais >) et le (c Journal de 
voyage >> de Montaigne. 

Dante à Nicolas de Cues. 

X V I e  siècle. 

1. On constatera, en comparant ce programme à la table des matières, que plusieurs 
participants au colloque ont modifié le titre de leur communication pour sa 
publication dans le présent volume. 



VI11 

12 h 10 - 12 h 50 - André Stegmann: L’Europe culturelle des 
(< Histoires >> de J.-A. de Thou. 
Discussion. 

P’résident : Mme Marguerite Boulet-Sautel, Professeur à l’université de 
Paris II. 

15 h - 15 h 20 - Albert Cremer: La conscience européenne et la genèse 
du «droit des gens» moderne. 

15 h 20 - 15 h 40 - Jean Jehasse: L’idée d’Europe chez Juste Lipse et 
ses correspondants. 

15 h 40 - 16 h - Discussion. 
16 h - 16 h 20 - Pause. 
16 h 20 - 16 h 40 - Geneviève Demerson: François Baudouin et l’idée 

16 h 40 - 17 h - Claude Longeon : Louis le Roy et l’« Oratio de pace ». 
d’Europe. 

Discussion. 

JEUDI 2 OCTOBRE 

F’résident: M. Bernard Guenée, Professeur à l’université de Paris I. 
9 h 30 - 10 h 10 - Arlette Jouanna: lmages de l’Europe chez les 

10 h 10 - 10 h 20 - Discussion. 
10 h 20 - 10 h 40 - Philippe Contamine: L’hospitalité dans l’Europe du 

milieu du XV‘ siècle. Aspects juridiques, matériels et sociaux d’après 
quelques récits de voyage. 

historiens et les théoriciens de la société en France au XVI‘  siècle. 

10 h 40 - 11 h - Pause. 
11 h - 11 h 40 - Jean Céard : L’Europe des cosmographes au XVI‘ 

11 h 40 - 12 h - Frank Lestringant : Europe et théorie des climats dans 

12 h - 12 h 20 - Discussion. 
12 h 20 - 12 h 40 - Colette Beaune: L a  notion d’Europe dans les livres 

d’astrologie du XV‘ siècle. 
Discussion. 

siècle. 

la seconde moitié du  XVl‘ siècle. 

Président : M. Werner Paravicini, de l’Institut historique allemand de 

15 h - 15 h 20 - Jean-Philippe Genet : L’Angleterre et la découverte de 

15 h 20 - 16 h - Marie-Thérèse Jones-Davies: L’Europe pour les 

16 h - 16 h 20 - Discussion. 
16 h 20 - 16 h 40 - Pause. 
16 h 40 - 17 h - Philippe Braunstein : Confins italiens de l’Empire: 

nations, frontières et sensibilité européenne dans la seconde moitié 
du XV‘ siècle. 

Paris. 

l’Europe (1300-1600). 

Anglais de la Renaissance: figure du  discours ou réalité? 



IX 

17 h - 17 h 20 - Marie-Louis Pelus: U n  des aspects de la naissance 
d’une conscience européenne : les Russes et l’Europe. 

17 h 20 - 17 h 40 - Michel Simonin : Des livres pour l’Europe: réflexion 
sur quelques ouvrages polyglottes publiés à la f in  du XVI‘ et au 
début du XVII‘ siècle. 
Discussion. 

VENDREDI 3 OCTOBRE 

Président : M. Michel Mollat du Jourdin, Directeur d’études à 1’E.P.H.E. 
9 h 30 - 10 h 10 - Francis Rapp:  La prise de conscience d’un 

10 h 10 - 10 h 30 - Etienne Vaucheret: La notion de république 

10 h 30 - 10 h 50 - Discussion. 
10 h 50 - 11 h 10 - Pause. 
11 h 10 - 11 h 30 - Michel Reulos : Réforme et conscience européenne. 
11 h 30 - 11 h 50 - Bernard Vogler : La dimension européenne de la 

11 h 50 - 12 h 10 - Discussion. 
12 h 10 - 12 h 50 - Pawd Czartoryski: Conscience européenne en 

Europe centrale au XV‘ et au XVI‘ siècle. Droit, morale, science, 
religion. 
Discussion. 

christianisme allemand : vers une (( ecclesia germanica ». 

chrétienne chez les mémorialistes du  XVI‘ siècle. 

Réforme des pays rhénans. 

Président : M. Joseph Perez, Président de l’université de Bordeaux III. 
15 h - 15 h 40 - Augustin Redondo: Les Espagnols et la conscience 

15 h 40 - 15 h 50 - Discussion. 
15 h 50 - 16 h 30 - Jean-Claude Margolin: L’Europe dans le miroir du 

16 h 30 - 16 h 50 - Denis Crouzet: Les «distances» de la Barbarie. 
16 h 50 - 17 h 10 - Discussion. 
17 h 10 - 17 h 30 - Pause. 
17 h 30 - 17 h 50 - Jean Bérenger: La conscience européenne face aux 

Turcs à la cour de Mathias Corvin: la naissance du mythe de 
Dracula. 
Discussion. 

européenne dans la première moitié du XVI‘ siècle. 

Nouveau Monde. 

18 h - Alain Michel: En guise de conclusion. 





LA NOTION D’EUROPE DANS LES LIVRES 
D’ASTROLOGIE DU xve SIÈCLE 

L’astrologie médiévale professait que les astres influençaient les 
diverses régions du globe et qu’il existait des correspondances précises 
entre certaines planètes ou signes du zodiaque et ce quart occidental de 
la terre habitable qui portait le nom d’Europe. Tout astrologue avait 
donc plus ou moins une teinture de cosmographie. 

Pourquoi avoir choisi cette période et ce genre de source? Le 15‘ 
siècle est un grand siècle de production astrologique en qualité comme 
en quantité. II est encadré par deux batailles sur la légitimité et les 
résultats de l’étude des astres (entre Pierre d’Ailly et Gerson au début 
du siècle, autour de Simon de Phares sous Charles VIII). L’astrologie est 
alors une science, bien que ce ne soit pas une discipline universitaire. 
Médecins, mathématiciens, astronomes fournissent les astrologues, indis- 
pensables au bon fonctionnement de l’Etat, des partis ou des villes. 

Séant est à magnats ces matières connaître 
Et les signes d’en haut recueillir en un cloître 
Qui voudra sainement sa prospérité croître ... ’ 
C’est une littérature technique pratiquement toujours en latin, 

destinée à un public restreint (élites sociales ou intellectuelles). Pour le 
15“ siècle, elle est heureusement assez facilement indentifiable. Le 
Recueil des plus célèbres astrologues de Simon de Phares donne les titres 
et les dates approximatives de beaucoup d’ouvrages et nous possédons la 
liste des deux cents livres d’astrologie de sa bibliothèque. Beaucoup de 
ces textes de médecine astrologique, de pratiques magiques n’ont aucun 
intérêt présentement. On ne peut espérer trouver de renseignements sur 
ce que les astrologues pensent de l’Europe que dans deux sortes de 
livres : 
- des traités théoriques sur la position des planètes, des étoiles, des 

- des œuvres plus courtes qui sont des commandes ponctuelles: 
zones climatiques, 

0 Nativité de tel ou tel enfant ou grand personnage, qu’il soit votre 
ami ou votre ennemi. On a ainsi les nativités du duc de Bedford, 
et de tout le haut personnel anglais ou anglophile des années 1420. 

1 .  B .  N.  Lat. 7331 : Renaut Lequeux, Préface d’une traduction d’Albumarar, f’ 2. 
2 .  E. Wickersheimer, Le Recueil des plus célèbres astrologues de Simon de Phares, 

Paris. 1929. 



2 C. BEAUNE 

0 Effets des phénomènes cosmiques rares : grandes conjonctions, 
éclipses, comètes (celle de 1472 a suscité une grosse littérature). 

0 Prédictions pour l’année à venir qui portent en général le titre de 
Judicium anni. Elles sont parfois en français, car elles peuvent 
éventuellement servir à des fins de propagande. 

L’astrologue, dans ce cas, se place dans le cadre de celui qui le 
commandite: la ville en Italie et en Flandres, le royaume en France, la 
clhrétienté s’il écrit pour le pape’. Même s’il prédit pour tout I’orbis 
terrarum, ce qui est assez fréquent, ce monde cosmique est en fait très 
limité. Ainsi Gaspar Laet, écrivant à Anvers au tout début du 16‘ siècle, 
prédit4 dans la réalité seulement pour Anvers, Louvain, Gand, Malines, 
B’ruges, la Flandre, la Hollande, l’Angleterre, le Saint Empire et la 
France 4.  L’Europe n’ayant pas d’unité politique, rares sont les astrolo- 
gues qui se placent dans ce cadre peu rentable! Dans la pratique, nous 
nous limiterons aux astrologues des rois de France. Que peut-on trouver 
dans ce genre de sources ? Nous examinerons d’abord ce que savaient de 
l’Europe les astrologues royaux, ceci principalement d’après deux 
ouvrages qui sont, à vrai dire, les seuls à y consacrer de longs 
développements cosmographiques (description de l’Europe, limites de 
l’Europe, etc.). I1 s’agit du Tracfafus de imagine seu figura mundi écrit à 
Lyon en 1456 par Louis de Langle, astrologue de Charles VII, et du 
Commentaire au Quadripartitum de Ptolémée écrit vers 1476 par Conrad 
Hieingartner, astrologue de Louis XI <. L’énorme influence de I’Ymago 
miundi de Pierre d’Aillyh y côtoie la lente redécouverte de la Géographie 
de Ptolémée. Ensuite, nous chercherons à savoir ce que les astrologues 
pensaient de l’Europe: les planètes et les signes du zodiaque qui lui 
convenaient, les qualités de son climat et de ses habitants. Là, les 
sources sont beaucoup plus nombreuses mais difficiles à manier. L’image 
donnée est celle d’une Europe vue par un groupe socio-professionnel 
restreint mais très cultivé, international par ses origines comme par sa 
formation, souvent en déplacement et plus ou moins au-dessus du cadre 
des Etats-nations qui tendait à devenir la règle pour tous ses contempo- 
rains. 

Le Tractatus de figura mundi de Louis de Langle et le Commentaire 
du Quadripartitum de Conrad Heingartner ont  bien des points communs. 
T~ous deux ont été écrits dans le royaume à vingt ans d’intervalle pour 
des princes soucieux de science, Jean, duc de Bourbon et René d’Anjou. 
Ce sont de gros ouvrages qui ont nécessité de leurs auteurs des 
recherches étendues. Ils ne sont pas édités, mais nous avons les 
manuscrits autographes. Leurs auteurs sont tous deux des professionnels 
de l’astrologie, connus par ailleurs. II n’y avait rien eu de comparable en 

3. L. Thorndike, History of Magic and Experimental Science, t .  IV, New York, 

4. B. N.  Lat. 7451: Gaspar Laet, Judicium anni 1512, i” 14. 
5.  B. N. Lat. 6561 : Louis de Langle, De imagine seu figura tnundi tractatus, 

P’ 1-112; B.  N. Lat. 7305. P’ 1-130: Conrad Heingartner, Commentaire au Quadripartiturn 
de Ptolémée. 

1934. 

6. E. Baron. L’Ymago mundi de Pierre d’Ailly, 2 tomes, Paris, 1930. 



LES LIVRES D’ASTROLOGIE DU XV‘ SIÈCLE 3 

étendue et en information depuis Pierre d’Ailly au début du siècle. La 
reprise de la guerre avait plutôt favorisé les prédictions au jour le jour 
sur les chances de victoire que les grands traités scientifiques. 

Louis de Langle est un médecin d’origine espagnole qui, établi à 
Lyon entre 1450 et 1460, fit des prédictions pour Charles VII, René 
d’Anjou et Jean d’Alençon. Pensionné par le roi, il fut néanmoins 
plusieurs fois inquiété. I1 écrivit une série de traités d’astronomie, un 
Vademecum et ce Tractatus qui ne lui est habituellement pas attribué’. 
Simon de Phares voue une grande admiration à notre auteur, car il 
prédit le jour de sa mort, ce qui lui permit de passer la veille en 
prièresR! Le Tructutus de fisuru mundi a de grandes ambitions. La 
première partie est une œuvre de théologie: création, nature de Dieu, 
etc. La deuxième partie est une œuvre de géographie générale: 
description de la terre puis du ciel et règles de l’astrologie. Une 
troisième partie devait être consacrée à l’histoire de chacune des régions 
considérées. Elle n’a pas été écrite. La deuxième partie qui nous 
intéresse ici emprunte son dessein général à I’Ymugo mundi, écrite par 
Pierre d’Ailly vers 1410’. Cette œuvre de grande vulgarisation avait 
connu un succès foudroyant (deux cents manuscrits, plusieurs éditions 
après 1480) au point d’être encore utilisée par Christophe Colomb. C’est 
la base des connaissances géographiques de Louis de Langle comme de 
tous les astrologues du royaume jusque vers 1475. C’est à travers elle 
que sont connues les grandes encyclopédies du 13‘ siècle. Si Barthelemy 
l’Anglais et Roger Bacon sont connus uniquement à travers d’Ailly, il a 
consulté personnellement le Speculum naturale de Vincent de Beauvais et 
Le Livre du Trésor de Brunetto Latini”. 

Parmi les ouvrages plus spécialisés, on peut discerner l’influence du 
Traité de la sphère de Sacrobosco et du De Nuturu locorum d’Albert le 
GrandI2. II en tire une image de l’Europe qui est intéressante par sa 
médiocrité même. Remarquons tout d’abord qu’il ne consacre que quatre 
à cinq pages à l’Europe contre soixante à l’Asie et cinq lignes à l’Afrique 
«où il n’y a que des royaumes barbares, le Maroc, Ceuta et la Tunisie 
qui sont au nord du désert B 1 3 .  L’Europe est l’une des trois parties de la 
terre habitable. Elle n’occupe qu’un quart des terres émergées. Elle a été 
peuplée par les fils de Japhet. Son nom vient d’un roi Europe. Elle est 
limitée à l’ouest par les colonnes d’Hercule, à l’est par le Tanaïs et le 
Palus Meotide. Elle comprend un certain nombre de provinces, dont il 

7. L. Thorndike (voir note 3), p. 554-555, ignore l’existence de ce traité. Les 
historiens de la géographie l’attribuent à un Louis de Angelo, inconnu par ailleurs. 

8. Cf. note 3 ,  p. 554-555, et note 2, p. 258. 
9 .  E. Baron, L’Yrnago mundi de Pierre d’Ailly, 2 tomes, Paris, 1930. 

10. Barthélemy l’Anglais, Le Livre des Propriétés des Choses, Paris, 1556, p. 129 ( 1 .  
15 sur les provinces du monde) ; J .  H. Bridges, The Opus Majus of Roger Bacon, Londres, 

i l .  Vincent de Beauvais, Speculum quadruplex, Douai, 1624, t .  I ,  1 .  32, de tribus 
orbis partibus, p. 2406-2408 ; P. Chabaille, Le livre du trésor de Brunetto Latini, Paris, 1863, 

12. Jean de Sacrobosco (John Holywood), De sphaera, Anvers, 1547; Albert le 

13. B. N.  Lat. 6561, P20-22, 23-26 et 82-87. 

1900, p. 366. 

p. 162-169. 

Grand, De natura locorum, Strasbourg, 1515. 



4 C.  BEAUNE 

est capable de donner les noms latins. Mais il sait que cette nomencla- 
ture ne correspond plus à l’Europe de son temps et il la double de 
descriptions personnelles des nouvelles puissances européennes, comme 
d’Ailly l’avait déjà fait pour le royaume. Ces descriptions sont d’un 
intérêt très variable: très floues sur l’Europe du nord et de l’est, elles 
sont bonnes sur la France, l’Italie et l’Allemagne. C’est sur l’Espagne 
évidemment qu’il est le plus précis, donnant les limites des principaux 
royaumes (Navarre, Castille, Aragon, Portugal) et celles de la zone 
arabe, les villes, le cours des fleuves et quantité de détails flatteurs sur 
les qualités de marins et de soldats de ses compatriotesI4. II fait donc 
une sorte de livre de la description des pays, comme le héraut Berry. 
Ouelle unité entre tous ces pays? II ne voit que la foi chrétienne: 
«désormais toute la chrétienté ou presque se trouve en Europe». II 
considère toujours la Grèce comme l’un des principaux royaumes 
européens. Croit-il à une croisade de reconquête ? I1 n’ignore pas la prise 
de Constantinople. II commence d’abord par mettre Constantinople en 
Asie car elle est <(barbare», puis il y renonce car la «Turcia» s’étend 
aussi en Europe. Donc : une géographie descriptive héritée d’une longue 
tiradition médiévale filtrée par Pierre d’Ailly et une équivalence Europe- 
Chrétienté, c’est ce qu’il faut retenir de Louis de Langle. 

Vingt ans plus tard, Conrad Heingartner écrit en même temps le 
Commentaire du Quadripartiturn de Ptolémée et le Judicium anni 1476 
pour le roi Louis XII5. Les deux œuvres ayant de longs passages 
clommuns, nous les considérerons ensemble. Conrad Heingartner n’est 
pas un inconnu I h .  C’est le plus grand astrologue de son temps, mais aussi 
un médecin, un astronome et un mathématicien. Allemand, né à Zurich, 
il fit ses études de médecine à Paris, entra au service du duc de 
Bourbon, puis du roi et de l’amiral de Graville. I1 mourut vers 1488, 
laissant de nombreux élèves dont Simon de Phares” et des manuscrits 
dispersés entre Paris et Zurich. II avait eu une extraordinaire bibliothè- 
que et un observatoire au château de Belleperche IX.  Le Commentaire du 
De Sphaera de Jean de Fondi, par exemple, lui a appartenuIy. La 
réputation de Conrad Heingartner était grande. II fut appelé à Rome en 
1472 par le Pape, il correspondait probablement avec Jean de Konigsberg 
dont les travaux sont parallèles aux siens?”. C’était donc quelqu’un qui 
était très au courant de la science allemande et des préoccupations 

14. B. N. Lat. 6561, f’86” et 87. 
1.5. II y a deux manuscrits du Commentaire du Quadripartitum. L’un est autographe 

el: daté de 1476, l’autre est un remaniement de  1494. Cf. B. N. Lat. 7305. f’ 1494; B. N. 
Lat. 7432. P’ 1-112; B. N .  Lat. 7450. Judicium anni 1476, î”3-21. 

16. L. Thorndike. History of Magic and Experimental Science, New York. 1934, E. 4, 
p .  357-385 ; E. Wickersheimer. Dictionnaire biographique des médecins en France au Moyen 
Age, Paris, 1934, t. I ,  p. 107. 

17. B. N. Fr. 135, f’ 156’. 
18. Belleperche, commune de Bagneux (Allier). à 15 km au nord de  Moulins. 
19. B. N. Lat. 7273. Jean de Fondi. Commentaire du De sphaera (Conrad 

Heingartner l’a annoté). Dans les marges. la latitude et la longitude de Belleperche sont 
indiquées. 

20. B. N. Lat. 4088: vers de  Paulus Senilis au duc de Bourbon (f’70). Un certain 
Joannes Francus, doctus inter docios, est l’ami de Conrad l’astronome. 



LES LIVRES D’ASTROLOGIE DU XV‘ SIÈCLE 5 

humanistes italiennes. Brutalement, ce n’est plus la même Europe. I1 
prend, comme base de sa description, des cartes tirées de celles qui 
étaient jointes à la Géographie de Ptolémée et qu’il n’a pu voir que 
manuscrites en Italie (probablement lors de son voyage de 1472). II 
utilise à la fois les veferes mappae (les vingt-sept cartes dessinées vers 
1416 pour accompagner la traduction de Jacques Ange) et des novae 
mappae (les cartes de Donus Nicolas Germanus), à moins qu’il ne 
désigne par veteres celles de Germanus, peintes vers 1466, et par novae 
celles de Pietro di Massai0 (1469-1472). De toute façon, ce sont des 
cartes portant les latitudes et les longitudes2’. I1 commence par situer 
l’Europe globalement en latitude et en longitude, puis chaque pays 
européen est situé de la même manière : <c L’Allemagne s’étend du 32” au 
42” de latitude. Elle se trouve à l’est de la France, à l’ouest de la 
Pologne et de la Bohême, au nord de l’Italie séparée par les Alpes». 
C’est une modernisation hardie des tables des provinces qui accompa- 
gnaient la Geographia, qui implique de nombreux calculs, car les limites 
des provinces romaines ne correspondent pas à celles du 15‘ siècle. II se 
soucie de plus de calculer des distances. Connaissant la latitude et la 
longitude de deux points et le rayon terrestre, il est en effet possible de 
mesurer l’arc de cercle. II donne les résultats en milliaria. Pour la 
première fois chez les astrologues, l’Europe est mesurable et représenta- 
ble. En même temps, elle a acquis une consistance. L’Europe est la plus 
noble partie de l’univers, dit-il, suivant le vieux préjugé favorable de la 
tradition gréco-latine. Elle est seulement chrétienne, ajoute-t-il comme 
Louis de Langle. Elle possède sur les deux autres parties du monde une 
supériorité évidente : supériorité militaire (et de citer Hercule, Auguste, 
Alexandre, Charlemagne et Godefroy de Bouillon, ce qui vient des neuf 
preux), une supériorité intellectuelle (et de recourir à Aristote, Galien et 
Albert le Grand, ce qui est plus original) et une supériorité de 
civilisation ( e  Dans ce quartier Nord-Ouest du monde apparurent les lois 
et se développa la foi chrétienne»”). L’Europe a une culture plus 
ancienne que celles d’Asie, une culture qu’il voit chrétienne, romaine 
(les kges)  et grecque (la science de Ptolémée). Cette sensibilité très 
nouvelle explique l’extraordinaire passage du début du Quadripartitum, 
où il pleure sur les manuscrits brûlés en 1453 à Byzance et sur la 
mémoire de l’Europe partie en fumée ?j. Par ailleurs, il ne sait pas 
encore comment désigner cette communauté. Europei, créé par Pie 11, 
ne figure pas dans son vocabulaire. I1 utilise nati in Europa, homines 
Europae.. . 

Mais i l  ne faut pas se représenter qu’en vingt ans l’horizon mental 
de tous les astrologues ait beaucoup changé. A une époque où la 
Cosmographie n’est pas encore imprimée (elle ne le sera qu’en Italie en 
1477), la connaissance de cette œuvre est rare dans le royaume. Nous ne 
connaissons pour tout le 15‘ siècle que deux possesseurs français de 
manuscrits de la Cosmographie : Guillaume Fillastre et René d’Anjou ; 

21. L. Bakrow et R.  Skelton. Hisiorv of the Crrrlographv, Londres. 1964 
22. B. N. Lat. 1432. i” 36-40. 
23. B. N. Lat. 7305. P 4 .  



6 C. BEAUNE 

Jean de Bourbon semble ne pas Quant au Liber de rebus 
naturalibus de Giovanni da Fontana, qui donnait une première exploita- 
tuon de Ptolémée, il est inconnu de ce côté des Mais Conrad 
Heingartner s’est occupé de réunir des manuscrits scientifiques italiens et 
antiques pour son protecteur ducal et de faire des traductions d’œuvres 
peu connues. Pour un astrologue, une œuvre de Ptolémée inconnue 
jiisqu’alors était forcément particulièrement attractive, puisqu’avec le 
Quadripartiturn, l’Almageste, le Centiloquium, Ptolémée était le père 
reconnu de l’astronomie. Conrad Heingartner a d’ailleurs écrit une vie de 
Ptolémée courte mais très laudative26. Enfin, il a beaucoup voyagé. Tout 
cela explique qu’il est une exception dans sa génération, qui en demeure 
dans I’ensemble à Pierre d’Ailly et  à l’équivalence Europe-Chrétienté, 
v,alable depuis le début du 15‘ siècle. Si l’on consulte par exemple le De 
eversione Europae de l’astrologue italien Antonio Arquato, écrit vers 
1480 dans un lieu pourtant très sensibilisé à la communauté de destin des 
peuples européens, la cour de Mathias Corvin, on y retrouve, malgré un 
titre prometteur, la seule équivalence Europe-Chrétienté 27. 

Quelle planète et quel signe du zodiaque étaient attribués à 
I’Europa? Dès Pierre d’Ailly, on est conscient du silence des sources à 
ce propos et  de leur confusion: les astrologues de Babylone attribuaient 
le Bélier à la Perse, les Gémeaux ou la Vierge à l’Europe, les 
astrologues judaïques et  arabes attribuaient le Bélier ou le Lion aux Juifs 
0111 aux Arabes, le Sagittaire ou le Cancer à l’Europe. Seuls les 
astrologues grecs attribuaient des planètes et des signes flatteurs à 
l’Europe. Ce sont eux évidemment que les astrologues médiévaux 
suivent: Jupiter, le Bélier, Mars ou le Lion sont allégués. Mais, sauf 
Conrad Heingartner qui admet une corrélation unique de toute l’Europe 
avec Jupiter, tous les autres, de Firmin de Belval en 1345 à Arnaud 
Paludan sous Louis XI, admettent des corrélations par nation: la France 
est le Bélier, l’Allemagne, Mars ou Jupiter, l’Angleterre, Saturne, 
l’Espagne, le Sagittaire. Les astrologues bourguignons et  flamands 
donnent par contre le Cancer comme signe au royaume (signe médiocre). 
Hormis ce cas révélateur de passion politique, tous les signes choisis 
pour les royaumes européens sont des signes masculins, royaux, ren- 
voyant au feu et au métal, signes de force favorable. Jupiter, qui est ie 
seul à pouvoir être allégué pour toute l’Europe, est, d’après I’lsagogue 
de Jean d’Espagne, une planète masculine, signe d’honneur et de 
renommée. II aime les lieux tempérés et les terres fertiles. Sous lui, les 
hommes ont une foi juste et le respect de la parole donnée. Voilà bien 
des qualités pour les Européens, surtout si on y ajoute les qualités déjà 
normalement reconnues aux habitants des climats tempérés et particuliè- 
rement du 6”, celui du royaume! 

24. E. L. Stevenson, The Geography of Claudius Piolemeus, New York, 1932, t .  I 

25. Giovanni da Fontana, Liber de omnibus rebus naiuralibus (attribué à Pompilius 

26. B. N.  Lat. 7432. f” 1. 

(les manuscrits). 

Azalus). Venise, 1544. 

27. Antonio Arquato, De eversione Europe ei de fuiuris triumphis ..., s. I . ,  1534 
(B. N.  Rés. G 7868). 



LES LIVRES D’ASTROLOGIE DU XV‘ SIÈCLE 7 

Néanmoins l’Europe n’est pas le cadre normal de l’activité quoti- 
dienne des astrologues, ni celui de leur réflexion. La plupart des 
astrologues pensent en termes d’Etat-nation ou de chrétienté, mais non 
d’Europe. Les livres d’astrologie du 15‘ siècle sont une excellente source 
pour I’Etat-nation, mais non pour l’Europe. Et si vers la fin du siècle 
quelques-uns, comme Conrad Heingartner, commencent à s’intéresser à 
l’Europe et à faire sortir la notion du strict domaine technique de la 
géographie, ce n’est qu’un mouvement lent et encore pour longtemps 
minoritaire. 

Colette BEAUNE 



CONSCIENCE EUROPÉENNE 
ET MAUVAISE CONSCIENCE 

A LA COUR DE MATHIAS CORVIN: 
LA NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA (1462-1465) 

Le fait majeur qui domine l’histoire de l’Europe orientale au 
XV‘ siècle est le progrès irrésistible de la puissance ottomane. Rappelons 
quelques faits : 
-- En 1396, la défaite de Nicopolis marque l’échec de la Croisade. 
-- En 1427, les Turcs occupent la Serbie; en 1446, Mourad III envahit 

-- En 1448, après la défaite chrétienne à Kossovo, les Turcs sont 

-- En 1453, Mohamed 11 occupe Constantinople et, en 1465, celui-ci 

En  Italie et en Allemagne, on commence à se demander si la 
conquête turque se limitera aux Balkans; seul le royaume de Hongrie 
semble capable de tenir tête aux Turcs, de subir le premier choc d’une 
offensive en attendant l’arrivée de secours que mobiliserait la Chrétienté 
occidentale. Or,  vers 1450, l’Europe danubienne est profondément 
divisée, les séquelles de la révolution hussite ne sont pas vraiment 
liquidées; l’archevêché de Prague est vacant, le royaume de Bohême est 
clonsidéré comme hérétique et Enea Silvio Piccolomini, le Pape Pie II, a 
refusé de reconnaître le roi élu par les Etats de Bohême, Georges 
Podiébrad. L’Empereur Frédéric de Habsbourg maintient ses revendica- 
tions sur la Hongrie. Celle-ci représente, en principe, une grande 
puissance (avec une superficie de 450 O00 km2 et une population de 
4 millions d’habitants), elle englobe la Slovaquie, la Transylvanie, la 
Croatie, mais elle est profondément divisée entre plusieurs clans féodaux. 
Pourtant, en 1456, Jean Hunyadi, un noble d’origine transylvaine promu 
capitaine général, a sauvé Belgrade alors que Mahomet II allait s’empa- 
rer de cette position-clé dans le Bassin danubien. La victoire hongroise 
procura un répit de plus d’un demi-siècle aux populations d’Europe 
centrale, mais elle fut surtout à l’origine d’une politique défensive, qui 
nle fut  jamais exploitée à fond. 

La Hongrie n’en était pas moins considérée en Italie, en Pologne et 
dans l’Empire comme bastion (anremurule) de la Chrétienté face au péril 
turc et  ce n’est pas par hasard qu’Enea Silvio Piccolomini, dans sa 

la Grèce. 

maîtres des Balkans. 

conquiert la Bosnie. 



NAISSANCE D U  MYTHE DE DRACULA Y 

Cosrnographia‘, place la Hongrie en tête des pays européens. Un long 
séjour en Europe centrale avait permis au futur Pape Pie II d’apprécier 
l’équilibre des forces et  l’enjeu capital que représentait l’avance turque 
dans les Balkans. Mathias Corvin allait en principe reprendre la politique 
paternelle et l’historiographie hongroise contribua à créer un véritable 
mythe de Mathias Corvin. Dès le XVII“ siècle le comte Nicolas Zrinyi, 
dans sa Biographie du roi Mathias2, fit de celui-ci le modèle du 
souverain national, seul capable de défendre le pays contre les Turcs ; or, 
à ce moment, la plaine hongroise était occupée par les Ottomans, la 
Transylvanie était sous protectorat turc, tandis que la Couronne de 
Hongrie était passée aux mains des Habsbourg. 

et la grande histoire nationale 
rédigée vers 1930 par Homan et Szekfü ont confirmé ces vues4. Les 
historiens marxistes ne sont pas tellement plus critiques à l’égard de 
Mathias Corvin’. Or, i l  nous semble que la politique du roi fut beaucoup 
moins nette et qu’il s’est, à maintes reprises, trompé d’ennemi. 

Fort du répit que lui avait laissé la victoire de son père à Belgrade, 
il a voulu consolider son pouvoir à l’intérieur, puis constituer une vaste 
monarchie danubienne, qui lui aurait fourni les moyens de reconquérir 
ultérieurement les Balkans. C’est pour cela qu’il a voulu conquérir le 
royaume de Bohême sur Georges Podiébrad et qu’ensuite il a occupé la 
Basse-Autriche, élément essentiel du patrimoine de son vieil ennemi 
Frédéric III de Habsbourg. Pour parvenir à ses fins, il a, d’une manière 
très habile, utilisé les moyens modernes dont il pouvait disposer: la 
propagande humaniste, un Etat fort et centralisé, une fiscalité remar- 
quable qui lui a fourni un million de florins, indispensables pour 
entretenir une armée de mercenaires, qui a pratiquement remplacé I’ost 
féodalh. Mais il a peut-être été trop prudent et a probablement trop 
privilégié les intérêts de la Monarchie hongroise au détriment de la 
mission de défense de la Chrétienté. Nous retiendrons ainsi l’exemple 
fourni par les premières années de son règne et l’attitude pour le moins 
ambiguë qui fut la sienne lors de la croisade organisée par le Pape 
Pie II. 

Les biographes de l’époque libérale 

Mathias Corvin fut élu roi de Hongrie en 1458, à l’âge de quinze 
ans; s’il est candidat d’un vaste parti, il n’a pourtant pas l’ensemble de 
la nation derrière lui. Ce sont les mêmes forces qui ont soutenu son père 

I .  Enea Silvio Piccolomini. Opera Omnia, Bâle, 1571 (réédition photographique, 
Francfort, 1967). 

2. Miklos Zrinyi, Mafyas Kiruly eleférol (Sur la vie du roi Mathias). 1654, Editions 
Arpad Marko; Grof Zrinyi Miklos Prozai munkai, Budapest, 1939, p. 230-239. 

3. Vilmos Fraknoi, A Hunyiadiak és Jagellok kora (l’époque de Hunyadi et des 
Jagellons), 1896, 1 vol., 694 pages. 

4. Balint Homan et Gyula Szekfü, Magyar tortenet (Histoire hongroise), 5 vol., 
Budapest, 1935-1936, tome I I .  

5. Eric Molnar et collaborateurs, Magyarorszag tortenere (Histoire de la Hongrie). 
Budapest, 1964, t .  I, p. 131-158; Ervin Pamlényi et collaborateurs, Histoire de la Hongrie 
des origines à nos jours, 1 vol., Budapest-Roanne, 1974, p. 125-143; L. Elekes, Mafyas 
Kiraly és Kora (le roi Mathias et son temps), Budapest, 1956. 

6. Tibor Kardos, N Zentralisierung und Humanismus in Ungarn », Studia Hisforica 
53; La Renaissance et la Réforme en Pologne et en Hongrie, 1963, p. 397-414. 



10 J .  BERENGER 

qui le portent au pouvoir, essentiellement la petite et  la moyenne 
noblesse de comitats et quelques magnats. La plupart des barons, 
rassemblés autour du palatin Garai et du clan Cilli, souhaitaient 
l’élection d’un Habsbourg. L’oncle maternel de Mathias, Michel Szilagyi, 
amena soldats et gentilhommes qui firent pression sur les barons et les 
prélats enfermés dans le château royal de Bude. L’élection de janvier 
i 458 n’était cependant qu’un demi-succès, car en droit public hongrois un 
roi n’est légitime que s’il est couronné. Or, la cérémonie du couronne- 
ment était impossible tant que la Couronne de Saint-Etienne était entre 
les mains de Frédéric III, qui la conservait dans son château-fort de 
Wiener Neustadt depuis 1441 et  refusait obstinément de la restituer. Une 
des premières tâches du souverain élu était donc de récupérer coûte que 
coûte la couronne royale’. 

En 1459, Pie II réunit un Concile à Mantoue afin d’organiser une 
riouvelle croisade contre l’Empire ottoman. La prise de Constantinople 
avait profondément touché l’Italie, d’autant plus qu’un grand nombre 
d’érudits - parmi eux, le futur cardinal Bassarion - avait reflué et  
s’était installé à Venise. Bon nombre d’Italiens comprenaient que la 
victoire de Belgrade sur Mahomet II n’était qu’un répit qu’il fallait 
mettre à profit pour organiser la défense de la Chrétienté. La réunion de 
Mantoue fut un succès personnel pour le Pape qui obtint le soutien des 
potentats italiens et réussit à mobiliser Venise, le duc de MilanX. Mathias 
Corvin se joignit à l’alliance qui prit la forme traditionnelle et déjà 
contestée d’une croisade, à laquelle Frédéric III refusa de participer. 
Dans ce cas précis, il faut en revanche faire grand cas du soutien accordé 
par le prince de Valachie Vlad III Tepes («I’Empaleur»), qui devait 
passer à la postérité sous le nom de Draculay. 

Au XV‘ siècle les principautés roumaines, Moldavie et Valachie, 
constituent en effet un élément important du jeu politique en Europe 
orientale. Celles-ci ont réussi à conserver leur indépendance face à la 
puissance ottomane. La Moldavie comme la Valachie sont gouvernées 
par un prince qu’élit l’assemblée des boïards ; après l’élection, ces grands 
propriétaires fonciers surveillent étroitement le prince, tandis que des 
clans rivaux se livrent des luttes sans merci, dominées par les questions 
de personnes et de clientèles, mais aussi par l’attitude à adopter face au 
redoutable voisin ottoman. Les grands monastères orthodoxes représen- 

7. Kalman Benda et Erick Fügedi, A magyar korona regenye (le roman de la 
Couronne hongroise), 1 vol., Budapest, 1980, p. 80-95. 

8. Lajos Elekès, «La  politica estera di re Mattia e gli Stati italiani nella seconda 
metà del Secolo XV n, in Rapporti Veneto-ungharesi all’epoca del Rinascimento, Tibor 
Klaniczai éditeur, Budapest, 1975, p. 245-256. 

9. Le premier surnom qui lui est resté dans l’histoire nationale roumaine fait 
allusion au supplice du pal qu’il employait très volontiers, à l’instar des Turcs, et qui est 
d’origine orientale. En revanche Dracul, en roumain le diable (cf. l’allemand der Drache, le 
dragon, le démon), était le surnom donné à son père, mais qui fut retenu pour Vlad III 
dans la mesure où il était plus significatif. Sur le prince lui-même, cf. la plus récente 
biographie en roumain de Nicolas Stoicescu, Vlad Tepes (Vlad I’Empaleur), 1 vol., 238 
pages, Bucarest, Editions de l’Académie, 1976 (avec un résumé en anglais). Sur les 
relations économiques entre la Valachie et la Transylvanie, voir la dernière étude de 
Zsigmund Pal Pach, «.The Transylvanian Route of Levantine Trade about 1500», dans 
Elbudes historiques hongroises, 1980, Budapest, Akademiai Kiado, t. I, p. 133-165. 



NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA 1 1  

tent également une force politique considérable. L’armée dépend des 
boïards qui lèvent des contingents sur leurs terres, les équipent et les 
commandent. Le prince doit vivre essentiellement des revenus de son 
domaine, conformément à la tradition médiévale. Loin d’être unies, les 
principautés sont souvent rivales, la Moldavie gravitant plutôt dans 
l’orbite de la Pologne, tandis que la Valachie recherchait généralement 
l’appui de la Hongrie voisine; les relations commerciales avec la 
Transylvanie toute proche étaient en effet assez étroites : l’économie 
agraire de la plaine valaque étant complémentaire de l’économie 
transylvaine, où l’artisanat et le grand commerce étaient assez développés 
dans les grandes villes saxonnes : HermannstadtKibiu et surtout Krons- 
tadt/Brassov. Avec Vlad III, la Valachie se dota d’un prince énergique, 
bien décidé à imposer son autorité pour mieux lutter contre les périls 
extérieurs. 

Le chroniqueur gréco-turc L. Chalcondylès a bien montré que le 
prince Vlad a complètement transformé l’organisation de la Valachie lo.  

Celui-ci avait compris que la cause essentielle de la faiblesse de I’Etat 
était la rivalité entre les différents clans de boïards”. C’est pourquoi i l  
en fit massacrer un grand nombre, non par sadisme, mais par nécessité 
politique, et après leur avoir expliqué que leurs tendances anarchiques et  
leurs complots étaient la cause de leur perte. I1 essaya de mettre au pas 
les survivants et d’utiliser leurs services lorsqu’il remonta sur le trône en 
1456, après un long exil en Moldavie, tout en punissant de mort tous 
ceux qui s’écartaient du droit chemin. II s’attira la haine des boïards qui 
tentèrent en vain de le détrôner au profit d’Albu le Grand. Les mesures 
prises contre l’aristocratie foncière n’eurent aucun caractère social ; tout 
au plus Vlad III veilla-t-il à limiter les abus de pouvoir des grands 
seigneurs vis-à-vis de leurs sujets, mais il n’hésita pas non plus à punir 
aussi sévèrement paysans et citadins qui contrevenaient à ses lois. I1 
voulut imposer une politique économique favorable aux marchands 
roumains en faisant respecter le droit d’étape, afin d’augmenter les 
péages perçus par la Valachie. En fait Vlad avait perçu la nécessité 
d’une politique << mercantiliste >> défavorable aux marchands saxons de 
Brassov, afin d’augmenter les ressources indispensables pur mener la 
lutte contre les Turcs. Dans le même but, il organisa une armée 
permanente, qui remplacerait les contingents levés par les boyards, 
comparables par leur structure et leur efficacité réduite à la levée en 
masse (insurrecfio) hongroise ou à l’arrière-ban français. I1 développa sa 
garde personnelle et enrôla des cavaliers nobles et des fantassins, qu’il 
paya régulièrement. I1 imposa à tous ses soldats une sévère discipline et 
cette armée, d’un type nouveau, impressionna le Grand Vizir qui 
déclarait en 1462 que, si le principe Vlad réussissait à l’agrandir, il 
parviendrait à une grande puissance. 

Mathias Corvin mena une politique tout à fait comparable et finit 
par mettre sur pied une petite armée permanente composée de Tchèques 
et de Serbes. Pour l’entretenir, il développa la fiscalité et rendit à peu 

10. Leonikos Chalchondyles, Historiarum demonstrationes. 
1 1 .  Thèse défendue également par N. Stoicescu, op. cit., passim. 



12 J .  BERENGER 

près permanente la dica, impôt direct comparable à la taille, malgré la 
sourde opposition des Ordres. Les revenus de I’Etat atteindront, vers 
:1480, deux millions de florins. Mathias est, à cette date, l’un des 
souverains les plus riches et les plus puissants d’Europe. Mais ce n’est 
que l’aboutissement d’une politique énergique et tenace. En 1459, sa 
position n’est pas aussi forte et ses ressources sont encore fort modestes, 
de sorte qu’il a été contraint de mener un véritable double jeu, qui 
témoigne par ailleurs de ses qualités d’homme d’Etat. 

D’une part il répond favorablement à l’appel de Pie II et promet de 
conduire personnellement une armée de 40 O00 hommes d’armes contre 
le Turc, d’autre part il dirige ses efforts en priorité contre Frédéric III !*. 
Ce dernier, trop faible, n’avait pas voulu s’associer à la Croisade, qui 
demeura une affaire à direction italienne. Frédéric III, après de longues 
négociations, se montra disposé, en 1462, à restituer la Couronne de 
Saint-Etienne et à renoncer au trône de Hongrie - il tenait ses droits de 
son neveu Ladislas le Posthume, mort sans héritier en 1457 et considéré 
comme successeur légitime de la dynastie de Luxembourg. Mais dans une 
clause secrète Frédéric III ne consentit à restituer la précieuse couronne 
clue contre une forte indemnité. Les 80 O00 ducats recueillis par le Pape 
sur le clergé italien (les fameuses décimes perçues à l’occasion de la 
Croisade) furent bien versés à Mathias, mais celui-ci les utilisa pour 
indemniser Frédéric III qui avait précisément pris en gage la Couronne 
e n  finançant un prêt de 8000florins d’or à la veuve d’Albert de 
Habsbourg, mère de Ladislas V. Cette sordide affaire d’argent ne 
mériterait pas qu’on s’y arrête si elle n’expliquait pas le comportement, 
pour le moins bizarre, de Mathias Corvin, qui fut tout de suite suspect à 
ses alliés italiens. L’ambassadeur vénitien et le légat à Bude demandè- 
rent, dès 1462, des explications au roi de Hongrie. Celui-ci, fort 
embarrassé, refusa de s’expliquer clairement et s’engagea dans une série 
dle réponses dilatoires 1 3 .  

Or, en 1461, fort de l’appui des puissances occidentales, Vlad III 
s’était engagé contre les Turcs. Lorsqu’il eut cessé de payer tribut au 
Grand Seigneur en 1460, les relations turco-moldaves se dégradèrent au 
point que Vlad III déclencha les hostilités contre l’Empire ottoman et 
s’attaqua par surprise aux postes frontières de l’Empire ottoman situés 
sur la rive méridionale du Danube. I1 détruisit les garnisons turques, 
dévasta la Bulgarie, alors sous souveraineté ottomane, au cours de la 
campagne d’hiver 1461-1462. Vlad III se retrouva bientôt seul, face à 
l’armée du sultan, malgré des appels désespérés à son cousin Mathias 
Corvin (si le lien de parenté n’a pas été établi de façon précise, il n’en 
est pas moins vraisemblable, puisque les Hunyadi i Hunedoara étaient 
une famille d’origine roumaine). 

Malgré la parenté, malgré l’alliance, malgré la Croisade, Mathias 

12. Sur ce curieux souverain, qui adopte la fameuse devise A.E.I.O.U. mais n’avait 
pas les moyens de ses ambitions grandioses, voir la bonne mise au point d‘A. Wandruszka, 
D’as Haus Habsburg, Vienne, 1956, p. 85-92. 

13. Bon exposé de synthèse dans la thèse d’Ecole des Chartes de Matei Cazacu, 
<< Les biographies contemporaines de Vlad III  Tepes, prince de Valachie (1430-1476) >), 
P(asi[ions des thèses de I’Ecole des Chartes, 1977, p. 41-47. 



NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA 13 

refusa d’engager son armée contre Mahomet II. Lors de la campagne du 
printemps 1462, Vlad III révéla un réel talent militaire. Mahomet I1 
franchit le Danube et envahit la Valachie. Tandis que le prince mobilisait 
les hommes valides, il fit évacuer les villages et pratiqua la tactique de la 
terre brûlée, jointe à une action psychologique de grande envergure. I1 
retourna en effet contre l’adversaire les pratiques auxquelles celui-ci se 
livrait en vue de terroriser et de démoraliser l’ennemi. Vlad fit empaler 
des milliers de captifs turcs. Le sultan était déjà bien découragé lorsque 
Vlad pratiqua, le 16 juin 1462, une action décisive: il attaqua par 
surprise et nuitamment le camp turc, massacrant de nombreux soldats du 
sultan. Après avoir parcouru en vain le territoire valaque, Mahomet II le 
Conquérant donna l’ordre de la retraite et réussit par la diplomatie ce 
que ses armées n’avaient pu obtenir. I1 suscita un parti de la paix parmi 
les boïards désireux de trouver un compromis avec la Porte. Ils placèrent 
à leur tête Radu le Bel et chassèrent Vlad qui se réfugia en Transylvanie 
en octobre 1462, pour chercher l’appui de Mathias. Celui-ci se rallia à 
l’idée d’un compromis avec les Turcs et fit arrêter son cousin Vlad sous 
l’accusation de trahison. II fit fabriquer à cet effet une lettre qui prouvait 
la collusion de Vlad avec Mahomet II. Cette arrestation fut approuvée, 
sinon suggérée, par les marchands allemands de Brassov, qui se 
débarrassaient ainsi d’un ennemi redoutable, tandis que Mathias diffusait 
largement le faux document et emmenait avec lui Vlad qu’il fit interner 
dans son château de Visegrad, aux environs de Bude. L’action de Vlad 
était pratiquement terminée ; lorsqu’en 1476 Mathias reprit la lutte contre 
les Turcs, il fit libérer Vlad III qui reprit le chemin de la Valachie, mais 
son troisième règne fut de courte durée: il remonta sur le trône pour 
quelques mois seulement, car il fut assassiné par les boïards avec l’aide 
des Turcs. 

Pour justifier une attitude pour le moins ambiguë, Mathias Corvin, 
avec une habileté et une mauvaise foi dignes d’un prince de la 
Renaissance, a utilisé les services de son entourage humaniste, formé en 
Italie et capable d’orchestrer une véritable propagande qui justifierait, 
aux yeux de l’Europe, le comportement du roi. II a donc bien conscience 
d’une Chrétienté, de ses devoirs envers la Chrétienté et plus particulière- 
ment envers l’Italie, mais il veut prévenir les critiques en accusant son 
allié Vlad. 

II nous faut donc maintenant décrire le milieu humaniste proche de 
Mathias Corvin. Celui-ci demanda en effet aux humanistes à la fois un 
idéal politique et les cadres d’une bureaucratie gouvernementale. II les 
mit au service de sa propagande et utilisa leur conception d’un Etat fort 
et centralisé. Ceux-ci cultivèrent des genres littéraires variés, poésie 
latine dans le style néo-classique, poésie populaire des iocufatores, 
historiographie orientée, pamphlets. Mathias voulait convaincre les 
classes dirigeantes, mais d’une manière moins rude que Vlad I’Empaleur, 
que la centralisation était nécessaire, que la concentration des pouvoirs 
entre les mains du roi était juste et que le roi se plaçait au-dessus de la 
loi. 

Dans son ouvrage Rerum Hungaricarurn Decades (1488), l’humaniste 
italien Bonfini faisait du roi la «loi vivante» et le comparait à un nouvel 



14 J .  BERENGER 

Attila, car dans la conscience collective hongroise le roi des Huns était 
tin héros national. D’une manière plus précise, la chancellerie royale 
hongroise fut peuplée d’humanistes à partir de 1450. 

Traditionnellement le Chancelier de Hongrie était un prélat et le 
personnel était recruté parmi les clercs pour une raison évidente: la 
langue officielle de I’Etat était le latin (et à cette date, la langue 
administrative à 90 %, en dépit d’une timide apparition des langues 
vernaculaires dans les actes de l’administration locale, urbaine ou 
seigneuriale) et les clercs possédaient mieux que les gentilshommes les 
finesses de la langue latine et la science de l’écriture. Dès le règne de 
Sigismond de Luxembourg l’humanisme pénétra à la Chancellerie en la 
personne de Pier Paolo Vergerio, un Italien que l’Empereur-roi attira à 
Ehde après le concile de Constance 1 4 .  II y resta jusqu’à sa mort en 1444. 
Durant les vingt-sept années de son séjour à Bude, il fut l’initiateur du 
mouvement humaniste et trouva des émules dans la classe dirigeante 
hongroise. II accordait une grande place à l’éducation et  fut à l’origine 
de la formation humaniste des enfants de Jean Hunyadi (ce dernier fit 
même l’effort d’apprendre tardivement le latin) et  surtout des futurs 
officiers de la chancellerie royale. Son amitié avec Jean Vitéz de 
Sredna représente le point de départ de l’action politique humaniste. 
Vergerio est le premier à avoir célébré la Hongrie comme «le bastion de 
la Chrétienté D pour attirer l’attention des grandes puissances euro- 
péennes sur la gravité du danger turc pour l’avenir de la Chrétienté. 

Dans cette même chancellerie travaillait un clerc d’origine croate, 
Jean Vitéz de Sredna, qui y exerçait les fonctions de protonotaire. I1 fut 
le plus proche disciple de Vergerio et, si ce dernier joua le rôle de 
précurseur, tous les spécialistes s’accordent sur le fait que Jean Vitéz 
demeure la figure centrale de l’humanisme hongrois du XV‘ siècle. I1 
organisa le cercle d’érudits et s’appliqua à gagner à la Hongrie de 
nlouveaux savants, en particulier dans le domaine des mathématiques et 
de l’astronomie. II est probable qu’il invita Regiomontanus à Nagy Varad 
(Oradea) aux confins de la Hongrie et de la Transylvanie, afin d‘y 
organiser un observatoire astronomique. Originaire d’une petite ville de 
Franconie, Konigsberg, Regiomontanus avait fait des études à Vienne, 
puis en Italie. Plus tard il invita aussi le mathématicien polonais Martin 
Bylica, formé lui aussi à Bologne 1 6 .  

Jean Vitéz eut un collaborateur de grande valeur en la personne de 
son neveu Jean Csezmicei, passé à la postérité sous son nom latin de 
Janus Pannonius (il était originaire de Slavonie) ”. Son oncle l’envoya à 
Ferrare où il  fut accueilli par Guarino et, à son retour, il devint le poète 

14. J .  Huszti, «Pier Paolo Vergerio, és a magyar humanizmus kezdete» (P.P. 
Vergerio et les débuts de l’humanisme hongrois), Filologiai Kozlony, Budapest. 1955, 

15. Vilmos Fraknoi. Viiéz Janos, I vol.. 313 pages, Budapest, 1879; Tibor Kardos, 
Siiidi e ricerche umanistiche iialo-ungharesi, 1 vol. (143). Debrecen, 1967. 

16. J .  Dabrowski, <(Les relations de Cracovie avec la Pologne D, Studia hisiorica 53 ,  

17. Istvan Toth, <<Janus Pannonius Szarmazasa >> (l’origine de Janus Pannonius), 

p. 521-533. 

p. 451-464. 

Irodalom iorténeti Kozlemenyek, tome 69. Budapest, 1965. p. 603-613. 



NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA 15 

néo-latin le plus célèbre de Hongrie et l’un des plus grands poètes 
européens. Ses œuvres n’ont cessé d’être rééditées au cours de la 
Renaissance I R .  

En 1465, dans son Elégie VI, dédiée au roi Mathias, Janus 
Pannonius montre que toutes les nations d’Europe se soucient bien peu 
du péril turc: 

Ut tarnen ipse refers, nerno est sub tegrnine coeli 
Qui studeat Vestris addere rebus opern: 

Gallia dorrnitat, nec curat Iberia Christurn, 
Anglia gentili seditione ruit, 

Proxima conventus Gerrnania cogit inanes, 
Perrnutat merces Itaia terra suas 1 9 ,  

et que c’est la Hongrie qui constitue le bastion le plus sûr de la 
Chrétienté contre le péril ottoman. 

Dix ans plus tard, c’est Marsile Ficin lui-même qui mit sa plume au 
service de la propagande de Mathias. En 1477, le fondateur de 
l’Académie néo-platonicienne de Florence envoyait à Bude sa biographie 
de Platon, destinée à son ami Bandini, qui séjournait alors à la Cour de 
Mathias. Le livre était accompagné d’une dédicace flatteuse ; il n’envoyait 
pas son livre à Athènes détruite, mais en Pannonie parce qu’il y avait là 
«le  grand roi Mathias, puissant sage, qui restaurera dans peu d’années le 
temple de la puissante et sage Pallas». Ces flatteries, qui ne doivent pas 
faire illusion, sont néanmoins la preuve de la réputation dont le roi de 
Hongrie jouissait en Italie. Marsile Ficin tenta d’engager ce dernier dans 
la guerre contre les Turcs avec son Exhortatio ad Bellum contra 
Barbaros, pour sauver l’Italie ; l’Exhortation servit d’introduction aux 
Epîtres de 1482, dédiées à Mathias, qui venait, par son intervention 
militaire à Otrante, d’empêcher les Turcs de débarquer dans le royaume 
de Naples, épargnant ainsi une invasion ottomane à l’Italie et montrant 
par là-même l’étroite solidarité qui existait entre cette dernière et le 
bassin danubien. 

A la fin du règne, Bonfini reprit le thème dans sa vaste histoire du 
peuple hongrois Rerum Hungaricarum decades 20. Boqfini, Italien établi à 
Bude, montre le rôle décisif que les Hongrois en général et plus 
particulièrement la famille Hunyadi (Jean Hunyadi et son fils Mathias) 
ont joué dans la défense de la Chrétienté menacée par les Turcs. 

Pannonius eut un autre mérite: il mit en relation le cercle 
humaniste de la Cour avec les néo-platoniciens de Florence. On mesure 
l’importance intellectuelle de ces rapports si l’on songe que l’université 
de Paris demeurait alors fidèle à Aristote et à la scholastique, alors que 
l’élite hongroise connaissait les aspects les plus novateurs de la 
Renaissance italienne et pouvait apparaître comme un bastion du 
Quattrocento. 

18. Jani Pannonii Opera omnia, Vienne, 1569, réédité par T. Klaniczai, Budapest, 

19. Edition de Vienne, Budapest, p. 100. 
20. Antonius de Bonfinis, Rerum Ungaricarum Decades, édition L. Juhasz-Kuccsar, 

1972, avec une introduction de T.  Kaiseri. 

Budapest, 1938-1976. 



16 J .  BERENGER 

Mais si Janus Pannonius est le personnage le plus important comme 
créateur littéraire, son oncle Jean Vitéz a eu un rôle déterminant sur le 
plan politique et culturel. Précepteur de Mathias Corvin, il fut nommé 
évêque de Nagy Varad, où il se constitua une bibliothèque. En 1465, le 
roi Mathias consacra définitivement son rôle politique en le nommant 
archevêque d’Esztergom, c’est-à-dire Primat de Hongrie. II devenait ainsi 
le troisième personnage du royaume, après le souverain et le Palatin. 
Contrairement à la tradition, il demeurait chancelier et principal ministre 
dlu royaume, alors qu’habituellement la chancellerie était occupée par un 
simple évêque et non par le Primat. Son action sera déterminante 
jiusqu’à 1471, date de sa disgrâce, mais, à l’époque qui nous intéresse 
plus particulièrement, Jean Vitéz n’était encore que protonotaire, poste 
qu’occupa auparavant P.P. Vergerio à la Chancellerie et qui lui donnait 
déjà la haute main sur les secrétaires de chancellerie ou notaires. 

Janos Vitéz a largement contribué à la fondation de la célèbre 
bibliothèque corvinienne * I ,  dont le souvenir fascinait encore le monde 
siavant au XVII‘ siècle. Les volumes rassemblés par Sigismond de 
Luxembourg avaient été dispersés. Dans les dernières années de sa vie, 
Jean Hunyadi, influencé par Jean Vitéz, acheta quelques volumes. Dans 
l’un de ceux-ci on trouve le dialogue De vera nobilitate, où l’auteur 
développe l’idée que la vraie noblesse dépend du mérite et non de la 
naissance. Cette idée, propre au Quattrocento, pouvait justifier l’accession 
aiu trône des Hunyadi, considérés par les Magnats comme des parvenus. 
Néanmoins la bibliothèque corvinienne est liée au règne de Mathias ; née 
avec lui, elle fut dispersée après sa mort. Une lettre du roi, de 1471, 
nous indique que le souverain a entrepris de collectionner systématique- 
mient les livres. II en fait acheter directement en Italie et les humanistes 
de ce pays n’hésitent pas à lui dédicacer leurs ouvrages, comme à 
n’,importe quel prince de la péninsule. Mathias considéra alors ses livres 
comme ses effets personnels les plus importants, non comme un 
ornement du palais royal. Si le développement de la bibliothèque 
corvinienne s’est fait en trois phases, nous ne retiendrons que la 
première. Celle-ci correspond à la toute-puissance de Jean Vitéz. La 
forte personnalité du prélat et le prestige dont jouissait déjà sa propre 
bibliothèque ont favorisé indéniablement la croissance de la bibliothèque 
royale. En 1465, Janus Pannonius fut envoyé en mission auprès du Pape. 
II en profita pour y déployer une vive activité de collectionneur: il 
acheta tous les livres qu’il pouvait trouver, grecs et latins, sans 
considération de prix. L’année 1467 semble être la véritable date de 
naissance de la grande bibliothèque corvinienne ; cette date coïncide avec 
celle de l’inauguration de l’Université de Presbourg. Après avoir affirmé 
son autorité en Hongrie et à l’étranger, le roi, âgé alors de vingt-quatre 
anis, s’intéressait de très près à l’essor de la culture humaniste. Les 
érudits italiens apparurent alors à la Cour de Bude et Mathias confia la 
direction de sa bibliothèque à Galeotto Marzio, un ami de Janus 
Pannonius, qui l’avait ramené d’Italie en 1465. Après 1472, Marzio 

21. Csaba Csapodi, The Corvinian Library History and Stock, 1 vol., 316 p. ,  
Budapest, 1975, représente la meilleure mise au point des travaux d’érudition sur le sujet. 



NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA 17 

entretint une correspondance avec le roi Mathias lorsqu’il eut regagné 
l’Italie. Un tiers des manuscrits authentiques de la Corvinienne ont été 
acquis au cours de cette brève période et  le rythme de croissance est 
alors supérieur à celui de la bibliothèque des Sforza ou des Médicis. 
Seule la Vaticane connut une croissance beaucoup plus rapide. En 1473, 
la Corvinienne comptait 500 à 600 manuscrits de grande valeur. Vers 
1480, un autre humaniste italien, Taddeo Ugoleto, fut nommé bibliothé- 
caire du roi et on lui doit l’essor du fonds grec: Ugoleto acheta quantité 
de manuscrits grecs dans les territoires occupés par les Turcs. Le roi ne 
cachait plus son dessein: posséder la plus belle bibliothèque du monde, 
dans la perspective humaniste bien entendu, et par conséquent réunir 
tous les classiques grecs et latins, les Pères de 1’Eglise et  les grands 
auteurs médiévaux (saint Thomas d’Aquin, saint Bonaventure). C’est 
pourquoi Ugoleto intensifia la recherche, l’achat et la copie des 
manuscrits. Mathias aurait dépensé en moyenne 33 O00 florins d’or par 
an pour sa bibliothèque : somme considérable pour un particulier, mais 
qui représentait moins de 2 %  des revenus annuels du prince. Ugoleto 
attachait fort peu d’importance aux incunables, mais fit ouvrir au château 
royal un atelier de copistes où travaillaient aussi des enlumineurs. Le roi 
créa tout de même un atelier d’imprimerie. 

En même temps qu’il donnait un essor extraordinaire à la Corvi- 
nienne, Jean Vitéz faisait créer une Université à Presbourg, avec des 
arrière-pensées politiques z2. Au‘ moment de l’avènement de Mathias 
Corvin, la Hongrie ne possédait qu’un seul établissement d’enseignement 
supérieur, plutôt modeste, à Pécs 2 3 .  Les jeunes Hongrois allaient faire 
leurs études à Cracovie, à Vienne, à Prague (avant la révolution hussite) 
ou en Italie. Chaque année une centaine de Hongrois prenait le chemin 
de l’étranger. Mathias, en fondant 1’Academia Zstropolituna, espérait 
détourner ses jeunes sujets du chemin de Vienne et soustraire les futurs 
cadres du royaume à l’influence de son ennemi Frédéric III. II attendit 
que Jean Vitéz fût devenu primat de Hongrie. Celui-ci envoya alors une 
délégation à Rome pour obtenir l’accord du Pape. Le siège de la 
nouvelle Université fut fixé à Presbourg en 1466, Mathias fit don de 
quelques maisons de la ville haute, mais les bases matérielles de 
l’établissement demeurèrent précaires. Les statuts de Bologne furent 
soigneusement recopiés et l’Université ne comprit qu’une Faculté des 
Arts et  une Faculté de Droit, o ù  comme à Paris l’enseignement du droit 
romain était proscrit. Le destin de cette Université ne fut guère brillant; 
jamais elle ne rivalisa avec Cracovie ou Vienne, en partie faute de 
moyens matériels. Après 1480, les étudiants reprirent le chemin de 
Vienne ou de Cracovie. 

Mais il serait futile de croire que Mathias Corvin a rendu service 
gratuitement aux humanistes. II est profondément convaincu que I’huma- 
nisme l’aidera à renforcer son pouvoir en Hongrie et lui fournira des 

22. Jean Bérenger, << Les caractères originaux de l’humanisme hongrois», Journal des 

23. Astrik L. Gabriel, The Medieval Universities of Pécs and Pozsony (Le. Presbourg 
savants, 1972, p. 254-275. 

ou Bratislava), 1 vol., 87 pages, FrancfortIMain, 1969. 



18 J .  BERENGER 

clercs, des juristes dévoués à sa personne et à sa conception neuve de 
I’Etat. 

Dans le problème qui nous intéresse, ils ont accrédité l’idée que 
Mathias et la Hongrie étaient les défenseurs de la Chrétienté. Nous 
voudrions insister sur les débuts de cette étroite collaboration entre le 
souverain et les clercs de sa chancellerie dans une opération ponctuelle 
destinée à justifier l’attitude pour le moins équivoque du roi de Hongrie 
au cours de l’année 1462, lorsqu’il refusa d’aider le prince de Valachie, 
Vlad Tepes, et qu’il détourna les fonds de la croisade pour dédommager 
l’Empereur Frédéric III. Cette opération est d’autant plus intéressante 
qu’elle a donné naissance au mythe de Dracula en Occident. 

Dès janvier 1463 Mathias Corvin envoyait une ambassade à Venise 
et auprès du Pape afin de leur fournir des explications. La tâche délicate 
d’exposer le point de vue hongrois incomba à l’évêque Csanad. II le 
justifia en présentant les textes qui contenaient les preuves de la trahison 
et  des cruautés de Dracula, tout en déclarant que Mathias Corvin était 
prêt à entrer en campagne pour défendre la Bosnie, dont le sort allait 
e:ffectivement se jouer au printemps suivant. Dès le 15 janvier 1463, la 
Sérénissime semblait accepter les explications fournies, car elle ne 
pouvait se permettre une rupture avec la Hongrie au moment où les 
rapports avec les Turcs se détérioraient dans l’Archipel (conquête de 
Lesbos par Mahomet II) et où ses intérêts vitaux étaient menacés. Une 
ambassade, dirigée par Jean Vitéz, mit également au courant l’Empereur 
Frédéric III, qui empocha les 80 000 ducats et restitua la Couronne. Mais 
personne n’était dupe et  en 1465 le successeur de Pie II, Paul II (le 
Vénitien Petro Barbo), reprochera à Mathias Corvin d’avoir détourné les 
fonds de la Croisade. 

Janus Pannonius écrivit en 1462-1463 un poème intitulé De captivi- 
tate Dragulae Wajwodae Transalpini 24. Bien qu’il n’apporte rien de 
nouveau quant à la réalité des faits, le poème glorifie le jeune roi:  

Dicite, Io Paean! Captus fert vincla tyrannus, 
Si modo non falsum publica fama sonat. 
Dicite versus Io Paean! et carmina fastes 
Piérides Nymphae frungit festa choris. 
At tu,  cui nullo decus hoc cum sanguine venit 
Ut quid iam medio frigere victor abes? 
Hoc unum cuncti te supplice voce rogamus, 
Redde tuis vuitus, rex venerande, tuis. 
Sin populi nil vota movent, hoc sponse precatur, 
Hoc genitrix, an et his, dure, negare potes? 

Mais surtout Jean Vitéz a profité de son ambassade à Wiener 
Neustadt pour faire imprimer et diffuser l’Histoire du prince Dracula par 

24. Iani Pannonii Poemaia quoi uspiam reperiri poiueruni, S.  Teleki éditeur. tome I ,  
p. 453-454, Utrecht, 1784. 



NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA 19 

les soins d’Ulrich Han, imprimeur viennois25. La version connue par un 
incunable de 1463 est destinée au grand public. Elle a été rédigée en 
allemand et comporte comme nouveauté une gravure sur bois offrant un 
portrait caricatural de Vlad I’Empaleur. Mais ce livret allemand est 
l’adaptation d’un original latin fabriqué par la chancellerie royale 
hongroise26. Les matériaux mis en œuvre pour confectionner ce texte 
étaient des plus divers - en premier lieu les lettres du prétendant 
valaque Dan aux bourgeois de Kronstadt/Brasov de 1459-1460, narrant 
les sévices endurés par les Saxons en Valachie, auxquels il ajoute les 
accusations des bourgeois saxons et  des réfugiés valaques en Transylva- 
nie. Lors des séjours de Mathias en Transylvanie, celui-ci avait pu 
prendre connaissance de ces Gravamina. L’auteur a utilisé également la 
lettre du prince Vlad au roi Mathias pour lui annoncer le début des 
hostilités contre les Turcs et raconter l’invasion roumaine au sud du 
Danube. Des détails philologiques montrent que l’original ne peut 
émaner que d’un milieu hongrois: le vieux gouverneur pour désigner 
Jean Hunyadi (qui ne fut jamais formellement roi et gouverna au nom 
de Ladislas V), Laslaw (forme hongroise de Laszlo) pour Ladislas et 
voyda (forme hongroise de vozévode). La chancellerie hongroise a 
fabriqué en toute hâte un texte qui ne présente qu’une succession 
d’atrocités, sans lien organique : le récit allemand manque de construc- 
tion chronologique et thématique, mais la cohésion interne réside 
précisément dans l’accumulation d’horreurs. Le responsable de tels 
crimes apparaît comme un monstre. On fait d’ailleurs appel à la 
conscience chrétienne du lecteur, puisque Vlad est présenté comme un 
païen ou un musulman converti. Seuls le début et la fin (rajoutés dans 
les incunables imprimés après 1488) donnent une sorte de cadre formel à 
la narration. Entre ces deux points, les anecdotes, dont la plupart 
commencent par un Item, se suivent sans aucune transition. Le récit 
lui-même 27 contient trente-quatre épisodes, dont voici les plus significa- 
tifs : 

1. La mise à mort du prince de Valachie Vlad Dracul, père de Vlad 
Tepes, par Jean Hunyadi aurait été suivie de la conversion de Vlad 
Tepes. Sa captivité chez les Turcs, où i l  était gardé comme otage, a pu 
faire naître cette légende d’un Dracula musulman, mais aussi les 
nécessités de fa <<démonstration ». 

2. Le premier règne de Dracula et l’exécution de son rival 
Vladislas II. 

3, 4. La campagne punitive entreprise au printemps de 1457 par 
Vlad III contre les villages de Transylvanie proches de Hermannstadt/ 
Sibiu. 

25. Le texte original a été perdu, mais nous a été transmis par deux copies 
manuscrites. Le poète allemand Michel Beheim l’enregistra dans un long poème qu’il 
composa à Wiener Neustadt en 1463-1464. Après la libération et la mort de Vlad III ,  le 
texte fut imprimé à plusieurs reprises en Allemagne, à partir de 1488. 

26. Maki Cazacu, up. cit., 3‘ partie, chapitre I .  
27. Texte édité par M. Cazacu, op. cir.: Die Geschichre Dracole Wayde, sur la base 

de l’incunable édité par Marc Ayrer à Nuremberg en 1488. 



20 J .  BERENGER 

5 ,  11 ,  12, 13. L’ambassade que les Saxons envoyèrent à Dracula 
montre que ces derniers redoutaient les représailles du prince de 
Valachie. 

6. La mise à mort de quatre cents jeunes gens venus en Valachie 
apprendre la langue du pays, c’est-à-dire le slavon bulgare, langue de 
1“Eglise et de l’administration, promue au rang de langue diplomatique 
dies Balkans au XV‘ siècle et adoptée par la chancellerie ottomane. 

7. L’extermination d’un grand Dan pourrait évoquer la lutte entre 
les partisans de Dan et ceux de Dracula. 

8, 14, 16, La description des tortures infligées par Vlad III à ses 
victimes. 

9. Le prétendant Dan vint en 1460 tenter de reprendre le trône de 
Valachie. Battu, i l  tomba entre les mains de Vlad Tepes qui le fit périr 
dans d’affreux supplices. 

18, 31. Les Tziganes sont obligés d’aller se battre contre les Turcs 
revêtus de peaux de vache. 

19. Un ambassadeur, qui ne supportait pas l’odeur des cadavres, est 
empalé à une place d’honneur! 

21. Cinq cents nobles invités à un banquet par Vlad III sont arrêtés 
et massacrés. L’épisode se situe à Pâques 1458. 

24. C’est l’évocation du raid de janviedfévrier 1462 en territoire 
ottoman. 

30. Un moine franciscain et son âne sont empalés sur ordre de 
Vlad III. 

32. Vlad III fait brûler deux cents pauvres et mendiants. 
34. Des ambassadeurs, qui avaient refusé de se découvrir devant 

Vlad III, conformément à la coutume de leur pays, sont suppliciés: le 
prince leur fait clouer dans la tête un béret. 

Certaines anecdotes décrivent des cruautés avec des indications, 
souvent détaillées, de date et de lieu, par exemple à l’occasion des 
expéditions punitives en Transylvanie et  au sud du Danube. D’autres, en 
revanche, comme l’épisode des ambassadeurs qui restent couverts devant 
l e  prince, ou celui du prédicateur empalé sur ordre du prince, demeurent 
filous. Le nom même de Vlad est modifié, son surnom roumain 
d’Empaleur ne lui est pas conservé, on lui donne celui de son père le 
Diable (Drucul), plus significatif encore. 

Tous ces épisodes relatent des actes de violence et de cruauté qui 
montrent que le prince ne respecte rien, ni le droit des gens, ni les 
pirêtres, ni les pauvres, ni ses hôtes. Ainsi a-t-il passé son temps à 
biifouer les lois divines et humaines. Et l’humaniste chargé de la 
rkdaction du texte fait référence à la culture classique et  surtout à la 
culture chrétienne : Vlad III a surpassé les plus grands persécuteurs du 
peuple chrétien. C’est un mécréant converti qui s’est mis lui-même au 
biin de la chrétienté. 

Et il infligea des douleurs et tortures telles que n’en imaginèrent 
jamais tous les tyrans et les tortionnaires à l’encontre des Chrétiens, comme 
Hérode, Néron et Dioclétien et autres païens, qui  n’ont jamais commis 
autant de mal que ce tyran. 



NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA 21 

Fait capital: la chronique passe sous silence le fait d’armes le plus 
glorieux de Vlad III, la campagne d’été de 1462, qui se termina par la 
défaite et la retraite de 1462. Cela s’explique par l’attitude de Mathias: 
sa propagande a toujours nié la réalité de la campagne qui n’aurait été 
qu’une ruse pour attirer Mathias en Valachie, le capturer et le livrer à 
Mahomet II. Cette logique irréfutable justifie le faux annonçant la 
trahison de Vlad III. Ainsi Mathias n’a pas trahi sa mission, ni la 
Chrétienté, mais a fait preuve d’une prudence extrême. 

Par qui le texte a-t-il été rédigé? Pour Matei Cazacu, l’Histoire du 
prince Dracula serait probablement due, pour tout ou partie, à Janus 
Pannonius lui-même. Sa position à la Chancellerie et son indéniable 
talent littéraire, le thème repris dans I’Elégie VII, rendent l’hypothèse 
valable. L’Histoire a été ensuite traduite et imprimée en allemand par 
Ulrich Han. La date de la rédaction se situerait dans les premiers mois 
de l’année 1463, entre l’ambassade en Italie et la mission de Jean Vitéz à 
Wiener Neustadt. Ainsi Mathias Corvin était-il un des premiers princes à 
utiliser l’imprimerie pour toucher l’opinion publique, car il savait bien 
que ses explications confuses n’avaient convaincu ni Pie II, ni le Sénat de 
Venise, ni l’Empereur. Mais en créant la légende de Dracula, il justifiait 
son comportement: son inaction avait été de la sagesse et ,  en arrêtant 
Vlad III, il l’empêchait de nuire. Fort habilement, l’Histoire du prince 
Dracula omet l’arrestation du prince valaque, car il eût été difficile 
d’expliquer pourquoi Mathias n’avait pas fait justice des crimes perpétrés 
contre certains de ses sujets (les marchands saxons de Transylvanie). 

Dans son apparent désordre, le texte est donc un plaidoyer habile. 
Tout aussi habile est la diffusion qu’il connut. D’une part l’incunable de 
1463 était promis à une belle fortune: il fut diffusé par les imprimeries 
de Nuremberg, Lubeck et Bamberg à partir de 1488 et connut une vaste 
diffusion dans toute l’Allemagne jusqu’en 1500 (Hambourg, Leipzig, 
Augsbourg, Strasbourg). Cette renaissance de la légende de Dracula 
s’explique par la reprise de la lutte entre Mathias Corvin et Frédéric III. 
Au moment où le roi de Hongrie occupait Vienne pour donner une plus 
large assise à son empire danubien, prélude selon lui à une action 
décisive contre les Turcs, il mettait les grandes villes d’Empire dans son 
camp. Celles-ci ne pouvaient qu’être sensibles aux misères faites à leurs 
compatriotes de Transylvanie. Dans les versions tardives, il fit ajouter un 
paragraphe relatif à la captivité de Vlad III et à sa conversion sincère au 
catholicisme. Repenti, celui-ci put regagner la Valachie et, après avoir 
récupéré son trône, reprendre le bon combat contre les Turcs. Mais dès 
1463 les matériaux fournis par la chancellerie hongroise étaient repris et 
diffusés dans d’autres œuvres, la Kaiserkronik ou Cronica regum 
Romanorum de Thomas Ebendorfer, théologien et professeur à I’Univer- 
sité de Vienne, contemporain des événements. On sait que le poète 
Michel Beheim a également intégré l’épisode dans son poème sous le 
titre Von ainem wutrich der hiess Trakie waida von der Waiachei. 

Enfin Matei Cazacu estime que le Pape Pie II a eu entre les mains 
l’Histoire de Dracula et qu’il l’a utilisée dans ses Commentarii rerum 
memorabiliurn. 



22 J .  BERENGER 

La manipulation opérée par la chancellerie hongroise a donc 
bénéficié d’un large succès et a donné naissance à la légende populaire 
de Dracula. II est intéressant de noter qu’aucune légende populaire 
roumaine ne fait état de ces atrocités. Quant aux chroniqueurs russes et 
g,réco-turcs, ils présentent le prince comme un homme dur, mais attaché 
au bien de I’Etat, non comme un fléau de Dieu. 

L’histoire a, en quelque sorte, une fin morale: ce prince absolu, 
désireux de sauver l’indépendance et la prospérité valaques, a été 
calomnié à des fins politiques. Pourtant ces calomniateurs, Jean Vitéz et 
Janus Pannonius, tombèrent en disgrâce en 1471. Ils furent à leur tour 
victimes de la politique tortueuse de Mathias Corvin. Originaires de 
Slavonie, proches des milieux italiens, ils étaient conscients du péril 
ottoman et estimaient que la lutte contre l’Islam était le premier objectif 
de la Hongrie et de la Chrétienté. Lorsqu’après avoir consolidé son 
pouvoir intérieur et constitué une solide armée permanente Mathias 
s’’attaqua à la Bohême hussite, ils considérèrent que le roi se trompait 
d’ennemi. Ils complotèrent contre Mathias, furent démasqués et chassés 
du pouvoir en 1471. Comme Vlad III, Jean Vitéz et Pannonius n’avaient 
pas voulu comprendre que Mathias souhaitait constituer un vaste empire 
à direction hongroise dans l’Europe danubienne avant de se lancer dans 
la lutte décisive contre les Turcs. Cette stratégie portera ses fruits deux 
siècles plus tard ; en attendant il n’utilisa pas le répit que lui avait fourni 
la victoire de son père à Belgrade en 1456. 

Mathias Corvin avait donc bien continué d’appartenir à la Chrétien- 
tcS occidentale et d’en être le champion, mais i l  est, à bien des égards, un 
prince de la Renaissance, réaliste, qui ne compte que sur lui-même pour 
obtenir, un jour, un résultat décisif sur l’ennemi turc. En attendant, il 
veut renforcer sa propre puissance et tous les moyens sont bons pour 
parvenir un jour à ce résultat. Seulement il est conscient du caractère 
iridélicat de certaines de ses actions, détournement de fonds, non- 
assistance à un parent en danger, et il monte une vaste opération de 
propagande avec l’aide de sa chancellerie et  des moyens d’information 
les plus modernes, c’est-à-dire des humanistes et de l’imprimerie. 
L’opération a réussi, elle a même donné naissance à la légende de 
Dlracula. Mathias Corvin ne serait-il pas lui aussi, comme Ferdinand 
d’Aragon, un modèle du prince de Machiavel? 

Jean BERENGER 



DES ESSAIS AU JOURNAL DE VOYAGE: 
ESPACE HUMAIN ET CONSCIENCE EUROPÉENNE 

A LA FIN DU XVIe SIÈCLE 

Etudier comment les Essais de Montaigne contribuent à faire place 
à une forme de conscience que les historiens appelleront plus tard la 
cc conscience européenne >> revient à observer à travers les écrits d’un 
auteur un changement de mentalité. Nous tenterons d’y parvenir en 
examinant comment les déplacements, les évolutions, d’un certain 
nombre d’idées ou de représentations dont les œuvres de Montaigne 
offrent le témoignage dessinent en quelque sorte les contenus d’une 
notion à venir, en marquent les conditions de possibilité. Dans le cadre 
d’un congrès interdisciplinaire, nous souhaiterions apporter un certain 
nombre d’éclairages que les spécialistes des autres disciplines peuvent 
laisser échapper lorsqu’ils utilisent comme documents des textes qui, au 
XVI‘ siècle, sont pensés comme littéraires par ceux qui les écrivent et 
ceux qui les lisent. Autrement dit, les Essais dépendent de catégories et 
de pratiques discursives spécifiques qui interviennent de façon décisive 
dans les effets de sens dont ils sont porteurs. 

A la Renaissance, la conscience plus ou moins claire que l’Homme a 
des liens qui l’unissent à ce qui l’entoure ne prend pas la forme simple 
d’un dialogue de l’Homme avec lui-même; elle n’est pas non plus la 
simple résultante d’évolutions économiques, politiques, historiques, 
conscience d’une situation nouvelle, sorte d’intériorisation des bouleverse- 
ments du monde réel et de l’imaginaire collectif. Encore faut-il qu’elle 
puisse commencer à se formuler à l’aide des contenus de pensée, des 
représentations, des récits qui structurent la mentalité au milieu de 
laquelle elle apparaît : la conscience d’un objet a aussi ses conditions de 
possibilité internes. C’est ainsi qu’au XVI‘ siècle la conscience que les 
hommes ont d’appartenir à certaines solidarités s’appuie sur une 
anthropologie, sur une représentation de l’Homme, qui déterminent à 
quels niveaux de perception et de compréhension s’actualisent les 
relations avec l’environnement. 

Lorsque Montaigne définit le projet de son livre comme celui d’une 
peinture de soi, il ne se propose pas de chercher le sens de son «estre» 
dans son environnement historique et géographique. I1 faudra bien des 
générations avant qu’un tel désir puisse s’exprimer sans leurres. Pour se 
faire jour, il en est encore à emprunter des détours inhabituels à nos 
modes de pensée. Dans la quête de «l’essence» de son être, le «moi»  



:24 C. BLUM 

Ides Essais c..erche avant tout, par reprises inlassables, à se LLfinir en 
itant qu’Homme dans l’échelle des êtres, en tant qu’homme particulier 
]parmi les hommes ; << universel >> et << singulier », pour reprendre les 
itermes privilégiés de la critique montaigniste. Le projet avoué demeure 
,fondamentalement métaphysique dans son objet comme dans son expres- 
ision. Apparemment, l’un de ses buts reste de décrire l’empire dévolu à 
Il’Homme, à chaque homme: l’espace humain. C’est à ce propos, en une 
!sorte de sous-impression à son projet littéraire, que Montaigne désigne le 
vaste réseau des liens possibles qui unissent entre eux les hommes et les 
inations de son temps. C’est donc à ce propos également qu’on peut 
chercher à percevoir quels sont les éléments de mentalité et les 
iivolutions en cours qui vont permettre à ce type particulier de solidarité 
qu’est la «conscience européenne» de venir au jour;  qu’on peut 
chercher à percevoir sur quel fond s’inscrit cette idée. Or,  son projet de 
.:<se peindre >> << tout au vif », Montaigne le situe continûment dans la 
]perspective d’une notion autour de laquelle s’organise l’ensemble du 
]projet des Essais, celle de «nature»,  à laquelle se trouve conjointe celle 
de N nature humaine ». 

La critique moderne a parfois restreint les significations complexes 
de ces notions en leur attribuant un sens générai, panthéiste ou 
cosmique, tributaire à la fois du mouvement philosophique du siècle des 
Lumières et du romantisme. Si l’on a dans l’esprit quelques-uns des 
outils mentaux qui servent à représenter la personne à l’époque, en 
s’aidant notamment de tous ces ouvrages scolaires que la scolastique 
imédiévale et renaissante mettait à la disposition des cursus d’éducation, 
en s’aidant des ouvrages de théologie qui traitent alors de l’Homme et 
ide la nature humaine, certains des propos et des projets de Montaigne y 
gagnent en compréhension. Montaigne utilise la notion de << nature », 
qualifiée de diverses façons, pour se caractériser en tant qu’Homme, 
]pour caractériser aussi bien les êtres qui l’entourent que la Création, le 
imonde ou l’univers. A travers elle, il s’efforce de cerner ce qu’est un 
Homme, quel homme il est, ce qu’il peut faire et devenir, selon quelles 
imodalités il appréhende le réel et prend conscience de ce qui l’entoure. 
’Nous résumerons en quelques mots les grandes composantes de cette 
inotion, dont nous avons abordé la définition ailleurs I .  Montaigne appelle 
itout d’abord <<nature >> la nature origine//e de l’Homme, partagée entre le 
vice et la vertu, douée de libre arbitre et de volonté. Cette nature 
ixiginelie est commune à tous les hommes de toutes les nations, de tous 
lles peuples; elle ne distingue pas les hommes les uns des autres, elle 
fonde leur «estre».  Montaigne désigne par le même nom de naturel 
irature humaine ce qu’il appelle ailleurs, en suivant la scolastique, la 
irature essentielle de l’Homme, caractérisée par un certain nombre de 
<:<dons B naturels, <<mortels et caduques ». auxquels s’adjoignent la << foy >> 
et la <<grace >> c supernaturelles >> qui les approprient à leur tâche ?. C’est 

1 .  Voir les quelques lignes que nous lui avons consacrées dans «La mort des 
hommes et la mort des bêtes dans les Essais de Montaigne: sur les fonctions 
paradigmatiques de deux exemples» in French Forum, 1980, 1 ,  p. 3-13. 

2. Cf. I ,  26, 158c; I I .  12, 426a. Toutes nos références sont empruntées à I’éd. 
Thibaudet-Rat, Essais. Paris, Gallimard, << Bibl. de la Pléiade >>, 1962. 



DES ESSAIS A U  JOURNAL DE VOYAGE 2s 

à ce point que nous rencontrons les notions de Chrestienté et de 
Chrestien dont la signification est ambivalente. Chrestienté a tout d’abord 
un sens géographique: le mot désigne un ensemble complexe de 
«peuples», de <<nations>>3, du Portugal à la Russie, de 1’Ecosse à 
l’Espagne, unis par une mentalité et des habitudes culturelles fondées sur 
une foi ; le Chrestien est l’habitant de Chrestienté 4 .  Chrestienté a d’autre 
part un sens proprement spirituel pour désigner une communauté de foi ; 
sont Chrestiens ceux qui y adhèrents. Revenons à présent à la nature 
essentielle pour remarquer que sa (( pleine >> possession distingue les 
Chrestiens des autres peuples et nations qui n’ont pas été en mesure de 
posséder ({pleinement >> ces deux facultés, à la fois spirituelles et 
intellectuelles, de la grâce et de la foi. Ne donnons qu’un seul exemple 
de cette caractéristique trop oubliée de la Renaissance : (< les actions 
vertueuses de Socrates (. . .) demeurent vaines et inutiles pour n’avoir eu 
leur fin et n’avoir regardé l’amour et obéissance du vrai createur de 
toutes choses; et pour avoir ignoré Dieunh.  Si le mot «nature» désigne 
donc, dans les Essais, ce qui caractérise originellement l’Homme face au 
reste de la Création, et ce qui distingue les peuples chrétiens des autres, 
il est aussi utilisé pour signifier ce qui différencie chaque homme de son 
prochain et qu’on appellerait aujourd’hui la nature individuelle. Mon- 
taigne oppose alors en tout individu deux aspects de cette (< nature >> : les 
qualités imprévisibles que chacun apporte avec lui à la naissance; les 
qualités acquises par l’environnement géographique, social ou familial et 
l’histoire individuelle. Montaigne emploie, pour nommer la nature de 
naissance, les termes de N parties naturelles de I’ame >> 7 ,  ((contexture 
naturelle >> x ,  (<forme essentielle )) y ,  (( inclinations >> I ”  e t ,  surtout, 
((complexion >> ‘ I .  La nature acquise modifie la nature de naissance par 
l’intermédiaire de la (( science H et de 1’« estude >> 1 2 ,  et par la N domestique 
institution )> 13, l’a usage >> 1 4 ,  la <<coutume >) Is, qui nous intéressent essen- 
tiellement ici; ce sont eux qui, finalement, donnent à l’individu son 
caractère et forment les <( peuples », soit en confirmant et en enrichissant 
les tendances naturelles de chacun, soit en les corrigeant I h .  Toutes ces 
formes extérieures finissent par passer <(en substance N 17. 

On voit que l’anthropologie qui nourrit les Essais inclut une division 
du genre humain en deux grandes catégories, les Chrestiens (et le terme 

3. I I .  37, 756; I I I .  5 ,  856; I I I .  6. 886. 
4.  «J’ay veu, par occasion de mes voyages. quasi tous les bains fameux de 

Chrestientén (II. 37. 756a). Cf. Journul, 1149. 
5. I I ,  56. 303a. c .  
6. I I .  12. 42Sa. 
7 .  I I ,  17, 643a. 
8. I I .  12, 503a. 
9. III. 3. 801a. 

I I .  I I .  36, 733a. 
12. I I ,  17. 643a. 
13. I .  25, 140a. 
14. I I I ,  13, 1062b. 
IS. 1, 23, 114c. 115; cf. I .  36. 222a. 
16. I I ,  8, 380-381a. 
17. I I I ,  IO. 988b. 

10. III. 12, 1036-37b. 1038b. 



26 C. BLUM 

a une signification à la fois spirituelle et géographique), qui possèdent 
l’ensemble des facultés possibles à l’Homme et sont virtuellement des 
créatures accomplies, et ceux qui ne le sont pas. Ce qui n’inclura 
nullement pour l’humaniste, insistons sur ce point, une hiérarchie de 
valeurs entre les divers <<peuples >> et <c nations N IR, au contraire : chacun y 
est apprécié d’une façon autonome, en fonction de sa situation dans 
l‘histoire de la Révélation, en fonction des facultés et des savoirs mis à 
sa disposition par Dieu ; cela explique la sévérité morale de Montaigne à 
1“endroit des peuples chrétiens, d’autant plus responsables de leurs 
actions qu’ils sont pleinement éclairés par la Parole. On a là l’expression 
dl’une longue tradition qui remonte aux Pères et dont Henri de Lubac 
nous a retracé l’histoire il y a quelques années IY. Sur ces deux natures de 
l”Homme, << nature originelle », cc nature essentielle », qui fondent << I’es- 
tre », viennent s’articuler la nature de naissance et la nature acquise ; 
celle-ci, qui donne aux individus et  aux peuples leur «forme», est 
dléterminée par l’environnement historique et géographique immédiat : 

b. la forme de nostre estre despend de l’air, du climat et du terroir où nous 
naissons, non seulement le tainct, la taille, la complexion et les contenances, 
mais encore les facultez de I’ame (...) ; les hommes naissent (...) plus ou 
moins belliqueux, justes, temperans, dociles ; c. ici subjects au vin, ailleurs 
au larecin ou à la paillardise; icy enclins à la superstition, ailleurs à la 
mescreance ; icy à la liberté, icy à la servitude ; b. capables d’une science ou 
d’un art, grossiers ou ingénieux, obeïssans ou rebelles, bons ou mauvais, 
selon que porte l’inclination du lieu où  ils sont assis et rennent nouvelle 
complexion si on les change de place, comme les arbres $1 . 

Montaigne énonce à ce propos une série de solidarités qui 
déterminent les traits de caractère fondamentaux de l’individu. Les 
solidarités proches, celles de la famille, de 1’« état H (l’origine sociale) * I ,  

qui sont transmises à travers la c< domestique institution », <c I’estude >> et 
la <<fortune B ; celles de l’environnement politique et géographique que 
communiquent les cc coutumes », << l’usage D, les <c institutions », les << loix ». 
Selon les passages, cet environnement concerne le cc village », le cc voisina- 
ge», plus rarement une province ou un pays’*. Lorsque Montaigne fait 
allusion, dans les Essais, à ses voyages pour comparer et opposer les 
coutumes, les habitudes de vie et les cultures, les termes << nous », N chez 
nous», ne renvoient qu’avec rareté à la France23; ils se réfèrent plus 
généralement au «pays» de l’auteur, au lieu où il  est né et où il vit. 
Cette première approche de surface est somme toute assez décevante. 
On aurait tort pourtant de s’y arrêter; les Essais sont, en effet, le lieu 
d’une autre évolution qui jouera, le moment venu, un rôle essentiel dans 

18. I ,  26, 166a; cf. I ,  31, 207a; I I ,  12, 462b. c.  
19. Henri de Lubac. *< Les religions humaines d’après les Pères », in Paradoxe ei 

20. I I ,  12, S59b. c ;  cf. I I I ,  13, 10SYb. 
21. I ,  36, 222c. 
22. I I ,  12, 462a. 
23. A propos, par exemple, de la beauté des femmes ou de la comparaison entre les 

Mystère de I’EgIise, Paris, 1967, p. 120-168. 

cheminées françaises et les poëles allemands (II.  12. 462a). 



DES ESSAIS AU JOURNAL DE VOYAGE 27 

la formulation de la conscience européenne et qui emporte déjà dans son 
mouvement ces notations éparses. 

La structure binaire de l’anthropologie métaphysique qui fonde, 
dans les Essais comme ailleurs à l’époque, les prises de conscience de 
l’Homme dans sa «relation à autrui» contient en elle les conditions 
d’affirmation d’une anthropologie qui sera tout autre, d’une anthropolo- 
gie profane. Or, de cette anthropologie, les Essais tracent la première 
esquisse. Ils le font en représentant d’une façon autonome chacune des 
deux natures de l’Homme, disons pour simplifier la << nature originelle >> 
et la «nature acquise», tout en rappelant sans cesse la soumission de la 
seconde à la première et l’unité de l’Homme. Une telle évolution est 
rendue possible par la conjonction de trois autres représentations qui 
parcourent l’ensemble des Essais : une théorie des domaines de savoir 
formalisée par le thomisme et qui distingue un discours dont l’objet est 
le «vrai métaphysique», celui de la théologie, et un discours qui traite 
du N vrai philosophique », relatif à la seule raison humaine ; une théorie 
de la connaissance et une sémiotique qui, postulant que le «vrai» n’est 
pas à la portée de l’Homme, aboutissent à la conclusion que seul 
c l’utile >> est accessible, <c l’utile >> se confondant avec l’être-là du monde 
dont les siècles ont confirmé la présence. On arrive ainsi à l’idée maintes 
fois exprimée dans les Essais qu’une croyance, une coutume G humaine », 
n’a de sens que si on la rapporte à la société qui lui a donné naissance 
pour sa propre << utilité >> 14. L’anthropologie métaphysique qui demeure 
dominante dans les Essais et l’ébauche d’anthropologie profane qui les 
parcourt rendent compte de certaines des significations qu’y revêtent les 
termes ChrestienlChrestienté. Leur ambivalence se rattache à la double 
nature de l’Homme mise en cause dans les Essais, << nature originelle D ou 
<<nature acquise ». Lorsque les deux termes concernent la << nature 
essentielle», ils s’adressent à une réalité de nature de l’individu. Par 
contre, lorsqu’ils concernent la nature acquise D, ils désignent des 
représentations communes à un ensemble de << nations », de <<peuples », 
représentations qui n’ont qu’un rapport lointain avec le <<vrai >> ; elles 
sont les marques de la faiblesse de «l’homme ordinaire», diverses selon 
les «nations», produit du lieu où elles ont vu le jour et auquel elles sont 
«utiles». C’est en ce sens, en se référant à la «nature acquise» et à la 
suite d’un développement qui lui est consacré, que Montaigne peut 
écrire: «nous sommes Chrestiens à mesme titre que nous sommes ou 
Périgordins ou Alemans >> Is. 

En somme, la configuration des solidarités affirmées demeure 
étonnamment stable; ce sont toujours les solidarités de la «famille», du 
(<voisinage », des cc alentours », de la << province w que Montaigne continue 
d’alléguer. Quant aux entités nationales ou géographiques, quant au 
vaste ensemble constitué par la Chresfienté, ils gardent, dans les Essais, 

24. Cf. I .  23, 118b: II .  12. 467a: I I I ,  9. 934-93%. Voir notre étude: <(Naissance 
d’une anthropologie de la mort au XVI‘ siècle. Les Essais de Montaigne. in Actes du 
Congrès International de Nancy sur « L e  thème de la mort dans la littérature française du 
XVI‘ au XX‘ siècle», Nancy, 1981. 

25. I I ,  12. 422b. 



2,s C .  BLUM 

leur statut traditionnel 26. Pourtant, la conjonction d’une vision autono- 
nie, laïque, l’instant d’une description, appliquée à cette configuration 
inchangée, produit un étrange effet de lecture. Coupées de leur référence 
à une << vérité », à une transcendance qui les fonderait, les solidarités 
tiraditionnelles, dans les Essais, semblent soudain perdre tout sens. 
Chacune s’y trouve avancée pour être opposée à une autre, quelle 
qu’elle soit, dans le but de mettre en évidence la variété infinie et la 
confusion de toutes choses humaines, leur insignifiance, leur 
G estrangeté >> *’. La signification nouvelle que l’on voit dans le même 
temps s’affirmer à leur propos (coupées du <<vrai », elles reprennent sens 
face à «l’utile», dans l’espace humain qui les a vues naître et où elles 
alnt une fonction culturelle), n’est pas mise en valeur concertée dans les 
Essais, elle y demeure à l’état de propos épars, annonce d’un avenir 
incertain. Certes, on pourrait tenter d’expliquer ces N contrariétés », pour 
reprendre le terme de Montaigne, qui traversent la représentation des 
liens de solidarité par des circonstances externes aux Essais; les premiers 
intervenants de ce Colloque nous ont suffisamment montré la voie. On 
peut aussi contribuer à cette explication en se référant aux conditions 
dl’expression internes au texte. 

Comme toute autre représentation des Essais, la représentation des 
hens de solidarité qui unissent les nations et les hommes entre eux 
interfère avec le projet narratif que Montaigne assigne à son œuvre. Le 
<<Je»  de cette autobiographie d’un nouveau genre, en refusant de se 
peindre dans une suite chronologique ou, au moins, dans le temps d’un 
récit, parce que l’histoire n’en est pas significative, se dégage de la 
tradition du genre des Confessions et de celui des Mémoires: << ... si, de 
fortune, vous fichez vostre pensée à vouloir prendre son estre (de 
“l’humaine nature”), ce sera ne plus ne moins que qui voudroit 
empoigner Ainsi ne reste-t-il plus à peindre que la variété 
iinfinie des choses, qui changent d’heure en heure, qui n’ont plus, pour 
l’homme ordinaire avec lequel le narrateur se confond, que le sens 
immédiat de leur modification perpétuelle et de leur confusion. Mais, 
clans le même temps, ces «coutumes» qui ne signifient plus face à une 
stabilité quelconque, à une référence qui les habiterait en << estre », 
reprennent tout leur sens face au «moi»  dont elles ont nourri la 
G nature », << nature acquise D ; si elles sont bien un << mensonge », une 
<- illusion >> face à une vérité quelconque, c’est précisément parce qu’elles 
sont devenues le «vrai» de l’individu dont elles modèlent la «forme 
rnaistresse»: «c’est à la coustume de donner forme à nostre vie, telIe 
clu’il luy plaist ; elle peut tout en cela» 2y. On comprend peut-être mieux 
ài présent le double statut de la représentation des solidarités humaines 
clans les Essais : statut apparemment inchangé dans sa formulation 
immédiate ; statut en pleine transformation si l’on considère la perspec- 
tive dans laquelle les situe le projet autobiographique de l’œuvre. Le 

26. Même si, répétons-le, ce dernier est abordé dans une perspective qui en modifie 

27. Cf. I I ,  12, 462a. b :  I I ,  12. 563a. b ;  111. 6. 886b: I I I ,  12. 10I2a. 
28. I I .  12, 586a. 
29. I I I ,  13. 1058b. 

en fuit la valeur. Cf. I I .  12, 462a, b, c. 



DES ESSAIS AU JOURNAL DE VOYAGE 29 

texte littéraire participe bien de cette façon à l’apparition d’un contenu 
de pensée, celui de conscience européenne, mais il le fait à travers des 
modes de production qui lui sont propres. Cela n’est pas dire seulement 
que les évolutions des mentalités sont en quelque sorte réfractées 
diversement selon la variété des documents où elles se trouvent 
impliquées. Ce serait peut-être dire aussi l’inverse : le texte littéraire 
prend en charge telle ou telle évolution mentale selon les statuts et les 
formes qui lui sont propres à un moment donné de l’Histoire - statuts 
et formes qui sont les signes d’une mentalité et par là même producteurs 
de représentations et de significations spécifiques. Mais le texte littéraire 
est également le support d’évolutions que ses spécificités n’infléchissent 
pas au fond ; i l  ne participe pas à leur élaboration, il en est traversé. La 
lecture conjointe de l’œuvre littéraire, les Essais, et du Journal de 
Voyage en Italie, qui n’en est pas une, met en valeur un tel 
comportement en donnant une sorte de suite à l’évolution qui semble 
s’esquisser en marge du projet littéraire. Cette suite, on peut essayer de 
la reconstituer à travers l’étude d’un thème qui parcourt les deux 
œuvres: celui du voyage. 

La représentation du voyage qui croise sans cesse, dans les Essais, 
celle de la nature se partage en deux grandes figurations: le voyage 
lointain et le voyage proche. Dans les représentations du voyage lointain 
(celui qui mène vers «l’autre monde») et de son emblème, le sauvage, 
ce n’est plus tant l’image négative de lui-même que le Chrestien 
contemple que son image «originelle», image de sa nature première, 
c essence >> de son << estre », trace fondatrice sur laquelle se bâtit la 
cc nature acquise ». Nous connaissons tous ces phrases : 

b. C’estoit un monde  enfant  ... ils ne nous devoyent  rien en clarté d’esprit 
naturelle3”. a .  Ces nat ions m e  semblent  donq  ainsi barbares ,  pour  avoir 
receu fort peu d e  façon d e  l’esprit humain e t  es t re  encore for t  voisins d e  
leur naifveté originelle. Les lo i r  naturelles leur  commandent  encores . .  . ’ I .  

D’où cet étrange statut du sauvage à la Renaissance, pas entière- 
ment (< bon D (l’époque d’une telle vision est plus tardive), pas totalement 
<< mauvais D non plus, mais ambivalent, capable << par nature >> de bonté, 
emporté aussi par les instincts les plus cruels’*. Image de «l’Homme en 
Adam», il est en attente d’une Révélation qui donnera sens à cette 
oscillation du Bien au Mal, rythme même de la vie, pulsation de l’être. 
Montaigne écrit ceci : 

30. III, 6, 887b. 
31. I, 31, 204a. Cf. II. 12, 435a, 477a. 
32. Le statut du sauvage à la Renaissance a été récemment éclairé pour ce qui 

concerne la littérature réformée par F. Lestringant : <<Calvinistes et cannibales n, in 
B.S.H.P.F., t. CXXVl, p. 9-26 et 167-192. Est-il utile de préciser que nous faisons allusion 
à la représentation d’ensemble que l’imagination de la Renaissance se fait du sauvage à 
travers des figurations composites? ce qui n’exclut donc pas une image entièrement positive 
ou totalement mauvaise dans telle représentation particulière (voir G.  Atkinson, La 
littérature géographique française de la Renaissance, Paris, 1936, réimpr. New York, 1968, 
p. 146 ss. et 164 ss. On ajoutera E. Pasquier, Lettres III, 3, et Bodin, Merhodur, cap. 7). 



30 C. BLUM 

Ceux qui reviennent de ce monde nouveau, qui a esté descouvert du temps 
de nos peres par les Espaignols, nous peuvent tesmoigner combien ces 
nations, sans magistrat et sans loy, vivent plus légitimement et plus 
regiéement que les nostres 33 ; 

miais aussi ceci, à la suite d’une description des coutumes guerrières des 
<< nations ». de << l’autre monde D : 

a. je ne suis pas marry que nous remerquons l’horreur barbaresque qu’il y a 
en une telle action, mais ouy bien dequoy, jugeans bien de leurs fautes, 
nous soyons si aveuglez aux nostres”. 

Ce que Montaigne reproche aux conquérants, c’est de ne pas avoir 
rempli leur mission civilisatrice : 

b. Quelle reparation eust-ce esté, et quel amendement à toute cette 
machine, que les premiers exemples et deportements nostres qui se sont 
presentés par delà eussent appelé ces peuples a l’admiration et imitation de 
la vertu ... Combien il eust esté aisé de faire son profit d’ames si neuves, si 
affamées d’apprentissages, ayant pour la plus part de si beaux commence- 
mens naturels 3s ! 

Une telle représentation avait son prolongement obligé dans celles 
du Chrestien et de la Chrestienté. Images virtuelles de l’accomplissement 
de l’Homme et de l’humanité. Or, c’est là précisément où la lecture 
conjointe des Essais et du Journal de Voyage met en évidence une 
rupture, que l’on rencontre en d’autres textes de l’époque, dans un 
enchaînement jusqu’alors ordinaire. 

Montaigne continue bien à mettre les deux types de représentation 
en relation, à travers certains couples figuratifs dont celui du voyage 
lointain et du voyage proche : alors que le voyage vers <<l’autre monde D 
forme en quelque sorte un des lieux imaginaires où l’écrivain repense 
principalement la signification de 1’« essence de I’estre », la << nature 
originelle», la représentation du voyage proche cerne le sens de 
<c l’existence )> << parmi autruy », de l’existence en acte. La Chrestienté 36 

(mot que Montaigne emploie, on l’imagine, à l’exclusion d’Europe et 
d’Européens) y désigne, dans sa plus grande extension, le monde où le 
voyageur demeure en terre de connaissance. Les frontières en sont tout 
autant idéologiques que géographiques : elles sont constituées par la 
présence du Turc qui apparaît à plusieurs reprises dans le Journal; cette 
présence désigne avec certitude la limite au-delà de laquelle on passe 

33. I I ,  12, 477a. 
34. I ,  31, 207a. 
35. III,  6 ,  888-889b. Les Anciens. qui ont porté à leur plénitude la «nature 

originelle» de l’Homme, auraient été plus à même d’y parvenir que les Chresiiens dévoyés: 
<<Que n’est tombée soubs Alexandre ou soubs ces anciens Grecs et Romains une si noble 
conqueste. et une si grande mutation et alteration de tant d’empires et de peuples soubs 
des mains qui eussent doucement poly et defriché ce qu’il y avoit de sauvage, et eussent 
conforté et promeu les bonnes semences que nature y avoit produit» ( I I I .  6 ,  888b). 

36. I I ,  37, 756a; I I I .  9, 976; Journal, 1149. 



DES ESSAIS A U  JOURNAL DE VOYAGE 31 

chez << l’autre ». Montaigne range décidément la << Moscovie B << parmi 
nous» en soulignant la menace dont elle est l’objet de la part du Turc”. 
Pourtant, sous une dénomination apparemment inchangée, les deux 
termes de Chrestienté et de Chrestien sont le lieu d’un déplacement 
considérable de signification. Tout se passe comme si, dans les Essais et 
le Journal, ils se vidaient peu à peu de leur ancestrale signification. 
Montaigne nous donne de la Chrestienté deux catégories de représenta- 
tion bien distinctes qui se côtoient continûment dans ses écrits. La 
première met paradoxalement en valeur la destruction des solidarités qui 
caractérisaient naguère la Chrestienté : une vision commune du monde 
fondée sur une foi unique, l’une et l’autre soutenues par un lieu de 
référence, Rome. On le sait, pour les humanistes, et la tradition est 
continue depuis le IV‘ siècle, Rome superpose en elle son rôle religieux 
de « tê te»  de la Chrestienté et celle d’«image d’Empire»3R, la première 
donnant sens à la seconde. Montaigne rappelle cette fonction et ce rôle 
unificateurs : 

... cette mesme Romme que nous voyons merite qu’on I’ayme ... seule ville 
commune et universelle. Le magistrat souverain qui y commande est 
reconneu pareillement ailleurs : c’est la ville métropolitaine de toutes les 
nations Chrestiennes; I’Espaignol et le François, chacun y est chez soy. 
Pour estre des princes de  cet estat, i l  ne faut qu’estre de  Chrestienté. où 
qu’elle soit 3y. 

De cette unité si bien rappelée au début de l’Apologie de Raimond 
Sebond, il ne reste à présent que la c v a r i é t é e ~  infinie des opinions et 
des croyances, la cc contestation >> de toutes les << coustumes B Montaigne 
insiste sur le fait que les divisions religieuses mettent en cause le 
fondement même du << bastiment >> de Chrestienté dont la religion est la 
principale << piece >> JI. Cela explique l’attention véritablement théologique 
qu’il prête aux controverses religieuses de son temps. Le Journal de 
Voyage enregistre qu’un des premiers actes des séjours de Montaigne 
dans les villes de Suisse, d’Allemagne et même d’Italie est d’aller 
s’entretenir longuement avec les théologiens et les autorités ecclésiasti- 
ques : 

M. de Montaigne, come estoit sa coustume, alla soudain trouver un docteur 
théologien de ceste ville. pour prendre langue, lequel docteur disna avec 
eux 42. 

37. I I .  12, 462: Journal. 1230: cf. par ex. .  Essais. 111, Y ,  Y76; Journal. 1221, 1247. 
Voir la communication à ce congrès de D .  Crouzet, «Sur les distances de la Barbarie au 
XVI‘ siècle ». 

38. I I I .  9, 976b. 
39. I I I .  Y ,  Y76b. 
40. I .  17. 71a; I .  21. 102a; I .  52. 2YSb; I I .  2. 322a. 325a; I I .  3. 338a; 1 1 .  12. 462a. 

b. c ;  I I ,  12. 5 9 t h ;  I I .  27. 67Sa; Journal. 1142. 1143. 1145. 11%. 11%. 1211. 1243. 1244. 
1245. 

41. I I .  12, 416. 
42. Journal. 1148 



32 C .  BLUM 

On a l’impression que Montaigne, fortement ému par une évolution 
dont il a <<honte et despit D ~ ~ ,  veut mettre le doigt sur les lieux de 
rupture de l’univers mental dans lequel il vit. II interroge ses interlocu- 
teurs sur les points de doctrine suivants: les liens de I’Eglise avec le 
christianisme primitif, avec la << premiere Chrestienté D 44 ; les sacrements, 
l’;autorité, la tradition: toutes choses qui mettent en cause la relation à 
Rome de la Chrestienté, le caractère unifié des anciennes solidarités 
spirituelles et séculières. Cette attitude explique également l’admiration 
de Montaigne pour l’ordre des Jésuites dans lequel il voit confusément 
un moyen de réunifier une réalité menacée: 

C’est merveille combien d e  par t  ce  collège tient e n  la chre t ian té ;  e t  croi 
qu’il ne  fut jamais confrerie e t  cors  parmi nous qui  tint un tel ranc. ny qui  
produisit enfin des  effaicts tels q u e  fairont ceus ici, si leurs desseins 
continuent. Ils possedent tantost  toute  la Chret ianté  ... C’est celui d e  nos 
mambres  qui  menasse le plus les heret iques d e  nostre  tamps 45. 

C’est pourquoi la représentation des guerres de religion prend, dans 
les Essais, le caractère d’emblème de cette lente et insaisissable 
évolution: elle rassemble en elle l’unité et la division, l’union et la 
diversité, le semblable et l’autre, I’« ancien >> et la << nouvelleté », un passé 
certain et un futur dangereux. On ne distingue toujours pas un Chrestien 
d’un autre Chrestien et, pourtant, ils sont déjà «autres» l’un pour 
l’autre : 

... le pis d e  ces guerres ,  c’est q u e  les car tes  sont  si meslées, vostre ennemy 
n’estant distingué d’avec vous de aucune marque  appa ren te  ... nourr i  en  
mesmes loix, meurs  e t  mesme air ,  qu’il est mal aisé d’y éviter confusion e t  
desordre 4h. 

Une seconde catégorie de représentations forme comme l’avers de la 
première et, sur ce fond de <<troubles», semble venir esquisser les 
contours de nouvelles solidarités. Elle reprend le tableau de la variation 
et de la contradiction infinies de toutes choses en le situant dans la 
perspective de ce passage du <<vrai N à I’« utile >> qui rend compte de bien 
des démarches de la pensée de Montaigne. La «confusion» des 
«coutumes», des habitudes de pensée, des religions en arrive ainsi à 
illustrer les possibilités d’adaptation de l’Homme au monde qui I’entou- 
re ; elles deviennent les signes de ce qu’on appellera bientôt une Culture. 
Mais les «variétés» n’ont pas seulement un ordre et une raison internes 
au temps et au lieu où elles apparaissent; elles se déroulent sur un fond 
ccimmun qui donne à nombre d’entre elles une constante parenté. C’est 
ainsi que Montaigne reconnaît à ce <( désordre B qu’est devenu la 
Chrestienté trois principes unificateurs. Celui du voisinage qui crée des 

43. I I .  12, 563a. b. 
44. Journal, 1138. 
45. Journal, 1230. Voir ici même l a  communication d’A. Michel : <<L’image de Rome 

46. II .  5. 346a. 
et l a  formation de l’idée européenne». 



DES ESSAIS AU JOURNAL DE VOYAGE 33 

liens inévitables d’« utilité >> 47. La faculté qu’ont les Chrestiens de pouvoir 
communiquer entre eux en serait une autre. Ils le peuvent parce qu’ils 
ont encore en commun, au-delà des divisions présentes, la << principale 
pièce» de ce «bastirnent N qu’est une société: la religion; ils ont en 
commun une communauté de pensée, une vision du monde dont ils 
prennent conscience face à ce qui n’est pas eux, le Turc. Ainsi voit-on se 
rassembler sous la plume de Montaigne, essentiellement dans le Journal, 
les Français, les Italiens, les Portugais, les Espagnols, «nos voisins les 
Bourguignons », les Allemands, les Suisses, les Anglais, les Polonais, les 
Hongrois et la Moscovie4X. Le centre nourricier de cette autre Chrestienté 
qui apparaît alors peu à peu est toujours Rome, mais il s’agit cette {ois, 
essentiellement, de la Rome antique, de la Rome civile, qui pourrait 
réunir protestants et catholiques. La méditation montaignienne devant les 
ruines de Rome est une méditation sur les sources de la vie où sont 
associées les images du père disparu et celle de la mort des grands 
Anciens : 

Ils sont trespassez. Si est bien mon pere, aussi entièrement qu’eux, et s’est 
esioigné de moy et de la vie autant en dix-huict ans que ceux-là ont faict en 
seize cens ;  duquel pourtant je ne laisse pas d’embrasser et practiquer la 
memoire, l’amitié et société, d’une parfaicte union et très vive 4y. 

Ainsi, prise dans les formes d’une œuvre littéraire sur le fond d’une 
anthropologie qui, lentement, fait la place à un espace profane 
autonome, en cette fin du XVI‘ siècle la représentation de la Chrestienté 
que l’on rencontre dans les Essais est singulièrement troublée: sa 
définition échappe désormais au narrateur dans le même temps qu’il en 
réaffirme la présence menacée ; de nouvelles solidarités naissent des 
anciennes sans jamais s’en détacher ; nulle c conscience européenne >> 
n’y apparaît encore, mais certaines de ses conditions essentielles de 
possibilité y sont déjà inscrites. 

Claude BLUM 

47. I ,  26. 152a; 111. 13, 1058b 
48. I I ,  12, 414c; I I .  12, 44%; I I I ,  9, 964b; Journal, 1221. 1235, 1262. 
49. Cf. I I ,  12, 528; I I ,  17, 622a. c ;  Journal, 1336. 
50. I I I ,  9, 97Sb. 



C O N F I N S  DU TRENTIN 

+ + + F r o n t i è r e  a c t u e l l e  e n t r e  A u t r i c h e  e t  I t a l i e  

- - - - - . - F r n n t i è r e  e n t r r  l a  p r i n c i p a u t é  d e  T r e n t e  e t  le c o m t é  d e  T y r o l  



CONFINS ITALIENS DE L’EMPIRE : 

ET SENSIBILITÉ EUROPÉENNE 
NATIONS, FRONTIÈRES 

DANS LA SECONDE MOITIÉ DU xve SIÈCLE 

L’Europe n’est pas seulement une réalité géographique ; elle n’existe 
qu’avec la conscience de soi, qui suppose vocabulaire, idée et  représenta- 
tion. Sur ces trois pians, Enea Silvio Piccolomini, qui devint le pape 
Pie II, a largement contribué à son éveil. I1 passe pour être l’inventeur 
de l’adjectif c< européen B ; c’est lui qui a imposé à 1’« internationale H 
humaniste, avec toute l’autorité que lui conféraient ses connaissances et 
ses fonctions (et le poids rétrospectif de la tiare pontificale) un mot 
savant retrouvé dans le patrimoine culturel de l’Antiquité : Europa est 
devenu le titre d’un de ses traités de géographie politique, rédigé en 
1458 I .  Retrouvé, au sens où  l’entend P. E.  Schramm, lorsque l’invention 
médiévale s’empare de formes et de concepts de l’ancien monde des 
idées, pour les ajuster à ses besoins de représentations intellectuelles et 
spirituelles. 

A cette Europe inventée, Enea Silvio a donné un corps germanique. 
Celui qu’on a pu appeler l’«éveilleur» de la cour de Vienne est parmi 
les humanistes de son temps l’un de ceux qui ont le mieux exprimé le 
poids de l’Europe épaisse, entre Rhin et Danube, dans les destinées de 
son époque : essor des villes, développement d’un réseau d’affaires 
raccordé au réseau méditerranéen, puissance des Habsbourg fondée sur 
l’ubiquité territoriale, d’Innsbruck à Anvers, et sur l’exploitation des 
ressources minérales, mission enfin de la <c nation allemande B qui, avec 

1 .  H .  Gollwitzer, << Zur Wortgeschichte und Sinndeutung von Europa n, Saeculum 2, 
1951, p. 161-172. D’Enea Silvio Piccolomini, nous citons ici deux traités composés en 1458, 
dont les titres véritables sont: De statu Europae sub Friderico II I  liber ad annum 1458 
(Europa) et De his quae Frederico I I I .  imperante in Germania et per totam Europam gesta 
sunt (Germania), consultés, le premier dans l’édition de M. Freher-B. G .  Struve, Rerum 
Germanicarum scriptores I I ,  Strasbourg, 1717, p. 82-170 ; le second, dans l’édition de Bâle 
(1551). Aeneae Sylvii Piccolominei Senensis ... opera quae extant omnia, et dans l’édition 
allemande par A.  Schmidt. Die Geschichtsschreiber der deutschen Vorzeit, 104, 1962. Sur 
l’œuvre d’Enea Silvio Piccolomini, l’ouvrage de base demeure G.  Voigt, Enea Silvio de’ 
Piccolomini ais Papsf Pius I I .  und sein Zeitalter, 3 vol., Berlin 1856-1863. Une synthèse 
récente in K. Voigt, Italienische Berichte aus dem spatmittelalterlichen Deutschland, Von 
Francesco Petrarca zu Andrea de’ Franceschi (1333-1492), Kieler Historische Studien, 17, 
1973, part., p. 127-153. Riche bibliographie, p. 240-241. 



36 Ph. BRAUNSTEIN 

tous les peuples situés au Nord et à l’Est de l’Empire, représente « la  
moitié de la Chrétienté », disait Enea Silvio 2 .  

Comme l’a parfaitement montré D. Hay?,  jamais le monde 
olccidental ne s’est senti à la fois plus concentré sur lui-même, ni plus 
menacé de l’extérieur par la pression turque. Je vois une conscience 
aiguë du péril dans le plan même adopté par Enea Silvio pour tracer 
l’espace européen: le livre s’ouvre en effet sur les confins de Transylva- 
nile et la description du royaume de Hongrie, bastion avancé contre 
l’ennemi du christianisme. Qu’un Méditerranéen commence son tour 
d’,horizon par les épaisseurs continentales de l’Europe et fasse défiler les 
paysages et les dominations à rebours des représentations spatiales 
uwelles. voilà un témoignage rendu au rôle politique et militaire, mais 
aussi religieux et intellectuel assigné par l’humaniste mitré à la Vienne de 
Firédéric III et aux fonctions de l’Europe Centrale dans l’harmonie des 
c nations >> 4. 

L’Europe germanique, jusqu’à ses confins hongrois et slaves, n’est 
pas seulement dans la conscience européenne objet de dissertation et de 
curiosité intellectuelle, ou le territoire d’une géopolitique spéculative. En 
même temps que surgissait le concept européen, s’affirmait l’idée de 
nation, fondée sur les particularités ethniques et linguistiques, dont 
témoignent les débats des conciles ’. 

II existe une nation allemande, affectée de caractères physiques et 
moraux stéréotypés, le plus souvent négatifs, lorsqu’ils sont décrits par 
des Italiens ou des Françaish; mais l’ensemble des vices que l’on prête 
aux Allemands deviennent vertus sous la plume de Jacob Wimpheling, 
qiii s’emploie à restaurer l’honneur de ses compatriotes’. La nation 
allemande est révélée à elle-même dans la seconde moitié du 15‘ siècle 
par les humanistes, qui progressent sur la voie que leur avait indiquée 

2. R. Wolkam. Der Briefwechsel des Aeneas Silvius Piccolomini, Fontes Rerum 
Airstriacarum, Diplomataria ei Acta, 61162. Vienne 1909, Episiolae. I .  172. p. 502 : mea 
opinio feri tanii ponderis iuntique nominis esse Germaniam ut in quamcunque pariem 
declinet reliquam Christianitaiis poriionem ad se trahat. dumodo integra sit. CI. B. Widmer. 
Enea Silvio Piccolomini. Papst Pius I I .  Ausgewühlie Texte aus seinen Schriften, Bâle- 
Stuttgart 1960. p. 454. 

3. D. Hay. «Sur un problème de terminologie historique: “Europe ’’ et “chrétien- 
té”, Diogène 17, 1957, p. 50-62. 

4. Le traité d’Enea Silvio, partant des confins avec le Turc. décrit successivement les 
Balkans. l’Istrie. la Carinthie. la Styrie. l’Autriche, la Moravie, la Silésie. la Pologne. la 
Saxe. la Bohême; de là, i l  passe à l’Europe occidentale. par la Westphalie et la Hollande. 
Jusqu’à son dernier souffle devant Ancône. en 1464. Pie I I  a été animé du constant souci 
de la croisade contre les Turcs. Dans sa lettre du 21 juillet 1453 h Nicolas de Cues. souvent 
citée pour sa phrase sur la <<seconde mort d’Homère >> après l a  prise de Constantinople. i l  
déclare qu’il y a un mal plus grand que la mort de la poésie. c’est le recul de la foi 
chrétienne: nunc ergo ci Homero ei Pindaro . . .  secunda mors est. Magnum esi hoc 
dei‘rimentum sed multo meius illud, quod fidem chrisiianam comminui ei in angulum 
coiîrciari videmus (Opera omnia. Bâle 1551. ep. 140. p. 692): cet Occident, comparé à un 
angle où il est réduit. annonce le fameux constat de P. Valéry. 

5. R. Wultach, << Das abendlandische Gemeinschaftsbewusstsein i m  Mittelalter ». 
Beitrüge ziir Kulrurgeschichte des Mittelalters und der Renaissance 34. 1928. p. 34. 

6. Une étude exemplaire: Peter Amelung. Dus Bild des Deuischen in der Liferatur 
der italienischen Renaissance (1400-1559). Münchener Romanistische Arbeiten 20. 1964. 

7. B.  Guenée. L’Occident aux 14‘ et IS‘ siècles. Les Eiats. Paris. 1971, p. 132. 



CONFINS ITALIENS D E  L’EMPIRE 37 

Enea Silvio: la Germania et surtout I’Europa fournissent les modèles à 
l’illustration cartographique et géographique de l’Allemagne par Konrad 
Keltis, Erhard Etzlaub et Johannes Cochlaeus #. 

L’Europe continentale était nécessairement demeurée à l’écart des 
premiers tracés fondés sur l’observation des côtes, les portulans. C’est à 
partir des itinéraires des pèlerins et des marchands qu’elle s’est peu à 
peu étirée dans l’espace. Après les esquisses proposées par 1’Europa 
d’Enea Silvio, la première carte d’Europe construite sur des proportions 
exactes à partir du squelette des routes de Rome et de Venise est due à 
l’humaniste nurembergeois Erhard Etzlaub. Ensuite, viennent les villes, 
ces centres nerveux de l’Europe des affaires, dont les Pratiques de la 
marchandise décrivaient les usances sans en découvrir le visage. Ici 
encore, Nuremberg donne le ton, parce qu’elle en a les moyens: en 1493 
paraît la Weltchronik de Hartmann Schedel, ornée de cartes et de i809 
gravures ; histoire du monde depuis l’origine, aboutissant à des portraits 
géographiques des régions d’Europe, illustrés par des villes métropoles y. 

Ainsi, grâce aux incitations d’Enea Silvio, qu’on a pu appeler le 
«père du sentiment national allemand », mais qui n’en est vraiment que 
le parrain, les humanistes franconiens ont parfaitement pris conscience de 

8. Konrad Celtis avait conçu le projet d’une Germania illusrrula. dont n’avait paru 
avant sa mort en 1508 que le prélude: De origine. situ. moribus et insriruiis Norimbergae 
libellus, dont l’édition critique a été publiée par A. Werminghoff. Conrad Celtis und sein 
Buch über Nürnberg. 1931. Le projet fut repris par Johannes Dobnek. dit Cochlaeus. 
maître de l’école latine de St. Lorenz de Nuremberg, qui publia en 1512 en appendice 
d‘une édition de la Cosmographie de Pomponius Mela une Brevis Cermuniae descriprio en 8 
chapitres. L’éloge de  Nuremberg occupe le centre de  cet abrégé d‘histoire et de géographie 
d’Allemagne, de l‘Antiquité. vue à travers Tacite retrouvé. jusqu’à l’essor de l’imprimerie 
et de l’artillerie. Le traité a été édité et commenté par K. Langosch. dans la série 
Ausgewahlie Quellen zur deiirschen Geschichre der Neuzeir. I .  Darmstadt 1960. 

Erhard Etzlaub est l’un des cinq Nurembergeois, artistes et artisans d’art. que 
Johannes Cochlaeus cite dans son éloge de la capitale franconienne : Arrfes cerie indusrrius. 
geographie astronomieqiie principiis egregie erudiiiis. qui pukherrimam eflnsir rabulam 
Germanie Gerrnanica qiiidem lingiia. in qua cernere licet iirhiiim disrunrius fliiviorumque 
cursus esaciius cerie quam vel it7 Ptoletnri rabidis: Germ. IV. 33. 

Sur les travaux cartographiques d‘Etzlaub. cl. F. Schnellhijgl. << Leben und Werk des 
Nürnbergen Kartographen Erhard Etzlaub (t 1532) ». Mirreilungen des Vereins fur 
Geschichre der Srad/ Niirnherg 57, 1970, p. 216-231. La carte routière de 1501 a été éditée 
et commentée par H. Krüger, Des Niirnherger Meisrers Erhard Erzlauh ulresre Karre vot7 
Deutschland, Juhrbiich fiir frankische Landesfurschung. 18. 19%. 

9. Sans doute, le Sunciarum Peregrinaiionum ... Opusculum de B. von Breydenbach, 
publié à Mayence en 1486, est-il le premier ouvrage illustré de vignettes ou «vedute» 
urbaines. fondées sur des croquis de E.  Reuwich. et non orné de signes symboliques de la 
ville. Mais l’ambition de la Welichrunik parue en 1393 est tout autre: c‘est une entreprise 
éditoriale conçue par le premier imprimeur de toute l’Allemagne. Anton Koberger. qui a 
su réunir autour de lui l’humaniste Hartmann Schedel. qui possédait la plus grande 
bibliothèque privée connue au Nord des Alpes, le commanditaire et mécène Scbald 
Schreyer. et les maîtres de l’atelier où Albrecht Dürer fit son apprentissage. Michael 
Wolgemut et Wilhelm Pleydenwurff. auteurs des 1809 gravures. Cf. E. Rücker. Die 
Schedelsche Welrchronik. Munich 1073. et A .  Wilson. The Milking o f  rhe Nuremberg 
Chronicle, Amsterdam 1975. Au nombre des planches. deux cartes. l’une. du monde ( f .  12 
v-13 r), inspirée de  la Cosmographie de Pompmius Mela. éditée i Venise en 14x8: l’autre. 
de l’Allemagne, inspirée à Hieronymus Münzer. son auteur. par la mappemonde dc Martin 
Behaim (1492) et par la carte dessinée par Nicolas de Cues en 1439 et éditée en 1491. 
Cette carte d’Allemagne est la plus anciennement imprimée. 



38 Ph. BRAUNSTEIN 

l’unité de l’Europe et de son visage divers, recentré sur la «nation» 
germanique. 

Sans prétendre traiter ici du vaste problème des rapports entre la 
représentation de l’espace et la conscience nationale, je voudrais insister 
sur un exemple précis des relations entre géographie et  sensibilité à la fin 
du Moyen Age, aux confins de l’Empire et du monde méditerranéen. Le 
Tyrol du Sud m’a paru un terrain de choix pour analyser ces rapports. 
C’est en effet dans cette zone de confins, où se sont cristallisés des 
antagonismes nationalistes durables, qu’a éclaté en 1487 une guerre-éclair 
entre l’archiduc d’Autriche et la république de Venise, guerre précédée 
et suivie par une véritable campagne de presse et de propagande”. 

Le Tyrol du Sud est traversé par une route essentielle pour toutes 
les formes de communications; à partir du Brenner, son orientation 
hydrographique et climatique vers le piémont italien l’a soumis à des 
pressions politiques alternées jusqu’à l’époque contemporaine. En ne 
faisant que de fugitives échappées hors du 15‘ siècle, nous nous 
proposons de montrer comment ces confins germano-italiens ont acquis le 
statut frontalier séparant deux (< nations ». 

I. Première approche, le point de vue du passant, piéton ou 
c.avalier. Passant de marque, celui qui s’exprime, parfois en latin, et dont 
le récit de voyage a des chances d’être publié. 

Le lieu de passage d’un monde à l’autre est pointé sur un itinéraire, 
le voyageur paraissant parfaitement informé du rôle d’un cours d’eau ou 
d’un pont, marquant ce qui finit et ce qui commence. Au nord de 
Trente, c’est un affluent de rive gauche de l’Adige, I’Avisio, qui marque 
le plus communément ce passage. Pour le cardinal-légat Francesco 
Piccolomini, neveu d’Enea Silvio et futur Pape Pie III, qui se rend à la 
Diète de Ratisbonne en 1471, 1’Avisio passe pour être le terme actuel de 
l’Italie Io.  Félix Faber, en 1483, désigne aussi ce cours d’eau comme la 
limite extrême au delà de laquelle St. Ulrich, évêque d’Augsbourg, 
rentrant malade de Rome, avait voulu mourir: son vœu de mourir en 
terre allemande fut exaucé selon une légende rapportée par Félix Faber, 
inconnue dans les différentes versions de la Vita, et probablement forgée 
à la fin du Moyen Age pour justifier par la volonté divine la pression 
germanique sur les alentours de Trente”.  Le pont sur I’Avisio, la 

9a. Sur les origines et les conséquences de la guerre, cf. Ph. Braunstein, «Les 
eritreprises minières en Vénétie au Xv’  siècle >>, Mélanges d’Archéologie et d’Histoire de 
I’Ecole Française de Rome, 77, 1965. p. 569 sqq. 

10. A Trident0 autem ad quintam lapidem fluvius est, quem Alvisium sive Nives dicuni 
aiuntque Italiae terminum hodie haberi, nam post hunc omnes theotonice loquuntur. Cité par 
O. Stolz, Die Ausbreitung des Deutschtums in Süd-Tirol im Lichte der Urkunden. I I ,  
Munich, 1928, p. 309. 

1 1 .  F. Felicis Fabri Evagatorium in Terrae Sanctae. Arabiae et Egypti peregrinationem, 
éd. C. D .  Hassler, Bibliothek des Literarischen Vereins. Stuttgart, I I .  1843, p. 75:  Venimus 
autem ad unam villam nomine Nova in quam ruit Puvius rapidus de montanis, qui dividit 
Itcrlos ab Alemanis, et supra puvium in parte nostra stat una capella. in qua ilia s. Udalrici 
episcopi Augustensis sunt sepulta. Dicunt enim quod Sanctus praefatus fuerit Romae et in 
itinere existens incepit graviter infirmari. Rogavii auiem Deum quod non permitteret eum 
mori in Italia. sed in Alemania, et ita factum est. Statim enim ut per pontern hujus fluminis 
venit mortuus fuit. et ilia ejus ibi sepulia. corpus vero in Augusturn fuit deportatum. 



CONFINS ITALIENS DE L’EMPIRE 39 

référence à l’église de Lavis dédiée à St. Ulrich se retrouvent dans 
plusieurs sources analogues de la fin du 15‘ siècle ou de la première 
moitié du 16‘ siècle Iz ,  et quoique la frontière ait été reportée par 
quelques observateurs soit en amont à S. Michele, soit en aval aux 
portes de Trente, le lieu de passage d’un monde à l’autre paraît bien 
fixé, et depuis des siècles : I’Avisio, frontière linguistique, est aussi 
frontière politique entre le comté de Tyrol et la principauté de Trente;  
son cours est enfin choisi en 1202 dans le cadre d’un accord commercial 
entre évêché de Brixen et évêché de Trente comme la limite extrême 
d’importation des vins du Sud dans la vallée de I’AdigeI3. Sur l’autre 
rive, le cours du Noce (Uiz) prolonge cette frontière: la commune de 
Mezium (Metz, Mezzo) est partagée en deux fractions de part et d’autre 
de la rivière: Mezzo Lombardo et Mezzo Tedesco. 

Permanence de la coupure, indiquée par un repère géographique, 
mais surtout vécue comme une réalité linguistique. 

Or, de ce point de vue, sur lequel insistent tous les auteurs, on 
constate un évident déséquilibre. Le fleuve, le pont sont les lieux au delà 
desquels vers le nord on ne parle qu’allemand vers 1480, au delà 
desquels en 1545 l’italien cesse totalement en revanche, dans la vallée 
très peuplée de l’Adige en aval de Trente et dans la Valsugana, le 
sentiment des voyageurs est celui d’une double appartenance ou d’une 

12. Citons trois exemples, tous trois italiens : Itinerario di Germania delli Magnifici 
Ambasciatori Veneti, M .  Giorgio Contarini, conte del Zaffo. et M. Polo Pisani a li 
Serenissimo Federico I I I .  Imperator et Maximiliano. suo fivlo. Ré de Romani. facto per 
Andrea de Francesci. Coadiutor del Eccellente D. Giorgio de Federicis, secretario Veneto. 
dell’anno 1492. ed. H .  Simonsfeld. Miscellanea di Storia Venera, R.  Dep. Veneta di Storia 
Patria, Il. IX, Venise 1903. p. 277-340. p. 286 : << (s. Michele) dove finisce la Lombardia e 
intra il principio de Alemagna». 

Die Reise des Kardinals Luigi d’Aragona durch Deutschland. die Niederlande. 
Frankreich und Ober-Italien 1.517-1.518, beschrieben von Antonio de Beatis. dans L. Pastor, 
Erlüuterungen und Erganzungen zu Janssens Geschichre des deuischen Vvlkes IV, 4, 
Fribourg/Brisgau. 1905. p. 92 :  « l n  I’Amagna se intra a un miglio todesco da Trento. 
passato un ponte de un fiume, che intra in Atice ad una ecclesia de s. Olivero. che fu 
vescovo augustensis, quale essendo in ltalia e desideroso de retornare in la Magna, 
oppress0 di grave infirmità, se voto ad Dio li facesse gratia farlo morire subito intrato la 
Magna et arrivato ad quel loco. dove Su constructa dicta chiesiola in nome suo, expirou. 

A.  Massarelli. Diarium sacri concilii Tridentini a die X X l l l  februarii MDXLV usque 
ad diem I februarii MDXLVI.  Ungedruckie Berichre und Tagebücher zur Geschichte des 
Concils von Trient, éd. I .  von Dollinger. NOrdlingen 1876. II: <cL’Avisiv fiume, i l  qual 
divide I’ltalia della Germania. Si finisce i l  parlar italiano e si comincia a parlar totalmente 
todesco. Quivi I’italiano si perde totalmente ». 

13. C. Th. von Inama-Sternegg, Deursche Wirtschaftsgeschichte, IIII2, p. 229. Les 
clauses de ce traité ont été reprises, à la demande des bnurgeois d e  Bolzano (Bozen). dans 
une ordonnance comtale de 1372. qui spécifie que le vin produit au Sud de I’Avisio ne peut 
être introduit dans le comté de  Tyrol sans licence. Cette disposition fait partie jusqu’au 18‘ 
siècle des libertés tyroliennes : cf. O. Stolz, Geschichte des Zollwesens, Verkehrs und 
Handels in Tirol und Vorarlberg. von den Anfangen hi.s ins XX.  Jahrhwrdert, Sch fernschrif 
/en 108. Innsbruck 1953. p. 75. 

13a. Francesco Vettori, ambassadeur auprès de Maximilien en 1507, raconte dans son 
Viaggio in Alemagna, Florence 1837, p. 65, qu’un de ses compagnons de voyage, mis en 
fureur dans une auberge entre Trente et Bolzano. jura en italien ... et se fit arrêter pour 
blasphème : <<non avvertendo ch’era vicino ad Italia a una giornata. e Che quivi intendevano 
tutti I’italiano come lui ... > > ;  cette anecdote permet d’introduire une nuance entre 
l’ignorance et le refus de parler une langue étrangère. 



411 Ph. BRAUNSTEIN 

juxtaposition linguistique à la fin du 15‘ siècle. Situation comparable dans 
le Cadore, dans la haute vallée de la Rienza, où à quelques kilomètres 
de la frontière, après avoir passé vers le nord les derniers postes 
vénitiens, Félix Faber constate que les enfants parlent couramment 
l’allemand, mais pas un mot d’italien 1 4 .  Le contraste est plus frappant 
encore dans cette zone d’altitude faiblement peuplée, où des solitudes 
séparent le dernier hameau du versant italien du premier hameau 
germanique. 

Oui, l’Italie se termine lorsque tout, langue et usages (lingua et 
mores), devient allemand ; I’Avisio et le Noce constituent la frontière de 
i’italianité vécue dans le Trentin. 

Mais dans l’autre sens, la césure est impossible. La principauté de 
Trente est tout entière dans les limites de l’Empire. La Valsugana 
comporte de forts noyaux de population germanique et, dans la vallée de 
l’Adige, jusqu’au débouché des dernières collines, des îlots de langue 
allemande sont incrustés dans le tissu italien, bien au-delà des confins 
miéridionaux de la principauté épiscopale. 

Les voyageurs ne peuvent passer par Trente sans s’apercevoir que la 
ville se compose de deux communautés linguistiques, topographiquement 
separées et tournées l’une vers le Brenner, l’autre vers Vérone. Les 
remarques de Leonard0 Bruni, qui se rend en 1414 comme secrétaire 
pontifical au concile de Constance, sont confirmées par Félix Faber qui, 
deux générations plus tard, chemine vers Venise. Le phénomène frappe 
encore le secrétaire du concile de Trente, Angelo Massarelli, ou Michel 
de Montaigne, lors de sa traversée des Alpes, à un moment où la 
pression allemande a battu en retraite devant l’expansion italienne Is. 

2 .  Le cas de la ville de Trente, avec sa double population et 
l’animosité qui oppose à la fin du 15‘ siècle les deux communautés, nous 
incite à adopter un second point de vue sur les confins germano-italiens à 
la fin du Moyen Age. Car la perception des changements d’atmosphère 

14. F. Felicis Fahri Evagatorium IV. 1849. p. 454: (Bruneck): in hoc oppido non 
audiiur unum verbum Italicum. sed omnes mores et lingua sunt Theuionica. 

15. Leonardi Bruni Aretini Epistolariim lihri VIII. Hambourg 1729. IV. p.  109-1 10: 
In ea (urbe Tridento) illiid meriio quis mireiur. quod viri mulieresqiie et caetera muliiludo 
intra una moenia constitiiti alii ltalico alii Germanico sermone uiuniur, ut quisque enim 
reirione urhis habitat vel ad Italiam vel ad ulteriorem tiallium versam, ita uutem nosira aut 
illa utiiur lingua. Arque ego credo evenire ut in concionihus et public is concilüs alie 
harbarico sermone ab unius civitatis civihus senientiae dicuntur. 

F. Felicis Fahri Evagatorium ... I I .  1843. p. 75 : Ei surit quirsi duo civitates, inferior et 
superior. propter duas diversas gentes. In superiori enim habitant Italici. sed in inferiori sunt 
Alemanni. Et ibi est divisio linguae et rnorum. Raro iriter se habenr pacem et saepe ante 
iernpora nostra fuit illa civitas dilacerata. quandoqiie ab ltalicis in odium Theiitonicorum 
aliquando a Germanis in displicentiam Italorum.. . 

A. Massarelli. Diariurn ... p. 67 : iricolita ah ltalis et tiermariicis adeo ui  quaedam pars 
civitatis Germanis quadam lialis pro hahitatioriihus designetur. tum homines tiim mulieres 
habitu Germanico Italique Italico more vestes indiiunt, consiieiudines servent, lingua utaniur. 
mores custodian!. ecclesias separatim ingrediantur et concionatores sua quisque lingua 
au.diani. 

M. de Montaigne, Journal de voyage, éd. P. d’Espéze1. Paris 1031. p. 97: <<Environ 
deux lieues avant que d’y arriver. nous étions entrés au langage italien. Cette ville est 
my-partie en ces deus langues, et y a un quartier de ville et église, qu’on nomme des 
Allemans, et un prêcheur de leur langue>,. 



CONFINS ITALIENS DE L’EMPIRE 41 

culturelle au long de l’itinéraire renvoie à un phénomène de grande 
ampleur: l’axe de communication qu’est la vallée de l’Adige enfonce un 
coin de germanité entre deux zones latines, les Dolomites et les Grisons, 
non seulement dans le bassin de Bolzano (Bozen), mais jusque dans la 
plaine padane, ce M jardin de l’Empire N décrit au début du 12‘ siècle par 
Otto von Freising I h .  

Ce phénomène se présente sous trois aspects: l’ancienneté des 
premières colonies germaniques, la permanence d’une frontière histori- 
que, une durable immigration allemande par osmose au-delà de cette 
frontière. 

De nombreuses hypothèses ont été formulées, non sans arrière- 
pensées politiques, pour expliquer la présence de colonies allemandes au 
Sud des Alpes, dans la basse vallée de l’Adige ainsi que dans le 
Vicentin, le Véronais et le Frioul ”. Dans la zone qui nous occupe, une 
évidente continuité relie, jusqu’à l’époque moderne, les îlots de popula- 
tion germanophone des collines subalpines à la région du Trentin. 
Frappés par la persistance de ces colonies, en majorité rurales, fières de 
leur langue et de leurs institutions, les humanistes véronais n’hésitaient 
pas à l’expliquer comme un héritage des Cimbres vaincus par MariuslX; 
explication littéraire, qui s’est enracinée comme tradition populaire : <c Bir 
saint Cimbern», disaient au 16‘ siècle les paysans des VI1 Communes. 

I1 est plus raisonnable d’accorder foi aux récits de Procope, 
d’Agathias et de Paul Diacre I y ,  qui décrivent l’installation d’Alamans, de 
Goths, de Saxons et, pour finir, le reflux de Lombards dans les forêts et 
les vallées désertes qui constituèrent des zones de refuge et de 
colonisation. Mais ce n’est pas à ces îlots clairsemés que l’on peut 
attribuer l’origine des dialectes germaniques subalpins, apparentés au 
bavarois. En effet, vers 850, Lombards et Bavarois étaient nettement 
distingués dans le cadre du duché de Trente par la langue et par des 
survivances juridiques ?(I : les Lombards ne parlaient pas la langue des 
Theotisci, et demeuraient attachés à des formules juridiques si vivaces 

16. O. von Freising. Die Thaten Friedrichs, Die Geschichtsschreiber der deuischen 
Vorzeit, IX.  Leipzig 1883; I I ,  26:  description de Bolzano, qui exporte un vin exquis. Le 
bassin de Bolzano est un avant-goût de la plaine du Pô, ce <<jardin des délices qui s’étend 
de la mer Tyrrhénienne aux côtes de l’Adriatique,>: Ibid.. I I .  13. 

17. Le développement qui suit doit beaucoup à deux ouvrages de base, O. Stolz. Die 
Ausbreitung des Deutschtums in Siid-Tirol im Lichie der Urkunden. 4 vol., Munich, 
1927-1934; A .  Galanti, I Tedeschi su1 versanie meridionale delle Alpi, Rome, 1885. Les 
deux ouvrages sont animés à la fois d’un souci de démontrer et d’une ardeur à persuader; 
ce sont des monuments d’érudition et de patriotisme. 

18. Scipione Maffei. Verona Illustrata, Vérone. 1732. I I I .  p. 60-61. 
19. Procope de Césarée, De bello goihico II, 28, éd. D .  Coste, Leipzig, 1885, p. 160; 

Agathias, De bello gotthorum ei aliis peregrinis historiis temporum suorum.. . , Augsbourg. 
1518. I (alii ver0 Pado trajecto circa Venetiam per castella et oppida dispergebaniur in quibus 
ante permansissent); Paul Diacre, De gestis Longobardorum I I ,  9 et 26;  I I I ,  6 et Y, in 
Diversarum nentium Nistoriae Aniiauae scriotores tres. éd. F. Lindenberg, Hambourg 161 I ,  
p. 223, 230,240. 242. 

L - 
20. Paul Diacre. Ibid.. I I I .  9 ;  L. A .  Muratori. Antiauiiates Italicae Medii Aevi. I I ,  

Milan, 1739, p. 971 : vasîi tam teutisci quam et 1angobardi;’O. Stolz. Die Ausbreitung des 
Deutschtums ... I .  p. 47. 



42 Ph. BRAUNSTEIN 

qu'elles étaient encore attestées dans la région au début du 15' siècle2'; 
en revanche, les Bavarois semblent avoir atteint dans la vallée moyenne 
de l'Adige, entre Bolzano et Trente, les limites extrêmes de leur 
expansion territoriale. 

Après les mouvements de population du haut Moyen Age, un 
nouveau flux d'installations germaniques dans la vallée de l'Adige et les 
zones voisines du lac de Garde et  du Cadore répondit, à partir du milieu 
du 10' siècle, aux desseins de la politique impériale. 

Les Ottoniens et leurs successeurs visaient à constituer des boule- 
vards d'accès facile vers le royaume d'Italie: marches de Vérone et du 
Frioul, évêché de Trente. Les princes-évêques de Trente, issus de 
grandes familles allemandes comme les évêques de Vérone et  d'Aquilée, 
eurent recours comme eux à des administrateurs allemands, installèrent 
des colons autrichiens, bavarois, souabes, dans les vallées et les 
ailpages 2z, firent appel pour l'exploitation minière à la technique, au 
capital et aux forces de travail germaniquesz3, installèrent enfin des curés 
aillemands, même dans les zones où la majorité de la population était de 
Langue romane 24. Sans doute la puissance des princes-évêques faiblit-elle 
à partir du milieu du 13' siècle devant les progrès tyroliens, puis devant 
la conquête progressive par Venise de son arrière-pays montagnard à la 
fiin du 14' et dans la première moitié du 15' sièclez5; et la dépendance 
juridique de l'Italie par rapport à l'Empire peut bien être considérée, 
après la fin des Staufen, comme une fiction: n'en demeure pas moins 
dlans cette zone de confins une situation de fait, marquée par la présence 
dans le paysage de châteaux tenus par des familles d'Empire et par de 
vivaces noyaux de population allemande, dans les villes comme dans la 
montagne. On est même autorisé à parler d'un mouvement croissant de 
germanisation entre 13' et 15' siècle. 

21. B. Bonelli, Notizie storico-critiche intorno al b .  m .  Adalperto I I ,  54, Trente, 1761 : 
les habitants de Fierozzo. Roveda. Assilongo se placent sous la protection de la ville de 
Vicence, qui leur garantit l'usage de la loi lombarde, anel quale vivevano da 100, 200 e 400 
anni» (1166/13/V). Un document des archives du château de Schonna (Sud-Tirol), cité par 
O .  Stolz, Die Ausbreitung des Deutschtums ... 1 .  p. 55, atteste une survivance du droit 
lombard en 1402: une femme de Nonsberg concède par son testament à son mari sa dot 
que in teutonico appellantur morginichupf.. . via modo et forma juris teotonici Tirollis et 
omni alio jure teotonico et lombard0 veteri et novo. 

22. A. Galanti, I Tedeschi ..., p. 98; cf. C .  Cipolla, Mitteilungen des Institutes für 
osierreichische Geschichtsforschung I I ,  1880, p. 328 : concession de l'évêque de Vérone 
B'artolomeo della Scala accordant à Olderico da Altissimo et Olderico de episcopatu 
vkentino et leurs socii teutonici des manses à Roverè di Velo, avec exemption de taxes, 
institution d'un c capitano N rendant la justice pour les délits mineurs, installation d'un 
prêtre allemand (1287/5/11). 

23. A.  Galanti, I Tedeschi ..., p. 100; J .  von Sperges. Tyrolische Bergwerksgeschichte 
niit alien Urkunden, Vienne, 1765; Codex Wangianus, éd. R. Kink. Fontes Rerum 
Ausfriacarum, I I ,  5. Vienne, 1852; G.  B.  Trenner, uLe antiche miniere di Trente», Societù 
d q l i  Alpinisti Trentini X X ,  1896-1898, p. 27-89. 

24. O .  Stolz, Die Ausbreitung des Deutschtums ... I .  p. 61; A.  Luschin von 
Ebengreuth, M Deutsche Priester in der Diozese Padua >>, Mitteilungen des Instituts für 
osterreichkche Geschichtsforschung 27, 1906, p. 147-152. 

25. Cf. J .  Riedmann, Die Beziehungen der Grafen und Landesfürsten von Tirol zu 
Italien b k  zum Jahre 1335, Oesterreichische Akademie der Wissenchaften, Ph. Hist. KI. 307, 
Vienne, 1977; G. Luzzatto, Storia economica di Venezia da1 XI al XVI secolo, Venise, 
1961, p. 155-164. 



CONFINS ITALIENS D E  L’EMPIRE 43 

O. Stolz a mis en évidence ce mouvement en utilisant le paramètre 
linguistique dans les documents publics et les actes notariés. Le fait 
majoritaire ou minoritaire d’une population s’exprime, selon lui, par 
l’indication d’origine des individus: dans une liste de noms de personnes 
le surnom << walch », la désignation teutonicus soulignent l’isolement d’un 
être singulier dans une collectivité. II s’exprime aussi par les indications 
sur la traduction des documents destinés à une collectivité: à la langue 
de l’écrit, le latin (fiteraliter), s’opposent, selon les cas, le «volgare 
italiano D ou le << volgare tedesco ». 

II s’exprime enfin par la pratique même de l’écrit : documents scellés 
rédigés en allemand, adressés au 14‘ siècle par des seigneurs domaniaux 
- le plus souvent des abbayes bavaroises possessionnées dans la vallée 
de 1’Adige16 - à des communautés ou à des individus, au 15‘ siècle au 
contraire rédigés en masse dans la région et par des germanophones 
résidents ; ou actes notariés émanant de notaires italiens ou allemands de 
Bolzano ou de Trente depuis le second tiers du 13‘ siècle, et dont le 
nombre progresse du 13‘ au 15‘ siècle?’. 

Effectivement, les comptages auxquels on peut procéder dans les 
registres notariaux conservés, les listes nominatives concourent à la même 
impression: en 1236, les 500 actes du notaire Obertus de Trente ne 
concernent que des Italiens, les Tedeschi étant tout à fait isolés, alors 
qu’à la même date, dans le protocole de Jacob Haas de Bolzano, une 
foule de mots allemands sont insérés dans le texte latin. Transportons- 
nous à la fin du 15‘ siècle. En 1466, l’onomastique de S. Michele, de 
Lavis, de Pressano atteste une forte présence allemande et une 
immigration récente du Tyrol, d’Autriche, de Bavière: la liste des 
50membres de la commune de Lavis ne comporte que des Allemands, 
pour la plupart désignés par leur lieu d’origine, tandis que les quelques 
Italiens présents sur la liste contemporaine de Pressano sont désignés par 
leur surnom de «walch»;  quant aux lieux, ils sont dans cette partie 
moyenne de l’Adige désignés en latin avec la traduction allemande 
(vulgariter) 2x. 

Ces indices ne suffiraient peut-être pas à emporter la conviction 
d’une germanisation croissante du Trentin, car il faudrait analyser de 
plus près la destination des listes, et l’on ne peut écarter l’idée d’une 
spécialisation des notaires sur une base linguistique. 

Le témoignage de Félix Faber, observateur avisé et  sensible, vient 
cependant à la rescousse29. Le dominicain d’Ulm ne se bornait pas à 

26. O Stolz, Die Ausbreitung des Deutschtums .... I I I .  p. 25, donne la liste de ces 
abbayes; il  expose les modalités de transport des livraisons d’huile de vin et de fruits des 
domaines du lac de Garde et de la moyenne vallée de l’Adige vers le nord: Geschichte des 
Zollwesens, Verkehrs und Handels in Tirol und Vorarlberg, von den Anfangen bU. in X X .  
Jahrhundert, Schlernschriften 108, Innsbruck, 1953, p. 241. 

27. Sur le notariat dans le Tyrol et le Trentin, H. von Voltelini-F. Huter, Die 
Südtiroler Notariatsimbreviaturen des 13. Jahrhunderts, Innsbruck 1951 ; H. Ammann, << Die 
Bedeutung der Südtiroler Notare des 13. Jahrhunderts für die Wirtschaftsgeschichte D, 
Festschrift F. Huter, Schlernschriften 207, 1959, p. 1-19. 

28. O. Stolz, Die Ausbreitung des Deutschtums ..., I ,  p. 71-72. 
29. F. Felicis Fabri Evagatorium ..., I I ,  p. 75: Non sunt multi anni elapsi, quod 

Theutonici in ilia civitate erant hospites et pauci, nunc ver0 sunt cives et urbis rectores ... 



44 Ph. BRAUNSTEIN 

rioter la division de la ville de Trente en deux communautés séparées et 
hostiles ; il souligne l’essor numérique de la colonie allemande et ajoute : 
(< i l  y a quelques années, ils étaient dans la ville un petit groupe 
d’étrangers ; ils sont maintenant les bourgeois et les chefs de la ville, et 
nie cessent de gagner du terrain». Cherchant à expliquer ce phénomène 
démographique et  social, Félix Faber propose, sans conviction, le thème 
dle la crudelitus du peuple allemand puisé à l’arsenal des lieux communs 
passionnels ; il ajoute une seconde raison générale à l’expansion germani- 
que hors des frontières de l’Empire, qui, dans son énoncé embarrassé - 
elle contredit la tradition rhétorique de l’éloge national - comporte un 
élément profond de vérité: la terre germanique n’a paru ingrate ou 
stérile qu’à raison des profits escomptés au long des axes du grand 
commerce par les transporteurs, les hôteliers, les mineurs, les marchands 
allemands qui s’expatriaient temporairement ou pour toujours. 

Ainsi, le point de vue historique, qui enrichit la vision que pouvait 
avoir le voyageur dans la traversée des Alpes, permet d’aboutir à 
quelques conclusions : 

a. La coupure linguistique, constatée entre Bolzano et Trente, 
correspond à un partage presque millénaire entre Allemands et Welsches. 

b. Seuls une immigration continue et un encadrement religieux ont 
maintenu les traditions et vivifié les communautés allemandes en pays 
italien. 

c. Une indéniable expansion allemande, dont on trouverait la trace 
sur tout le versant méridional des Alpes, du Frioul au Bergamasque, 
dans la seconde moitié du 15‘ siècle, est liée à la prospection et à 
l’exploitation minière ainsi qu’à l’essor des échanges entre les villes de 
Vénétie et I’Outremont : plus qu’un déplacement massif de population, 
c‘est une impulsion allemande à la vie régionale - que l’on songe aux 
foires de Bolzano et à celles de son doublet nordique, Mittenwald - et 
lai main-mise sur les charges publiques et le gouvernement des villes. 

On possède la contre-épreuve de ce schéma: à partir des années 
1520, c’est la séparation confessionnelle des communautés et le départ 
des prêtres allemands, l’occupation par les familles tridentines de souche 
italienne des postes et des bénéfices ; c’est la généralisation du notariat, 
la traduction en italien des coutumiers, ce sont les progrès de l’idée 
((nationale >> italienne 3 1 .  Dans le tissu de la conscience de soi conquise ou 
reconquise, demeurent des îlots durables de germanité ; leur isolement 
rural leur confère aux yeux des bourgeois éclairés des caractères 
archaïques et (( barbares >> 32 .  

Quae autem sit causa augmenti eorum quod nos potius crescimus in regiones aliorum quam 
alii crescant in regiones nostras adhuc non didici: nisi dicere velimus in terrae nostrae 
ruborem quod propter eius defectiones et steriliiates, quaerimus alienas ; vel propter populi 
Theutonici crudelitaiem cuius vicinitarem et conspectum nulla potest sustinere gens, sed dant 
cuncti eis locum. cedentes iracundiae. quam nemo tolerare valet. 

30. Ph. Braunstein, <<Les entreprises minières n..., en particulier p. 572-575. 
31. O .  Stolz, Die Ausbreitung des Deutschtums ... I ,  p. 135-137, 163. 
32. Les habitants de Monte di Malo, près de Schio, zone minière du Vicentin à forte 

palpulation allemande, obtiennent de l’évêque en 1407 une séparation ecclésiastique du 
chef-lieu pour des raisons linguistiques quia omnes totaliier Teutonici ab antiquo ibidem 
habitatores qui pro majori parte idioma latinum ignorant, praecipue in volgari.. . 



CONFINS ITALIENS D E  L’EMPIRE 45 

3. C’est cette conscience de soi qui nous conduit, pour finir, à l’idée 
de frontière nationale. La «nation» vient au secours de I’Etat, lorsque 
l’Empereur Maximilien suscite l’aide militaire - et financière - du 
Tyrol contre la république de Venise en 1509. Une «nation» qui tend à 
se confondre avec la puissance territoriale ; une <<nation >> jusqu’à la 
frontière. Passant à Borghetto en 1517, Antonio de Beatis, qui 
accompagne en Allemagne le cardinal d’Aragon, note qu’en ce lieu 
commence la juridiction de Sa Majesté Impériale, «etiam Che siano 
Italiani»37. Or, au moment où la puissance publique fait appel aux 
sentiments nationaux, l’appartenance à un groupe linguistique différent, 
même s’il est localement majoritaire, retire des droits. 

A Bolzano, la commune tente, dans les années qui précèdent la 
guerre de 1487, d’empêcher l’acquisition de maisons par des Italiens ; une 
génération plus tard, elle s’oppose à l’entrée dans la bourgeoisie de 
«tout  Savoyard, Italien ou autre qui ne parle pas la langue 
allemande >> j4. A Trente, le gouvernement autrichien obtient des Papes 
Clément VI1 et Paul III (1534, 1537) que les 2/3 des chanoines de la 
cathédrale soient nécessairement de famille et de langue allemande j5. 

Exaspération de querelles de clocher ? Non, pas seulement : la revendica- 
tion territoriale qui donne à l’Empire, après la guerre de Maximilien 

A la fin du 15‘ siècle. le Vicentin Zaccaria Lilio écrit : pari rnodo upud Vrnceniiam et 
Veronam praeclaras elegantissimasque moribus Italiae urbes rnulti Sunt vici quorum incolae 
rheutonica frequentius quam itala locutione uruntur, Orhis Breviarium, Venise, 1493, cité par 
C. Cipolla. Le popolazioni dei XII1 comuni veronesi. Venise. 1882. p. 6. 

A Roncegno (Rundschein). dans le Valsugana. le juge écrit au seigneur en IS68 que 
les paroissiens ne comprennent pas l’italien : c< der merer tail der pafarrsleut von 
Rundschein teutscher zungen sein. die wclsch sprach nit verstehen». Cité par O. Stolz, o. 

33. Die Reise des Kardinals Luigi d’Aragona .... in L. Pastor. Erlüuierungen, IV. 4, 
p. 92. 

34. La concurrence commerciale cristallise les oppositions entre Welsches et Alle- 
mands. On en trouve l’expression. au temps de la guerre entre la république de Venise et 
l’archiduc d’Autriche, dans une ordonnance de ce dernier relative à la tenue des foires de 
Bolzano et à la propriété immobilière des étrangers; cf. O. Stolz, Qiiellen zur Geschichre 
des Zollwesens und Hundelsverkehrs in Tirol rind Vorurlhrrg vom 13. bis zum 18. 
Juhrhundert, Deutsche Handelsakten des Mittelalters und der Neuzcit. X .  Wiesbaden 1955, 
p.  284, n” 20: <<AIS auch die Wahlcn daselhst zu Bozen viele Hauser an sich kaufen und 
die mit schlechten Leutcn. die weder zu Rat noch Gericht brauchig sein, besetzen . . .  x 

L’opposition économique ct sociale se traduit. une génération plus tard. par une disposition 
municipale: <cKein Saffor. Walscher noch ander die nicht der teutschen Sprach sein. zu 
keinem Burger nicht aufgenommen N ; cité par M .  Vdser,  << Zeugnisse deutschen Volksbe- 
wusstseins aus dem Bozen des 16. Jahrhunderts», Tiroler Heirnut N . F . ,  I I I .  p. 82. 

35. Un privilège pontifical du 20 avril 1474, accordé à la demande du duc Sigismond 
et de son cousin, l’Empereur Frédéric III. disposait qu‘au moins 2/3 des membres du 
chapitre cathédral de Trente devaient être originaires des pays d’Empire ou des Etats 
autrichiens : on constate en 1528 une restriction réglementaire ( c  die undertanen des stifts 
Trient und ander ende, da man nit in der gemain teutsche. sunder welsche sprach braucht. 
lauter ausgedrückt fur Wahlen und nit für Teutsche erklart werdenn) qui retire aux 
Welsches d’Empire l’égalité de  droit avec les Allemands; le texte final de 1537 apporte une 
nouvelle précision: les 213 des chanoines de Trente devaient être sujets des Habsbourg OU 

de la principauté de Trente. le dernier tiers italien devait être exclusivement orginaire du 
Trentin. Ainsi, la <<nation N germanique et la <<nation u italienne sont divisées selon les 
frontières des Etats, division qui rend plus abstraite encore la notion de Saint Empire dans 
la zone des confins. Cf. O. Stolz, Die Ausbreiiung des Deutschtums ... I .  p. 102-103. 

c.. I I ,  p. 310-311. 



46 Ph. BRAUNSTEiN 

contre Venise, ses limites les plus méridionales, durables jusqu’en 1797, 
voire jusqu’en 1918, incorpore des minorités sujettes, fort mal à l’aise 
dans cet ensemble germanique, et bien conscientes de leur altérité. 

Dans cette situation, l’Empire se réfère à l’histoire la plus ancienne 
des c< descentes >> germaniques ; inversement, l’essor du nationalisme 
italien prend appui sur la géographie. Une géographie qui perd de son 
innocence, car elle découvre dans les lois de la Nature une rationalité 
dont elle propose aux pouvoirs politiques de s’inspirer: la théorie des 
<X frontières naturelles >> est fondée sur l’observation des réseaux hydrogra- 
phiques. 

Sans doute, l’idée du partage des eaux n’est-elle pas neuve au 
16’ siècle dans les confins du Trentin; dès le 14‘ siècle, et  sans doute 
plus tôt, on connaît les lieux «d’où les pierres commencent à débouler et 
les eaux, à tracer des rigoles». Félix Faber lui-même dit du Brenner qu’il 
est aquarum divisio 3h. Après les auteurs antiques, qu’il connaissait, le 
cardinal Francesco Piccolomini, lorsqu’il fait halte au Brenner en 1471, 
est parfaitement capable de dégager la notion de bassin fluvial 17 : c’est de 
ce col que I’Isarco (Eisack) dévale vers l’Adige et ,  par conséquent, vers 
l’Adriatique, tandis que le Sile (Sill), qui y prend également sa source, 
mais vers le nord, se jette dans l’Inn et, par conséquent, coule vers le 
Danube et la mer Noire. 

Mais il ajoute que « le  Brenner pourrait être le véritable terme de 
l’Italie, si l’on considérait l’espace territorial naturel plutôt que les 
dominations ». Remarque qui s’inscrit dans une série de définitions 
volontaristes et aboutit à la représentation napoléonienne, en fonction de 
nécessités stratégiques, d’une Italie jusqu’aux crêtes 3R. 

L’espace senti et vécu de l’Europe, tel qu’il s’est déployé à partir 
des itinéraires médiévaux, s’organise à la fin du 15“ et au début du 
16‘ siècle autour d’axes orientés. La vision de l’espace alpin, sous la 
plume d’Enea Silvio Piccolomini, est celle d’une progression germanique 
selon l’axe indiqué par la topographie et par l’histoire ; elle va dans le 
sens des justifications politiques données aux revendications territoriales 
autrichiennes aux 19“ et 20‘ siècles. Au contraire, celle de Flavio 

36. F. Felicis Fabri Evagaiorium ... IV. p. 455. 
37. Ascendimus Prenner jugi summum est ei Iialiae ,fortasse verus ierminus, si terrarum 

convenientem dimensionem poiiusquam imperia volumus considerare.. . Aque hic dividuntur 
Eisaccus a sinisira Alpium rupe. precipiiatur per vallem qua venimus, meridiem versus feriur 
in Athesim, inde in Adriaiicum, Suvllus (Sill) ver0 ex moniibus a dexira ud septenirionem 
puens in Enum (Inn) devolviiur. exinde in Danubium et Poniicum mare. Cité in O. Stolz. 
L)ie Ausbreitung des Deuischiums ..., I I ,  p. 309. 

38. Lettre de Napoléon à Champigny (18O9/3O/XII) : << J’ai besoin de tout le Tyrol 
italien. C’est-à-dire du versant des eaux». cité par J .  Hirn, Erzherzog Muximilian Regent 
v,on Tirol, Innsbruck. 19 15, p. 49. Déclaration d’Eugène. vice-roi d’Italie : c< II solo confine 
d’Italia e della Baviera e i l  confine tracciato della s t e m  natura sulle sommità dei monti ove 
si dividono le aque del mar Nero e quelle del Adriatico,,, citée par P. Revelli. II confine 
d’Italia al Brennero. Nell’Alio Adige, Milan, 1921. p. 80. 

39. Enea Silvio Piccolomini, Germania ..., éd. A.  Schmidt. p. 48:  Rheiia iota et ipsum 
h’oricum et, quicqiiid Vindelici nominis inter Alpes ltalas ac Danubium fuit. ad Germanos 
d(eficit. Ita ut eiiam Alpes ipsas caelo vicinas et perpetua nive rigentes nomen Germanicum 
piwetrans in Iialia quoque sedes posuerii Brixinone. Merano Bulzanoque in valle Aihesis 
occupato. 



CONFINS ITALIENS DE L’EMPIRE 47 

Biondo, contemporain d’Enea Silvio, reconquiert visuellement le terri- 
toire italien usurpé en remontant la vallée de l’Adige vers sa source : << A 
Meran, écr i t4  dans l’lfalia illustrata, tout est allemand plutôt qu’italien, 
quoique cette place-forte soit sise en Italie»40. Ce qui va dans le sens de 
la politique des limites naturelles du royaume d’Italie à l’époque 
contemporaine. 

Dans des textes italiens du 15‘ siècle, comme ceux de Flavio Biondo 
et de Francesco Piccolomini, une Italie du sentiment et des rêves paraît 
indifférente aux limites territoriales de l’Empire, et même aux limites 
linguistiques : l’ancienne définition de la nation (lingua, mores, jus) a 
acquis, sous l’influence de I’Etat, un dynamisme conquérant. 

Ainsi, l’intérêt d’une histoire des confins au 15‘ et au début du 16‘ 
siècle est de saisir le moment où la puissante idée nationale, comme un 
gaz qui occupe un espace et l’emplit, va à la rencontre des limites 
territoriales de 1’Etat : pressions opposées, sinon de force égale, qui 
imposent à terme l’image d’une frontière linéaire, représentée par un 
cordon douanier que jalonnent des postes de contrôle 4 1 .  Une meilleure 
connaissance de la montagne, une représentation cartographique plus 
précise ont contribué à disloquer les zones d’altitude, saisies au Moyen 
Age comme un «pays»:  pays de transition, montes, «Montana», dont la 
fonction était de séparer des peuples, pays hostile et farouche pour les 
gens des villes qui l’ont décrit. L’économie montagnarde, la symbiose 
entre les deux versants ont retardé encore de deux siècles la réduction 
des confins à leur plus simple expression, et la plus abstraite, une trace 
sur une carte. 

Une description des limites méridionales de l’Empire prenait en 
compte à la fin du Moyen Age et au début des Temps Modernes deux 
expériences complémentaires, le récit de voyage dans la ligne des 
routiers médiévaux, et les livres de la description des pays, nourris de 
littérature antique. Lorsque s’effacent sur les cartes tout ce que ces 
descriptions pouvaient comporter de sensible, demeurent repères physi- 
ques - sommets et fleuves - et frontières de souveraineté, le dernier 
ensemble de signes introduit clairement au 17‘ siècle sur les représenta- 
tions allemandes, italiennes - ou hollandaises - du Trentin. 

De la géographie pittoresque du 15‘ siècle, celle qui prenait 
conscience de l’étendue de l’Europe au rythme des pas, subsiste chez les 
auteurs des 17‘ et 18‘ siècles une attention au paysage et à la vie des 
hommes, qui annonce la << géographie humaine ». Depuis son invention 
par Joseph von Sperges en 1762, l’expression de «Sud-Tirol» traduit une 
sensibilité germanique au climat méditerranéen 42, qui renoue avec le 

40. Maranum populo frequens oppidum quod etsi in Italia situm est gentis locutione et 
moribus totum est theotonicum poriusque iialicum: Iialia Illustrata, Venise 1510, f .  104 v. ; 
F. Vettori, Viaggio in Aiemagna ..., p.  52-53, en dit tout autant de Trente: <<Il luogo è di 
grande importanza in su1 confine d’Italia ed Alemagna, benchè sia posto in Italia ... >> 

41. O. Stolz, Geschichte des Zollwesens ..., p. 81, 91. 114-117. 
42. Cf. O .  Stolz, Die Ausbreiiung des Deutschtums ..., I .  p. 220; dans la ligne de 

cette définition climatique, des géographes ont, dans la seconde moitié du 19’ siècle et au 
début du 20‘ siècle, fait une place à part à un Tyrol méditerranéen qui ne commencerait 
effectivement qu’au Sud de Meran et de Brixen; la notion de climat fonde la riposte 
stratégique à la notion de partage des eaux. 



48 Ph. BRAUNSTEIN 

<(jardin de l’Empire >> d’Otto von Freising, et annonce la nostalgie 
goethéenne de l’Italie. cc Haut-Adige >> est au contraire une expression 
neutre, une division administrative italienne, qui prend appui sur 
l’hydrographie, et se garde de toute référence à l’histoire. 

Des frontières affectives courent à travers l’Europe des cc nations », 
faite de particularismes hérités, juxtaposés et vécus. L’Empire chrétien, 
dont le manteau porte la trace de déchirures irréparables, s’est changé en 
Lin concert dissonant de royaumes et de seigneuries soucieuses de 
s’affirmer, et jusqu’à leurs frontières. Par la voix des humanistes, mais 
aussi par le sentiment populaire, lorsqu’il s’est exprimé, l’Europe a pris 
conscience au 15‘ et au début du 16‘ siècle de sa diversité, source de 
richesse ; mais quelle faiblesse politique, face aux Turcs ! cc Vains noms, 
tlêtes peintes, que ce Pape et cet Empereur, s’écrie Enea Silvio 
F’iccolomini après la prise de Constantinople ; chaque cité a son roi, et il 
y a autant de princes que de demeures>>43. Le concert des nations 
manquait d’un chef; devenu le Pape Pie I I ,  Enea Silvio voulut l’être, 
jiusqu’à sa mort devant les galères d’Ancône. Que proposait l’humaniste 
à Mahomet I I ,  lorsqu’il le sommait de se convertir, si ce n’est d’entrer 
dans la société des nations d’Europe? Dans son irréalisme, le discours 
fait apparaître le regret d’un modèle disparu. L’Europe incapable de 
clonvaincre et de combattre unie n’était que l’ombre de l’Empire 
chrétien, cette forme pleine et parfaite du pouvoir terrestre chargée 
d’organiser la vie des peuples et des nations. N’est-ce pas, dès sa 
renaissance humaniste, le sort de l’Europe que d’être nostalgique de 
l’unité? A moins que, n’en finissant pas de devenir une idée neuve, elle 
ne se puisse imaginer qu’au futur. 

Philippe BRAUNSTEIN 

43. Opera omnia, Bâle, 1551, Epistolae, 127 (p. h54), à Leonard0 de Bentivoglio 
(1454/5NII) : Christianitas nullum habet caput cui parere omnes velint. Neque summo 
sacerdoti neque Imperatori que sua sunt dantur. Nulla reverentia, nulla obedientia est. 
Timquam fkia nomina, picta capita sint, ita Papam Imperatoremque respicimus. Suum 
qriaeque civitas Regem habet. Tot sunt principes, quoi domus..  . Cui ducatum dabis ? 



L’IMAGE DE L’EUROPE 

DE LA RENAISSANCE 
DANS LA LITTÉRATURE COSMOGRAPHIQUE 

L’abondante littérature cosmographique de la Renaissance propose, 
à de nombreux exemplaires, une description générale de l’Europe. C’est 
là un développement obligé et qui, à première vue, offre peu de matière 
à des variations originales. On pourrait donc être tenté de le négliger, 
d’autant que les auteurs donnent l’impression de se soucier bien peu de 
le renouveler. Tout leur intérêt paraît aller à la description particulière 
des pays, des régions, des provinces, des villes, non à la description 
générale d’un ensemble qui ne paraît maintenu que pour garder un ordre 
dans l’entreprise considérable qu’ils nomment <( cosmographie universel- 
le », (< cosmographie de tout le monde », ou encore << histoire du monde ». 

La notion même d’Europe semble si peu familière que, traduisant 
les Histoires de Paul Jove ((sur les choses faictes et advenues de son 
temps en toutes les parties du monde», Denis Sauvage l’accompagne 
d’annotations dont voici la première : << Lecteurs debonnaires, je prie les 
doctes d’entre vous supporter que je m’accommode, en ces annotations, 
aux simples gens: qui n’apportent à la lecture de ces livres gueres 
d’avantage que ce naturel desir d’avoir congnoissance des choses passees. 
C’est pour eux, que je vueil dire, en ceste annotation, que les anciens 
ont divisé ce, qu’ils ont peu congnoistre de terre, en trois parties 
principales : c’est assavoir en Europe, moindre que toutes, en Aphrique, 
plus grande, et en Asie, encores beaucoup plus grande H ‘ .  Presque aussi 
sommaires sont les renseignements fournis par G. de Terraube, en son 
Discours des choses plus necessuires et dignes d’estre entendues en lu 
Cosmographie (1559), ouvrage qui, précise-t-il, s’adresse (< à ceulx qui 
n’ont pas loisir de fort estudier, ou qui sont d’autre profession»*; 
division tripartite, limites de l’Europe et énumération des pays qui la 
composent : voilà qui suffit aux non-spécialistes ; l’entreprise ne demande 
que quelques feuillets. 

Ceux qui composent de volumineuses cosmographies donnent évi- 
demment plus de place à la description générale de l’Europe, jusqu’à lui 
consacrer, comme dans l’Histoire du Monde de D’Avity qui occupe cinq 

1. Histoires de Paolo Jovio (...). Traduictes de Latin en François, par le Signeur du 

2. La première éd. est de 1559. Nous citons d’après I’éd. parue à Paris, I .  Morel, 
Parq Champenois. A Lion, chez Guillaume Roville, 1552. fol., p. 3 .  

1566, P’38b. 



50 J .  CÉARD 

volumes in-folio, vingt-neuf grandes pages 3 .  Néanmoins la recherche des 
sources paraît confirmer l’impression retirée de la lecture d’ouvrages plus 
brefs: dans cette partie de leur travail, les cosmographes de la 
Renaissance recueillent et transmettent un héritage de l’Antiquité sans 
sembler préoccupés d’en refondre substantiellement les articulations et les 
thèmes. 

On voudrait pourtant montrer qu’à travers cet héritage généralement 
assumé une certaine image de l’Europe, promise à un long avenir, est en 
train de s’élaborer. 

La source principale est, sans conteste, la description de l’Europe 
qui constitue un chapitre du livre II de la Géographie de Strabon4. 
Certaines éditions de la Géographie de Ptolémée, à la Renaissance, la 
reproduisent, puisque la notice que Münster adjoint à la carte de 
1”Europe s’inspire très largement du chapitre de Strabon’. Du reste, çà 
et là, une référence - fugitive - à Strabon atteste que nos auteurs ne 
cessent d’avoir sa Géographie sous les yeux. 

Le caractère quasi canonique de ce texte nous invite à l’analyser 
brièvementh. Strabon indique d’abord qu’il a choisi de commencer par 
l’Europe, <<parce qu’elle possède une grande variété de formes, qu’elle 
est la mieux pourvue en hommes et en régimes politiques de valeur, et 
qu’elle a été pour le monde la grande dispensatrice des biens qui lui 
étaient propres D ; en outre, elle est presque totalement habitable. Après 
quoi il fait remarquer que, si les régions montagneuses ou au climat 
rigoureux sont naturellement difficiles, cependant une bonne administra- 
tion peut en rendre les peuples policés, comme les Grecs l’ont prouvé 
par eux-mêmes et comme les Romains l’ont montré à l’égard de peuples 
naturellement peu policés qui sont passés sous leur tutelle. Quant aux 
rifgions plates et de climat tempéré, elles sont naturellement portées à la 
vie en société et à la paix. L’avantage de l’Europe est d’être «une  
mosaïque de plaines et de montagnes», et donc d’être composée de 
régions dont les unes sont enclines à la vie sociale et les autres à la 
guerre, mais de telle sorte que la première tendance l’emporte. Ainsi, 
généralement paisible, l’Europe est en même temps capable de se 
défendre. Rien ne lui manque donc: <<Tant pour la paix que pour la 
guerre, l’Europe est totalement autonome (aurarkesfatè) : elle possède 
une réserve inépuisable d’hommes pour se battre, pour travailler et pour 
administrer les cités. >> I1 faut ajouter qu’elle produit tout ce qui est 
ntfcessaire à la vie: les fruits de la terre, les minerais utiles et les 
troupeaux ; seuls lui manquent les parfums et les pierres précieuses 
«dont la privation ou l’abondance n’ajoute rien au bonheur de notre 
vie ». 

3. Pierre D’Avity, L’Histoire du Monde; le << Discours general de l’Europe D (dû à 
François Ranchin, qui acheva l’ouvrage de D’Avity après la mort de celui-ci) est au t .  V, 
I“ partie, Paris, Claude Sonnius, 1637, fol., p. 1-29 (B.N.  : G .  1746). 

4. Strabon, I I .  5, 26. 
5. Ptolémée, Geogruphia, 1552 (B.N.  : G .  416), atlas, n” 29 (Europa). 
6. Nous citons Strabon dans la trad. de G.  Aujac. Strabon. Géographie, t .  I ,  

2‘ partie, Paris, << Les Belles Lettres >>, 1969. 



LI’TTÉRATURE COSMOGRAPHIQUE 51 

Tout en reconnaissant les avantages dont bénéficie l’Europe, 
l’habitabilité, la diversité harmonieuse et la fécondité, ce texte souligne 
l’importance du nomos, comme ailleurs Strabon marque le rôle déterrni- 
nant de la coutume et de l’entraînement’. C’est grâce à cette sorte de 
dialectique de la physis et du nomos que l’Europe a atteint cet état de 
suffisance à soi, d’autarcie, qui lui donne la primauté. 

Les cosmographes de la Renaissance, qui s’inspirent si volontiers de 
Strabon, sont-ils attentifs à l’idée centrale qui conduit sa description de 
l’Europe? Ceux-là même qui le suivent le plus étroitement ne semblent 
pas avoir exactement entendu sa leçon. Boemus, qui ne s’en écarte pas 
d’un mot, reproduit notamment le passage relatif à l’autarcie européen- 
ne: « E t  par tant est ladicte region assez suffisante pour s’entretenir, soit 
en temps de paix, soit en temps de guerre, par ce qu’elle nourrist une 
grande multitude de gens addonnez aux armes et encore plus grande 
multitude de gens de labeur, et autres qui se sçavent contenir es 
clostures des villes N R ;  mais on li t  en marge ces mots: (( Richesses de 
l’Europe», comme si la notation du grand nombre des habitants de 
l’Europe ne venait pas, chez Strabon, développer l’idée de l’autarcie 
européenne, mais ouvrait l’énumération, qui suit, des richesses, fruits de 
la terre, minerais, bétail, dont l’Europe a l’heureux avantage. 

De même, Münster, autre fidèle traducteur de Strabon, en omet 
cependant une phrase, celle où son auteur reconnaît que, parmi tant de 
richesses, l’Europe doit cependant importer les parfums et les pierres 
précieuses, comme si cet aveu pouvait ternir son éclat : (( Europe donc a 
assez de quoy pour s’entretenir et en paix et en guerre. Car elle a 
grande multitude de gens propres au combat, et d’autres qui cultivent les 
terres, et d’autres aussi qui entretiennent les villes. Elle est excellente, et 
rapporte tresbons fruicts necessaires à la vie, et aussi les metaux autant 
qu’il en faut pour nostre usage. Semblablement elle a grande quantité de 
bestail. Mais elle a peu de bestes sauvages et cruelles>>y. On dirait que 
l’autarcie dont parle Strabon, et qui est la capacité de subvenir à ses 
propres besoins en toute situation, est comprise par Münster comme le 
privilège de disposer naturellement de tous les biens nécessaires à la vie. 

Münster s’est encore inspiré de Strabon, comme on l’indiquait tout à 
l’heure, pour la notice qui accompagne la carte de l’Europe dans 
plusieurs éditions de la Géographie de Ptolémée. Cette fois, il maintient 
la mention de l’importation, par l’Europe, des parfums et des pierres 
précieuses ; mais i l  omet, en revanche, tout ce que Strabon dit des Grecs 
et des Romains, la prudence des premiers qui, malgré la nature de leur 
pays, ont su être policés, l’influence des seconds qui enseignèrent à des 
peuplades peu policées la vie en société ; et,  d’autre part, i l  resserre tout 
le développement de Strabon et supprime toute mention de l’idée de vie 
civile, d’existence en société, de sorte que le lecteur retient que 1’Europe 
a cet avantage, inexpliqué, de ne manquer presque de rien, combattants, 

7. Voir notamment II,  3, 7. 
8. J .  Boernus, Recueil de diverses histoires touchant les situations de toutes regions et 

9. S. Münster, La Cosmographie Universelle de tout le monde, éd. Paris, 
pays contenuz es trois parties du monde, Anvers, 1540. r’ 125a. 

M. Sonnius, 1575, fol., p. 83. 



fi2 J .  CÉARD 

iigriculteurs, citadins, fruits de la terre, métaux, troupeaux, et que ses 
habitants les moins favorisés, ceux qui habitent des lieux difficiles, 
bénéficient des biens que leur procurent les hommes mieux pourvus, à 
qui en échange ils apportent le secours de leurs armes ; cc ac talis quidem 
est natura terra Europae in universum >> ’”, conclut-il. Cette autarcie dont 
parle Strabon, et dont l’expression même est effacée dans la version de 
Münster, ne subsiste que sous cette forme d’un échange de bons 
procédés, et encore tient-elle peu de place en comparaison de la liste des 
avantages de l’Europe, qui assurent sa primauté. Ils séduisent tant 
Münster que, non content de reprendre, à la fin de sa notice, ceux 
qu’indiquait Strabon, il commence sa description par ces mots : <c L’Eu- 
rope est une des trois parties du monde, elle couvre une terre 
extrêmement fertile, naturellement tempérée et au ciel assez clément : en 
fruits de la terre, en vins, en arbres, son abondance ne le cède à celle 
d’aucun autre territoire et l’égale aux meilleurs d’entre eux. Elle est 
plaisante et se recommande tant par la beauté de ses villes, de ses 
places, de ses bourgs, de ses villages, et enfin par la qualité de ses 
peuples, qu’elle passe de loin l’Asie ou l’Afrique, en dépit de leur 
grandeur supérieure. H Alors que Strabon insistait sur le bon usage que 
l’Europe avait su faire des heureuses conditions offertes par la nature, 
Münster la loue comme une terre bénie où la Providence a dispensé 
profusément ses dons. 

D’autres cosmographes - la majorité d’entre eux - s’engagent si 
niettement en ce sens qu’ils effacent toute trace de la réflexion de 
Sltrabon pour illustrer à loisir les thèmes de la fertilité, de la fécondité, 
de la richesse de l’Europe, et  marquer, sur tous ces points, sa supériorité 
incomparable sur l’Asie et sur l’Afrique ; ils ajoutent volontiers que cette 
supériorité est d’autant plus remarquable que l’Europe est la plus petite 
des trois parties ; encore une fois David vainc Goliath. Tel est l’essentiel 
du propos d’Apian, dont la Cosmographie, souvent rééditée et traduite, 
a été un manuel, imité même des autres cosmographes (ainsi Münster, 
que nous citions tout à l’heure, y a puisé le début de sa notice). Après 
avoir délimité l’Europe, Apian continue : cc La terre excessivement fertille 
ha attrempance naturelle, et le ciel assez bening, non pas a postposer a 
aulcune aultre, d’abondance de toutes sortes de grain, vin, et arbres: 
mais a comparoir aulx meilleures regions, beaucop plus excellente de 
vertu des peuples et  nations que Asie et Afrique. Elle est la plus 
excellente, et belie, et ryche, et plus ornee des villes, chasteaulx, et 
villaiges, toutesfois la moindre des aultres parties de la terre v ‘ I .  Signot, 

IO.  Voici le texte : c< Quod in piano est et naturalem habet temperiem. multum juvat 
ea loca quae asperiora sunt. quandoquidem id quod est in felici regione pacificum omne 
eat, et quod in tristi, pugnax. accipiuntque hae gentes aliqua inter se beneficia, dum aliae 
opern armis ferunt. aliae fructibus et artibus morumque doctrina. Habet enim Europa 
miultitudinem pugnacem. habet et quae agros colat, quaeque urbes contineat. Affert fructus 
optirnos vitae necessarios. et metalla quaecumque usui necessaria sunt. Odores ver0 ad 
saicrificia, nec non multi sumptus lapillos extrinsecus petit. Similiter pecudum mitium 
exhibet copiam, et bestiarum ferarumque habet raritatem. Ac talis quidem est natura terra 
Europae in universum. >> 

1 1 .  La Cosmographie de Pierre Apian (...). nouvellement traduict de Latin en 
François (...). Anvers, chez Gregoire Bonte, 1544, t” XXX b. 



LITTÉRATURE COSMOGRAPHIQUE 53 

en 1539, réduit sa description générale de l’Europe à ces quelques mots: 
elle «n’est pas la plus grande partie en spatiosité des autres, mais en 
nombre de citez elle est la plus forte» 1 2 ;  il lui suffit de marquer la 
supériorité de l’Europe et il la fait consister en cette puissance que 
manifeste le nombre des cités. 

Plus détaillée, la cc déclaration B de la carte de l’Europe d’ortelius 
n’oublie pourtant pas de mettre en bonne place ces marques de 
l’excellence de l’Europe: «C’est bien la plus petite, quant à son 
estendue, entre les autres parties du monde, combien qu’elle a tousjours 
esté reputée pour la meilleure (...). Par tout ce pays cy, l’air y est bien 
temperé, et par ce bien fertile, semblablement mieux habitée, que les 
autres parties du monde, avec force belles et magnifiques Villes D 1 3 .  

Observons ce souci d’asseoir la supériorité de l’Europe à la fois sur 
l’excellence de son climat et l’importance de ses villes. Ces deux 
observations viennent de Strabon, mais elles sont profondément mo- 
difiées : l’idée de l’excellence du climat résume abruptement les remar- 
ques de Strabon sur la diversité harmonieuse de l’Europe; celle de 
l’importance des villes est le reflet défiguré du thème de la vie en 
société. Enfin l’une et l’autre ne font que s’additionner pour constituer 
cette opulence qui fonde la supériorité de l’Europe. 

A peu près dans le même temps, Thevet, présentant dans sa Préface 
les diverses parties du monde, use d’une expression qui résume 
parfaitement cette image : << Ceste nostre riche et populeuse Europe ». 
Riche, l’Europe l’est, car la Nature y dispense ses biens avec une 
extraordinaire générosité ; quant à son peuplement, en quantité (comme 
l’atteste le nombre des villes) comme en qualité, il surpasse celui de 
toutes les autres parties du monde, même de la quatrième. Achevant la 
description des pays de l’Europe par un dernier chapitre qui traite « D e  
l’Europe en general, et division d’icelle, faite par 1’Autheur », Thevet 
note donc: «L’Europe estant la plus belle, principalle, et mieux 
renommee de toutes les parties du monde, quoy qu’elle soit plus petite 
en estenduë que les autres, si est-ce qu’elle est plus habitee et  fertille, et 
a des hommes plus accorts et de meilleur esprit, comme j’ay aperceu 
l’ayant visitee, qu’en tout le reste des autres trois parties» 1 4 .  L’expé- 
rience personnelle de Thevet vient simplement confirmer l’exactitude 
d’un lieu commun, qu’au demeurant i l  a appris de Strabon ou de lecteurs 
de Strabon. En effet, il développe à son tour le thème de l’autarcie 
européenne, mais, lui aussi, sans la comprendre autrement que comme la 
conséquence de la profusion des biens naturels dont l’Europe est 
gratifiée : c En general dequoy a l’Europe disette ? En quoy n’abonde elle 
pour la dire riche et bien heureuse? elle a tous mineraux, toute espece 
de bestes, pour le plaisir, proffit et usage de l’homme: la mer y abonde 
plus en poisson, qu’en toute autre part:  les bons bleds, fruits et vins, y 
sont estimez celestes, les Marbres, Corails, Ambre jaulne, Jaspes, et 

12. J .  Signot, Lu Division du Monde conlenani lu derluraiion des provinces et regions 

13. Nous citons d’aorès I’éd. de 1598 du Theatre de l’Univers d’Abraham Ortelius 
d’Asie, Europe et Aphricque (...). Paris, A .  Lotrian, 1539, P’ XVa. 

~~ 

(B .N .  :-G. 526). 
14. A. Thevet, La Cosmographie Universelle (...), Paris, 1575, vol. I I ,  P’ 935a 



5.4 J .  CÉARD 

autres gentillesses n’y manquent, comme le Souffre, Alun, Bitume, 
Vif-Argent, et autres drogues. En somme, si l’Afrique abonde en or,  
l’Asie en espiceries et pierreries, l’Europe a dequoy nourrir et substanter 
et l’une et 1’autre»I5. Notons ces derniers mots qui reprennent - mais 
modifient - une réflexion de Strabon qui remarquait qu’étant << la mieux 
pourvue en hommes et en régimes politiques de valeur », l’Europe avait 
su aussi être «pour le monde la grande dispensatrice des biens qui lui 
étaient propres N ; dans son esprit, c’était essentiellement la <<civilité b> que 
l’Europe avait apprise au monde ; pour Thevet, l’Europe est si riche 
qu’elle peut aisément nourrir de ses excédents le reste du monde. 

Chez les Cosmographes de la fin de la Renaissance, cette considéra- 
tion de la richesse infiniment supérieure de l’Europe devient un thème 
dominant. Paul Merula, qui décide de commencer par l’Europe en raison 
de sa << dignité >> et de son <<excellence », ajoute seulement que Strabon a 
fondé cet ordre sur d’autres raisons, l’autarcie européenne notamment ; il 
ne dit pas comment il l’entend, mais visiblement cette idée a moins 
d’importance à ses yeux que l’énumération des richesses de l’Europe ; les 
fruits, les minerais, les troupeaux indiqués par Strabon ne lui suffisent 
pas et, s’il consent à dire que l’Europe est la plus petite des quatre 
p,arties, il se hâte d’ajouter que l’Europe l’emporte de loin par sa 
richesse en biens et en hommes; et il devient lyrique pour chanter le 
nombre et l’éclat de ses villes: l’Afrique jadis n’eut guère que Carthage 
dont elle pût se vanter, et l’Asie n’eut guère que Ninive, Babylone et  
JcSrusalem ; aujourd’hui l’Amérique n’a guère que Cuzco, et la Nouvelle- 
Espagne, que Mexico; mais l’Europe, elle, partout, abonde en villes 
d’,importance égale ou supérieure, comme chacun peut le constater ; ce 
spectacle force à s’écrier : << Sileant sua, sileant Partes Orbis ceterae : Par 
nihil Europae, nihil est secundum H I h .  

Plus posément, Magini ne se lasse pas d’énumérer les avantages de 
l’Europe, considérant du même regard les hommes et les choses qui 
fondent sa supériorité: «Cette région du monde l’emporte de loin sur 
toutes ses autres parties par son agrément, sa fertilité, son ciel clément, 
son climat tempéré, la qualité et la beauté des villes, des hommes, des 
animaux, des plantes, des fruits et des eaux H 1 7 .  Et chacun de ces aspects 
est ensuite développé, ce qui procure au lecteur l’occasion d’apprendre 
que c’est en Europe que les animaux sont les plus beaux et les plus 
grands, et les végétaux, les plus hauts, les plus développés et les plus 
productifs. 

On devine que la très vaste Histoire du Monde de D’Avity ne s’est 
pas fait faute de vanter à loisir de si beaux avantages. Le «Discours 
gknéral de l’Europe », dû à François Ranchin, tient à mentionner, 
«privativement aux autres parties du monde», « la  beauté de ses 
Rloyaumes et Estats, la civilité et courtoisie de ses habitans, la gloire des 
armes et des lettres, le grand nombre et  excellente police de ses villes, 

15. Thevet, ibid., f’936a. 
16. P. Merula, Cosmographiae generalis libri I I I ,  Amsterdam, 1621, fol., p. 200. 
17. Joannis Antonii Magini (...) Geographiae, rum Veferis, fum Novae, volumina duo, 

éd. Arnheim, I.-lans Sonius, 1617, t .  I ,  P‘39 a. 



LI?TÉRATURE COSMOGRAPHIQUE 55 

ses ports et rivieres navigables, son commerce et grand trafic, la beauté 
et diversité de ses langues, l’abondance de ses fruicts, metaux, simples et 
mineraux, et la temperature de son air» I R .  On remarquera que Ranchin, 
lui non plus, n’établit aucune antithèse entre la physis et le nomos, mais 
voit dans les bienfaits du second le prolongement , l’épanouissement des 
bienfaits de la nature. La suite le prouve lumineusement : «Tout ce que 
les autres parties du monde possedent et pour la terre en fruicts et 
richesses, et pour les hommes, n’est point comparable à ce que 
l’Allemagne, la France, l’Italie, l’Espagne, les Pays Bas, l’Angleterre 
peuvent faire voir en la bonté, beauté, et  grandeur de leurs villes (...), 
et pour les qualitez, doctrine et bonnes mœurs de leurs habitans. >> La 
magnificence des villes, la qualité des hommes couronnent l’heureux 
naturel du terroir européen, plus petit sans doute que les autres, mais si 
avantageusement pourvu : << Si l’Europe est petite, elle est d’autant plus 
belle, bien cogneuë, habitée et cultivée partout, jusques au moindre coin 
et vallon: Elle a fort peu de sables, aussi bien que d’animaux sauvages: 
elle ne cognoist, ny ne produit point de monstres, comme fait l’Afrique, 
qui en fait voir tousjours quelque nouveau ; la France particulierement 
en a esté exempte de tout temps, comme les Anciens ont mesme 
remarqué»19. Notons au passage que, comme souvent chez nos cosmo- 
graphes, l’éloge de l’Europe sert ici de toile de fond à l’éloge a fortiori 
de tel pays particulier. Pour l’instant, il suffira d’observer que Ranchin, 
qui, lui aussi, a lu Strabon, trouve insuffisant de dire que l’Europe a peu 
de bêtes sauvages, et qu’il lui importe de reconnaître à la faune 
européenne une excellence protégée des disgrâces que connaît l’Afrique. 
Certes, plus circonspect que Magini, il ne va pas jusqu’à trouver en 
Europe les animaux les plus grands, mais il estime que, sous ce rapport 
aussi, elle soutient la comparaison : c< Quant aux animaux que l’Europe 
produit et nourrit, il est bien vray qu’on n’y void point d’Elephans et de 
Chameaux (...), mais la force des mulets et chevaux qui y proviennent, à 
porter ou trainer les fardeaux, y est considerable >> 2n. 

«La qualité des chevaux, des bœufs et de tous les êtres vivants, 
écrivait Strabon contre Posidonius, ne résulte pas seulement du lieu où 
ils vivent, mais aussi de l’entraînement H 2 1 .  Chez nos cosmographes, de 
telles réflexions sont complètement effacées. A les lire, on est obligé de 
conclure que l’Europe est une terre bénie où, par une dispensation 
naturelle, se trouvent réunis tous les avantages, tous les bienfaits de la 
Nature. 

Cette diversité, dont, selon Strabon, les Européens ont su tirer 
profit, n’est plus pour eux que le signe que rien n’a été refusé à 
l’Europe. Ainsi la diversité des climats de l’Europe, à leurs yeux, plaide 
encore en ce sens, d’autant que - ils y insistent - chaque climat y tire 

18. D’Avity, op. cif.,  p. 2. 
19. Sur ce dernier point, voir notre livre La Nufure er les Prodiges, Genève, Droz, 

20. D’Avity, op. cif . ,  p. 21. 
21. Strabon, I I ,  3, 7. 

1977, p. 271, n. 120. 



56 J .  CÉARD 

avantage de sa difficulté même. Ranchin concède que la saison chaude, 
dans le midi de l’Europe, est pénible à passer, mais, se hâte-t-il 
d’ajouter, «si les chaleurs y sont grandes et fascheuses, les fruicts qu’elle 
rapporte, qui sont cuits des ardents rayons du Soleil (...), en font 
aisément supporter l’incommodité, qui est quasi tousjours suivie d’une 
belle et agreable Automne, dans laquelle on joüit des fruicts plus 
delicieux N 22. Strabon, qui avait souligné que l’Europe est tout entière 
habitable, avait cependant excepté << la petite fraction inhabitée par suite 
du froid, à la lisière de ces peuples qui vivent dans des chariots, vers le 
Tanaïs, le Méotis et  le Borysthène ». L’observation, devenue classique, 
est reprise par tous les cosmographes, et Münster ne s’y dérobe pas. Elle 
n’est pourtant pas du goût de Belleforest qui, réécrivant la Cosmographie 
de Münster, la lui reproche vivement et l’accuse <<de peu de diligence P : 
«Quand aux froidures Meotides, le pays est plus Oriental que la Limonie 
laquelle est habitee, et par consequent n’est vray-semblable qu’il n’y a 
point d’habitation, et ce qui plus le fait croire est le peuple qui en sort 
ordinairement: joinct que l’auteur se coupe luy mesme la gorge de son 
couteau, disant qu’ils habitent sur des chariots, comme s’il ignoroit que 
c’est l’ancienne coustume des Scythes, desquelz ils sont descendus, et que 
les Tartares Orientaux mesmes se tiennent és chariots, et y font leur 
petit mesnage, quoy que le pays ne soit froid aucunement»*’. Pourtant 
Münster avait veillé à dire: «II  n’y a lieu ou region en Europe tant 
abjecte, en laquelle les hommes ne se soyent fait habitation, et  où ils ne 
se puissent commodément procurer les choses, qui sont necessaires pour 
la vie. Qui eust jadis creu, que les hautes Alpes et aspres montagnes, 
qui sont tousjours blanches de neige, et qui separent l’Italie de 
l’Allemagne, devoient estre habitees des hommes, et qu’on y deust vivre 
commodément, et y avoir doux pays ? >> 24. Ce n’est pourtant pas assez au 
gré de Belleforest, qui n’accepte pas que la diversité de l’Europe puisse 
inclure la moindre région inhabitable. 

C’est que, pour nos cosmographes, la diversité n’est pas, comme 
pour Strabon, une donnée capable de bienfaits comme de méfaits, et 
dont il appartient à l’homme, s’il peut, de tirer avantage; c’est le signe 
que l’Europe a reçu cette grâce spéciale d’être comme le microcosme de 
la beauté de l’univers. Du reste, les peuples de l’Europe n’ont fait 
qu’amplifier cette diversité naturelle. Quand Merula aborde l’examen des 
mœurs des Européens, il avoue que les décrire est une tâche qui excède 
ses forces et qu’il ne peut qu’en illustrer de quelques exemples l’infinie 
diversité15. Ranchin fait de même et y voit une autre supériorité de 
l’Europe: «I1 n’en est pas de l’Europe, comme de l’Afrique, de l’Asie, 
ou de l’Amérique, dont on a peu descrire les mœurs et façons de faire et 
de vivre en gros: car en l’Europe, non seulement chaque Royaume et 
Estat a ses mœurs, mais la moindre Province, voire les habitants de 

22. D’Avity, o p .  cit., p. 20. 
23. Belleforest. La Cosmographie Universelle de fout le monde. Paris, M. Sonnius, 

24. Ibid., p. 82. 
25. Merula, p. 204-205. 

1575, p. 83. 



LITTÉRATURE COSMOGRAPHIQUE 57 

chaque petit pays, et ville ont les leurs >) 26.  Lui aussi ne peut que donner, 
par des exemples, une idée de ce qu’il appelle «une varieté si evidente» 
et qui lui fait dire qu’il en est de l’Europe «comme si elle estoit le 
Monde universel ». 

On comprend bien que, dans ces conditions, nos cosmographes se 
résignent mai à accepter les quelques caractères de l’Europe qui, dans le 
texte de Strabon, n’attestent pas immédiatement sa supériorité. Certes il 
leur est difficile de nier qu’elle soit la plus petite des parties du monde, 
d’autant que les terres nouvellement découvertes réduisent encore sa 
superficie relative. Mais plusieurs d’entre eux se contentent de l’oublier 
et continuent à comparer l’Europe à l’Asie et à l’Afrique seulement, par 
une sorte de fidélité intéressée à Strabon: elle n’est plus que la plus 
petite partie de notre continent ; du reste, cette concession est largement 
rachetée par la considération de ses autres avantages, quand ils ne vont 
pas, comme Ranchin par exemple, jusqu’à dire que sa petitesse même 
est une vertu; on a déjà cité ces mots: «Si l’Europe est petite, elle est 
d’autant plus belle, bien congneuë, habitée, et cultivée partout. >> Mais 
quelques-uns contestent que l’Europe soit aussi petite qu’on le dit 
communément. C’est encore Belleforest qui le reproche à Münster. Si 
l’Europe est irrémédiablement limitée à l’Ouest, au Sud et même à l’Est, 
il est très probable que, vers le Nord, nous n’en avons pas encore atteint 
les bornes: «Ceux qui verront de quelle estendue est celle grande et 
spacieuse region de Scandinavie, que jamais les anciens ne cognurent que 
par songes (...): Ils diront, peut estre, que l’Afrique n’a point guere 
grand avantage sur l’Europe: et tout consideré, ne sçay si ceste-cy luy 
sera esgale B ; il faut, ajoute-t-il, conjecturer << l’espace presque infini vers 
le Nord, ou Septentrion» et calculer la superficie de l’Europe, puisque la 
découverte de cet espace n’est pas achevée, «par  la verité des mesures 
du globe»27. Quelques années après, en 1582, La Popelinière tient le 
même langage et représente l’Europe << selon les Geographes et mariniers 
qui ont descouvert les païs approchans du Pol Arctique jusques aux 
hyperborees que les anciens Grecs et Latins avoient ignoré»2X. Ce que 
nous appelons le Vieux Monde a aussi sa nouveauté. 

Ce n’est pas tout. Strabon avait concédé que, parmi tant de 
richesses, l’Europe devait cependant importer parfums et pierres précieu- 
ses. Certains, nous l’avons vu, se contentent d’oublier de mentionner ce 
manque. D’autres n’ont garde d’omettre sa remarque, que ces biens ne 
sont pas indispensables, ajoutant même parfois, comme Magini, qu’ils 
peuvent être nuisibles D’autres encore font mieux, comme Merula, 
qui, parmi les louanges de l’Europe, indique qu’elle importe ces biens en 
si grande quantité que c’est en elle qu’il s’en trouve la plus grande 
abondance; qui plus est, parlant ainsi, il assure suivre l’avis de 
Strabon Les métaux précieux du Nouveau Monde pourraient, certes, 

26. D’Avity, p. 21-22. 
27. Belleforest. p. 81-82. 
28. La Popelinière. Les Trois Mondes, Paris, P. L’Huillier. 1582. P‘ 36a-37b. 
29. Magini, lac. cil. 
30. Merula, p. 204. 



58 J .  CÉARD 

porter ombrage à l’Europe ; nos cosmographes balaient l’objection et ,  
aivec Ranchin, soutiennent que les Européens sont si industrieux que l’or 
et l’argent qui en résulte «esgale bien, s’il ne surpasse, la valeur des 
mines d’or et d’argent qui sont és autres parties du monden. Quant à ces 
biens importés dont parlait Strabon, Ranchin a bien noté l’habile réponse 
de Magini, et il la reprend en l’amplifiant : <<Si l’or, les perles, et pierres 
precieuses n’y croissent point, elles y sont apportées de l’Asie et du 
dehors, comme a dit Strabon avant nous, voulans parler plus generale- 
ment, qu’en autre part du monde on n’en void point une pareille 
abondance, en sorte qu’il semble que le monde ayant esté fait pour 
l’homme, et pour manifester la gloire de Dieu, l’Asie et les autres 
parties du monde ont esté faites pour On ne peut être plus 
clair. 

Ainsi l’Europe ne doit point tant ce qu’elle est à la prudence de ses 
habitants qui ont su tirer parti d’heureuses dispositions naturelles, qu’à 
un dessein providentiel qui l’a désignée pour être supérieure à tout le 
reste du monde. Elle a ,  de fait, reçu ce privilège unique d’être la 
Chrétienté. Avant même d’en indiquer les limites, l’introduction du 
‘Thehearre de l’Univers d’ortelius note : << Europe s’appelle la partie, en 
laquelle de toute ancienneté estoit comprise la Chrestienté. >> De même, 
c’est par cette mention que Merula ouvre la liste des avantages qui 
placent l’Europe bien au-dessus de l’Asie, de l’Afrique et  de 
l’Amérique 32. 

Pourtant nos cosmographes ne peuvent guère ignorer les vicissitudes 
de l’Europe chrétienne, ses tensions internes, ses déchirements et la 
imenace turque. Münster intitule sa description générale de l’Europe : 
#:< De l’Europe qui comprend de nostre temps la Chrestienté, et aussi 
quelque chose de la seigneurie du Turc. s Ortelius avoue: «C’est la 
]partie du Monde, que nous appellons pour le present, la Christienté: 
combien qu’en aucuns endroicts d’icelle, la foy Chrestienne, (helas, par 
Ila tyrannie du Turcq) a esté abolie. >> Certains même, comme La 
Popelinière, osent déclarer que, si l’Europe n’a pas pu bien résister à de 
tels assauts, c’est parce qu’elle n’a pas su demeurer unie: «Bien 
(qu’autrefois de loy Payenne, et Idolatrique, comme presque tout le 
monde: est depuis la venue du Messie neantmoins, faite Chrestienne. 
Presque toute anciennement soubz l’Empire Romain: mais au declin de 
ses bonnes mœurs, desmembrée par I’impourveue descente des Septen- 
trionaulx, ne s’est veu moins tourmentée par diversité d’estats, ennemys 
le plus souvent uns des autres (...), que par la survenue des nouveaux 
estrangers enjambans sur eux, par l’occasion de leurs partialitez plus que 
par les autres moyens suffisans à leur ruine: les Turcs mesmement et 
Sarrazins. D Mais un tel aveu est extrêmement rare. I1 est bien plus 
fréquent de voir nos cosmographes tourner la menace turque à l’avantage 
de l’Europe; c’est Thevet qui demande: «Avec quelle force, sinon 
Europenne, se rend le Turc si espouventable, cognoissant ceux d’Asie 

31. D’Avity, p. 21. 
32. Merula, p. 200. 



LITTÉRATURE COSMOGRAPHIQUE 59 

trop effeminez ? >> 33 ; et Merula fait mieux encore puisqu’il conclut son 
«éloge» de l’Europe par ces mots: «Bien plus le Souverain turc, 
négligeant presque l’Asie et la laissant à des généraux et à des 
gouverneurs, s’est transporté avec des forces considérables dans cette 
partie du monde, où  il s’emploie entièrement à s’avancer chaque année 
plus avant, fût-ce au prix d’importantes pertes parmi ses gens >> 34. 

Les uns et  les autres n’entendent pas méditer longuement sur 
l’éclatement de la Chrétienté et s’efforcent plutôt de se réfugier dans le 
rêve d’une Europe unie en une même foi. Ecoutons Ranchin: «L’Eu- 
rope est à bon droict entenduë soubs le nom de Chrestienté, d’autant 
que hors du meslange des Turcs, et Mahometans, qui sont seigneurs de 
la ville de Constantinople, de la Thrace, de la Grece, et autres pays, 
tout y est Chrestien. Comme aussi l’Europe peut estre dite Catholique, 
et la religion laquelle y est receuë plus generalement, Catholique, ou 
universelle, puis que la plus grande part de ses Estats fait profession de 
la Religion Catholique Romaine, et reconnoist le Pape pour chef de 
I’Eglise >> 35. Deux pages auparavant, s’interrogeant sur les forces de 
l’Europe, Ranchin assurait que, plus encore que matérielles, elles étaient 
spirituelles et consistaient << surtout au nom Chrestien >> ; et il se 
contentait de dire, comme à regret, que, pour peu que «l’Union des 
Princes Chrestiens fust bonne ». les armées de l’Europe << seroient autant 
de legions fulminantes D qui chasseraient le Turc ; maintenant il dresse le 
mythe d’une Europe rassemblée dans l’unité de la foi catholique, sous 
l’autorité du Pape. 

Nos cosmographes ne se résignent pas à reconnaître que ni l’Empire 
ni 1’Eglise ne sont plus tout à fait les ciments de l’unité dont ils rêvent 
pour l’Europe. S’ils admettent le déclin de l’Empire, ils cherchent tout 
de suite à lui restituer au moins une partie de l’éclat perdu. Selon 
Ortelius, en Europe, M Y  a encores pour le jourdhui plus de vingt et huict 
Royaumes Chrestiens, sans l’Empire Romain, lequel passe encores tous 
autres Empires en dignité et reverence, et  jadis en puissance et  
renommee ». Ranchin, pour sa part, reprend longuement la vieille 
doctrine des quatre monarchies, pourtant vivement critiquée déjà, 
notamment par Bodin 3h,  et assure que le commandement souverain 
appartient aujourd’hui à l’Allemagne << comme une ombre et legere 
image de cet ancien Empire, dont les Aigles ne sont pas mortes, quoy 
qu’elles n’ayent point le vol si haut et si eslevé»”. Et i l  ajoute tout de 
suite que, non seulement le siège de l’Empire est en Europe, mais que 
«le  siege Apostolique y est en sa plus belle splendeur, avec ses 
Cardinaux, les Princes de I’Eglise ». II peut donc conclure : Finalement 
la gloire et la loüange deuës à Jesus-Christ, le Sauveur du Monde, ne se 
departent pas de l’Europe, voire y ont leur principal siege, qui l’en font 
denommer la Chrestienté. >> 

33. Thevet. F 936a. 
34. Merula. p. 204. 
35. D’Avity, p. 28. 
36. Voir notre art. <<Rome dans la Mérhode de l’Histoire de Bodin >>, in Acres du 

37. D’Avity, p. 1 .  
IX‘ Congrès de I’Assoc. Guillaume Budé, Paris, 1975. 1. I I .  p. 758-770. 



63 J .  CÉARD 

Quant à Thevet, il s’arrête longuement à considérer le mode de 
désignation de l’Empereur et ,  s’il reconnaît que l’Empire est en déclin, il 
estime en même temps que sa survivance même est due à la Providence: 
<<:Le Sainct et Sacré Empire Romain, jaçoit qu’il soit bien eschantillé, et 
rnis au bas, si est-ce qu’encor retient-il quelque chose de son ancienne 
Majesté, plus par un miracle, en temps si deploré, que par le conseil des 
hommes D 3R. Ainsi l’affaiblissement même de l’idée d’Empire devient une 
preuve de l’élection divine. Du reste, Thevet, lui aussi, conclut son éloge 
de l’Europe en réunissant les deux grands signes de cette élection, 
I’Eglise et l’Empire: « O r  ce qui rend encore ceste partie de l’Univers 
plus admirable, c’est que Dieu l’a choisie, pour y garder la purité de son 
Eglise, y plantant et constituant un chef en terre, qui sera jusques à la 
fin du monde. Aussi la forme de la Monarchie y est conservee en la 
Majesté Imperiale, et saincte Union des Princes Chrestiens, vivans soubs 
mesmes loix, obeyssans à un mesme Pasteur»39. 

A lire de tels textes, on sent combien leurs auteurs restent attachés 
SI une certaine image de l’Europe, que les enseignements de l’histoire ne 
parviennent pas à ternir. Mais aussi, à les voir si soucieux de les ignorer 
et si inquiets à l’idée que l’Europe pourrait, en certains domaines, 
n’avoir pas une supériorité évidente sur le reste du monde, on est tenté 
de conclure que tout leur effort consiste à maintenir, à sauver une image 
dont ils ne veulent pas avouer qu’elle est largement idéale. Du reste, ils 
sont nombreux à se demander si l’Europe est bien nommée et s’il ne 
conviendrait pas de substituer à un nom tiré d’une fable immorale celui 
de Jupétie, ou terre de Japhet:  c’est, par exemple, l’avis de Postel, 
indigné de constater que l’Europe doit son nom à ce qu’il appelle « le  
commerce d’un abominable vaurien avec une vache >> 411. D’autres, qui 
acceptent ce nom, s’efforcent de dégager le sens allégorique de la fable, 
ou même, comme Goropius, qui croyait que le flamand était la langue 
originelle, trouvent dans l’étymologie du nom d’Europe le signe de son 
klection. E, dit Goropius, dénote un mariage légitime; Ur veut dire 
excellent, et Hop, espoir; par conséquent E-ur-hop, Europe, signifie 
<<espoir excellent d’un mariage légitime >> - et ce mariage est celui par 
lequel le Christ a uni à tout jamais l’Europe et son Eglise4’. Voilà ce qui 
(?tait promis à Japhet quand Noé lui donna l’Europe en partage. 

II n’est pas jusqu’à la considération de la forme générale de 
l’Europe qui ne concoure à redorer son image. Dans la ligne de Strabon 
qui, soucieux de graver dans les mémoires la figure des pays et régions, 
comparait l’Espagne à une peau de bœuf, le Péloponnèse à une feuille 

38. Thevet, î“926b. 
39. Thevet, f” 936a. 
40. G .  Postel, Cosrnogruphicue disciplinue compendium ..., Bâle, J .  Oporin, 1561, 

p. 2 :  «lapetus, quem sacra vera laphetum sive lephetum dicunt, iustius suae parti, ut in 
iiostro orbe inter tres minimae, ita monumentis nulli omnino inferiori, nomen Iapetiae dare 
aut reddere debet, quam a nefarii nebulonis cum vacca congressu fabulosam Europae 
iomenclaturam il l i  permittere >> (Postel confondrait-il la fable d’Europe et celle d’Io ?). 

41. Cité par Merula, p. 201, d’après, dit-il, des notes manuscrites de Goropius 
i:Celui-ci ne s’explique pas sur le sens qu’il attribue à E ;  sans doute se réfère-t-il à la 
valeur traditionnelle du nombre 5 ,  qui est le nombre nuptial; E,  étant la cinquième lettre 
de l’alphabet, vaut 5 ) .  



LIITTÉRATURE COSMOGRAPHIQUE 61 

de platane, ou la Libye à une peau de panthère, les cosmographes 
déclaraient traditionnellement que l’Europe a la forme d’un dragon ; c’est 
ce qu’enseigne, par exemple, Apian ; l’Espagne en est la tête, la France 
le cou, l’Allemagne le corps, et ses deux ailes sont formées, au midi, par 
l’Italie et, au nord, par la Chersonèse Cimbrique, c’est-à-dire le Jutland. 
Ranchin critique cette comparaison: si on la maintient, il faut l’entendre 
aujourd’hui «en  sorte que I’aisle droicte soit beaucoup plus ample que la 
gauche, entant que plusieurs lieux ont esté descouverts vers le Septen- 
trion au dessus de cete Peninsule qui n’estoient pas connus des 
Anciens B 42. Visiblement il préfère une autre image, d’invention moder- 
ne, celle d’une femme assise qui a «l’Espagne pour teste, cete extremité 
des Gaules, qui est sous les monts Pyrenées, pour col, et le restant de la 
France pour la poictrine et son interieur, l’Italie et l’Angleterre pour ses 
bras, l’Allemagne pour ventre, la Boheme pour nombril, le restant du 
corps de cete Royne du monde, sous les plis de sa robe, se trouvant 
rempli et fourni à l’entour de son siege eminent, de la Norwege, 
Dannemarck, Suede, Finlande, Livonie, Lituanie, Prusse, Pologne, 
Hongrie, Sclavonie, Croatie, Dalmatie, Grece, Thrace, Servie, Bulgarie, 
Transsylvanie, Walachie, Moldavie, Tartarie Procopense, ou Mineure, et 
Moscovie. H On voit très bien, à lire ce portrait, qu’une telle comparai- 
son répond au dessein d’entretenir l’image d’une Europe unie sous la 
suprématie de quelques puissances. Postel rapporte que Christian Wechel 
avait fait représenter, pour complaire à Charles Quint, l’Europe sous la 
forme d’une femme couronnée du diadème impérial, et  dont la tête était 
l’Espagne, l’épaule gauche la France, la poitrine l’Allemagne, la main 
gauche le Danemark, le bras droit l’Italie, tandis que, dit-il, {(tous les 
territoires soumis aux Turcs et aux Moscovites s’étendaient jusqu’à ses 
pieds recouverts de ses longs vêtements >> 43. Postel n’approuve pas la 
flatterie qui faisait agir Wechel, mais loue l’invention, excellente (< si l’on 
fait référence à la concorde du Christianisme ou à l’authentique 
juridiction de Japhet ». Ce propos montre clairement que, si l’on récuse 
l’image du dragon, ce n’est pas seulement parce qu’elle est devenue 
géographiquement inadéquate. 

I1 s’agit bien, au fond, d’effacer de la carte ces musulmans et  ces 
orthodoxes qui, nécessaires quand on veut mesurer l’Europe, deviennent 
gênants quand il est question d’en définir l’unité. 11 est curieux de 
constater que nos cosmographes, qu’ils soient catholiques ou réformés, 
semblent s’entendre pour définir une Europe qui ignore les orthodoxes et 
exclue les musulmans. Les uns et les autres paraissent préférer caresser 
le rêve d’une Europe qui saurait enfin manifester - ou retrouver? - 
son unité en chassant le Turc. Vadianus, commentant Pomponius Mela, 
se plaint de cette langueur qui s’est emparée de l’Europe et lui fait 
souffrir cette présence insupportable. Non seulement, dans le passé, 
remarque-t-il, elle a toujours repoussé toutes les tentatives faites contre 
elle, renvoyant Xerxès et Darius en Asie et écrasant l’africaine 

42. D’Avity, p. 3 (L‘auteur s’inspire ici de Merula, p. 3).  
43. Postel, p. 3 (L’ouvrage comporte ici une - mauvaise - illustration de cette 

figuration de l’Europe). 



62 J .  CÉARD 

Carthage; mais encore, «comme si elle ne contenait pas ses propres 
forces, elle n’a laissé aucune partie de la terre connue à l’abri de ses 
armes» @. On voit ici l’idée qui se fait jour : celle d’une Europe appelée 
à dominer le monde. Elle va s’exprimer avec une insistance croissante. 

Nos cosmographes, s’ils se souviennent encore de la remarque de 
Strabon selon laquelle l’Europe a été «pour le monde la grande 
dispensatrice des biens qui lui étaient propres », la métamorphosent 
complètement, puisque, non seulement, comme le disait Ranchin, ils 
estiment que le reste du monde a été fait pour l’Europe, mais encore 
considèrent que l’Europe dispose d’un excès de puissance, d’un surplus 
dl’énergie, qui la pousse, comme nécessairement, à répandre son empire 
sur la terre entière. Thevet disait tout à l’heure que l’Europe a «dequoy 
nourrir et substanter >> l’Afrique et  l’Asie ; on saisira le fond de sa pensée 
en lisant la suite immédiate: « E t  tant forte elle est, a puissance de 
subjuguer les deux autres, voire une quatrieme. Car comme ne pouvant 
tenir en sa peau, elle n’a laissé terre ny Province, ou elle n’ait donné 
quelque attainte par armes, soit en Asie ou Afrique, mesme de nostre 
temps ont (sic) penetré jusques dessous les deux Poles, ce que jamais 
ri’ont entrepris les autres peuples des trois parties du monde. Les Goths, 
yssus de l’Europe, ont couru les mesmes parties plantant partout les 
signes de leurs victoires. Les Gaulois ont jadis couru l’Asie: depuis les 
François en ont fait autant, chassans les Sarrasins de la Palestine et 
Egypte>>4s. Les grandes figures européennes, ce sont, dans ces condi- 
tions, les conquérants et ,  en tout premier lieu, Alexandre, qui ainsi 
retrouve une grandeur qu’un Rabelais lui avait contestée en le donnant 
pour modèle à Picrochole. II est, pour Magini, l’un de ceux qui 
<(domptèrent toute la terre alors connue et la mirent sous leur joug. De 
notre temps aussi, ajoute-t-il, les Princes de l’Europe ont soumis à leur 
seigneurie l’Amérique et la plus grande part de l’Asie et de 
C’est par ces mots qu’il achève sa description générale de l’Europe. 

Ortelius déjà concluait par des considérations de ce genre sa propre 
présentation de l’Europe : << Les habitans de ceste partie, écrivait-il, ont 
tousjours passé les autres Nations en subtilité d’entendement, et dexterité 
corporelle; par lesquels moyens ils ont jadis subjugué quasi tout le 
monde (...). Comme Ion a bien veu, en premier lieu, au Royaume de 
Macedoine par Alexandre le Grand, mais principalement depuis ce temps 
là par l’Empire Romain; et presentement par le Roy Catholique des 
IEspaignes nostre Souverain Sire, et le Roy de Portugal, qui entre deux 
dominent aux quatre parties du monde. De sorte qu’il semble, que les 
liabitans de ceste partie susdicte soyent de leur naturel idoines et aptes, 
pour gouverner les autres parties du monde. >> Quand toute l’histoire de 
N’Europe vient témoigner de son aptitude à dominer le monde, comment 
n’y pas voir une vocation? L’âge actuel en fournit une preuve éclatante, 

44. Pomponius Mela, De Orbis siru libri III, una cum commentariis Ioachimi Vadiani, 
]Bâle, ap. A .  Cratandrum. 1522, p. 1 1  : << Mirum est, Europam tanquam suarum virium non 
capacem. nullam cognitae terrae partem armis non tentasse. Europaeos enim Africa sensit, 
itremuit Asia (...). >> 

45. Thevet, f’936a. 
46. Magini, i” 39a. 



LITTÉRATURE COSMOGRAPHIQUE 63 

par tous ces ((grands Navigateurs», que Ranchin inscrit à la suite des 
Alexandres et des Césars, <( les Colombs, les Almerico, Magellans, 
Drachs, Courtois N - c’est-à-dire Cortés -, qui, comme leurs prédéces- 
seurs, ont eu l’Europe pour patrie 47. 

II faut bien le dire, on entend fort peu de voix s’élever pour 
contester la légitimité de cette prétendue vocation européenne. La 
Popelinière fait exception qui, recherchant les (( diverses occasions que les 
peuples de l’Europe ont eu de tout temps à sortir de leurs païs pour 
conquerir terres estranges >> 4x, déclare que, si certains ont été conduits 
par le désir de répandre la foi chrétienne, il en est aussi plusieurs qui 
n’ont obéi qu’à (( une insatiable convoitise de s’enrichir et accroistre leurs 
seigneuries». II vaut la peine de noter que nos cosmographes, qui sont 
pourtant si attentifs à apercevoir le signe de l’élection européenne dans 
le fait qu’elle est la Chrétienté, oublient de considérer que sa vocation à 
dominer le monde répond à une mission de conversion à la foi 
chrétienne. Or, ce serait là une réplique aisée à un La Popelinière qui, 
reprenant la vieille et belle idée de la cité du monde, osait déplorer 
qu’un mélange confus de besoins internes, de désir d’honneur, de zèle 
chrétien et d’appétit de puissance eût poussé «ceux de nostre temps» à 
«troubler l’aise de ceux qui comme freres domestiques en ceste grande 
maison mondaine, ne demandoient qu’à passer le reste de leurs jours en 
paix et contentement de ce que le Ciel et la terre leur envoyoient pour 
le soustien de ceste vie humaine». II faut que l’idéal missionnaire se soit 
bien complètement effacé des esprits pour que nos cosmographes ne 
songent même pas à habiller de ce manteau l’image de l’Europe 
conquérante qu’ils sont en train de construire; et l’on est obligé de 
conclure que, s’ils tiennent tant à établir que l’Europe est divinement 
élue, c’est qu’ils y cherchent la justification non tant d’un devoir que 
d’un droit. 

On sait assez que cette image de l’Europe qu’à travers Strabon revu 
et corrigé les cosmographes de la fin de la Renaissance sont en train 
d’élaborer va hardiment poursuivre sa carrière. Pour ne prendre qu’un 
exemple, il est aisé de voir que c’est à l’aide des textes ici analysés que 
le Grand Dictionnaire historique de Moreri composera son article sur 
l’Europe. On y lit notamment : <(Quoique l’Europe soit la moindre des 
trois parties de notre continent, elle a pourtant des avantages qui la 
doivent faire préférer aux autres >> ; et encore : (< Les peuples de l’Europe. 
par leur adresse et par leur courage, se sont soumis ceux des autres 
parties du monde», ou ((L’Europe surpasse en toutes choses les autres 
parties du monde»;  enfin, au terme de ce développement, comme un 
détail digne d’intérêt, les mots suivants : <<Nous pouvons encore ajouter 
aux avantages de l’Europe, celui d’avoir le vicaire de J.C. en terre dans 
la personne des papes.» 

Jean CÉARD 

47. D’Avity, p. 27. 
48. La Popelinière. p. 38a 



ASPECTS DE LA CONSCIENCE EUROPÉENNE 
CHEZ VALLA ET ÉRASME 

Si l’on en croyait certains doctrinaires tels que Denis de 
Rougemont I ,  dès le Moyen Age l’Europe était unifiée ; sous la direction 
des deux pouvoirs, spirituel et temporel, elle constituait un tout 
harmonieux; l’esprit du mal se serait introduit à la fin du XIII‘ siècle 
sous forme de I’Etat national - c’est la monarchie de Philippe le Bel qui 
aurait été la grande coupable - et dès lors la division régna. Cette vue 
est en grande partie fictive; certes i l  est bien vrai que les clercs 
médiévaux pensent l’unité au moyen de deux concepts, Empire et Eglise, 
mais l’unité de quoi? de l’Europe ou du monde? Les concepts 
unificateurs souffrent en effet d’une pernicieuse contradiction interne : ils 
n e  s’appliquent en fait qu’à une partie de ce que les géographes 
appellent l’Europe, alors qu’en théorie ils prétendent rassembler la 
totalité du genre humain ; l’Empire romain, jadis, s’était cru universel car 
il ne laissait en dehors de lui que quelques poignées de Barbares2, et 
quand il fut devenu chrétien on crut que son existence avait été voulue 
par Dieu afin que 1’Evangile fût prêché à tous dans un monde pacifié et 
unifié ; c’est pourquoi précisément le Christ s’était incarné sous Auguste. 
Niais au Moyen Age ni le pape ni l’empereur ne peuvent conserver 
l’illusion que leur pouvoir s’étend à l’univers ou même à l’Europe 
entière. Car non seulement il y a les Sarrasins, mais les chrétiens 
orientaux ne reconnaissent pas l’autorité du pontife romain et à 
Constantinople règne un Empereur qui à meilleur droit que celui 
d’occident peut se dire le successeur de Constantin, d’Auguste et de 
César. A l’Ouest i l  y a les Latins, à l’Est les Grecs et ces désignations se 
fondent sur la religion autant que sur la langue; du Portugal à la 
Lithuanie, de l’Italie méridionale aux pays scandinaves, de l’Irlande à la 
Hongrie on obéit en principe au pape, le latin sert à la liturgie et à 
l’enseignement. 

Des trois manières de définir une Europe spirituelle (autre que 
gCographique), c’est la troisième, par la culture, par le latin, qui est la 
pilus solide; les deux autres, politique, par l’Empire, religieuse, par la 
Chrétienté, sont trop chargées d’équivoque. Pour chacune de ces deux 

1. Vingt-huit siècles d‘Europe: la conscience européenne à travers les textes d’Hésiode 
à nos jours, Paris. Payot, 1961. 

2. Mais dans le Songe de Scipion Cicéron a parfaitement conscience du fait que la 
domination romaine ne s’étend que sur une petite partie de la zone tempérée dans 
l’hémisphère nord. 



VALLA ET ERASME 65 

dernières définitions l’écart entre concept et réalité est tel qu’il faut ou 
bien transformer la réalité pour la faire coïncider avec le concept, ou 
bien renoncer à celui-ci. La première solution consisterait à étendre 
l’Empire et la chrétienté aux limites du monde ; l’universalité virtuelle 
des notions contient en germe l’expansionnisme européen ; au XIII‘ siècle 
Roger Bacon3 en fera la théorie: il fallait, selon lui, ou bien faire entrer 
les Sarrasins dans l’humanité réelle en les convertissant ou bien, si cela 
était impossible, les exterminer ; mais avant le XIII‘ siècle cette idée était 
déjà au principe des Croisades, de la Reconquista, de la poussée vers 
l’Est des Chevaliers Teutoniques, comme plus tard elle servira à justifier 
la conquête du Nouveau Monde. 

L’autre démarche intellectuelle pour faire disparaître la contradiction 
consistait à renoncer au concept; les humanistes ont joué leur rôle dans 
la critique des notions d’Empire et d’Eglise, critique qui a conduit soit à 
les abandonner, soit à les transformer profondément. Si l’on a choisi 
comme exemples Valla et Erasme, c’est d’abord parce que leur influence 
et leur rayonnement se sont étendus à toute l’Europe; inutile de le 
montrer pour Erasme, tant le fait est connu ; quant à Valla, on peut dire 
que les progrès de l’humanisme au Nord des Alpes s’identifient à la 
réception de ses Elegantiae linguae latinae, l’un des premiers ouvrages 
imprimés sur les presses de la Sorbonne à Paris; sa Donation de 
Constantin dont il sera question plus loin et son De Libero Arbitrio ont 
joué un rôle important dans l’évolution de la pensée religieuse. On les a 
choisis d’autre part pour la raison que chacun d’eux a été associé à l’un 
des pouvoirs prétendus universels. Valla (1407-1457) fut dans les huit 
dernières années de sa vie au service de la papauté et Erasme 
(1467-1536), né sujet de Charles le Téméraire, prêta plusieurs fois sa 
plume à la politique de ses héritiers et reçut de Charles-Quint le titre de 
conseiller impérial. Des trois définitions possibles de l’Europe, on verra 
qu’ils retiennent la troisième, par la culture ; Valla critique la notion 
d’Empire, Erasme aussi et, de plus, i l  distingue Eglise et Chrétienté4. 

Politiquement la pensée de Valla est dominée par le fait que, né à 
Rome, il se conçoit non point comme Italien, mais comme Romain et 
plus précisément comme républicain romain. On en trouve le premier 
témoignage dans une lettre de 1437 où il laisse éclater son indignation 
contre la Laudatio JIorentinae urbis de l’humaniste florentin Leonard0 
Bruni’; dans cet ouvrage, datant des toutes premières années du 

3. Etienne Gilson, Les rnérarnorphoses de la Ciré de Dieu, Louvain-Paris, 1952, 

4. Le mot même d’Europe, absent de l’œuvre d’Erasme, se trouve chez Valla; au 
début de son Histoire du Roi Ferdinand (4) i l  rappelle qu’elle est l’une des trois (ou, selon 
certains géographes, l’une des deux) parties du monde ; l’Espagne en est la tête (5) et Valla 
pose la question: faut-il considérer les Maures du Royaume de Grenade comme des 
Espagnols ou bien, ainsi que le voulaient certains, comme des Africains? La réponse est 
nette, ce sont des Espagnols, ils ne se distinguent des autres habitants de la péninsule que 
par leurs croyances et coutumes, mais sont aussi autochtones ou aussi anciennement 
installés que les habitants des royaumes chrétiens. Cette affirmation pourrait donner lieu à 
des commentaires divers, mais elle est tout à fait marginale. 

5. Lettre à Pier Candido Decembri, in Opera, ed. Garin, 1962, t .  II,  p. 381; cette 
lettre est datée de 1437 par Sabbadini. 

p. 96-109. 



66’ J .  CHOMARAT 

X.V‘ siècle, Bruni proclame Florence la véritable héritière de la Républi- 
q’ue romaine; comme l’a montré Hans Baronh, la victoire de Florence 
d,ans sa guerre de défense contre les tentatives de conquête menées par 
Giian-Galeazzo Visconti, tyran de Milan, transforma profondément la 
vision que les humanistes florentins se faisaient de l’histoire ancienne de 
R.ome ; jusqu’alors l’Empire était vénéré, César, considéré comme son 
fondateur, était admiré, Dante place aux Enfers les tyrannicides Brutus 
el: Cassius; Bruni voit les choses tout autrement: César lui apparaît 
comme un tyran, destructeur de la liberté et de la République; celle-ci 
était la belle période de l’histoire romaine. Or,  constate Bruni, Rome 
n’lest plus libre; comme il découvre par ailleurs que Florence a été 
fondée par des vétérans de Sulla, au temps de la liberté, il en conclut 
hiardiment que la république des bords de l’Arno est la véritable 
descendante de la République assassinée par César. C’est cette préten- 
tison qui irrite Valla; i l  rappelle que «les premiers habitants de Fiésoles 
étaient des colons installés par Sulla qui fut le plus scélérat des mortels 
el: le premier tyran de R o m e 7 » ;  proclamer Sulla le premier tyran de 
Rome, c’est clairement désigner César comme le second; donc les 
empereurs ses successeurs furent eux aussi des usurpateurs et leur 
pouvoir une tyrannie exercée sur les Romains. On voit que si Valla est 
irrité contre Bruni il n’en partage pas moins sa vision de l’histoire et son 
riipublicanisme. 

Cette conception est précisée, amplifiée dans l’œuvre la plus 
faimeuse de Valla, sa De falso credita et ementita Constantini donatione 
dixlamatio (1440); comme on sait, l’objet de ce pamphlet est de 
d h o n t r e r  que l’acte de donation fait par Constantin au pape 
Sylvestre II, acte sur lequel les pontifes romains fondaient la légitimité 
de leur pouvoir temporel et des Etats de I’Eglise, cet acte donc est un 
faux. Mais la critique de Valla a bien d’autres cibles; i l  observe, treize 
ans avant la chute de Constantinople, que le véritable Empereur est celui 
d’,Orient car l’Empereur d’occident est une création du pape Etienne ; 
pi3r conséquent lorsque les papes successifs font confirmer la donation de 
Constantin par les empereurs leurs contemporains, cela n’a guère de 
portée. Puis, et c’est ce qui importe le plus pour notre sujet, l’Empire 
romain de jadis était lui-même illégitime, étant né de guerres de 
conquête ; or la conquête ne crée aucun droit ; elle n’est qu’un état de 
fa.it qui ne se maintient qu’autant que dure la forceX; «ce  qui s’acquiert 
par les armes se perd aussi à son tour par les armes B y ; cela s’entend des 
peuples soumis par les armées romaines, mais aussi du peuple romain 
lui-même asservi au despotisme d’un monarque, que celui-ci s’appelle 
empereur ou d’un autre nom: «Si les Romains avaient le droit de 
chasser Constantin comme ils l’avaient fait pour Tarquin, ou de le tuer, 
comme Jules César, i l  sera encore plus légitime soit pour les Romains, 
soit pour les provinciaux de tuer celui qui, de quelque façon que ce soit 

6. The Crisis of the Early Italian Renaissance. revised edition, Princeton, 1966, 

7. Texte cité ci-dessus n. 5 .  
8. Opera, I ,  789-792. 
9. Ibid.. 792. 

Part I I I ,  chap. 9 et 10. 



VALLA ET ERASME 67 

(utcurnque), a pris la place de Constantin B I ” ;  cette dernière expression 
vise évidemment le pape ; d’ailleurs, précise Valla, celui-ci se comporte 
effectivement en tyran, comme le montrent les événements de Bologne 
et tant d’injustices commises contre la cité de Rome. Et Valla de 
conclure: «Dieu nous en est témoin, l’injustice nous oblige à nous 
rebeller, comme jadis Israël le fit contre Roboam»’2;  ainsi la Bible 
s’unit à la tradition républicaine de l’antiquité pour priver de toute 
légitimité aussi bien le pouvoir impérial que le pouvoir temporel des 
papes qui en dérive. La déclamation se termine par un vœu d’un ton 
plus serein: «Que le pape soit seulement le vicaire du Christ, et non 
pas, de surcroît, celui de César (...) Le pape sera alors, de titre et de 
fait, le Saint Père, le Père de tous, le Père de 1’Eglise»I3. 

On a parfois voulu atténuer la portée de ce pamphlet en l’attribuant 
à une commande du roi de Naples alors en conflit avec le pape. Puis, 
dit-on, il s’agit d’une << déclamation », c’est-à-dire d’un exercice oratoire 
dont l’auteur ne prend pas nécessairement à son compte toutes les idées 
qu’il exprime. Enfin Valla est passé neuf ans plus tard au service de la 
papauté. Mais il n’a jamais renié son pamphlet, se bornant à regretter 
d’avoir dû l’écrire sous un pontife aussi aimable qu’Eugène I V ;  et s’il 
faut mettre sur le compte de l’outrance déclamatoire les appels au 
tyrannicide, sur le fond des choses Valla est bien un républicain romain, 
comme le confirme le chapitre des Efegantiae linguae fatinae consacré au 
mot suffragia; la condamnation de l’Empire y est enrichie d’un argument 
inédit: Valla s’irrite contre les chrétiens qui ont donné le nom de saint 
(diuus) à Auguste, Claude, Trajan, car les noms de César et d’Auguste 
sont ceux de tyrans damnables (damnatis) qui ont écrasé la république et 
dont l’épée a fait périr le «vrai roi du Ciel et de la terre» 1 4 ;  le Moyen 
Age sanctifiait l’Empire qui avait vu naître le Christ, Valla le condamne 
pour l’avoir mis à mort. II souhaite le retour de la République: «les 
Romains ne reconnaissent point de roi. Et puisque toutes les autres 
nations ont reconquis leur liberté, nous en avons encore bien davantage 
le droit B l5 ; toutes les autres nations, ce sont les peuples jadis conquis et 
soumis à I’imperium Romanum ; << nous >> s’entend des habitants de Rome 
et du Latium. 

Cette exécration de l’Empire ne représente pourtant pas le tout de 
la pensée de Valla. Condamnable en elle-même la conquête a eu pour 
heureuse conséquence un admirable bienfait, car elle a étendu à tous les 
peuples soumis l’usage de la langue latine ; c’est le plus grand exploit des 
Romains, par où ils l’ont emporté sur tous les autres peuples 
conquérants I 6  ; les vaincus ont plus tard rejeté le joug de la domination, 

10. Ibid. 
11. Ibid., 793. 
12. Ibid., 794. Valla ne mentionne pas Cola di Rienzo qui, au siècle précédent, avait 

13. Ibid.. 795. 
14. Eleguntiue (IV, LXX). in Opera, I, 145. 
15. Ibid. 
16. Préface des Eleguntiue, texte reproduit in Garin, Prosatori lutini del Quattrocento, 

restauré un éphémère pouvoir républicain à Rome. 

Milano-Napoli, 1952, p. 594 sq. ,  avec traduction italienne. 



6B J .  CHOMARAT 

rietrouvé leur liberté, mais ils ont conservé la langue reçue de leurs 
vainqueurs, car ils l’ont jugée «plus douce que tout nectar, plus brillante 
que n’importe quelle soierie, plus précieuse que toutes les variétés d’or 
ou de pierreries et ils l’ont conservée comme une sorte de divinité 
descendue du ciel»17. Une émotion religieuse saisit Valla et lui inspire 
cette page célèbre : <<Grand est le sacrement de la langue latine, grande 
assurément sa divine puissance (numen), depuis tant de siècles objet d’un 
culte pieux et saint chez les étrangers, chez les barbares, chez les 
ennemis; aussi nous, Romains, nous devons moins nous lamenter que 
nous réjouir et nous glorifier, tandis que l’univers lui-même nous écoute. 
Nous avons perdu Rome, nous avons perdu le pouvoir absolu et 
souverain (. . .) mais par cette souveraineté plus resplendissante nous 
rctgnons encore sur une grande partie de la terre. Nôtre est l’Italie, nôtre 
la France, nôtre l’Espagne, la Germanie, la Pannonie, la Dalmatie, 
l’Illyrie et mainte autre nation. Car l’Empire romain subsiste partout où 
rc?gne la langue latine Ix. >> Ici éclate une fierté non pas italienne, mais 
strictement romaine, qui s’oppose à la condamnation que Valla le 
rttpublicain portait contre l’Empire. D’où l’embarras manifeste de la 
Donation de Constantin où Valla dit des anciens Romains qu’il n’ose «ni  
les condamner pour avoir combattu injustement, ni les acquitter pour 
avoir combattu justement >> Iy. Un théologien aurait pu exprimer cela en 
disant de la conquête qu’elle était une felix culpa et un dialecticien 
assurerait que la violence guerrière n’a été qu’une ruse de la raison. 

En effet le triomphe du latin, pour Valla, a été raisonnable, mais il 
le justifie par deux sortes de considérations assez différentes. Dans les 
Elegantiae i l  met en lumière les richesses et les ressources du latin, 
ignorées du grec; il ne laisse passer aucune occasion de montrer que la 
langue de Cicéron est supérieure à celle de Démosthène. Mais ailleurs il 
reconnaît, en linguiste, qu’il n’y a pas de supériorité d’une langue sur 
une autre?” et que le grand mérite du latin est d’avoir été et de rester la 
langue commune à plusieurs peuples, rendant possibles l’échange entre 
eux des idées et le développement des disciplines; le latin a créé une 
communauté de culture et de savoir et, dans une sorte de leçon 
inaugurale prononcée à Rome deux ans avant sa mort, Valla compare le 
rôle du latin à celui de la monnaie dans le commerce des 
marchandises ? I .  Déjà, la plupart des grands écrivains latins de l’antiquité, 
Cicéron, Virgile, Tite-Live, Sénèque etc. n’étaient pas des Romains, mais 
venaient de pays divers??. Ainsi, pour Valla, l’unité de ce que nous 

17. Garin, op. cii., p. 596. 
18. Ibid. 
19. Opera. I .  791. 
20. <<Cui non aliena lingua difficilis, absona atque adeo barbara ? Numquid putas 

minus absurdum uideri Germanis Italicam quam nobis uideatur illorum? aut non ita 
laborant Teuthones in percipienda nostra. ut  nos in ipsorum?» ( In  Poggiurn. Opera, I ,  
386). 

21. «Neque aliter quam inuento nummo factum est, ut illius beneficio omnes omnia, 
quae usquam essent, mercari et sua ipsi aliis uenditare possent. sic accepta lingua iatina 
uelut aureo nummo nationes cuncta. quae apud alios scripta erant, discere potuerunt et sua 
uicissim docere, cum antea nihil aliud legerent, nisi quod a popularibus suis compositum 
esset» (Opera, I I ,  283). 

22. Ibid., 284. 



VALLA ET ERASME 69 

appelons aujourd’hui l’Europe n’est pas et ne doit pas être politique; 
elle est une réalité culturelle qui n’est pas véritablement à faire, 
puisqu’elle consiste dans l’héritage commun de la langue latine. 

Pourtant, dans la leçon inaugurale déjà mentionnée, Valla observe 
que, si l’Empire avait propagé la langue, sa ruine a entraîné le retour de 
la barbarie; évident en Asie et en Afrique où, avec le latin, se sont 
éteintes les disciplines, ce retour a été empêché dans l’Europe (et Valla 
emploie bien le mot d’Europe) par la religion chrétienne; le latin, en 
effet, se trouvait sanctifié par la traduction de la Bible, par l’inscription 
trilingue de la Croix, par les commentaires exégétiques de tant de grands 
esprits; Valla, si véhément contre le pouvoir temporel des papes, rend 
hommage au siège apostolique pour avoir préservé la langue latine; «la  
religion sainte et la vraie littérature, écrit-il, résident ensemble et là où 
l’une n’est pas, l’autre non plus ne peut ê t re ;  et, comme notre religion 
est éternelle, de même les lettres latines sont Le point de 
vue de Valla, précisons-le, est l’inverse de celui des catholiques 
intégristes d’aujourd’hui: le leur est religieux, le sien est culturel; il loue 
I’Eglise de rendre service au latin et au savoir, de les maintenir. 

Un dernier point important est à relever pour achever l’analyse de 
la conscience européenne chez Valla. La barbarie n’a pas submergé 
l’Europe, mais elle ne l’a pas épargnée; après Boèce on n’utilisa plus 
qu’un latin corrompu par les envahisseurs, un latin gothiqueZ4. Aussi le 
travail de restauration par lequel les humanistes tâchent de rétablir dans 
sa pureté la langue de Cicéron et de Quintilien, Valla le compare à une 
guerre de libération ; il  apostrophe les humanistes : <<Jusques à quand 
enfin, Quirites (je m’adresse aux lettrés, aux desservants de la langue 
latine qui sont les seuls véritables Quirites): jusques à quand, dis-je, 
Quirites, tolérerons-nous que notre ville, je n’entends pas le siège de 
l’Empire, mais la mère des lettres, soit prisonnière des Gaulois, 
c’est-à-dire que la latinité soit opprimée par la barbarie 25 ? B Les Gaulois 
auxquels Valla fait ici allusion sont ceux qui prirent Rome en 390 avant 
Jésus-Christ; i l  appelle de ses vœux un nouveau Camille, mais sans qu’il 
le dise, il n’avait peut-être pas à le chercher très loin, il pouvait le 
trouver dans l’auteur des Elegantioe linguae latinae. << Les desservants de 
la langue latine, qui sont les véritables Quirites », cette formule résume 
la pensée européenne de Valla; tout y es t :  son républicanisme et sa 
condamnation de la tyrannie impériale sur les peuples, avec le mot de 
Quirites, et surtout le passage de la politique à la culture qui crée, ou 
plutôt constitue la véritable unité; la supériorité de l’esprit sur la 
puissance politique, Valla l’exprime dans une page dont la fierté fait 
songer à Pascalzh; i l  s’adresse au roi d’Aragon à propos d’un point de 
langue : << L’autorité du prince doit prévaloir pour repousser l’injustice 

23. Ibid., 285-286. 
24. Boèce lui-même est critiqué (E leg .  VI, XXXIV, in Opera, I. 215-216; cf. In 

Poggium, Opera, 292); sur Goths et Vandales. voir la Préface au livre 111 des Eleptiiiae 
(Garin. Prosatori _ _ _ ,  p. 610). 

25. Préface des Elegantiae (Garin, Prosaiori ..., 598-600). 
26. Lettre-dédicace de la machine arithmétique à Christine de Suède, in (Euvres 

complètes. éd. Chevalier (Pléiade). p. 503. 



70 J .  C H O M A R A T  

des oppresseurs, pour soulager le malheur, pour faire des lois, pour 
rléprimer les méfaits. Mais dans les sciences et les arts elle doit le céder à 
ceux qui sont compétents, aux spécialistes de ces arts, et comprendre que 
dans ce domaine le principat ne revient pas au prince, mais à d’autres 
hommes (...). Pour tout art il existe une forme d’autorité qui lui 
appartient en propre, un principat qui lui est propre, une royauté pour 
ainsi dire qui est la sienne propre ; elle n’est pas décernée à la puissance 
et au pouvoir, mais à l’esprit et  à l’étude, et plus un homme est savant, 
plus grande est son autorité quand il affirme»z7. D’une telle royauté de 
l’esprit, quel meilleur exemple donner qu’Erasme ? 

Erasme a beaucoup admiré Valla et lui doit beaucoupz8. Pourtant, si 
l’on en croit à nouveau certains, il serait l’un des Pères d’une Europe 
politiquement unifiée, une sorte d’Europe fédérale ; en effet pour lui 
toute guerre entre des princes chrétiens est condamnable comme une 
véritable guerre civile, de même que l’était pour Platon une guerre entre 
ciités grecquesz9. Mais Erasme ne prononce pas le mot d’Europe; son 
point de vue est ici religieux, car si toute guerre est condamnable, elle 
l’est doublement entre Chrétiens, étant donné que l’essence de la 
doctrine chrétienne c’est la paix. Lorsqu’il s’exprime d’un point de vue 
politique Erasme rejette l’idée d’Empire, entendu comme monarchie 
universelle, et il prône I’Etat national. 

Dès I’lnstitution du Prince chrétien, écrite à l’intention du futur 
Charles-Quint alors âgé de seize ans, l’idée d’Empire universel est 
présentée comme chose du passé: «César préférerait renoncer à une 
p,artie de ses droits (concedere de iure suo) plutôt que de chercher à 
riitablir la vieille monarchie de jadis et à faire valoir les droits que lui 
attribuent les jurisconsultes H 30 ; en d’autres termes la souveraineté de 
l’.Empereur n’est plus universelle, elle doit se limiter à l’intérieur de ses 
propres Etats, il n’est plus qu’un monarque parmi d’autres, tout au plus 
pirimus inter pares; Erasme l’incite à chercher seulement le bien de ses 
sujets et à ne pas vouloir intervenir au-dehors pour y exercer sa 
domination: Spartam nactus es, hanc orna”. Si le sort ne t’a donné 
qu’une Sparte, embellis-la, au lieu de chercher d’autres territoires. Dans 
la Préface à son édition de Suétone, un an plus tard, il est encore plus 
net;  de l’Empire romain universel « i l  ne subsiste à peu près rien que 
l’ombre vaine d’un grand nom >> ; ce nom << s’était d’ailleurs introduit dans 
l’univers de façon atroce, d’une manière criminelle avec César, puis plus 
criminelle encore avec Octave, Lépide et Antoine D 32. Erasme demande : 
«.Faut-il restaurer ce vieil Empire dans son état ancien, je ne sais. Mais 
pour ma part je ne crois pas qu’il y ait un homme sensé pour le 
souhaiter, même s’il suffisait d’en former le vœu pour y parvenir»”. 

27. Opera, II. 472. 
28. On pourra se reporter à notre thèse (Paris. 1981) sur Grammaire el rhéiorique 

29. Insliiulio principis Chrisliani, LB IV 608 CD. Cf. Querela Pacis. ASD IV-2, 84, 

30. Ibid., 609 C. 
31. Ibid., 606 F-607 A .  
32. Allen, O p .  epist., lettre n”586, I .  126-129. 
33. Ibid.. I. 208-210. 

chez Erasme. 

551. 



VALLA ET ERASME 71 

Deux ans plus tard le souverain d’Erasme était élu empereur; certains 
dans son entourage rêvaient de restaurer l’autorité universelle de 
l’empire ; le chancelier Gattinara en 1527 demanda à Erasme de rééditer 
le De monarchia de Dante, éloquent plaidoyer pour la monarchie 
universelle 34 ; Erasme fit la sourde oreille. Dans le Colloque Puerpera 
(1526), un personnage esquissant un tableau de l’état du monde dit d’un 
ton quelque peu railleur : << Charles travaille à l’instauration d’une 
monarchie  universel le  s ans  p récéden t  (nouarn totius orbis  
monarchiam) >> 35 ; cela fit pousser les hauts cris à un doctrinaire espagnol 
pour qui cette monarchie universelle, loin d’être sans précédent, n’aurait 
été que le prolongement de l’antique empire romain; pour Erasme le 
seul monarque universel c’est Dieu, car «la  terre n’a pas encore été 
explorée dans sa totalité >> et <<jamais la partie qui en est connue n’a été 
soumise à l’autorité d’un seul homme D ; par une concession apparente et 
quelque peu ironique, qui est tout à fait dans sa manière, il veut bien 
admettre qu’une monarchie embrassant la terre entière serait le meilleur 
régime, mais seulement << si un seul homme pouvait veiller aux intérêts 
de chacune des nations du globe»”. 

Or cela est impossible ; d’où deux conséquences, l’une libérale, 
l’autre nationale. D’une part, pour empêcher que la monarchie ne 
dégénère en tyrannie, il faut qu’elle soit mêlée d’aristocratie et de 
démocratie j7, il faut que les pouvoirs s’y équilibrent mutuellement, et  les 
décisions du prince doivent obtenir l’assentiment (consensus) des sujets ; 
c’est l’intérêt public (res publica) qui doit tout commander. D’autre part, 
pour que le prince accomplisse ses devoirs de prince, il faut que ses 
Etats soient limités ; la monarchie universelle, dira encore Erasme dans 
sa Consultatio de bello Turcico (1530), «serait le meilleur des régimes, si 
l’on nous donnait un prince semblable à Dieu, mais étant donné ce que 
sont les mœurs des hommes, des Etats au territoire limité, voilà le plus 
sûr, s’ils sont liés entre eux par des accords (foederibus) chrétiens»”. A 
cause de ce mot de foederibus on pourrait voir en Erasme le pionnier 
d’une Europe fédérale; mais ce serait fausser les choses, car ces traités 
ou accords n’entraînent aucun renoncement de souveraineté ; en revanche 
on trouvait dès l’institution du Prince chrétien un plaidoyer en faveur de 
1’Etat national. L’un des mots qui y revient le plus souvent est celui de 
patria, et  toujours pour exhorter le prince à ne s’occuper que de sa 
«patrie», à se donner un caractère de plus en plus national; le prince 
doit être guidé par l’amour de la patrie, c’est pour elle, non pour lui 
qu’il fait élever ses enfants; il est bon que le futur souverain soit né et 
éduqué au milieu de ceux dont i l  aura la charge ; le monarque doit éviter 
les voyages à l’étranger car cq rien n’est plus pénible et plus dommageable 
pour la patrie H 39 ; i l  devrait renoncer à prendre femme à l’étranger : qu’il 

34. Gilson, op.  cit., ch. IV, p. 110-153. 
35. ASD 1-3, p. 454, I .  46. L’épisode a été commenté par Marcel Bataillon, Erasme 

36. Allen, n“ 2126, I .  17-20 et I .  25-28. 
37. Instiiutio piincipis christiani, LB IV 576 DE et 601 A .  
38. Consultatio de bello Turcico. LB V 366 F - 367 A .  Cf. Allen, n” 586. 1. 219-245. 
39. Instituiio. LB 591 A. 

et l‘Espagne. 



7;! J .  CHOMARAT 

préfère une épouse au-dessous de son rang, mais de la même patrie ; elle 
lui donnera des enfants <<dignes de leurs parents et de leur patrie >> ; rien 
n’est plus utile à l’intérêt générai que la parfaite union de la famille 
royale, or celle-ci est plus grande si les parents ont une «patrie 
commune >> ; dans le cas contraire << il est presque impossible que les 
enfants qui naissent de tels mariages soient reconnus du fond du cœur 
par la patrie ou qu’ils soient du fond du cœur dévoués à celle-ciw4’. 
Quelles que soient les raisons de circonstance42 de ce plaidoyer, il invite 
l e  souverain à se nationaliser le plus possible pour le bien de ses sujets. 

Ce n’est pas du tout qu’Erasme préconise le nationalisme, c’est-à- 
dire l’attachement aveugle et exclusif à sa propre nation, tout au 
contraire il s’amuse ou s’afflige des vanités et des haines qui opposent un 
p<ays à un autre, une ville à une autre, alors qu’en tant que chrétiens ils 
devraient se sentir unis43. La raison de son exhortation aux souverains 
est son amour de la paix par-dessus tout ;  car il croit que les guerres 
naissent des passions des princes, de leur cupidité, de leur droit qu’ils 
prétendent bafoué ; les mariages à l’étranger, les héritages, les enchevê- 
trements de droits qui naissent des relations familiales entre monarques 
l u i  paraissent multiplier les frictions et les occasions de conflit ; avec des 
princes nationaux, préoccupés seulement de leur patrie, il y aurait moins 
de guerres. Erasme ne soupçonne pas que les passions nationalistes, qu’il 
voit naître pourtant, pourront susciter d’aussi grandes catastrophes, un 
jciur, que les calculs des rois ; d’autres époques, attribuant elles aussi les 
guerres à une seule cause, ont attendu la paix de la suppression des rois 
et de l’établissement de républiques, ou bien encore de la suppression du 
capitalisme; on sait que l’histoire a démasqué ces illusions ou ces 
inipostures. Erasme n’était peut-être pas si naïf; il n’attend pas la fin des 
guerres, mais seulement qu’elles soient plus rares ; et il faut encore pour 
cela que les princes aient des sentiments véritablement chrétiens. Quant 
à lui il veut «être citoyen du monde, appartenir à toutes les cités ou 
plutôt à aucune D m. La seule cité dont il désire ardemment être citoyen 
n’est pas terrestre, c’est la cité de Dieu ou, comme il dit habituellement, 
<< I’Eglise du Christ ». 

Faudrait4 donc chercher la conscience européenne d’Erasme dans le 
sentiment que toutes les nations européennes sont chrétiennes ? II 
ccinstate certes le fait, et c’est pour déplorer que la doctrine évangélique 
ne soit connue que sur une petite surface du globe. Mais il se garde de 
lier religion et politique; c’est au contraire un de ses grands mérites de 
distinguer plus nettement qu’on ne l’a jamais fait avant lui I’Eglise et la 
chrétienté. L’Eglise du Christ est une réalité purement spirituelle, un 
colrps mystique dont la tête est le Christ et dont les membres sont 
connus de Dieu seul; elle existe depuis les origines du monde, elle 
ignore les pays et les âges ; elle rassemble les vrais chrétiens, ceux qui le 

40. Ibid., 603 DE. 
41. Ibid., 604 D.  
42. Le projet de mariage de Charles-Quint 
43. EIoge de la Folie, ch. XLIII. éd. Miller, ASD IV-3, 128, I .  59 s q . ;  cf. Querela 

44. Allen, n” 1314, 2, et n” 1342, 539. 
Pacis, ASD IV-2, 91, 701 sq. 



VALLA ET ERASME 73 

sont aux yeux de Dieu alors qu’aux yeux des hommes ils peuvent être 
hérétiques, schismatiques, Juifs, Turcs ou païens comme l’était Socrate. 
Et puis il y a d’un autre côté la chrétienté, res publica christiana, réalité 
sociologique et historique, << complexe politico-religieux », avec les institu- 
tions eclésiastiques et les princes chrétiens. Du contenu même de la 
doctrine chrétienne il résulte que si elle doit être propagée comme l’a 
demandé le Christ, ce ne peut être que par la prédication, une parole 
pacifique qui ne s’appuie sur aucun pouvoir. La notion d’Europe 
chrétienne liant la foi religieuse à une organisation politique quelconque 
(cette organisation pouvant être celle que dirige le Pontife romain) est 
contraire à l’esprit chrétien. Elle ferait du christianisme une religion 
particulariste comme les religions païennes de l’antiquité ou celle du 
peuple juif. Cette conception d’Erasme condamne radicalement toute 
idée de Croisade comme antichrétienne. Même face aux Turcs c’est un 
sacrilège et un non-sens de compter sur les armes pour répandre la 
doctrine du Christ. A nouveau on n’y parviendra que par la prédication 
et surtout par la pratique des vertus chrétiennes, par l’exemple: 
comment persuader ces demi-chrétiens que sont les musulmans 4s de la 
vérité et de la supériorité du christianisme, s’ils voient des chrétiens 
cupides, perfides, belliqueux et violents ? S’il faut évangéliser les Turcs, il 
est donc d’abord urgent d’évangéliser les Chrétiens. On voit par 
conséquent à quel point ce serait trahir Erasme que de lui prêter l’idée 
d’une Europe unie par la foi en un seul tout. 

Si l’Europe ne peut se définir ni par l’unité politique ni par l’unité 
religieuse, peut-elle l’être comme chez Valla par un héritage culturel 
commun? C’est une question qu’Erasme ne se pose pas. Lui-même vit 
tellement dans le cercle des humaniores litterae, c’est-à-dire des lettres 
grecques et latines, qu’il ne semble pas soupçonner qu’il existe d’autres 
cultures, alors qu’il sait bien qu’il existe d’autres religions. Si la culture 
crée à ses yeux une frontière, ce n’est pas entre Europe et mondes 
extra-européens, c’est à l’intérieur de l’Europe, entre lettrés et vulgaire. 
Très significative l’acception nouvelle qu’il donne au mot barbare ; pour 
les Anciens sont barbares les peuples qui ne parlent pas grec ou latin; 
pour la plupart des humanistes italiens, à commencer par Pétrarque, ce 
sont les non-Italiens, ces peuples du Nord des Alpes étrangers à la vraie 
latinité dont sont dépositaires les seuls Italiens ; pour Erasme c< le peuple 
(vulgus) est aujourd’hui partout barbare H 4h ; la séparation existe dans 
chaque pays entre eruditi ou docti ou litterati et la masse ignorante du 
peuple qui ne connaît que le vernaculaire. Mais si Erasme ne prononce 
pas le nom de l’Europe, il la définit implicitement comme l’espace sur 
lequel sont dispersés les eruditi qu’unissent leurs lectures communes des 
Anciens et leurs échanges épistolaires. Pour délimiter l’Europe d’Erasme 
il suffit de porter sur la carte les villes où résident ses correspondants: 
Lisbonne, Cracovie, Londres, Oxford, Paris, Rome, Venise, Vienne, 
Louvain, Anvers, Strasbourg, Wittenberg, Prague, Séville et tant d’autres 

45. Adage n” 3001, LB II 967 C .  Cf. : «Sectam habent ex Judaismo, Christianismo, 
Paganism0 et Arianorum haeresi commixtam >> (Consultatio de bello Turcico, LB V 364 D).  

46. De recta latini graecique sermonis pronuntiatione, ASD 1-4, 78, 145 : << Hodie 
vulgus nusquam non est barbarum. N 



14 J. CHOMARAT 

villes illustres par leurs universités, leurs collèges ou leurs imprimeurs 
dessinent l’Europe érasmienne. 

L’Europe de Valla ou celle d’Erasme n’est donc ni politique, ni 
religieuse, mais culturelle, et  peut-être faut-il dire latine ; car si les 
humanistes redécouvrent le grec, les deux langues ne seront jamais 
traitées à égalité ; on traduit les classiques grecs en latin, très rarement 
l’inverse ; on cite du grec, mais sauf exceptions on continue à écrire et à 
parler en latin. Ce n’est plus du tout le latin scolastique, mais c’est 
toujours du latin ; et aujourd’hui c’est peut-être la continuité entre clercs 
médiévaux et humanistes qui doit nous frapper plus que la discontinuité. 
Que reste-t-il de cette Europe? La dernière œuvre de premier plan 
écrite en latin est peut-être celle de Newton; mais pendant encore deux 
siècles le latin était resté le fondement de l’éducation ; aujourd’hui il est 
devenu une spécialité, et pour la pratiquer il faut déchiffrer plusieurs 
langues vivantes ; pourtant on perçoit encore l’unité culturelle des pays 
où  le latin a joué ce rôle fondamental ; ils forment une sorte de nouvelle 
république des lettres polyglotte où les livres à succès sont aussitôt 
traduits; la Foire de Francfort a la même importance, ou presque, qu’au 
temps d’Erasme ; cette république des lettres englobe le Nouveau Monde 
tout entier ; l’Europe n’en est plus qu’une partie, et depuis l’époque des 
humanistes elle s’est accrue de la Grèce à nouveau vivante, des pays 
balkaniques, de la Russie ; aujourd’hui les écrivains tchèques, polonais, 
roumains, russes appartiennent à l’univers culturel de ce qui n’est plus 
1”Europe mais l’occident ; le régime soviétique et sa doctrine destructrice 
dles traditions culturelles de chaque peuple, comme nous le crient Milan 
Kundera et tant d’autres, ne prévalent point encore contre ce fait massif. 
On constate d’autre part que cet univers culturel est aussi celui que 
recouvrent les diverses confessions chrétiennes ; le lien entre culture et 
r’eligion n’est peut-être plus aussi simple que le pensait Valla; il subsiste 
pourtant, soit que l’on considère les traditions religieuses comme une 
composante de la culture, soit que l’on juge la culture indispensable à la 
rleligion chrétienne. 

Si l’unité de l’Europe apparaît aujourd’hui comme un problème, il 
ne concerne qu’indirectement la religion et la culture; mais face à une 
même menace extérieure, conscients de leur communauté de destin, les 
peuples encore libres de l’Europe se posent la question de leur unité en 
termes politiques, économiques, militaires ; la conscience européenne est 
moins tournée vers son passé qu’inquiète de l’avenir. Ce problème ne 
cloncerne plus l’historien, mais les citoyens. 

Jacques CHOMARAT 



L’HOSPITALITÉ DANS L’EUROPE 
DU MILIEU DU XV‘ SIÈCLE: 

ASPECTS JURIDIQUES, MATÉRIELS ET SOCIAUX, 
D’APRÈS QUELQUES RÉCITS DE VOYAGE 

Parmi toutes les sources documentaires permettant d’appréhender 
l’Europe des XV‘ et XVI‘ siècles dans son unité et sa diversité, dans ses 
articulations et ses contrastes, dans ses points de convergence et de 
divergence, il serait regrettable de négliger les récits de voyage - quelle 
que soit la forme de ces récits, quelles que soient les modalités et la 
finalité de ces voyages’. 

Ce véritable genre littéraire peut être étudié sur plusieurs plans. II 
éclaire naturellement l’histoire des transports, des moyens de communica- 
tion, des itinéraires. On y trouve souvent une description précise, et 
même chiffrée, de différents monuments civils, militaires et religieux, 
l’énumération des reliques abritées par les grands centres de dévotion, le 
récit de légendes et de mythes, la mention de phénomènes étranges ou 
merveilleux. L’évocation des paysages, plus fréquente qu’on ne pourrait 
croire, tout en restant en général discrète et  rapide, donne quelque idée 
du regard que les contemporains pouvaient jeter sur la nature. 
Cependant cette communication vise plus spécialement à aborder les 
problèmes juridiques et les aspects humains relatifs à l’hospitalité, et cela 
à partir de trois sources, depuis longtemps éditées, dont l’intérêt inégal 
se trouve compensé par le fait qu’elles sont sensiblement contemporai- 
nes : 

a. le récit du voyage des ambassadeurs florentins Philippe de 
Médicis, archevêque de Pise, Buonaccorso Pitti et Piero de Pazzi auprès 
de Louis XI, du 27 octobre 1461 au 13 mars 1462, récit composé en 
italien par le chancelier de l’ambassade Giovanni di Francesco di Neri 
Cecchi : 

I .  La littérature en langue française sur ce sujet est rare et vieillie. Voir cependant 
E. Bonaffée, Voyages et voyageurs de la Renaissance, Paris, 1895. II en va différemment 
des pèlerinages proprement dits, sur lesquels on consultera P.A.  Sigal, Les marcheurs de 
Dieu, Paris, 1974, ainsi que la bibliographie des pages 149-159. 

2. I l  viaggio degli ambasciatori fioreniini al re di Francia ne1 MCCCCLXI descritto 
da Giovanni di Francesco di Neri Cecchi lor0 cancelliere, éd. C .  Milanesi, dans Archivio 
storico italiano, 3‘ série. I .  première partie, 1865, p. 3-62. Sur le contenu proprement 
diplomatique de l’ambassade, A .  Desjardins et G .  Canestrini, Négociations diplomatiques de 
la France avec la Toscane, I ,  Paris, 1859, p. 116-133, et L. Cerioni, La polirica iraliana di 
Luigi XI ,  dans Archivio storico lombardo, 8’ série, I et I I .  1949 et 1950. 



76 Ph. CONTAMINE 

b. le journal de l’ambassade envoyée auprès du même Louis XI par 
le roi de Bohême Georges Podiebrad. Cette ambassade, partie de Prague 
le 16 mai 1464, fut de retour à Brno le 14 septembre suivant. Elle fut 
conduite par un seigneur tchèque, Albert Kostka de Postupitz, et aussi 
par le Grenoblois Antoine Marini (ou Marin), homme d’action et 
d’imagination, bel exemple d’« ingénieur de la Renaissance », mais aussi 
conseiller politique, surtout célèbre parce qu’il fit adopter par Georges 
I’odiebrad l’ambitieux et utopique projet de réconcilier et de fédérer les 
royaumes chrétiens en vue de la lutte contre les Turcs. Le but de 
l’ambassade était précisément de convaincre Louis XI d’apporter son 
adhésion à ce dessein. Le journal, tenu en slave par l’un des membres 
de la délégation, Jaroslaw, fut retrouvé - original ou plutôt copie 
manuscrite - dans les archives de la ville de Budejovice puis publié par 
I;. Palacky en 1827. Avant publication, le texte fut soumis à la censure 
autrichienne qui ordonna la suppression de certains passages où I‘Eglise 
catholique romaine se trouvait mise en cause et critiquée. Très 
rapidement le manuscrit de Bude jovice disparut, et  comme Palacky 
ri’avait pas conservé copie des passages censurés des lacunes subsistent, 
clont on ne peut exactement mesurer l’ampleur. Ajoutons que le journal 
cle Jaroslaw a été traduit en anglais en 1871 : c’est cette traduction qui 
est utilisée ici, faute d’un accès direct au texte slave’; 

c. la source la plus riche est formée par les récits du voyage 
entrepris par le baron Léon de Rozmital et de BIatna à travers 
l’’Allemagne, les Pays-Bas, l’Angleterre, la Bretagne, la France, la 
F’éninsule ibérique et l’Italie du Nord, du 26 novembre 1465, date de son 
départ de Prague, au mois de mars 1467, époque de son retour en 
Elohêrne. De ce voyage se sont conservés deux récits, parallèles et 

3. R .  ürbanek, Ve sluibach Jiiika Krdle. Deniky panosé Jaroslava a Vaclava Safka 
z Biikova (Au service du roi Georges. Journaux du page Jaroslaw et de Vaclav Schaseck), 
Prague, 1940. Diary of an Embassy from King George of Bohemia to King Louis X i  of 
France in the year of grace 1464, trad. anglaise par A.H.  Wratislaw, Londres, 1871. Sur 
Antoine Marini, E. Denis, De Antonio Marini,, Paris, 1878, et N. Iorga. < < U n  auteur de 
projets de croisades, Antoine Marini,,  dans Etudes d’histoire du Moyen Age dédiées b 
Gabriel Monod, Paris. 1896, p. 445-457. Le mémorandum de Marini, analysé par Iorga, se 
trouve à la Bibliothèque de Munich, ms. lat. 15606, f .  1-8. On y trouve une appréciation 
des vertus et surtout des vices des Grecs, des Italiens, des Français, des Espagnols et des 
AJlemands. Ce passage a été édité par U.  Chevalier dans le Bulletin d’histoire ecclésiastique 
er d’archéologie religieuse des diocèses de Valence, Gap,  Grenoble & Viviers, X (1890), 
p. 262-263. Etude d’ensemble du projet de Georges Podiebrad dans F.G. Heymann, George 
of Bohemia, King of Heretics, Princeton, 1965, et surtout O. Odloiilik, The Hussite King. 
Bohemia in European Affairs, 1440-1471, New Brunswick, New Jersey, 1965. Voir aussi 
V .  Vanëcëk, Eine Weltfriedensorganisation nach den Vorschlagen des bohmischen Konigs 
C‘eorg von Podiebrad und nach den Ideen des Johannes Amos Comenius, dans Sitzungsbe- 
richte der deutschen A kademie der Wissenschaften zu Berlin, Klasse für Philosophie, 
C‘eschichre, Staats-, Rechts- und Wirtschaftswissenschafren, 1962 (Berlin, 1963). L’Académie 
tchécoslovaque des sciences a édité, par les soins de V. Vanëcëk, Cuitus pacis. Etudes et 
documents du <c Symposium pragense cultus pacis 1464-1 964 )>. Comrnemoratio pacis generalis 
ante quingentos annos a Georgio Bohemiae rege propositae, Prague, 1966. Parmi les 
communications publiées, on trouvera celle de V.L. Tapié, <<Le projet pacifique de 
Georges et la politique française», p. 111-118. Les Archives nationales, sous la cote J 432, 
nos 22 et 23, conservent les pouvoirs donnés à ses ambassadeurs par le roi Georges, ainsi 
que l’acte de renouvellement de l’alliance entre Louis XI et le roi de Bohême, daté de 
Dieppe, le 18 juillet 1464 (édité dans J .  du Mont, Corps universel diplomatique du droit des 
gens, III, l“partie, Amsterdam et La Haye, 1726, p. 315-316). 



L’HOSPITALITÉ A U  XV‘ SIÈCLE 77 

complémentaires ; l’un, en allemand, a pour auteur Gabriel Tetzel, d’une 
famille patricienne de Nuremberg ; l’autre fut rédigé en slave par l’écuyer 
(plus tard chevalier) Schaseck ; le texte slave a lui-même disparu, mais 
on en conserve une traduction latine de 15774. 

Au-delà des disparités géographiques et linguistiques, il s’agit dans 
les trois cas du déplacement d’une quarantaine de personnages 5 ,  

appartenant, par leurs fonctions publiques ou privées aussi bien que par 
leur origine sociale, au monde des privilégiés de la naissance, de la 
fortune et de la puissance. Pour la délégation florentine, la présence d’un 
Médicis, d’un Pitti et d’un Pazzi le souligne assez, et nous voyons 
effectivement les trois ambassadeurs, au cours de leur voyage, entrer en 
contact avec les représentants des grandes firmes florentines (ainsi à 
Milan et à Genève) qui ne manquèrent pas de leur réserver le plus 
honorable et chaleureux accueil6. De leur côté, ni Kostka ni Marini 
n’étaient alors gens de peu. Enfin, Léon de Rozmital était le propre 
beau-frère de Georges Podiebrad, lequel avait épousé sa sœur. Sa suite, 
revêtue d’une livrée rouge et or, avec des manches en velours ornées de 
perles ’, comprenait, outre divers domestiques, un héraut d’armes, un 
musicien, un page noble (Edelknaben), des gentilshommes (Edelmünner), 
des bannerets (Punerherren) H. 

Inutile de revenir sur le caractère diplomatique des deux premiers 
voyages. Le troisième tient à la fois du pèlerinage et du «tour de 
chevalier» (Rirrersreise)y. Le but avoué est de visiter des centres de 
dévotion, et particulièrement la tombe de l’apôtre saint Jacques à 
Compostelle I(’, mais aussi la Terre de promission et le Saint Sépulcre de 
Jérusalem ‘ I ,  cette partie du projet ayant été finalement abandonnée sans 
que les raisons de ce renoncement soient mentionnées dans nos sources. 
Un autre but, auquel i l  est fait allusion plus fréquemment encore, est de 
«visiter tous les royaumes chrétiens, et aussi les principautés en terre 
allemande et welche, laïques et ecclésiastiques >> 1 2 ,  de se rendre de cour 
en cour, au besoin même de gagner des régions païennesI3. Ainsi Léon 

4. Des bohmischen Herrn Leo’s von Roimital Ritter-, Hof- und Pilger-Reise durch die 
Abendlande 1465-1467. beschrieben von zweien seiner Begleiter. dans Biblioihek des 
literarischen Vereins in Stuttgart. VI1 (1844). p. I-XIV et 1-212. J’ai également consulté 
l’édition du récit de Schaseck par K. Hrdina, sous le titre Commentarius brevis et iucundus 
itineris atque peregrinationis yietatis et religionis causa suscepiae ab illustri et magnifico 
domino, domino Leone, libero barone de Rosmital et Blatna (Prague, 1951). ainsi que la 
traduction anglaise de M. Letts, The Travels of Leo of Rozmital through Germany. 
Flanders, England. France, Spain, Portugal and Italy 1465-1467, Cambridge, 1957. 

5. Pour le voyage de Léon de Rozmital. chiffre de quarante indiqué dans plusieurs 
sauf-conduits. Pour l’ambassade Kostka-Marini, cf. Diary ..., éd. cit. 

6. Viaggio ..., éd. cit., p. 1 I (à Milan: «desinamo tutti in casa Cosimo de’ Medici, 
dove sta Piggello Portinnri. lo quale fecie uno magnifico convito alli ambasciadori .I, et 
p. 16 (à Genève, le 29 novembre, déjeuner à la maison de la compagnie des Médicis, et le 
30 à la maison de la compagnie des Pazzi). 

7 .  Leo von Roimiral, Reise. éd. cit.. p. 145. 
8. Ibid. 
9. Ibid. 

10. Ibid. 
11. Ibid., p. 29. 
12. Ibid., p. 145. 
13. Ibid., p. 85-86. 



78 Ph. CONTAMINE 

de Rozmital acquerra non point des richesses mais la renomméeI4, et 
pourra exercer sa vertu chevaleresque. 

Autant de desseins qui se trouvent exposés dans les lettres de 
Sauf-conduit, de protection, de passage, de recommandation, dont il 
jiugea bon de se munir dès le départ, qu’il se procura au fur et à mesure 
de sa pérégrination, qu’il conserva enfin soigneusement, en sorte qu’elles 
se trouvent transcrites au nombre de vingt-deux dans le récit de 
!khaseck. L’accent y est mis sur le désir du voyageur d’acquérir une 
expérience plus grande, de s’améliorer lui-même en tant que chevalier au 
contact des mœurs, principalement nobiliaires, des différents royaumes 
parcourus, de mieux saisir la puissance du Créateur en touchant du doigt 
la grandeur et la diversité de la Création15. 

Se déplacer, au XV‘ siècle, c’était donc aussi se munir de papiers et 
de parchemins. Voyageur privé (ce qui ne veut pas dire incognito), Léon 
de Rozmital ne pouvait disposer de véritables lettres de créance de la 
part de son souverain. En revanche, dès avant son départ, i l  avait en 
poche une lettre de l’empereur Frédéric III, du 17 septembre 1465, 
recommandant son << familier >> et son <c fidèle ». une autre du 
10 novembre, où sa sœur Jeanne, la reine de Bohême, s’exprimait d’un 
ton plus sentimental et plus personnel, et aussi une lettre autographe de 
l’impératrice Eléonore de Portugal, adressée à son parent le roi de 
E’ortugal 16.  

Les démarches entreprises dans la suite du périple lui valurent toute 
une série de lettres, depuis celle du margrave de Brandebourg du 
10 décembre 1465 jusqu’à celle du doge de Venise, du 16 décembre 1466, 
en passant par des lettres de Philippe le Bon, d’Edouard IV d’Angleter- 
r’e, du roi René, de Louis XI, etc. II lui fallut même un sauf-conduit 
spécial, délivré par un seigneur espagnol, pour se rendre à 
Compostelle IR. Obtenir un Gefeitsbrief n’allait nullement de soi. On voit 
à plusieurs reprises Léon de Rozmital s’arrêter avec son équipage, une 
fois la frontière franchie, dans une localité proche (ainsi à Magenta pour 
le duché de Milan, à Padoue pour I’Etat vénitien IY), puis envoyer une 
délégation conduite par son héraut d’armes auprès du prince ou du roi, 
laquelle revenait ensuite avec la lettre sollicitée. L’arrêt fut par exemple 
de trois jours à Douron, localité castillane située sur le Douro, pour 
obtenir du roi d’Espagne Henri IV un «diplôme de foi publique» yidei 
publicae diploma), «car dans cette région la coutume est telle que 
l’étranger qui désire voyager pour voir les lieux célèbres doit demander 

14. Ibid., p. 27. 
15. Cf. la lettre de François I I ,  duc de Bretagne, ibid., p. 5 0 :  Quia generosus et 

magnificus dominus Leo de Rozmital. miles de regno Bohemiae, dominus de BIatna et de 
Frymperg, peragratis regnorum, dominiorum, provinciarum, patriarum, principatuum et 
terrarum locis quamplurimis, animum suum in aciibus virtuosis, gratia experientiae, et ut ex 
moribus diversorum regnorum et provinciarum, quarum quilibet suo sensu abondai. 
meliorem sortiatur animam, majoremque, creatoris sui cognita potestate nec non diversitate et 
magnitudine creaturarum, habere valeat cognitiam.. . 

p. 137. 

16. /bid, p. 10-12,,et p. 134. 
17. Les lettres d’Edouard IV se trouvent également dans Rymer. Foedera .... V. 1. 

18. Leo von Roimital, Reise . _ _ ,  éd. cit., p.  80. 
19. /bid. ,  p. 116 et 123. 



L‘HOSPITALITÉ AU XV‘ SIÈCLE 79 

un diplôme a u  prince de la région pour pouvoir circuler en plus grande 
sûreté B 2‘’. A Saragosse, Rozmital dut montrer aux envoyés du roi 
d’Aragon, pour les convaincre, les originaux des sauf-conduits précédem- 
ment obtenus 2 1 .  

Les refus n’étaient pas exclus. Ayant eu l’imprudence, lors de la 
guerre civile espagnole entre Henri IV et son demi-frère et  compétiteur 
Alphonse de Castille, de se rendre d’abord auprès du roi en place, dont, 
par là-même, il reconnaissait implicitement la légitimité, Rozmital ne put 
jamais obtenir de sauf-conduit de son Même réponse 
négative de la part du roi de Hongrie Matthias Corvin23. En allant 
demander un sauf-conduit aux Catalans, les serviteurs de Rozrnital 
faillirent être massacrés 24. 

Ces documents - appelons-les passeports - sont loin d’être 
identiques quant à la forme et quant au fond. Tandis que les uns sont 
surtout adressés aux responsables et aux sujets placés sous l’autorité de 
la puissance qui les délivre, d’autres prétendent avoir une portée plus 
vaste et toucher la communauté, ou la fraternité, des rois et  des princes, 
dans leur ensembleZ5. Si tous, à l’exception d’un seul, émis par les 
autorités catalanes, sont en latin, du moins doit-on remarquer que les 
actes émanés du marquis de Montferrat et du doge de Venise sont 
l’expression de chancelleries acquises au modèle humaniste. La lettre du 
marquis de Montferrat compare Rozmital à Ulysse après la chute de 
Troie; celle du doge Christophe Moro évoque le jugement de Théo- 
phraste sur le droit à I’hos?italité26. Mais surtout ces passeports peuvent 
être plus ou moins précis, et restrictifs. C’est ainsi que le duc de 
Bourgogne accorde le << transit D ou N conduit B à quarante personnes, de 
quelque grade, statut, ordre ou condition qu’elles soient, pourvu qu’elles 

20. lbid., p. 67. 
21. Ibid., p. 103. 
22. Ibid., p. 173. 
23. Ibid., p. 195. 
24. lbid., p. 190. 
25. Voir la différence entre les deux adresses des lettres de Philippe le Bon: 
a. Universis et singulis nosiris locumtenentibus, marescallis, admiraldis, capitaneis et 

conductoribus gentium armorum, balistariorum et sagittariorum, et aliis guerras frequentanti- 
bus, gubernatoribus, seneschallis, baillivis, praepositis, ampimannis, majoribus, scultetis, 
rectoribus, capitaneis et loca ienentibus principaruum, patriarum, terrarum jurisdictionumque 
nostrarum, nec non civitarum, oppidorum. castrorum, fortaliciorum, passagiorum, pontium, 
portuum, pedagiorum, districtuum et locorum quorumcunque custodibus, scabinis, juratis, 
caeterisque justiciariis, oficiariis, vasallis, servitoribus atque subditis, amicis, confaederatis ac 
benevolis nostris et aliis quibusvis, ubilibet constitutis, quibus presentes nostrae ostensae 
fuerint litterae, salutem et dilectionem (ibid, p. 29) ; 

b. Universis et singulis dominis regibus paratum et obsequiosum animum ; ducibus, 
marchionibus, comitibus et aliis principibus, charitatem sinceram ; baronibus vero, militibus, 
scutiferis et aliis nobilibus, communita tibus nec non patriarum, terrarum et locorum dominis, 
benevolentiam nostram ; connestabulariis, mareschallis, admiraldis, capitan eis gentium armo- 
rum et aliis guerram in terra vel mari frequentantibus, seneschallis, baillivis, praepositis, 
scultetis, majoribus, scabinis, gubernatoribus, rectoribus, capitaneis et loca tenen tibus, 
oppidorum, villarum, civitatum, castrorum. fortaliciorum, pontium, portuum, districtuum et 
locorum custodibus, justiciariis, oficiariis, subditis, amicis, confaederaris el benevolis domini 
mei regis, atque nostris ubilibet consritutir ac caeteris omnibus quibus nostrae praesentes 
ostensae fuerini litterae, dilectionem et salutem (ibid, p. 31-32). 

26. lbid., p. 119 et 130. 



80 Ph. CONTAMINE 

ne soient pas des ennemis publics de lui-même ni de ses pays, et pour 
(quarante chevaux. Est accordée la liberté de circuler de nuit et  de jour, 
:sur la terre et sur l’eau, avec chevaux, lettres, vêtements, valises, 
’bagages, fardeaux, or, argent et voitures (rien n’est spécifié quant aux 
armes mais on sait, par divers épisodes, que Rozmital et ses compagnons 
en étaient abondamment pourvus). Ordre est d’autre part donné de les 
ravitailler à un prix raisonnable, de les guider. Ils bénéficient enfin de 
l’exemption de tous tonlieux, péages et droits de passage. L’ensemble de 
ces dispositions est valable pour un anz7.  Des clauses semblables sont 
accordées par le roi René pour la même durée2*, tandis que le roi 
d’Angleterre accorde un délai de six mois seulement”. Quant aux 
autorités catalanes, elles se bornent à permettre le libre passage de 
Barcoone à Perpignan 

A l’usage, ces lettres de passage se montrèrent efficaces. Cependant 
Rozmital et sa suite, en 1465-1467, voyagèrent dans trois zones 
d’insécurité : diverses régions d’Allemagne jl, la traversée de la Manche 
de Poole à Guernesey, au cours de Laquelle leur bateau fut arraisonné 
par des corsaires anglais, lesquels leur rendirent la liberté, avec leurs 
excuses,  quand ils découvr i ren t  l’existence du  sauf-condui t  
cl’Edouard IV 32, et surtout différents secteurs de la Péninsule ibérique 
affectés par les luttes intestines en Castille et dans le royaume 
d’Aragon”. Pour la première fois, en Biscaye, ils se virent contraints, 
sous la menace, de s’acquitter d’un porforium 34. 

De son côté, pour l’aller et retour Florence-Paris, Giovanni di 
Francesco ne signale aucun danger particulier. Tel n’est pas le cas de 
Jaroslaw qui relève les risques de la circulation en Allemagne méridio- 
nale et en Alsace. Pour assurer la sécurité de l’ambassade bohémienne, 
la cité de Strasbourg n’hésita pas à fournir une escorte armée de 
cinquante cavaliers et  de cinquante piétons, relayée, une fois les Vosges 
franchies, par les hommes du duc de Lorraine 3 5 .  

21. Ibid., p. 29-31. 
28. Ibid., p. 53-55. 
29. Ibid., p. 42-43. Les formulaires de chancellerie fournissent les divers modèles 

possibles. Ainsi le formulaire de l’époque de Louis XI, Bibl. Nat., fr. 5030, distingue des 
lettres en latin et d’autres en français; il distingue aussi les lettres de «passaige pour 
aimbaxadeurs et bienvueillans n, les lettres de << saufconduit pour ennemys D, les lettres de 
«saufconduit pour ung estrangier ». Dans tous les cas, les termes en étaient soigneusement 
pesés. «Nora les motz de jour et de nuyt et par eaue et par terre, et encores quant on 
veult porter harnois, on y mect ces motz: armés et desarmésn (f. 72v); «Item, que a 
siibgez ou bienvueillans le roy ne use point de ce mot saufconduit ne ne donne saufconduit 
fors a ennemis, et quant on fait ung saufconduit on y doit tousjours limiter le temps 
combien i l  a a durer* (f. 74r) ; <<Item, qu’on n’y mect pas communement que on face 
administrer vivres et autres chouses neccessaires comme l’en faict a amys ou subgez et en 
tautes autres chouses, puis que c’est pour ennemys on doit faire la lettre plus maigre»; 
«.Item, communement on n’y mect pas sejourner mais seulement passer et repasser» 
(f. 74r). Au vu de ce formulaire, il apparaît que Louis XI a accordé à Rozrnital des lettres 
dc: passage en latin, comme à un ami et bienveillant. 

30. Leo von Roimiral, Reise, éd. cit., p. 112. 
31. Ainsi le comté de Hohenlohe, ibid., p. 146. 
32. lbid., p. 47. 
33. Ibid., p. 171. 
34. Ibid., p. 62-63. 
35. Diary ..., éd. cit., p. 18-20. 



L’HOSPITALITÉ AU XV‘ SIÈCLE 81 

Mais les escortes n’avaient pas comme seule mission de protéger. I1 
s’agissait aussi, dans un autre style, d’accompagner des hôtes qu’on 
voulait honorer. L’escorte d’honneur est une institution qui paraît 
spécialement développée en Italie du Nord, jusqu’au duché de Savoie 
exclusivement. C’est ainsi qu’à l’approche de Milan l’ambassade floren- 
tine fut accueillie, à une dizaine de milles de la cité de saint Ambroise, 
par le podestat et le capitaine venus à sa rencontre, à trois milles par le 
comte Galéas Marie et  quatre de ses frères, fils légitimes du duc 
François, plus près encore par un autre de ses fils accompagné de 
musiciens et de gentilshommes à cheval. Même cérémonial au départ, où 
une escorte d’honneur devait reconduire la délégation jusqu’aux fron- 
tières du Milanais36. Plus modestement, en 1466, le frère du duc Galéas 
Marie, plus des trompettes, des fifres et des cavaliers se rendirent à la 
rencontre de Rozmital à un ou deux milles seulement de la cité”. Le 
même Rozmital, arrivant à Londres, se vit installer dans une riche 
auberge, sur ordre du roi, qui lui dépêcha en outre un héraut et des 
c conseillers ». Lorsqu’il quitta la capitale, Edouard IV lui fournit un 
gentilhomme de qualité pour le guider et l’escorter à travers le royaume 
jusqu’à la mer et lui procurer un bateau pour la Bretagne3R. Mais l’offre 
la plus remarquable fut sans doute celle du duc Philippe le Bon, qui 
donna à Rozmital un héraut d’armes ayant fréquenté tous les rois 
chrétiens, connaissant au surplus dix-sept langues et qui, de fait, 
accompagna le noble bohémien jusqu’à son retour, c’est-à-dire pendant 
plus d’un an39. 

Escorter, conduire, guider, ce n’était là qu’un des aspects de 
l’hospitalité. II y avait aussi le rite des présents, que les princes et les 
rois ne manquaient pas de respecter, mais encore nombre de villes4”. À 
lire les récits de Tetzel et  de Schaseck, il semble que les dons les plus 
généreux émanèrent du roi de Portugal, lequel offrit à Rozmital deux 
chevaux, deux esclaves maures et deux singes 4‘. Naturellement, il était 
attendu des voyageurs qu’ils jouassent les désintéressés et que, priés 
d’exprimer leurs souhaits, ils demeurassent dans les limites du raisonna- 
ble. Au duc de Milan qui se déclare prêt à lui  donner tout ce qu’il 
souhaite, Rozmital répond qu’il n’est pas venu pour chercher des 
cadeaux mais pour visiter les cours des princes et des rois et accroître ses 
vertus chevaleresques 42. Quitte d’ailleurs en d’autres circonstances à se 

36. Viaggio ..., éd. cit., p. 10 et 12. 
37. Leo von RoImiral, Reise, éd. cit., p. 117. 
38. Ibid., p. 155 et 4.5. 
39. Ibid., p. 28. La présence du héraut bourguignon est signalée dans le sauf-conduit 

catalan (p. 112). On notera le chiffre de dix-sept langues; en effet, i l  était courant, dans 
l’Europe du XV‘ siècle, de parler des dix-sept royaumes chrétiens: Ph. Contamine, «Une 
interpolation de la Chronique Martinienne ; le Brevis Tractatus d’Etienne de Conty, official 
de Corbie (t 1413). ,> dans L’hisroriographie en Occident du V’ au XV’ siècle. Acres du 
Congrès de la Société des historiens médiévisres de l’enseignemeni supérieur. Tours 10-12 juin 
1977, Annales de Bretagne et des pays de l’ouest, t .  87 (1980). p. 381. 

40. Bruges, Avignon, Cologne, etc. 
41. Leo von Roimitai, Reise, éd. cit., p. 182. 
42. Ibid., p. 117-118. De même, refus d’un joyau offert par le duc de Bourgogne 

(P. 27). 



82 Ph. CONTAMINE 

]plaindre de la ladrerie de l’empereur et de la mesquinerie du duc de 
Bretagne 43. 

Dans certains cas, le maître d’hôtel du prince faisait apporter 
chaque jour à l’auberge nourriture et boissonM. Plus souvent encore, les 
ilotes d’hôtel se trouvaient intégralement payées : telle est la conduite, 
entre autres, de Charles, comte du Maine, à Châtellerault, du roi René à 
Bar-le-Duc, de l’évêque de Braga, à Braga45. L’hospitalité pouvait être 
offerte dans tel château, tel palais épiscopal ou princier M. L’une des 
grandes affaires était la présentation de l’étranger, après une attente plus 
ou moins longue - quelques jours, ou quelques semaines - à la cour 
du prince et au prince lui-même. L’étiquette qui réglait cette présenta- 
tion faisait l’objet d’attentions particulières, et les récits de voyage ne 
sont pas chiches de détails sur ce cérémonial4’. On observait soigneuse- 
ment l’affabilité plus ou moins marquée avec laquelle le prince se 
comportait, la chaleur des paroles de bienvenue, prononcées par le 
truchement d’un héraut d’armes - cet auxiliaire indispensable à la vie 
de cour et  même à la vie aristocratique au XV“ siècle48. Un hôte se 
sentait particulièrement honoré que le prince conduisait par la main, de 
pièce en pièce, à travers son palais4Y. Nouveau degré dans la faveur: 
lorsque le prince présentait son épouse entourée des dames de la cour5[’. 

II appartenait encore à la puissance invitante de divertir l’hôte de 
marque en lui offrant banquets, fêtes, danses, et  aussi de I’impression- 
nier, en faisant étalage de sa richesse et de ses moyens militaires5’. 
Régulièrement par exemple était communiqué aux étrangers le chiffre 
exorbitant de 1700 O00 clochers ou villages que le royaume de France 
était censé avoir 5 2 .  

Cependant ces manifestations n’étaient pas tout à fait à sens unique. 
L,’hôte aussi, autant qu’il lui était possible, se devait d’offrir une manière 
de contre-don: un festin, un cheval, ou encore la manifestation de ses 

43. Ibid.. p. 161 et 194. 
44. Ibid., p. 161. 
45. Ibid., p. 165 et 174. Diary _... éd. cit., p. 23. Même conduite de la part de 

46. Viaggio ..., éd. cit., p. 8 et 9. 
47. Philippe le Bon reçut Rozmital le dixième jour après son arrivée, Louis XI le 

48. Turn dominus regem, omnium regum et principum quos adierat nomine per 

49. Ibid., p. 24. 
50. Ibid., p. 152. 156. 160. 161. 163. 
51. Cf. la description du trésor des ducs de Bourgogne par Tetzel (ibid.. p. 150-151) 

et la visite de l’arsenal de Venise racontée par Schaseck (ibid., p. 128). 
52. «Item man meint. das sibenzehenhundert tausend kirchen in Frankreich sein, und 

bei sechzigtausend schloss und statt und markt an die dorffer» (ibid.. p. 164). 
Pli. Contamine, <(Contribution à l’histoire d’un mythe : les 1 70U O00 clochers du royaume 
de France (XV‘-XVI‘ siècles) >>, dans Economies e f  sociérés au Moyen Age. Mélanges offerts 
à Edouard Perroy, Paris, 1973, p. 414-427. Ce mythe, sous une forme ou sous une autre, 
perdura à travers le XVI‘ siècle jusqu’à ce que Jean Bodin, dans Les six livres de la 
Rkpublique, p. 891. en f î t  justice. Retenant le chiffre de 600 O00 «que  villes que villages», 
il expose: «C’est une menterie trop impudente, attendu que par les extraits de la chambre 
des comptes, qui furent apportés à Blois aux estats. il ne se trouva que vingt sept mil 
quatre cents paroisses, prenant la plus grande ville pour une paroisse, et le moindre village 
ayant paroisse pour une autre». 

Louis XI (Leo  von Roimiral, Reise, éd. cit.. p. 164). 

troisième (Leo von Roimital. Reise ..., éd. fit., p. 149 et 163). 

heroldum, ut mos est, salufavit (ibid, p. 105). 



L’HOSPITALITÉ AU XV‘ SIÈCLE 83 

talents de société (danse, musique, lutte, joute) 53. Sans compter la 
nécessité où il se trouvait d’arroser par de copieux pourboires (dont le 
chancelier de l’ambassade florentine a pris soin de relever la liste) les 
guides, les hérauts, les portiers et les porteurs, les huissiers, les sergents 
à masse, les musiciens et  les bouffons - petit personnel de cour pour 
lequel ces générosités représentaient sans doute la partie la plus 
importante de ses gains54. 

C’est dire que l’accueil des étrangers, du moins d’un certain rang, 
ne résultait pas d’initiatives ni de réactions individuelles, il n’était pas 
dicté par les seules circonstances du moment. I1 obéissait, au niveau des 
cours, à un protocole plus ou moins élaboré. De manière plus générale, 
il n’est pas impossible de découvrir, pour telle ville ou pour tel pays, une 
sorte de code de l’hospitalité. Ainsi le remarque Schaseck pour 
Francfort-sur-le-Main : << Là, cette coutume est observée, qui veut que, si 
un homme célèbre s’y rend pour voyager, on l’invite à la curie»55. De 
même à Londres : <<Cette coutume existe dans cette ville que, si un hôte 
illustre venant de l’étranger y arrive, les filles et les femmes se rendent à 
l’auberge où il est descendu, l’accueillent et lui font des cadeaux. Ainsi 
en fut-il pour nous w 56. 

Naturellement la cohérence des rites de l’hospitalité à travers 
l’Europe chrétienne du XV“ siècle était spécialement sensible lorsqu’ils 
concernaient le milieu de la noblesse palatine. Le périple de Rozmital 
porte témoignage, à maintes reprises, de cette internationale de la 
chevalerie, s’exprimant, en particulier, par un langage commun, par des 
joutes et des tournois (encore faut-il souligner qu’ils n’ont guère 
concerné que l’Allemagne et les États bourguignons 57), et aussi par la 
remise de décorations d’honneur - presque toujours des colliers que 
nombre de princes accordèrent à lui-même et à plusieurs membres de sa 
suite. Le mot allemand pour désigner cette marque distinctive est celui 
de Gesellschuft. En latin, deux termes sont employés, indifféremment : 
symbolum et sodalitas. Il semble qu’il appartenait à l’étranger de faire 
d’abord sa demandesX. Dès lors un lien d’amitié et de dépendance se 
trouvait créé, susceptible au reste de prolongements dans la mesure où le 
bénéficiaire pouvait à son tour attribuer la même faveur à d’autres 
personnes 5y. Parfois associés à cette remise de colliers, des adoubements 
classiques pouvaient aussi avoir lieu“’. Et il est probable que Louis XI, 

53. Ainsi Rozmital offrit à Charles, comte de Charolais, un beau cheval, avec 
l’espoir, il est vrai, d’obtenir en retour une monture encore plus précieuse. Cet espoir ne 
fut pas déçu (Leo von Roimital. Reise ..., éd. cit., p. 152). 

54. Viaggio ..., éd. cit., p.  46-54. 
55. Leo von Roimital, Reise ..., éd. cit.. p. 17. 
56. Ibid., p. 41. 
57. Rozmital ou ses gens joutèrent à Ansbach. Cologne, Bruxelles et Graz. Leurs 

offres furent refusées à Londres et à Bruges (ibid. ,  p. 13, 15, 18, 25, 133, 146, 148, 

58. Ces ordres furent donnés par le duc de Clèves, ibid., (p. 151). le roi d’Angleterre 
(p. 155), le duc de Bretagne (p. 161). le duc d’Anjou et roi de Sicile (p. 161). le roi de 
Castille (p. 172). le roi d’Aragon (p. 190 et 105). 

59. Mêmes références que pour la n. 58. 
60. C‘est le cas à Londres (ibid., p. 41 et 155). Dans le même ordre d’idées, 

rencontre à Burgos entre Rofmital et un noble castillan, ayant été adoubé en Bohême, lors 

151-152, 157, 194). 



84 Ph. CONTAMINE 

dont on ne signale pas qu’il ait accordé à quiconque sa Gesellschaft, 
agissait dans le même esprit lorsqu’il attribuait aux ambassadeurs 
fiorentins des cc lettres d’office et de dignité », dont le contenu variait en 
fonction du rang: l’archevêque de Pise fut fait conseiller du roi; Piero de 
Pazzi, qui avait été adoubé par le roi, obtint un office de chambellan et 
de conseiller du roi ; Buonaccorso eut droit au titre de conseiller et 
écuyer d’écurie ; quant à Donato Acciauoli et au chancelier Giovanni, ils 
durent se contenter pour l’un d’un office de conseiller et maître d’hôtel 
e t  pour l’autre d’un office de secrétaire du roi6’. 

Dans la même ambiance aristocratique, on comprend l’accueil 
spécialement chaleureux dont bénéficia à Windsor le noble baron Léon 
dle Rozmital de la part des «compagnons de l’ordre de saint Georges». 
Ceux-ci l’invitèrent à dîner, le proclamèrent le plus célèbre et le plus 
gracieux des hôtes et lui demandèrent d’inscrire son propre nom dans 
leur livre de prières afin que sa mémoire fût à jamais conservée6*. 

Cependant, dans un récit de voyage, la loi du genre est d’insister 
davantage sur la différence, l’étrange, l’exotique, l’insolite. Tetzel, 
Schaseck et, plus discrètement, Jaroslaw, n’y manquent pas. Et cela 
d’abord en notant l’effet de surprise qu’eux-mêmes suscitaient auprès des 
populations visitées : façons de danser 6 3 ,  de jouter 64, d’ordonner un 
repas 6 5 ,  leur apparence même et ,  en particulier, leur chevelure 
abondanteM. Mais ensuite et surtout en relevant et en décrivant, parfois 
avec soin, des pratiques, des techniques et des mœurs qu’ils ignoraient : 
telle manière de chasser6’, de pêcherhX, de battre le blé69, la corrida7”, le 
patin à glace7’, le recours à la tourbe72, le carnaval de Bruges73, la place 
des bâtards dans la société bourguignonne74, la résidence des nobles dans 

du siège de Tabor (ibid., p. 65). A la fin du voyage, Schaseck fut fait chevalier par 
l’empereur Frédéric III (p. 133). 

61. Viaggio ..., éd. cit.. p. 28. Pazzi avait été auparavant fait chevalier par Louis XI 

62. Leo von Roimiral. Reise _.., éd. cit., p. 45. 
63. Ibid., p. 19. 
64. Ibid., p. 152. 
65. Ibid., p. 157. Jaroslaw note qu’invités à Abbeville par Kotska et Marini, les 

ambassadeurs milanais et les notables de  la ville s’étonnaient de voir des Bohémiens se 
tenir si bien à table (Diary ..., éd. cit., p. 30). 

66. Leo von Roimiral, Reise .... éd. cit., p. 41. 151 et 172. Jaroslaw manifeste son 
agacement face aux réactions étonnées du «sot peuple w d’Abbeville (Diary ..., éd. cit.. 
p. 29). Tetzel note que le roi René hat die Teutschen ser lieb und hat auch vil Teurscher an 
seinem Hof und kan auch wol reursch. A Burgos: Sehen die Landfarer*gern und haben die 
Teurschen lieb (Leo von Roimiral. Reise ..., éd. cit., p. 163 et 170). A plusieurs reprises, 
Jaroslaw relève l’attitude hostile des Allemands à l’égard des ambassadeurs tchèques, et 
ceci pour des raisons religieuses (Diary ..., éd. cit., p. 8, 66 et 72). 

(ibid., p. 26-27). 

67. Leo von Roimiral, Reise ..., éd. cit., p. 21. 
68. Ibid., p. 36-37. 
69. Ibid., p. 69. 
70. Ibid., p. 66, 76. 167-168 et 174. 
71. Ibid., p. 28. 
72. Ibid., p. 35. 
73. Ibid., p. 36 et 152. 
74. Ibid., p. 28-29. 



L’HOSPITALITÉ A U  XV‘ SIÈCLE 85 

les villes flamandes 7s. Selrsam, wunderlich : les mots reviennent plusieurs 
fois sous la plume de Tetzel7h. 

I1 ne conviendrait pas malgré tout d’exagérer l’impression d’étrange- 
té ressentie par nos voyageurs. En fait, ce fut seulement lorsqu’ils 
abordèrent la terre d’Espagne, toute pénétrée qu’elle était d’influences 
païennes (sarrasines) et accessoirement juives, qu’ils éprouvèrent un vif 
et profond sentiment d’altérité, avec ce que le mot peut impliquer de 
blâme ou du moins de distance, d’incompréhension presque viscérale 77. 

Par comparaison, tous les autres pays devaient leur sembler homogènes, 
dans leur morale et leurs mœurs. C’est dire qu’en dépit de la différence 
des rites religieux, soigneusement notée même quand elle nous paraît 
minime 7R, ils avaient sans doute conscience d’être intégrés à une 
civilisation commune, qui avait nom chrétienté, et que venaient symboli- 
ser la vénération des reliques, et aussi l’admiration pour la richesse des 
reliquaires, régulièrement consignées dans leurs récits de voyage 7y. 

Philippe CONTAMINE 
75. Ibid., p. 36. 
76. Ibid., p. 152, 157, 181, 182 ( « I n  dem Land Portigal sein gar vil seltsamer 

77. Ibid., p.  170, 178 ... Ce qui ne veut pas dire que les qualités des «Barbares>> et 

78. Ibid., p. 13, 46, 71. 
79. I Notons aussi les emprunts, ou tentatives d’emprunts, d’un domaine culturel à 

l’autre. A Bourges, l’ambassade de 1464 recruta trois artisans français pour faire des 
tapisseries et des tapis en Bohême. II est vrai que ces spécialistes disparurent dans la suite 
du voyage (Diary ..., éd. cit.. p. 61). Quant au joueur de luth de Léon de Rozmital, il 
apprit diverses danses lors du séjour en Portugal, qu’il communiqua ensuite à l’impératrice 
Eléonore de Portugal pour son plus grand plaisir (Leo von Roimiial, Reise, p. 194-195). La 
chrétienté apparaît comme le cadre de référence normal de G. Tetzel: les filles d’honneur 
de la reine de France sont les plus belles qu’on puisse trouver en chrétienté, l’université de 
Salamanque est la première de la chrétienté, le château d’Angers le plus magnifique de la 
chrétienté; de même la bible de Tolède, ou encore la cité de Milan (ibid. ,  p. 161. 164. 174, 
187. 193). Et Schaseck à propos des Catalans : AIiud quod de hac provincia narrem, nescio 
praeter quod homines ferat mortalium sceleratissimos etperfdiosissimos si ulla christianorum terra 

Lettres de passage ou  de sauf-conduit 

gewonheit >> ; <<und anders wol seltsams wesen. das wunderlich zu sehen ist w ) .  

des «Sarrasins» aient été toujours niées (ibid. .  p. 111 et 189). 

(p. 110). 

1. Frédéric, comte palatin du Rhin, Heidelberg, 20 décembre 1465. 
2. Robert, archevêque de Cologne, Cologne, 7 janvier 1466. 
3. a. Philippe, duc de Bourgogne, Bruxelles, 21 janvier 1466. 

4. a. Edouard IV. roi d’Angleterre, Westminster, 26 février 1466. 

5. François II, duc de Bretagne, Nantes, 4 mai 1466. 
6. René, roi de Sicile, duc d’Anjou, Les Ponts-de-Cé, I I  mai 1466. 
7. Louis XI, roi de France, Meung-sur-Loire, 26 mai 1466. 
8. Charles, comte du Maine, Châtellerault. 1“ juin 1466. 
9. Henri IV, roi de Castille, Olmedo, 20 juillet 1466. 

10. Fernand, fils aîné du duc de Bragance, Braga, 1466. 
11. a. Alphonse V, roi de Portugal. Evora. 13 septembre 1466. 

12. Jean II, roi d’Aragon, Saragosse, 20 octobre 1466. 
13. Les députés du principat de Barcelone, Barcelone, 2 novembre 1466. 
14. Guillaume, marquis de Montferrat, Milan. 4 décembre 1466. 
15. Christophe Moro, doge de Venise, Venise, 16 décembre 1466. 

b. Le même, Bruxelles, 9 février 1466. 
c. Charles, comte de Charolais, Bruxelles, 9 février 1466. 

b. Le même, Westminster, 20 mars 1466. 

b. Fernand, duc de Viseu, frère du roi de Portugal, Evora, 13 septembre 1466. 



IT
IN

É
R

A
IR

E
 

D
E

 
L

É
O

N
 D

E
 R

O
Z

M
IT

A
L

 





LA GENÈSE DU DROIT DES GENS MODERNE 
ET LA CONSCIENCE EUROPÉENNE : 

FRANCISCO DE VITORIA ET JEAN BODIN 

La fin du XV‘siècle et le début du XVI‘ ont marqué une césure 
certaine dans l’évolution de la conscience européenne et du droit des 
gens. Bien sûr, un bon nombre de facteurs «nouveaux» ne l’était pas 
tellement, mais leur simultanéité eut pour effet que, en tout état de 
cause, la conception et la conscience de la Respublica christiana des 
temps passés se trouvaient fortement ébranlées. Parmi ces facteurs on 
notera notamment l’émancipation et la laïcisation de 1’Etat qui ne 
reconnaîtra plus aucun but final en dehors de lui, soit-il moral, 
métaphysique ou autre, ni aucune autorité supérieure, le pouvoir puisant 
sa légitimité et sa raison d’être en lui-même. D’autre part, la chrétienté 
avait perdu son unité par le grand schisme, et subissait de graves revers 
par l’Empire ottoman dont, par contre, certains princes recherchaient 
l’alliance. Les grandes découvertes des Indes de l’ouest, de leurs 
territoires et de leurs hommes, en dehors de l’orbite chrétienne, 
soulevaient chez les (( intellectuels H de l’époque des discussions d’une 
rare violence. D’où résultait un autre point: on sentait un besoin tout à 
fait extraordinaire de théorie, de systématisation du droit public. 

Un trait général de toutes les œuvres traitant du droit des gens, au 
XVI‘ siècle, était, si on peut s’exprimer ainsi, la découverte de 
l’humanité. La querelle entre Las Casas et Sepulveda est célèbre. En 
dernier ressort, ce ius gentium qui était étroitement lié au droit de nature 
et était parfois même synonyme avec lui, aurait dû aboutir à la perte de 
la notion de la Respublica chrisriana, de la conscience spécifiquement 
européenne. Or,  nous devons constater que, au début du XVII‘siècle, 
quand le droit des gens entrait dans sa période classique, il était 
redevenu ou était resté exclusivement européen et s’appelait même sans 
ambages Jus publicum europaeum, le Droit public de l’Europe. 

La communication se propose, à l’aide de l’analyse de deux auteurs, 
Francisco de Vitoria et Jean Bodin, de trouver le biais qui a conduit à ce 
résultat, le rétrécissement d’un droit prétendu universel et commun à 
tous les gens à un droit profondément européen I .  

1. Parmi la littérature concernant l’histoire du droit des gens, cf. notamment 
E. Reibstein, Volkerrechf. Eine Geschichre seiner Ideen in Lehre und Praxis, t .  I ,  
Fribourg-Munich. 1957/58 ; W. Preiser, Volkerrechfsgeschichie, in : Strupp-Schlochauer, 
Worferbuch des Volkerrechfs, t .  I I I .  Berlin. 1962. p. 681-703. - Et pour l’idée de l’Europe: 



LA GENÈSE D U  DROIT DES GENS 89 

La théorie du droit des gens, reflétant les événements arrivés depuis 
la découverte de l’Amérique, se trouvait amenée à se laisser poser des 
questions des plus essentielles et qui mettaient en cause tout le système 
hérité du passé. L’affrontement d’un monde qui ne se réclamait pas des 
structures héritées de l’orbite méditerranéenne d’un côté, de l’autre le 
doute affiché de ne pas savoir si on avait affaire à de véritables êtres 
humains doués de raison qui après tout, suggérait-on, se dévorent 
mutuellement, enfin, la singulière atrocité d’une guerre quasi permanente 
visant à exploiter mais conduisant à exterminer cette population lointaine 
et inquiétante, cette guerre non déclarée, non justifiée et si peu 
conforme aux principes d’une juste guerre, provoquèrent un débat d’une 
véhémence inouïe parmi les théologiens d’abord, puis parmi les publi- 
cistes et les juristes de l’époque. La controverse entre Bartolomé de Las 
Casas et Juan Ginés de Sepulveda y marqua un premier point 
culminant I. Cette querelle qui opposait en somme partisans et adver- 
saires de la conquistu des Amériques ouvrait en fait ce qu’on est convenu 
d’appeler l’école espagnole, la période initiale du droit des gens moderne 
avant que celui-ci n’entrât, au XVII‘ siècle, dans sa phase classique. 

Or, c’était sur les plans théologique et juridique que le père 
dominicain Francisco de Vitoria, professeur à l’université de Salamanque, 
avait pris une position vigoureuse et des plus fondamentales. Ce fut lui 
qui imposa une réflexion non seulement sur la justification des guerres de 
la conquistu, mais sur la nature même du droit des gens, tâchant ainsi 
d’aboutir à un droit des gens vraiment global. II nous importe de voir 
comment i l  y réussissait et quelle place tenait l’Europe dans son 
système 

<< Inter homines omnes cognationem quandam natura constituit ». 
Abrégeant ainsi légèrement une loi des digestes 3 ,  le théologien Vitoria 

S.R. Wallach, Das abendlündische Gemeinschaftsbewusstsein im Mirtelalter. Leipzig-Berlin. 
1928 ; W. Fritzemeyer, Christenheit und Europa. Zur Geschichte des europüischen Gemein- 
schafrsgefühls von Dante bis Leibniz, Berlin-Munich, 1931 ; A.  Saitta. Dalla Res publica 
christiana agli Stati uniri di Europa. Rome. 1948; D .  Hay. Europe. The Emergence of an 
Idea. Edinburgh. 1957: F .  Chabod. Storia dell’idea d’Europa. Bari. 1964; J.-B. Duroselle, 
L’idée d’Europe dans l’histoire, Paris, 1965. 

2 .  Citons parmi la riche littérature L. Hanke. All Mankind in One. A Study of the 
Disputation Between Bartolomé de Las Casas and Juan Ginés de Sepulveda in 1550 on the 
Intellectual and Religious Capaciry of the American Indians, Illinois. 1Y74 ; A. Truyol. La 
problématique entre Las Casas et Sepulveda sur la conquête du nouveau monde par les 
Espagnols. A la recherche d‘un bilan, i n :  Théorie et pratique politiques à la Renaissance. 
XVII‘ Colloque international de Tours 1975. Paris, 1977. p. 49-60. 

2a. Vitoria. un peu oublié au siècle dernier, connut une véritable renaissance par les 
soins de J.-B. Scott qui suscita une nouvelle édition par la Carnegie Endowment 
Institution: Franciscus de Victoria, De indis et de iure belli relectiones. being parts of 
Relectiones theologicae XII. ed. E .  Nys, Washington, 1917. Nous citons de la littérature sur 
Vitoria notamment C. Barcia Trelles. Francisco de Vitoria, fundador del derecho internacio- 
na1 moderno, Valladolid. 1928 : H. Beuve-Méry. La Théorie des Pouvoirs Publics d’après 
François de Vitoria et ses rapports avec le Droit contemporain, Thèse. Paris, 1928; et 
J.-B. Scott, The Spanish Origin of International Law. Francisco de Vitoria and his Law of 
Nations, Oxford-Londres, 1934 ; E. Reibstein. Volkerrecht, t .  I .  p. 279 sqq. 

3. Dig. I ,  1. 3. i n :  Corpus iuris civilis. t .  I .  ed. P. Krueger. 22‘ éd. .  Berlin. 1973, 
p. 29. La citation correcte est: <<Inter nos omnes ... » :  De Indis. Sect. I I I ,  t i t .  leg. I .  
p. 259. 



!K) A. CREMER 

établissait un lien entre tous les hommes. Ils formaient une très grande 
communauté, la société la plus vaste. Par conséquent, Vitoria rejetait le 
mot d’Aristote selon lequel les barbares étaient <<de la nature même D 
des esclaves4. I1 s’y opposait avec fermeté : <<Non enim homo homini 
lupus est, ut ait Ovidius, sed homo. >> Les hommes, répandus sur le 
globe entier, ne s’étaient pas organisés dans un Etat, mais tout de même 
dans une sorte de communauté politique: «totus orbis, qui aliquo modo 
est una respublica >> 6 .  

Ce << totus orbis D dispose de la faculté de s’octroyer des lois, des lois 
justes et qui contraignent tous, «quales [leges] sunt in iure gentium»’. 
Et Vitoria de préciser: «Quod ius gentium non solum habet vim ex 
ipacto et condicto inter homines, sed etiam habet vim legis >> ; N ... est 
lrnim latum totius orbis auctoritate S. N 

Alors ce «totus orbisn fut divisé en diverses provinces et règnes: ou 
bien Noë envoyait des colonies dans différentes régions, ou bien sur un 
mutuel accord des peuples diverses familles occupaient diverses provin- 
ices. Là naissait l’autorité publique par l’emprise d’un tyran ou par 
l’institution d’un prince issu d’un commun consentement y. 

La doctrine du << totus orbis », jointe aux théories sur la genèse des 
Etats, eut, parmi bien d’autres, une conséquence qui intéresse directe- 
ment notre propos. Si les hommes s’étaient répandus à travers le monde 
{entier et y avaient fondé des Etats, ceux-ci pouvaient et devaient se 
réclamer des mêmes origines, du même droit, du même rang. Les Etats 
européens, l’Europe perdaient du coup leur situation privilégiée, ils 
étaient plutôt submergés parmi un nombre d’autres Etats, membres 
comme les Européens du même << totus orbis », de la même communauté. 
L’Europe n’y représentait plus qu’une province : << Imo cum una respubli- 
ca sit pars totius orbis et maxime christiana provincia pars totius 
reipublicae ... H ‘O. La distinction entre les terres chrétiennes et non- 
chrétiennes semblait avoir trouvé sa fin, l’Europe avait cessé d’être le 
centre et la mesure du monde. Une autre conséquence de cette 

4. De Indis, Sect. 1, p. 222. 
5. De  Indis, Sect. I I I ,  tit. leg. I .  p. 259. 
6. De potestate civili, in :  Obras. Relecciones teologicas. ed.  T. Urdaioz. Madrid, 

7.  Ibid. 
8 .  Ibid. 
9.  De Indis, Sect. II, tit. non leg. I .  p. 236: « V t  enim omittamus omnia, quae 

praecesserunt diluvium, certe post Noë orbis fuit divisus in diversas provincias e t  regna, 
sive hoc fuerit ex ipsius Noë ordinatione, [ . . . I ,  qui in diversas regiones misit colonias [ . . . I ,  
sive, quod verisimilius est, ex consensu mutuo gentium diversae familiae occupaverunt 
diversas provincias [ . . . I .  Vnde (Gem I O )  traditur quod per pronepotes Noë divisae sunt 
nationes et regiones. sive in aliquibus regionibus primo inceperunt esse domini per 
tyrannidem, sicut videtur fuisse Nemrod, de  quo Gen., 10, quod primus incepit esse potens 
in terra, sive, convenientibus in unum aliquibus in unam Rempublicam, ex consensu 
communi sibi constituerunt principem. Certum est enim vel his vel aliis non dissimilibus 
modis dominia et imperia incepisse in mundo ac postea, vel iure haereditario vel iure belli 
vel aliquo alio tali titulo, derivata esse usque ad nostram aetatem, saltem usque ad 
adventum Salvatoris ». 

1960. p. 191. 

10. D e  potestate civili, 13, p. 168. 



LA GENÈSE DU DROIT DES GENS 91 

construction fut l’amorce d’un droit entre les peuples : N Quod naturalis 
ratio inter omnes gentes constituit, vocatur ius gentium ‘ I .  >> 

En plus de la thèse sur l’origine des Etats et de la communauté 
internationale, Vitoria consacra un soin tout particulier à prouver que les 
barbares des Amériques jouissaient des droits de véritables seigneurs et 
princes, comme les chrétiens disposant comme eux de la G jurisdictio )) et 
du (< dominium )) I * .  

S’il en était ainsi, i l  était difficile à voir d’où tirer une justification 
de la conquête de l’Amérique par les Européens, Vitoria n’admettant pas 
la théorie d’une (< occupatio bonorum nullius », et i l  n’était, à l’évidence 
même, pas permis aux chrétiens de subjuguer des peuples qui leur 
étaient en principe égaux et de s’attribuer leurs biens. 

En effet, Vitoria déploya amplement les arguments avancés le plus 
souvent afin de les récuser les uns après les autres. L’empereur n’était 
pas du tout seigneur du monde entier13, le pape non plus ne disposait 
pas d’un tel pouvoir séculier au monde et moins encore pouvait4 le 
concéder aux princes séculiers 1 4 .  i l  ne fallait pas faire beaucoup de mots 
sur le prétendu «ius inventionis», parce que les barbares étaient bien de 
véritables seigneurs 15. Vitoria n’acceptait pas non plus la justification de 
la guerre dérivée du refus des barbares de recevoir la foi chrétienneIh. 
Les crimes des barbares, s’ils n’offensaient que les lois divines positives, 
ne donnaient pas de raison non plus de commencer une guerre”, un 
crime contre une loi de la nature par contre changeait l’affaire 
complètement. Une prétendue élection libre d’un seigneur espagnol par 
les barbares n’était pas admissible non plus, parce que d’un côté une 
telle élection était certainement viciée par la peur et l’ignorance, et parce 
que de l’autre côté les peuples barbares ayant de véritables princes ne 
pouvaient pas se doter de nouveaux seigneurs, comme inversement les 
princes ne pouvaient pas en créer de nouveaux sans l’assentiment du 
peuple I R .  Enfin Vitoria exclut une donation spéciale de Dieu IY. Toutefois 
Victoria ne demandait pas le retrait des Espagnols de l’Amérique et ne 
condamnait pas non plus la conquista. Si les cruautés de la guerre et de 
l’exploitation des indigènes étaient bien ressenties comme une provoca- 

11. De Indis, Sect. III. t i t .  leg. 1. p. 257. II s’agit évidemment d’une adaptation très 
caractéristique des Insr. 1 ,  2. 1 : <<Quod ver0 naturalis ratio inter omnes homines 
constitutit, id apud omnes populos peraeque custoditur vocaturque ius gentium, quasi quo 
iure omnes gentes utuntur»: Corpus iuris civilis. t .  I ,  p. 1. 

12. De Indis, Sect. I. p. 217-232. conclusio principalis: uRestat ergo ex omnibus 
dictis quod sine dubio barbari erant et publice et privatim ita veri domini. sicut Christiani: 
nec hoc titulo potuerunt spoliari aut principes aut privati rebus suis, quod non essent veri 
domini. Et grave esset negare illis, qui nihil iniuriae unquam fecerunt, quod concedimus 
Saracenis et Iudaeis. perpetuis hostibus religionis Christianae. quos non negamus habere 
vera dominia rerum suarum. si alias non occupaverunt terras Christianorum ». 

13. /bid. ,  Sect. II .  tit. non leg. 1, p. 234 sqq. 
14. /bid. ,  tit. non leg. 2. p. 241 sqq. 
15. /bid. ,  tit. non leg. 3. p. 244. 
16. /bid. ,  tit. non leg. 4. p. 244 sqq. 
17. Ibid., tit. non leg. 5. p. 251 sqq. 
18. /bid. ,  tit. non leg. 6, p. 254. 
19. /bid. ,  tit. non leg. 7, p. 254 sqq. 



92 A.  CREMER 

tion morale, surtout par les dominicains, il ne pouvait tout de même pas 
être question d’abandonner les conquêtes ni de renoncer à l’importation 
en Espagne des métaux précieux. Aussi Vitoria étalait4 des arguments 
pouvant justifier la guerre contre les indigènes et même l’occupation de 
leurs territoires. 

Le premier «titulus legitimus et idoneus» en vertu duquel les 
barbares peuvent arriver sous la domination des Espagnols s’appelle 
<( naturalis societatis et communicationis >> 20, c’est-à-dire le droit au 
oléplacement2* et le droit au commercez2. Le fondement de ce titre est 
uin droit de nature dont l’application peut, si besoin en est, être obtenue 
cle force, voire par la guerre. Certes, d’abord on doit user de la 
persuasion et de la clémence. Mais les barbares s’obstinant à ne pas 
autoriser le «commerce», les Espagnols ont bien le droit de les 
poursuivre par la guerre, d’ériger des forteresses, etc. Car après tout, ils 
rie défendent qu’eux-mêmes et leur bon droit: ils mènent une guerre 
défensive 23. 

A part ce droit au «commerce», Vitoria énumérait encore d’autres 
raisons qui menaient aux mêmes résultats : les Saintes Ecritures prescri- 
vent la prédication de la religion chrétienne24. Le pape n’a certainement 
pas de pouvoir temporel, sauf si celui-ci a une relation directe avec son 
pouvoir spirituel. II peut organiser la prédication en Amérique et, afin de 
pouvoir financer cette entreprise, i l  est bien en mesure d’octroyer le 
monopole du commerce aux Espagnols. 

Un troisième titre autorise également une intervention militaire : la 
protection de ceux des barbares qui s’étaient nouvellement convertis au 
catholicisme et se trouvaient alors sous la pression des princes indigènes 
de retourner à l’idolâtriez5. De même, si un bon nombre de barbares 
s,’étaient convertis, le pape pouvait leur imposer de nouveaux princes 
tout en déposant les anciens, sans avoir égard si les peuples le lui 
demandaient ou nonz6. Des tyrans et des lois tyranniques contre la 
nature, comme celle de faire dévorer des hommes innocents, pouvaient 
pareillement pousser les Espagnols à prendre la défense de ces innocents, 
donc à faire la guerre2’. 

20. /bid., Sect. I I I ,  tit. leg. 1, p. 257 sqq. 
21. << Hispani habent ius peregrinandi in illas provincias et illic degendi, sine aliquo 

tamen nocumento barbarorum, nec possunt ab illis prohiberi*,: ibid.. p. 257. 
22. << Licet Hispanis, negotiari apud illos, sine patriae tamen damno, puta importantes 

illuc merces. quibus ill i  carent, et adducentes illinc vel aurum vel argentum vel alia, quibus 
i l l i  abundant >> : /bid., p. 258. 

23. ~ I m m o  si, postquam Hispani omni diligentia et re et verbo ostendissent non stare 
per eos quin barbari pacifice et sine damno suarum rerum agant, nihilominus barbari 
perseverarent in malitia sua et contenderent ad perditionem Hispanorum, iam tunc non 
ianquam cum innocentibus, sed tanquam cum perfidis hostibus agere possent, et omnia belli 
iura in illos orosequi et spoliare illos et in captivitatem redigere et dominos priores 

constituere, moderate tamen pro qualitate rei et iniuriarum N : /bid., 

leg. 2, p. 262 sqq. 
leg. 3, p. 264. 
leg. 4, p. 264 sqq. 
leg. 5, p. 265. 

ijeponere et novos 
p .  261. 

24. /bid., tit. 
25. /bid., t i t .  
26. [bid., t i t .  
27. /bid., tit. 



LA GENÈSE DU DROIT DES GENS 93 

Une véritable et libre élection du roi d’Espagne par des barbares 
intelligents, en raison de la prudente administration et de l’humanité des 
Espagnols, constituait un titre irréfutable 2 8 ,  comme également la cause 
des alliés et des amisZY. 

Et un huitième titre - douteux celui-ci - donnait droit aux 
Espagnols d’intervenir : s’il s’avérait que les barbares étaient vraiment 
des déments, ou à peu près, qu’ils étaient incapables de constituer ou 
d’administrer une république légitime << inter terminos humanos et 
civiles», n’ayant ni lois ni magistrats, ni lettres ni arts mécaniques ou 
libéraux, ni agriculture, alors on se trouvait autorisé, par charité, à les 
soigner 30. 

Si l’on veut apprécier cette doctrine, on doit reconnaître un effort 
considérable d’objectivité de la part de Vitoria. En réduisant la légitimité 
des titres à ceux qui étaient fondés sur les seules lois de la nature et en 
écartant expressément les lois divines positives, il semblait réussir à 
surmonter l’ordre médiéval qui divisait le monde en des sphères 
chrétienne et non-chrétienne. II évitait en fait, une fois les hommes 
constitués en divers Etats, toute notion d’histoire (par exemple de 
civilisation), et fondait les relations entre ces Etats sur un même droit 
qui les obligeait tous, au même titre et au même degré. 

La réciprocité des droits et des obligations entre chrétiens et 
non-chrétiens ne fut certes presque jamais explicitement abordée 3 1 ,  mais 
elle était néanmoins sous-entendue, le ius gentium obligeant tous les 
Etats. L’Europe donc ne se trouvait plus au centre du monde, mais 
faisait partie d’un monde global et égalitaire. L’eurocentrisme de la 
Respublica chrisfiana semblait être arrivé à son terme. 

Mais ce serait là une conclusion de beaucoup trop hâtive. Si l’on 
regarde le problème de la réciprocité d’un peu plus près, on s’aperçoit 
très vite des bornes de l’objectivité recherchée par Vitoria. 

On remarque d’abord que tous les droiis sont formulés de manière 
unilatérale : les Espagnols ont le droit de ..., tandis que jamais il n’est dit 
que les indigènes ont tel ou tel droit. Pour amplifier l’argumentation, 
Vitoria prenait des exemples mais qui étaient tous choisis en Europe 
(Espagne, France, etc.). Certes, pour une très grande partie de ces 
droits, on peut sans difficulté sous-entendre une réciprocité virtuelle. Le 
<C ius peregrinandi et commercii », par exemple, était certainement conçu 
comme un devoir réciproque. Mais est-ce que Vitoria aurait pu 
s’imaginer que des non-chrétiens pussent demander un jour le même 
droit de la propagation de leur foi, de l’«idolâtrie» en Europe? 
Certainement non. La distinction entre les régions chrétienne et 
non-chrétienne restait donc fondamentale. 

Ceci doit nous amener à reconsidérer les fondements sur lesquels 
Vitoria avait construit les droits de la nature. Les références étaient 

28. /bid., tit. leg. 6, p. 265 sqq. 
29. /bid. ,  tit. leg. 7, p. 266 sqq. 
30. Ibid., tit. leg. 8, p. 267 sqq. 
31. Cf. C. Schmitt, Der Nomos der Erde im Volkerrechi des J u s  Publicum 

Europaeum, Cologne, 1950, p. 76. 



94 A. CREMER 

puisées dans les Saintes Ecritures, les Pères de I’Eglise, les décrétales, le 
Corpus iuris, donc l’auteur restait foncièrement dans le cadre des 
traditions européennes et n’arrivait pas du tout à formuler des lois 
<< neutres », objectives. 

On ne peut s’arrêter à ce point-là. I1 faut au contraire bien dire que 
Vitoria fut dupe de ses propres doctrines. Le «liber commercium» - un 
droit de nature ? Et s’agissait-il en Amérique vraiment d’un commerce 
libre et non pas plutôt d’une exploitation, d’une spoliation des plus 
aitroces? Ne lui fallait-il pas reconnaître que le trésor du royaume 
d’Espagne n’était pas du tout en mesure de renoncer aux importations de 
l’or et de l’argent provenant de l’Amérique? Et si les barbares ne 
voulaient pas de ce commerce-là, on était autorisé par le droit des gens à 
les y contraindre, les armes à la main, et, s’il le fallait, jusqu’à leur quasi 
extinction ? 

Vitoria, finalement, ne s’était certainement pas rendu compte de ces 
conséquences de sa doctrine qui avait eu pour objet, originairement, 
d’alléger la situation des indigènes et d’appuyer les relations avec les 
nouveaux mondes sur des bases juridico-morales solides, mais qui ne 
finissait que par justifier la conquisra. Tout en franchissant un pas très 
important vers le droit des gens moderne, global, entre des Etats 
souverains et égaux, il n’arrivait tout de même pas à se soustraire 
complètement aux conceptions idéologiques du vieux monde de l’époque 
médiévale. II restait foncièrement dans le cadre de la Respublica 
chrisriana. Son système se voulait global et l’était certainement, à cette 
condition près que le monde entier se conformât au modèle européen. 
L’Europe était redevenue le centre du monde. 

Si Francisco de Vitoria avait ainsi posé les fondements d’une théorie 
des rapports internationaux sur lesquels d’autres auteurs tels les Covarru- 
vias, Molina, Soto, Vasquez ont continué la réflexion mais que nous 
nous abstenons d’analyser ici, nous nous proposons par contre d’attirer 
l’attention sur le juriste Jean Bodin, dont l’apport aux relations 
internationales n’est le plus souvent pas beaucoup apprécié. 

Lui, le premier qui ait défini la souveraineté dans son grand ouvrage 
!<Ur «les six livres de la République», paru en 1576 et qui jusqu’à sa 
mort en 1596 connut 18 éditions françaises (plus une autre, illégale et 
imanipulée) et cinq éditions latines à partir de 1586, n’a pas laissé de 
itraité consacré spécialement aux problèmes internationaux. Certes, on 
ibtait toujours conscient de l’impact dont jouissait la notion de la 
((souveraineté >> sur les rapports entre les Etats, mais plutôt de sorte que 
ices rapports ne fussent regardés que comme un fruit supplémentaire de 
la grande découverte bodinienne qu’est la souveraineté. II nous semble 
(que, en limitant de cette façon l’approche du problème, on risque fort de 
sous-estimer, voire de méconnaître totalement ce en quoi Bodin a 
contribué au développement du droit des gens moderne. Lui, d’ailleurs, 
s’avoua très fier, et ceci à deux reprises, d’avoir le premier abordé des 
questions de droit international des plus importantes. En fait, deux 
chapitres entiers de la <c République N traitaient des questions internatio- 
nales sans, à vrai dire, aboutir à un système complet. 

Il s’agit du chapitre sept du premier livre, « D e  ceux qui sont en 



LA GENÈSE DU DROIT DES GENS 95 

protection : & de la difference entre les alliés estrangers, & subiects D 32, 

où il constata dès l'abord: << ... disons maintenant des allies, & 
premierement de ceux qui sont en protection: parce qu'il n'y a pas vn de 
ceux qui ont escrit de la Republique, qui aye touché ceste corde, qui est 
toutefois des plus necessaires pour entendre I'estat des Republiques >> 33 ; 
et du chapitre six du cinquième livre, qui faisait, dans les deux premières 
éditions, suite au chapitre précité et ne fut regroupé au cinquième livre 
qu'à partir de la deuxième édition de 1577, et traita « D e  la sureté des 
alliances & traictés entre les Princes H 34. Là encore Bodin insistait : << Le 
Traicte depend du precedent, qui ne doit pas estre laissé, attendu qu'il 
n'y a ny Iurisconsulte, ny Politique qui I'ayt touché: & neantmoins i l  n'a 
rien en tous les affaires d'estat qui plus trauaille les Princes & 
Seigneuries, que d'asseurer les traictés que les vns font auec les autres : 
soit entre les amis, soit entre les ennemis, soit auec ceux qui sont 
neutres, soit mesmes auec les subiects H 35. 

Ce n'est pas le lieu ici d'entreprendre une analyse exhaustive de ces 
deux chapitres ni d'exposer en entier les conceptions de Bodin concer- 
nant les relations inernationales ; nous devons nous borner plutôt aux 
aspects intéressant le sujet du colloque, c'est-à-dire le rôle de l'Europe. 
Comment est-elle présente dans le système bodinien et plus particulière- 
ment dans sa conception des relations internationales, développée surtout 
dans la N République >> ? 

Une première lecture rapide donne l'impression que les idées de 
Bodin rejoignent sur maints points celles de Vitoria: on y trouve le 
même sentiment d'une communauté humaine, imprégnée de christianis- 
me;  un même droit des gens commun à tous les hommes, et Bodin 
pariait bien d'une << Republique universelle de ce monde >> 3h dont 
l'Europe ne formait qu'une partie. Comme Vitoria égaiement, il 
combattait toute prétention à une suprématie universelle, soit du pape, 
soit de l'empereur, etc. On remarque pareillement que des expressions 
telles que <<chrétienté », << Europe », <<potentats chrétiens ». <<princes 
d'Europe », etc. se rencontrent assez fréquemment dans la << Républi- 
que», mais nous ne nous promettons pas de les énumérer pour en tirer 
des conclusions. 

Mais ces quelques concordances entre Bodin et Vitoria ne peuvent 
pas cacher la différence majeure entre eux, celle de la méthode. Vitoria 
avait rédigé les << Relectiones >> en théologien et les résultats restaient 
bien dans les bornes de la théologie morale. 

Bodin, par contre, écrivait en juriste et en «politique». En fait, il 
se battait sur deux champs. D'un côté, i l  prit part, et avec un 
engagement tout particulier, au grand combat de l'humanisme juridique 
contre le mos Italicus, contre les glossateurs et les commentateurs du 

32. Les six livres de la République, I "  édition. 1576. p. 72 sqq. ; 3' éd.. 1578. p. 73 

33. Ibid., I" éd..  p. 72; 3' éd.. p. 73; réirnpr.. p. 101. 
34. Ibid., 1" éd.. p. 87 sqq. ; 3' éd..  p. 573 sqq. : réirnpr.. p. 781 sqq. 
35. Ibid. 
36. Ibid., liv. V. chap. I". 1" éd..  p. 535; 3' éd. ,  p. 506; réirnpr.. p. 690: I" éd. 

sqq.; réimpr. de I'éd. de 1583. p. 100 sqq. 

latine, 1586, p. 516 (<<de universitate ac Republica mundana»). 



96 A. CREMER 

Codex iuris des X W ,  XIV‘ et XV“ siècles. De ce débat sont issues 
notamment la ~ O r a t i o  de instituenda in repub. juventute ad senatum 
populumque Tolosatem », la <<Juris universi distributio ». et la << Metho- 
dus ad facilem historiarum cognitionem ». D’autre part, Bodin, qui avait 
même tenté de jouer un rôle politique, à la cour d’abord, et plus tard 
aux Etats généraux de Blois de 1576, ne souhaitait pas s’en tenir à la 
pure théorie, mais se voulait pratique. II se plaçait donc lui-même dans 
lai lignée des auteurs qui traitaient des affaires de I’Etat, ceux qu’on 
appellera très bientôt en Italie les polifici, les théoriciens de I’Etat, 
comme jadis Aristote et plus récemment Machiavel ou Paolo Giovio. II 
reprochait cependant à ses devanciers d’avoir osé traiter des affaires de 
1’Etat sans disposer des connaissances juridiques indispensables ”. 

Le résultat de ce double combat fut la «République», un ouvrage 
a:yant pour but d’expliquer les principes et les mécanismes de I’Etat pour 
contribuer à une consolidation de la situation politique actuelle. L’ou- 
vrage parut avant l’ouverture des Etats en novembre 1576 et porte les 
marques d’une rédaction très hâtive j R .  

Quel a été le procédé de Bodin? Essayant d’y répondre, nous 
touchons au problème suivant : quel rang fut attribué par Bodin au droit 
romain? Une autre question, celle-ci beaucoup plus vaste, sera un peu 
effleurée : comment s’est-il fait que, au début de l’époque moderne, 
plusieurs nouvelles disciplines de droit, dont notamment le droit des 
gens, se sont dégagées du droit romain, tandis que le Corpus iuris 
lui-même devenait dès le XVII‘ siècle plus ou moins exclusivement le 
domaine du droit privé et de la procédure 3 9 ?  

I1 arrive assez souvent que le rôle du droit romain dans le système 
de Bodin soit jugé de peu d’importance4” ou même que Bodin soit 
déclaré hostile et sans indulgence envers l’héritage juridique romain 4 1 .  

Sans nul doute Bodin prit une part très active dans la lutte que 
menaient les juristes contre le mos Italicus. I1 se trouvait parfaitement 
dans la ligne des Guillaume Budé, Andrea Alciato et Ulrich Zasius. On 
s’était à l’époque aperçu que la codification de Justinien n’avait pas 
produit un code parfait, complet, idéal, et hors des temps, dégagé de 
toutes circonstances politiques, le droit à l’état pur. Un long travail 
mettait au contraire en lumière les conditions historiques des différentes 
lois, leur dépendance étroite des situations politiques précises dans 
lesquelles elles furent adoptées. La tradition également se présentait 
surchargée de problèmes, voire chaotique. II en résultait forcément une 
mise en question radicale de l’autorité du droit romain, qui trouva son 

37. [bid. ,  préface à la 3‘éd. de 1578. 
38. Evidemment nous ne pouvons pas aborder dans ces quelques pages une critique 

diu texte, notamment de son homogénéité, ni des multiples additions et suppressions 
initervenues au cours des différentes éditions. 

39. Cf. H. Coing, Richard Zouches «luris et iudicii jecialis explicatio>~ und seine 
Quellen, in : Revisia Poriuguesa de Hisioria, t .  XIV. Homenagem ao Prof. Paulo Merêa, 
Coimbra. 1975. p. 317. 

40. A.  Stegmann, L’appori aniique dans la réflexion de Bodin sur I’Eiai, i n :  
Association Guillaume Budé, Acres du IX“ Congrès, Rome. 13-18 avril 1973, p. 741-742. 

41. J . -H.  Franklin, Jean Bodin and the Sixieenth-Ceniurv Revolution in the Methodo- 
logy of Law and History, Londres-New York. 1963. passim et particulièrement p. 59 sqq. 



LA GENÈSE DU DROIT DES GENS 97 

apogée polémique dans 1’« Antitribonianus >> de François Hotman, paru 
en 1567. Les glossateurs, et parmi eux tout particulièrement Accursius, 
furent l’objet de blâmes semblables: ils auraient négligé de prendre en 
considération les histoires et les annales pour éclaircir le sens des lois. 

En fait, Bodin, dans la dédicace de la «Methodus» adressée à Jean 
Texier (Tessier), président aux enquêtes au Parlement de Paris et fils 
d’un célèbre juriste de l’université d’Orléans, reprenait tous les griefs 42. 

I1 se moquait de l’absurdité de vouloir établir sur les lois romaines un 
droit universel, parce qu’une infinie multitude d’édits et de lois avaient 
abrogé la législation originaire et que même le code de Justinien avait 
subi un sort pareil sous les empereurs ~ u c c e s s i f s ~ ~ .  Le tout nous était 
parvenu dans un ordre confus@, si, pis encore, il ne s’agissait pas plutôt 
que des épanchements de quelques petits Grecs4’. Pour achever 
l’imbroglio, un monde infini d’auteurs avaient enfin submergé le droit 
romain de leurs commentaires, ce qui avait causé le plus grand 
dommage 4h. 

Quels remèdes Bodin proposa-t-il alors ? Tout d’abord, selon lui, on 
ne devait rien attendre des juristes philologues et parmi eux notamment 
de l’école de Bourges, et i l  laissait libre cours à son dédain envers eux, 
cette << pestis grammaticalis >> 47.  

Au contraire il fallait, comme jadis Platon, réunir toutes les lois de 
tous les Etats, profiter des jurisconsultes comme aussi des historiens. 
Conséquemment Bodin essayait d’accorder aux lois des Perses, des Grecs 
ou des Egyptiens une attention égale à celles des Romains, et voulait 
encore se procurer celles de l’Espagne, de l’Angleterre, de l’Allemagne, 
des Turcs, etc4X. Ce serait l’histoire qui permettrait de faire la synthèse 
parce que, en réalité, le meilleur du droit universel se cachait bien dans 
l’histoire 4y. << Haec igitur omnia Jurisconsultorum, atque Historicorum 

42. Methodus ad facilem historiarurn cognitionem, in : Euvres philosophiques, éd. 
P. Mesnard. t .  I ,  Paris, 1951, p. 107 sqq. 

43. <<Omitto quàm sit absurdum, ex Romanis legibus, quae paulo momento mutabiles 
fuerunt, de universo jure statuere velle : praesertim cùm edictorum ac legum infinita 
multitudine, post etiam Aebutia rogatione omnes penè duodecim tabularum leges, ac 
subinde veteres novis renascentibus sublatae fuerint. quinetiam Justiniani penè Jus, omne à 
consequentibus Imperatoribus abrogatum vidernus >> : ibid., p. 107. 

44. <( Ordine perverso >>, ibid. 
45. «Tametsi Graeculorum figmenta esse quae habemusn: ibid., p. 108. 
46. « U t  enim alias artes omittam, innumerabiles propè scriptores habemus. qui jus 

civile Romanorum suis commentariis tantopere auxerunt, ut nulla re magis, nullo graviore 
morbo. quàm sua magnitudine laborare videatur ... >* :  ibid., p. 107. 

47. «Quod ab  iis sperari non debet, quos nemo de jure consulere velit: qui se 
grammaticos malunt quàm Jurisconsultos haberi : qui falsam scientiae, nullam aequitatis 
opinionem induerunt : qui syllabarum momentis Rempublicam servari, judicia constitui, lites 
dirimi putant. quae sanè pestis grammaticalis, in intimos omnium disciplinarum aditus usque 
eo serpere coepit, ut pro philosophis, oratoribus, mathematicis, theologis : minuto de Schola 
grammaticos ferre cogamur.. . >> : ibid., p. 109. 

48. [bid., p. 108. 
49. «Ex hac (sc. l’histoire] igitur veterum leges huc illuc dispersas colligimus. ut huic 

quoque operi conjungamus. & quidem in historia iuris universi pars optima latet : quodque 
ad leges optimè dijudicandas magni ponderis est ac momenti, mores populorum, ac rerum 
omnium publicarum initia, incrementa, status, conversiones, exitus ab  ea derivantur N : ibid., 
p. 109. 



98 A. CREMER 

probata & confirmata sententiis, artem illam efficient & clariorem, & 
augustiorem, quam si ab unius populi Romani arbitrio penderet H A 
cette recherche comparative des lois devait s’ajouter la pratique, une 
longue expérience du savant par devant les tribunaux”. Le plus haut 
degré de perfection serait atteint par une profonde connaissance de la 
philosophie, de la nature de la justice qui est indépendante de la volonté 
des hommes, mais conforme à la loi éternelle, la règle de l’équités2. 

II n’en reste pas moins que cette épître dédicatoire contenant tout 
un programme et inaugurant la jurisprudence comparative n’est pas 
dépourvue d’ambiguïté. Bodin demandait tout de même une connaissance 
particulière des lois et de l’histoire romaines, comme aussi des langues 
grecque et latine - langues des lois ! -, mais alors pourquoi n’exigeait-il 
pas aussi la maîtrise des langues anglaise, espagnole ou ottomaneT3? Et 
une autre fois il parlait bien de la tâche de rétablir la ~ p r i s c a  dignitas» 
des lois romainess4. Le droit romain restait donc toujours revêtu d’une 
prééminence certaine. 

Bodin avait bien essayé de mettre en œuvre ces conceptions, 
d’abord dans la «Methodus» même, mais on citera également certains 
chapitres de la «République», par exemple le chapitre premier du 
cinquième livre, « D u  reiglement qu’il faut tenir pour accommoder la 
forme de Republique à la diuersité des hommes, & le moyen de 
connoistre le naturel des peuples»”. Mais il serait tout à fait prématuré 
d’en conclure à une homogénéité de l’œuvre de Bodin. En fait, on 
constate une rupture des plus brutales entre certains chapitres de la 
«République». Si dans le chapitre cité Bodin avait bien essayé de 
rkpondre aux exigences qu’il avait formulées dans l’épître de la Méthode 
en se rapportant au monde entier et à son histoire et en ne faisant 
allusion à une loi romaine qu’une seule fois, on compte, notamment au 
premier livre, des références au droit romain par milliers5h. Et même 
cette unique référence dans V, 1 s’accuse tout à fait traître. Récusant la 
polygamie, Bodin s’appuyait sur une loi du code de Justinien ’’ qu’il 
introduisit ainsi : M Au contraire les Empereurs Romains firent loy 

50. Ibid.. p. 108. 
5 1. Ibid. 
52. «Extremum genus est eorum, qui non modo praeceptis ac usu forensi, 

verumetiam praeclaris artibus. & solida philosophia informati, justitiae naturam non ad 
hominum voluntates mutabilem. sed aeterna lege definitam amplectuntiir : qui normam 
aequitatis peritè tractant. qui juris origines ab  ultimo principio deducunt : qui omnis 
aiitiquitatis cognitionem accuratè tradunt : qui principis. senatus. populi, magistratuumque 
Romanorum imperium ac potestatem plenè tenent : qui philosophorum de legibus & 
Republica disputationes ad Jus  interpretandum afferunt : qui Graecam & Latinam linguam, 
qiiibus descriptae sunt leges. minimè ignorant : qui denique artem universam suis finibus 
circumscribunt. generibus notant, in partes distribuunt, verbis designant, exemplis illus- 
trant >> : ibid. 

53. Voir la note précédente. 
54. Methodus. p. 108. 
55. Les six livres de la République. I “  éd.. p. 516 sqq. ; 3‘ éd.. p. 5x7 sqq. ; réimpr., 

56. II ressort de telles observations un doute considérable sur l’homogénéité de la 

57. 1. neminem. de incestis. C. = Cod. lust. 5, 5. 2 ,  in :  Corpus iuris civilis, t. II, 

p. 663 sqq. 

c< République >> que nous ne pouvons pour l’instant pas approfondir. 

ed. P. Krueger, W é d . ,  Berlin, 1970. p. 198. 



LA GENÈSE D U  DROIT DES GENS 99 

generale à tous peuples sans distinction, que ... >> 5x. II existait donc des 
lois répandues à travers le monde entier et revêtues d’une autorité 
nettement supérieure à l’ensemble des autres lois. Hugues Doneau, 
partisan comme Bodin de l’humanisme juridique, avait bien constaté 
l’universalité du droit romain, son acceptation à travers le monde entier, 
et ceci depuis l’époque de Justinien 5y. 

II en était de même pour Bodin, et ceci malgré ses affirmations dans 
l’épître de la N Methodus» : ce fut le droit romain qui, après les lois de 
Dieu et de la nature, formait le véritable fondement de toutes les lois, 
de toute la justice. Dès qu’il ne s’agissait plus d’éclaircir un trait 
caractéristique et général d’une nation, l’influence de la région ou du 
climat sur le caractère des peuples, mais plutôt des cas et des faits 
précis, il recourut toujours aux lois romaines, certes après avoir opéré un 
choix entre elles. 

Ce n’était pas seulement l’universalité du droit romain que l’on 
appréciait comme son plus grand avantage, mais pareillement cet autre 
critère lui conférant également une supériorité : l’équité Le prince 
souverain et législateur n’était pas nécessairement lié par lui et  pouvait 
passer outre ceci n’enlevait rien au caractère privilégié du droit 
romainh2. Universalité et équité, voici deux notions qui nous mènent tout 
droit à ce que Bodin entendait par le droit des gens. Citons par exemple 
la définition de la ((Juris universi distributio»: (c Jus gentium est quod 
omnes populi, vel bona pars omnium summa consensione probarunt ‘j3. B 

Un autre aspect nous importe encore davantage. Si, discourant de 
I’histoire des peuples, Bodin pouvait bien relativiser le rôle du droit 
romain et même s’en dispenser presque entièrement, la situation se 
présentait d’une tout autre façon dès qu’il était amené à traiter de 
problèmes précis, comme ce fut le cas au cours des premiers livres de la 
(( République ». Alors il puisait largement dans le Corpus iuris. S’il 
s’agissait de la famille, du pouvoir paternel, des impôts, du pouvoir des 
magistrats, etc., toujours alors Bodin préconisait le retour aux anciennes 
lois romaines. Les grands principes n’y suffisaient plus, i l  fallait des 
règles pratiques et immédiatement applicables @, comme elles étaient 

58. République, 1“ éd., p. 531 ; 3‘ éd. ,  p. 502; réimpr., p. 684. 
59. Hugonis Donelli iurisconsulti et antecessoris Opera omnia. Commentariorum de 

iure civili Tomus Primus, cum notis, Lucques, 1762, praefatio, p. XXV : << Itaque hoc ius ita 
ab omnibus fere populis, omnibus prope aetatibus post tempora Iustiniani ad hunc diem 
receptum est, ut, quibus in rebus patriae leges non impediunt, omnes hoc iure utantur». 

60. Cf. G .  Kisch. Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studien zum humanisti- 
schen Rechtsdenken, Bâle, 1960 ; J.-L. Thireau. Charles du Moulin (1500-1566). Etude sur 
les sources, la méthode. les idées politiques et économiques d’un juriste de la Renaissance, 
Genève, 1980, p. 81 sqq. ; et pour le Moyen Age: M. Boulet-Sautel, Equité, justice er droit 
chez les glossateurs du XIIe siècle, in ; Recueil ... de la Société d’histoire du droit et des 
institutions des anciens pays de droit écrit, fasc. 2, 1951, p. 1 sqq. 

61. République, liv. 1 ; 1“ éd. ,  chap. 9, p. 150; 3‘ éd. ,  chap. 8, p. 114; réimpr., 
p. 155. 

62. Cf. les expressions comme «dit la loy, réprouve la loy, ordonne la loy ... >> dont se 
servait toujours Bodin lorsqu’il s’agissait de trancher un problème. - Pour le rapport loi - 
équité, cf. République, Ire éd., p. 364; 3‘ éd., p. 330; réimpr.. p. 449. 

63. Euvies  philosophiques, t .  I ,  p. 73. 
64. A .  Stegmann, L’apport antique, p. 756. 



100 A. CREMER 

offertes par les digestes et le code de Justinien. Le Corpus iuris restait 
donc bel et bien le droit tout court. Et ce n'était qu'à un certain nombre 
de commentateurs que Bodin s'en prenait, tel un Aiessandro Tartagni, 
un Baldo degli Ubaldi, un Bartolo a Sassoferrato, un Francesco Accolti, 
un Domenico da San Gimignano, un Filippo Decio ou le cardinal 
Francesco Zabarella. En fait il ne se lassait jamais de pester contre eux. 
II fallait écarter leurs commentaires qui ne faisaient qu'obscurcir et 
rnême fausser le droit romain, pour en dégager la «prisCa dignitas». 
Comme ainsi le droit romain, malgré les théories et les postulats des 
écrits antérieurs à la «République», formait bien la base sur laquelle 
EIodin érigeait son système, i l  en était de même du droit des gens. 

Là encore, en raison d'un besoin pratique impératif, Bodin était 
astreint à établir les principes du droit des gens sur le Corpus iuris. Pour 
lui, celui-ci n'était pas encore restreint au seul droit privé, mais 
renfermait un certain nombre de lois de droit public obscurcies par les 
commentateurs. En l'occurrence il ne manquait pas de reprocher aux 
commentateurs, aux <<docteurs », d'avoir été << mal informez de I'estat des 
Republiques comme des histoires anciennes, & du fondement de la vraye 
iustice: discourant des traictez faits entre les Princes, comme des 
conuentions, & contracts faicts entre les particuliers >> h5. 

Ceci veut dire que Bodin était parfaitement conscient de la profonde 
dlifférence qui existe entre un droit public international et le droit privé 
et en fait il réalisa autour de ce problème une de ses belles réussites par 
une utilisation intense du titre <<de captivis et de postliminio et redemptis 
ab hostibus », des digestes h6 et tout particulièrement de la loi << non 
dubito H du même titre h7. I1 en dégageait le contenu << international », 
négligé jusqu'alors par les commentateurs du Moyen Age. Bien que 
EIodin f î t  une nette différence entre les sphères juridiques, i l  n'arrivait 
néanmoins pas à satisfaire toujours à ses propres exigences, car assez 
souvent i l  tirait, en matière de droit public international, ses arguments 
du droit privé hX. 

II ne convient pas ici d'exposer les opinions de Bodin sur les 
différents aspects du droit des gens. Ceci a ,  pour une large part, déjà été 
faith4. Nous insistons seulement sur le fait que Bodin a bien fondé le 

65. République, 1" éd., p. 102 ; 3' éd., p. 589 ; réimpr., p. 803. 
66. Dig. 49. 15. in:  Corpus iuris civilis, t .  I .  p. 884 sqq. 
67. Dig. 49. 15, 17, in :  Corpus iuris civilis. t. I .  p. 884 sqq. ; République, I" éd.. 

p. 75; 3' éd., p. 76;  réimpr.. p. 105 («vne loy qui n'a point sa pareille,,); cf. A.  Cremer. 
La <( Proieciion ), dans le droii iniernaiional public européen du XVle siècle, in : Théorie ei 
praiique poliiiques ù la Renaissance, XVII' Colloque international de Tours. Paris. 1977, 

68. Cf. M. Isnardi-Parente dans l'introduction à sa traduction italienne de Bodin. I 
sei libri dell0 Siaio, t .  I .  Turin, 1964. p. 54 : c< notevoli passaggi e oscillazioni fra concetti di 
diiritto pubblico e concetti di diritto privato N. 

69. A. Gardot, Jean Bodin, sa place parmi les fondaieurs du droii iniernaiional, in:  
Académie de droii iniernaiional. Recueil de cours 4. 1934. p. 549-743 ; J. Basdevant, 
Coniribuiion de Jean Bodin à la formaiion du droii internaiional moderne, in : Revue 
hisiorique de droii français ei éiranger, 4' sér.. 23' année, 1944, p. 143-178; H. Quaritsch, 
Bodins Souveriiniiiii und das Volkerrechi, in : Archiv des Vdkerrechis 17. 197711978, 
p.  257-273; et pour un seul problème : A. Truyol y Serra. Zur Enisiehungsgeschichie der 
Neuiraliiiitskhre im neuzeiilichen Siaais- und Volkerrechisdenken. Boieros (c Discorso della 

p. 153 sqq. 



LA GENÈSE DU DROIT DES GENS 101 

droit des gens sur les lois des digestes et du code de Justinien, soit qu’il 
ait pu déceler le caractère international originaire d’une loi romaine (par 
exemple, lorsqu’il traita de la protection), soit qu’il ait plus simplement 
appliqué le droit intérieur au droit international (par exemple le droit de 
la guerre tire sa légitimation du droit de châtier un tyran comme 
meurtrier, parricide et voleur ; la validité d’un traité dépend pour une 
très large part du droit interne, constitutionnel ; la neutralité est regardée 
sous l’angle de la politique intérieure, et ainsi de suite)’‘). Avant de 
reprendre l’interprétation de toutes ces règles en matière de droit 
international traitées par Bodin on doit attendre une analyse approfondie 
des sources romaines de la «République» et de leur adaptation par 
Bodin. 

Mais ceci nous paraît bien évident dès maintenant, que Bodin a 
érigé, et cela de façon très solide, le droit public international sur le 
droit romain, c’est-à-dire essentiellement sur les digestes et le code de 
Justinien. II n’appartenait à l’histoire que de présenter des précédents, et 
ceci dans un sens juridique plutôt restreint. 

Ce procédé fut évidemment de très grande conséquence. Bien que 
Bodin ait eu l’intention de définir I’Etat tel quel, à l’état pur, et de 
rassembler dans ce but le maximum de renseignements recueillis à 
travers le monde entier et à travers toutes les époques de l’humanité, il 
construisit, en privilégiant le droit romain en raison d’un besoin pratique 
pressant, un système foncièrement européen. Bodin le voulait universel, 
mais en fait c’était lui qui avait franchi le pas essentiel créant un droit 
international exclusivement européen par le choix même des lois 
«fondamentales». II les avait tirées du Corpus iuris et elles formaient 
dès lors les éléments de base du droit des gens à venir. Le choix de ces 
lois ne fut guère élargi par les juristes spécialistes du droit des gens des 
XVII‘ et XVIII‘ siècles”, de sorte que le Corpus iuris fut abandonné au 
domaine du droit privé. 

Certainement Bodin aurait récusé l’affirmation d’avoir créé et plus 
encore d’avoir voulu créer un droit des gens spécifiquement européen. I1 
voulait son système neutre, formaliste, ouvert à tous les Etats. Mais en 
fait il ouvrit le chemin à l’âge classique du droit des gens, du ius 
publicum europaeum. 

En concluant on est amené à constater que, malgré l’élargissement 
des vues au XVI‘ siècle, malgré la volonté indéniable d’universalité, de 
dépassement du cadre traditionnel européen, on n’arrivait pas à franchir 
certaines limites. Les valeurs transmises par la religion chrétienne, 
comme aussi l’héritage du droit romain, non seulement empêchaient 
toute véritable universalité, mais érigeaient au contraire l’Europe en 

neurralità i) in seiner Beziehung zur Neitrralitatslehre ber Macchiavelli und Bodin. in : 
Osrerreichische Zeitschrift für Offendiches Recht, N.F .  8. 1Y57158, p. 449-460. 

70. Cf. également la thèse selon laquelle il n’est pas admissible de poursuivre le droit 
par la guerre dès qu’il y a un «supérieur» susceptible de rendre la justice: République. 
I “  éd., p. 238; 3’ éd.. p. 204; réimpr.. p. 278. 

71. Cf. l’énumération dcs lois utilisées par Zouche. par H. Coing. Richard Zouche ( v .  
la note n” 39). p. 342-343. 



102 A. CREMER 

modèle pour le monde entier. Le droit des gens restait certainement 
ouvert à tous les Etats, à cette condition près qu’ils consentiraient bien à 
se conformer aux valeurs et aux règles fixées par l’Europe. La Russie ne 
fut accueillie dans la communauté internationale qu’en 1648, et encore 
en 1856 les puissances européennes contraignirent la Turquie à modifier 
profondément la constitution, et ceci selon les valeurs, les conceptions et 
les pratiques des Etats de l’Europe de l’Ouest. Vitoria et Bodin sont bien, 
malgré eux, à l’origine du «Droit public de l’Europe)). 

Albert CREMER 



SUR LE CONCEPT DE BARBARIE AU XVI“ SIÈCLE 

Le concept de barbarie a une histoire’ qui ne le réduit pas à une 
définition unique ; d’Homère aux humanistes italiens du Quattrocento, il 
n’a cessé d’osciller et de se déplacer de part et d’autre de multiples 
acceptions tant langagières, culturelles, politiques que religieuses et 
morales. Or, précisément le XVI‘ siècle français est caractérisé par une 
mutation sémantique qui introduit un bouleversement radical dans les 
représentations et les images de la barbarie, qui de pensée de l’altérité, 
façonnée dans la cohérence d’une projection du mal, en vient à être 
rapportée après 1560, avec les guerres de religion, à l’identité. Déplace- 
ment des images qui, d’une part, traumatise un moi collectif qui se voit 
barbare du fait de la perception d’un rapprochement obsidional du mal 
et qui, d’autre part, conduit, chez certains auteurs protestants, à une 
dévaluation de la référence d’appartenance multiséculaire, Chrétienté, et 
à l’émergence de l’idée d’une civilisation commune aux pays de l’Europe. 
Précisons que l’étude qui suit n’entend en rien, ni par les sources citées, 
ni par ses conclusions, parvenir à I’exhaustivité, et qu’elle court le risque 
vraisemblable du schématisme. 

I. Distances de la Barbarie 

En premier lieu, i l  est necessaire de déterminer ce que recouvre le 
concept de barbarie? durant le premier seizième siècle, ce qu’il nomme 
et ce à quoi il  est associé, dans ses occurrences et dans son champ 
sémantique immédiat. Le Moyen Age avait privilégié la connotation 
religieuse, barbare étant synonyme de païen, de non chrétien. Barbarie 
désignait ce qui était extérieur à la chrétienté. Pour le premier 
XVI‘ siècle, plusieurs remarques sont à faire. 
- La première peut paraître quelque peu surprenante. Des son- 

dages effectués dans la liste des ouvrages géographiques imprimés en 

1. Sur ce problème, W.R. Jones, «The image of the barbarian in medieval Europe, 
Comparative studies in society and history. vol. 13. 1971, Cambridge; Denis Sinor, <<Les 
Barbares». Diogène, n” 18. 1957, Gallimard. et Rodolfo de Mattei, <<Sul concetto di 
Barbaro e Barbarie ne1 medio evo». p. 488, dans Studi di storia e di retto in onore di 
Enrico Besta, t. IV. Dott. A.  Giuffre, Milano. 

2. Nous laisserons de côté Barbarie envisagée comme cc Africa Minor D, c’est-à-dire 
le sens territorial, cf. G .  Turbey-Delof. L’Afrique barbaresque dans la littérature française 
aux XVI’ et N I P  siècles, Genève. Droz. 1973. 



104 D. CROUZET 

firançais entre 1481 et 15603 montrent que les occurrences de barbares et 
barbarie sont rares; il y a à proprement parler sous-emploi ou même 
absence. Même lorsqu’ils sont décrits commettant des atrocités, les Turcs 
sont désignés sous le terme «infidèles». On peut s’étonner de cette 
retenue verbale à l’époque de la redécouverte des systèmes de pensées 
gréco-romains. Cependant, le concept survit, même s’il n’est pas l’objet 
d’une très grande utilisation : trois occurrences dans deux des ouvrages 
les plus célèbres de Guillaume Postel4, ce qui est peu, trente-cinq au 
total dans la traduction française de la Cosmographie universelle de 
S. Munster s, renvoyant essentiellement à la représentation d’une qualité 
collective (les barbares) située plus dans l’histoire que dans l’immédiat 
(les Scythes, Goths, Sarrazins, Germains, Huns...). Seuls, les Cannibales, 
les Indiens, les Turcs et les habitants des Iles Fortunées évoquent une 
barbarie immédiate. Malgré donc une rareté assez étonnante, le barbare 
existe pour l’homme du premier seizième siècle et pour son regard 
géographique. 
- Ma seconde remarque sera que, même si une ambiguïté certaine 

subsiste, ce qui contribue à sous-tendre la notion de barbare, c’est 
l’appréhension d’une altérité religieuse : pour Munster, le barbare est 
toujours le païen, celui qui adore les idoles, qui se refuse au 
christianisme en massacrant les prêtres et en détruisant les églises. 
Cuillaume Aubert représente, dans une optique semblable, les Croi- 
sades comme le temps d’une lutte acharnée entre la Chrétienté et la 
barbarie: une bataille qui oppose les croisés aux musulmans est ainsi une 
bataille contre les barbares: << ... les chretiens ... si fort irritez et animez 
contre les fausses superstitions de Mahomet que, par plusieurs fois, ils 
m,irent l’armée des barbares en branle de s’enfuir à Vau de route». Neuf 
occurrences sur onze rapportent clairement le barbare en tant que négatif 
de chrétien ’. 
- Cependant, et ce sera ma troisième remarque, le concept de 

barbarie oscille dans une certaine imprécision. La traduction du Recueil 

3. G. Atkinson. La littérature géographique française de la Renaissance, Paris, 
Picard, 1927, et Les nouveaux horizons de la Renaissance française, Slatkines Reprints, 
1969. 

4. G .  Postel, L’histoire mémorable des expéditions depuys le déluge faictes par les 
G(au1oys ou Françoys depuis la France jusques en Asie, ou en Thrace et en l’Orientale partie 
de l’Europe et des commodités ou incommodités des divers chemins pour y parvenir et 
re,iourner, Chez Sebastien Nivelle, 1522: «Et  jamais ne se trouva entre eulx qui doubtast, 
s’il est Dieu ou non. si i l  ha cure des choses humaines ou non. Jamais donques Indien ou 
Gauloys ou Aegyptien ne vint à penser les mechansettés qu’ont pensé Evemerus de 
Messine, Denys Frigien ... x : G. Postel. De la République des Turcs, et là où l’occasion 
s’offrira, des meurs et loys de tous Muhamédistes, par Enguilbert de Marnef. Poitiers, 1560. 

5 .  S. Munster, La Cosmographie universelle contenant la situation de toutes les 
parties du monde avec leurs proprietez et appartenances. 1566 (Irc édition 1556). Nous 
éliminons cinq occurrences de Barbarie au sens géographique du mot. 

6. Guillaume Aubert de Poictiers, L’histoire des guerres faicre.7 par les chrestiens 
contre les Turcs, soubs la condiiicte OP Godefroy, duc de Bouillon, pour le recouvrement de 
la terre saincte. 1559, p. 58. 

7 .  h i d .  p. 13, 58, 23. 35, 53. 54. 55. 72, 74; cf. p. 72: « A u  milieu des barbares et 
des fidelles ». 



LE CONCEPT D E  BARBARIE 105 

des diverses histoires de 1’Allemand J. Boemus est significative d’une 
tendance à la polysémie; elle débute en effet par un mythe de l’histoire 
de l’homme, histoire divisée en trois temps, dont le premier est le temps 
de la barbarie, durant lequel les hommes, dispersés après la Création, 
par toute la terre, vivaient sans commerce, monnaie ni maisons; ils 
étaient << barbares et cruels », pratiquant << incivilitez et inhumanitez 
comme de s’entretuer I’ung l’autre, de manger chaires humaines et 
prendre la compagnie de la première rencontrée sans aucune discretion 
de sang ou parentage et autres semblables vices et imperfections». Dans 
ces lignes la barbarie connaît un déplacement sémantique évident qui 
l’inscrit dans la figuration d’une altérité morale, que détruit le deuxième 
temps avec l’introduction de « la  propriété, les loix, I’Etat, les villes, la 
concorde entre les hommes, l’agriculture et  l’élevage ... D ; <<en somme les 
mortels changèrent si bien de condition.. . ils furent humains et gracieulx 
deulx mesme». Si le négatif du barbare est l’humain, il est aussi le 
chrétien, car ce changement de << condition N qui occulte la barbarie 
primitive est aussi déterminé par le règne sans partage de la foi 
chrétienne. Et précisément, le troisième temps valorise le religieux, par 
l’imaginaire d’une autre rupture et  de l’intrusion implicite d’une autre 
barbarie, du fait de l’intervention de << Sathan », qui aurait << mys toute 
confusion en ce monde.. . >b en détournant du christianisme presque tous 
les peuples de la terre. I1 y a donc ambiguïté dans les applications du 
concept de barbarie, négatif religieux et moral, ambiguïté présente 
également dans la vision du cannibale brésilien, avec une trame émotive 
exacerbée. Dans une lettre du missionnaire protestant Richer de 1556 
la barbarie est reconnue comme une altérité reçue tout autant comme 
étrangeté et distance que comme objet d’inquiétude et d’angoisse, sur le 
double plan du moral et du religieux : cc une chose nous gêne grandement 
et nous angoisse, c’est la barbarie de ce peuple, qui est telle qu’on ne 
saurait l’imaginer plus grande ... ce dont je me plains surtout, c’est de 
l’hébétude crasse de leur esprit ... ils ne distinguent pas le bien du 
mal ... ». La barbarie projette le cannibale aux frontières de l’animalité, 
mais, deuxième point, elle met en valeur une impuissance: «enfin, et 
c’est là le plus funeste, n’ayans pas l’idée que Dieu existe, ils ne 
sauraient observer une foi, ni reconnaître sa puissance de bonté ... ». 
- Toutefois, quatrième remarque, la polysémie du concept est le 

plus souvent dépassée à travers une dramatisation des images qui est 
suscitée par une pensée obsessionnelle de la différence et de la distance, 
centrée sur la cruauté. Lorsque l’écriture recourt à l’adjectif ou au 
substantif barbare, pour qualifier un peuple, un individu ou une 
coutume, c’est toujours en corrélation avec la narration d’un acte violent. 

8. Boemus, Recueil de diverses histoires touchant les situations de toutes régions et 
pays contenuz en trois parties du monde avec les particulières mœurs, loix et cérémonies de 
toutes nations et peuples y habitans - Nouvellement traduict de Latin en Français, 1540, 
prologue (E I I I  à E VI). Ce mythe est repris et quelque peu transformé par Munster, op. 
cit., p. 3 .  

9. Lettre du 31 mars 1556 traduite du latin et citée par O .  Reverdin, Quatorze 
calvinistes chez les Topinambous, histoire d‘une mission genevoise au Brésil (1556-1558), 
Genève, Droz-Minard, 1957, p. 53. 



106 D .  CROUZET 

Ce qu’on a appelé le goût pour l’exotisme du XVI‘ siècle est un goût 
pour le récit et la description de la cruauté, littérature fondée sur des 
images sanglantes, sur la fascination de l’inhumain et du massacre, 
définie par A. Dupront sous le qualificatif cc excitatoire D I”.  En consé- 
quence le barbare glisse le plus souvent de l’infidèle et de l’incivil à 
l’inhumain : une analyse des associations sémantiques (quinze mots en 
aival - quinze mots en amont) dans la Cosmographie de Munster montre 
que la cruauté, le meurtre, exercent dans vingt-huit des trente-cinq 
occurrences un véritable monopole sur la vision du barbare. Autour des 
fréquences cruels-cruauté gravitent c< violences >> I I ,  << infections », cc abomi- 
riations », <( villeinie », cc fureur et excez désordonnés >> I * ,  <c à feu et à 
sang» 1 3 ,  «meurtres horribles» 1 4 .  Le mythe du barbare est un mythe 
rnorbide ; lorsque le barbare apparaît, il est, dans Munster, signe d’une 
violence et n’échappe que rarement à cette nécessité qui entraîne le récit 
clans le sanglant. Cristallisateurs sont les thèmes de l’irruption violente et 
clu massacre, images d’oppression et d’horreur, de confins d’animalité. 
- Ma cinquième remarque sera qu’en conséquence, à travers cette 

omniprésence de l’oppressif, du cruel et du violent, c’est l’acception 
rnorale de la barbarie qui domine le réseau de significations qui 
caractérise le concept. La barbarie est révélatrice d’une projection du 
rnal, sous toutes ses formes, dans la distance, altérité maléfique et 
destructrice, qui fait appel avant tout au sensoriel et à l‘émotif. Cela, 
même un auteur comme Guillaume Postel, à la limite de l’admiration à 
l’égard de La République des Turcs, le concède: notant en marge « la  
cause pourquoi les Turcs et Mahomedistes sont pires que deÇa»”, il 
répond en ces termes: « J e  scay bien qu’à l’occasion de la Barbarie et 
belliqueuse Nation, contraire le plus souvent 3 humanité, qu’il y en a là 
plus de meschans et moins de bons que deçà». Bien qu’il cherche à 
nuancer, à éviter et à dénoncer tout jugement global, Postel rend compte 
dle la fixation et de la reconnaissance du mal dans l’altérité, univers du 
vice et de la violence destructrice et sanglante. A.  Thévet ira plus loin: il 
évoquera la barbarie sur le plan d’un mythe de mort. de danger; 
dl’angoisse d’une altérité maléfique, elle devient sous sa plume un mythe 
dle mort, associée aux éléments déchaînés et aux périls du monde, aux 
fiorces cosmiques qui sont une menace pour le voyageur: « Je  me suis 
exposé ... à la mercy des vents, orages, tempestes, barbarie et cruauté 
dles peuples estranges, et à une infinité d’autres périls, desquels l’on peut 
plutost espérer la mort que la vie»I6. La vitalité de la conscience de la 
blarbarie durant le premier XVI‘ siècle tient à cette dramatisation absolue 
dle l’altérité et l’évidence de ce rapport au mal et à la mort apparaît sur 

10. A. Dupront, Le mythe de croisade, thèse dactylographiée. bibliothèque de la 
Sorbonne, 7 volumes, 1“  partie, chapitre IX, p. 15. 

1 1 .  Munster, op.  cit., p. 136. 
12. Ibid., p. 242. 
13. Ibid., p. 244 et 918. 
14. Ibid., p. 982. 
15. G. Postel, De la République des Turcs, op.  ci[ . ,  p. 59. 
16. A. Thevet, La Cosmographie universelle, Paris, chez Pierre I’HuilIier, 1575, t .  I ,  

p. AIII. 



LE CONCEPT DE BARBARIE 107 

le plan collectif dans certaines fêtes françaises du XVI‘ siècle, dans la 
volonté de représenter, de voir et de jouer le barbare: il n’y a pas 
seulement là un goût pour l’exotisme, mais un attrait certain pour 
l’aspect violent de l’altérité et du distanciel, car la théâtralisation n’est 
pas sans marquer une volonté d’identification inconsciente ; ainsi peut- 
être le carrousel du 20 janvier 1558, rue Saint-Antoine, auquel 
participèrent des cavaliers équipés les uns à la Mauresque, les autres à la 
Turque, dans un combat engagé au son d’une étrange musique, les 
antagonistes «faisant danser leurs chevaux avec des cris et des huées 
épouvantables )) 1 7 .  Mimétique d’un combat, le carrousel ne fait que 
présenter aux spectateurs le fantasme domestiqué de la mort sous le 
couvert de l’étrangeté et de l’exotique. La psychanalyse voit en effet 
dans << l’identification H la manifestation d’un attachement affectif à une 
autre personne, attachement ambivalent, signe en même temps de 
tendresse et de désir de suppression. Alors s’habiller en barbare, c’est en 
même temps supprimer celui-ci en le dédramatisant, et aussi rêver 
d’intérioriser et de devenir le barbare. Trois années avant le début des 
guerres de religion, le carrousel de la rue Saint Antoine peut être 
interprété comme le psychodrame de l’incorporation à venir de la 
barbarie. Barbarie a donc en ce premier XVI‘ siècle acquis son sens 
moderne, un sens moral, cristallisé sur des fantasmes de cruauté et de 
mort. 

Cependant ma dernière remarque sera que le concept de barbarie 
ne fonctionne pas comme un système de représentations isolé. II 
structure en effet les attitLdes collectives face à l’altérité, mais égaiement 
face à l’identité: en tant que projection du mai et de la violence dans la 
distance, il renvoie en retour à l’homme du XVI‘ siècle une image de 
lui-même positive, antithétique des images du barbare. La puissance du 
négatif tient à la fonction idéalisante qu’il exerce sur le positif, selon une 
symétrie qui situe le moi collectif dans une situation à proprement parier 
narcissique, suscitée par le refoulement du mai dans l’altérité. Fondamen- 
tal alors que, puisque les images des barbares sont d’abord des images 
morales, elles renvoient des images avant tout morales de lui-même à 
l’homme du XVI‘ siècle, et une conscience morale de l’entité collective, 
la Chrétienté. En effet, affirmer que les barbares sont cruels et 
inhumains, c’est considérer implicitement que les chrétiens sont humains, 
chrétien étant, on l’a vu, toujours antinomique de barbare. Egalement 
dire que les barbares sont incivils, qu’ils ne savent pas distinguer le vice 
du bien, c’est marquer que l’on est soi-même civil et que l’on fait la 
distinction entre le vice et le bien. Le concept de barbarie est donc 
médiateur d’une reconnaissance de soi grâce au rejet du mai qu’il 
autorise; le discours sur la barbarie est un miroir dans lequel, face à 
celui qui, hors de la Chrétienté, se trouve «par  deçà)), l’homme du 
XVI‘ siècle se regarde lui-même et grâce auquel il se définit. Si la 
barbarie est une «condition)) qui rapproche l’homme de l’inhumain et de 

17. Cité dans M. Pacquot, Les étrangers dans les divertissements de la cour de 
Beaujoyeulx à Molière, 1581-1673, Bruxelles, 1922. p. 27. 



II O8 D. CROUZET 

lia bête IR, elle est inséparable de la perception antithétique d’une identité 
collective qui n’est pas uniquement religieuse, mais d’abord morale. Ceci 
tendrait à montrer le décalage entre le signifiant et le signifié de 
chrétienté: est certes barbarie tout ce qui est hors de la Chrétienté 
(rarement un chrétien est barbare), mais est barbarie tout d’abord le 
négatif des valeurs comme l’humanité, la civilité, la douceur. Le décalage 
entre signifiant et signifié me paraît être une médiation évidente vers 
l’émergence d’une référence d’appartenance autre que Chrétienté Iy. 

IiI. Présences de la barbarie 

La primauté du moral dans la conceptualisation de la barbarie se 
retrouve après 1560. C’est un lieu commun en effet de dire que les 
guerres de religion ont été vécues par les contemporains comme l’époque 
de flambées de violences extrêmes, tant catholiques que réformées, 
qu’elles ont laissé dans la mémoire collective les souvenirs de l’irruption 
d’atrocités <<inouïes ». Or, notre attention fut attirée par la grande 
lréquence des notations N barbare >> ou G barbarie >> dans les textes, 
comme si subitement il y avait eu déplacement des applications du 
concept. 

Obsessionnelle du discours, telle est la qualité nouvelle de la 
barbarie: il est peu de textes où elle ne soit pas récurrente, tant livres 
de raison, mémoires, histoires, pamphlets, dépositions consécutives à des 
séditions, martyrologe, poèmes. Campée traditionnellement dans le récit 
géographique, elle investit toute forme de discours. Et c’est précisément 
cette invasion qu’il faut tâcher de comprendre. Tant les catholiques que 
les huguenots semblent avoir soudain la conscience aiguë d’une barbarie 
présente et omniprésente, systématiquement évoquée pour caractériser 
l’acte de l’adversaire. Au sous-emploi de barbare et barbarie, succède un 
suremploi : 
-- l’évêque de Mende, dans une lettre à Monsieur de Rambouillet, au 

sujet des protestants: << ... Une incroiable cruaulté et inhumanité 
qu’ils ont exercée en l’endroit des pauvres habitants, que les plus 
barbares ne feroient B 2‘’ ; 

-- le prêtre catholique Claude Haton, sur les mêmes: «Par  tourmens 
aultant et plus cruels que jamais firent Turcs ni barbares à 

18. G. Rosolato, <<Le narcissisme n, dans Nouvelle revue de psychanalyse, n” 13, 
printemps 1976, Narcisses, Gallimard ; F. Crouzet, <<Problèmes de l a  communication 
franco-britannique aux XIX‘ et Xx’  siècles., p .  105-106, Revue historique, n“ 515, 
j uillet-sept . 1975. 

19. Sur l’antinomie barbarie-chrétienté, G.  Aubert. op. cit.. p. 13: Le roy Belpher et 
son prisonnier l’empereur Romain Diogène ; c< luy commanda s’agenouiller devant son 
trosne royal, courber l’échine et s’appuyer des deux mains en terre: puis le barbare estant 
assis dans son siège tint tout un long temps les deux pieds sur le doz impérial, le faisant 
servir de marche pied. Par là. chacun peut conjecturer de quels opprobres les Turcs 
tourmentoient les chrestiens, estant en leur puissance puisqu’ils affligeoient de tels 
opprobres le mesme chef de la chrestientén. 

20. F. André, Documents historiques et inédits sur les guerres de religion au 
Gevaudan. Mende. 1886, t .  I. p. 552. 



LE CONCEPT DE BARBARIE 109 

chrestiens B 2 1  ; ou encore : << les barbares, juifz, Turcz, sarasins et 
infidèles n’eussent su faire plus de mal au peuple que lesdits gens de 
guerre français au pauvre peuple v 22 ; 

- le protestant Micqueau dans un pamphlet au sujet des catholiques : 
«Quels noms donnerons-nous à tels lyons, à tels barbares, à ces 
tigres altérés du sang des chrétiens D 23 ; 

- le martyrologe de Crespin : << Un acte des plus barbares du monde D 
en ce qui concerne les catholiques24, o u :  «tels que les Turcs et plus 
barbares du monde seroyent beaucoup moins farouches B 25 ; 

- une requête des habitants des Sables d’Olonne à Condé: «Estant 
chose monstrueuse que ceux qui se disoyent animez d’un zèle de 
religion ayent faict actes que les scites ne plus barbares nations ne 
voudroyent avoir pensé seulement >> 26 ; 

- et pour terminer dans une remontrance du Tiers-Etat à Henri IV en 
1595 à Lyon, au sujet de la noblesse et des gens de Finance: «Les 
actes barbares qu’ils exercent à nos personnes N 27.  

Présence de la barbarie au niveau de l’écriture signifie conscience de 
la barbarie, conscience qui hésite entre deux formalisations : d’une part 
définition de l’acte ennemi comme un acte simplement barbare, syno- 
nyme de cruel et d’atroce, d’autre part, une formalisation axée sur 
l’hyperbole, vision d’un dépassement de la barbarie du Scythe ou du 
Turc. Il ne s’agit pas d’un simple artifice littéraire ou rhétorique actualisé 
par des milieux intellectuels ou politiques polémiquant et utilisant le 
thème de la cruauté pour dénoncer l’ennemi qui, on le voit, n’est pas 
attaqué seulement en raison de son adhésion à une croyance diabolique, 
mais à cause de son comportement. La notion d’outrepassement d’un 
seuil externe aux barbares mêmes se retrouve aussi bien dans les 
doléances lorsque des paysans se plaignent de la picorée, que dans des 
dépositions consécutives à des violences urbaines. Face à des réalités 
vécues ou dites telles, le mythe du barbare en tant qu’altérité fonctionne 
encore et perd de sa charge émotive: la barbarie pour l’homme du 
second XVI‘ siècle devient un au-delà de la barbarie. Le mythe est 
relégué au second pian en tant que référence de la cruauté devant le 
subi, tandis que la primauté du moral est instaurée et vérifiée par 
l’association unique à la cruauté. Dévaluation donc de l’altérité en tant 
que puissance et pouvoir d’émotion collective, car si la plupart des textes 

21. C. Haton, Mémoires contenant le récit des événements accomplis de 1553 ù 1582 
principalement dans la Champagne et la Brie. publiés par F. Bourquelot. Paris, Imprimerie 
nationale, 1857. t . 1 .  p. 249. 

22. /bid. ,  t .  II .  p. 857-858. 
23. L. Micqueau. Response au discours de M.  Gentian Hervet sur ce que les pilleurs. 

24. Crespin, Histoire des martyrs, persécutez et mis ù mort pour la vérité de 

25. Ibid. 
26. La Popelinière. L’Histoire de France enrichie des plus notables occurrences 

survenues es provinces de l’Europe et pays voisins. soit en paix, soit en guerre: tant pour le 
faict séculier que ecclésiastique depuis l’an 1550 jusques à ces temps, t .  11, p. 367. 

27. Dans E. Piémont, Mémoires, éd. J .  Brun-Durand, Valence, imprimerie J .  Ceas et 
fils, 1885. p. 363. 

voleurs et brusleurs d’Eglise disent yu’ils n’en veulent qu’aux prestres, Lyon, 1564. p. I O .  

I’Evangile, depuis le temps des apostres jusques ù l’an 1597, 1597-1598. p. 710. 



I! 10 D. CROUZET 

partent du prédicat qu’il y a une barbarie qui est turque ou scythe ou 
cannibale ..., il n’en reste pas moins vrai que cette altérité n’est citée en 
tant que barbarie qu’intentionnellement, afin de mettre en exergue la 
réalité immédiate ainsi que sa modalité ampliative. 

Révélatrice de la fin d’une exclusion, cette conscience de la barbarie 
est spécialement établie en corrélation avec quelques thèmes privilégiés : 
l’anthropophagie ; le cœur de l’archer Cœur de Roy dévoré à demi grillé 
après avoir été exposé et mis en vente2*, ou encore à Poitiers un 
banquet d’oreilles cuites, ou un << crime prodigieux, barbare et inhu- 
m a i n ~ ,  lors du siège de Sancerre29. Les polémistes et  historiens 
catholiques ou huguenots ont insisté avec force sur ces quelques 
anecdotes spectaculaires et leur discours sur la violence traduit alors une 
psychologie de la rupture, rupture axée également par les contemporains, 
surtout les protestants pour une raison évidente, sur la Saint-Barthélemy ; 
pour les historiographes protestants, elle est immédiatement le symbole 
et la preuve de la barbarie, par toute une série de connotations qui 
consciemment ou inconsciemment ont pour fin de rappeler la cruauté 
turque: images répétées de ruisseaux de sang qui dévalent les ruelles, 
corps jetés par milliers dans les rivières qui rougissent, exhibitionnisme 
joyeux et triomphateur des meurtriers. Cependant, la réflexion porte sur 
la situation historique de l’événement : la Saint-Barthélemy est affirmée 
comme le point d’intensité de la barbarie, désormais détachée de toute 
implication géographique ou religieuse. Dans une harangue au Roi 
d’avril-mai 1575, faite par des députés de Condé’”, la notion de 
paroxysme de la barbarie est exprimée en ces termes: << ... Tant par ce 
que la playe en saigne encores que parce qu’une telle cruauté et barbarie 
n’a jamais été pratiquée depuis la création du monden. Inscrite dans une 
conscience pessimiste de la durée et perçue par les protestants comme 
une sorte de fin du monde, la Saint-Barthélemy fait du barbare un 
persécuteur et du massacré un martyr de la foi. Ecriture de la barbarie 
et écriture de la persécution sont liées de façon indissociable et sont 
constitutives d’une histoire martyrologique : il est frappant de constater 
que l’Histoire des martyrs de Crespin, si elle s’attaque à l’actuel des 
persécutions religieuses depuis François IC‘, n’en remonte pas moins aux 
premiers temps de I’Eglise, à la situation des chrétiens sous les règnes 
d’empereurs romains souvent dans les textes du XVI‘ siècle qualifiés de 
barbares ou durant les grandes invasions 3 ’ .  Le martyrologe établit la 
filiation ou plutôt l’assimilation barbares-catholiques. Certaines violences, 
paniques et séditions protestantes ne sont compréhensibles que dans le 
cadre de la relation privilégiée barbare-martyr, relation antinomique qui 
s’impose à l’antithèse traditionnelle barbare-chrétien. Avant la bataille de 
Dreux, Condé fait ainsi appel à la conscience de la barbarie catholique 

28. La Popelinière, Vraye et entière histoire des troubles et choses qmorab les  avenues 
tunt en France qu’en Flandres et pays circonvoisins, depuis l‘an 1562 .... Bàsle. pour Pierre 
Davantes. 1572, p. 241. 

29. J .  de Lery, Histoire mémorable du siège de Sancerre, éditée par G .  Nakam, 
éditions Anthropos, 1975, p. 290-291. 

30. La Popelinière. L’histoire de France ..., éd. cit.. t .  I I .  p. 380. 
31. Crespin. op.cit., p. 4.  



LE CONCEPT D E  BARBARIE 111 

pour stimuler l’ardeur de ses troupes: la guerre est œuvre salvatrice et 
purificatrice de la barbarie et  du mal ; cc Telles et infinies autres barbaries 
encore plus détestables vous seront, je m’asseure, pour suffisante 
occasion à croistre de cœur, de force, et diligence pour nettoyer le 
monde de si meschantes âmes».72. Parfois cette reconnaissance de la 
barbarie n’exclut pas cependant un certain malaise, consécutif à la 
perception d’un autre déplacement sémantique : non plus déplacement du 
distanciel à l’immédiat seulement, du Turc au catholique, mais de 
l’immédiat au moi, du catholique au huguenot, conscience réflexive de la 
barbarie chez certains qui, comme Léry, reconnaissent à cette dernière 
une  valeur collective, réciproque, dénaturation qui, précisément, offense 
Dieu : ainsi, racontant avoir assisté à un massacre de catholiques 
perpétré par les siens, il ne peut s’empêcher d’écrire son horreur face au 
sang «qui ruisselait de tous costez par les rues» et sa nostalgie du passé 
où les Français « à  cause de leur douceur et mansuétude ont esté exaltez 
par tout le monde ... D ~ ~ .  D’autre part, le massacre ne joue pas le même 
rôle déterminant chez les catholiques; ce sont plutôt les meurtres de 
prêtres et l’iconoclasme ou la profanation qui poussent à l’assimilation 
huguenot-barbare : statues de vierges et de saints abattues, vitraux et 
orgues pulvérisés, églises incendiées ou transformées en écuries, excré- 
ments déposés dans les fonts baptismaux sont constitutifs de la barbarie, 
gestes destructeurs et profanateurs qui portent le protestant au delà du 
barbare même. Barbarie est alors synonyme de diabolique : les huguenots 
sont comparés à des «daemons». Pour saint Germain d’Apchon, la 
barbarie est naturelle à l’hérésie et à l’hérétique 34, et l’immédiat surpasse 
en barbarie tout ce que l’histoire a pu connaître. L’lrénophile discours 
est signifiant de la dichotomie stricte établie entre l’immédiat et 
l’historique, et aussi d’un sentiment de faillite ou d’insuffisance du 
mythe : cc Lisez l’histoire des tyrans de la Grèce, feuilletez toutes les 
histoires des Ethniques, qui se discourent des inhumanités des Tyrans, et 
les conférés avec celles de nostre Temps, vous trouverez combien les 
anciens sont plus doux en leurs cruautés que ces nouveaux reformateurs. 
Tout ce que les fables de poêtes rapportent de barbare, d’inhumain ... 
sont en eux ... La cruauté la plus barbare et la barbarie la plus cruelle est 
empreinte au cœur de ces tygres». On le voit donc, protestants et 
catholiques, peut-être cependant avec une intensité variable, ont utilisé le 
concept de barbarie dans un sens unifié pour désigner l’ennemi. I1 est 
indéniable que par là s’est créée une approche essentielle de l’époque 
des guerres de religion et de son histoire. 

32. La Popelinière, L’Histoire de France, t .  I I ,  p. 340: «Quand vous n’auriez autre 
esguillon à pourchasser leur ruyne que tant de perte de biens, tant de places ruynées, tant 
de femmes, tant de filles violées, tant de blasphèmes, tant de reniemens du Nom Divin - 
Telles et infinies autres barbaries ... ». 

33. J .  de Lery, Histoire d’un voyage fait en la terre de Brésil dite Amerique, 
5‘ édition, Genève, par Jean Vignon, 1611, p. 289-290. << __ .  ils ont tellement forligné que 
non seulement, comme il a été dit, ils surpassent toutes les autres nations en espèces de 
cruautez: mais aussi les bêtes les plus farouches jusques aux lyons, tygres, ours ... >> 

34. Saint Germain d’Apchon, L’lrénophile discours de la paix, contre l’injustice, les 
désordres, la cruauté et rebellion des guerres civiles, Lyon, Benoist Rigaud, 1594 
(2‘ édition), p. 169. 



I12 D .  CROUZET 

Toutefois, surtout après 1572, discontinuité mentale, le discours sur 
la barbarie laisse entrevoir une utilisation du concept à des fins 
irssentiellement polémiques. Le politique cristallise la démarche des 
]pamphlétaires et cette évolution est facilitée par le fait que les luttes 
civiles sont étroitement imbriquées dans une remise en question du 
Ipouvoir. Dès avant 1572, certains pamphlets fondent leur réflexion sur 
ilne concaténation qui va du politique au barbare, mais c’est après le 
massacre que cette orientation du discours atteint son apogée, avec par 
exemple le fameux Tocsain contre les auteurs du massacre de France, 
dans lequel il est question de «ce  cruel et barbare carnage commis par 
iin Roy sur ses propres sujets et contre sa foy ... B 35. De la responsabilité 
(le la barbarie à la barbarie, le pas est souvent franchi: assimilation de 
Catherine ou de Charles IX à des souverains barbares ou à des tyrans de 
l’Antiquité, projection de Néron ou de Caligula dans l’image de Charles 
IX. Un stéréotype contribue grandement à cette démonstration, I’articu- 
lation de la barbarie du souverain au machiavélisme : <<Sur quoy on peut 
dire que Machiavel et ses disciples (desquels la France à son grand 
malheur est maintenant remplie), sont vrais imitateurs des cruautez 
barbaresques B 3h. Machiavélisme, tyrannie, félonie, athéisme deviennent 
partie intégrante du champ lexical du discours sur la barbarie intériori- 
sée, accompagnés de manière permanente de l’emploi de la métaphore 
tie l’animalité monstrueuse 37. Le voyageur protestant Du Fresne Canaye 
introduit le Turc dans sa démarche afin de démontrer que Charles IX a 
agi comme un barbare, comme un Turc; i l  raconte une discussion avec 
<<: Aschlit Murath D au sujet des troubles de France, discussion qu’il aurait 
eue avant 1572: «Aschlit Murath» lui aurait dit que, si le roi craignait 
que le prince de Condé ne le dépouillât de sa couronne, i l  n’avait qu’à 
l’inviter à un banquet et le faire étrangler. «Mort le chef, disoit-il, 
jamais plus ne bougeroient les parties inférieures : c’est le conseil, que de 
Ira part du Grand Seigneur i l  donnait au r o i d X .  Et Du Fresne Canaye de 
conclure que l’issue des événements postérieurs a montré clairement 
qpe le traître et déloyal monarque chrétien ne s’est pas contenté de ce 
criminel conseil ... ». En développant ainsi le thème d’une similitude entre 
le conseil des Turcs et la réalité de la Saint-Barthélemy, le voyageur 
protestant en arrive à identifier le roi au Turc. La barbarie donc, mise 
dle façon implicite en relation avec les notions de déloyauté et de 
trahison, qui concernent le domaine de la décision, n’est donc plus 
présentée comme de l’ordre seulement gestuel. Dans La France Turquie 
(pamphlet protestant), les faits, c< barbarissimes massacres >> 39, entraînent 

35. Le Tocsain conire les auteurs du massacre de France dedié aux irès illustres princes 
c,bresiiem, républiques et magisirais faisans profession de I’Evangile, p. 76, dans L. Cimber 
et F. Danjou, Archives curieuses de l’histoire de France ..., 1“ série, t .  V, Paris-Beauvais, 
1835. 

36. J. de Lery, Hisioire d’un voyage fair en la ierre de Brésil, édition J .  C. Morisot, 
Les classiques de la pensée politique, Droz, 1975 (texte de 1578). p. 196. 

37. Cf. A.  d’Aubigné, Les Tragiques, p. 107, éd. Garnier-Flammarion : N le Roy donc 
n’est plus Roy, mais monstrueuse beste ». 

38. Cité par C. Rouillard, The Turk in French hisiory, ihoughf and liieraiure, 
1.520-1660, Boivin-Cie, s.d. 

39. La France-Turquie, c’est-à-dire conseils et moyens ienus par les ennemis de la 
couronne de France pour réduire le Royaume en iel esiai que la iyrannie Turquesque, à 



LE CONCEPT DE BARBARIE 113 

l’auteur à voir dans la Saint-Barthélemy une étape vers la turquisation 
future du pouvoir et du royaume, et donc à mettre en valeur le thème 
d’un danger barbare : rendre par les <<lunettes de christal de roche >> la 
vision du lecteur plus précise, l’amener à une prise de conscience que la 
Saint-Barthélemy ne constitue nullement une fin en soi, mais est 
annonciatrice d’un projet global, tel est le but du pamphlet, discours sur 
une barbarie qui n’est qu’un signe d’une barbarie qui menace. Cepen- 
dant, les huguenots n’ont pas été seuls à développer cette thématique qui 
articule le politique au barbare: dès le début des années 1580, elle 
devient centrale dans les attaques des pamphlets de la Ligue contre 
Henri III, 

le plus exécrable tyran 
qui fut jamais en Barbarie4”. 

Ailleurs le meurtre des Guise est intégré dans <<son vouloir et barbare 
entreprise N 41,  et chez les ligueurs, comme auparavant la Saint- 
Barthélemy chez les protestants, il notifie la tyrannie assimilée à la 
barbarie. La référence au Turc reste permanente et elle le reste pour 
Henri IV, accusé de vouloir gouverner le royaume à la turque. 

Le concept de barbarie, instance de dénonciation, telle sera notre 
première conclusion. Mais un tel déplacement dans les applications n’est 
pas sans participer d’un traumatisme collectif, et c’est sur cet aspect de la 
problématique qu’il s’avère nécessaire de faire appel à Jean de Léry. A 
travers son œuvre, il est possible d’examiner une appréhension particuliè- 
re, individuelle, de cette intrusion de la barbarie dans le quotidien, 
appréhension traumatisée d’un retournement ou d’une rupture dans 
l’univers mental. Paradoxal, semblera-t-il, de recourir à son Histoire d’un 
voyage fait en la terre de Brésil dite Amérique. Certes non, car Léry, en 
écrivant sur le Brésil et ses cannibales, écrit en même temps sur la 
France et ses guerres, selon le principe spéculaire qui soutient la 
représentation de l’altérité. S’il écrit sur ceux qu’il appelle souvent cc les 
barbares D 42,  N ces nations barbares », en l’occurrence les Brésiliens 43, 

c’est parce qu’il a conscience d’un renversement; le principe du miroir 
est inversé: ce n’est plus le cannibale qui renvoie une image idéalisée du 
chrétien, mais le chrétien qui par sa barbarie permet le retour d’une 
image presque débarbarisée du cannibale. Dans le chapitre XVI, qui fut 
inséré dans les 4‘ et 5‘ éditions, le récit est organisé en effet à partir du 
rappel des violences subies par les protestants, et ce rappel est sa raison 
d’être implicite et globale. Après avoir évalué à un million quatre cent 
mille morts le bilan des guerres de religion, Léry se lance dans une 

Orléans, de Thibaut des Murs, 1576, p. 69. Selon H. Hauser, Sources de I’hisioire de 
France, XVI‘ siècle, (1494-1610), t .  III,  Paris, A. Picard Fils, 1912. p. 274, ce pamphlet 
aurait été rédigé dans l’optique de l’aile <<politique >> du parti protestant. 

40. Recueil de la Ligue, p. 299, dans Journal de P .  de I’Esioile pour le règne de 
Henri IV, 1610-1611. t .  I I I ,  édition L. R .  Lefevre, Gallimard, 1960. 

41. (( Hisioire abrégée de la vie de Henri de Valois comprise en 50 quairains propres à 
ioui le peuple français ,, p. 101, ibid. 

42. J .  de Léry, Hisioire d’un voyage, éd. J .  C. Morisot, p. 195. 
43. [bid., p. 228. 



i 14 D. CROUZET 

icomparaison spectaculaire de (( cruauté à cruauté », (( en trois tableaux 
joints l’un à II fait appel aux facultés de visualisation du 
lecteur, mais c’est par la description seule qu’il va chercher à donner leur 
]puissance sensorielle aux tableaux devant lesquels il promène successive- 
ment le lecteur, et dont chacun a une structure différente. Son récit est 
une progression dans la barbarie et dans le paradoxe: i l  débute par le 
tableau représentant les sauvages brésiliens (( avec leurs massues de bois 
assommant leurs prisonniers de guerre », puis les consommant. Léry, 
pour plus de détails, renvoie aux chapitres précédents. Deux remarques 
sont cependant à avancer: premièrement, il s’en tient à une écriture 
purement descriptive et s’abstient de tout jugement moral. Deuxième- 
ment, ce tableau est caractérisé par une image unique, d’ailleurs 
rapidement rapportée (en une page), qu’il invite le lecteur à visualiser. 
Cela ne sera pas sans dédramatiser la barbarie du sauvage, dans le 
contraste avec les deux autres tableaux. Dans le suivant, en effet, c’est 
des Turcs qu’il est question, mais Léry amplifie la barbarie turque, en 
multipliant les images. Afin de marquer une progression dans la 
barbarie, il utilise l’accumulation, une succession de plusieurs séquences 
dont la réunion constitue le tableau : (( Turcan >> faisant construire une 
pyramide de têtes d’hommes, G Amurat B faisant égorger grand nombre 
de (( povres misérables », Mahomet II faisant rompre ses prisonniers sur 
la roue, ou trancher en deux d’un coup de cimeterre, «Uladuç» ayant 
fait «empaler grande multitude de personnes toutes vives et de tous 
sexes ». .. Par rapport au premier tableau, par la structure accumulative 
cle son texte, l’abondance des détails et leur couleur morbide, Léry 
s’efforce de susciter chez le lecteur l’horreur et la répulsion : c l’horrible 
mort>>. Cela nous permet alors de saisir que l’ordre retenu dans 
1”exposition est intentionnel, et que le monde de la cruauté turque n’est 
que le deuxième niveau d’une hiérarchie de la barbarie. En effet, le 
tiroisième tableau est une plongée dans l’horreur, et là précisément perce 
ce qu’il serait possible d’appeler une conscience renouvelée de la 
barbarie, fixée par la surcharge, la nécessité d’écriture, d’accumulation et  
de visualisation de l’horrible, le macabre dans tous ses détails; 
conscience nouvelle également, parce que la barbarie n’est plus perçue 
comme externe et distancielle, mais interne, proche et immédiate. Le 
développement est beaucoup plus long que les deux précédents: c’est la 
France qui est décrite et, dès le début, Léry introduit un jugement moral 
sur ses contemporains qui dénote une optique différente: «puis un 
troisième où vous verrez les furieux et endiablés françois, qui rompans 
toutes les loix de nature...». Puis une succession, qui semble sans fin, 
d’images tirées de Crespin, une trentaine au total, énumérées selon un 
rythme rapide et oppressant, qui vise à oppresser et à frapper le lecteur. 
(c Sadisme littéraire ». pour reprendre la formule d’Henri Hauser 45, mais 
dont le sens et la finalité sont d’amener le lecteur à comprendre que la 
vraie barbarie n’est plus inhérente à l’altérité et au mythe, mais qu’elle 
est en quelque sorte intériorisée. C’est un grand tableau vivant 

44. J .  de Léry, Histoire d’un voyage, éd. de 1611. p. 283-286. 
45. H.  Hauser, Introduction à la traduction des <c Acta tumultuum gallicorum ». 



LE CONCEPT DE BARBARIE 115 

qu’imagine Léry, constitué de la coalescence de ces images : étripaille- 
ment, anthropophagie, cadavres brûlés, seins de femmes coupés, sang 
rougissant les pavés, hommes enterrés vivants, vente de graisse humaine, 
corps livrés aux chiens, têtes écrasées à coups de pierres. La conscience 
de la barbarie baroque dénote la conscience d’une fusion de l’altérité et 
de l’identité, conscience de l’horreur et conscience d’un espace surchargé 
de morts, surchargé de manières de donner la mort et d’exercer la 
cruauté, surchargé de gestes violents qui s’acharnent sur les corps, «mort 
en mouvement >> selon Jean Rousset : les protestants sont encore vivants, 
ils sont en train de mourir et de souffrir dans le troisième tableau, et 
l’horreur doit naître de cette mort qui vit la mort. A l’angoisse du 
missionnaire Richer en 1556 face à la «barbarie» des sauvages, succède 
un choc émotif beaucoup plus fort:  la barbarie possède ce que 
J.  Kristeva a appelé, dans un livre récent, les ((pouvoirs de l’horreur», 
c surgissement massif et  abrupt d’une étrangeté.. . H 4h. La conclusion 
symbolise ce retournement dans l’imaginaire de la barbarie : 

Riez Pharaon 
Achab et Néron, 
Hérodes aussi : 
vostre barbarie 
est ensevelie 
par ce faict ici 47. 

Vécu de l’abolition de la différence, de la distance tant dans le 
temps que dans l’espace, de l’abolition du mythe et de l’unicité de la 
représentation, le vécu de la barbarie à l’époque des guerres de religion 
est celui d’une perception plus intense, plus morbide et  effrayée, de la 
cruauté. Le traumatisme tient donc dans la négation d’un système de 
représentations centré sur l’externe, et en ce sens réconfortant, dans une 
certaine mesure, car l’externe lie la distance du récit au mythique de 
l’altérité. La barbarie est pour l’homme du second XVI‘ siècle présente, 
et sa présence crée un sentiment d’étrangeté à l’égard de ce nouveau 
barbare, qu’il soit catholique, comme pour Léry, ou protestant. C’est ce 
mouvement qui change les applications du concept, qui permet, à notre 
avis, d’expliquer l’extraordinaire pouvoir d’horreur et de cruauté qu’ont 
laissé les guerres de religion dans la mémoire collective; si la Saint- 
Barthélemy a été aussitôt constituée en événement, si elle a été sortie du 
simple factuel, ce fu t  sans doute en grande partie parce qu’elle 
symbolisait pour les protestants ce glissement de la barbarie de l’altérité 
à l’identité, glissement et invasion d’un mal absolu, jusque-là repoussé et 
refoulé dans le lointain de l’historique ou du géographique. La 
comparaison entre deux autres textes de Léry est fort précieuse, afin de 
comprendre cette psychologie et cette phobie de la barbarie intériorisée, 
ainsi qu’une résistance : revenons en effet à l’anthropophagie pour un 

46. J .  Kristeva, Pouvoirs de /‘horreur. essai sur /‘abjection. p. 10. collection Tel quel, 

47. J. de Léry, Histoire d’un voyage, éd. de 1611, p. 286; sur l’angoisse, 
Paris, Seuil, 1980. 

J .  Delumeau, La peur en Occidenr, XW-XVf l i e  siècle, Fayarà, 1978. 



116 D. CROUZET 

court instant. parce que Léry fut témoin, lors du siège de Sancerre, de la 
découverte, dans la ville affamée, de ce qu’il désigne en tant que «crime 
prodigieux, barbare et inhumain>>4X, «ce  qui ne fust pas sans grand 
estonnement et frayeur de tous ceux qui l’entendirent ». Léry, accouru 
sur place aussitôt, décrit avec la plus grande précision ce qu’il vit, avec 
le même pointillisme et le même souci du détail qui marquent son récit 
postérieur des massacres et  des banquets anthropophagiques des Brési- 
Iiiens. On découvrit que des parents avaient fait cuire le corps d’un de 
leurs enfants, mort, et qu’ils en avaient dévoré déjà certains morceaux ; 
Lkry nous livre sa réaction: « j e  fus si effrayé et esperdu, que toutes mes 
entrailles en furent esmeues ... n’en ay-je jamais eu telle terreur que j’eus 
frayeur de voir ce piteux spectacle ... ». C’est autour de cette brutale 
réaction physiologique que l’attention doit se fixer et autour de la 
question suivante: pourquoi en 1573, à Sancerre, la vue de l’anthropo- 
phagie produit-elle en lui un effet aussi violent, alors qu’à aucun moment 
de son Histoire d’un voyage en la terre de Brésil ... i l  ne dira avoir réagi 
de manière semblable, même lorsqu’il exposera les massacres et festins 
des cannibales. Et cette différence entre les deux façons de recevoir 
l’anthropophagie, il tient à en faire part au lecteur: «Car  combien que 
j‘aye demeuré dix mois entre les Sauvages Amériquains entre la terre du 
Elrésil, leur ayant vu souvent manger de la chaire humaine, si n’en ay-je 
jamais eu telle terreur que j’eus frayeur de voir ce piteux spectacle». 
Affirmation donc de la différence. Bien sûr, Léry laisse entrevoir qu’il y 
a une barbarie du sauvage acceptée, en raison de son altérité même, et 
parce que l’exotisme rend nécessaire le négatif. A la limite, la barbarie 
du sauvage ne choque pas, car elle est située dans un ordre causal 
raccroché à la non-connaissance de Dieu. Ce qui en revanche rend 
compte de la charge émotive du cannibalisme sancerrois, c’est précisé- 
ment qu’il participe d’un ordre qu’il nie, détruit, refuse, et auquel il est 
affronté. Le trouble et le bouleversement du ministre soulignent le 
spasme de l’être face à une transgression de l’interdit qui en même 
temps l’assimile au transgresseur. Les cannibales de Sancerre renvoient à 
Léry l’image de lui-même niée, car, si le cannibale brésilien est enraciné 
dans l’altérité et la différence, la famille de Sancerre est l’identité, et  
figure également la disparition de cette identité. Le trouble du ministre 
évoque une double réaction, le vertige d’une incorporation à la barbarie 
par la barbarie du même, et aussi le reflux de ce fantasme d’assimilation. 
Le haut-le-cœur est reconquête de l’identité, acte de terreur et d’horreur. 
I1 rend sensible alors le pourquoi de l’obsessionnel de la barbarie et du 
barbare dans l’écriture de cette deuxième moitié du XVI‘ siècle: i l  y a 
eu, et Léry en est l’exemple, panique de l’abolition de la différence et de 
la reconnaissance de soi-même, du fait de l’introduction d’un désordre et  
d”un mal absolus, que l’on croyait enchaînés au lointain et à l’altérité. 
Pessimisme et traumatisme sont à la convergence du regard paniqué 
d‘hommes qui se constatent plus barbares que les barbares, ou du moins 
qui constatent que l’altérité est présente, avec tout le capital de mal et 
de menace qu’elle assume, et que cette altérité les touche, les envahit et 
risque de les gagner. 

48. J .  de Léry, Histoire mémorable ..., p. 290-291. 



LE CONCEPT DE BARBARIE 117 

La présence de la barbarie dans le système de représentations de 
l’homme du temps des guerres de religion n’est pas sans éveiller une 
réflexion sur l’homme qui codifie un certain pessimisme, car la barbarie 
est rapprochée d’une corruption qui substitue la bête monstrueuse à 
l’homme : << tygre », << lion », << vipère >> ; l’ennemi est en quelque sorte 
animalisé dans une fantasmagorie de la force brutale et de la cruauté 
dévorante. Les moralistes auscultent l’homme dans l’optique d’une 
dégénérescence, tout comme certains historiens. Ainsi La Popelinière, 
pour qui «le naturel de l’homme va de mal en pis»4y. Le prédicat 
traditionnel de la barbarie, c’est-à-dire que celle-ci provient d’un manque 
d’être, est soudain nié: la barbarie est un trop d’être. Examinons ainsi 
tout d’abord la démarche de La Primaudaye dans son Académie 
française: son point de départ est que l’homme est né être social et 
raisonnable, «nay à civile société, pour observer les lois et la justice, et 
pour exercer au monde tous offices de bénignité et bonté, la plus belie et 
fructueuse semence que Dieu a infus et meslé en son âme, et qui l’attire 
à cest fin, est l’Amour, la charité et la dilection de son semblable>>50. 
Cette vision de l’homme l’amène, par contraste avec l’atrophie de 
l’humain qu’il remarque dans le présent, à réfléchir sur son temps. II 
pense la façon d’être de ses contemporains comme extrinsèque à la 
nature de l’homme, et pour l’expliquer i l  accuse, outre I’italianisation de 
la société française, l’oubli des valeurs anciennes, << l’intempérance d’où 
s’engendre ceste extrême t;t contre nature luxure, ceste envie mortelle, 
vénéneuse et sanguinolente, ceste cruauté furieuse et barbare >> Alors 
que, chez Boemus, la barbarie, dans sa première définition, était un état 
premier, lié à l’absence de connaissances, de techniques, de valeurs 
politiques et morales, du Sacré, pour La Primaudaye la barbarie, ou 
plutôt la cruauté barbare, est quelque chose de second, plaqué sur une 
nature humaine bonne. I1 y a eu, en quelque sorte, échange des termes 
du discours: l’histoire en vient à être perçue comme l’histoire d’une 
perte de nature, une cc déformation », ou transfiguration des hommes, 
lorsqu’ils ont voulu faire la guerre et avoir des armes, par lesquelles <<ils 
se rendent monstrueux, comme s’ils estoient transfigurez en bestes 
sauvages et en monstres ». Nature-barbarie devient le couple antithétique. 
Tandis que, pour Boemus, la durée abolissait, du premier au second 
temps, la barbarie dans un mouvement bonificateur, elle la crée. Le 
barbare est celui qui est dénaturé, dépouillé de sa bonté naturelle. 

L’essai <<des Cannibales» de Montaigne est encore plus précis quant 
à ce renversement des valeurs révélateur des tensions créées par 
l’immédiat 52 .  En effet, tout l’effort de Montaigne consiste à comparer la 
France et l’Amérique, et à replier la barbarie de l’altérité et de la 
distance à l’identité et à la proximité : <<nous qui les surpassons en toute 

49. La Popehière, Vraye et entière histoire ..., p. 241. 
50. P. de La Primaudave, Académie françoise en laquelle il est traité de l’institution 

des Mœurs et de ce qui concerne le bien et heureusement vivre en tous Estats et conditions: 
par les preceptes de la doctrine et les exemples de la vie des anciens, sages et hommes 
illustres, 3‘ édition, chez Guillaume Chaudière, 1581, p. 42. 

51. Ibid., p. 58. 
52 .  M. de Montaigne, Essais, t .  I .  chap. XXXI, p. 234, édition Garnier frères, 1962. 



118 D.  CROUZET 

sorte de barbarie». La barbarie sous sa plume est alors un trop d’être, 
d û  à un abâtardissement et une corruption des vertus naturelles ; 
Montaigne en arrive à nier la négativité des cannibales ainsi que toute 
supériorité sur eux: leur guerre est noble et  généreuse, n’a de fondement 
<< que la seule jalousie de la vertu D, alors que celle de ses contemporains 
vise à la conquête de nouvelles terres. Ils dévorent certes leurs ennemis, 
mais pas vivants. « J e  pense qu’il y a plus de barbarie à manger un 
hiomme vivant qu’à le manger mort, à deschirer par tourmens et  par 
géénes un corps encore plein de sentiment ... o. Avec Montaigne donc, 
une double conscience de la barbarie se fait jour:  celle d’abord qui ne 
reconnaît à cette dernière qu’une valeur subjective, et celle ensuite qui 
retourne l’application du concept en s’appuyant sur la bonté naturelle du 
sauvage et sur la perversion du civilisé. Le mythe du bon sauvage, 
certes, réminiscence d’une tradition, confirme donc l’évidence d’un moi 
collectif dévalorisé par sa barbarie, pensé sous la forme d’une dénatura- 
tion. Distance donc d’une << pureté », << naïveté originelle », et présence de 
la barbarie. Le renversement est, on le voit, complet5’. Aussi il me 
semble qu’il ne faut pas se limiter à l’affirmation que l’Essai <<des 
Cannibales >> continue les éloges paradoxaux où, depuis I’Eloge de la 
Folie d’Erasme, l’imaginaire se dégage des contraintes sociales et des 
formalismes: l’essai correspond à une crise des représentations et  à un 
doute quant aux c e r t i t ~ d e s ~ ~ .  I1 systématise, et exagère certes, un 
sentiment de renversement et de bascule, la fin d’une vision manichéiste 
du monde. 

Ces quelques remarques mettent en valeur une crise destructrice de 
sléréotypes qui ne limite pas ses effets à l’interne, mais rebondit sur 
l’externe, sur ce fameux barbare figé dans des attitudes de violences et 
cruautés de façon multiséculaire et objet d‘angoisse pour le mental 
collectif, et qui perd son unicité, hésitant entre l’exemplarité ou la 
nlégativité. Le temps des guerres de religion fut donc, dans les 
représentations de l’altérité et de l’identité, le temps d’une discontinuité, 
dont précisément une des implications fut un affaiblissement de la 
référence collective commune, la Chrétienté. La conscience de la 
barbarie, comme médiation d’une conscience de l’Europe ? 

III. Conscience de la barbarie et mythes de l’unité 

A. Dupront a conclu en 1961 un colloque sur la notion d’Europe en 
avançant que celle-ci << se développe quand décroît celle de Chrétienté. 

53. Sur la violence des guerres de religion, cf.: 
- J .  Estebe, Tocsin pour un massacre: la saison des Saint-Barthélemy, édition du 

Centurion. Paris, 1968. 
- N. Z. Davis, «The rites of violences: religious riots in sixteenth century France», 

Pusr and Present, n” 59, may 1973. 
- D. Richet, «Aspects socio-culturels des conflits religieux à Paris dans la seconde 

moitié du XVI‘ siècle», A.E.S.C., n” 4, juillet-août 1977. 
54. Sur ce problème, R. Lebègue, cité par P. Michel, «Cannibales et Cosmogra- 

phes», Bulletin de la Société des amis de Montaigne, 4‘ série, n” 10, avril-juin 1967. 



LE CONCEPT DE BARBARIE 119 

La montée de l’Europe correspond à un procès de désacralisation de 
l’unité >> s5. L’hypothèse de travail qui est à l’origine du développement 
suivant est que cette montée est coextensive de la montée et  de 
l’exacerbation de la conscience de la barbarie en tant qu’intériorisation. 
Si l’idée d’une civilisation européenne se détache seulement distinctement 
au début de la deuxième moitié du XVII‘ siècle, elle surgit timidement 
déjà dans le dernier quart du XVI‘ siècle, mais dans une certaine 
dualité: selon un mode négatif et selon un mode positif. II faudra 
évidemment s’interroger sur l’aspect limité de cette manifestation 
consciente d’une rupture dans la figure de l’unité. 

Quelques textes, rencontrés au hasard de lectures, sont en ce sens 
intéressants, du fait qu’ils ne correspondent pas parfaitement à l’ordre 
lexical habituel, du fait de l’incorporation du mot Europe. Europe, on le 
sait, est employée encore relativement rarement à cette époque, et 
lorsqu’elle intervient dans le discours, c’est essentiellement en tant que 
signifié géographique. Dans les cosmographies, elle est l’un des conti- 
nents, spécifiée par sa petitesse, par sa richesse ou son abondant 
peuplement. Espace certes, mais non pas conscience d’unité, car c’est 
Chrétienté qui est et reste, malgré l’intensité des conflictualisations 
religieuses du XVI‘ siècle, la référence acceptée, même pour les 
réformés, il suffit de lire le Discours au roi Charles IX pour entreprendre 
fa guerre conlre l’Espagnol, présenté au roi en 1572 par Colignys6: il y 
est question de «projet général de la chrestienté»“, du Turc «ennemi 
contre qui le plus grand de la chrestienté auroit bien affaire de ses deux 
mains >> 5x. Evidence donc de Chrétienté et de l’appartenance à la 
Chrétienté dans la sensibilité de l’homme du XVI‘ siècle, mais évidence 
ambiguë, puisque, à travers la barbarie, de façon indirecte, nous l’avons 
vu, un décalage a été instauré entre le signifiant et le signifié. Or, la 
pensée de la barbarie parfois mène les protestants à sauter du décalage à 
la rupture et, ce qui est particulièrement remarquable, dans des textes 
protestants immédiatement postérieurs à la Saint-Barthélemy. Pensée de 
la barbarie qui est le plus souvent implicite ; aussi nous situons-nous ici 
sur le terrain de l’interprétation. Pourquoi, en effet, le mot Europe e s t 4  
employé dans cette suite d’exemples ? Pourquoi Europe et non Chré- 
tienté ? 
- Dans le Vœu pour les martyrs de ce temps, qui ouvre le 

martyrologe de Crespin: «Aux Orchades fay voile et vogue en ta 
galère/au rivage escossois/ ... qui sera le refuge et séjour de la Troupe/des 
serviteurs du Christ deschassés de l’Europe/ D 59. 

- Dans le XI‘ livre du même ouvrage, supplément rajouté dans 
l’édition de 1598 et concernant les événements postérieurs à 1572: 

55. Acres du colloque international sur la notion d‘Europe (1961). Travaux du centre 
de recherches sur la civilisation de l’Europe moderne. Fasc. 1. PUF. 1969. p. 14. 

56. Discours au roi Charles IX pour entreprendre la guerre contre l’Espagnol es Pais 
Bas (il fui escrii par Monsieur du Plessis lors aagé de 23 ans en l‘an 1572 et par lui mis en 
mains de monsieur l’Admira1 de Chastillon qui le présenta au Rov). p. 4. dans Mémoires de 
Messire Philippe de Mornay, 1724. t .  I .  

57. Ibid., p. 12. 
58. Ibid., p. 18. 
59. Crespin, op. cit., vœu. C’est nous qui soulignons Europe, ici et infra. 



I20 D. CROUZET 

<< I’estat des Eglises du Seigneur en divers endroits de l’Europe ... l’ordre 
que nous suyvrons sera tel que commençant par I’Escosse nous viendrons 
en Angleterre, puis traverserons la mer, entrerons en Pays-Bas, de là en 
France et pays voisins jusques en Hongrie, consequemment viendrons en 
Italie et finirons en Espagne»M’. L’Europe de Crespin n’est pas l’Europe 
des cosmographes, car elle exclut les régions tombées sous la domination 
turque, ainsi que la Moscovie. La question est donc de savoir pourquoi 
l’auteur de ces lignes a préféré Europe à Chrétienté. 
- Plus significatif encore est le Discours du gouvernemenf et esfat 

de la vraye église escrit en l’an 1573 par L.M.S.:  cinq occurrences 
d’Europe, et pas une de Chrétienté. Europe dans les lignes qui suivent 
est inhérente à un refus de Chrétienté: «L’injuste Babylon, sous qui ta 
chère troupe/par soixante et dix ans beut l’ire de ta coupe/seroit juste 
aujourd’huy, s’on pesoit ses forfaitdavec les maulx qu’Europe et ses 
tyrans ont faits ?/Egypte tant cruelle ores seroit contrainte/de pleurer 
chaudement, si seulement dépainte/la face elle voyait des martyrs 
valeureux/qui par tant de tourmens sont entrez dans les cieux/ H 6 1 . .  . 

<< L’Europe en maint endroict, par inquisitions,/conseiIs, édicts, 
efforts, troubles, séditions,/monstre ses mains encor au sang du juste 
taintes:/ ... Quand je pense aux pays parmy l’Europe espars». Suit une 
énumération des souffrances des fidèles et de leur situation dans chaque 
pays; ainsi pour la France :... «Ores jusques au fond de son cœur 
enchanté/par l’Athée et l’inique a son glaive plantdayant sous le 
manteau de paix et mariage,/caché le Feu et l’Eau, la fureur et la 
rage,/qu’elle a dardé et darde en cens mille façons/à travers l’estomac de 
ses beaux nourrissons/. . . L’Italie aveuglée et tout le demeurant/de 
l’Europe, qui veut en vivant et mourant/avaller le venin de Babylon 
infame.. . >> 

II est évident que tous ces textes renvoient, consciemment ou 
inconsciemment pour le protestant, à la pensée de la barbarie. Europe 
supplée à Chrétienté, l’abolit et l’occulte parce qu’il y a eu les massacres, 
les tortures, les persécutions et l’horreur. Europe est une idée doulou- 
reuse en ce dernier quart du XVI‘ siècle, reflet d’une conscience 
rnartyrologique, conscience de souffrance et de mort:  dans tous nos 
exemples, elle est présence, parce qu’il y a présence d’images et de 
réminiscences de sang, de violences, de troubles et séditions, de 
<< cruauté », du monstrueux 62 : Europe du M carnage tant horrible >> h3. II ne 
faut pas voir dans Europe un accident ou une simple figure du discours. 
Elle est toujours associée à une énumération des persécutions subies par 
les fidèles et des barbaries catholiques, désignant et suggérant un espace 
démoniaque, satanique et barbare. Mythologie du dépassement là encore, 
du surpassement: il est dit que les terres d’exil du peuple d’Israël, 
Babylone et I’Egypte, n’ont rien été en comparaison de ce que l’Europe 
est en martyrisant le peuple des fidèles de I’Evangile. Personnalisée, avec 

60. Crespin, op. ci!., p. 725. 
61. S. Goulart, Mémoires de I’Esiat de France sous Charles IX ,  t .  I ,  Meidelbourg, 

62. Ibid., p. 428. 
63. Ibid., p. 429. 

Wolf, 1578. p. 427-429. 



LE CONCEPT DE BARBARIE 121 

ses mains teintes du sang des réformés, dans une représentation physique 
qui fait que chacun des pays est un membre d’un corps diabolique, 
l’Europe est une image de malheur et de mal. Elle naît ainsi dans la 
négativité de la souffrance, de la monstruosité. Négativité nécessaire, si 
l’on réfléchit, pour la polémique anticatholique la plus acharnée, parce 
que l’appréhension de l’intériorisation de la barbarie n’est pas sans 
affaiblir de façon logique l’antithèse traditionnelle barbarie-Chrétienté. 
Implicitement la Chrétienté, en outrepassant la barbarie par sa cruauté, a 
cessé d’être telle: elle est devenue la barbarie, le mal, livrée aux 
<< ennemis de vérité qui par interventions nouvelles essayent d’étouffer la 
clairté de I’Evangile >> 64, espace du martyre, puisqu’espace d’oppression et 
de douleur pour les vrais fidèles. Emergence nécessaire donc que cette 
évocation de l’Europe, conséquence d’une expérience collective de la 
marginalisation et de la mort. L’Europe sort donc d’une simple définition 
géographique et souligne un sens politique et historique. On peut alors 
comprendre pourquoi ces textes ont voulu systématiser un refus de la 
notion de chrétienté par l’occultation de cette dernière et la substitution 
de la notion d’Europe. Ainsi, c’est le discours sur la violence qui 
introduit à la conscience polémique et affective d’une Europe, non pas 
uniquement cadre géographique puisque seuls les pays chrétiens sont 
intégrés. Mais par là même le discours martyrologique n’est pas sans 
inférer de cette vision l’idée d’une communauté de destin spécifique aux 
pays d’Europe. Est discernable l’idée de l’écriture d’une histoire qui, 
dans le discours de l’anonyme L.M.S., est conçue comme nécessaire, 
l’histoire des malheurs et persécutions des fidèles de 1’Evangile dans 
chaque pays. Une histoire de l’Europe exigeant << mille discours.. . 
demandant un papier d’histoire véritable qui peigne les malheurs de ce 
siècle admirable», est projetée, dont le martyrologe est une ébauche. Sur 
ce point, il est significatif qu’un protestant comme La Popelinière intitule 
l’édition de 1581 de son œuvre: Histoire de France, enrichie des plus 
notables occurrances survenues ez provinces de l’Europe et pays 
voisins ... h5, alors qu’en 1571 il avait donné simplement le titre suivant: 
Vraye et entière histoire de ces derniers troubles, advenuz tant en France 
qu’en Flandres et pays circonvoisinshh. Le livre de 1581 n’est que la 
reprise de celui de 1571, mais il n’est pas sans indiquer une évolution à 
la limite du conscient et de l’inconscient. Dans cette optique, la 
conscience de l’Europe tire son dynamisme non pas des images de 
l’altérité, comme il  a pu être dit et comme nous le verrons”’, mais d’une 
sensibilité affligée face à l’interne. II ne faut cependant pas pousser à 
l’exagération cette conscience de l’Europe douloureuse, mais plutôt 
insister sur son aspect limité. 

Cependant, c’est chez un << politique H protestant qu’il est possible de 
rencontrer une conscience de l’Europe absolument explicite, envisagée 

64. Crespin, op. cit.. p. 725. 
65. La Popelinière, L’Histoire de France, édition citée. 
66. La Popelinière. Vruve et entière histoire, édition citée : A .  d’Aubigné, Hisloire 

universelle. édition de Ruble, t. I .  Paris. Librairie Renouard. 18YO. p. 24. 
67. A .  Dupront. op. rit. .  1“ partie. chapitre IV. p. 65,  et C. Curcio, Europa. Storia 

di un idea, vol. I .  Vallechi editore, 1958. p. 275. 



122 D. CROUZET 

selon un mode positif; les Discours politiques et militaires de François de 
la Noue ont été composés en tant que réflexion sur les causes, les 
aspects de la crise française de la deuxième moitié du XVI‘ siècle, et sur 
lles remèdes à y apporter. Le sens de l’ouvrage est la recherche et la 
présentation d’une thérapie, et précisément dans cette thérapie est mise 
en valeur l’idée d’Europe. La Noue se montre hanté par une angoisse: 
la mort de I’Etat, de la France ; <<un grand saut B est préparé et dans ce 
cadre il expose comment il voit la restructuration de I’Etat. C’est dans 
cette perspective que l’on doit resituer les discours 20 à 22: perspective 
thérapeutique et salvatrice qui entraîne le capitaine protestant à re- 
prendre le thème de la guerre externe comme moyen de restauration de 
ila paix et de la concorde. Mais son projet rompt avec le schéma 
lhabituel : il n’envisage pas, comme Coligny peu auparavant, de reporter 
contre l’Espagne la guerre. Entre chrétiens, les conflits sont pour lui 
]injustifiables. Aussi fait-il d’une guerre contre le Turc le mythe 
salvateur: «Que ce seroit contre ces barbares que le Pape devroit 
tourner ses fulminations et les Potentas chrestiens leur courroux et leurs 
armes plustost qu’entre eux mesmes ou contre leurs sujets»hR. La Noue 
expose très précisément son dessein, le détaillant sur quatre ans, année 
par année. Le roi d’Espagne, le pape, les potentats d’Italie constitue- 
iraient une flotte de trois cents galères pour détruire la puissance turque 
en Méditerranée, tandis que l’Empereur, avec les forces de la Germanie, 
des Pays-Bas, de Suède, Danemark, Bohême, Hongrie et Pologne, 
irecevrait des renforts de France, Angleterre, Ecosse et Suisse pour aller 
*<attaquer les barbares»hY sur le continent. C’est à un renouveau de la 
croisade qu’il semble appeler, et c’est ainsi que les historiens ont 
interprété ces trois discours 70. Réactualisation d’un mythe libérateur des 
forces destructrices externes, et réactualisation acceptée et affirmée par 
1La Noue, qui évoque les croisades dans le but de renforcer son 
développement, dans l’exaltation pathétique d’un passé glorifié : << Nos 
ancêtres ont eu le courage assez grand d’aller assaillir leurs grands pères 
jusques en leurs propres citez et campagnes»71. Dans quelle mesure 
itoutefois n’y-a-t-il pas chez La Noue dépassement, surpassement du 
imythe de croisade? C’est ce que nous voudrions montrer en faisant 
iintervenir le concept de barbarie et en distinguant trois facteurs 
constitutifs de l’imaginaire de son projet. 

Le premier facteur est la barbarie turque: pour justifier la guerre et 
l’union des forces chrétiennes, La Noue privilégie l’image effrayante du 
Turc et même s’efforce de la renforcer. L’altérité est donc barbarie pour 
La Noue: les Turcs sont d’une part barbares parce qu’infidèles, 
(< ennemis irréconciliables du nom chrestien H 72, leur but est d’assurer le 
triomphe de Mahomet. L’acception religieuse reste donc introduite dans 

68. Fr. de la Noue, Discours politiques et militaires, Basle, imprimerie de François 

69. Ibid., p. 416-418. Voir A. Dupront. op.  cit., 1 “  partie, chap. V, p. 33, ou 

70. Fr. de la Noue, op. cit.. p. 398. 
71. Ibid., p. 385. 
72. Ibid., p. 377. 

Forest, 1587, p. 378. 

H. Hauser, François de lu Noue (1531-15YI), Paris, Hachette, 1892. 



LE CONCEPT DE BARBARIE 123 

la conceptualisation de la barbarie, mais celle-ci glisse aussitôt vers des 
acceptions morales : les Turcs sont également barbares car cruels : 
G terribles comportemens >> 7 3 ,  << perfidie et cruauté >> 74,  << maux et 
ignominies D 7s. Enfin les Turcs sont barbares parce qu’ils font régner 
l’injustice et la tyrannie partout où ils établissent leur domination: aux 
signifiés religieux et moral est raccroché le signifié politique; il est 
question du << tyrannique et impitoyable empire Turquesque >> 7 h ,  symbole 
d’oppression, d’« insupportable joug N ; première raison pour légitimer la 
guerre, la barbarie des Turcs ou la «servitude de ces barbares». Images 
traditionnelles de la barbarie, et dont le caractère menaçant est rehaussé 
par une certaine positivité ; là encore, la barbarie maléfique est l’objet de 
nuances: les Turcs n’ont pas que la cruauté en eux, ils ont aussi de 
<<bonnes qualités >> 77. Images négatives et positives de la barbarie, dans 
les Discours, convergent pour faire valoir une idéologie de la menace et 
du danger (apologie de l’armée turque). L’imaginaire enchaîne sur un 
fantasme de l’invasion: depuis sa fondation, le «mal» ,  l’empire turc, a 
connu la croissance, il va cc en s’approchant de nous >> 7x. Représentation 
d’une barbarie qui avance et dont la fin est de s’assujettir le monde et 
d’anéantir la religion chrétienne 79. Remémorant le siège de Vienne, La 
Noue estime que sans difficultés la N guerre turquesque B pourrait être 
transportée aux bords du Rhin et en ItalieX0, car les Turcs sont en 
Europe, où ils occupent des régions entières et oppriment les chrétiens, 
présence qui rend nécessaire l’union des princes chrétiens et une guerre 
préventive L’imaginaire s’appuie donc, d’une part, sur une représenta- 
tion de l’altérité traditionnelle, mais, d’autre part, sur l’intériorisation de 
la barbarie. 

En effet, la barbarie a pour La Noue une double existence, même 
s’il insiste moins sur la barbarie des chrétiens. I1 a une vision de ses 
contemporains et de son époque conforme à la vision collective: «I1 ne 
se passe année, qui ne soit marquée de quelques trahisons, perfidies, 
assassinats, empoisonnements et violences barbares >> x2. De même que la 
Turquie est concentration de barbarie, la France (la Flandre également) 
est désormais dépendante d’images qui fixent en elle la barbarie. Toute 
la réflexion des Discours politiques et militaires est une réflexion sur cette 
attraction vers la barbarie, sur la tentation barbare. La guerre contre le 
Turc s’avère pour cette raison libératrice, puisque La Noue déclare que 
sa première condition est la concorde entre les peuples et  les princes 
chrétiens: union qui libérerait de la violence interne; les grandes 
victoires obtenues par les Turcs ont précisément été dues aux << dissen- 
sions, méchancetez, trahisons, desloyautez, avarices, Iégèretez et des- 

73. Ibid., p. 365. 
74. Ibid., p. 377. 
75. Ibid., p. 385. 
76. Ibid., p. 382. 
77. Ibid., p. 404. 
78. Ibid., p. 387-388. 
79. Ibid., p. 385. 
80. Ibid., p. 388. 
81. Ibid., p. 344-345. 
82. Ibid., p. 604. 



124 D. CROUZET 

fiances de tous les estats de la chrestienté>>83. La guerre est paradoxale- 
nnent thérapeutique de la guerre et des troubles religieux. Pour La Noue, 
11: moyen d’abolition ou de résorption de la barbarie interne tient donc 
dlans la prise de conscience de la barbarie externe. La nécessité du 
dliscours sur la barbarie est donc en premier lieu politique. Face à la 
dlégénérescence, à la menace d’effondrement et de ruine de I’Etat, 
]“union des princes chrétiens dans la lutte contre G l’infection mortelle >> 
dle la doctrine de Mahomet H4 est consubstantielle d’une restauration de la 
France; restauration: dans ce qui apparaît surtout comme une guerre 
sainte, La Noue imagine non pas le retour à l’unité religieuse, mais la 
conscience que catholiques et protestants sont frères, cc entez sur un 
nnesme tronc, qui est Jésus-Christ>>K5. Fraternité et non unité, contre le 
<<Dieu imaginaire», «lequel est plustost un diable». Ce n’est donc pas 
absolument dans le mythe unitaire de croisade que se développe 
l’imaginaire de La Noue, mais dans un mythe remodelé par la scission 
religieuse et reconstitué par l’exacerbation de la barbarie externe. A la 
représentation 86 d’une guerre libératrice, d’autre part, il superpose en 
effet le mythe d’une guerre << mémorable », reproduction de la première 
croisade, comme dans une répétition de l’histoire, guerre qui magnifierait 
Ile combattant. << Acte pur >> selon l’expression d’A. Dupront 87, affranchi 
cle tout trouble et de tout doute, guerre de contraste et de reviviscence: 
( 8  en telle guerre on n’aurait la conscience agitée d’aucun remord, et n’y 
verrait-on les maux et confusions dont les nostres sont pleines». Contre 
la barbarie, rêve d’une guerre qui ne serait pas barbare. Le mythe a une 
evidence: il est compensation pour un homme comme La Noue face à 
l’effondrement des structures de représentations traditionnelles, face à la 
présence du barbare dans l’abolition du distanciel. Pour cela, il me 
semble que l’on peut dire que l’imaginaire de La Noue dispensant 
l’utopie d’une guerre << pure >> reflète une conscience traumatisée, troublée 
et horrifiée par le vécu de la barbarie. Dans cette optique, les barbares 
sont en même temps dangers et sauvegardes, morts et vies pour l’homme 
baroque xx. 

Mais un troisième facteur fait intervenir la guerre: il s’agit de 
l’insistance de La Noue sur la nécessité d’une libération de l’Europe. Fait 
frappant que, dans les trois discours examinés, il ne recourt que 
rarement à la notion de chrétienté pour rappeler l’instance d’unité, au 
sujet des Turcs. Dans quelle mesure ne faut-il pas y voir une volonté de 
dévaluation, ou l’imposition d’une autre axiomatique ? Plus que de 
Chrétienté, il est question dans les Discours de N princes chrestiens », de 
<(forces chrestiennes >> R9. Mais une nouvelle réalité consciente se fait jour 
dans le schéma créateur de La Noue, et c’est par la médiation de cette 
réalité qu’il en vient à exalter la guerre: guerre, certes, nécessaire pour 

83. Ibid., p. 367. 
84. Ibid., p. 385-386. 
85. Ibid., p. 455-456. 
86. Ibid., p. 453 et p. 467. 
87. A. Dupront, op. cir., 2“ partie, chap. VII. p. 8 
88. La Noue, op. cil., p. 442-443. 
89. Ibid., p. 385-386. p. 382. 



LE CONCEPT DE BARBARIE 125 

défendre et prouver la foi, mais << davantage >> (c’est le << davantage >> qui 
indique la perception prioritaire) <<pour la conservation des loix, de 
I’honnesteté, de la vertu, des sciences et disciplines, que la rage de ces 
barbares prétend ensevelir pour establir au lieu d’icelles l’impiété, les 
vices, l’ignorance et les brigandages D *’. La Noue notifie ainsi la primauté 
de valeurs morales, politiques et culturelles face à la barbarie: outre son 
principe sacral, la guerre est lutte contre le mal, pour la préservation de 
valeurs et coutumes qui sont présentées comme communes aux pays 
d’Europe ; la lecture des Discours laisse soupçonner la conscience d’une 
civilisation européenne chez La Noue, car ce n’est pas tant la Chrétienté 
qu’il entend protéger par la guerre qu’une individualité européenne, 
différenciée par un système de valeurs dont la religion n’est qu’une des 
composantes. Et également par la justice : << Et adjousteray encores ce 
mot que nul acte ne peut estre plus juste que de pourchasser en ceste 
partie d’Europe subjuguée le redressement de l’ordre politique, qui 
comprend en soy toutes espèces de justice, tant publiques que particuliè- 
res>>. Le scandale de l’expansionnisme turc réside dans le fait qu’il 
anéantit et annihile dans une partie de l’Europe ce qui est intrinsèque à 
l’Europe : affirmation et exaltation d’une civilisation sont donc articulées 
à la menace turque. En ce sens, La Noue est un des premiers à avoir 
exposé explicitement l’unité, non pas sur le plan simplement religieux, 
mais sur le pian d’une civilisation, d’une «condition». I1 n’y a pas 
d’ailleurs à proprement parler rupture, d’une part parce qu’il laisse 
coexister Europe et Chrétienté, dans un certain flou, et d’autre part 
parce que, du fait de son acception avant tout morale, comme nous 
l’avons montré, bien avant les guerres de religion, barbarie, bien avant 
Fr. de La Noue, était le négatif d’une conscience d’appartenance avant 
tout morale, centrée sur la civilité et l’humanité. L’originalité de La 
Noue est de l’avoir pensée, située et limitée aux frontières d’une Europe 
menacée par la barbarie, dans une tension et un fantasme de destruction. 
Au couple barbarie-Chrétienté, il substitue l’antinomie rêvée barbarie- 
Europe. La barbarie apparaît en ce sens fonctionner dans l’imaginaire 
comme source créatrice de mythes et de formes. Conscience de l’Europe, 
la preuve flagrante en existe dans le plan de guerre de La Noue même: 
établi sur quatre ans, il s’achève par la prise de Constantinople après un 
long siège auquel participeraient << tous les états d’Europe >> mis <<en 
combustion >> - guerre européenne qui s’arrêterait aux frontières de 
l’Europe par l’assaut donné à Constantinople, pour lequel <<chacun se 
transformerait en Hercule>>y2. Le projet n’est point alors dans toutes ses 
nuances un projet de croisade. II se borne à une guerre européenne pour 
l’Europe. II ne s’agit donc pas seulement d’une réactualisation du mythe 
de croisade, mais de la formulation consciente d’un nouvel imaginaire, 
celui d’une Europe qui trouve sa signification en elle-même dans sa 
libération, libération du couple barbarie interne - barbarie externe, dans 
la passion du combat contre les forces maléfiques et négatives de sa 

90. Ibid., p. 385-386. 
91. Ibid., p. 416. 
92. Ibid., p. 452. 



1 :!6 D. CROUZET 

propre identité. L’Europe est appel, imaginaire d’une instance de 
sublimation des hommes et des coutumes qu’elle supporterait, car, grâce 
à elle, la concorde entre les peuples pourrait être restaurée ainsi que la 
liberté de ceux qui sont opprimés, dans la constitution d’une unité 
militaire, rendue nécessaire par le mouvement oscillatoire d’une barbarie 
qui est en même temps altérité et identité. 

Ces quelques notes brèves montrent qu’à travers le concept de 
barbarie, l’homme du XVI“ siècle a expérimenté dans les images qu’il 
avait de lui-même sa représentation traditionnelle de l’altérité. De cette 
rupture est issue une remise en question des stéréotypes dans une crise 
d’identité individuelle, et aussi collective, qui aboutit parfois à l’ébauche 
d’une conscience de l’Europe, bloquée toutefois par l’essor contemporain 
de la Contre-Réforme et du sentiment national. 

Denis CROUZET 



LA CONSCIENCE EUROPÉENNE 

AUX XVI“ ET XVII“ SIÈCLES 
EN EUROPE CENTRALE 

HISTOIRE, DROIT, SCIENCE ET RELIGION 

Histoire 

En 1370 mourait sans laisser d’héritier le dernier roi de Pologne 
appartenant à la dynastie des Piast, Casimir le Grand (1333-1370). I1 eut 
pour successeur, en vertu du traité de Buda (1355), son neveu, Louis le 
Grand, roi de Hongrie (1372-1382), de la dynastie d’Anjou et descendant 
du frère de Saint Louis, roi de France. Le royaume de Louis le Grand 
s’étendait depuis l’Adriatique jusqu’aux terres des Chevaliers Teutoni- 
ques, au bord de la Baltique. La Bohême, située plus à l’ouest, était le 
domaine de la maison de Luxembourg, liée à la couronne impériale 
(Jean, l’Empereur Charles IV et enfin Sigismond de Luxembourg). 

Le royaume de Louis le Grand fut divisé entre ses deux filles, 
Marie, qui obtint le royaume de Hongrie, et Hedwige (t 1399), qui, en 
1384, reçut la couronne de Pologne. Hedwige épousa, en 1386, Ladislas 
Jagellon, Grand Duc de Lithuanie (f 1434), qui, en même temps, fut 
baptisé et couronné roi de Pologne. Cela marqua le début d’une union 
entre la Pologne et la Lithuanie, qui reposait sur le principe suivant : les 
Jagellons étaient Grands Ducs héréditaires de Lithuanie, mais en Pologne 
chaque monarque devait être élu par le Sénat pour pouvoir monter sur 
le trône. 

Ajoutons que la Lithuanie, dont le domaine d’origine se trouvait au 
nord, près de la Baltique, sur les rives du fleuve Niemen, s’étendit, au 
cours du XVI‘ siècle, sur d’immenses territoires pris à la Russie de Kiev, 
laquelle, orthodoxe depuis le Xe siècle, avait été ravagée au cours du 
XIII“ siècle par les Mongols. L’Union rassemblait donc sous le sceptre 
des Jagellons des terres allant jusqu’à Smolensk et Kiev, habitées par des 
populations russes (Ruthènes et  Bielorusses) appartenant au rite oriental. 
Elle fut un organisme politique solide, qui dura jusqu’au partage de la 
Pologne dans le dernier quart du XVIII“ siècle. 

La Pologne et la Lithuanie s’unirent entre autres choses pour se 
défendre contre un ennemi commun, l’Ordre des Chevaliers Teutoniques, 
établi sur les rivages de la mer Baltique. Introduit en 1226 par un prince 
polonais, l’Ordre Teutonique extermina rapidement la population païenne 
de la Prusse, qu’il s’était chargé de convertir, et organisa un Etat 
militaire puissant, qui devint une menace pour la Pologne chrétienne et 



1128 P. CZARTORYSKI 

pour la Lithuanie, encore païenne. Grâce à l’Union, les Chevaliers furent 
vaincus par le roi Ladislas Jagellon, lors de la bataille de Grunwald, en 
1410. Son second fils, Casimir (1447-1492), au cours de la Guerre de 
Treize Ans (1454-1466, paix de Torun), qui éclata à la suite d’une 
insurrection des États prussiens contre l’Ordre Teutonique, annexa à sa 
couronne la Varmie et la Poméranie. Enfin, le neveu du roi Sigismond le 
Vieux, Albert de Hohenzollern, dernier Grand Maître des Chevaliers 
Teutoniques, passa au protestantisme en devenant duc de Prusse et 
vassal du roi de Pologne (1525). Une des conditions posées par le parti 
polonais était que le duc de Prusse ne serait jamais maître du 
Elrandebourg; cette condition ne fut pas respectée vers le milieu du 
XVII‘ siècle (1657), au moment des guerres contre la Suède, ce qui 
donna naissance au royaume de Prusse. 

Mais revenons au XV‘ siècle. Le premier fils de Ladislas Jagellon, 
L,adislas III, roi de Pologne et de Hongrie, fut tué en 1444, à la bataille 
de Varna contre les Turcs. Pour la Hongrie et la Pologne cette défaite 
niarquait le commencement de la menace turque qui devait durer 250 
ans. Le frère de Ladislas III, Casimir, déjà mentionné plus haut, eut 
plusieurs fils: l’aîné, Ladislas, fut roi de Bohême et de Hongrie, tandis 
que le cadet, Sigismond le Vieux, fut roi de Pologne (1506-1548). En 
1515, à Presbourg (Bratislava) et à Vienne, les deux frères conclurent 
avec l’Empereur Maximilien de Habsbourg un accord qui réglait la 
siuccession aux trônes tchèque et hongrois. Louis Jagellon, fils de 
L.adislas, fut tué par les Turcs à la bataille de Mohacs (1526) ; en vertu 
de l’accord de Presbourg, Ferdinand de Habsbourg lui succéda sur le 
trône de Bohême. 

Le dernier des rois Jagellons, Sigismond Auguste (1548-1572), fils de 
Sigismond le Vieux, mourut sans laisser d’héritier. L’ère des rois élus 
commençait en Pologne. Le premier fut Henri de Valois qui, à la mort 
de son frère Charles IX, quitta précipitamment la Pologne pour devenir 
Henri III, roi de France. A ce moment, la noblesse polonaise et 
lithuanienne tourna de nouveau ses regards vers la Hongrie, et Etienne 
Biatory, duc de Transylvanie (c’est-à-dire une des principales provinces de 
la Hongrie), fut élu au trône. 

Droit 

Ce qui précède n’est qu’une esquisse du cadre géopolitique des 
institutions juridiques de l’Europe centrale. En premier lieu, il faut 
rappeler que la Hongrie et la Pologne se trouvaient hors du droit 
impérial, et que leurs rois étaient, par tradition, en communication 
directe avec Rome «par  dessus» la tête de l’Empereur. Au contraire, la 
Biohême faisait traditionnellement partie de l’Empire. 

Dans le conflit entre la Pologne et l’Ordre Teutonique, c’était la 
ICigitimité de la conquête de la Prusse païenne par l’Ordre qui était en 
question. Lors du procès de l’Ordre, qui eut lieu devant le Concile de 
Constance (1414-1418), Paul Vladimir de Brudzen, recteur de l’université 
de Cracovie, dans son traité De potestate Papae et Imperatoris adversus 
infideles, examina la question de savoir s’il était permis d’attaquer les 



EUROPE CENTRALE 129 

païens pour les convertir par la force. La réponse dépend, soutenait-il, 
des droits que l’on reconnaît au Pape et à l’Empereur à l’égard des non 
croyants. Si l’on accepte la thèse du pouvoir universel temporel du Pape 
et de l’Empereur, la réponse est simple: le Pape et l’Empereur ont le 
droit d’imposer la conversion et ,  en outre, ils ont le droit de faire don 
de terres païennes aux rois chrétiens. Mais Paul Vladimir rejetait cette 
conception, en invoquant le droit naturel. Par nature, disait-il, les païens 
ont le droit de posséder des terres et d’avoir des Etats gouvernés par des 
princes indépendants. Donc, il n’est pas juste de leur faire la guerre, de 
les dépouiller de leurs terres ou de les convertir par force, tout cela 
découlant directement des principes valables pour tous les hommes, qui 
constituent le droit des gens ou ius gentium. Par malheur la tradition de 
pensée représentée par Paul Vladimir semble avoir été interrompue et, 
par exemple, Francisco de Vitoria (1486-1546), lorsqu’il défendait les 
Indiens d’Amérique, ignorait qu’il avait eu un prédécesseur polonais au 
début du XV‘ siècle. 

En Pologne, la monarchie évolua à l’inverse de ce qui se passait 
dans le reste de l’Europe. A la tendance occidentale vers l’absolutisme, 
on peut opposer les nombreuses restrictions auxquelles le pouvoir royal 
fut soumis en Pologne, à partir du règne de Louis de Hongrie. Les 
seigneurs de Cracovie, qui en ce temps là jouaient un rôle politique 
déterminant, lui imposèrent à KoSice leurs conditions : l’une d’elles 
concernait les impôts, dont le montant fut abaissé jusqu’à un point 
presque absurde, une autre les libertés personnelles de la noblesse 
(Neminem captivabimus nisi iure victum). Les Jagellons, qui succédèrent 
à Louis, étaient, on l’a déjà dit, Ducs héréditaires de Lithuanie, mais 
chacun d’eux devait être élu par le Sénat polonais et ,  à chaque 
succession, l’élu devait jurer les pacta conventa. Henri de Valois, le 
premier roi élu, fut étonné d’entendre les fameuses paroles: si non 
jurabis, non regnabis. 

Cette monarchie constitutionnelle régnait sur un pays où il n’y avait 
ni unité nationale ni unité religieuse. La titulature officielle du roi était: 
Rex Poloniae, Magnus Dux Lithuaniae, Russiae, Prussiae, Mazoviae etc.. . 
II fallait donc concilier les exigences contradictoires des patriotismes 
particuliers et  de la fidélité au roi. On trouve dans la littérature de 
l’époque le témoignage de la complexité des comportements et des 
traditions en ce domaine. Ainsi Nicolas Copernic, dans ses écrits 
monétaires, parle de la Prusse comme de sa patrie (patria nosrra 
Prussiae), mais en écrivant au Roi de Pologne il dit qu’en cas de danger 
chacun a le devoir de sacrifier sa vie pour son souverain. On peut donc 
percevoir une subtile différence entre un patriotisme de type <c éras- 
mien », tendant vers l’idée de nation, et la coexistence de patriotismes 
particuliers, soumis à un même souverain au sein d’un Etat multinatio- 
nal. 

En effet, dans le royaume des Jagellons, outre les Polonais, les 
Lithuaniens et les Ruthènes, coexistaient d’autres nationalités : ainsi des 
Allemands (en Prusse royale; des groupes de marchands dans les 
grandes villes), des Juifs (venus par immigration, surtout à l’époque de 
Casimir le Grand), des Arméniens (grands marchands) et  des Tatars 



130 P .  CZARTORYSKI 

(descendants de prisonniers de guerre ou des troupes alliées), ce qui 
déterminait les relations et les attitudes non seulement nationales, mais 
aussi, et surtout, religieuses. 

Rieligion 

La Lithuanie reçut le baptême selon le rite latin en 1386, et cela 
marqua la dernière grande extension territoriale du catholicisme en 
Europe. D’autre part, les territoires ruthènes compris dans le Grand 
Duché de Lithuanie appartenaient, depuis le X‘ siècle, à I’Eglise 
orthodoxe de rite slave. Le sud-est du pays, autour de Kiev, formait 
donc le domaine d’une église orthodoxe séparée de Rome avec ses 
propres évêchés, séminaires et monastères. II y avait donc coexistence 
entre 1’Eglise Catholique latine et I’Eglise Orthodoxe. D’autre part, on 
f i t  des efforts en vue de l’union des deux Eglises, depuis l’Union de 
Florence (1439) jusqu’à l’Union de Brest (BreSC) en 1596. Cette dernière 
donna au problème une solution partielle: une partie du clergé 
orthodoxe accepta l’Union en formant le rite cc grec-catholique B en union 
avec Rome, mais ce clergé n’obtint pas les mêmes droits que le clergé 
latin, et surtout l’épiscopat, ce qui fut une des raisons des difficultés 
ultérieures. 

Outre le rite oriental orthodoxe, il existait en Pologne et en 
Lithuanie le rite orientai arménien, et parmi les religions non chrétien- 
nes, le Judaïsme, avec ses centres spirituels et intellectuels, ainsi que 
l’Islam, qui était principalement la religion des Tatars (une partie d’entre 
eux appartenait à la noblesse). Bien avant l’époque de la Réforme, 
divers groupes religieux jouissaient donc sous les Jagelions d’une 
tolérance exceptionnelle, ce qui permit d’éviter les guerres religieuses 
qui, plus tard, ravagèrent l’Europe occidentale. 

L’influence de Luther se fit presque immédiatement sentir. En 1525, 
c’est-à-dire huit ans après les Thèses de Wittenberg, le grand Maître de 
l’Ordre Teutonique, Albert de Hohenzollern, neveu du Roi Sigismond 
I‘“, sécularisa l’Ordre, passa au Protestantisme et fit hommage de son 
Duché de Prusse au Roi. Des Eglises réformées se constituèrent en 
Pologne et en Lithuanie, en particulier des Eglises luthériennes, 
calvinistes (surtout en Lithuanie), sociniennes et ariennes (antitrinitarien- 
nes, appelées Eglise des Frères Polonais). Les idées libérales de ces 
derniers se répandirent, au cours du XVII‘ siècle, aux Pays-Bas et en 
Angleterre. L’esprit de tolérance permit d’éviter des luttes religieuses. Le 
Roi Sigismond Auguste pouvait écrire à la Reine Elisabeth d’Angleterre : 
«Je  ne suis pas roi des consciences de mes sujets. >> 

Vie intellectuelle 

Revenons à l’année 1348, au moment où la première université 
d’.Europe centrale fut fondée à Prague par l’empereur Charles IV, sur le 
modèle de l’université de Paris. L’Université de Prague, cette cc fille v de 



EUROPE CENTRALE 131 

Paris, donna bientôt elle-même naissance aux universités de Cracovie 
(1364), d’Erfurt (1383), de Buda (1389) et de Leipzig (1409). L’Europe 
centrale disposait donc, dès le début du XV‘ siècle, d’une concentration 
d’universités comparable à celle de l’Italie du nord. Cet épanouissement 
eut lieu à une époque où la vie universitaire en Europe occidentale 
subissait un certain déclin dû à la grande peste, à la Guerre de cent ans 
etc. A Prague, dans la seconde moitié du XIV‘ siècle, se développa donc 
l’humanisme pragois, qui forma une sorte de scolastique parallèle à 
l’Humanisme italien du Quattrocento. C’était aussi la N devotio moder- 
nu », puissant courant de renouveau religieux, dont l’une des personnali- 
tés marquantes fut Mathieu de Cracovie, auteur de traités contre la 
Curie de Rome, puis recteur et réformateur de l’université de Heidel- 
berg. 

Cependant Jean Hus, partisan, en philosophie, du réalisme, et 
initiateur d’un puissant mouvement religieux, contribua au déclin de 
l’université de Prague, qui s’engagea dans des disputes, puis dans des 
luttes religieuses. Une partie des maîtres de Prague participa à la 
restauration de l’université de Cracovie en 1400, une autre partie émigra 
à Leipzig en 1409. 

La doctrine la plus caractéristique de l’université de Cracovie, on 
l’a découvert depuis une vingtaine d’années, est le << practicisme », fondé 
sur 1’Ethique d’Aristote dans l’interprétation de Jean Buridan. C’est une 
philosophie de l’action qui juge les actions d’après leurs résultats 
pratiques et qui vise au bonheur de l’individu. D’après Buridan, c’est en 
effet la feficitus humuna qui constitue le but ultime des actions humaines. 

Enfin, dans le domaine des sciences exactes, il faut faire mention de 
l’école astronomique de Cracovie qui se développe à partir d’environ 
1420, de l’école de mathématique de Vienne et des cours des rois et des 
évêques de Hongrie, qui accueillent volontiers les astronomes et  les 
humanistes. Vers le milieu du siècle, le plus savant astronome de cette 
époque, Jean Regiomontanus, vient travailler en Hongrie, où il rencontre 
des collègues de Cracovie, tandis que vers la fin du même siècle Nicolas 
Copernic vient faire ses études à Cracovie. 

Pawei CZARTORYSKI 



FRANÇOIS BAUDOUIN ET L’IDÉE D’EUROPE 

Lorsque François Baudouin naquit à Arras en 1520, il y avait plus 
dle vingt-cinq ans que Charles VI11 avait rendu l’Artois à la Maison 
dl’Autriche’, mais le roi de France exerçait toujours sa suzeraineté sur 
cette province, où l’on parlait français. On pourrait voir dans cette 
ambiguïté l’image d’une carrière qui ne devait pas être barrée par les 
limites d’un Etat. Peu après, en 1526, le traité de Madrid, confirmé par 
Iii paix de Cambrai, en 1529, abandonnait totalement l’Artois aux 
Habsbourgs d’Espagne. On ne peut pas servir deux maîtres: c’est dans 
les Pays-Bas, à Louvain, que le jeune Baudouin fit pendant six ans de 
brillantes études humanistes ?. Pourtant, sa curiosité intellectuelle le 
conduisit aussi à Paris vers sa vingtième année. 

II avait été protégé par le marquis de Berghes; i l  le fut ensuite par 
h4ichel de l’Hospital. I1 servit Charles Quint, mais aussi Antoine de 
EIourbon et Charles IX. Seule la mort l’empêcha de suivre à Cracovie le 
duc d’Anjou devenu roi de Pologne. 

Dans son éloge funèbre, Papire Masson a pu dire que Baudouin 
était le jurisconsulte le plus illustre de toute l’Europe - iurisconsulturn 
totius Europae notissimum3 -, et même un ennemi, qui lui reconnaît 
<(quelque doctrine », admet qu’il est << assez cognu par toute l’Europe H 4. 

Ainsi l’Europe apparaît bien comme le théâtre de la vie de Baudouin, et 
l’on est fondé à chercher comment cet homme, toujours fidèle à sa petite 
patrie5, a conçu des espoirs et des idées sur ce que pourrait être une 
patrie plus grande, l’Europe: celle de la culture, celle de la foi, et même 
une certaine Europe politique. 

1. La province avait été constamment ballottée : Louis XI l’avait incorporée au 
royaume par le traité d‘Arras en 1482. 

2. Sur la vie de Baudouin. cf. Papire Masson. Elogium Francisci Balduini 
iurisconsulti, Paris. Denys du Pré, 1573 ( B . N . ,  Ln2’ 1148); Niceron, in Memoires pour 
servir à l’histoire des hommes illustres, Paris, 1734. t .  28, p. 255-277; J .  Heveling, De 
Francisco Balduino eiusque srudiis irenicis arque politicis, diss. Bonn. 1871 : M. Erbe, 
Biographie eines Humanisten. Quellen und Forschungen zur Reformationgeschichte 46. 
Gütersloh. Mohn, 1978. 

3 .  Op. rit. en n. 2, Aiiij r“. 
4. in Discours sur le faict de la Reformation ... envoyé à un grand Seigneur de 

France, avec la response du dirt Seigneur, S I . .  1.564, « A u  Lecteur chrestien*, Aij I”. 
5. Baudouin. par exemple, rappelle avec fierté que Godefroid de Bouillon était 

artésien, et i l  précise que le prince d’Arthois Robert prit part à la Croisade, cf. Chronique 
d’Arthois, éd. Harbaville. Arras, 18.56. t .  2. p. 35 ;  cf. aussi p. 124: l’auteur souhaite ~ v e o i r  
le noble pays et comté d’Arthois fleurir en tous biens et felicité* ( B . N . ,  Lk2 161). 



FRANÇOIS BAUDOUIN 133 

L’Europe culturelle. 
Baudouin est un esprit ouvert. Ses multiples voyages, entre la 

France et l’Allemagne, notamment, ne l’ont pas blasé et il ne manque 
pas de tout observer autour de lui - nuper ex Germania ueniens in 
Galliam toto itinere me multas regiones circumspicientem 6 .  

Historien à ses heures, il ne s’intéresse pas aux monographies 
nationales ’, mais à l’histoire universelle, et conçoit son étude comme 
étroitement liée à celle du droit : ce tenant de la pluridisciplinarité publie 
un De institutione historiae uniuersae et eius cum iurisprudentia 
coniuncfione 8 ,  et montre que la recherche historique doit faire tache 
d’huile dans le temps et dans l’espace: 

Si Galli, uel Britanni, uel Germani, uel Hispani, uel Itali sumus, ut de 
nostris loqui possimus. necesse est nos Francorum, Anglorum, Saxorum, 
Gothorum, Longobardorum historiam non ignorare : cum nostri cum 
Saracenis et Turcis saepe congressi Sint, ne nescire quidem licet Saracenicam 
et Turcicam (op. ci[., p. 37). 

Baudouin se réfère volontiers à Polybe, qui lui apparaît comme un 
modèle intellectuel, parce que ce Grec a su former des Romains, et 
étendre les limites de son sujet: 

Polybius, homo quidem Graecus, sed Romanorum etiam Imperatorum dux 
et praeceptor, coepit fusius atque diligentius exponere uniuersarn historiam 
(op. cit., p. 137). 

Pourtant, on chercherait en vain dans l’œuvre de Baudouin des 
déclarations théoriques sur la culture européenne y : c’est que cet homme 
- qui fut un voyageur, mais laissa aussi une œuvre constructive dans les 
universités où il passa - a vécu de fait une carrière européenne, émule 
de celle d’un Erasme, bien plus variée que celle de Buchanan ou de 
Muret. Nous en évoquerons rapidement les principales étapes 
universitaires I ” .  

Baudouin arriva à Bourges en 1548, et Baron l’y reçut comme 
docteur en 1549. I1 resta là sept ans et s’y maria”.  I1 ne fut qu’un an à 
Strasbourg : bien accueilli d’abord I?, i l  (c s’éloigna H I 3  en 1557 du fait de 

6. De institutione historiae uniuersae .... Paris, Wechel. 1561, p. 167 (B.N.. Rés. 

7. II prend soin. par exemple. de préciser qu’il n’écrit qu’une «chronique» de 

8. Cf. n. 6 .  
9. Aux yeux de l’humaniste. l’Europe représente la valeur anti-barbare: elle peut 

être étouffée dans l’Europe géographique. mais elle renaît ailleurs. comme ce fu t  le cas en 
Afrique au temps d’Augustin; cf. Inst. hist. uniu. (cf. n. 6) .  p. 86. 

10. Mais la liste n’est pas exhaustive. Baudouin, par exemple. déclare lui-même avoir 
rencontré Zamoski à Padoue. en IS63 ; cf. De lcgatione Poloriica oraiio. Paris. L’Huillier. 
1573, 2 r ” ;  B.N.. X 3323 (2). 

G 1133). 

l’Artois, mais on sent toujours la tentation d’élargir la fresque. 

I I .  Cf. P. Masson, op.  ci(. en n. 2. Aij v”. 
12. Baudouin fait état du consensus de ses collègues et du <<Sénat )> de la ville; cf. 

Iuris ciuilis schola Argentinensis, Strasbourg, Rihelius. 1.555. Aij r”. 
13. Formule d’E. et E. Haag. La France protestante. Paris. Sandoz et Fishbacher. 

2’ éd., 1887, t .  1, col. 996. 



134 G. DEMERSON 

ses collègues. II se fixa ensuite à Heidelberg, où en cinq ans, avec 
l’appui de l’électeur Palatin Othon-Henri, il donna un nouvel éclat à 
1’universitél4. C’est là que naquit sa fille. Après un bref passage au 
service d’Antoine de Bourbon qui le chargea de l’éducation de son fils 
naturel, la mort de ce roi le laissa disponible, en novembre 1562. Les 
guerres civiles l’incitèrent à retourner dans son pays. Ses concitoyens et 
les Espagnols - le consensus a son prix - furent d’accord pour lui 
proposer alors d’enseigner le droit à Douai, mais c’est à Paris, expliquant 
les Pandectes, qu’on le trouve au début de la deuxième guerre civile: il 
connut là un grand succès. Besançon, la patrie de Granvelle, l’invite 
alors dans sa nouvelle université, mais l’empereur refusa l’érection de 
cette chaire de droit, et Baudouin se soumit. Sur les conseils de Philippe 
Hurault, le duc d’Anjou convie alors le jurisconsulte à se rendre à 
Pingers pour y relever l’Académie: il se consacra avec succès pendant 
quatre ans à cette entreprise. L’université de Cracovie l’attendait, 
lorsqu’il mourut à Paris, à l’âge de cinquante-trois ans. 

Pourtant, ce voyageur laissa une œuvre écrite considérable. La 
bibliographie de Baudouin suffirait à donner une idée de l’Europe des 
imprimeurs : Lyon, Bâle, Strasbourg, Heidelberg, Paris I s  accueillirent ses 
productions. Sa grande édition posthume sort des presses de Leyde, et la 
bibliothèque de cette ville conserve de nombreux manuscrits de lui. 

Même si le corps enseignant au seizième siècle était très mobile et 
«européen», la carrière de Baudouin ne laisse tout de même pas de 
surprendre. On aurait tort de mettre sur le compte de «beaucoup 
d’inconstance et de bizarrerie », comme l’a fait Niceron I h ,  les fréquents 
changements de domicile de ce pèlerin de la jurisprudence ”, mais, s’il se 
résignait volontiers à partir, c’est qu’il ne trouvait aucune difficulté à ce 
que nous nommerions son reclassement Is. 

Bien entendu, une carrière aussi souple n’était possible que grâce au 
latin,  langue véhiculaire de l’enseignement, et Baudouin a bien mis en 
valeur la solidité de cette langue, qui défie le temps et l’espace, comme 
l’avait bien compris, selon lui, Ammien Marcellin : (hisforici) qui efiam 

14. I1 prononça l’oraison funèbre de I’Electeur, dont la mort contribua sans doute à 
le faire quitter Heidelberg : Oratio in funere.. . Othonis Henrici.. . , Heidelberg, Ioannes 
Carbo. 1559 (B.N.. M 4749). 

15. Outre les ouvrages déjà cités, il publia par exemple : A d  edicta ueterum principum 
Romanorum de Christianis, Bâle. Oporin, s.d. ; A d  Leges de iure ciuili, ibid.. 1.559; De 
legibus XII tabularum, ibid., 1557; A d  leges de famosis libellis, Paris, Wechel, 1562; 
Disputatio de maiestate hominis Christi, Paris, 1565 ; Breues commentarii in praecipuus 
lustiniani ... constitutiones, Lyon. Séb. Gryphe. 1548 ; Caio. Strasbourg. Mylius. 1555 ; 
Disputationes duae de iure ciuili ex Pupiniano. Heidelberg, Lucius. 1561. 

16. O p .  crt. en n. 2. p. 266. 
17. Sans doute il quitta Bourges parce qu’il ne s’entendait pas avec Le Duaren, mais 

il abandonna Besançon avec dignité (cf. Heveling. op .  rit. en n .  2 ,  p. 51);  son départ de 
D’ouai a de la grandeur: il laissa le beau traitement qu’on lui offrait, parce qu’il voulait se 
désolidariser de l’attitude du duc d’Albe (ce dernier l’avait chaleureusement reçu peu de 
teimps avant de faire arrêter Lamoral d’Egmont ; cf. P. Masson, op.  rit. en n .  2, Aiij r”, et 
Hweling, op. cit. en n. 2. p. 50-51). 

18. Après la mort de I’Electeur Palatin, Baudouin est appelé par le roi de Navarre, 
cf. P. Masson, op. rit. ,  Aiij r ” ;  après l’affaire de Besaqon.  i l  fut sollicité par Hurault, cf. 
Heveling. op. ci l . .  p. 52. 



FRANÇOIS BAUDOUIN 135 

cum Graeci essent, Latine nobis exponant quod quaerimus IY. De fait, la 
quasi-totalité de l’œuvre de Baudouin est d’expression latine, mais cela 
n’implique nullement de sa part le mépris des langues vernaculaires. Par 
exemple, il composa en français sa Chronique d’Arthois, et son Panegyric 
sur le mariage du Roy ,  dédié à Charles IX2”. II n’a pas hésité à établir 
rapidement une traduction française de l’Histoire des Rois et Princes de 
Pologne2’. En effet, cet Etat fait déjà partie de l’Europe intellectuelle, 
comme l’humaniste le dit aux Ambassadeurs en 1573: Regnum a uobis 
deferri et literatum et literatis hominibus refertum 22. Au reste, l’œuvre est 
commencée depuis longtemps, et cent-soixante-dix ans plus tôt des 
Français ont été appelés à enseigner à l’université de Cracovie (op.  cit., 
24 v”). Néanmoins, on peut encore espérer améliorer à l’Est la qualité 
de cette Europe culturelle, en y faisant une plus large place au droit 
romain. Non que Baudouin soit favorable à l’idée d’accepter telle quelle 
une juridiction vieille de deux millénaires: il rappelle à Zamoski que 
Français et Polonais ont rejeté avec raison les prescriptions des Douze 
Tables (op.  cit., 4 r”). Mais, selon lui, les travaux des jurisconsultes 
impériaux, notamment de Papinien, qu’il a commenté sans relâche et qui 
lui paraît garantir la jurisprudence la plus pure - castissimam 
iurisprudentiam 23 - pourraient servir à mettre en échec une Coutume 
peu satisfaisante de Lithuanie 24. Papinien, comme Baudouin le rappelle à 
Hurault à qui est dédié ce travail, était passé en Grande-Bretagne et 
même avait séjourné longtemps à York - Papinianum non modo  in 
Britanniam traiecisse, sed et Eboraci diu constitisse (op .  cit., A iij  r”). S’il 
a pu conquérir ce monde insulaire25, il est à plus forte raison légitime de 
l’exporter en Pologne, afin que son nom y reçoive l’honneur qui lui est 
dû - quod Sarmatia quoque colat (op.  cit., A ij vo). Aussi Baudouin 
a-t-il pris soin de faire imprimer chez L’Huillier cette Disputatio, fruit du 
colloque franco-polonais de Paris, afin que ses collègues pussent réfléchir 
au problème sans attendre sa venue. 

Les Français ont pris très au sérieux leurs devoirs culturels à l’égard 
du royaume qui venait d’échoir au frère de leur roi2h:  c’est qu’ils ne 
doutaient pas que Paris fût la capitale intellectuelle de l’Europe, la 
G nouvelle Athènes H 27. On trouve une déclaration toute semblable sous 

19. Insi. hisr. uniu. (cf. n. 6 ) .  p. 85:  le subjonctif présent exponani. dans une relative 

20. Angers, Picquenot, 1571 (B.N., Rés. p. Z. 409). 
21. Traduite du latin de Jean Herburt de Fulstin, Paris, L’Huillier, 1573 (B.N.. 

22. Leg. Pol. (cf. n .  lo), 19 r”. 
23. A d  Academiam Cracouiensem disputatio, Paris, L’Huillier, 1573, Aij v” ; B.N.. 

X 3323 (3). 
24. Beaucoup d’humanistes ont  vu dans le recours au droit romain la meilleure 

méthode pour unifier la législation française et rejeter les Coutumes proliférantes ; cf. par 
exemple J .  Dorat, Poemaium lib. V ,  Paris, Linocier, 1586, p. 119. 

25. Sur les sentiments de Baudouin à l’égard de l’Angleterre; cf. ci-dessous, p. 142. 
26. Cf. par exemple Dorat, Ode XXXV, éd. G .  Demerson, Clermont-Ferrand, 1980, 

p. 226-229: le vieil humaniste propose de reprendre du service comme professeur r?yal de 
grec. 

à sens consécutif. souligne cette actualité du latin. 

M 10093). 

27. Cf. par exemple Dorat, Ode I I  (cf. n. 26), p. 44-45. 



136 G. DEMERSON 

la plume de Baudouinz8, et l’on est sans doute fondé à le croire, 
puisqu’il n’était pas, lui, sujet du roi de Francezy. 

L’Europe de la foi. 
Pour Baudouin, les deux notions d’Europe et de Chrétienté sont 

interchangeables: il ne montre aucun intérêt pour les grands espaces 
aiméricains, qui ont pourtant été confiés aux rois d’Espagne par le 
pape 30. 

Par contre, il a un sens aigu de la responsabilité collective des 
Européens en face de <<toute la meschante race d’othomanes, d’Amura- 
tes, de Bajazet, de Mahomet, de Zelim et de Soliman» ... (qui) «nous a 
soubstraict toute l’Asie et l’Afrique et bonne partie de l’Europe, comme 
la Grece ... Voilà le gain de nostre paresseuse patience D 3 1 .  

L’Europe chrétienne a son héros : c’est Godefroid de Bouillon, qui 
l u i  a fait traverser la Méditerranée pour chasser les Barbares - duce 
Gothifredo et ueluti Europam saepius ad Barbaros depellendos mare illud 
mediterraneurn traiicientern 32. 

Or, aux yeux des Français dont les rois, dans leur lutte contre 
l’empereur, n’ont pas hésité à s’allier avec l’Infidèle, l’union des 
Chrétiens contre le Turc n’est qu’un cliché périodiquement entretenu 33. 

Le point de vue d’un sujet de Charles Quint est singulièrement différent : 
1”irénique Baudouin va jusqu’à proclamer «qu’on ne se sçauroit mal 
armer pour abolir une telle idolâtrie»34. En attendant, la menace était 
bien réelle: dans la Chronique d’Arthois, Baudouin rappelle que le Turc 
a osé venir mettre le siège devant Vienne (p. 112). Aussi l’empereur 
apparaît-il comme le seul champion de l’Europe contre la Barbarie: (il) 
«est heureux d’avoir tous jours vertueusement soutenu le fais des guerres 
necessaires pour la paix de la chrestientén (p. 100). Ce «si  magnanime 
prince >> (p. 113), après avoir chassé d’Autriche l’envahisseur, veut lui 
porter un coup décisif 3 5 :  «en  l’an 1535, à la deffense de chrestienté 
entreprint ung grand et sainct voyage d’Afrique >> (p. 114). Transcendant 
les mesquineries de l’Europe des nationalismes, Baudouin déclare que 
Charles Quint a vengé le roi de France saint Louis ( ib id . ) .  Après que le 
Turc fut revenu devant Buda, l’empereur médite encore de le détourner 
de l’Europe et d’«amattir les forces du Turcq en Afrique>, (p. 122). 

Pourtant, il ne semble pas que Baudouin ait célébré la bataille de 

28. Leg. Pol. (cf. n .  IO).  4 r”. 
29. Mais on trouve le même hommage intellectuel, par exemple. chez Paul Schede 

30. La bulle Inter caetera fut délivrée par Alexandre VI le 4 mai 1493. 
31. Chronique dArthois, p. 50 (cf. n. 5 ) .  
32. Inst. hisi. uniu.. p. 41 (cf. n. 6). 
33. Ainsi, par exemple, Jean du Bellay, qui voit dans les guerres européennes des 

guerres civiles, proclame : Proditis, ô Reges,. . . proditis ci rem et Chrisii pruecipuum d e u s  (à 
lai suite des Odarum lib. 111 de Salmon Macrin, Paris, R. Estienne, 1546, p. 119). mais il 
écrit à Montmorency en 1555: «Servez-vous des corps des Turcs ... et laissez les ames aux 
theologiens» (cité par G .  Dickinson. Du Bellay in Rome. Leyde. Brill. 1960. p. 124). 

(Melissus). bibliothécaire à Heidelberg (Schediasmatu, Francfort. Corvin, 1574. p. 75). 

34. Chronique d’Arthois (cf. n. 5 ) .  p. 51. 
35. L’expédition partit de Barcelone et s’empara de Tunis. 



FRANÇOIS BAUDOUIN 137 

Lépante3h, et un peu plus tard le rôle de champion de l’Europe 
chrétienne change de titulaire. Aux yeux du traducteur de l’Histoire des 
Rois et Princes de Pologne, c’est désormais avec cette nation que 
l’Infidèle doit compter : (( ayans.. . deux si prochains et puissans ennemis 
que les Turcs et les Tartares, ils se sont si bien et heureusement 
maintenus que toute la Chrestienté en a esté conservée et se repose 
encore aujourdhuy de ce costé sur leur protection et sauvegarde» (op .  
cit., * iij ro). 

Mais, au XVI‘ siècle, l’Europe est diviske au cœur même de sa foi. 
Baudouin semble avoir cru que l’hétérodoxie, à son début, pourrait 
former, hors d’Europe, une sorte d’abcès de fixation: «Peut estre qu’ils 
s’alloyent assembler en quelques Pays estrange (sic), là où ils avoyent 
plus grande liberté: nenny non, mais au contraire tous les Princes de la 
Chrestienté ensamble, avec le Pape, estoyent résolus à les extirper, et ne 
leur donner aucune place, où il se peussent retirer, et ce pendant tout a 
esté vain >> 37. En 1573 encore, Baudouin constate que la Réforme est une 
crise qui secoue toute l’Europe : De religione dissensiones quae totam 
Europam peruagantur et concutiunt j8. 

Lui-même a toujours été porté à comprendre: il rencontre person- 
nellement les réformateurs, et ne craint pas de sillonner l’Europe: il se 
rend à Strasbourg auprès de Bucer, et à Genève pour voir Calvin”. 11 
ne cesse ensuite de chercher à rapprocher les points de vue par la 
discussion 4o : du colloque de Poissy il se rend à Cologne pour rencontrer 
Cassander ; i l  revient en France, repart pour Trente, œuvrant toujours en 
vue de l’unité de l’Europe chrétienne, qu’on pourrait maintenir par des 
réformes mesurées. Une telle attitude lui vaut les foudres de Calvin, et 
Baudouin prend acte de l’irrémédiable : 

fulminando abigis suasores alicuius bene temperatae reformationis christia- 
naeque unitatis : quos uocas Mediatores 4’ .  

C’est en ce sens que s’exerçait un peu plus tard, à Bruxelles, son 
influence sur Guillaume d’orange, encore catholique 42. 

C’est aussi l’Europe de la tolérance que l’humaniste oppose à la 
volonté rigide du roi d’Espagne Philippe I I ,  son maître, en lui montrant 
l’inutilité de la contrainte : << Comment pensons-nous donc que la 
puissance du Roy (qui n’est certes point plus grande que celle de 

36. En 1571, Baudouin s’est éloigné de Philippe I I  et rapproché du roi de France, cf. 

37. Discours enseignant le moyen pour remedier aux troubles, à la suite de Chronique 

38. Leg. Pol., 26 r” (cf. n .  10). 
39. II fit plusieurs voyages ii Genève et même un  assez long séjour, dont Niceron 

40. Niceron note que le roi de Navarre le jugea «propre à trouver des voyes 

41. Responsio altera ad loan. Caluinurn. Paris. G .  Morel, 1562, p. 55 (B.N. ,  

42. Cf. J .  Delumeau, Naissance et affirmation de la Réforme, Paris, P.U.F., 1973, 

ci-dessous, p. 138. 

dArthois, t. 2. p. 164 (cf. n. 5). 

reproche à P. Masson de n’avoir pas parlé ( o p .  cil. en n. 2. p. 256). 

d’accomodement de religion et le mit en œuvre» (op .  cit. ,  p. 260). 

D 21990). 

p. 201. 



138 G. DEMERSON 

l’Empereur) le puisse empescher ? Veu que maintenant la France, 
l’Allemagne, l’Angleterre, 1’Escosse et tous les autres Pays d’alentour 
Ileur sont ouverts, pour s’y retirer, et user de la liberté qui leur est icy 
cleniée D 43, Réaliste, Baudouin montre au Très-Catholique que même 
l’aristocratie européenne a été touchée par la Réforme : G en Allemagne, 
France, Angleterre, Escosse et Danemarc ... non seulement le commun 
populaire, mais aussi les Princes et Roix ont embrassé ceste religion B 

(op .  cit., p. 183). 
Baudouin n’avait pas l’esprit dogmatique 44 ; s’il fut un moment tenté 

par la Réforme, il était très attaché à la tradition, se référait toujours à 
1”Eglise des premiers siècles 45, et Niceron note que le jurisconsulte, après 
son retour de Trente, arevint pour toûjours à la Religion Romaine»46. Il 
serait peut-être plus exact de dire qu’il n’a pas voulu en sortir, mais 
plutôt y ramener les autres. En tout cas, s’il avait à ses côtés le Père 
bdaldonat (S.J.) lorsqu’il mourut, on ne trouve sous sa plume aucune 
reconnaissance explicite de Rome comme capitale de l’Europe de la foi. 

L’Europe politique. 
Baudouin est sujet d’un prince qui règne sur un pays lointain. Si 

Charles Quint a fait un effort pour être à la fois empereur et roi 
d’Espagne, pour connaître aussi ses Etats du Nord, Philippe II  - qui a 
vu l’empire lui échapper - n’est qu’un roi ibérique, et Baudouin se 
détache de lui4’. 

L’idée de patrie politique lui est à peu près étrangère, mais i l  n’a 
pas été un déraciné: sa culture l’aide à trouver dans le passé des 
découpages différents, qui lui conviennent mieux. Ainsi, il commence sa 
Chronique d’Arthois en évoquant la Gaule et sa tripartition selon César 
(B.G. ,  1, init.).  Lui, donc, fait partie de la Gaule c belgique », et il est 
fondé à parler de «nostre ancienne Gaule»4X. Mais i l  supporte mai tout 
ce qui limite, et s’empresse de noter le caractère incertain des frontières: 
<#,La Gaulle Belgique 4 9 . . .  fust jadis divisée et mypartie, en la Haute- 
Allemaine du long le Rhin, et la Basse, dont estoit la chief ville 
Coulongne ... Aultrement fust aussy divisée en deux, de sorte que de la 
premiere, la ville de Treves avoit la souveraineté, et en la seconde 
estoient les Pays de Reims ... Arras ... et aultres contrées du long de la 
riviere Escault N (Chronique d’Arthois, p. 8). 

La notion de race lui apparaît de fait absurde, en raison des 
invasions qui se sont succédé5”. On a reconnu, note-t-il, la présence 

43. Discours ... pour remedier aux troubles, p. 164 (cf. n .  37). 
44. Selon le jugement d’E. et E. Haag, i l  avait une <<grande indifférence pour les 

formes dans lesquelles se manifeste la pensée religieuse» (op .  cil. en n .  13, col. 993-994). 
45. Comme le note l’adversaire qui lui répond (op .  ci[. en n. 4,  ibid. ) .  
46. O p .  cil. en n. 2, p. 262. 
47. En outre, Baudouin avait dû voir avec méfiance le mariage de Philippe avec 

Marie Tudor, d’abord en raison du caractère de la reine; en outre une telle union était 
contraire aux principes exposés par l’historien dans le Panegyric, p. 13 (cf. n. 20). 

48. Panegyric, p. 44. 
49. Baudouin a déjà noté que la limite de la province est la Seine ou la Marne. 
50. Inst. hist. uniu, p. 37 (texte cité ci-dessus, p. 136). 



FRANÇOIS BAUDOUIN 139 

ancienne des Gaulois en Scythie, en Pannonie”, et il s’appuie nommé- 
ment sur Tacite pour déclarer : Boios et Boièmos gentes esse Gallicas (op. 
cit., 13 v”). 

D’un point de vue politique, les nations n’ont pas toujours été 
parquées à l’étroit comme elles le sont:  à celui qui rêve d’unités plus 
vastes, l’Histoire peut aussi fournir plusieurs exemples. 

On pourrait croire que, pour ce spécialiste du droit de la Rome 
impériale 52, l’empire romain est le modèle qui s’impose : Baudouin y a 
pensé, bien sûr, mais i l  a deux raisons d’écarter cette hypothèse. 
D’abord, si Rome s’est approchée jusqu’aux limites du pays des 
Sarmates, elle ne l’a jamais conquis; plus précisément, elle ne lui a 
jamais imposé sa juridiction : (Baudouin s’adresse à Zamoski) 

(quamquam) Romanum.. . imperium ad fines uestros limitesque Regni uestri 
proxime accesserit, nunquam tarnen in eo imperasse, nunquam ius dixisse s3. 

Or, c’est un fait: la Pologne, aux yeux de l’humaniste, fait partie 
intégrante de l’Europe politique ; elle est même << l’une des plus grandes 
couronnes d’Europe >> s4. 

En second lieu, l’empire romain est un modèle imparfait parce qu’il 
aurait été incapable de résister seul à la poussée destructrice des Huns. 
Baudouin, en effet, tout imprégné qu’il est de la culture latine, se garde 
bien de mépriser systématiquement tous les Barbares qui, peu à peu, se 
sont installés dans la partie occidentale de l’empire: il est bien conscient 
que certains sont nos aiicêtres”. Mais, alors que l’unité politique 
n’existait déjà plus, une coalition militaire défensive parvint à unir, avec 
un objectif bien précis, foutes les forces de l’Europe de l’Ouest. En effet, 
en 453, Attila fut << desconfit par ung capitaine romain nommé Aëtius, 
assisté du roy de France Mérovée et de Charles le Bel, duc de Tongres 
et de Brabant, oultre l’armée qu’il avoit de l’empereur Théodose le 
Jeune, duquel i l  estoit lieutenant general. Ceste noble rencontre fust en 
Champaigne, pres de Chaalons, au lieu que les historiographes appellent 
Campos Cafalaunicos»56. Ainsi le vieil empire - qui comporte encore 
des institutions et une armée - n’a dû la survie qu’à l’appui des forces 
neuves des jeunes royaumes, mandées par le réaliste Aëtius: Baudouin a 
bien vu que cette plaine était le creuset d’une Europe nouvelle. 

Mais l’Europe politique était encore à naître. C’est l’empire franc, 
héritier des royaumes barbares et de l’empire romain, conquérant des 
provinces slaves qui formaient le pays des Sarmates, qui est, selon 
Baudouin, f e  modèle de l’Europe qu’il souhaite: 

51. Leg. Pol., 13 r” (cf. n .  10). 
52. Cf. n. 15. 
53. Cf. n. 10. 
54. Histoire des rois et princes de Pologne,* iij r” (cf. n .  21) 
55. Cf. n. 50. 
56. Chronique d’Arthois. p. 21 (cf. n. 5) .  



140 G. DEMERSON 

Vbi uero ad Francos translatum fuit imperium, statim Slauicas (ut 
uocabantur) prouincias quae Sarmaticae fuerunt, Francis paruisse confitebar, 
quarum prima et maxima fuerit quae Poionia deinde dicta sit s7. 

Le héros de l’Europe n’est donc pas Justinien, mais celui en qui 
s’incarne l’esprit de la bataille des Champs Catalauniques, Charlemagne, 
«nostre Charles le Grand, roi des Francs, qui a commandé à ces 
nations-là B SR. Aussi, quand Baudouin veut louer l’électeur Palatin 
Othon-Henri, restaurateur de l’université de Heidelberg, rappelle-t-il qu’il 
descend de Charlemagne s9. 

Nous avons vu que, pour Baudouin, la trunsfutio studii est réalisée 
au bénéfice de la France. Qu’en est-il de la trunsfutio imperii? Sans 
doute le roi de France Philippe II n’avait pas choisi pour rien le surnom 
d’Auguste, que l’Histoire lui a maintenu, mais nos rois «ont  laissé 
l’Empire en Allemaigne»“’. Baudouin, qui avait passé son enfance à la 
Cour de Charles Quinth1, s’est plu à rappeler les prérogatives de son 
premier maître: «L’an 1519 fut esleu empereur comme souverain de 
toute la Chrestienté >p (‘*. Charles, du reste, avait une conscience aiguë de 
ses devoirs, et Baudouin le montre, au lendemain de sa victoire de 
Tunis, rentrant «par  ses royaumes de Sicile et de Naples et mettant 
ordre partout en Italie» (op .  cir., p. 114). Mais lui-même a vécu trop 
longtemps en <c Germanie B pour ne pas savoir que cet empire n’est plus 
ce qu’il était jadis, et que l’émiettement politique de l’Allemagne en est 
la cause: «le Chef sans son corps n’est pas grande chosevh’. Néanmoins 
il ne désespère pas: «mais je sçay aussi que qui vouldra considerer tout 
le corps bien uny avec son Chef, il trouvera que c’est encores un fort 
grand Estat et bien puissant >> (ibid.). 

Les obstacles. 
Or, la difficulté à céder de ses prérogatives à l’empereur est 

insoutenable quand un prince est le maître d’un royaume puissant et 
centralisé comme l’est la France. Aussi Baudouin n’a-t-il aucune 
sympathie pour François I“, parce que ce dernier s’est opposé à Charles 
Quint et à son effort d’unification de l’Europe occidentale, dont 
l’aboutissement fut, en 1530, le couronnement à Bologne «en  grand 
triomphewM. II noircit l’image du roi, qui avait été «peu records de son 
traictié, foy, promesse et serment, aussy de ses enfans qu’il avoit laissiés 
pour ostaiges, ayant pratiqué quelque nouvelle ligue contre l’empereur en 
l’an 1.527~ (op .  cit., p. 107-108). I1 insiste sur le fait que Charles, partant 
(combattre l’Infidèle, a dû faire le détour par l’Italie pour se rendre en 

57.  Leg. Pol., 13 v” (cf. n .  1 0 ) .  
58. ... nostrum Carolum Magnum Francorum Regem Nutionibus illis imperusse (op. 

59. Oraiio in funere ... Oihonis Henrici, Biiij v” (cf. n. 14). 
60. Panegyric, p. 9 (cf. n .  20). 
61. Tout le monde rapporte l’anecdote du jeune Baudouin buvant sans vergogne à la 

62. Chronique d’Arihois, p. 100. 
63. Panegyric, p. .27. 
64. Chronique d’Arthois, p. 107. 

cil., 13 r”). 

gourde de l’empereur amusé; cf. par exemple Heveling, op. rit. en n. 2 ,  p. 2-3. 



FRANÇOIS BAUDOUIN 141 

Espagne, et surtout il note sévèrement que la marche des Français sur 
Milan a << contrainct (l’empereur) de rentrer en ceste nouvelle guerre 
civile >> (op. cit., p. 114-1 15). Les différentes manœuvres politiques de 
François qui essaie de maintenir sa suzeraineté sont jugées par lui des 
«singeries» (p. 116). De même, quand le roi de France profite de l’échec 
de l’expédition d’Alger pour attaquer son ennemi en Artois (p. 122), 
Baudouin gémit, avec d’autant plus de sincérité que la guerre se fait chez 
lui : <<Dieu au surplus par Sa grâce veuille amollir les cueurs des princes 
chrestiens» (p. 124). I1 termine en citant Lucain et les lamentations des 
habitants de Rimini: à l’arrivée des hordes de César, ils déplorent d’être 
toujours les premiers à subir les assauts des Barbares. Le rapprochement 
n’a rien de flatteur pour le roi de France. 

Mais les déceptions de Baudouin se sont amoncelées, car il avait 
espéré que la trêve conclue en 1538 à Aire entre Charles et François, 
alors que le pape lui-même avait apporté son autorité à cette conférence 
(p. 117), serait le début d’une paix durable. 

Or,  dans cette réunion à trois, ce n’est pas le pontife qui a la 
vedette, c’est l’empereur, qui alors «se  meist en tous debvoirs pour 
confermer et establir la paix en la Chrestienté» (p. 118). Plus tard, alors 
qu’il s’est cependant rapproché du roi de France, Baudouin commente 
avec faveur ce qu’avaient été les clauses du traité de Crépy (1544). On 
sait que l’affection particulière de François I“ pour son fils cadet, le duc 
d’Orléans, l’avait amené à consentir en sa faveur un important apanage, 
très dommageable pour l’unité du royaume; en outre, le jeune homme 
devait épouser une princesse impériale. Baudouin conclut : << le malheur 
de la mort inopinée du duc d’Orleans nous priva d’un si grand bien»“. 

Les moyens de faire l’Europe. 
En effet, le moyen préconisé par l’humaniste est l’union de la 

France et de l’empire par le mariage des princes. II en appelle ici encore 
au témoignage de l’Histoire : c nos Roys.. . ont tousjours desiré d’avoir 
une estroicte alliance avec ledict Empire, et la renouveller souvent par 
Meriages, comme chose grandement importante pour les deux Estatz, et 
pour le repos de la Chrestienté» (op. cit.,  p. Y). II note qu’on avait 
prévu de marier Louise, fille de François I”, avec le Très-Catholique, et 
croit «que si le malheur du temps n’eust empesché I’execution de ces 
Accords, nous eussions evité ce deluge de malheurs et de guerres, dont 
l’Europe a esté si long temps agitée» (p. 25). L’union de François et 
d’Eléonore allait dans ce sens, mais on sent que l’historien rejette sur 
l’ambition personnelle du roi de France le fait que ce mariage n’ait pas 
eu tous les effets politiques qu’on pouvait en espérer (ibid.). 

Baudouin, qui, en 1571, se fait le chantre de ce genre d’union, 
prévoit l’objection qu’on pourrait lui faire, puisqu’il n’est pas sujet du roi 
de France: « J e  ne suis rien moins qu’Allemand, encores qu’il semble 
que je m’efforce de recommander l’alliance d’Allemaigne D (p. 13). Mais, 
s’il est sûr de son fait, c’est que le roi Philippe VI de Valois avait été 
bien avisé en mariant son fils aîné avec la fille d’un roi de Bohême: les 

65. Panegyric, p. 25 



I42 G .  DEMERSON 

quatre fils nés de cette union tenaient alors toute l’Europe occidentale 
et, satisfait, Baudouin commente : <<Je ne sçay si jamais plus que lors la 
France fut Allemande, et I’Allemaigne Françoise >> (p. 13). 

Mais, dans les temps de crise, le mariage allemand a une autre 
-vertu, si l’on peut dire, négative: il permet de faire face à l’Anglais. I1 
est remarquable, en effet, que Baudouin, qui, en bon Artésien, a 
iressenti la présence britannique dans les enclaves du Boulonnais, 
n’intègre jamais l’Angleterre dans ses vues européennes. I1 faut d’autant 
plus se méfier qu’elle sait pratiquer aussi ces alliances. Ainsi, Charles V 
inourant recommanda de marier son fils «en  quelque bonne Maison 
d’Aliemaigne, mesmement qu’il savoit que son ennemy le Roy d’Angle- 
terre s’y allioit pour se fortifier» (ibid.). Dans les heures les plus 
sombres de la Guerre de Cent Ans, «nostredict Charles (VII) trouva un 
bon refuge en sa Maison maternelle Allemande, lors qu’il se retira vers 
ledict Empereur Charles IV ... je dy lors qu’ayant son pere le Roy Jehan 
prisonnier en Angleterre, i l  estoit lui mesme en peine et en danger en ce 
IRoyaume~ (p. 13). Quand il s’agit de trouver une solution négociée - 
c’est apparemment ce qu’on peut espérer de mieux avec l’Angleterre - 
l’alliance impériale a son poids: « E t  depuis cet Empereur Charles IV 
avecques son filz Roy des Romains vint à Paris pour ayder sondict neveu 
Charles estant Roy, pour trouver et moyenner quelque bon appoincte- 
ment avecques les Anglois >> (ibid.). 

Prévenir, guérir, construire : on retrouve toujours le bloc continen- 
tal, France + empire, contre l’insulaire 6h. 

Peut-être même pourrait-on aller plus loin, mais à condition que 
l’empire allemand - déjà allié à la Couronne de France - redevînt un 
Etat «bien puissant > > :  alors «c’est bien pour commander à toute 
l’Europe >> (p. 27) 67. Et le panégyriste du mariage du jeune roi de France 
avec la fille de l’empereur Maximilien II a une idée plus précise en tête, 
car il ajoute : <<avec une bonne Alliance d’Empire voisin, nous pourrons 
avoir un autre Charlemagne >> (p. 28) En effet, le prince, qui venait de 
signer à Saint-Germain le 8 août 1.570 un édit qui amnistiait totalement 
ses sujets naguère <<rebelles », ne pouvait qu’avoir la sympathie de 
l’humaniste. Enfin Baudouin, comme tant d’autres, avait d’autant plus 
tendance à voir en Charles le successeur de Charlemagne, que le roi 
porte le nom du grand empereur. 

Lorsque Baudouin meurt, en 1.573, l’Europe culturelle, de langue 
latine, apparaît triomphante, surtout après l’élection polonaise. C’est 
encore dans la Pologne que l’ancien admirateur de Charles Quint 
reconnaît le champion de l’Europe chrétienne. Ainsi l’on voit, peu à 
peu, l’Artésien se détacher de la maison d’Autriche, au point de dire 

66. Cette politique est absolument opposée à celle de Jean du Bellay qui a toujours 
a:uvré pour le rapprochement avec l’Angleterre, cf. par exemple op. ci/. en n. 33,  p. 121 
(A l’évêque d’Arras): p. 122 (A  Thomas Pagett). 

67. Panegyric, p. 27. Baudouin termine en mentionnant une <<grande esperance du 
Mariage futur de Monsieur,, (op. ci[., p. 53), mais i l  ne précise pas qu’il s’agisse d’une 
<c esperance B anglaise. . 

68. Op. cil., Q. 28. 



FRANÇOIS BAUDOUIN 143 

«nos rays" quand il parle des rois de France. Plus encore, l’auteur 
francophobe de la Chronique d’Arthois paraît en être arrivé à un 
réexamen de son schéma historiographique. En effet, dans le Panegyric, 
Baudouin en vient même à faire sienne une vision qui était celle de la 
propagande française, et il reconnaît rétrospectivement dans Henri II le 
libérateur de l’Allemagne h9 : (< ayans memoire que n’aguieres nostre Roy 
Henry, pere du Roy à present regnant, leur (= les princes allemands) a 
esté et à I’Allemaigne, ce qu’il leur escrivit qu’il seroit, je dy comme ce 
Titus Flaminius (sic) Rommain, jadis à la Grecen’”. 

Cependant, Baudouin n’a pas rêvé d’une Europe à la française, mais 
sans doute plutôt d’une sorte de fédération, rendue plus facile par le fait 
que la Maison de France «en  ces derniers jours, a esté comme pepiniere 
qui a produict et elevé des Roys et des Roynes aux florissans Royaumes 
de France, Espaigne, Navarre, et recentement ... à celui de Poloigne >> 71. 

Baudouin, déçu par Philippe II ,  s’est rallié en raison au roi Valois, parce 
qu’il avait épousé la fille de l’empereur, et que « le  Roy s’alliant avecque 
le Chef s’allie aussi avecque le Corps» (c’est-à-dire avec les princes 
allemands). Ce ne serait pas là une conquête française, mais un retour à 
l’ancien usage, et une grande espérance: si cet empire «que l’on sçait 
avoir esté joinct à la Couronne de France bien long temps» venait aux 
mains de Charles IX, ce serait la fin de <<tant et tant de malheurs >>, et 
aussi la condition de la seule guerre juste, celle qui libérerait la Grèce et 
Constantinople et amènerait << nos princes en triomphe à Jérusalem >> 72. 

Geneviève DEMERSON 

69. En tête du manifeste on pouvait lire l a  devise (<Liberté,,, et en dessous: «Henri 
protecteur de la Germanie et des princes captifs». 

70. Panegyric, p. 27;  l’idée est reprise p. 44. 
71. Histoire des rois ... de Pologne.* i j  v” (cf. n .  21). 
72. Inst. hist. uniu., p. 41 (cf. n. 6 ) .  



L’ANGLETERRE 
ET LA DÉCOUVERTE DE L’EUROPE (1300-1600) 

Dans un essai devenu maintenant classique sur l’émergence de l’idée 
d’Europe, Denys Hay attirait notre attention sur la rareté de l’emploi du 
terme Europa chez les auteurs du Moyen Age’ ,  car les hommes de ce 
temps préféraient se référer à la Chrisfianifas, concept concurrent et 
autrement chargé de sens. Cependant, le développement des Etats 
nationaux, leur mainmise sur I’Eglise, et le Grand Schisme d’occident 
avec l’affaiblissement consécutif du caractère universel de I’Eglise, 
d’ailleurs parallèle à la disparition des prétentions universelles de 
l’Empire, tout cela réduisait presque à néant la référence dans le mental 
collectif à tout cadre supra-national : cette évolution, conjuguée avec 
l’action des humanistes et les progrès de la géographie, n’allait pas 
tarder, en éliminant la concurrence de Chrisfianitas, à rendre une 
position éminente à la notion d’Europe. Pourtant Denys Hay, qui cite à 
l’appui de sa démonstration nombre d’auteurs français et italiens, ne 
mobilise guère d’Anglais pour la défense et illustration de l’Europe. 

Or les Anglais savent leur géographie aussi bien que leurs 
contemporains du continent : et ce best-seller médiéval qui abonde sur 
les rayons des bibliothèques médiévales insulaires, le De Proprietafibus 
Rerum de Bartholomeus Anglicus, traduit dès la fin du XIV‘ siècle en 
anglais par John de Trevisa?, n’omettait pas l’Europe dans son 
énumération des grandes parties du monde. Sans doute est-il difficile de 
trouver trace de préoccupations cc européennes >> dans l’action des cercles 
dirigeants anglais jusqu’au règne d’Henri V ; mais sous la double 
influence des grands projets de l’Empereur Sigismond’ dont Henri V est 
l’allié et du concile de Constance, la diplomatie anglaise découvre, au 
plan politique, l’Europe. A Constance, les délégués anglais, engagés dans 
un brûlant débat avec les ambassadeurs du roi de France sur le droit de 
l’Angleterre à former l’une des quatre (ou cinq) nations conciliaires, 
n’hésitaient pas à formuler ou à faire formuler une répartition des pères 
du concile en quatre nations cc géographiques H correspondant aux quatre 

1 .  D. Hay, Europe, the Emergence of an Idea, Edinburgh, 2nd ed. ,  1968. Voir 
notamment p. 58-59, pour une référence à l’Europe chez Mathew Paris et pour une autre 
dans le Polychronicon de Ranulph Higden. 

2. On the properties of things. John of Trevisa’s translation of Bartholomaeus 
Anglicus De Proprietatibus Rerum, 2 vol., Oxford, 1975. 

3 .  Cf. W. Gierth’, Die Vermittlungsversuche K .  Sigmunds zwischen Frankreich und 
England, 1416, Halle, 1895, et M. Lenz, Konig Sigismund und Heinrich V von England, 
Berlin. 1875. 



L’ANGLETERRE ET LA DÉCOUVERTE DE L’EUROPE 145 

parties (Nord, Sud, Est, Ouest) de l’Europe. A cette découverte 
politique s’ajoute la découverte commerciale, avec l’essor des Merchant 
Venturers, qui voguent vers l’Islande, essaient de forcer le Sund, voire de 
commercer en Méditerranée, avant qu’à la fin du quinzième siècle les 
navires de Bristol se lancent parmi les premiers sur les flots inconnus de 
l’Atlantique Nord ‘‘. 

Mais cette découverte, est-ce celle de la réalité politique et 
géographique de l’Europe, ou celle de la notion d’Europe? La réponse 
est claire, au moins pour la période médiévale: l’Europe, comme 
totalité, comme cadre unifiant, n’existe pas pour l’Anglais. Par contre, et 
c’est à cela qu’il convient de s’attacher, les Anglais ont une vision 
particulière de l’espace géographique dans lequel ils vivent. Une vision 
réaliste d’abord, qui correspond aux contacts et aux relations vitales pour 
le pays; mais une vision culturelle aussi, qui peut éventuellement 
contraster avec la précédente. Voilà donc une première enquête, que 
nous allons mener à partir d’une analyse du vocabulaire toponymique 
d’une série de textes. II existe, bien sûr, une voie plus classique pour 
percevoir le réseau de relations et  de connaissances qu’un pays tisse avec 
ceux qui l’entourent, c’est l’étude des voyages : certains de ces voyages, 
celui de Prusse, celui d’Italie, ont d’ailleurs fait l’objet de 
monographies S .  Notre seconde enquête sera donc l’étude des déplace- 
ments d’une <( population >> en l’occurrence particulièrement intéressante 
pour la perception de la vision européenne des Anglais, puisqu’il s’agit 
de l’ensemble des personnes actives - en tant qu’auteurs, collection- 
neurs, traducteurs, etc. - dans le champ de l’histoire, ce dernier terme 
étant pris dans son sens le plus large, englobant donc tout récit 
d’événement réel, qu’il s’agisse d’un voyage, d’une tempête ou d’un 
événement politique, que celui-ci soit contemporain ou ne le soit pas. 

Quant à l’analyse de vocabulaire, elle se fonde sur la confrontation 
d’un texte célèbre, le Libelle of Englysche Polycye, avec neuf autres 
textes rédigés entre la fin du XIV‘ siècle et le début du XV‘ siècleh. Le 
Libelle est une exhortation aux Anglais pour les pousser à s’assurer la 
domination des mers, et essentiellement de la Manche, puisque c’est de 
la mer que viennent au pays tous ses profits. La description, plus ou 
moins précise, de la nature des échanges commerciaux entre l’Angleterre 
et ses partenaires nous révèle ainsi l’image du réseau réel de relations 
qui s’est tissé entre l’île et le continent. Ce texte contient un grand 
nombre de toponymes. L’emploi d’un toponyme suppose que l’auteur 
s’imagine que son lecteur connaît ce toponyme, ou du moins que le 
toponyme est capable d’éveiller en lui quelque écho; de plus, la 
fréquence d’emploi de ce toponyme, dans le cas qui nous occupe, est un 

4.  Cf. particulièrement E.M. Carus-Wilson, Medieval Merchan: Venturers ; Collecfed 
Studies, 2nd ed.. Londres. 1967. 

5. Cf. L.T. Smith, ed.,  Expediiions io Prussia and :he Holy Land made by Henry, 
Earl of Derby, Camden New Series, LII,  Londres, 1894, et G . B .  Parks, The English 
Traveller IO iialy, Rome, 1954. 

6 .  Pour toute référence à ces textes, se reporter aux notices qui accompagnent le 
tableau. 



146 J.-Ph. GENET 

bon indice de l’importance attribuée à la relation commerciale avec la 
ville ou le pays décrit par le toponyme, puisque nous avons affaire à un 
poème où la répétition doit normalement être évitée. Si donc un 
toponyme apparaît avec une fréquence élevée, cela implique que malgré 
l’inconvénient de la répétition l’auteur a pu le réemployer souvent, tout 
simplement parce qu’il parle plus longuement de la relation commerciale 
à laquelle correspond le toponyme. La fréquence des toponymes apparaît 
donc, dans le Libelle, comme un bon indice de la façon dont un Anglais 
des années 1430 évaluait les liens de son pays avec le reste du monde. 
Et cette fréquence peut être cartographiée, si on la représente par une 
surface proportionnelle. 

A cet espace réel, celui des relations commerciales de l’Angleterre, 
opposons donc un autre espace, à la fois culturel et politique, que nous 
!suggèrent neuf autres textes. Ils peuvent être, à des degrés divers, et 
itout comme le Libelle, considérés comme des traités politiques, mais ils 
sont loin d’appartenir à un genre littéraire homogène et présentent au 
contraire une assez grande variété, à la fois dans leur forme et dans le 
genre littéraire auquel ils se rattachent. Pour ce qui est de la forme, 
nous avons là des adaptations ou des traductions en prose de textes 
latins ou français’, des traités versifiés - tout comme le Libelle 
lui-même -, des œuvres en prose (le Tree of Comrnonwealth de Dudley 
et le Governance of England de Fortescue) et un texte de la pratique, 
pourrait-on dire, puisqu’il s’agit du brouillon d’un discours qui devait 
titre prononcé pour l’ouverture solennelle du premier Parlement qu’aurait 
dû tenir le jeune Edouard V. Même mosaïque des genres littéraires: si 
The Ill Consideracions, The Regement of Princes, The Active Policy of a 
iprince et The Tree of Commonwealth se rattachent ouvertement à la 
tradition classique du Fürstenspiegel x, le Dialogus appartient plutôt au 
genre didactique du débat y, le discours de Russell est un sermon, tandis 
que Mum et le Tractutus ont chacun dans leur genre la violence d’un 
pamphlet. Et tous ces textes n’ont pas connu la même popularité: il y a 

7. C’est évidemment la catégorie la plus sous-représentée dans le corpus. Parmi les 
aibsents de marque, signalons la traduction anglaise du De Regimine Principum de Gilles de 
Rome (cf. W. Berges, Die Fürsrenspiegel des hohen und spüten Mittelalters, Stuttgart, 1938, 
22, où la traduction est attribuée à John de Trevisa); les différentes versions du Secreta 
Secretorurn (cf. R.  Steele (éd.) .  Three Prose Versions of the Secreta Secretorurn, Early 
Ekglish Text Society, E.S. 74, 1898, et M.A.  Manzalaoui, Secretum Secretorurn, nine english 
cersions, Early English Text Society. 276, Oxford, 1977 ; celles du Quadrilogue lnvectij 
dl’Alain Chartier (éd. M. Blainey. Fifteenth Century Transiarion of Alain Chartier’s Le Traité 
a’e l’Espérance and Le Quadrilogue lnvect$, EETS, 270, 1974: i l  subsiste quatre manuscrits 
de la seconde version, un seul de la seconde); et celle du Livre du Corps de Policie de 
Christine de Pisan (éd. Diane Bornstein, The Middle English Translarion of Christine de 
Pisan’s Livre du Corps de Policie, Heidelberg, 1977: traduction faite vers 1470. peut-être 
par Anthony Woodvile). 

8. Cf. W. Berges, op.  cil. supra; et W. Kleinecke, Englische Fürsienspiegel vom 
Policraticus bis zum Basilikon Doron Konigs Jakobs I ,  Halle, 1937. J’ai pour ma part 
exposé ma propre conception du <<genre» en introduction à J.-Ph. Genet. Four English 
Political Tracts of the Later Middle Ages, Camden Fourth Series, vol. XVIII, Londres, 
1977. 

9. Cf. H.  Walther, Dus Streitgedicht in der lareinischen Literatur des Mittelaiters, 
Münich, 1920. 



L’ANGLETERRE E T  LA DÉCOUVERTE D E  L’EUROPE 147 

loin des quarante-cinq manuscrits du poème de Hoccleve I o ,  le best-seller 
incontestable de la série, au brouillon de l’évêque Russell; si le Libelle 
et l’œuvre de Sir John Fortescue connurent un succès satisfaisant, la 
diffusion des I l l  Consideracions et du Tree of Commonwealth fut bien 
modeste. Le poème d’Ashby fut un échec, comme sans doute Mum, 
tandis qu’il est impossible de tirer une conclusion de la conservation d’un 
seul manuscrit du Tractutus, les traités wyctiffites ayant été systématique- 
ment détruits après la condamnation définitive du théologien d’Oxford. 
Seul, le Dialogus inter Militem et Clericum semble avoir eu les honneurs 
de l’imprimerie I l ,  avant qu’Hakluyt n’incorpore dans sa collection le 
Libelle. 

Retenons donc que la dimension politique est le seul dénominateur 
commun entre ces dix textes: l’un est concret, les autres sont abstraits, 
allégoriques ou théoriques. C’est d’ailleurs pour ne pas déséquilibrer la 
comparaison que j’ai renoncé à introduire un autre texte politique 
«concret», le Boke of Noblesse de William of Worcester: ce traité, 
adressé à Edouard IV au moment de l’invasion anglaise en France pour 
le pousser à la guerre à outrance contre l’ennemi français, contient en 
effet un rappel des hauts faits des Anglais dans les guerres de France qui 
aurait amené à un gonflement excessif des toponymes français Iz. 

La table se lit de deux façons: si l’on compare, terme à terme, les 
fréquences des toponymes dans le Libelle et dans les neuf traités, le 
résultat évident est le contraste entre l’importance prédominante accor- 
dée à la France dans les traités politiques et celle qui est attribuée à la 
Flandre dans le Libelle. Les autres inversions que l’on peut constater 
sont secondaires: disparition de l’Irlande et de l’Islande dans les traités 
politiques, hypertrophie de la Normandie et de la Bretagne dans le 
Libelle. Le monde germanique et la péninsule ibérique, modestement 
représentés dans le Libelle, sont pratiquement absents du vocabulaire des 
traités politiques. Reste cependant un deuxième grand contraste : la 
présence importante du monde méditerranéen dans les traités politiques, 
avec Rome et Israël, car I’Egypte, assez souvent citée, l’est soit dans le 
cadre de l’histoire gréco-romaine 1 3 ,  soit dans celui de l’histoire juive 1 4 .  

10. La liste des manuscrits est dans C. Brown et R.H.  Robbins, The lndex of” Middle 
English Verse, New York, 1943, p. 351. Un manuscrit (Coventry Corporation Record 
Office) est ajouté par R.H.  Robbins et J.L. Cutler. Supplement to the Index of Middle 
English Verse, Lexington. 1965, p. 254. 

11. A.W. Pollard et G.R. Redgrave. A Short-title Catalogue of” Books printed in 
England, Scotland and Ireland 1475-1640. Londres, 1Y50. p. 276 : n” 12510 (Berthelet, 
1531?), n” 12511 et 12511” (Berthelet, 1540?). 

12. J.G. Nichols, éd. ,  The Boke of Noblesse of William of Worcester, Roxburghe 
Club, 1860. 

13. Ainsi John Russell évoque la mort de Ptolémée, laissant derrière lui un jeune 
enfant, tandis que Sir John Fortescue s’appuie sur Diodore de Sicile pour ranger parmi les 
pays gouvernés par une loi à la  fois «politique et royale» I’Egypte, qui prend ainsi place 
aux côtés de la Libye, du royaume de Sicile, de l’Arabie heureuse et de la plupart des 
royaumes d’Afrique. 

14. Dudley commente quant à lui la puissance du Pharaon qui était telle qu’il avait 
non seulement le royaume d’Egypte, mais aussi la garde des enfants de Dieu, le peuple 
d’Israël; Hoccleve brode sur le voyage d’Abraham et de Sarah en Egypte et sur l’amour 
qu’éprouva le Pharaon pour Sarah, tandis que Fortescue relate l’histoire de Joseph. 



148 J.-Ph. GENET 

Ces deux contrastes principaux sont d’ailleurs confirmés si l’on envisage 
la répartition des fréquences sur la table: la France est mentionnée dans 
tous les textes sauf un (Mum), alors que trois textes ne mentionnent pas 
l’Angleterre. Israël et Rome sont mentionnés dans sept et  six textes, 
1’Egypte dans cinq, la Grèce et Babylone dans trois. Les chiffres que 
nous obtenons ne sont donc pas dus au hasard, ils correspondent à une 
constante. A l’horizon restreint des relations Commerciales, organisé 
autour de la Manche et de la Mer du Nord, avec quelques échappées 
vers l’Islande et la Prusse et l’incursion des Italiens, s’oppose l’horizon 
romano-biblique de la culture médiévale, troublé seulement par la 
présence massive de la France, à la fois rivale, ennemie et modèle. A 
une petite Europe, bien réelle, s’oppose donc une Europe onirique de la 
rnémoire collective d’une civilisation dans laquelle la France apporte la 
seule touche moderne. 

L’on pourrait donc conclure de cet examen que l’Angleterre ignore 
l’Europe. II est alors tentant de se tourner vers d’autres sources, afin 
d’établir si cette absence du réel géographique est bien un trait médiéval, 
si elle est une caractéristique littéraire ou si elle correspond effectivement 
à une ignorance. Les Anglais ne parlent pas de l’Europe, ils n’évoquent 
nnéme pas ses composantes effectives : n’y voyagent-ils donc pas ? 

II y aurait plusieurs façons d’aborder le problème des voyages: on 
peut essayer de retrouver trace des passeports ou des autorisations de se 
rendre à l’étranger que délivrait le pouvoir royal. L’étude des généalo- 
gies est également intéressante, et  je m’arrêterai ici pour donner un 
exemple, puisque la gentry médiévale, qui écrit peu, sera très sous- 
représentée dans l’enquête suivante. Cet exemple, ce sera celui de la 
fanille des Scrope, une famille dont l’ascension date de la première 
moitié du XIV‘ siècle, quand deux frères, Geoffrey et Henry, fils de Sir 
William le Scrope de Bolton, devinrent tour à tour Chief Justice of the 
King’s Bench. Henry est à l’origine des Scrope of Boldon, Geoffrey à 
l’origine des Scrope of Masham, deux familles de rang baronnial, voire, 
au tout début du XV‘ siècle, comtal. La branche cadette (Masham) est 
riisolument militaire. Le fils de Geoffrey, Henry, gagne ses éperons à 
Halidon Hill en Ecosse, fait les campagnes d’Ecosse (1341) et de 
Elretagne (1342), puis est présent dans toutes les campagnes de France, 
de Flandre (il sera Warden de Calais) et d’Ecosse. I1 conduira même une 
ambassade auprès du roi de Navarre (1381). Son frère, William, combat 
à Crécy, Najera et meurt en Espagne tandis qu’un troisième frère, 
Stephen, combat à Berwick et à Crécy. Les petits-fils de Geoffrey vont 
encore plus loin: l’aîné, lui aussi prénommé Geoffrey, meurt à vingt ans 
au cours d’une croisade en Lithuanie, le second, William, suit 1’Earl of 
Hereford en Lombardie et à la prise d’Attalia: i l  meurt en Orient et est 
vraisemblablement enterré à Mesembria sur les bords de la Mer Noire. 
Le troisième, Stephen, est fait chevalier à Alexandrie par le roi de 
Chypre en 1365 et accompagne le duc de Lancastre, Jean de Gand, dans 
ses campagnes de France et d’Espagne; le fils de Stephen, Henry, 
accompagne John Beaufort, le fils de Jean de Gand, en Barbarie avant 
d’escorter au Danemark Philippa, la fille du roi Henri IV ... La liste 
pourrait continuer. Cet exemple vient en tout cas renforcer une 



L’ANGLETERRE ET LA DÉCOUVERTE DE L’EUROPE 149 

constatation qui s’impose aussi à la vue du tableau 6 :  l’on voyage tout 
autant au Moyen Age qu’à la Renaissance, car si les chiffres sont 
apparemment faibles pour les siècles médiévaux, c’est simplement que la 
population considérée est beaucoup plus fournie pour la seconde moitié 
du XVI‘ siècle que pour les autres demi-siècles Is .  

Quelle est cette population et quel intérêt particulier présente-t-elle 
pour notre étude? II s’agit d’une population composée de 745 person- 
nages définis comme «actifs dans le champ historique». Ceci réclame 
quelques explications (aussi brèves que possible, ici). II m’est en effet 
apparu impossible de m’en tenir à la définition traditionnelle de 
l’histoire, qui, en fait, n’est rien d’autre que celle d’un genre littéraire 
dont les caractères changent avec le temps, ce qui, vu la longueur de la 
période considérée (1300-1600), rend toute comparaison impossible. Si les 
récits d’événements contemporains, écrits parfois au jour le jour, que 
sont certaines continuations de chroniques médiévales paraissent tout 
naturellement être de l’histoire, il n’en serait plus de même pour les 
quelques feuilles imprimées à la hâte au lendemain du Massacre de la 
Saint-Barthélemy ? Pourquoi donc ? Et les récits de voyage seraient 
tantôt de la géographie, tantôt de l’histoire ... II faut donc adopter une 
définition plus vaste, où viennent se ranger tous les écrits qui racontent 
un fait quelconque en s’efforçant de le situer dans son temps et dans son 
espace, ou qui fournissent les instruments qui permettent de la faire. 
L’histoire est d’ailleurs pratique autant que science théorique, et le 
cartulariste, le généalogiste, le héraldiste, le numismate ont leur place 
dans ce vaste <<champ historique », au même titre que l’historien entendu 
au sens rhétorique I h .  Toujours est-il que cette population, ainsi définie, a 
été soumise à un traitement informatique : toutes les informations 
recueillies sur chacun des 745 personnages, réparties en 120 variables, 
ont été transmises à l’ordinateur Philips P 880 de l’université Paris I ,  et 
transformées par le système BDP 4 en une matrice dont les variables 
seraient les colonnes et les individus les lignes”: parmi les nombreuses 
exploitations possibles, les tris croisés de variable à variables ont 
l’avantage de nous permettre de construire des tableaux de contingence 
du même type que celui de la page 6, que nous allons pouvoir explorer à 
l’aide de l’analyse factorielle IX. 

15. L’histoire de cette famille est remarquablement documentée grâce au procès qui 
l’opposa aux Grosvenor pour une question d’armoiries : N.H. Nicolas. The Coniroversy 
between Sir Richard Scrope and Sir Robert Grosvenor, Londres, 1832. 

16. Cf. sur ce problème de définition J.-Ph. Genet, Cartulaires. registres et histoire: 
l’exemple anglais, in B. Guenée, Le Métier d’Historien au Moyen Age. Etudes d’Historio- 
graphie Médiévale, Paris, 1977, p. 95-138. 

17. X .  Debanne, BDP4, Système de programmes, Paris, 1976. 
18. Les programmes utilisés sont ceux de I ’A.D.D.A.D. ,  implantés au C.I.R.C.E. ; 

sur l’analyse factorielle, voir J.-P. Benzecri, L’analyse des données, 2 vol.,  Paris, 1976. Le 
problème, toutefois, n’est pas tant la méthode elle-même qui, dans ses raffinements 
mathématiques, passe très au-dessus des capacités de compréhension du <<littéraire \> (voir 
cependant une bonne présentation <<géométrique ,> très simplifiée dans A .  Prost, Le 
vocabulaire des proclamations électorales de 1881, 1885 et 1889, Paris, 1974). que 
l’interprétation des résultats: à cet égard, i l  est bon de se reporter à J.-L..Robert, La 
scission syndicale de 1921. Essai de reconnaissance des formes, Paris, 1980. 



150 J.-Ph. GENET 

Ce tableau représente une sélection de quelques variables dont le 
contenu m’a paru présenter un intérêt par rapport au thème du voyage : 
le genre historique qu’a pratiqué de façon dominante l’auteur, l’origine 
sociale, sa religion et les vicissitudes auxquelles elle a entraîné ses 
adeptes, la langue de l’œuvre, certains métiers. Les six dernières lignes 
indiquent la répartition chronologique de l’ensemble de la population : la 
prédominance de la dernière période est bien sûr impressionnante, et 
fausserait quelque peu l’analyse, si bien que les six dernières lignes, 
auxquelles il faut ajouter la variable <<héraut », n’ont pas été incluses 
dans l’analyse factorielle proprement dite. Je ne consacrerai ici aucun 
développement à cette méthode statistique qui commence à être 
rnaintenant bien connue des historiens IY : i l  suffira d’en résumer l’objectif 
principal. L’analyse factorielle des correspondances permet d’analyser un 
tableau de données en en fournissant une représentation graphique 
synthétique, assortie d’une série de chiffres qui aident à l’interpréter. II 
est en effet évident, dès que l’on s’attache à l’étude du tableau II, que 
l’échelle des valeurs de la première ligne, variant de 1 à 50, est très 
différente de celle, par exemple, de la quinzième, où les chiffres varient 
seulement de O à 3. Les différences des valeurs rencontrées dans les 300 
<< cellules N de la mini-matrice qu’est notre tableau ne peuvent donc être 
rigoureusement prises en compte que si l’on garde à tout moment en 
mémoire les profils des lignes comme ceux des colonnes: une opération 
qui, même pour un si petit tableau, est loin d’être facile, et dans laquelle 
nous risquons rapidement de perdre pied. C’est l’ensemble complexe des 
relations existant entre les lignes et les colonnes que va représenter 
l’,analyse factorielle, en générant un nuage de points qui aura autant de 
dimensions que le plus petit côté de la matrice (donc ici onze). Ce nuage 
en onze dimensions n’est évidemment pas représentable, mais i l  est 
possible d’extraire l’axe le plus grand de ce nuage, axe le plus grand 
parce qu’il porte les points représentant les lignes et les colonnes les plus 
éloignés les uns des autres, et donc axe qui exprime les oppositions 
principales à l’intérieur de la matrice. On extraira ensuite un second axe, 
celui qui porte le maximum de l’opposition qui n’était pas exprimée par 
le premier axe, et ainsi de suite jusqu’au onzième. 

Puisque nous disposons de ces axes, nous pouvons nous servir des 
deux premiers pour construire un espace à deux dimensions, donc 
rirprésentable. Ces deux axes, ou facteurs, n’expriment cependant pas 
toute la différence, toute la «variance» de notre matrice: mais on peut 
savoir quelle proportion ils en représentent ; ici, 70,8 % pour le premier 
axe et 9,9% pour le second. Le graphique 7 nous donne l’espace 
délimité par les axes 1 et 2, le graphique 8 celui qui est délimité par les 
axes 1 (de nouveau) et 3. I1 est toutefois indispensable pour déchiffrer 
ces graphiques de se reporter au tableau de chiffres 9, quelque rébarbatif 
qu’il ait l’air. Ce tableau nous fournit en effet pour chaque point-ligne 
(représenté sur le graphique par un numéro) et  pour chaque point- 
colonne (représenté sur le graphique par un sigle) un certain nombre 

19. Pour quelques exemples, cf. J . -Ph.  Genet, L’Historien et l’ordinateur, Hisioriens 
et Géographes, 270. sept.-oct. 1978, p. 125-142. 



L’ANGLETERRE ET LA DÉCOUVERTE DE L’EUROPE 151 

d’informations précieuses : il nous indique la qualité de la représentation 
obtenue après cinq facteurs seulement (QLT: si l’on extrayait les onze 
facteurs, QLT serait égal à 1 000 partout), le poids de l’élément qui est 
(dans une certaine mesure seulement) fonction de l’importance numéri- 
que et de la dispersion de l’élément, et l’inertie apportée par l’élément 
(plus l’un des éléments contribue à fixer la stabilité du système, plus il 
contribue à lui donner sa configuration particulière). Ces chiffres se lisent 
comme des pourcentages. II saute immédiatement aux yeux que I’en- 
semble du système est caractérisé par la forte contribution des éléments 
4 (récits de voyage), 26 (marin) et 27 (missions commerciales) pour les 
points-lignes, et DIV (divers pays lointains) pour les points-colonnes. En 
fait, l’étroite parenté des quatre éléments les oppose à tout le reste. 
Cette impression est confirmée par l’examen détaillé facteur par facteur, 
mais nous recueillons là bien d’autres enseignements. 

Pour chaque axe nous disposons en effet d’une coordonnée de 
chaque point sur l’axe ou facteur en question, de la part de l’axe dans la 
représentation de l’objet, et de la part de l’objet dans la configuration de 
l’axe. Si nous prenons le premier axe, nous voyons donc deux types de 
destinations s’opposer manifestement. A l’extrémité gauche, DIV (à elle 
seule, la variable voyages lointains façonne 56,9% du premier axe pour 
les points-colonnes !) est entouré des quatre variables (4, 25, 26, 27) que 
nous signalions à l’instant. I1 est assez compréhensible que deux autres 
destinations (voyages méditerranéens, Pologne-Moscovie) se trouvent 
également du côté gauche de l’axe, puisqu’il s’agit également de voyages 
lointains. Par contre, il est beaucoup plus étonnant de retrouver à 
proximité le voyage vers la péninsule ibérique, qui se range donc du côté 
du voyage lointain, «aventureux» et professionnel à la fois. I1 ne s’agit 
nullement ici d’un fait de hasard2”, car cette situation correspond, si l’on 
se place du point de vue de la variable elle-même et non plus de l’axe, à 
40,4% de sa variance. Dernier commentaire sur cette partie du 
graphique: la présence du côté gauche de la variable I *  (origine sociale: 
gentry) dont il faut tenir compte, même si elle ne contribue que pour 
1,4% au façonnage de l’axe, puisque plus de la moitié de la variance de 
la variable est ainsi exprimée. Ainsi, s’il serait exagéré de dire que ce 
type de voyage lointain est caractérisé par une participation de membres 
de la gentry, on peut observer que ce type de voyage occupe la première 
place chez les membres de la gentry actifs dans le champ historique. Le 
voyage est donc l’un des éléments qui amènent les membres de la gentry 
à prendre la plume. 

De l’autre côté du graphique (côté droit, correspondant aux 
coordonnées positives), on retrouve tous les autres voyages, et surtout la 
France (7,s %) et l’Italie (8,7 %). Les variables-lignes qui comptent le 
plus ici sont la variable 1 (historien au sens traditionnel du terme : 8 %), 

20. Par contre, la place de l’Irlande ne signifie nullement qu’elle soit, comme une 
lecture hâtive pourrait le faire croire, dans une situation intermédiaire entre les deux 
groupes de destinations: la contribution de l’Irlande au premier facteur est de 0.03% et 
elle ne monte qu’à 1,4 % pour le second ; à eux deux, ces deux facteurs n’expriment que 
10.4% de la variance de la variable; on ne peut donc tirer aucune conclusion de la 
présence au centre du système de l’Irlande, qui, précisément, ne signifie rien. 



I52 J.-Ph. GENET 

21 (œuvre rédigée en latin: 5 % ) ,  23 (missions diplomatiques pour le 
compte du roi : 5 %) et enfin 10 (origine sociale N common H : 4,5 %). On 
voit donc ici se dégager l’image du voyage traditionnel, accompli par les 
hommes d’église, les diplomates professionnels, les étudiants tout au long 
du Moyen Age comme au XVI‘siècle (la lecture des lignes 29 à 35 du 
tableau 6 montre que l’introduction dans l’analyse factorielle des lignes 
contenant les données sur les périodes chronologiques n’aurait fait que 
renforcer la polarisation que nous avons constatée). L’importance du 
point-ligne {(common », pour être expliquée rigoureusement, nécessiterait 
de nouvelles analyses, avec réintroduction de nouvelles variables, comme 
par exemple les variables c< ecclésiastique >> ou cc étudiant >> : qu’il suffise 
d’indiquer ici que c’est par ces carrières que très souvent des membres 
originaires du «common» sont amenés à écrire et que c’est donc le poids 
de ces catégories à l’intérieur de l’origine sociale <<common D qui tire la 
variable de ce côté du graphique, alors que nombre de marins et de 
marchands sont également originaires du (( common ». 

Voilà donc l’opposition principale examinée en détail. Venons-en 
aux oppositions secondaires et d’abord au second facteur qui représente 
9,9% de la variance, ce qui est loin d’être négligeable. Pour résumer, 
disons que cet axe révèle en fait une double opposition, entre d’une part 
catholiques et marchands, et d’autre part protestants et << histoire 
savante ». Associations fortuites ou indices d’une correlation de ces 
différents éléments? Impossible de le dire, puisqu’il est impossible de 
donner aux proximités dégagées par ce type d’analyse un statut de 
preuve de l’existence d’un lien causal. La péninsule ibérique, les 
Pays-Bas (qui incluent en effet les provinces belges), la Méditerranée, 
l’Italie sont en tout cas clairement associées aux variables 25 (marchand : 
7,4% de la forme de l’axe quant aux points-lignes), 14 (religion 
catholique : 23,3 %), 20 (exilés catholiques : 26,4 %) et 8 (histoire 
religieuse : 3,4 5%). Les participations du côté négatif sont moins nettes : 
Ecosse (23,9 %), pays scandinaves (9 %), voyages lointains (6,s %), pays 
germaniques (4,5 %), ce qui est assez net, mais, pour les points-lignes, 
seules se détachent nettement les missions diplomatiques (ce qui, 
concrètement, veut dire que le motif principal du déplacement chez nos 
N historiens >> qui ont visité I’Ecosse et la Scandinavie est qu’ils y ont été 
envoyés par le roi), les variables 1-2-3 (historien, cartulariste et sciences 
auxiliaires de l’histoire) et la variable 19 (exilés protestants) n’ayant 
qu’une assez faible incidence, entre 2 et 3 % .  On notera d’ailleurs que la 
variable 15 (religion protestante) a une participation nulle, ce qui est 
étonnant si l’on se souvient du groupe de variables «catholiques» qui se 
trouve du côté positif: cela veut dire que s’il y a bien association nette 
des catholiques avec les destinations du côté positif, les protestants se 
trouvent également répartis sur toutes les destinations : en réalité, ce 
n’est pas ainsi que les choses se passent, et le troisième axe nous fait 
précisément ressortir la très forte association des valeurs protestantes 
avec la destination allemande. Quant au quatrième axe, il accordera 
enfin une place importante à l’Irlande en l’associant aux missions 
diplomatiques, aux études dans des universités étrangères, au genre 
historique journal-autobiographie, et enfin à l’histoire religieuse. 



L’ANGLETERRE ET LA DÉCOUVERTE DE L’EUROPE 153 

L‘enseignement principal que nous devons retirer de cette étude des 
voyages des individus actifs dans le champ historique (et donc des 
informateurs principaux de l’opinion et de la culture anglaise) est que le 
voyage lointain (extraeuropéen, mais aussi, à un moindre degré, vers la 
Méditerranée, la péninsule ibérique et la Moscovie) s’oppose nettement à 
ce que l’on pourrait appeler le voyage << traditionnel >> qui concerne le 
reste de l’Europe. Le premier type de voyages, seul, peut apparaître en 
soi comme un motif suffisant pour prendre la plume et écrire le récit du 
voyage que l’on vient de faire. Cela témoigne à la fois de la vivacité 
avec laquelle le caractère exceptionnel du voyage de découverte ou 
d’aventure est ressenti, mais aussi de l’intensité de la demande d’un 
public avide d’informations sur les horizons nouveaux qui s’ouvrent à 
l’Angleterre. Par contre, le fait que les autres destinations ne soient pas 
associées au genre littéraire du récit de voyage montre que par 
elles-mêmes elles ne constituent pas des motivations suffisantes pour 
prendre la plume. Nos << historiens >> ont d’ailleurs toujours voyagé, et il 
n’y a pas à cet égard de différences notables entre le Moyen Age et le 
XVI‘ siècle: la France et l’Italie sont toujours aussi fréquentées, même si 
ce n’est pas forcément par le même type de personne ou avec les mêmes 
objectifs*’; i l  ne s’agit bien sûr pas pour nous de nier l’intérêt du 
remplacement de l’ecclésiastique se rendant à la Curie romaine par le 
jeune gentleman désireux de parfaire sa culture! Mais précisément ce 
phénomène est corrélé avec l’augmentation régulière dans notre popula- 
tion de la proportion des laïcs par rapport aux hommes d’église. D’où 
une certaine régularité au niveau des chiffres bruts. Au reste, en fonction 
des variables que nous avions retenues, nous avons pu associer aux 
diverses destinations des motivations précises qui ont permis de silhouet- 
ter la physionomie du voyageur dans tel ou tel pays d’Europe. 

La question qui se pose donc maintenant à nous est la suivante. Si 
l’Anglais voyage, et ce, dès le Moyen Age, il  ne serait amené à prendre 
la plume que pour parler du voyage lointain. De ce fait, cette mobilité 
ne ferait rien pour combler le fossé que nous avons discerné entre 
l’Europe << réelle >> et une Europe <<culturelle >> ; l’Europe << réelle >> ne 
risque-t-elle donc pas de rester aussi mal connue à l’ensemble de 
l’opinion qu’elle paraît l’être d’après le vocabulaire des traités politiques ? 
En fait, nous allons voir qu’il n’en est rien. Mais à la différence du 
voyage lointain qui provoque la genèse d’un genre littéraire particulier, 
le voyage européen traditionnel peut accompagner et bénéficier à 
n’importe lequel des genres historiques préexistants. De cela découle 
qu’il nous faut nous tourner vers l’ensemble de la production historique, 
en essayant de retracer l’évolution de cette production du Moyen Age au 
XVI‘ siècle, sous l’angle de l’amélioration de la connaissance de 
l’Europe. 

En effet, le voyage médiéval ne fournit en lui-même que rarement 
prétexte à l’écriture. Nous possédons certes quelques itinéraires médié- 

21. Cf. G.B. Parks, op. cil. supra 



154 J.-Ph. GENET 

vaux ou du tout début du XVI“ siècle, comme celui de William Weyz2, 
et le public recherchait certainement des guides qui aident à accomplir 
lles pèlerinages les plus populaires, tels ceux de Jérusalemz3 ou de 
!Saint-Jacques de Compostelle. Par ailleurs, quelques voyageurs ont laissé 
des journaux de leurs voyages, comme Thomas Beckington pour sa 
imission avec le Cardinal Beaufort auprès des ambassadeurs du roi de 
]France à Calais en 1439 (et l’un de ses clercs tient aussi un journal de la 
imission effectuée en 1442 pour obtenir pour Henri VI la main de l’une 
des fitles du Comte d’Armagnac)24, ou encore comme Roger Machado, 
iun voyageur professionnel, il est vraiz5. Au total, cela ne représente tout 
de même pas une littérature bien vaste, d’autant qu’il s’agit en général 
ide notes à usage privé qui n’ont pu toucher un large public. Et cette 
iimpression est confirmée par le fait que les historiens anglais ne 
paraissent pas s’intéresser à un pays autre que le leur: on se contente le 
]plus souvent de ce que peuvent apporter les chroniques universelles les 
plus anciennesz6, rarement à jour. Le seul exemple d’une œuvre anglaise 
(d’importance consacrée à l’histoire d’un pays étranger vise précisément à 
(démontrer qu’il n’en est pas tout à fait un, puisqu’il s’agit de I’ Ypodigma 
Neustrie de Thomas Walsingham 27.. , 

Sans doute trouve-t-on ici et là, dans quelques bibliothèques 
:spécialisées, des ouvrages se rapportant à l’histoire d’un pays européen : 
(dans un cas au moins, l’un de ces ouvrages (l’exemplaire des Grandes 
Chroniques de France qui se trouvait au Guildhall de Londres) a permis 
l’amélioration des connaissances historiques 28. Mais on ne saisit réelle- 

22. William Wey est allé en pèlerinage à Saint-Jacques de Compostelle et à 
Jérusalem (à deux reprises, une fois en 1457/8 et une fois en 1462): G. Williams, éd.. The 
Itineraries of William Wey, Fellow of Eton College, Rexburghe Club, 2 vol., 1857-1867: les 
intérêts géographiques de Wey sont attestés par le fait qu’il possédait une Mappa Mundi et 
une mappa de la Terre Sainte (cf. A.B. Emden, A Biographical Register of the üniversity 
of Oxford, to A . D .  1500, Oxford, I I I ,  1959, p. 2028-2029). En 1511, l’imprimeur Pynson 
publie l’itinéraire vers la Terre Sainte du Maître de l’ordonnance de Henri VII, Sir 
Richard Guildford, tel que l’a rédigé le chapelain du chevalier (The fylgrymage of Sir 
Richard Guylforde knyght, STC 12549). 

23. En particulier l’itinéraire publié par le doyen du chapitre de Mayence, Bernard 
de Breitenbach, qui est connu en Angleterre (cf. J.-Ph. Genet, Essai de bibliométrie 
médiévale : l’histoire dans les bibliothèques anglaises, Revue Française d’Histoire du Livre, 

24. G. Williams, éd., Memorials of the reign of King Henry VI. Official Correspon- 
dence of Thomas Bekynton, Secretary to King Henry VI,  Rolls Series, 2 vol., 1872. pour la 
mission auprès du comte d’Armagnac (II, p. 177-248) et N.H. Nicolas, A journal by one of 
rhe suite of Thomas Beckkington ..., Londres, 1828; N.H. Nicolas. Proceedings and 
ordinances of the Privy Council et England, 1386-1542, V, 1835, p. 334-407. 

25. Publié dans J .  Gairdner, Historia Regis Henrici Septimi a Bernardo Andrea 
Tholosate conscripra.. . , Rolls Series, Londres, 1858. 

26. Les deux chroniques universelles les plus répandues en Angleterre, et ce encore 
en plein Xv’ siècle, sont celle de Ranulph Higden et celle de Martinus Polonus (cf. 
J.-Ph. Genet, Essai de bibliométrie . _ _ ,  op. c i l . ) .  

27. Ed. H.T. Riley, Ypodigma Neustriae, a Thomas Walsingham quondam monacho 
monasterii Sancti Albani conscripturn (Rolls Series), Londres, 1876. 

28. Ce manuscrit, un manuscrit des Grandes Chroniques de France datant de la fin du 
XIV‘ siècle (aujourd’hui Guildhall MS 244 - cf. N.R. Ker. Medieval Libraries of Great 
Britain, 2de éd. ,  Londres, 1964. p. 127 -) a en particulier été largement utilisé par l’auteur 
- sans aucun doute Robert Fabyan - de la Grande Chroniyue de Londres: cf. 
A.H. Thomas et I.D. Thornley, The Great Chronicle of London, Londres, 1938. 

XVI, 1977 (3). p. 531-568). 



L’ANGLETERRE E T  LA DÉCOUVERTE DE L’EUROPE 155 

ment un intérêt nouveau qu’avec le développement de l’école historique 
humaniste dont les premiers chefs d’œuvre sont rapidement importés en 
Angleterre : l’Historia de Paul-Emile, les Rerum Venetarurn Libri de 
Marcantonio Cocchio, la Rorna Triurnphans de Flaviano Biondo élargis- 
sent ainsi l’horizon des lecteurs anglais encore qu’il soit permis de se 
demander si c’est pour leur forme ou pour leur contenu qu’ils excitaient 
l’intérêt ... 

Le XVI‘ siècle va donc voir se développer un double mouvement: 
d’une part, l’essor d’une information rapide sur les événements qui se 
déroulent contemporainement dans les différents pays européens, infor- 
mation assurée tantôt par des témoins (des voyageurs, donc), tantôt par 
des traductions d’ouvrages étrangers ; et, d’autre part, un effort qui vise 
à doter la bibliothèque anglaise d’une série complète d’histoires des 
différents pays du monde. Ainsi, à côté des chroniques universelles3” et 
des collections relatives aux voyages lointains et à la découverte de 
l’univers qui vont regrouper les principaux récits de voyage 31, va 
progresser une connaissance de l’Europe «réelle». I1 est en tout cas 
fondamental de constater - et nous y reviendrons - que la conquête 
intellectuelle du paramètre de l’espace va de pair avec celle du temps: 
Hakluyt en administre d’ailleurs la preuve, car il entend dans ses 
Principal1 Navigations nous faire découvrir le monde au rythme même 
des voyages de découverte, et i l  a joint aux récits contemporains un 
important dossier extrait de chroniques médiévales - et l’éventail est 
vaste, allant de Bede à Geoffroy de Monmouth, en passant par Roger de 
Hoveden, Guillaume de Malmesbury et Florence de Worcester 3 2 .  

La manifestation la plus spectaculaire de ce goût pour l’information 
rapide est la mode des << reports on the state of.. . H et des surveys, mode 
à laquelle des grands personnages ou des intellectuels de haut vol ne 
dédaignent pas de sacrifier. C’est Roger Ascham qui, parti dans la suite 
de Sir Richard Moryson, ambassadeur auprès de Charles Quint, envoie à 

29. Cf. J.-Ph. Genet, Essai de bibliométrie ..., op.  cit.. p. 557 sq. 
30. La plus populaire des chroniques universelles anglaises du XVI‘ siècle est celle de 

Thomas Lanquet, complétée par le futur évêque de Winchester, Thomas Cooper: A n  
epitome of Cronicles conieining the whole Discourse of the Histories as well of this Realme 
of England as all other countries ..., Londres, 1549 (STC 15217 à 15220). Les Anglais 
disposaient aussi d’une traduction de la chronique de Sleidan par Stephen Wythers ( A  
Briefe Chronicle of the Foure Principall Empyres. Londres, 1563). De son côté, dès 1548, 
l’imprimeur d’origine allemande Reyner Wolfe travailla au projet d’une grande chronique 
universelle qu’il voulait intituler Cosmographie Universelle: ni lui. ni John Stow qui racheta 
ses papiers avec l’intention de publier la chronique n’eurent le temps de mener à bien ce 
vaste projet d’où devait néanmoins sortir un ouvrage capital pour l’historiographie anglaise. 
la chronique de Raphaël Holinshed. ainsi que, pour l’Irlande. celle de Richard Stanyhurst. 

31. Avant Purchas et Monson qui prendront le relais au début du XVII‘ siècle. les 
deux grandes collections sont celles de Richard Eden (The Decades of the Newe Worlde. 
Londres, 1555) et surtout, bien sûr. celle de Richard Hakluyt : The Principal1 Navigations. 
Voiages and Discoveries of the English Nation made by sea or over land to the most remote 
and farthest distant quarters of the earth, at any time within the compass of these 
1500 yeares, Londres, 1589. 

32.  Cf. E. Goldsmid. éd., R. Hakluyt. The Principol Navigations, Voyages, Trafiques 
and Discoveries of the English Naiion, Edinburgh. 1885, t.  I :  i l  faudrait ajouter à la liste 
Othon de Freising. Saxo Grammaticus, Plancarpin. Guillaume de Ruybroeck. plusieurs 
textes islandais et ... le Libelle of Englysche Po/.vcve. 



156 J.-Ph. GENET 

son ami John Astley une description de la situation politique de 
l’Allemagne sous forme de lettre 33 ; c’est Sir George Carew, ambassadeur 
en France, qui rédige lui-même en 1609 sa Relation of the State of 

L’Anglais désireux de s’informer de la situation en France à la 
fin du XVI‘ siècle n’aura que l’embarras du choix: l’imprimeur Edward 
Agas lui offre sa traduction de Michel Hurault 35, tandis que Sir Robert 
Dallington décrit la France de 159836 et que John Eliot lui fournit une 
description topogaphique 37 ; encore n’est-ce là qu’un échantillon, et la 
France n’est sans doute pas le pays d’Europe qui intéresse le plus les 
Anglais. Les événements de la seconde moitié du XVI“ siècle ont en 
effet focalisé l’attention publique sur les Pays-Bas et ce sont ici des 
kcrivains de profession comme Thomas Churchyard qui se chargent de 
répandre les nouvelles fraîches. Dans ce contexte, l’équipée - diverse- 
ment jugée - d’Anthony Munday prend toute sa dimension: lorsque, 
battu et dépouillé par des soldats au cours d’un voyage en France, il 
reçoit l’aide désintéressée d’un prêtre catholique anglais et gagne Rome 
où, grâce à des recommandations, il peut entrer au Collège Anglais où 
l’accueille à bras ouverts le recteur qui se trouve être un ami de son 
père, notre homme a déjà en poche un accord avec un imprimeur et en 
tête un sujet excitant, la vie des catholiques anglais à Rome ! Et lorsqu’il 
publie en 1582 son English Romayn Lyfe, i l  n’est pas (seulement) un 
banal traître, un simple espion politique, il est peut-être aussi le premier 
reporter de l’histoire du journalisme 3R. 

I1 faut en tout cas noter que cette évolution vers le journalisme 
s’accompagne d’un effort pour s’assurer une meilleure connaissance de 
l’histoire des différents pays européens: si nous revenons au cas de la 
France, outre la traduction de Froissart et de quelques autres chroniques 
anciennes39, le lecteur anglais est pourvu à la fin du siècle d’une 
traduction par Geoffrey Fenton d’une Histoire des guerres civiles, d’une 
courte chronique pour les années 1460-1595, tandis qu’Edward Grimes- 
tone s’apprête à traduire l’œuvre de Jean de Serres4”. L’Italie, avec la 

33. A Report and Discourse of the Affaires and State of Germany, Londres, 1553, 
réédité en 1572 (STC 830-831). 

34. Ecrite en 1609. la Relation of the State of France ne sera publiée qu’en 1749 par 
le Dr. Birch. 

35. An excellent discourse of the now present estate of France, Londres, 1588, réédité 
en 1592. 

36. Sir Robert Dallington, A method for  Travell: shewed by taking the view of France 
as it stoode in the yeare of our Lord 1598, Londres, 1604. réédité en 1605 (STC 6202 et 
6203 ; réédité dans les facsimilés de la Shakespeare Association. 1936). 

37. The Survey, or topographical description of France. With a new mappe, Londres, 
1592, réédité en 1593. 

38. The English Romayne Life; Discovering the Lives of Englishmen at Rome, the 
Orders of the English Seminarie, the Dissention betweene the Englishmen and Welshmen, the 
banishing of the Englishmen of out Roome, the Popes sending for  them againe: a Reporte of 
many of the paltrie Reliques in Roome, their Vautes under the Grounde, their Holy 
pilgrimage etc., Londres, 1582, réédité en 1590 ; réédition moderne dans Harleian 
Miscellany, t .  VII. 

39. Pour Froissart, il s’agit de la célèbre traduction de John Bourchier, Lord Berners, 
kditée par Pynson en deux volumes, en 1523 et 1525. 

40. A Discourse of the Civile Warres and Late Troubles in France, trad. de Sir 
Geoffrey Fenton, Londres, 1570 (STC 10793) ; The mutable and wavering estate of France 



L’ANGLETERRE E T  LA DÉCOUVERTE D E  L’EUROPE 157 

traduction des œuvres historiques de Machiavel et de Guichardin, 
notamment, et surtout, une fois encore, les Pays-Bas, sont également 
largement représentés dans la nouvelle bibliothèque historique anglaise 41. 

Ce n’est pas ici le lieu de donner une énumération complète de ces 
histoires européennes ; qu’il suffise d’indiquer que leur nombre croissant 
et le fait que plusieurs d’entre elles connaissent plus d’une édition 
témoignent d’un intérêt réel du public cultivé. 

Cet intérêt du public cultivé a d’ailleurs une autre manifestation, qui 
montre bien que le voyage a changé de nature et qu’il est en soi reconnu 
comme un moyen d’enrichir sa culture et ses connaissances. Le fait que 
les historiens professionnels utilisent le voyage dans le but d’aller vérifier 
une information, contempler des ruines et  des vestiges archéologiques, ou 
rechercher des manuscrits a déjà été signalé comme l’une des compo- 
santes majeures de la «révolution historique» du XVI‘ siècle4*. Mais ils 
ne sont pas les seuls, et les premiers guides de voyage n’ont pas 
seulement pour objet de familiariser le voyageur avec les mœurs étranges 
des pays qu’il va parcourir, ou d’en signaler les particularités notables, 
mais ils poursuivent aussi un but pédagogique et formateur qui est tout à 
fait explicite, en particulier dans le premier d’entre eux, celui d’Andrew 
Boorde 43. Curieux personnage, d’ailleurs, que ce Boorde : un chartreux 
qui jette son froc aux orties en 1528 et part étudier la médecine, 
s’arrêtant à Orléans, à Poitiers, à Montpellier surtout, avant d’aller à 
Rome ... en passant par Wittemberg. Un voyageur impénitent donc, qui a 
traversé l’Europe (ou la Chrétienté, car pour lui, les deux expressions 
sont rigoureusement synonymes) 44. Ses chapitres sont arrangés de la 
façon suivante: ils sont rédigés à la première personne du singulier, un 
autochtone y décrit son pays, mentionne les principales villes, indique la 
richesse des différentes régions, leurs principales productions, sans 
oublier quelques mots sur la nourriture et la complexion des femmes, 

from I460 until 1595, Londres, 1597 (STC 11279) ; A General1 Historie of France written by 
John de Serres unto the yeare 1590, Londres, 1611, traduction d’Edward Grimstone. 

41. Notons en particulier, d’Edward Grimstone, A general1 historie of the 
Netherlands, Londres, 1607 (réédité en 1609 et en 1627; il s’agit en fait d’une traduction, 
pourvue d’additions en ce qui concerne le rôle des Anglais dans les guerres des Pays-Bas: 
l’édition de 1627 est pourvue d’une continuation de William Crosse); Th. Churchyard, A 
true Discourse Hisroricall of the succeeding Governours in Netherlands, Londres, 1602, une 
adaptation du 15‘ livre des Historiae Uelgicae d’E. Van Meteren; et de Thomas Paynell, 
Urief Chronicle of all the earls of Holland, Londres, 1557 (traduction d’Adriaan Boiland). 

42. Notamment par D.C. Douglas, English Scholars, 1660-1730, 2’ éd., Londres, 
1951. 

43. F.J. Furnivall, The fyrst Uoke of the introduction of knowledge made by Andrew 
Boorde, EETS, E.S. 10, Londres, 1870. 

44. Après avoir décrit les îles britanniques, Boorde fait une pause où il explique: 
«... concernyng my purpose, and for my travellyng in ,  thorow, and round about Europe, 
whiche k all Chrystendom, I dyd wryte a booke of every region, countre, and provynce, 
shwynge the myles, the leeges and the dystaunce from citye to citye, and from towne to 
towne; And the cyties and townes names, wyth many other thynges longe to reherse at this 
tyme, the whiche boke at Byshops-Waltam - VI11 myle from Wynchester in Hampshyre - 
one Thomas Cromwell had it of me. And bycause he had many matters of (state) to 
dyspache for al England, my boke was loste, the which myght at this presente tyme have 
holpen me, and set me forward in this matter. >> Le livre de Boorde est donc en fait le 
second qu’il consacre à ce sujet (op .  cit., p. 145). 



158 J.-Ph. GENET 

pour terminer enfin sur des rudiments de conversation en langue 
étrangère et la nature des monnaies qui ont cours dans le pays en 
qpestion. Les allusions historiques abondent, par exemple dans le 
chapitre sur la Normandie et  la Picardie, où  il est rappelé que toute la 
France appartient à l’Angleterre, ne serait-ce que parce que le jeune 
Henri VI fut couronné roi de France à Paris4s. Le livre abonde en 
notations curieuses, ce qui ne saurait surprendre de la part d’un auteur si 
attentif aux traditions locales 4h,  et les << conversations >> sont parfois 
pittoresques. 

La voie ainsi tracée par Boorde a été suivie par d’autres auteurs: 
rnentionnons en particulier I’ltinerary 47 de Fynes Moryson, dont l’œuvre 
rie fut publiée qu’en 1617: Moryson racontait ses propres voyages 
européens qu’il avait effectués en 1591-1597; mais il avait eu des 
problèmes de rédaction et  la première version de son itinéraire était si 
volumineuse qu’il n’avait eu d’autre recours que de la brûler puis de 
recommencer son entreprise à zéro! Moryson fut ainsi devancé dans les 
librairies par un autre voyageur, Samuel Lewkenor, qui eut l’idée 
originale d’ajouter à son ouvrage, qui est tout le contraire d’un guide, 
puisqu’il se propose justement de faire connaître à ses lecteurs les 
principales cités d’Europe sans qu’ils aient à voyager pour aller les voir, 
un commentaire comparatif sur les principales universités européennes 4x. 

Au terme de cette enquête, i l  apparaît donc que la découverte de 
l’Europe «réelle» est bien un phénomène du XVI‘ siècle. Mais telle 
quelle, cette affirmation n’a pas grand sens, et peut même être 
considérée comme trompeuse. En effet, au sens du voyage comme 
déplacement, i l  n’y a pas changement entre le Moyen Age et le XVI‘ 
siècle: si l’on prend une population donnée, celle des individus actifs 
dans le champ historique, les proportions sont à peu près identiques sur 
les trois siècles qui vont de 1300 à 1600, même si l’on distingue un 
changement dans la physionomie du voyageur en fonction des diverses 
destinations. Mais un fait est là : les différents pays d’Europe n’apparais- 
sent pas tenir une place réelle dans la conscience médiévale anglaise, si 
l’on excepte la Flandre et surtout la France. Au contraire, on discerne 
au XVI‘ siècle un véritable intérêt qui se traduit par le développement 
d’une littérature d’information et d’histoire consacrée aux divers pays 
européens, même si les voyages européens ne sont pas suffisamment 
exceptionnels pour donner naissance à un genre littéraire spécifique. 
Cette évolution renvoie en fait à un phénomène d’évolution des 

45. Ibidem. p. 208. 
46. II semble en effet que Boorde soit l’auteur d’un intéressant recueil de récits 

Ipopulaires: St.J. Kahrl, éd., Merie Tales of the Mad Men of Gotam, The Renaissance 
!English Text Society. Evanston. 1965 ; l’ouvrage est simplement signé « A . B .  of Phisike 
,Doctour ». 

47. An Itinerary by Fynes Moryson, gent., containing his ten years travels through the 
Twelve dominions of Germany, Bohmerland, Sweitzerland, Netherland, Denmark, Poland, 
England, Scotland and Ireland, Londres, 1617; rééd. en 4 vol., Glasgow, 1907-1908. 

48. A Discourse ... to know rhe Sirirarion and Customes of foraine Cities without 
i‘ravelling to see them. Containing a discourse of all.. . Universities, Londres, 1600. 



L’ANGLETERRE ET LA DÉCOUVERTE DE L’EUROPE 159 

mentalités, où la maîtrise du temps fait sa jonction avec celle de l’espace 
pour permettre une mise en perspective à la fois chronologique et 
spatiale du présent, un présent dont l’Anglais du XVI‘ siècle sent bien 
qu’il ne se déploie pas dans l’espace insulaire. De là pourront naître à la 
fois la reconnaissance d’une identité européenne et d’une altérité de 
l’Europe par rapport aux autres continents ; mais ces thèmes ne sont pas 
encore, du moins de manière significative, des thèmes du XVI‘ siècle. 

Jean-Philippe GENET 



LEP DMC IIIC TDR MUM ROP APP GOE TRI TOC 

9 287 
- 
- 
- 
71 
2 

1 
1 
1 

- 

- 
- 

1 
3 
1 
2 
- 
- 
2 

1 
1 
1 

13 
1 
8 
7 
2 

- 

- 

- 
- 

Nombre d’items 
Europe 
Asie 
A frique/A fricain 
Angleterre/Anglais 
Pays de Galles 
Cornouailles 
Norfolk 
Bedford 
Bristol 
Cambridge 
Chester 
Dartmouth 
Douvres 
Fowey 
Gloucester 
Lancaster 
Leicester 
Londres 
Oxford 
Plymouth 
Scarborough 
Southampton 
Westminster 
Irlande/Irlandais 
Waterford/Pictes 
Ecosse/Ecossais 
France/Français 
Bourgogne 
Champagne 
Languedoc 



LEP DMC IIIC TDR MUM ROP APP GOE TRI TOC 

1 

1 
5 
1 
1 
1 

11 
4 
1 
6 

45 
2 
3 
3 
2 

15 
1 

2 
2 

2 
5 
2 
3 
3 
4 
2 

- 

- 

- 

- 

- 

Normandie 
Pays de Caux 
Crécy 
Harfleur 
Honfleur 
La Rochelle 
Mont Saint-Michel 
Paris 
Bretagne 
Saint-Malo 
Baie de Bretagne 
Brabant 
Flandres/'' Flemish " 
Hainaut/" Fleming " 
Hollande/'' Dutchmen " 
Zélande 
Bruges 
Calais 
Courtrai 
Guisne 
Poperingue 
Sluys (L'Ecluse) 
Allemagne 
" Esterlings " 
Prusse 
Cologne 
Florence/Florentin 
Gênes/Gênois 
Lombards 
Rome/Romain 
Syracuse 



3 

LEP DMC IIIC TDR MUM ROP APP GOE TRI TOC 

5 
15 

2 
- 

- 
1 
3 
1 
1 
3 - 

1 

2 
1 

- 

- 
2 
1 

1 
2 
1 
1 

1 

- 

- 

- 
3 

- 
1 

3 
1 
1 

1 

- 

- 

- 
1 
1 
2 

1 
3 

- 

- 

VeniseNénitien 
Espagne/Espagnol 
Aragonais 
Catalan 
Grèce/Grec 
AthènedAthénien 
Chypre 
Danemark 
Islande 
Bohême 
Hongrie 
Portugal 
Israël/Hébreu/ Juif 
Gomorre 
Jerusalem 
Sion 
Sodome 
Sarrasin 
Arabie 
Assyrie 
Egypte/Egyptien 
Libye 
Syrie 
Perse 
Babylone 
Carthage/Carthaginois 



L’ANGLETERRE E T  LA DÉCOUVERTE DE L’EUROPE 163 

1. LEP : The Libelle of Englysche Polycye 
Composé Ca. 1436/7. L’attribution à Adam Moleyns n’est plus acceptée aujourd’hui. 
Edition : Sir George Warner, The Libelle of Englysche Polycye, Londres, 1926. 
16 manuscrits (cf. F. Taylor, «Some manuscripts of the Libelle of Englyshe Polycien, 
John RylandS Library Bulletin. XXIV, 1940, p. 378 sq. 

I1 s’agit d’un texte latin (éd. M. Goldast, Monarchia Sancti Romani Imperii, 1611, I, 
p. 13-18), longtemps attribué à Ockham, puis à Pierre Du Bois (S. Riezler, Die 
literarischen Widersacher der Püpste zur Zeit Ludwig des Baierns, Leipzig, 1874). De 
fait, Richard Scholz, tout en liant le texte aux controverses de l’époque de 
Boniface VIII, estime qu’il n’y a pas de raison de l’attribuer à Du Bois (Die Publizistik 
zur Zeit Philip des Schonen und Bonifaz V l l l v  Stuttgart, 1903, p. 333-334). II a 
probablement été traduit par John de Trevisa, chapelain de Lord Berkeley entre 1361 et 
1412. 
Edition: A.J. Perry, Early English Text Society, O.S. 167, Londres, 1925, p. 1-38. 
5 manuscrits ; trois éditions anciennes, dans une autre traduction, par Berthelet, à partir 
de 1531 à Londres. 

II s’agit d’un texte français, composé en 1347 pour Jean, duc de Normandie (le futur 
Jean le Bon) et traduit en anglais Ca. 1460. 
Edition: J.-Ph. Genet, Four English Political Tracts of the Later Middle Ages (Camden 
Fourth Series, XVIII), Londres. 1977. p. 174-220. 
3 manuscrits du texte français (aux deux qui sont mentionnés dans l’édition, il convient 
d’ajouter le MS. Royal 16 F I I ,  qui m’a été signalé par Madame Gillette Labory: après 
examen à la British Library. i l  semble s’agir d’une adaptation du texte, peut-être par 
Bernard André de Toulouse, pour le Prince Arthur, fils aîné d’Henri VII), encore 
inédit, à l’exception du poème d’introduction et de conclusion, joint en appendice à 
l’édition du texte anglais ; 3 manuscrits du texte anglais. 

Texte anglais, d’inspiration wycliffite. Ecrit après 1382. 
Edition: J.-Ph. Genet, op. cit., p. 1-19. 
1 manuscrit. 

Ecrit entre 1403 et 1406, ce poème est composé de deux fragments, dont le premier est 
connu sous le titre Richard the Redeless. II est d’ailleurs possible que ces fragments 
correspondent en fait à deux œuvres distinctes (cf. D. Embree, «Richard the Redeless 
and Mum and the Sothsegger. A Case of Mistaken Identity», Notes and Queries, N.S. 

Edition: M. Day et R. Steele, Early English Text Society, O.S., 199, Londres. 1936. 
1 manuscrit de chacun des deux fragments. 

Composé par Thomas Hoccleve vers 1411-1412, et dédié à Henri, Prince de Galles. 
L’œuvre incorpore d’importants extraits du De Regimine Principum de Gilles de Rome 
- mais surtout du Livre I ;  et il est tout à fait inexact de présenter l’œuvre, comme on 
le fait parfois, comme une traduction ou une adaptation du traité de Colonna, du 
Secreta Secretorum pseudo-aristotélicien, et du traité sur le jeu d’échecs de Jacques de 
Cessoles (cf. H.F. Aster, Das Verhültnis des altenglischen Gedichtes De Regimine 
Principum von Thomas Hoccleve zu seinen Quellen, Leipzig, 1888). 
Edition: F.J. Furnivall, Early English Text Society, E.S. 72, Londres, 1897. 
45 manuscrits. 

Rédigé entre octobre 1470 et avril 1471 pour Warwick et Henri VI par Sir John 
Fortescue, chancelier du gouvernement lancastrien en exil ; remanié pour Edouard IV 
- du moins est-ce l’opinion de Plummer. 
Edition Charles Plummer, Oxford, 1885. 
10 manuscrits. 

Ecrit ca. 1470 pour le prince Edouard, fils d’Henri VI (dédicataire du De Laudibus 
Legum Anglie de  Fortescue par George Ashby). 
Edition: M. Bateson, Early English Text Society, E.S. 76, Londres, 1899. 
1 manuscrit. 

2. DMC: Dialogus inter Militem et Clericum 

3. IIIC : The III Corisideracions righf necesserye to the good governaunce of a prince. 

4. TDR : Tractatus de Regibus 

5. MUM : Mum and the Sothsegger 

22, 1975, p. 4-12). 

6. ROP: The Regement of Princes 

7. GOE : The Governance of England 

8. APP:  The Active Policy of a Prince 



164 J.-Ph. GENET 

Y. TRI:  Première version du sermon d'ouverture pour le Parlement de 1483. Brouillon de 
John Russell, évêque de Lincoln et chancelier d'Angleterre. Deux autres versions 
existent: la première était pour Edouard V, roi. la seconde pour Richard de 
Gloucester, protecteur, la troisième pour Richard 111. 
Edition : S.B. Chrimes, English Consrirufional Ideas in fhe Fifteenth Century, Cambridge, 

1 manuscrit. 

(Euvre d'Edmond Dudley, conseiller d'Henri VII. rédigée en prison en 1509. 
Edition : D.M. Brodie, Cambridge. 1948. 
4 manuscrits. 

1936, p. 168-178. 

10. TOC: The Tree of Cornrnonwealrh 



4 

ü r d a g n r  

I upyw> 

- 
c 

O 
*" 

t 

Ro me 

7 
9 

ü r d a g n r  

I upyw> 

4 
c 

Ro me 

. . . . . . . .  
:Londres 
:Wc*mtisk 
. . . . . . .  
..... - .. 

** - 
r - 

1. Carte du Libelle 

** - 
r - 

...................... 

Bruges: ........ I F l a n d * e  

2. Carte des traités politiques 



Les voyages des (( historiens anglais )) 

1 
2 
3 
4 
5 
6 
7 
8 
9 

lo  
11 
12 

-- 

23 
4 
3 

13 
6 
2 
2 
3 
5 

6 
11  
31 

- 

12 50 32 
1 4 1  
3 15 12 
6 24 24 
3 10 7 
3 6 3  
1 9 6  
0 5 9  
O 7 7  

5 31 26 
2 24 25 

18 71 52 

5 4 37 25 2 1 2 Historien 
1 O 4 1 1 O 1 Cartulariste 
3 O 3 4 O O O Sciences auxiliaires de l'histoire 
3 19 17 11 10 23 69 Récits de voyages 
O 6 7 7 2 3 3 Géographie, topographie, etc. 
1 3 7 O O O 4 Théâtre, poésie 
2 2 5 6 2 O 4 Journal, autobiographie 
2 4 6 5 2 O O Histoire religieuse 
O 1 8 5 1 3 2 Traduction 

2 5 29 19 1 3 3 Common 
1 15 16 13 5 12 28 Gentry 

10 16 43 32 9 7 28 Catégorie sociale inconnue 

13 19 9 35 23 6 8 35 19 6 11 29 A été dans une université étrangère 

14 8 O 22 30 2 11 24 7 3 2 3 Religion catholique 
15 2 O 1 2 O O 1 3 O 1 1 Religion protestante 
19 2 2 7 8 2 O 8 14 O O O Exilé protestant 
20 5 O 14 24 1 9 19 5 1 1 1 Exilé catholique 

21 10 7 24 21 4 5 30 11 2 2 O CEuvre rédigée en latin 
22 37 14 77 63 8 29 48 39 17 27 82 CEuvre rédigée en anglais 

- 

:!3 6 13 39 28 10 4 23 21 5 O 7 Mission diplomatique pour le roi 
2 5  1 O 6 10 1 13 4 3 4 9 24 Marchand 
;!6 5 1 2 5 O 7 2 O 5 6 40 Marin 
;!7 9 1 8 11  2 11 3 4 7 8 55  Missions commerciales 
28 10 7 29 24 1 10 8 7 4 4 20 Activités militaires 

30 5 12 21 5 4 O 8 4 O 1 O Période 1300/1350 caractéristiques 
non prises 

32 9 5 42 13 4 1 30 18 4 7 O Période 1400/1450 en compte 
383 5 1 20 15 2 5 27 6 1 4 O Période 1450/1500 dans l'analyse 

factorielle 

;!9 1 1 10 4 3 1 4 5 O O O Héraut 

31 5 6 24 6 1 O 19 10 1 1 O Période 1350/1400 

3'4 23 24 71 58 7 17 46 44 O 4 6 Période 1500/1550 
35 103 49 221 188 31 78 150 123 49 44 139 Période 1550/1600 I 



W 

N 

0 

vi 

U 

iA 
N 

m 
N 

m 

t- 
N 

rD 
N 



vi 

r- 

3 

m 
3 

m 
N 

m 

vi 
N 

\O 
N 



85 P 19 - O O 5 E O LI - 89 91 811 - 695 EL6 516- S I P  mI E66 " A l a  
SOI LE I 5 1  6 5 E5 - E51 56 IPZ 5Z LZ 621 16 81L E99- 68 PP 288 . a 3 N  
P 5 EE - 5 8 SP E 9 8E - I P I E  - 51 269 6 0 -  9Z ZE 5IL . dON 
O O I - IOZ LI1 PLI ZOS 6PE OOE SP 55 611 - ZS Z9P SPE 08 E6 E86 "830 
9op 9E1 991 - 81Z 801 LPI - ZZ El IS EL LL 521 LE 959 WE E6 LEI 066 . '  V11 

ZPI OZ1 9EZ- 98 LOI PZZ I P  Z9 691 - O6 6EZ EEE - 91 
LI 01 ZE OZ1 601 LOI 6P ES OL- ZSI P6Z L91 ZE ZPP SOZ IS 191 806 "ad8 

I I PI 61 PI P9 8P EP 011 - P9Z 81P 8PE SE 2; :;E - :E p; 
051 ZL L8 O O Z 88 SL 88 - Of 9P 69 - OL 89L 582 59 PB1 196 " V l d  
Z I OZ PI ZI 69- 9L Z8 081 - 6EZ S9P 6ZP- OZ 582 LEE I S  8E 5P8 . ' O X  
PI1 911 LI1 8ZE Z6P 6EZ- 51 LZ 95 PI 9P ZL- E 85 28 If 6L 6EL '"781 

813 803 d # S  813 803 d # P  813 803 d # E  813 803 d X Z  813 803 d #  I 8Nl aIOd L l b  

581 Z6E 661 5 S I  6E PI1 LZP 90Z- 1 P 81 - 
EP O1 L6 - 
ES El PPI - 
O O E -  
19 ZE 101 - 
EP 18 15 
68 L9 ZPI - 
EZ LI 98- 
9P O f  L91 - 
EE 501 18Z 
01 8 LP - 
9E ZII 89- 
LZ LE 8P 
ZS 16 56 
91 ZI 9s - 
S I  op 101 
oz 9E IZI - 
SI 65 66 - 
L9 051 LPZ - 
89 IIZ Z81 
O O E 
ZL L9 IIZ 
P 6 9L - 
LI 8 6P 

E 1 EE 
L Z 85 - 
Z9 1P 6L1 
OS1 LI1 P61 
O 1 P -  
L9 PL 6PI - 
O O El 
SSI I 5 1  SLE 
O Z 8E 
O O Z 
E8 E8E 9ZI - 
E S LI - 
P I I  EE 
S 5 8E 
EE IEl 181 - 
6P OEl IEZ 
PS LIE ZEZ 
19 661 582 - 
9 LZ P9 - 
O O 8- 
99 O6 spz 
911 66E ZOS - 
IL LP 611 - 

5 Z 5P - 
9 Z 09- 
O O I I  - 
os 9P IZI - 
PI 9P 8E 
1 Z IZ - 
EZ O f  P l 1  - 
opZ 082 Ils 
IEl EIL 5fL 
82 op LOI - 
If 691 58 
EZ 55 LS - 
LI ES EL 
Of I f  W l  
58 LW OZE 
O O 9 
O I O1 
98 6EE ZLE - 
51 28 Pl1  
O1 s SP 
88 PPI  60- 
I E m -  
E SZ Z 

IZ PI 611 - 
El 6 ZZI - 
PL WI LEZ 
P I 1  681 9PZ - 
Z El 61 - 
5 I I  LS 
wz 919 SIS 
IZ PP IOZ- 
O P PS - 
EEZ O65 LIP 
OZ 661 16- 
PE LPI P6 - 
89 99Z E91 
El If 16 
5 1  SZI LLI 
PE P61 E8Z 
L P8 811 - 
I s LP - 
S zs b6 
O O L- 
92 SL zzz - 
oz PPI 10E - 
O f  ZP III - 

I 
68 I 
O61 
EL 
6P 
oz 
8P 
LI 
If 
O 
81 
O 
EZ 
PI 
SP 
E 
8 
E 
I 
I 
EPI 
5z 
P 
LE 

8P 
E P6 
SC6 
Z6 L 
985 
9E8 
ZZ8 
962 
19P 
EZ 
PZE 
6 
oz L 
295 
SEL 
68 I 
81E 
O9Z 
1P 
101 
656 
El5 
88 I 
E88 

89 - 
SL6 - 
8PZ 1 - 
O6L - 
SEP 
E91 - 
OOS 
19E 
559 
PEI 
60E 
oz 
602 
SEZ - 
LSP 
81Z 
19E 
OIZ 
O f  I 
LZI 
PZ9 - 
SES 
5PE 
815 

SI 
ZPI 
I P I  
OL 
O9 
LI 
ZP 
ZP 
LP 
O1 
6E 
O 1  
EZ 
81 
IP 
51 
81 
8 
PI 
01 
901 
PE 
PI 
69 

m 
ZP 
95 
LZ 
5s 
951 
IP 
82 
SI 
P 
op 
IL 
ZI I 
PS 
9P 
PI 
El 
P I  
01 
61 
EL 
S I  
9 
89 

988 
OL6 
186 
LE6 
OL6 
LL6 
9L6 
696 
996 
pP8 
296 
ZL8 
w6 
E 86 
PL8 
268 
EL9 
IZL 
SEL 
PLP 
W 6  
688 
EPL 
286 



JUSTE LIPSE ET L’IDÉE D’EUROPE 

L’Antiquité gréco-latine n’a pas exactement connu notre notion 
moderne de l’Europe I ,  malgré les efforts d’un << chorographe )) comme 
Strabon ou d’un <<géographe )) mathématicien comme Ptolémée. Dans un 
inonde progressivement unifié autour de la Méditerranée et centré sur 
Rome, puis sur Ravenne et Byzance, les représentations intellectuelles ne 
permettaient pas de saisir l’Europe physique et humaine dans son 
originalité propre. Pour Horace, les deux bouts du Monde sont les 
Colonnes d’Hercule - séparant l’Europe de l’Afrique - et les 
embouchures du Nil ; et les monnaies impériales qui présentent Hadrien 
comme (< restaurateur de la prospérité publique », en Italie, dans les 
I’rovinces, en Asie, en Afrique, et même comme Restitutor Orbis 
Terrarum, ne la mentionnent pas 2.  

I1 vaut donc d’étudier comment cette notion relativement nouvelle 
s’est progressivement imposée à des Humanistes que pouvaient en 
détourner des préoccupations << classiques ». Car ces Humanistes, à nos 
yeux de modernes, sont véritablement des Européens, pouvant dire avec 
Lipse qu’ils ont « V U  la plupart des lieux d’Europe». Et ils ne l’ont pas 
<(vue» en touristes superficiels, mais ils l’ont pratiquée, par le triple 
commerce des livres, des hommes, et du monde. Faut-il appeler 
J’ules-César Scaliger Italien ? ou plutôt Allemand, du fait de ses études ? 
Licévole de Sainte-Marthe n’hésite pas à l’enregistrer comme Français. Né 
par accident à Genève - sa «patrie la plus chère» -, Isaac Casaubon 
n’en est pas moins français, nourri «dans la révérence des lys», 
enseignant à Montpellier et à Paris (1596-1610) ; mais les Anglais l’ont 
reçu comme exilé et l’ont honoré, comme leur, d’une sépulture à 
Westminster 3 .  

Mais c’est peut-être à Juste Lipse que convient le mieux ce titre 
d’Européen. Sa vie l’a mené de Belgique en Italie et en Allemagne, 

1. Le mythe d’Europe: Apollodore, Bibliothèque, I I I ,  1 ; Hygin, Fables, 178, 179; 
Pausanias, V,  25, 7 ;  Apollonios de Rhodes, I I ,  178. Cf. Horace, Odes. I I I ,  25; Ovide, 
Métamorphoses, II. 836; Moschos, I I ,  37, 62. Dans l’Hymne ù Apollon, 46, 73, 113, 
Europe désigne le pays du couchant; pour Hésiode, Théogonie, 337, 359, Europe est une 
Océanide, sœur d’Asie, dont le domaine est la Crète. Sur le passage du mythe à la 
géographie, cf. F. Benoît, Le mythe d’Europe et la naissance de la civilisation d’Occident, 
Annales de la Faculté des Lettres d’Aix, t .  38, 1964. p. 273-296. 

2. Strabon. I ,  64; I I .  106; Ptolémée, I I ,  1, 6 ;  Horace, Odes, 111, 3, 47; cf. Roman 
Imperial Coinage, t .  I I ,  n” 868-89 1 .  

3. Lipse, in Illustrium et Clarorum Virorum Epistolae ... quas collegii ac edidit Simon 
Abbes Gabbema, Hist. Fris., 1669, ep. 13, 1584; Casaubon, ep. 804, 1612. Cf. notre La 
Renaissance de la Critique, Saint-Etienne, 1976. 



JUSTE LIPSE 171 

avant un long séjour chez les Bataves; et il n’a tenu qu’à lui de ne pas 
répondre à des appels pressants en France, en Angleterre, et  à Rome 
même. Ses correspondants dans les dix Centuries épistolaires constituent 
proprement un canon humaniste, par le dénombrement de tout ce qui 
compte dans la Respublica Litteraria. Et ses éditions et commentaires de 
textes anciens, tels son Tacite et son Sénèque; ses compositions 
personnelles, comme le De Constantia ; ses recherches exhaustives sur la 
Morale et  la Politique antiques - Politica, Monita et Exempla Politica, 
Manuductio ad Philosophiam Stoïcam, Physiologia Stoïcorum - par de 
multiples éditions, rééditions, contrefaçons, dues quasiment à toutes les 
presses européennes, ont assuré à sa leçon la plus large diffusion. 

Or Juste Lipse réserve à l’Idée Européenne une part et un rôle de 
plus en plus importants. 

Certes cette idée ne s’est pas imposée d’emblée. En 1584 encore, le 
De Consfantia n’évoque l’Europe pour ainsi dire que négativement : elle 
penche sur son déclin, déchirée qu’elle est par les guerres intestines et 
les guerres extérieures, ainsi que par les schismes. Et cette maladie 
mortelle est voulue par la Providence même, «pour exercer, châtier, 
punir », tout autant que <<pour la conservation de l’Univers », selon un 
rythme qui dépasse l’entendement humain. Seuls l’intérêt et l’amour- 
propre font << déplorer les maux >> de << la petite patrie >> qu’est la 
Belgique, ce w petit point de l’Univers ». Anaxagore et Socrate avaient 
raison de se proclamer <(citoyens du Monde ». Car il n’existe proprement 
que << la Grande République Universelle », << notre vraie Patrie ». Si donc 
notre Royaume n’est pas de ce monde, on voit mal quelle importance 
accorder à l’Europe et quel rôle lui assigner: tant et tant d’Empires et 
de Royaumes ont déjà d‘sparu depuis l’Antiquité, et jusque dans ce 
Nouveau Monde où l’on cherche vainement ~ H a y t i ,  Iucaïe», voire le 
Pérou et le Mexique. 

De plus l’Histoire, par la memoria rerum, ne se borne pas à l’amère 
leçon des << ubi sunt ? », enseignant << prudence et probité ». La Révéla- 
tion, et l’apport de la Tradition, valorisent singulièrement l’Orient. En 
1601, dans une lettre célèbre à Nicolas de Hacqueville4, Lipse le précise 
encore : 

L’Histoire se divise en Mythistoire, objet des poètes, et en Histoire, 
Naturelle pour les plantes, et Narrative, aussi bien divine qu’humaine. 
L’Histoire divine est Judaïque (Josèphe, Hégésippe), Chrétienne (Eusèbe, 
Sozomène, Baronius). A quoi s’ajoutent des Miscella, comme la Tradition 
mahométane. L’Histoire humaine, publique ou privée, est : Orientale 
(Hérodote, Diodore, Polybe, Plutarque, Zonaras) ; Grecque (Thucydide, 
Plutarque, Arrien, Quinte-Curce) ; Romaine : ancienne jusqu’à Auguste ; 
moyenne jusqu’à Byzance ; récente ; barbare enfin : l’Empire une fois ruiné, 
la majeure part en est revenue aux Gaulois, aux Germains et aux Turcs, 
chez qui elle s’affirme tour à tour (alternatim). 

Ainsi, jusque dans la volonté de recourir à des Historiens profanes, 
la part traditionnelle de l’Orient reste essentielle. Ajoutons le grand 

4. III” Cenluria Miscellanea, ep. 61. 1601 ; cf. Poliiica, 1, 9 et Notae 



I72 J .  JEHASSE 

thème de la Translatio Studii, où le rôle capital est tenu jusqu’au XV‘ 
siècle par cette Byzance, qui provoquera la << Renaissance de l’Italie, puis 
<de la Gaule, enfin de l’Allemagne». Et bien entendu la tradition même 
ide la Révélation judéo-chrétienne. 

Cependant l’histoire de la Révélation, telle que l’expose en 1604 la 
Manuductio, d’après Clément d’Alexandrie, privilégie singulièrement 
certains pays d’Europe. Par filiation directe, par inspirations particulières, 
par raison naturelle enfin, se serait maintenu depuis Adam un filet de la 
Révélation, qui a successivement éclairé << les Chaldéens, les Egyptiens, 
les Ethiopiens, les Indiens, les Perses, les Scythes, les Gaulois, les 
(Celtes, et le reste des hommes». Pour sa part, l’Italie a directement 
iconnu la philosophie de Pythagore, qui en est aussi très proche. 

Privilégiée par cette Révélation particulière, l’Europe << celte et 
germanique H bénéficie directement d’un << Stoïcisme N originel, où nous 
]pouvons reconnaître un courant << pré-augustinien », fondé sur le moyen- 
!stoïcisme de Panétius et Posidonius, repensé par les premiers Pères, ces 
prisci illi Patres, où s’affirment Origène et Clément d’Alexandrie, 
(Cyprien et Tertullien surtout 5 .  Or  ce courant, que pense retrouver Lipse, 
revêt pour notre propos une importance capitale. Non seulement il 
donnera à l’Europe l’équipement intellectuel qui permettra l’éclosion du 
.I< Mouvement mécaniste », dans un monde laïcisé où i l  appartient à la 
volonté humaine de réaliser vaille que vaille son destin; mais il en 
]permettra proprement la représentation. Car le triomphe d’une triple 
]partition, empruntée à la première Patristique, distinguant corps-âme- 
esprit - et les Pascalisants y reconnaissent les trois ordres de la chair, 
de l’esprit et de la charité -, nourrira une triple association habituelle à 
II’Hurnanisrne érudit : 
-- La Respublica Christiana tient de l’ordre spirituel. 
-- La Respublica Litteraria de l’ordre intellectuel. 
-- Et c’est à l’Europe de représenter, d’incarner, l’ordre temporel. 

Un tel aspect temporel, notons-le, explique qu’au XVI‘ siècle 
II’Europe est pathétiquement envisagée comme morcelée, déchirée, en 
iroyaumes qui s’affrontent cruellement. L’Europe naît ainsi d’un constat 
objectif, mais amer: Dieu est caché; l’unité de la Grande République et 
de la petite République qu’est notre monde terrestre n’est plus une 
donnée. La terre n’est plus au centre de l’Univers, et l’Europe même 
n’est pas au centre de la terre habitée. 

Mais le Monde n’en reste pas moins sous-tendu par la pensée 
divine. Pour Lipse, il est << Intelligent », c’est-à-dire Rationnel, et c’est à 
l’homme d’en faire l’investigation méthodique. I1 s’agit de récupérer le 
temporel, au lieu de se complaire dans un intellectualisme désincarné, de 
s’abîmer dans un spiritualisme théocentrique. II s’agit dorénavant de 
préparer un corps pour une âme, et pour un esprit. 

Désormais le Lipse de la maturité prône donc le voyage. L’Europe 
est ainsi mieux reconnue en extension. Et le jeune Douza, son disciple, 
pousse son itinéraire humaniste non seulement vers Prague, << la ville la 
plus raffinée de Germanie », mais par Nuremberg, Leipzig, Dresde, 

5 .  Renaissance de la Critique, chap. IV, De l’augustinisme aux Mœurs antiques. 



JUSTE LiPSE 173 

Bratislava, il compte gagner Cracovie, Varsovie, Dantzig ‘j. A l’extension 
répond aussi la profondeur. Chaque région d’Europe, chaque petite 
patrie, devient l’objet de recherches patientes et minutieuses, toujours 
passionnées, qui chez Lipse culminent dans son Lovanium (1606). Pour 
illustrer les grandeurs françaises, on voit même Casaubon diligemment 
dresser et commenter la liste des empereurs romains gaulois’. Par là 
même, la psychologie des peuples, d’abord traditionnelle, se nuance et se 
diversifie, et l’on constate chez un Lipse un net progrès des Epistolicae 
Quaestiones aux Monita et Exempla Politica de 1604. A leur tour, les 
langues européennes sont reconnues comme des réalités vivantes, 
individualisées. Elles subissent de multiples influences, qu’il appartient à 
la science de déceler. « C e  n’est pas la nature» - comme le voulait 
Bécanus pour affirmer la supériorité du Flamand -, << mais l’institution, 
l’art, le hasard» qui leur donnent leurs divers caractères8. Elles vivent et 
disparaissent pour les causes les plus légères : cc arrivées de peuples, 
colonies, nouvel empire, expulsions, immigrations, et autres causes à tirer 
des histoires et de l’observation ». 

Car le trait le plus net de cette enquête, c’est que les réalités 
humaines et physiques sont toujours muables, en devenir : Omnia gyrare. 
Rome., «ce résumé de l’Europe», décline. Lutèce, «abrégé du monde 
habité », décline aussi. Anvers, la perle de la Belgique, est ruinée 9. Ce 
sont les cc Barbares du Nord », Polonais, Allemands, Suédois, désormais 
les meilleurs latinistes. Ainsi n’est-il plus d’exemple universel dans un 
siècle qui ne songe qu’à approfondir sa différence I ” .  L’exemple de Rome 
est dépassé. Lipse a beau dédier sa Magnitudo Romana à la fois au Pape 
et à l’Empereur, il sait que cette conciliation même n’a plus chance de 
s’imposer. Et Casaubon ira plus loin, en soulignant que «cette scission 
lamentable D entre catholiques et protestants était c nécessaire ». 

Ce sont donc ces particularismes, étendus jusqu’à la chronologie, au 
calendrier, qui, jugés définitifs, détournent des notions d’Empire, de 
Monarchie Universelle, et qui fondent la notion complexe d’Europe. 

Car les Humanistes ne s’en tiennent pas à ce simple constat. Leur 
ambition est de dresser cette Europe aux disjecta membra contre les 
obstacles qui la minent, et selon un triple aspect, temporel, spirituel, et 
intellectuel. 

TEMPORELLEMENT, l’Europe se définira d’abord contre les 
«Barbares». Sans doute par la guerre, et Lipse admet les expéditions 
armées << contre les Barbares et les Impies, s’ils sont violents », voire 

6. V. lettres de J. Douza, éd. Gabbema, p. 336 sq., ep. 46-49 (1596-1597). 
7 .  Casaubon à Auguste de Thou, ep. 1062: .j’ai recherché si je pouvais trouver 

quelque personne auguste dont la naissance ait pu enorgueillir justement notre patrie ». 
8. Centuria I I I .  Ad Belgas, ep. 44, 1599. 
9. Cent. I, Ad Belgas, ep. 19;  Cent. I I ,  Ad Belgas, ep. 30; Cent. I Misc., ep. 22, 

cf. Cent. IV, ep. 81. 
10. Parmi les langues vernaculaires, Lipse choisit d’abord le français qui a «plus 

d’extension et d’emplois»: Cent. V, ep. 47. C’est en français que la Reine Elisabeth 
s’adresse N A  nos bons Amys les Estats de Frise ou à leurs Deputés», éd. Gabbema, 
p. 585, ép. 29. <<Par un exemple nouveau ». Lipse réunit sa correspondance dans <<une 
Centurie écrite aux habitants de deux régions,,: l’une Ad Iralos et Hispanos, l’autre Ad 
Germanos et Gallos. 



II 74 J .  JEHASSE 

contre tous ceux <<qui diffèrent horriblement de nos mœurs et  de notre 
ireligion~. I1 admet encore plus la croisade contre l’Islam, qui «règne 
déjà sur le tiers de l’Europe»”. Mais l’Europe a encore à apprendre, 
des << bons sauvages P mêmes, mais surtout des peuples comme les 
Chinois, dont on doit tirer grand profit à 

remonstrer qu’un si admirable empire, plein de si grandes villes, équipé de 
toutes choses qui servent à la vie humaine, et sans comparaison plus peuplé 
que Roiaulme du monde, se gouverne de telle façon, que non seulement il 
se rend admirable de sa bonne police, mais aussi nous condamne nous 
autres François, qui n’avons qu’un petit Royaume au prix d’eux, et nous ne 
pouvons compatir les uns avec les autres, et nous coupons la gorge à crédit, 
là où ils vivent en toute tranquillité, et une justice si réglée, qu’ils font 
honte à la Chrétienté, eux qui sont «mécréants» (Joseph Scaliger à Claude 
Du Puy, 1.83, 25 août 1587). 

Faire l’Europe, c’est ainsi revendiquer un héritage, et reconquérir les 
parties perdues. Mais c’est surtout assumer une mission providentielle, au 
dehors comme à l’intérieur. Car la cause des séditions, guerres, schismes, 
((c’est une Administration presque partout trop peu juste». Au sens le 
plus haut, l’Administration fait (< des Empereurs, des Rois et des 
l’rinces >> les authentiques représentants de Dieu sur la Terre, << ses 
curateurs et ses vicaires D dont le rôle est de << manifester la puissance 
céleste»: «Cette dignité ressemble en quelque sorte à la Divinité, ce 
qu’elle est, à coup sûr, si elle est administrée pour le salut physique et 
moral, et d’après l’utilité publique >> I * .  

Ainsi l’Europe s’incarne SPtRtTUELLEMENT dans la grande 
tradition de la Révélation. Et si elle déborde encore temporellement sur 
la Respublica Christiana, cela relève de l’accident. J’insisterai moins sur 
cet aspect, où le <<stoïcisme >> préaugustinien de Lipse prépare avec 
Jansénius, son disciple, le ressourcement d’un augustinisme plus strict, 
qui marquera Jansénistes et Gomaristes, et corrélativement accentuera la 
pente de la laïcisation. La Religion d’un Dieu sensible au cœur, mais 
caché, laisse le siècle aux Césars, et le monde de la nature aux savants. 

C’est en effet l’ORDRE INTELLECTUEL de la Respublica Littera- 
ria qui donnera à l’Europe son caractère décisif. Et d’abord un nouvel 
aixe. Rome devient périphérique, et  l’épicentre de la vie intellectuelle se 
cléplace sur un axe Paris/Louvain/Bruxelles/Leyde, qu’épaulent à l’est 
F;rancfort/Vienne, et Londres à l’ouest. (< Cette commune Patrie H de 
l’Intellect, où Lipse souhaite d’avoir N rang et place pour être dénombré 
parmi les Classiques N 1 3 ,  n’élabore pas seulement la renaissance de la 
Critique qui atteint son apogée à la fin du siècle. Elle prépare la 
Méthode, qui par le Mouvement Mécaniste donnera jour au Cartésianis- 
me. Cette Méthode, à qui la Langue Latine confère encore son 
miversalité <( de lien des arts et des sciences », sera précisément le levier 
qiue demandait Archimède, et qui permettra d’effectuer une pesée sur le 

11. Politica, V ,  3. Mais les Norae ad V ,  I5 tempèrent la  rigueur contre l’Islam par 

12. V. Politica; De Magnitudine Romana; Exempla et Monita Poliiica. 
13. Cenruria V. ep. 61. 

l’éloge de Saladin. 



JUSTE LIPSE 175 

Monde. A l’échec temporel d’une Europe à la Romaine lors du Concile 
de Trente, et de son rejet par le protestantisme septentrional, correspond 
la naissance d’une véritable Europe, qui est la nôtre. 

Petit canton de cet cc Occident D proche des rivages de Tyr, où Zeus 
enleva la fille d’Agénor; d’un Occident sans cesse reculé de Crète et 
d’Hellade jusqu’en Italie, jusqu’en Gaule et Ibérie, jusqu’en Angleterre 
et Suède, l’Europe s’est ainsi imposée progressivement à la conscience, 
- et d’abord par l’affirmation de ses particularités et particularismes 
irréductibles 1 4 .  S’il n’était présomptueux de fixer l’acte de naissance 
d’une notion si lente à émerger dans son autonomie et son extension, je 
proposerais volontiers 1598. Le Truité de Vervins, en sonnant le glas de 
l’idéal médiéval de Monarchie Universelle, en faisant que les Bataves et 
les Belges, que les Français, les Espagnols et les Germains - et bien 
entendu que les Anglais Elisabéthains - se résignent tant bien que mai 
à se respecter dans leurs différences, a permis l’éclosion du Monde 
scientifique, technique et intellectuel moderne, en brisant le cordon 
ombilical qui rattachait trop étroitement l’Europe au lac intérieur de la 
Méditerranée. 

Jean JEHASSE 

14. La découverte d’un *<Nouveau Mondes semble avoir moins frappé la mentalité 
érudite qu’on ne dit souvent: pour Lipse, l’Amérique était connue de Cicéron, Mela, 
Platon, Aristote (Physiologia, I ,  22) ; l’Atlantide établissait la liaison nécessaire après le 
Déluge. Ainsi saint Thomas avait déjà évangélisé les Chinois (Exernpla et Monita Politica. 
1, 3). 



L’EUROPE POUR LES ANGLAIS 
DE LA RENAISSANCE: 

FIGURE DU DISCOURS OU RÉALITÉ? 

En décrivant un dessin de Dürer qui illustre l’enlèvement d’Europe 
par Jupiter transformé en taureau, Erwin Panofsky souligne l’émotion, la 
vitalité dont le peintre réussit à animer son motif classique. I1 oppose 
cette vitalité aux traits figés de la sihouette médiévale d’Europe telle 
qu’elle apparaît dans une miniature d’un Ovide Moralisé du XIV“ siècle. 
Cette comparaison lui fait déceler dans le dessin de Dürer qui révèle une 
vie intense cc un élément important de ce que Burckhardt et Michelet 
appelaient “ la découverte.. . du monde et de l’homme ” >> I .  

A cet âge du symbole et de l’allégorie qu’est la Renaissance 
anglaise, la conscience de l’Europe, qui est plus qu’un espace sur la 
carte, se rattache, comme la représentation iconographique de I’événe- 
ment mythologique évoqué par Dürer, au même problème de la 
découverte du monde et  de l’homme. Notre interrogation sur «les 
Anglais du XVI“ siècle et  l’Europe» est intimement liée à une étude de 
la quête de la connaissance et à l’interprétation des relations de l’homme 
et du monde. 

Que pensent de l’Europe les habitants de ces îles britanniques qui, 
sur la plupart des cartes et mappemondes de cette période, occupent une 
toute petite place, quasi insignifiante? Ou plutôt et d’abord, quels 
rapports existe-t-il entre ces îles et le continent européen ? Pour Erasme 
de Rotterdam, cet ambassadeur de la Renaissance humaniste qui, dans 
une lettre à Fisher du 5 mars 151g3, manifeste l’intention de se fixer en 
Angleterre, l’Angleterre << c’est le bout du monde », et pour les 
humanistes qui résident dans cette << partie peut-être la moins corrompue 
dle la chrétienté» - toujours selon les mots d’Erasme - les échanges se 
multiplient entre Londres ou Oxford et les cités du continent, Louvain 
comme Bâle, Paris, Strasbourg, Mayence ou Spire ... Lettres et livres 
circulent ou autres témoignages d’amitié: ainsi ce cadeau de deux 
blouledogues que Thomas More fit à Guillaume Budé en août 1 5 N 4 .  
L,’humanisme pénètre l’Europe entière au-dessus de toutes les frontières. 

1 .  E. Panofsky, Studies in Iconology. Humanistic Themes in the Art of the 

2 .  W.P.D. Wigbtman, Science and the Renaissance, Aberdeen University Studies, 

3. Cf. G .  Marc’hadour, L’Univers de Thomas More, Paris, 1963, p. 263. 
4. Ibid., p. 269. 

Renaissance, 1939; Torchbook ed. ,  1962, p. 29-30. 

number 143, vol. I ,  p. 52:  «Principalities and Powers.. 



L’EUROPE POUR LES ANGLAIS DE LA RENAISSANCE 177 

Dans le réseau de vie intellectuelle que constituent toutes les cités, les 
mêmes courants d’idées philosophiques, politiques ou religieuses se 
répandent - ainsi par exemple les théories néo-platoniciennes de 
l’Académie de Florence -, ou bien encore les hommes sont confrontés 
aux mêmes problèmes sociaux, entre autres à ceux que soulèvent les 
bandes de vagabonds, de sans aveu, gueux et bohémiens qui, des 
Balkans à l’Espagne, de l’Italie à l’Irlande, errent sur les routes en y 
semant l’obsession de l’inquiétude. D’autre part, le mythe médiévai de la 
Respublica Christiana n’est pas encore dépassé ; il subsiste au-delà de 
1500 : mythe d’une société stratifiée où chaque individu, chaque corpora- 
tion, chaque peuple occupe la place qui lui est propre. II sert de point 
de départ à la réflexion politique. En cette Respublica Christiana, tous 
les gouvernements de l’Occident latin forment comme une union 
mystique. Et leurs ambassadeurs, dans l’exercice de leurs fonctions, 
travaillent à maintenir la paix pour le plus grand bien, non pas des 
diverses nations par eux représentées, mais de la société humaine, qui 
est le corps de la chrétienté5. Cela ressort des maximes des juristes du 
temps aussi bien que de la lecture de ce manuel pour diplomates qu’était 
au XV‘ siècle le Brevilogus de l’archevêque de Toulouse, Bernard du 
Rosier 6 .  

Après 1500, l’Angleterre, comme tous les peuples de l’Europe, 
continue à penser en termes d’une vaste société hiérarchiquement 
ordonnée, dont toutes les parties forment un tout au-dessus duquel 
s’affirme encore l’autorité souveraine du Pape’. C’est bien dans ce 
contexte qu’Henri VIII, prenant parti contre Luther dans les conflits 
religieux, devait recevoir du Pape le titre de Fidei Defensor. C’est dans 
ce contexte que s’organisent à Londres en octobre 1518 les fêtes 
célébrant le traité de cc paix universelle », aussi appelée << perpétuelle », 
entre la France et l’Angleterre, jurée à Saint-Paul de Londres le 
3 octobre. Le 5 octobre à Greenwich, Marie Tudor, fille d’Henri VIII, 
qui avait alors deux ans, devient l’épouse du Dauphin François, pour que 
les deux royaumes << liez et confédérez à tousjours et jamais >> puissent 
lutter contre le péril turcR. Le disguising ou mask offert aux dignitaires 
étrangers en visite est une parade politique. Après une entrée tumul- 
tueuse de Turcs jouant du tambour, arrive le cheval ailé, Pégase, monté 
par Rumeur. Pégase vient de survoler le «monde»,  y publiant les 
nouvelles de la paix et de l’alliance anglo-française. L’un des tableaux 
vivants montrait un olivier portant les armes du Pape ; un sapin portant 
celles de l’Empereur ; un lys avec le blason du roi de France et un rosier 
avec celui du roi d’Angleterre. Entre l’olivier et le rosier reposait une 
jeune fille, dont une main touchait l’olivier et les pieds la tige du rosier ; 
un dauphin était auprès d’elle. Quand Rumeur eut expliqué l’allégorie de 
la paix universelle, le Turc vint proclamer son mécontentement : << Moi, 

5 .  Garrett Mattingly, n Changing Attitudes towards the State during the Renaissan- 
ce» ,  in Facets of rhe Renaissance, Essays, W.H. Werkmeister ed.,  Harper Torchbooks, 
p. 24. 

6. Ibid., p. 24-25. 
7. Ibid., p. 26. 
8. G.  Marc’ hadour, ibid., p. 270. 



I78 M.-Th. JONES-DAVIES 

qui suis de ce monde, je ne m’en réjouis pas». Ainsi, dans cette fête, 
l’Europe apparaît - et ceci est important - universellement unie contre 
le Turc 9. 

Le souci de sauvegarder cette union mystique se manifeste claire- 
ment quelque dix ans plus tard après le sac de Rome par les troupes 
impériales et l’emprisonnement de Clément VI1 au Château Saint-Ange, 
ijacrilège qui devint un thème de propagande politique abondamment 
exploité en Angleterre comme sur le continent. Dans une pièce latine 
jouée au nouveau théâtre de Greenwich, dont le toit s’ornait d’une 
;nappa mundi circulaire - annonciatrice du futur théâtre londonien du 
Globe - et dont le plafond astronomique avait été peint par Holbein, 
saint Pierre confie au Cardinal Wolsey le soin de libérer le Pape. 
]Henri VI11 et le Cardinal paraissent seuls susceptibles d’obliger I’Empe- 
i-eur à conclure la paix. Quand Charles V eut permis l’évasion du Pape, 
la nouvelle en fut célébrée à la cathédrale Saint-Paul le 5 janvier 1528, 
et deux jours plus tard le Cardinal Wolsey invita tous les ambassadeurs à 
iin banquet agrémenté de représentations dramatiques. Au cours de ces 
festivités, le Cardinal était salué comme le pacificateur de l’Europe, d’où 
l’ennemi, au dire du Secrétaire de l’Ambassadeur vénitien à Londres, 
<<pire que le Turc», aurait voulu chasser religion, paix et justice l‘’. Ainsi 
vaste réseau de vie intellectuelle, ou Respublica Chrisfiana, l’Europe est, 
aux yeux des Anglais, synonyme de savoir, de connaissance, mais encore 
signe de pouvoir. 

En plus des fêtes révélatrices du sentiment qui lie l’Angleterre à la 
puissance européenne en ce premier tiers du XVI“ siècle, il convient de 
citer un fait bien connu, significatif de la confiance que mettaient les 
Anglais - le roi en particulier - dans le savoir de l’Europe. Quand 
Henri VIII, voulant faire annuler par Rome son mariage avec Catherine 
d’Aragon, eut des difficultés avec le Pape, il resta sensible à l’opinion de 
l’Europe, et fit demander l’avis des grandes universités, de la Sorbonne 
aussi bien que d’Orléans, de Bologne ou de Padoue, tant il croyait 
qu’elles renfermaient la science infuse du monde. 

Mais laissons là Henri VI11 et le premier tiers du siècle. Laissons 
passer et se répandre les contre-courants de la Réforme. Laissons naître 
e t  grandir I’Eglise d’Angleterre. Laissons de côté les règnes 
cl’Edouard VI et de Marie Tudor. Nous arrivons d’emblée aux années 
capitales de l’histoire de la Renaissance anglaise, après la victoire contre 
Ita Grande Armada, donc après 1588. 

Je prendrai maintenant pour point de départ de mon enquête un 
carioon hollandais anonyme de 1598, portant le titre ironique : cc l’Europe 
Espagnole N I I .  Ce cartoon souligne bien toute la rhétorique de l’image. 

9. Sydney Anglo, «The Evolution of the Early Tudor Disguising, Pageant, and 
h4ask». in Renaissance Drama, New Series I ,  Essays Principallv on Masques and 
Entertainments, S. Schoenbaum ed. ,  Northwestern University Press, Evanston. 1968, 

10. Gasparo Spinelli, secrétaire de l’ambassadeur vénitien à Londres. Cf. Sydney 
Anglo, ibid., p. 35-42. 

1 1 .  Ce Cartoon est reproduit dans The British Empire, Orbis. London, 1980. I .  p. 84. 
II illustre le texte de Lacey Baldwin Smith: «Showdown with Spain». Mon attention fut 

p. 27-28. 



L’EUROPE POUR LES ANGLAIS D E  LA RENAISSANCE 179 

Le corps de la reine Elisabeth I se confond ave? toute l’Europe. Sa tête 
couronnée tient la place de l’Espagne (vaincue depuis la défaite de 
l’Armada), son bras droit recouvre l’Italie et sa main droite tient le 
globe du pouvoir. Tandis que son bras gauche soutient l’Angleterre et  
I’Ecosse, de sa main gauche elle brandit une épée pour écarter le Pape. 
Sous l’épée royale une île entourée de clayonnage et  gardée par un lion 
figure la Hollande; on y distingue un marin hollandais qui retient 
l’amarre d’un voilier et  gouverne la flotte protectrice de la Hollande 
contre l’Espagne. Cette carte orientée du nord au sud et non pas d’ouest 
en est montre l’Espagne au nord (pour que la tête couronnée d’Elisabeth 
soit au haut de l’image), la Moscovie au sud, la Méditerranée et  la 
Barbarie Africaine à l’ouest. Le discours des images de ce cartoon rend 
compte de l’évolution accomplie depuis le temps d’Henri VIII. 
Henri VIII avait bien proclamé en 1538 qu’il gouvernait un empire; 
mais, avec Elisabeth, l’idée que le salut vient de la nation, que la nation 
elle-même est toute puissante prend toute son importance. Ce change- 
ment d’attitude envers la notion de I’Etat se préparait depuis fort 
longtemps. Telle était bien l’idée que répandait Le Prince de Machiavel, 
et déjà au XIV‘ siècle Marsile de Padoue dans le Defensor Pacis 
n’avait-il pas poussé très loin les théories étatistes ? N’avait-il pas posé le 
principe d’une démocratie de la société chrétienne, en vertu de quoi le 
Pape n’aurait été qu’un évêque Gomme les autres et l’empereur aurait 
assumé la présidence des affaires de I’Eglise, devenant CC fidelem 
legislatorem superiore carentem », <C fidèle législateur humain n’ayant 
personne au-dessus de lui» Iz? Puis il faudrait signaler, vers la fin du 
XV‘ siècle, le traité sur la diplomatie - qui dut attendre quatre siècles 
avant d’être publié - par l’humaniste vénitien Ermolao Barbaro. Ce 
diplomate repensait le rôle de l’ambassadeur en démontrant par exemple 
que les intérêts de la République de Venise, donc d’un Etat individuel, 
passaient avant les intérêts de la Respublica Christiana. Ainsi peu à peu 
naissait la religion du patriotisme, qui, pour l’Angleterre, devait 
s’épanouir sous Elisabeth 1 3 .  

Alors, pour l’Angleterre d’après 1588, consciente de sa propre 
puissance navale, vérifiée dans la lutte victorieuse contre Philippe II ,  que 
représente donc l’Europe continentale dans les faits et  dans les idées? 

L’Europe continentale, c’est d’abord sans doute le lieu des batailles 
où s’affrontent les forces protestantes et les puissances catholiques ; or, la 
guerre ne peut qu’inquiéter les esprits sérieux. Sir John Davies, dans 
l’une de ses Epigrammes, se moque des galants par prétention que les 
grands problèmes du temps laissent indifférents : ces galants ne cherchent 
pas à comprendre, par exemple, si la guerre entre la France et 

attirée sur ce cartoon par un  de mes étudiants de maîtrise. M. J.P.  Gross, qui rédigea un 
mémoire sur Marlowe, The Massacre at Paris. 

12. Garrett Mattingly. ibid., p. 26. Rappelons qu’au XVI‘ siècle, lorsque Luther 
devait être arrêté pour être jugé à Rome, il fut sauvé par l’intervention de Frédéric Le 
Sage, électeur de Saxonie, non parce que celui-ci appréciait la théologie de Luther, mais 
parce qu’il ne lui plaisait point que l’un de ses sujets fût jugé par une Cour étrangère. Cf. 
W. P. D. Wightman, Science and the Renaissance, ibid., p. 50. 

13. Garrett Mattingly, ibid.. p. 33. 



180 M.-Th. JONES-DAVIES 

l’Espagne, qui actuellement bat son plein, est «pour le bien ou pour le 
malheur de l’Europe». C’est encore un lieu de refuge pour les sectes 
anabaptistes ou pour les catholiques anglais qui se réfugient à Douai, à 
Reims, à Prague ou au Collège anglais de Rome. Par exemple un ancien 
maître de l’école de Stratford-on-Avon, qui eut peut-être Shakespeare 
pour élève, Simon Hunt, converti au catholicisme, se trouvait dans ce 
collège en 1580. C’est aussi «l’ailleurs» que les voyageurs anglais en 
quête d’espace s’en vont explorer comme Ulysse pour y acquérir sagesse 
et expérience, pour faire reculer les limites du croyable, de leur horizon 
quotidien, pour tenter de vérifier l’imago mundi de leurs rêves ou de 
leurs fantasmes. Peu importe s’ils reviennent sans avoir exploité toutes 
les possibilités de leur imaginaire. Les uns dans leur fatuité abuseront 
par leurs récits la crédulité de leurs compatriotes et rapporteront du 
continent les modes étrangères ; et les autres, en retrouvant l’Angleterre, 
s’abandonneront au triomphalisme que déjà souligne Froissart qui avait 
vécu en Angleterre sous Edouard III et  sous Richard II 1 4 .  Ils opposeront 
cet «ici» [l’Angleterre], pour eux le lieu d’où Dieu parle I s ,  le centre du 
rnonde, à «l’ailleurs» qui est par comparaison méprisable. A ce 
triomphalisme fera parfois naturellement écho, dans les classes populai- 
res, un chauvinisme exacerbé, allant jusqu’aux libelles et  révoltes contre 
les étrangers de Londres, contre les Espagnols tout d’abord qui 
représentent l’ennemi redoutable, mais aussi contre les Flamands ou les 
Français qui mangent le pain des Anglais. Un poète, Thomas Dekker, 
observe combien il est difficile pour un étranger à Londres de trouver à 
se loger à un prix raisonnable. 

Cependant, si << l’ailleurs européen H passe pour inférieur à l’Angle- 
terre, toujours par la renommée de ses très anciennes universités, 
l’Europe est une source de connaissance. Si même nous n’évoquons que 
ce dernier point, les exemples sont nombreux. Padoue est appréciée pour 
ses écoles de droit et de médecine. De nombreux gentilshommes anglais 
tlenaient leur éducation de cette université. Shakespeare dans la Mégère 
apprivoisée nous montre que le jeune Lucentio s’y rend pour étudier; 
d’autre part, dans le Marchand de Venise, Portia, déguisée en jeune 
dlocteur de la loi, se dit venir de Padoue. Si déjà à la fin du XV‘ siècle 
John Colet y fit ses études, c’est à Padoue que, quelque cent ans plus 
t,ard, William Harvey, qui devait découvrir la circulation du sang, obtint 
son diplôme de docteur en médecine. Dans La Misère de l’Esprit, 
ïhomas Lodge, qu’intéressent les études médicales, fait allusion cc aux 
savants Galiénistes d’Italie ou d’Europe >> I o .  Ce même Thomas Lodge, 
victime de la loi de primogéniture et déshérité parce que converti au 
catholicisme, choisit lui-même la route du continent afin d’y obtenir son 
diplôme de docteur en médecine ; l’université d’Avignon lui conféra son 
grade et il exerça dans les Provinces Unies, à Malines et à Louvain, 

14. Cf. W.B. Rye, England as seen by Foreigners, 1865, p. XXXVII-XXXVIII. 
15. François Wahl, (<<Le Désir d’Espace», Carres et Figures de la Terre, Centre 

16. Wits Miserie, The Complete Works of Thomas Lodge, New York, Russell & 
P’ompidou, Paris, 1980. p. 45. 

Russell, 1963. IV, p. 9. 



L’EUROPE POUR LES ANGLAIS DE LA RENAISSANCE 181 

avant de réussir, malgré ses convictions religieuses, à se faire accepter 
par le Collège Royal des médecins de Londres. I1 y a aussi le philosophe 
Francis Bacon qui, dans son Eloge de la Connaissance, rend en passant 
hommage aux grandes intelligences qui fréquentent les universités cc de 
l’Europe >> 17. 

Parallèlement, alors que se développait le commerce et que les 
classes marchandes gagnaient en influence, en 1576, Richard Rowlands 
dédia au N prince des marchands anglais », Sir Thomas Gresham, 
fondateur de la Bourse de Londres, sa traduction de l’allemand en 
anglais d’un guide de l’Europe : <<La  Poste du Monde où sont contenues 
les antiquités et origines des cités les plus fameuses d’Europe. Avec leur 
négoce et leur commerce. Leurs routes et leurs mesures en milles de 
pays en pays. Avec la véritable et parfaite connaissance de leurs pièces 
d’argent, et lieux de leurs palais des monnaies: ainsi que tous leurs 
marchés et foires. Puis les règnes de tous les rois d’Angleterre. Livre très 
nécessaire et profitable pour toutes sortes de personnes, nul semblable 
n’ayant été jusqu’ici imprimé >> Ix. D’autres guides et méthodes pour les 
voyageurs sur le continent furent composés vers le tournant du siècle, 
mais l’originalité de La Poste du Monde, en plus de sa dédicace à 
Gresham, c’est que ce livre s’intéresse au passé et à l’histoire de 
l’Europe tout autant qu’à son essor commercial. Enfin l’Europe reste 
toujours, comme nous l’avons vu sous Henri VIII, le rempart de la 
chrétienté contre I’envahissPur turc. Lorsque Jacques VI d’Ecosse devien- 
dra Jacques I“ d’Angleterre, il sera d’autant mieux accueilli qu’en 1571 il 
avait glorifié dans un poème la victoire de l’Europe contre les Turcs à 
Lépante. Sa Majesté est acclamée comme étant «l’homme qui écrivit 
Lépante», allusion à l’un des Exercices poétiques composés par le 
souverain en ses heures de loisirI9. Cela explique que la Victoire de 
Lépante figura aussi sur l’un des Arcs de Triomphe érigés à Londres en 
1604 lors de La Magnijîque Entrée de Jacques IcrZ0. 

Deux pièces de théâtre, populaires vers la fin du XVI‘ siècle, 
illustreront pour nous plusieurs des points de vue sur l’Europe que nous 
avons cru discerner jusqu’ici. Je veux dire Le Docteur Faust de 
Christopher Marlowe et Frère Bacon et Frère Bungay de Robert Greene. 
Ces pièces éclairent la réflexion des poètes sur notre sujet. 

L’Europe est au cœur même des préoccupations du Dr de 
Wittenberg, Faust, qui sans doute est l’Allemand du Volksbuch, mais 
aussi bien reflète les idées de son auteur anglais, Marlowe. Faust par la 
magie peut prétendre égaler la renommée d’Agrippa e que l’Europe 
entière comble d’honneurs >> (1.i. 117). Pour lui, <(connaître >> signifie 
«pouvoir>> et donc posséder. I1 rêve de posséder l’espace et de posséder 

17. In Praise of Knowledge. 
18. L. B.  Wright, Middle Class Culture in Elizabethan England, Cornell University 

Press, 1935. p. 163. 
19. «To the King his Majestic)., signé T. B .  in Sorrowes Joy:  or A Lamentation for 

our late deceased Soveraigne Elizabeth, with a Triumph for our Gratious King James, etc., 
The Progresses of King James Ist, John Nichols ed. ,  London, 1828, 1, p. 9. 

20. Th. Dekker, The Magnificent Entertainment, 1604, in The Dramatic Works of Thomas 
Dekker, F. Bowers ed., Cambridge University Press, 1955, II, The Italians Pageant, p. 262. 



182 M.-Th. JONES-DAVIES 

l’or des Indes et de l’Amérique (I.i.81, 83), de devenir empereur du 
monde et de construire un pont dans l’air pour traverser l’océan avec 
une armée, puis de relier les montagnes qui bordent la côte d’Afrique. 
Après avoir survolé le royaume de France, observé le cours des fleuves, 
Naples, la Campanie, Venise, Padoue, il se fait conduire à Rome, qui 
selon bien des cartographes était le cœur même de l’Europe. Et c’est à 
Rome que se déroulent plusieurs de ses aventures. Sans doute Faust 
remporte-t-il une victoire bien protestante et facile contre le Pape, mais 
la pièce montre que son expérience romaine ne lui rapporte guère que 
du vent. Les rêves de Faust restent des rêves. Ils ne sont en fin de 
compte qu’illusions de savoir et de pouvoir, comme si la découverte de 
l’Europe n’apportait que vanité. On se rappelle les inscriptions dont 
Abraham Ortelius - lequel avec son cousin, le marchand hollandais 
Meteren qui avait résidé sur terre anglaise, visita l’Angleterre en 1575 - 
orna sa mappemonde vers 1580: les mots de Salomon, vanitas vanitatum 
et omnia vanitas dans un bonnet de fou, et encore Stultorum infinitus est 
numerus. Avec Ortelius qui met en relief la devise Nosce Teipsum, 
Marlowe semble poser cette question : qu’importe la connaissance de 
l’Europe, voire du monde, si tu ne te connais pas toi-même? L’Europe 
ne serait-elle que << l’idée D d’une << connaissance >> ou d’un G pouvoir B et 
donc d’un << avoir H illusoires ? 

Dans Frère Bacon et Frère Bungay [1589?] de Robert Greene, ce 
ri’est pas l’Angleterre qui visite l’Europe, mais l’Europe qui vient à 
l’Angleterre. Le mage philosophe anglais Roger Bacon passe pour être 
<< la merveille du monde >> ; il fera l’admiration de <<l’Angleterre et de 
l’Europe» (ii. 40), et i l  se propose par son art de doter l’île anglaise de 
Sortifications telles que dix empereurs romains et toutes les légions de 
l’Europe n’oseraient toucher à un seul brin d’herbe de son pays. A la 
scène iv, le roi d’Angleterre reçoit tous les potentats européens, 
<* monarques de l’Occident », lesquels ont franchi les remparts du vieil 
Oceanus - Titan personnifiant le fleuve Océan, qui, selon la cosmologie 
grecque, était censé encercler la plaine de la Terre. Arrivent donc au 
rivage d’Albion les rois des nations qui bordent la Baltique, le roi de 
Castille, l’empereur d’Allemagne et le savant allemand Vandermast, 
représentant à la fois l’Europe du pouvoir et de la richesse et l’Europe 
dlu savoirz1. Que le poète s’intéresse tout particulièrement à cette visite 
d’Europe à Albion est mis très en relief par la comparaison qu’il utilise: 
le voyage des monarques de l’occident est assimilé à l’aventure de la 
fille d’Agenor [= Europe], qui elle aussi dut franchir les mers (scène iv). 
II évoque donc le mythe que Dürer dessina, auquel je faisais allusion au 
début de cette étude. II est remarquable aussi de voir intervenir la 
notion << moderne H de frontière, de séparation entre les peuples, entre 
les nations. Par exemple les Pyrénées (iv, 1.14) qui se dressent au-dessus 
des nuages enserrent de leurs murailles la riche Castille, tandis que les 
falaises d’Angleterre face au continent montrent qu’Albion est << un autre 
monde en miniature >> (iii, 7). L’émulation caractérise les rapports 

21. R .  Greene, Friar Bacon and Friar Bungay, D. Seltzer ed.,  Regents Renaissance 
Dirama Series, 1963, scènes vii et iv. 



L’EUROPE POUR LES ANGLAIS DE LA RENAISSANCE 183 

existant entre ce «monde en miniature)) et l’Europe. Lacy, l’un des 
personnages principaux de la pièce, met sur le même plan la monarchie 
d’Angleterre et la prospérité de l’Europe (viii, 101) ; puis Roger Bacon, 
le mage d’Oxford, se révèle plus savant que Vandermast, qui n’a 
pourtant pas son pareil à Florence, à Padoue, à Sienne ou à Bologne, à 
Reims, à Louvain, à Rotterdam, à Francfort, à Utrecht ou à Orléans. 
Dans toute la puissance académique d’Oxford, c’est le triomphe de 
l’Angleterre. Alors Britannia qui rassemble les chefs glorieux de l’Europe 
devient l’île heureuse par excellence : pareille à cette île qu’encerclent le 
Gihon et l’Euphrate rapideZZ. Cela équivaut à dire qu’Albion est le 
Jardin d’Eden, le Paradis dont parle Jean de Gand dans Richard II. La 
gloire de l’Angleterre s’étend sur tout l’occident. On ne peut rendre 
meilleur hommage à la nation qui, depuis 1588, a pris conscience de sa 
personnalité et de sa richesse. C’est dans le même esprit qu’en 1632 
Massinger dans La Dame d’Honneur (I, i) définit l’Angleterre comme 
cc l’impératrice des îles de l’Europe D. A l’universalité de la Respublica 
Christiana à laquelle avant la Réforme Henri VI11 s’était associé, au 
symbolisme de l’unité spirituelle de la chrétienté dominée par le prestige 
pontifical a succédé le sentiment du relatif, et aussi l’émulation des 
nations les unes avec les autres. 

L’enthousiasme patriotique se retrouve jusque dans l’emploi de 
l’idiome indigène. Sans doute l’enseignement du latin - langue univer- 
selle - prédominait-il toujours sur l’anglais dans les grammar schools, 
sans doute les gentilshommes cultivés utilisaient-ils le latin lorsqu’ils 
voyageaient sur le continent, encore que leur prononciation anglaise de 
ce latin les rendît pour beaucoup inintelligibles, comme l’explique Tom 
Coryat qui dut adopter la prononciation italienne ; mais un large 
mouvement se dessinait en Angleterre en faveur de la langue nationale 
qu’à la suite d’Elyot et d’Ascham soutenaient Sidney, Mulcaster, 
Bullokar, Stockwood. Richard Mulcaster fait écho à la fameuse Défense 
de Du Bellay: ccJ’aime Rome mais mieux Londres; j’accorde mes 
faveurs à l’Italie, mais plus encore à l’Angleterre, je ne juge aucun 
langage quel qu’il soit, plus capable d’énoncer tous genres de raisonne- 
ment, avec plus de sève ou plus grande clarté que notre langue, pourvu 
que l’Anglais qui l’emploie se montre aussi habile à exprimer ce qu’il 
doit dire que Seule une minorité de doctes esprits 
revendique encore l’usage du latin et  donc la nécessité d’une langue 
uniforme en Europe. Le latin est pour eux cc l’espéranto N de l’époque. Et 
la tradition sanctionnant l’emploi des langues anciennes dans tous les 
domaines de la connaissance est renforcée par la renaissance des lettres. 
I1 y avait eu la même controverse en Italie entre le latin et la langue 
vulgaire italienne 24. Si vers le milieu du XV‘ siècle un humaniste comme 
Leon Battista Alberti arriva à un compromis entre l’emploi du toscan et  

22. fbid. ,  scène xvi, et Genèse I I .  13. 
23. M. T. Jones-Davies, Un Peinrre de la Vie londonienne, Thomas Dekker. Paris, 

1958, I I ,  p. 214. 
24. Cecil Grayson, N A  Renaissance controversey : Latin or Italian >>, An inaugural 

Lecture delivered before the University of Oxford on 6 November 1959, Oxford, Clarendon 
Press, 1960, p. 13-14; 9-10. 



184 M.-Th. JONES-DAVIES 

du latin, au XVI‘ siècle Pietro Bembo le grand latiniste fut aussi un 
ardent défenseur de l’italien. A Bembo qui dans son ouvrage Prose della 
Vofgar Lingua exprimait l’idée que quiconque écrit en latin écrit pour les 
morts et non pour les vivants, on peut opposer l’opinion du philosophe 
anglais Francis Bacon qui, un demi-siècle plus tard, n’osait espérer une 
carrière d’avenir pour ses Essais composés en anglais. II avait écrit en 
latin les œuvres qu’il estimait durables. Pourtant la majorité des Anglais 
partageait le point de vue du poète Thomas Dekker, lui-même bon 
manieur de langues, voire lexicographe amateur, qui affirme sa foi dans 
la langue audacieuse et efficace de son pays. Dekker écrit dans Lanterne 
et Lumière de Chandeffe (1608) : <c La langue anglaise est comparable aux 
meilleures: ... les autres très nobles langues lui prêtèrent mots et 
expressions ; ayant mis ces emprunts à bon profit, elle est à présent aussi 
riche en son élocution et aussi abondante que ses voisines les plus fières 
et les mieux fournies)). Et dans f ’Ode  à la louange de Munday, pour sa 
traduction de Pafmerin d’Angleterre i l  déclare : << La langue anglaise est 
aujourd’hui plus hardie qu’aucune autre D 2 5 .  

La recherche de l’unité du pouvoir dans l’universel a fait place à la 
confiance dans les qualités individuelles politiques et culturelles de la 
nation de Gloriana, puis de Jacques I“ - comme si la partie s’était 
substituée au tout, comme si la partie était devenue capable d’embrasser, 
de contenir le tout. 

Cette idée revient fréquemment dans les triomphes ou fêtes 
solennelles organisées à Londres. Je citerai La Magnifique Réception faite 
au Roi Jacques ... au jour du passage triomphal de Sa Majesté en son 
honorable Cité.. . de Londres, dont les premier et septième spectacles 
furent décrits par Ben Jonson2h. Le premier spectacle présenté à 
Fenchurch montre l’épitomé de Britannia, la Camera Regia qui, selon 
Camden, est le siège de l’Empire Britannique, la Chambre des Rois 
d’Angleterre, aussi éminente entre toutes que le cyprès au milieu 
d’arbrisseaux : << totius Britanniae epitome, Britannicique imperii sedes, 
Regumque Angliae Camera ; tantum inter omneis eminet, quantum (ut 
ait ille) inter viburna Cupressus ». Ici s’avançait Monarchia Britannica, 
figurée par une femme vêtue d’or et de voile. On voyait au-dessus d’elle 
deux couronnes avec les écussons d’Angleterre et d’Ecosse, et respective- 
ment à sa droite et à sa gauche deux autres couronnes avec les blasons 
de France et d’Irlande, pour signifier que le roi d’Angleterre régnait sur 
quatre << nations ». Cette personnification de la Monarchie Britannique se 
voulait rassurante. Pendant des années on avait craint le <<changement », 
le bouleversement, même l’effusion de sang que le départ - euphé- 
misme courant pour << la mort H - de la souveraine pouvait provoquer 
dans le pays. Le poète, auteur de La Magnifique Réception ... du roi 
Jacques ù Londres, écrit que l’univers de «notre île anglaise» semble 
rétrograder devant le monument funéraire de la reine. Tout le peuple, 
tous les états, de la noblesse aux plus humbles, parurent s’orienter contre 

25. M. T. Jones-Davies, ibid.. p. 213. 
26. B.  Jon. His Pari of King James’s Royal and Magnificent Entertainment through his 

Honourable City of London, 1603-4. The Progresses of King James Ist. ibid.. p. 377-378. 



L’EUROPE POUR LES ANGLAIS DE LA RENAISSANCE 185 

la nature et contre la paix, comme s’ils avaient habité les Antipodes2’, 
jusqu’à ce que le regard royal de Jacques I” remît notre globe sur la 
bonne route. Ce mot «globe» est important. Monarchia Britannica ne 
tient-elle pas sur ses genoux un petit globe portant l’inscription: Orbis 
Britannicus avec au-dessous ces mots: divisus ab orbe, pour indiquer que 
cet empire est un monde séparé du monde? Et Ben Jonson cite les 
textes de Claudien: 

Et nostro diducta Britannia mundo. 

et de Virgile: 

Et penitus toto divisos orbe Britannos. 

Donc Britannia à elle seule est un globe du monde. Quant aux arcs 
de triomphe érigés par le soin des étrangers, Italiens, Belges, Hollan- 
dais.. . , ils illustrent la présence de l’Europe en Angleterre. 

Dans une vision métaphorique de Dekker, Londres, où  se déroule 
la fête, est appelée par le Genius Loci :  

ce petit univers d’hommes, cette pierre précieuse qui rehausse l’Europe 
joyau du pays ... 
... sphère de majesté 
... dont Isis entoure 
la taille virginale, telle une ceinture de cristal ?’. 

Cette fois, le langage hyperbolique substitue la cité à la nation. La 
Cité est l’emblème de la nation parce qu’elle est capable d’embrasser 
tout ce que contient cette nation. Londres, qui pourtant sur bien des 
cartes du temps n’apparaît souvent que comme un point indifférent, en 
comparaison des tours et clochers qui signalent généralement Paris, 
devient pour ainsi dire la raison d’être de l’Europe, comme si l’union 
retrouvée des peuples passait par l’Angleterre, et plus particulièrement 
par Londres, image de la Camera Regia du monarque de l’Occident?’). 
Le nom << Europe », qui sert de prétexte à la mise en valeur de la nation 
anglaise, c< cette pierre précieuse qui rehausse l’Europe », n’est plus 
qu’une abstraction. Cela se manifeste jusque dans la diction de la vie 
quotidienne où le mot Europe en vient par synecdoque à signifier « le  
monde », à introduire l’idée du superlatif dans des expressions ayant une 
fonction quasi proverbiale. Shakespeare en offre des exemples : Falstaff 

27. Remarquons cette allusion 3 la croyance légendaire que les hommes vivant aux 
Antipodes avaient les pieds diamétralement opposés à ceux des autres. Sur le mot 
«antipodes». cf. Platon. Timée 63 A (Texte critiqué par Aristote dans Le Truifé du C‘id, 
Loeb Classical Library. Cambridge. Livre IV. chap. I .  308 A - 20). Diogène Laërce (Lives 
of Eminent Philosophers. Loeb ed. .  t .  I I .  livre viii. $ 26) mentionne les Antipodes 
relativement à Pythagore: « I I  y a aussi des Antipodes: ce qui est pour nous en bas est 
pour eux en haut ». L’occurrence du mot << Antipodes N chez Platon est donc un emprunt au  
Pythagorisme. Je remercie ici M. J .  P. Dumont. professeur à l’université de Lille 1 1 1 .  :I qui 
je dois ces renseignements. 

28. T. Dekker, The Mupifrcerir Emerfuirimmf. ihid.. p. 256. 
29. Ihid.. p. 261. 



186 M.-Th. JONES-DAVIES 

dit à Bardolph: «L’argent du vin que tu m’as bu m’aurait payé des 
bougies chez le chandelier le plus cher de l’Europe» ( I  Henry IV, 
III .  iii. 52) ; Falstaff encore suggère : N je serais simplement le plus actif 
gaillard de l’Europe» ( II  Henry IV, IV. iii. 24); ou bien dans Henry V 
( I I I .  vii. 5 )  le Connétable parle du «meilleur cheval de l’Europe». Que 
l’Europe apparaisse comme une abstraction s’explique d’autant mieux 
que les nations rivales ou compétitives jouent un rôle concret dans 
l’essor considérable du commerce vers le tournant du siècle. Londres est 
cosmopolite et dans la cour de la Bourse Royale se rencontrent chaque 
jour les marchands de diverses nationalités qui viennent y conclure des 
marchés. Dans La Magnifique Réception offerte à Jacques I”, l’Arc de 
Triomphe érigé par les Hollandais montre justement cette Bourse avec 
lles marchands qui s’y pressent, si bien que Britannia devient un comptoir 
commercial universel, parce que son port de Londres s’ouvre à 
n’Océan 3”. 

Souvent dans les grandes fêtes civiques annuelles, auxquelles 
assistent entre autres dignitaires les ambassadeurs de diverses nations, le 
inom abstrait, Europe, disparaît au profit des noms des pays o u  des 
]peuples individuels et de leurs fleuves qui jouent un rôle actif dans les 
lochanges entre les peuples: le Portugal et le Tage, les Russes et la Volga 
( L e  Tempé de Londres, 1629). Les Moscovites venus à Londres envient 
les Anglais qui savent transformer en ornements plus riches et plus 
beaux que les leurs les fourrures achetées en Russie (L’Honneur de 
Brifannia) (Ce n’est que vers la fin du XVI‘ siècle que nous trouvons des 
références à la Moscovie, en relation avec les voyages des marchands de 
Londres) ? I .  Et le discours cc économique D tout comme le discours 
politique fait référence au concret. Les divers pays d’Europe sont en 
passe de devenir un univers de consommateurs tributaires du négoce et 
donc sensibles, comme y fait allusion Sol, le Soleil, dans L’Honneur de 
Britannia (1626), à la notion du passage et du prix du temps. 
L’Angleterre devient une puissance dans le monde des affaires. 

Voilà le mouvement de pensée qui progressivement aboutit à 
l’empirisme utilitaire de Bacon, et à un sens plus aigu du relatif. On 
pense à Bacon, mais aussi naturellement à Montaigne. Nous sommes loin 
de l’universalité de la Respublica Christiana. Dans tous les pays du 
continent, Britannia voit des concurrents potentiels. Mais les artistes, les 
poètes continuent à exalter par leur langage métaphorique le bonheur 
idéal, voire utopique, que recherche la monarchie anglaise. Une fois de 
plus La Magnifique Réception.. . de Jacques I“ en fournit l’illustration. 
Puisque les Anglais sont de plus en plus tentés par le goût de l’exotisme 
qu’excitent en eux les nombreux voyages vers l’Orient, le poète découvre 
dans l’Angleterre du premier Roi Stuart une Nova Felix Arabia, Arabia 
Britannica. Un nouveau Phénix (Jacques I”) y fait surgir une source de 
joie, de renommée, tandis que Sylvanus, messager de la paix, annonce 
qu’Eirene. bannie de plusieurs royaumes, a choisi de s’établir sur la terre 
anglaise. Désespérant de voir jamais régner la paix universelle. celle que 

30.  Ihrd.. p. 270. 
31. Ihrd.. p. 275. 283 



L’EUROPE POUR LES ANGLAIS D E  LA RENAISSANCE 187 

chantait la Renommée sous Henri VIII, au cours des festivités de 1518, 
que nous avons évoquées au début de cet exposé, l’Angleterre est 
présentée comme l’espoir de la paix dans le monde32. 

Les poètes reprennent donc, pour le compte de Britannia dont le roi 
maintenant porte officiellement le titre, le message d’idéal culturel et 
politique de l’Europe. Comme le souligne Bacon dans son essai «Des 
Prophéties», ce nom de Britannia, Britain, ne donne-t-il pas sa pleine 
signification à l’ancienne prophétie : 

<<When hempe is sponne 
England’s done p> ? 

II explique : <c par cette futile prophétie que j’entendis étant enfant, 
alors que la reine Elisabeth était dans la fleur de son âge, il était 
communément entendu qu’après le règne des princes dont les initiales 
formaient le mot Hempe (Henry, Edward, Mary, Philip, Elizabeth), 
l’Angleterre devait tomber dans une ruine totale: et ceci, Dieu merci, ne 
s’est vérifié que dans le changement du nom, puisque le titre royal n’est 
plus roi d’Angleterre, mais de Grande-Bretagne ». Cependant, la décou- 
verte des nouveaux continents est présente à tous les esprits. La 
prophétie de Sénèque le Tragique. à laquelle Bacon fait aussi allusion, 
s’est révélée vraie : 

Océan a dénoué les liens de l’univers, Thulé n’est plus l’extrémité du 
monde. 

Comme il le dit encore, la tradition du Tirnée et de I’Aflanficus de 
Platon a encouragé la prédiction, en fait la déduction, que la terre 
comporte de grandes étendues au delà de l’Atlantique. 

Pendant les fêtes civiques, la pensée de tous les pays beaucoup plus 
lointains que l’Europe. l’Amérique sans doute, mais aussi l’Inde, 
enflamme les imaginations. Et Britannia qui est au nombre des nations 
civilisées de la terre prend activement conscience de son rôle civilisateur. 
Dans les Triomphes d’Honneur et de Vertu (1622). pour l’inauguration de 
Sir Peter Proby, Lord-Maire, de la Corporation des Epiciers, Middleton 
montre (< le continent de I’inde H avec toutes sortes d’épices et d’arbres 
parfumés. La Reine des Marchandises représentant l’Inde, de couleur 
noire, est accompagnée d’indiens et de marchands. Tout le symbolisme 
du Triomphe explique que cette dame noire est embellie par les eaux 
vives que lui ont apportées les marchands anglais. eaux vives de la vie 
éternelle, «suave vérité plus odoriférante que les épices de son pays ... 
seule richesse qui est la sainteté chrétienne ». L’Angleterre protestante 
des marchands de Londres suit le sillage de l’Europe missionnaire, 
source du savoir pour les peuples nouvellement découverts. Elle 
contribuera à leur christianisation et à leur enseignement ”. En 1632. 

32. Cf. W.  P. D. Wightrnnn. ihid.. p. 50-51. 
33. The Works of Tliormis M i d d k o r i ,  ed. A . H .  Bullen. London. 1x86. VI[. 

p. 358-359. Voir aussi D . M .  Bergeron. E r i ~ / i . d i  Citic. Pqcwri i ry  1.558-1642. London. Edward 
Arnold. 1971. p. 193-194. 



1 

II 88 M.-Th. JONES-DAVIES 

Massinger dans La Dame de la Cité opposera encore «les Européens 
instruits )) ( III .  iii) (. Learned Europeans D) aux N Américains ignorants >) 

i(. ignorant Americans D). 
Toutefois, si Europe emportée par Jupiter transformé en taureau 

franchit les océans à la rencontre du Nouveau Monde, elle n’en reste pas 
imoins méfiante à l’égard des autres continents. C’est Shakespeare 
Ilui-même qui le suggère lorsque dans La Tempête (II. i. 118), Sébastien 
ireproche à son frère Alonso, roi de Naples, d’avoir frustré «notre 
.Europe» de sa fille pour l’abandonner (jeu de mots: la perdre, la 
imarier) à un Africain. Alors que les terres des autres continents 
s’ouvrent de plus en plus aux navires anglais, n’est-ce pas comme un 
rjursaut de la conscience européenne? Alonso, dans Lu Tempête, est le 
iroi de Naples ; mais selon les conventions du théâtre, ce Naples est aussi 
II’Angleterre. A la lumière de cette remarque, Britannia reste attachée à 
Il’héritage qu’elle tient de l’Europe. Britannia fait bien toujours partie, 
pour reprendre le mot de Shakespeare, de «notre Europe». 

Marie-Thérèse JONES-DAVIES 



IMAGES DE L’EUROPE 
CHEZ LES HISTORIENS ET LES THÉORICIENS 
DE LA SOCIÉTÉ EN FRANCE AU XVI” SIÈCLE 

C’est essentiellement à travers la manière dont les historiens et les 
théoriciens de la société se représentent le passé européen que sera 
recherchée ici l’image qu’ils se font de l’Europe au XVI‘ siècle. 
L’histoire est en effet souvent utilisée alors comme un miroir, offrant à 
qui le regarde un reflet idéalisé de lui-même; autant dire qu’il s’agit 
fréquemment d’une histoire mythique, reconstruite en fonction des 
préoccupations du présent. Or l’Europe, au XVI‘ siècle, c’est une réalité 
que l’on cherche à mieux cerner, ne serait-ce que parce que beaucoup 
pressentent l’insuffisance de la notion de chrétienté pour rendre compte 
des aspects nouveaux du monde dans lequel ils vivent. Ceux qui 
cherchent à préciser l’image de l’Europe croient pouvoir le faire en se 
tournant vers son passé : démarche commune aux historiens proprement 
dits et aussi à ceux des théoriciens de la société qui fondent leurs idées 
sur un recours à l’histoire. 

Si l’on essaie de retrouver les lignes directrices de cette quête du 
passé européen, il semble que l’on puisse y déceler trois grandes étapes. 
Les deux premières décennies du XVI‘ siècle sont marquées par l’œuvre 
de Jean Lemaire de Belges, qui contribue à approfondir la conscience de 
l’unité du patrimoine commun. Cet approfondissement a ensuite entraîné, 
par un paradoxe qui n’est qu’apparent, la nécessité de se situer dans un 
ensemble ainsi mieux perçu: d’abord pour le royaume de France, dans 
une entreprise de définition de lui-même favorisée par l’affrontement 
avec les Habsbourgs; puis, pendant les troubles religieux et sociaux des 
guerres de religion, pour certains groupes de la société qui s’opposent. 
L’effort ainsi accompli pour repérer son originalité semble alors avoir 
pour conséquence l’oubli des caractères communs ; mais, si l’on y regarde 
de plus près, on s’aperçoit qu’il s’effectue souvent par référence à 
l’ensemble européen, si bien que l’image de l’Europe, malgré la diversité 
des visages qu’elle revêt selon les hommes et les circonstances, demeure 
présente à travers les multiples recherches d’identité nationale ou sociale. 

La conscience d’avoir un patrimoine commun s’est appuyée, au 
début du XVI‘ siècle, sur le sentiment d’appartenir à une même race, ce 
dernier mot étant pris au sens, déjà attesté à ce moment-là, de << lignée », 
 fam mill en. II s’agit de la race des descendants de Priam, censés avoir 
échappé à l’anéantissement de Troie et avoir fondé les dynasties régnant 



1‘20 A. JOUANNA 

sur les principaux pays européens. II est vrai que le mythe des origines 
troyennes était connu depuis longtemps déjà. Mais, à la fin du 
XV‘ siècle, il fut réactualisé par la publication d’un recueil de documents 
apocryphes inventés et commentés par un faussaire inspiré, le moine 
Annius de Viterbe I .  

Or ce mythe pouvait être particulièrement fécond pour l’élaboration 
d’une mythologie européenne commune. Ce fut le mérite de l’écrivain 
franco-bourguignon Jean Lemaire de Beiges, historiographe à la cour de 
Marguerite d’Autriche, de l’avoir compris et mis en évidence. Avant lui, 
iles historiens Nicole Gilles et Robert Gaguin n’ont fait qu’en pressentir 
la richesse idéologique pour l’idée d’Europe ?. 

Avec Les Illustrations de Gaule et singularitez de Troye, œuvre à la 
fois érudite et romanesque destinée à plaire à un large public, parue 
entre 1509 et 1513 3 ,  apparaît en pleine lumière l’idée de la consanguinité 
des peuples d’Europe. Reprenant une ancienne tradition, Lemaire de 
Belges rappelle que Noë partagea le monde avant sa mort entre ses trois 
premiers fils: à Sem échut l’Asie, à Cam l’Afrique et à Japhet l’Europe. 
Les descendants de Japhet sont donc les ancêtres des Européens. 

Cependant, lors de ce premier peuplement de l’univers, l’Europe 
n’était encore qu’une portion du globe à coloniser, comprise entre le 
détroit de Gibraltar et le fleuve Tanaïs (c’est-à-dire le Don) et 
relativement modeste : environ <c le quart de la terre D 4.  Sa personnalité 
&ait encore à naître. Pour cela, i l  faudra deux éléments. Le premier est 
la constitution de la lignée du <<grand Hercule de Lybie », qu’il faut se 
garder de confondre avec le << petit Hercule N de la mythologie grecque. 
«Hercule de Lybie >> est le fils d’Osiris, lui-même fils de Cam, dont 
Lemaire s’étonne d’ailleurs que, malgré sa perversité, i l  ait pu engendrer 
un enfant aussi vertueux5. Hercule a eu deux concubines, puis une 
ISpouse légitime, Galatée, descendante de Japhet. Ces unions ont donné 

1. Le recueil d’Annius de Viterbe, contenant en particulier des fragments attribués à 
1Bérose de Chaldée, a été publié à Rome en 1497 et a connu ensuite de multiples éditions 
dans les principales villes d’Europe. 

2. Pour Nicole Gilles, «Jupiter ancien chef de noblesse entre les aultres eut deux 
lilz principaulz: lung nommé Danus, et lautre Dardanus. De  Danus vindrent les Grecz I . . . ]  
IDe Dardanus qui fut roy du pays de Frige vindrent les Troyens dont sont descenduz 
IFrançois, Veniciens, Rommains, Anglois. Normans, Turcz et ceulx d’Austriche dont la 
noble lignée dure encoreu. N. Gilles mêle donc les Turcs parmi les descendants des 
Troyens, au nombre desquels il ne répertorie pas tous les peuples européens (Les Annales 
(01 Croniques de France, Paris, 1492, f. XII1 r”). - Quant à Robert Gaguin, s’il rappelle 
dans la première édition de 1495 du Compendium de Origine et Gestis Francorum que «les 
‘Francoys comme plusieurs autres nations se donnent gloire et honneur de estre produitz et 
:YSSUS des troyens» (Les grandes Croniques, excellens faitz et vertueux gestes des ... roys de 
France, traduction en français de P. Dewey, Paris, Galliot Du Pré et P. le Preux, 1514, in 
fol., f. I Y”), il  exprime dans l’édition latine de 1501 des doutes sur l’origine des Francs: 

3. Jean Lemaire de Belges, Les Illustrations de Gaule e1 Singulariiez de Troye, livre 
i ,  Lyon, E. Baland, s. d. (1509); livre II, Lyon et Paris, E .  Baland et G. de Marnef, 1512; 
‘livre III, Paris, G .  de Marnef, 1513. Edition à laquelle renvoient les références: Lyon, J .  
Ide Tournes, 1549, un vol. in fol. en 3 parties. 

Mihi quidem vera Francorum origo minime comperta est >> (f. 2 v”). 

4. Ibid., livre I ,  p. 10, et livre III, p. 324. 
5. Ibid., livre I ,  p. 17-18. 



HISTORIENS ET THÉORICIENS DE LA SOCIÉTÉ 191 

naissance à des enfants dépositaires du <c sang herculien B et eux-mêmes 
chefs de plusieurs lignées de rois européens. 

Le deuxième élément nécessaire à la gestation de l’Europe est la 
fondation de Troie, suivie de sa destruction. C’est un descendant 
d’Hercule, Dardanus, qui a fondé cette ville en Asie Mineure. Pendant 
un temps, elle a servi d’abri au «sang hercuiien,,. Pourtant, la N tres 
merveilleuse providence divine », comme l’écrit Lemaire, avait << détermi- 
né et décrété» que Troie serait détruiteh. II était en effet prévu de toute 
éternité «que la noble lignée des Troyens serait extirpée d’Asie, pour 
estre plantée en Europe H ’, et que de leur N genereuse semence >> seraient 
suscités cc es parties Occidentales plusieurs tres grands et tres glorieux 
Princes, tant de la nation Germanique, Gallique, Françoise, Belgique, 
Bourguignonne, Espaignole et Britannique comme aussi de la gent 
Italienne >> K.  

II faudra revenir sur le sens de l’épreuve troyenne pour l’histoire 
européenne. Pour l’instant il convient de souligner qu’elle est l’acte de 
naissance symbolique de l’Europe, puisque la conscience d’unité et de 
fraternité qui doit unir ses princes se fonde, selon Lemaire de Belges, 
sur le sentiment qu’ils sont (c affins et alliez ensemble de toute ancienne 
origine, de la noblesse de Troye L’Europe, c’est le «sang herculien», 
mais ennobli et purifié par le séjour troyen. 

L’appartenance des princes européens à la même race doit avoir 
pour conséquence leur union fraternelle. Cette union a été déjà 
préfigurée par le premier grand souverain véritablement européen, 
Charlemagne, en la personne duquel Lemaire, au cours d’une savante 
démonstration généalogique. fait converger le (( sang des Francs Orien- 
taux et Occidentaux, des Bourguignons et des Austrasiens, ou 
Austrichois,) ’“, et qui de plus a réuni sous son pouvoir la France 
Occidentale et la France Orientale (c’est-à-dire la France et la Germa- 
nie). II suffit que les princes d’Europe oublient leurs querelles mesquines 
pour retrouver l’unité: grand rêve, auquel Lemaire associe le nom de sa 
protectrice Marguerite, fille de Maximilien et de Marie de Bourgogne. 

On voit l’importance, dans Les Illustrutions, des notions de sung et 
de semence, éléments fondamentaux de la conscience d’une solidarité 
européenne. Sans doute, la fraternité chrétienne est, elle aussi. vigoureu- 
sement soulignée. Mais, lorsque Lemaire exhorte les princes chrétiens à 
s’unir, c’est parce qu’ils sont C extraits d’un mesme sang ,, ‘ I  ; les Turcs. 
leurs ennemis, sont haïssables surtout parce qu’ils usurpent la descen- 
dance troyenne : enfin l’expédition 2 laquelle ils sont conviés aura pour 
but la reconquête de «leur ancien héritage des regnes de Priam»”. 
Croisade d’un nouveau genre, dans lequel le sentiment religieux. pour 
profond et réel qu’il soit, tend cependant 2 perdre du terrain au proft de 

6. Ibid., livre I I I .  p. 275. 
7.  Ibid., p. 283. 
8.  Ibid., livre I ,  p. 115. 
Y. Ibid., livre I I I ,  p. 270 (épître liminaire à Maître Guillaume Crétin). 

10. Ibid., livre I I I .  p. 349. Voir aussi p. 320 et 345. 
I l .  hid.. livre 111. p. 270 (épître liminaire à Maître Guillaume Crétin). 
12. Ibid. 



1 ‘92 A. JOUANNA 

ce qu’on pourrait appeler une conscience de race. Lorsque Lemaire 
écrit : a noz Princes Troyens, c’estadire Chrestiens D 1 3 ,  il met l’accent sur 
la consanguinité autant que sur la communauté de foi. I1 y a là un 
élément important dans la définition d’une Europe dont la notion de 
Chrétienté, même si l’on pense à la chrétienté de fait, ne suffit plus tout 
à fait à rendre compte. 

Le deuxième aspect du patrimoine européen commun tel qu’il 
apparaît dans Les Illustrations est la participation aux mêmes valeurs. II 
s’agit de celles qui prévalent dans bien des cours d’Europe au temps de 
Lemaire, et qui permettent à la noblesse de se sentir partout à l’aise, 
qlue ce soit à Paris, à Gand, à Malines, à Rome ou à Urbin ; un peu plus 
t,ard, Balthasar Castiglione les codifiera dans son livre Le Courtisan. 
Valeurs nobiliaires essentiellement, dont l’incarnation est ici Hector de 
Troie, en qui Lemaire voit «le chef de toute prouesse et chevalerie du 
nnonde N 1 4 .  Un gentilhomme du début du XVI‘ siècle ne serait nullement 
dlépaysé à la cour du roi Priam, telle que la dépeignent Les Illustrations. 

Au premier rang de ces valeurs se place la «preudhommie», que 
Lemaire définit comme la perfection «tant  en science, literature et 
bonnes meurs, comme aux armes, à la chasse, et autres exercices >> Is. S’y 
ajoutent le sens de l’honneur, la fidélité au prince que l’on sert, le goût 
dles amitiés viriles, le souci de la pureté de la lignée, le dévouement aux 
dlames, le culte de la courtoisie raffinée. Culture du corps autant que de 
l’,esprit, qui s’exprime au cours des fêtes, des chasses, des joutes et des 
tournois, manifestations quotidiennes d’un art de vivre aristocratique et 
européen. Toutes ces valeurs enfin sont en quelque sorte sanctifiées par 
la perspective chrétienne de service de Dieu dans laquelle Lemaire les 
replace constamment. Voilà ce qu’est pour lui le génie propre de 
1”Europe qu’il définit ainsi : << nostre Europe, qui est la moindre, mais la 
plus noble partie du monde, mesmernent quant au fait des armes, et à la 
fiidélité de l’église Romaine: et de nostre sainte creance en Jesus Christ, 
et sa tresglorieuse Mere >) I h .  Noblesse (avec ce que cela implique, pour 
Lemaire, de supériorité biologique 1 7 ) ,  vaillance aux armes, foi au Christ : 
telles sont les trois composantes essentielles de la personnalité européen- 
ne, telle qu’elle se dessine à travers Les illustrations. 

La culture littéraire y tient également, on l’a vu. une place non 
nlégligeable. Lemaire loue en particulier la << science >> gauloise I X .  Mais la 

13. Ibid., livre I ,  p. 58.  Toutefois, p. 6, il  met davantage l’accent sur la solidarité 
chrétienne : les Princes européens sont tenus de s’unir contre les Turcs. <(non seulement 
comme Troyens, mais davantage comme chrestiens et treschrestiens ». 

14. Ibid., livre I I I ,  p. 280. 
IS. Ibid. 
16. Ibid., p. 271. 
17. Voir en particulier la façon dont se manifeste la noblesse de Paris, fils de Priam 

élevé parmi les bergers: «Nature, laquelle i l  avoit sortie bonne et benigne au ventre Royal 
de sa mere, luy administroit agilité et force correspondante à sa beauté,, ... «Les autres 
b’ergers du Roy, peres et parens des compaignons de Paris, voyans la beauté d’iceluy, ses 
mœurs et ses inclinations si bien conditionnées, ne cessoient de le louer: et disoient 
souvent par jeu, au pasteur qui le nourrissoit, que vrayement Paris nestoit point sien, et 
que sa femme I’avoit emprunté ailleurs: car i l  ne resembloit en rien les autres» (ibid., 
livre I .  p. 56-61). 

18. Ibid., livre I ,  p. 29 et 48. 



HISTORIENS ET THÉORICIENS DE LA SOCIÉTÉ 193 

<<vertu de lettres et de philosophie H des Gaulois tire son éclat d’autres 
sources que celles que vénèrent les humanistes. Pour Lemaire, c’est Paris 
qui est, de toute ancienneté, cc mere et maistresse souveraine des estudes 
de tout le monde, plus que jadis nulles Athenes, ne nulles Rommes B 19. 

I1 y a là la volonté de secouer la tyrannie gréco-latine que risquait 
d’imposer l’humanisme, et de chercher ailleurs, plus au nord, l’origine de 
toute culture. 

Non seulement les peuples européens sont unis par leur consanguini- 
té et par des valeurs identiques, mais ils ont en commun le même 
territoire, celui que leur a légué Japhet. La définition géographique 
proprement dite que propose Lemaire de l’Europe - du détroit de 
Gibraltar au Don - n’appelle pas d’observation particulière. La Tartarie 
en est exclue, dont sont issus les Turcs, faux descendants des Troyens. 
Plus remarquable est la façon dont il  conçoit les relations entre 
l’occident et l’Orient. L’Occident, c’est-à-dire les << nations N énumérées 
plus haut, << Germanique, Gailique, Françoise, Belgique, Bourguignonne, 
Espaignole, Britannique H et << Italienne ». L’Orient, c’est le << païs Natal », 
<<Asie la Mineur, qu’on dit maintenant Natalie ou Turquie >> *[I.  Lorsque 
Dardanus va fonder Troie, i l  trouve en Asie Mineure des descendants 
d’Hercule et d’Omphale, dont l’un est envoyé en échange régner en 
Toscane. Ainsi, commente Lemaire, <<par chanse tournée, se fait 
merveilleuse mutation de Royaumes. Car les Occidentaux vont dominer 
en Orient, et les Orientaux viennent en Occident. Mais combien que se 
fasse transmutation de lieu et de fortune, si ne se change en rien la 
droite genealogie du Tresnoble sang d’Hercule H *I. Des deux << transmuta- 
tions », c’est celle qui conduit les Occidentaux en << Orient H qui intéresse 
le plus Lemaire. Le séjour à Troie ennoblit et sacralise le «sang 
herculien O ,  qui pourra revenir ensuite, porteur des plus hautes valeurs, 
sur le sol européen. Le rôle ainsi dévolu à l’Orient évoque ce 
qu’Alphonse Dupront  appelait  << les consécrations des  terres  
orientales»22. I1 y a là un aspect de la séculaire fascination de l’Occident 
par l’Orient, qui hante maint rêve de Croisade et inspire aussi mainte 
généalogie nobiliaire remontant jusqu’à un mythique ancêtre croisé. 
L’Occidental ne devient vraiment lui-même que consacré par l’Orient. 

Entre l’Orient et l’Occident, i l  est un relais: c’est la mystérieuse 
Sicambre, la ville fondée par Francus, fils d’Hector, et que Lemaire 
assimile à << Bude en Hongrie B 23. Ainsi s’esquisse une géographie 
historico-symbolique de l’Europe, suggérée par cette invitation au voyage 
que Lemaire adresse aux gentilshommes et à leurs princes en les 
exhortant à aller aider les Hongrois dans leur lutte contre les Turcs: 
«Alors ce seroit un beau passetemps, à la tresnoble et tresillustre nation 
Françoise et Britannique, procreez du vray sang legitime de Troye, 
d’aller voir en passant par le païs de Hongrie, Esclavonie et Albanie, les 

19. Ibid., p. 45. 
20. Ibid., p. 58. 
21. h i d . ,  p. 43. 
22. Alphonse Dupront, Le myihe de Croisade. Essai de sociologie religieuse, Thèse 

pour le Doctorat d’Etat, dactylographiée, Paris-Sorbonne, 1956, tome I I ,  chap. VII, p. 28. 
23. Les Illustraiions ..., livre II I ,  p. 276. 



104 A. JOUANNA 

sieges de leurs premiers Princes et parents. Et d’ilec tirer en Grece, pour 
contempler la ruine d’une nation si audacieuse, qui eut jadis l’honneur 
de deffaire et ruïner la grand cité de Troye. Et d’ilec passer à 
Constantinople, la mer Hellesponte, cestadire le bras saint george. Et 
puis planter leurs enseignes triomphantes en la terre ferme d’Asie la 
h4ineur. qu’on dit maintenant Natolie ou Turquie. Et recouvrer par 
justes armes le propre heritage, et les douze Royaumes que tenoit jadis 
le bon Roy Priam, ayeul de Francus filz du trespreux Hector»2J.  Ainsi, 
par la reconquête, l’Europe est destinée à se prolonger jusque sur les 
riives orientales de la Méditerranée, sans lesquelles elle ne serait pas 
vraiment complète, sinon géographiquement, du moins spirituellement. 

Mais, si la valeur sacralisante est du côté du l’Orient, la pureté de 
la lignée et la force des armes sont de celui de l’Occident, et en 
particulier des «deux Frances», la Gaule ou France Occidentale, et 
l’Allemagne ou France Orientale. Ces deux pays sont-ils placés par 
L.emaire sur le même plan? Le titre, comme de nombreux passages, 
suggère la foi qu’il place en la puissance gauloise. Mais d’autres textes 
esquissent le thème, destiné à un spectaculaire développement, et déjà 
vigoureusement exploité outre-Rhin par des historiens allemands 2 5 ,  de la 
Germanie source de toute noblesse. «Aussi est la terre de germanie, 
écrit Lemaire, la vraye germinateresse et produiteresse de toute la 
noblesse de nostre Europe. N’est il pas tout certain, que les premiers 
François habiterent plus de quinze cens ans en germanie, avant que 
descendre en Gaule ? Les Roys d’Angleterre et d’Escosse, ne sont ilz pas 
de vraye germanique origine comme partiz des saxons et des estocz 
germains? Les Roys d’Espaigne ne se vantent ilz pas jusques aujour- 
d’huy d’estre yssuz des goths, qui furent germains? Certe. si sont pour 
leur plus beau tiltre. Pareillement aussi les Roys de Bourgogne, se 
glorifioyent jadis d’estre yssuz de Vandalus Roy de germanie: qui donna 
nom à la nation des Wandelz, tresforte, tresillustre et tresbelliqueuse 
c’omme il appert par toutes les histoires» 26.  Ainsi se dessine le visage 
d’une Europe aristocratique, cultivée mais surtout guerrière. unie par la 
foi chrétienne mais aussi par la communauté de sang, dont les hauts 
lieux sont plus nordiques que méridionaux, et les sources vitales plus 
orientales que gréco-latines. 

Cette Europe, ce n’est plus tout à fait la Chrétienté, encore que la 
fidélité au Christ en soit un caractère essentiel. Ce n’est pas non plus 
l’Europe des humanistes, en quête de valeurs plus universelles, mieux 
dégagées des pesanteurs sociologiques et historiques. I1 est significatif que 
L.emaire ait choisi d’évoquer l’Europe en racontant son histoire, belle 
histoire romancée pour plaire aux dames, mais histoire tout de même, 
c’est-à-dire récit d’un devenir particulier, d’une évolution spécifique. Seul 
l’enracinement dans l’épaisseur de la contingence, à laquelle la volonté 
divine confère le sceau de la nécessité, peut fonder la conscience de la 
singularité européenne, la fierté d’un destin propre. C’est cet aspect qui 

24. Ibid., p. 297. 
25. Voir plus bas, note 54. 
26. Les Illusiraiions, livre I I I .  p. 323 



HISTORIENS ET THÉORICIENS DE LA SOCIÉTÉ 195 

fait la grandeur d’une œuvre comme celle de Lemaire, sous ses dehors 
aimables et romanesques. I1 en explique aussi la fécondité et le succès. 
Les Illustrations de Gaule et singularitez de Troye contiennent en germe 
les principaux thèmes des constructions historiques ultérieures du 
XVI‘ siècle, même si celles-ci en modifient la valeur et la portée. 

Par sa réflexion sur les origines, Lemaire de Beiges a contribué à 
souligner l’importance de la dimension historique dans la prise de 
conscience de l’unité du patrimoine commun. 

Si l’image de la grande famille européenne alimente, dans Les 
illustrations de Gaule, le rêve d’une Europe unie, le conflit des Valois et 
des Habsbourgs, l’entente de François I“ avec Soliman le Magnifique, 
l’affrontement des protestants et des catholiques, allaient démentir cet 
espoir. Le thème de la communauté de race, de rassembleur qu’il était 
chez Lemaire de Belges, devient au contraire, dans les décennies 
suivantes, un instrument polémique utilisé dans les diverses querelles du 
temps par des auteurs qui en exploitent la connotation hiérarchique. 

Et pourtant, l’image de l’Europe ne se brise qu’en apparence. Dans 
l’affirmation agressive des différences nationales, surtout à partir de la 
compétition pour l’élection impériale de 1519 et de l’élargissement des 
guerres d’Italie, il y a ,  bien sûr, une volonté de puissance qui veut 
s’exercer au détriment des peuples voisins; mais i l  y a aussi le désir, 
pour chaque pays, de se situer, de préciser ses propres points de repère 
dans l’ensemble européen, toujours présent aux esprits, et qui demeure 
l’élément de référence. Et si les circonstances extérieures ôtent à 
l’entreprise la sérénité nécessaire, il n’en reste pas moins qu’à travers les 
efforts pour retrouver les origines nationales particulières subsiste le 
sentiment qu’existe un patrimoine commun par rapport auquel i l  convient 
de se définir. 

Ce désir de se situer par référence à l’Europe est d’abord ressenti 
pour le royaume de France. Au cours des décennies qui suivent 1519, et  
en particulier dans les années 1550, il s’agit pour les écrivains français de 
cerner la réalité de cette <<nation gallique >> dont Lemaire avait fait, avec 
la nation germanique, la plus illustre représentante du ((sang herculien ». 
L’image de la race allait leur fournir un excellent argument. Qui dit 
lignée dit droit d’aînesse. Si l’Europe est une grande famille, la question 
se pose de savoir qui est le premier né, l’aîné des peuples européens. 
L’accent se déplace alors du thème de la consanguinité à celui de la 
primogéniture. 

Dans un ouvrage intitulé Celtes et Gaulois au XVI“- siècle, Claude- 
Gilbert Dubois a excellemment analysé la formation du mythe gaulois, à 
la racine duquel i l  note très justement, mais sans y insister, <<des 
nostalgies de l’unité européenne>>*’. Or cet aspect mérite qu’on s’y 
attarde, non seulement parce qu’il est une étape importante dans 
l’évolution de la conscience européenne, mais parce que sans lui on ne 
saurait tout à fait comprendre l’entreprise d’auteurs qui, comme 

27. Claude-Gilbert Dubois, Celtes et Gaulois au XVI‘ siècle. Le développement 
littéraire d’un mythe narionaliste, Paris, Vrin, 1972, 205 p. 



196 A. JOUANNA 

Guillaume Postel, Jean Picard, Robert Ceneau, Pierre Ramus, ont le 
plus contribué à diffuser la aceltophilien du milieu du siècle. 

Parmi ces écrivains, Guillaume Postel est celui dont la pensée au 
sujet de l’Europe montre le plus de fermeté. Trois de ses ouvrages en 
particulier s’attachent à préciser la place de la nation gallique au sein de 
l’ensemble européen. I1 s’agit de : Les raisons de la Monarchie ... paru en 
1551 ; L’histoire mémorable des expéditions depuys le deluge faictes par 
les Gauloys ou Françoys, suivi de Apologie de la Gaule (Paris, 1552) ; et 
enfin La Loy salique, publié en 1552 égaiement. 

Dans ces livres, Guillaume Postel reprend le thème de la race de 
Japhet - ou Japet - avec tant de conviction qu’à plusieurs reprises il 
écrit : N l’Europe ou Japetie v 2x. Japet a d’ailleurs connu une promotion 
dlepuis Les Illustrations: i l  est maintenant le fils aîné, et non plus le 
troisième, de Noë 

Les descendants de Japet ont donc occupé l’Europe, et Postel 
précise : < c i l  n’a esté a nui autre licite (si non en vengeant son injure ou 
aydant son voysin) de faire ladicte occupation, sauf que à la postérité 
dludict Japet, et seulement a la verité ha esté licite à I’aisné et à sa 
postérité. l“. On voit ici comment du thème de la consanguinité 
Guillaume Postel passe à celui de la primogéniture. 

Or qui est l’aîné de Japet? C’est Gomer, «fondateur tant en sang 
comme en Droit de la gent Celticque ou Gallique»31. A celle-ci revient 
dlonc le droit d’aînesse. Gomer est également le créateur de la loi 
gallique ou salique, qui codifie la transmission héréditaire du pouvoir de 
fiils aîné en fils aîné, et qui inscrit dans le droit la vocation du peuple 
gaulois à la domination ??. 

L’histoire permet de préciser les rapports de la Gaule et de 
l‘Europe. Elle montre en effet que ((jadis les Celtes ou Gaulloys depuis 
&des ou fin Occidental de l’Europe jusques à la Scythie ou fin Orientai 
d’icelle, [ont] eu le Dommaine et Seigneurie de ladite Europe H 3 3 .  Cette 
domination de l’espace européen, attestée, selon Postel, par les historiens 
les plus sérieux, a entraîné plusieurs conséquences. D’abord l’Europe 
tout entière a été peuplée par les Gaulois 34, si bien que tous ses 
habitants doivent reconnaître en eux leurs pères ; certains, tels << les 
Helvetiens ou Suysses et les Allemantz ou Germains ainsi nommez 
comme freres des Gauloys, les Sueves ou Grisons et Austriens, les 
C‘eltiberes Galliciens et Portugallois, gardent encores les noms, ou en 

28. Guillaume Postel, De ce qui esf premier pour Reformer le monde (vers 156Y), 

29. Guillaume Postel, L’histoire memorable des expeditions depuys le deluge faictes 

30. [bid. ,  ff. 9 ~ “ - 1 0 r ” .  
31. Les raisons de la Monarchie ..., s.1.n.d. (Paris, 1551), f .  XVIIII. 
32. La loy Salique ..., Paris. 1552, non paginé, chapitre X .  
33. Les Raisons de la Monarchie, f .  XVI. 
34. «... II faut que ce soit par le vouloir du Dieu grand, éternel et incogneu qui 

estoit en la Gaule adoré comme par les Epistres de Sainct Marcia1 disciple de Sainct Pierre 
sf: veoit, que les Gauloys tant pour regaigner le droict de Gomer en Italie, comme pour 
raquester la possession des Cimmeriens ou Gomerites en toute l’Europe, se soubzlevassent 
ein telle multitude, que peu a peu ou peuplast ou repeuplast toute l‘Europe, et maintenust 
le. vestige du divin droict >> (L’histoire memorable des expeditions ._.,  f. 33 r”). 

édité par CI. G .  Dubois à la suite de Celtes et Gaulois au X V P  siècle, p. 169. 

par les Gauloys ou francoys, Paris, S. Nivelle, 1552. f .  Y vi’. 



HISTORIENS E T  THÉORICIENS D E  LA SOCIÉTÉ 197 

faict et Hystoires, ou en Ambition, de leur estre d’origine Gaulloys D jS. 

D’ailleurs les Francs, que les Gaulois ont <c appelés B pour régner sur eux, 
sont des Germains”, c’est-à-dire des ccGauloys de race>>37: c’est ce qui 
explique l’entente profonde des souverains de France et de leurs sujetsjK. 
Ainsi les Gaulois, dépositaires du droit d’aînesse et ancêtres des peuples 
de << leur Europe N 3y, apparaissent comme les médiateurs de l’élection 
biologique européenne. La << gent gallique >> est aussi, selon l’expression 
de Postel, cc Europeïque >> *’. 

Non seulement les Gaulois ont peuplé l’Europe, mais ils lui ont 
donné son nom : c< jadis », elle s’appelait << Celtica », ou c< Celtia N 4 1 .  Ils lui 
ont aussi apporté leur langue : «Ainsi, écrit Postel, combien que depuis 
la perte de l’union de parler, nous ayons en la Gaule changé de plusieurs 
langues et constitutions, si est il pour tout certain que la premiere unité 
domestique tant en parier comme en capituler ensemble proceda en 
toute l’Europe de la Gallique maison H 42. Enfin, l’Europe possédait 
autrefois un droit uniforme, et ce droit était gaulois: «Ayant toute 
l’Europe esté concedee a Japet, ou Jaset, et se lisant toute avoir esté 
occupee, tenue, avalluée, et pour la plus part nommée de la gent 
Gallique, Gomerique, ou Cimbrique et Celtique, premier que d’aucune 
autre gent d’anciennes memoyres aydé: i l  faut que pour le moins le 
Droict de l’Europe soit du regne de ladicte gent, et luy aye esté 
injustement osté N 43. 

Ainsi toute l’Europe tient des Gaulois son unité de peuplement et 
de civilisation. Lorsque Guillaume Postel invite la noblesse française, 
guidée par ses souverains, à reconstituer l’Europe gauloise, il n’a 
nullement le sentiment que les autres peuples en subiront une aliénation : 
ceux-ci, fils retrouvant leurs pères, ne feront que renouer avec leur 
personnalité profonde. Les valeurs gauloises, que Postel définit par la 
profondeur du sentiment religieux, le respect des souverains et le 
courage guerrier 44, sont des valeurs véritablement européennes. 

35. Les Raisons de la Monarchie, f .  XVII. 
36. La Loy Salique, chap. X ( « E t  qui consydere que Faramond fut prince haultain, 

Allemant, et payen comme ausi son chancellier Salgast. il voirra que le peuple Gallique, 
quand il appella les princes Francz pour regner sur sa terre Gallique, estoit beaucoup plus 
fort et puissant sans comparaison que n’eust sceu estre ledict Faramond avec toute la 
compagnie des Francz ou Allemantz qui estoient avec luy») .  

31. L’Histoire memorable des expeditions . . . l  f .  14 vi’. 
38. /bid. ,  f .  54 v” («Car  a la verité c’est chose miraculeuse. non seulement que ung 

peuple [les Francs]. qui venant devers Orient par les pays Septentrionaux et aguerris de 
l’Europe, ayant vaincu toutz les plus fortz peuples Europeens havoit esté neuf centz ans a 
debeller les Gauloys. mais quand i l  les eut vaincus, leur donna princes aussi Catholiques et 
amateurs de la vraye religion comme de tous temps havoit esté le peuple Galliquex). 

39. Apologie de la Gaule contre les malevoles escripvains qui d’icelle oni trial ou 
negligentement escript, publié à la suite de L’histoire memorable des expeditions . _ _ .  f .  65 v”. 

40. L’histoire memorable des expeditions ..,, f .  53 r” («Gomer premier autheur de la 
gent gallique et Europeique n). 

41. Ibid., f. 15 r”, Voir aussi De Etruriae Regionis, quae prima in Orbe Europaeo 
habifafa est, originib us..., Florence, 1551, p. 119: «Hinc factum est ut tota Europa authore 
Diodoro, Herodoto, Appiano, et Polybio ad Tanai usque fontes nomine Celtarum diceretur ». 

42. La Loy Salique. chapitre XIV. 
43. Les Raisons de la Monarchie, f .  XXXVIII. 
44. L’histoire memorable des expeditions, f f .  31 v”. 33 r”. 



198 A.  JOUANNA 

Quant aux limites géographiques orientales de l’Europe ce sont, 
selon Postel, la mer Noire, le mont Taurus et le fleuve tan aï^^^. Mais 
1”Europe réunifiée pourra et devra se prolonger en «Medie», région 
originellement attribuée aussi à Japet, pour former un vaste cc royaume 
Israelogallique H 46. Pas plus que Lemaire, Postel n’imagine l’Europe sans 
s’on prolongement oriental, indispensable à sa cohésion spirituelle. 

Cependant, dans son œuvre comme dans celle de son prédécesseur, 
s’e dessine le thème de la supériorité de l’occident. Pour Guillaume 
F’ostel, «le premier Signe du Ciel quant à l’ordre est Aries, chef du 
premier et Paschal mays»". Or si le premier influx d’Aries est oriental 
et privilégie la terre sainte, le second, dont l’importance va croissant au 
cours de l’histoire, tombe «en  l’Occident >> et «regarde sur la Gaulle, et 
slur les pays voysins, qui de la Gaule ont origine»JX. Paris apparaît 
c’omme la nouvelle Jérusalem, capitale de droit d’une Europe qu’il faut 
niunifier, et qui sera le ferment de l’unification ultérieure, à la fois 
religieuse et politique, du monde tout entier. 

Ainsi s’esquisse à travers l’œuvre de Postel le visage d’une Europe 
plus mystique que celle de Lemaire, malgré son attachement aux valeurs 
nobiliaires du courage guerrier et du droit de la race; moins italiano- 
phobe aussiJY, et tout entière dominée. ou pour mieux dire éclairée, par 
la nation gallique. 

D’autres écrivains, tels les historiens Jean Picard de Toutry ou 
Robert Ceneau, évêque d’Avranches, ont cru également trouver dans 
l’histoire des temps originels le mythe d’une unité européenne réalisée 
par les Gaulois. Pour le premier, auteur d’un ouvrage intitulé De Prisca 
C‘elfopaedia libri quinque, publié à Paris en 1556, cette unité est d’ordre 
culturel. Jean Picard insiste sur l’idée que c’est la Gaule qui, après 
l’avoir colonisée, a appris à l’Europe à penser et à s’exprimer; elle a 
civilisé en particulier la Grèce, qui est redevable aux Gaulois de l’éclat 
dte sa culture Dans la Galfica Historia de Robert Ceneau. publiée en 
15.57, toutes les cc nations H d’Europe sont qualifiées de cc Galligenae B 5 i .  

45. fbid. ,  f .  9 v” et 20 r”. 
46. fb id . ,  f .  9 v”. L’expression <<royaume lsraelogallique >> se trouve dans l’opuscule 

De ce qui est premier pour Reformer le Monde, éd. citée, p. 170. Dans le même ouvrage. 
Guillaume Postel étend l’ancienne Celtica à l’Afrique du Nord, faisant ainsi de la 
Méditerranée une mer gauloise : <<la seule Province Celtica qui contient avec toute l’Europe 
la partie septentrionale d’Afrique et l’Occidentale d’Asie, comme qui est orientale à la 
Souveraine Mer,> (p.  169). 

47. Les Raisons de la Monarchie, f .  XX. 
48. fbid. ,  f f .  XXI-XXII. II est noter cependant que cet européocentrisme 

n’empêche pas Guillaume Postel d’être sensible aux qualités de peuples non européens et 
en particulier à celles des Japonais, qui sont dans un même climat que nous, et ont donc 
les mêmes vertus : ils sont <<prudents, sages, lettrés et amateurs de lettres N (Des Merveilles 
du Monde, cité par G. Atkinson, Les Nouveaux Horizons de la Renaissance Française, 
Paris. Droz, 1935. p. 267). 

49. Voir, dans L’histoire memorable des expeditions .... cette affirmation : <<Italie qui 
est la fleur de l’Europe >, ( f .  34 r”). 

50. Jean Picard. De Prisca Ce/toonedia libri auinaue. Paris. M .  David. 1556. 
I ,  

p. 185-188 et 216-224. 
51. Robert Ceneau. Gallica historia. Paris, Galliot du Pré, 1557, f .  69 r” (<<Callos 

prius Germanis imperasse. quam Germanos Gallis. argument0 sunt Boii, qui et Bohemi : 
Baoarii. qui et Bavari : et in Galatia, Galatae. qui et Gallograeci : et in Thracia Tectosages. 
aliièque innumerac nationes. quas non tam indigenas quam Galligenas merito appellaverit H). 



HISTORIENS E T  THÉORICIENS DE LA SOCIÉTÉ 199 

Le thème de leur consanguinité est ici réaffirmé avec force; mais c’est 
par l’intermédiaire de la colonisation gauloise que se manifeste l’origine 
japétique et troyenne de la race européennes2. 

Toutes ces reconstructions historiques se caractérisent par une 
volonté marquée d’abolir la différence entre Francs et Gaulois, en leur 
attribuant une même origine. Cette volonté va même, dans l’œuvre de 
Robert Ceneau, jusqu’à l’utilisation des mots << Gallofranci, aut Franco- 
galli» pour désigner les Français, tant i l  a peur de donner à penser qu’il 
privilégie l’un ou l’autre des deux peuples; et i l  ajoute: ~ D i c i t u r  enim 
rex et Galliae et Francorum, Gallofrancus et Francogallus B 53. C’est qu’il 
s’agit, pour lui comme pour ses prédécesseurs, de mettre l’accent sur 
l’unité, unité nationale d’abord et unité européenne ensuite, celle-ci 
reflétant celle-là. Dans les images de l’Europe que véhiculent les œuvres 
de ces auteurs, c’est la cohésion qui importe le plus, même si naïvement 
ils croient en trouver la clef dans l’hégémonie européenne de la France. 

Avec les guerres de religion, il devient difficile de s’aveugler sur les 
antagonismes qui brisent l’unité du royaume. Antagonismes religieux, 
mais aussi politiques et sociaux. Or l’histoire européenne est utilisée 
comme une arme dans la polémique, et plus encore dans les conflits 
politiques et sociaux que dans les affrontements religieux. Dès lors 
l’obsession de l’unité, si elle ne disparaît pas, est concurrencée par une 
autre quête, complémentaire et cependant susceptible d’orientations 
différentes : celle des sources originelles de l’esprit européen. Certes, cet 
aspect est implicitement présent dans les œuvres qui viennent d’être 
analysées ; et son développement ultérieur est souvent obscurci par les 
préoccupations partisanes. Cependant, si l’on veut essayer d’y voir clair 
dans une évolution complexe, on peut tenter d’en résumer ainsi les 
grandes lignes, malgré les risques que comporte toute schématisation : 
certains auteurs s’attachent à définir politiquement et socialement l’esprit 
de l’Europe, croient qu’il s’incarne plus particulièrement dans tel o u  tel 
groupe social, et en déduisent la vocation de ce groupe à occuper la 
première place dans la société. Ainsi. après les efforts pour situer 
globalement la nation présentée comme le moteur de l’unité de l’Europe, 
viennent des tentatives pour situer les divers groupes sociaux dominants 
par référence à la fois à l’histoire européenne et à l’histoire nationale. 

Deux catégories sociales surtout ont essayé de fonder leurs préten- 
tions sur l’histoire européenne: il  s’agit des gentilshommes d’une part et 
des hommes de robe de l’autre, ou tout au moins d’une partie d’entre 
eux, ayant pris conscience de la force persuasive d’une argumentation 
appuyée sur des exemples historiques. 

Parmi les premiers. u n  certain nombre a été séduit par le thème de 
la conquête barbare de l’Europe. Pour le comprendre, i l  est nécessaire 
de se reporter à la fin du XV‘ siècle et au début du XVI‘, au moment 

52. Ibid., f .  88 r” («Gomeritae Calli: cui tota cessit Europa, uti ex Beroso cernere 
est n). Voir aussi f .  124 v”: <(Nec a recta aberraverit qui Gallicum nomen in omni quae in 
Europa natione aliquando regnasse dixerit ». L’origine japétique est rappelée au  f .  76 v”. 

53. Ibid., f .  I v”. 



2’00 A .  JOUANNA 

où des historiens allemands, parmi lesquels Conrad Meissel, Jakob 
Wimpfeling, Heinrich Bebel, Christophe Scheurl, Hieronymus Guebwil- 
ler, Beatus Rhenanus, Conrad Peutinger, exaltent la puissance conqué- 
rante des Germains54, manifestée en particulier par la conquête de la 
Gaule par les Francs. Ces derniers sont en effet présentés par eux 
comme étant non pas des Troyens, mais de purs Germains, des 
<< Francigermani P selon l’expression de Hieronymus Guebwiller. Le 
peuple germanique apparaît dans l’œuvre des historiens allemands comme 
fier, indomptable, caractérisé par un amour profond de la liberté, adonné 
à la guerre et à la chasse, courageux et dur à la peines5. Ainsi s’est 
affirmé le thème de la liberté germanique, la Libertas Cermanica, 
triomphatrice de peuples mous et indolents comme les Gaulois ou 
décadents comme les Romains. 

Cependant, de certains passages pouvait être inférée l’idée que cet 
e:sprit de liberté avait été communiqué à toute l’Europe, par la conquête, 
et par la noblesse semée partout par les Germains conquérants. Heinrich 
Biebel a écrit par exemple que la Germanie est à l’origine c’e presque 
toute la noblesse européenne : << Dicam tamen omnes fere totius Europae 
non modo nobiliores, verum etiam regum familias e Germania ortum 
auspicari»5h. Lemaire de Belges, on l’a vu, a repris et généralisé cette 
affirmation; mais, son souci premier étant l’unité, il n’a pas cherché à 
exploiter vraiment le thème d’un esprit européen d’origine germanique et 
incarné par la noblesse. 

Les ouvrages des historiens allemands ont été lus et commentés en 
France. Ils sont en partie à l’origine de la réaction gauloise déjà évoquée 
plus haut. Mais ils ont aussi influencé l’idée que des auteurs français se 
faisaient de l’histoire européenne. L’un des premiers à reprendre à son 
compte les thèses allemandes fut le juriste Charles Dumoulin, dans la 
première partie de ses Commentaires sur la Coutume de Paris, publiée 
ein 1539, et qui constitue un véritable traité historique sur les fiefs. Dans 
cet ouvrage, les Francs sont qualifiés de <c Francigermani B ; Dumoulin y 
montre comment ce sont eux, et non les Romains, qui ont légué à 
l’Europe son droit féodal. A travers le mythe de la liberté, de la 
simplicité de mœurs et de la pureté raciale des Germains, emprunté aux 

54. Conrad Meissel fit  paraître avant 1500 une édition de La Germanie de Tacite, 
accompagnée d’un poème à la gloire des Allemands. Jakob Wimpfeling est l’auteur d’un 
traité publié en 1501. intitulé Germania. En 1504 parut I‘Oraiio de Germaniae Laudibus de 
Heinrich Bebel; en 1519 le Libellus de Laudibus Germaniae, de Christophe Scheurl et le 
L#ibertas Germaniae de Hieronymus Guebwiller ; en 1530 le De Mirandis Germaniae 
aritiquitatibus de Conrad Peutinger, et en 1531 les Rerum germanicarum libri ires de Beatus 
Rhenanus. Sur ce mouvement d’idées et ces auteurs. le vieil article d’Emile Picot, « l e  
Pangermanisme au seizième siècle D, Revue Hebdomadaire, 1916, p .  462-471, est encore 
utile. Une thèse récente fait le point sur cette question: Jacques Ridé, L’image du Germain 
duns la pensée et la littérature allemandes de la redécouverte de Tacite à la f in du X V P  siècle 
(contribution ù l’étude de la genèse d’un mythe). Lille I I I ,  Service de publication des thèses. 
15178, 2 volumes. 

55. <<Caesar autem dicit, Germanos multum consuetudine Gallorum differre. cum 
eorum vita o m i s  in venationibus atque in studiis rei militaris consistat a parvulis, duriciei 
ac labori studentium, gallos autem molles esse dicit >> (Heinrich Bebel, Oratio Germaniae 
laudibus, Pforzheim. 1504. éd. Dar Simon Schard. Historicum ODUS. .  . . iomus I .  Germaniae 
anltiquae illustrationem continet, ‘Basileae, ex off. Henricpetrina,‘ 1574. in fol., p. 225) 

56. Ibid., p. 274. 



HISTORIENS ET THÉORICIENS DE LA SOCIÉTÉ 20 1 

auteurs allemands, se dessine une véritable réhabilitation de l’Europe 
barbare5’. Or ces idées ne sont pas restées réservées à un cercle étroit 
d’érudits. Dans une lettre adressée au connétable Anne de Montmoren- 
cy, on voit par exemple Charles Dumoulin exposer à son correspondant 
ses théories sur l’étymologie du mot mureschal, qu’il rattache à une 
coutume germanique 58 .  Des relations de fidélité unissaient bien souvent 
les historiens à de nobles protecteurs ; ainsi les idées des premiers ont pu 
être connues des seconds. 

Des éléments du thème de la conquête se trouvent dans l’œuvre 
d’Etienne Pasquier, de Bernard du Haillan, de François Hotman. I1 
serait trop long de les analyser ici. I1 suffit de souligner que tous 
s’attachent à minimiser les conséquences sociales de la conquête 5y. Mais 
ils n’en ont pas moins contribué à diffuser les éléments d’une idée qui se 
répand surtout dans le dernier quart du XVI‘ siècle, selon laquelle les 
gentilshommes seraient les descendants des Francs conquérants. 

Cette idée apparaît beaucoup plus nettement dans l’œuvre de Guy 
Coquille, un fidèle des ducs de Nevers, à la fois juriste réputé et 
historien du Nivernais. Bien qu’il soit le fils d’un grainetier à Decize, il 
participe aux valeurs de ses maîtres; i l  tient d’ailleurs à se faire passer 
pour un gentilhomme, descendant d’un lointain aïeul anobli en 1396 pour 
son courage guerrierM’. Son œuvre exprime bien l’aversion des hommes 
d’épée pour les gens de robe, ces mercenaires qui rendent la justice pour 
de l’argent sans savoir ce que c’est que l’honneur, et qui croient pouvoir 
former un (( quatriesme estat N dans la société sous le prétexte que le roi 
a besoin d’eux pour - c’est l’expression qu’il emploie - «plumer» la 
noblesseh’. Bien des passages dans son œuvre témoignent de l’âpreté de 
l’antagonisme - attesté par ailleurs par de nombreux mémoires et 
pamphlets - qui oppose la gentilhommerie traditionnelle à la nouvelle 
noblesse des gens de loi. Affrontement inégal, s’il faut en croire les 
gentilshommes, qui estiment que le roi les abandonne et favorise 
systématiquement les robinsh2. Beaucoup de nobles se sentent mal à 

57. Charles Dumoulin, Commentarii in consuetudines parisienses, éd. de 1576, 
Parisiis, ap. M. Somnium, 2 vol. in fol., t. I ,  f. 3 r”, col. 2. 

58. Cité par Donald R. Kelley, Foundations of modern scholarship. Language, law, 
and history in the French Renaissance, New York et Londres, Columbia Univ. Press, 1970, 
p. 203. 

59. En insistant, en particulier, sur le mélange intime des Gaulois avec les Francs ou 
les Saxons installés sur leur sol. Cf. A. Jouanna, L’idée de race en France au XVI‘ siècle et 
au début du XVII’ ,  Lille III, 1976, diff. par H.  Champion, p. 790-805. 

60. Guy Coquille, Les coustumes du pays et duché de Nivernois, Paris, 1605, éd. de 
1665, Les Euvres de Maistre Guy Coquille, Paris, J .  Guignard, 2 vol. in fol., t .  II,  p. 437. 

61. Guy Coquille, Histoire du pays et duché de Nivernois, Paris, L’Angelier, 1616, 
dans Les Euvres ..., t .  I, p. 398. Voir aussi, sur la prétention des robins à former un 
quatrième état, Le Discours des Estais de France, 1588, dans Les Euvres .... t .  I, p. 339. 

62. Voir, entre bien d’autres, les opinions de Brantôme ( M .  de La Noue, éd. L. 
Lalanne, Paris, Renouard, 1864-1882, t .  VII, p. 236-237) ; de Jean de Saulx-Tavanes, 
Mémoires de Gaspard de Saulx, éd. Michaud et Poujoulat, Paris, 1838, p. 119, col. 1 ; de 
Pierre de Saint Julien de Balleure, Meslanges Historiques, Lyon, B. Rigaud, 1588, p. 600. 
Voir aussi les études de Davis Bitton, The French Nobility in Crisis, 1560-1640, Stanford 
Univ. Press, Stanford, Californie, 1969, VII-178 p.. et de François Billacois, <<La crise de la 
noblesse européenne (1550-1650) N, Revue d’Histoire moderne et contemporaine, 1976, 
p. 258-277. 



;!O2 A.  JOUANNA 

l’aise dans une monarchie qui apprécie de plus en plus la compétence 
liuridique et la subtilité intellectuelle acquises dans les Universités. 
]Hommes de plein air et d’action encore, aimant pour la plupart la 
guerre, la jouissance et l’honneur qu’elle procure, et se croyant rejetés 
par une société oublieuse de leurs valeurs, ils ont été séduits par ces 
guerriers venus du Nord, fiers et indomptables, victorieux de Rome et de 
sa culture sophistiquée, que leur présentait l’érudition des historiens. 
L’œuvre de Guy Coquille est un reflet de cette fascination. Dans son 
iYistoire du Pays et Duché de Nivernois, le déferlement des conquérants 
septentrionaux apparaît comme l’événement fondateur de l’Europe 6 3 .  Ils 
l’ont peuplée de leurs guerriers ; ils ont  secoué la tyrannie romaine - et 
Rome, dans son œuvre, a au moins trois connotations: le droit romain, 
les hommes de loi et l’absolutisme royal, c’est-à-dire les trois ennemis 
des gentilshommes; le premier parce qu’ils n’ont pas le temps de 
l’apprendre et ne peuvent donc plus rendre la justice; les seconds parce 
qu’ils se sont emparés de cette fonction ; le troisième parce qu’il s’exerce 
I I  leurs dépens en s’appuyant sur les deux autres. Les conquérants 
germains ont donc soustrait l’Europe à la pernicieuse influence méridio- 
nale et lui ont donné des institutions d’hommes libres, fondées sur le 
culte de la force virile et de l’honneur, et assurant la prééminence sociale 
de la noblesseM. 

Parmi les gentilshommes eux-mêmes, certains ont utilisé à leur profit 
le thème de la conquête. Quelques-uns s’en sont servi comme d’une 
arme de défense contre les robins, dans des pamphlets ou dans des 
cahiers de doléances aux Etats Généraux de 1614h’. D’autres se sont 
contentés de retenir l’idée que toute la noblesse d’Europe descend des 
envahisseurs barbares hh. Ce thème a contribué à nourrir la conscience 

63. Voir, sur ce que Guy Coquille appelle le «debordement des nations estrangeres,) 
dans 1’Empire Romain, l’Hiistoire du pays et duché de Nivernoiis, éd. citée, p. 354-391. 

64. Guy Coquille reprend presque textuellement la phrase de H.  Bebel, répétée par 
Lemaire de Belges, sur la Germanie source de toute noblesse : N La region de Germanie est 
celle qui a produit tous ceux qui ont conquesté presque le reste de l’Europe, et partie des 
autres parts du monde sur l’Empire Romain, quand il declifla». Puis i l  se livre à une 
recherche étymologique : German, Aleman, signifient << tout homme, enherement hom- 
me. ... ; «la  pluspart des noms des armes, et de ce qui appartient au métier de la guerre 
sont venus de langue Tudesque: Helm, Heaume; arnisch, harnois», etc ... Or Coquille a 
rappelé plus haut que «apres que ces nations estrangeres eurent ainsi empieté les Provinces 
cle l’Empire Romain, les Rois ne permirent pas l’exercice des armes sinon à ceux de la 
riation conquérante». Là est le fondement de la supériorité de la noblesse, dont la 
<<principale profession ,> est le métier des armes (Histoire du pays ei duché de Nivernois, éd. 
citée, p. 485 et 391). 

65. Voir I’Advis d’un François à la Noblesse Caiholique de France, sur la 
remonstrance d’un ligueur, Tours, J .  Mettayer, 1590, 152 p. ; le plaidoyer de Julien du Fos 
dans la Querelle des Ordres en Dauphiné (Deffense de la Noblesse du Dauphiné contre les 
demandes du Tiers Esiai de la mesme province, Paris, A .  L’Angelier, 1601, 35 p , ) ;  les 
cahiers de doléances de la noblesse des gouvernements de la Normandie et de l’Orléanais 
pour les Etats Généraux de 1614, publiés par Yves Durand. dans Enquêtes ei Documenis de 
l’Université de Nanies, 1971, vol. I ,  p .  60 et 92. 

66. Selon Louis Turquet de Mayerne, <c les plus illustres familles aujourd’hui veulent 
dériver leurs descendants P de <<toutes ces nations vagabondes et conquérantes >), Goths, 
Alains, Vandales, Suèves, Francs, Hérules et Lombards (La Monarchie Arisiodémocraiique, 
a:uvre écrite vers 1591 et publiée à Paris en 1611 par J .  Berjon, p. 245). 



HISTORIENS ET THÉORICIENS DE LA SOCIÉTÉ 203 

d’une fraternité de sang et de valeurs entre tous les gentilshommes 
européens, menacés dans tous les pays par des périls identiques. Un 
passage amer du traité de Jeronimo de Urrea sur l’honneur, traduit en 
1585 par Gabriel Chappuys, le suggère de façon particulièrement claire : 
«et  vous dy, si l’on regarde bien, qu’icy et là en toute l’Europe, il m’est 
advis que vient à faillir l’estoc et  race des vaillans hommes, qui 
maintiennent le vray honneur militaire, autrement, dictes moy que c’est 
de l’ardeur et ferocité des Nerviens? de la robuste maniere et force des 
Bourguignons ? de l’arrogance des Turingiens ? de l’animosité des 
Cimbriens? de la force des Teutons, et de la valeur des Alains et des 
Goths ‘’ ? >> 

Sous une forme moins pessimiste et plus théorique, une idée 
analogue anime la définition de la noblesse donnée par René de Sanzay, 
gentilhomme poitevin, ami de Ronsard et d’Etienne Pasquier, et auteur 
d’un traité manuscrit sur la société intitulé: De l’origine, dignité et 
debvoir du prince, du seigneur, du gentilhomme et du noble homme 
(1583). René de Sanzay accentue encore le caractère européen des 
Francs en estimant que ce nom a été donné à tous les hommes libres 
«liguez en plusieurs lieux de dès que «les premiers 
gouverneurs et princes du monde voulurent abuser de leur authorité », et 
dressés particulièrement contre la << tyrannie des Romains ». Poussés par 
«le vouloir fatal de Dieu», ces hommes libres sont «parvenuz en 
germanye et de la aux Gaulles », où les gentilshommes français sont leurs 
descendants et incarnent l’esprit européen de liberté et d’opposition à 
tout pouvoir tyrannique. II est vrai que cette insistance sur l’origine 
européenne de la noblesse française rejoint chez René de Sanzay la 
mystique nationale illustrée par Guillaume Postel : pour lui, <<le Roy des 
Francs duquel le tiltre estoit tresantien et favorable à la qualité infinie 
sur tous hommes francz et libres de faict ou de vollonté joinct avecq les 
gaulois peuple seul portant le nom des eschappez du deluge et tenant la 
primogeniture en la Royaulté et Monarchie du monde occidental [...I 
establirent en leurs successeurs legitime et redoutable monarchie de 
l’Europe et du monde occidental,,hy. Ainsi René de Sanzay justifie-t-il à 
la fois, pour la France, l’hégémonie européenne et, pour les gentils- 
hommes, la prééminence sociale. 

A ces écrits qui favorisent la noblesse d’épée s’opposent ceux qui, 
par un effort identique mais de sens inverse, utilisent l’histoire des 
origines européennes pour justifier la supériorité des gens de robe et de 
leurs qualités propres. L’un des premiers à aller dans ce sens est 

67. Jeronimo de Urrea, Dialogue du vray honneur militaire, traduit par Gabriel 
Chappuys, Paris, T. Périer, 1585, ff .  17 v” - 18 r”. 

68. René de Sanzay, De l’origine, dignité et debvoir du Prince, du Seigneur, du 
gentilhomme et du Noble homme. Leur Institution, religion, faictz d’armes, fiefs, dignitez. 
seigneuries, honneurs, rangs, ceromonyes, qualitez, et dvferences avecques le moyen de 
pacifier toutes querelles par le poinct d’honneur (1583). Bibl. nationale, Mss. Fr. 
14722-14724, 3 volumes; tome I ,  ff. 99 v”-100 r”. - Sur René de Sanzay. voir Manfred 
Orlea, La noblesse aux Etats Généraux de 1576, thèse de troisième cycle. Publ. de la 
Sorbonne, Paris, P .U.F. ,  1980, p. 142-147. 

69. René de Sanzay, De l’origine ..., f f .  101 r”-101 v”. II est à noter que, pour René 
de Sanzay, l’éloge des Francs ne s’accompagne pas d’une dépréciation des Gaulois. 



;!O4 A. JOUANNA 

peut-être le traité sur les mœurs des Gaulois de Pierre Ramus, publié en 
11559. Cette œuvre est l’une de celles qui ont contribué à alimenter la 
celtophilie du milieu du siècle. Mais elle s’en distingue par un effort 
original pour mettre en évidence, dans le passé des principales nations 
d’Europe, y compris celui de la Grèce et de Rome, les témoignages de 
l’existence d’un régime << démocratique >> ou << timocratique ». Ainsi Pierre 
Ramus en vient-il à définir un esprit de liberté propre à ce qu’il appelle, 
d’une expression particulièrement remarquable, la G Republique des 
nations ». Mais de ses descriptions des divers systèmes politiques 
pratiqués autrefois par les peuples d’Europe émerge l’idée que ce sont 
les magistrats qui formaient, avec les druides, le groupe le plus utile et le 
plus éminent dans la société “ I .  

D’autres ouvrages ont également puisé dans le passé européen pour 
y trouver des arguments à la louange des valeurs de la robe. Parmi eux 
peuvent être cités, malgré la diversité de leurs préoccupations, les 
Commentaires de François Connat, la Méthode de l’Histoire de Jean 
Bodin, la Responsio d’Antoine Matharel à François Hotman, I’Estat, 
description et gouvernement des royaumes et républiques du monde, de 
Gabriel Chappuys, les Antiquitez gauloises et françoises de Claude 
Fauchet, L’excellence des rois et du royaume de France de Jérôme 
E3ignon. Si l’on tente de résumer brièvement les thèmes de ces œuvres, 
on peut retenir que, pour elles, les Francs ne sont pas des Germains, 
rnais d’anciens Gaulois revenus au bercail, qui, lors de leur retour en 
Gaule, ont dû abandonner au contact de la civilisation gauloise la 
barbarie acquise en Germanie. Proclamer la rapide assimilation des 
Francs par les Gaulois, c’est affirmer le triomphe des vertus de paix et 
dle la culture juridique, valeurs propres aux hommes de robe, sur la 
vaillance guerrière. Récusant l’apport barbare, ces auteurs voient l’esprit 

70. Pierre Ramus, Liber de moribus veterum Gallorum, Paris, A. Wechel, 1559; 
traduction française par M. de Castelnau, Traicté des façons et coustumes des anciens 
gaulloys, Paris, A.  Wechel, 1559. Pierre Ramus met en parallèle les mœurs gauloises et 
celles des nations voisines, et en particulier celles de la ngrand Bretagne» et de la 
Germanie. La quatrième partie de son œuvre est consacrée à l’analyse de leurs régimes 
politiques démocratiques ; ceux-ci étaient caractérisés par la souveraineté du peuple, qui 
avait le pouvoir, par l’intermédiaire d’une assemblée générale, d’élire ses souverains et ses 
magistrats, et aussi de les déposer lorsqu’ils se comportaient <<autrement que les 
ordonnances du peuple ne commandoient ». Ces systèmes politiques sont décrits par César, 
«dont s’entend le regiment Timocratique des Rep. que Platon et Aristote ont tant prisé, et 
lequel la Grèce estant en sa liberté et l’Italie aussi ont gardé si curieusement ». Un peu plus 
loin, Ramus parle de «République Démocratique». Pour lui, « i l  est donc manifeste par les 
passages icy alléguez, que la police proposee par Cesar n’estoit point seullement commune à 
toute la Gaulle, mais aussi generalement en recommandation à toutes les nations». Et il 
poursuit par cette invitation : M Or sus illustrons donc particulierement les gouvernemens de 
la Rep. des nations et citez des gents,> ... (Traicté des façons et coustumes des anciens 
ginulloys, édition de 1581, Paris, Denys du Val, ff. 82 r”-83 r”, 85 VI’, 88 v”).  Au sujet des 
magistrats, Pierre Ramus écrit : N La profession des disciplines estoyt en grande reputation, 
I’Nestat de judicature d’autorité insigne, la puissance de faire sacrifices et de divination 
apartenoit à une majesté Royalle. Le premier degré de la Rep. Gaulloyse cest le magistrat, 
puis les Princes, puis les chevaliers: le peuple elisoit selon son advis et pour sa commodité 
les Princes qu’il vouloit pour faire la guerre et s’ilz ne faisoient bien à leur voulonté, ilz les 
cliassoient >> (ibidem, f. 81 v”). 



HISTORIENS ET THÉORICIENS DE LA SOCIÉTÉ 205 

de l’Europe dans sa science politique et sa fécondité en juristes”. Ainsi, 
ils tentent de faire pièce aux efforts des gentilshommes pour rétablir une 
prééminence menacée. 

Au terme de cette rapide recension de quelques images de l’Europe 
élaborées au XVI‘ siècle, on voit à quel point celles-ci sont lourdes de 
passion partisane. C’est peut-être le destin inévitable de quiconque essaie 
précisément de se représenter l’Europe et de lui donner un visage. Ceux 
qui ont été proposés au XVI‘ siècle n’étaient pas acceptables par tous; 
ils ne pouvaient s’imposer. Les excès mêmes de ces images partiales et 
partielles expliquent sans doute que ce soit une autre vision de l’Europe 
qui l’ait emporté au XVII‘ siècle, celle que l’on pourrait appeler la vision 
réaliste. Déjà présente dans l’œuvre d’un Claude Seyssel, d’un Etienne 
Pasquier, elle se caractérise par le refus de dessiner une image de 
l’Europe et de risquer ainsi d’en altérer la diversité fondamentale. Pour 
elle, il n’est pas de génie européen; i l  y a simplement un cadre 
géographique où se trouvent des pays solidaires mais divers. Cette vision 
réaliste permettra 2 l’idée d’équilibre européen ’? de s’épanouir. Mais, 
après une éclipse, certains des thèmes abordés au XVI‘ siècle connaîtront 
malgré tout une large postérité: témoin, aux XVIII‘ et XIX‘ siècles, la 
fascination renouvelée pour l’Europe barbare. 

Arlette JOUANNA 

71. Arlette Jouanna, L’idée de race en France au XVI‘ siècle ..., p. 840-849 et 

72. Georges Livet, L’équilibre européen de la fin du XV‘ à la fin du XVIII“ siècle, 
p. 362-365. 

Paris, P.U.F., 1976, 231 p. (Coll. L’Historien). 



EUROPE ET THÉORIE DES CLIMATS 
DANS LA SECONDE MOITIÉ DU XVI“ SIÈCLE 

La théorie des climats pose, comme l’on sait, une détermination par 
le lieu des qualités physiques, psychologiques, morales et politiques des 
différents peuples. Hérité de la médecine et de la philosophie grecques, 
connu durant le Moyen Age, en faveur à l’époque du premier 
humanisme occidental I, le principe du déterminisme mésologique ren- 
contre dans la seconde moitié du XVI“ sècle, notamment en France, une 
fortune sans précédent. II permet alors, avec son élaboration systémati- 
que par Jean Bodin, d’établir une grille cohérente et globale d’interpréta- 
tion de l’univers, en même temps qu’il devient la base des sciences 
politiques modernes. 

Originaire de Cos et d’Athènes, propagée beaucoup plus tard depuis 
Paris ou Bologne?, Bâle ou Anvers, la science des climats - au moins 
sous la forme occidentale que nous lui connaissons - s’intéresse au 
premier chef à l’Europe, qu’elle va s‘employer à décrire et à recenser 
dlans sa variété, mais aussi à diviser. En effet, dans la mesure où i l  est 
flondateur de discriminations et où il trace des frontières entre des zones 
inégalement favorisées, le code ainsi institué va pouvoir servir l’ambition 
dle puissances politiques et militaires rivales. Selon son lieu d’émission, il 
fournira une sorte de justification à la volonté hégémonique d’une nation 
sur ses voisines. Si la science des climats s’épanouit alors dans une 
Europe en crise, divisée par la Réforme et l’antagonisme de nationa- 
lismes naissants, i l  conviendra de mettre en doute son innocence, quitte 
à retourner contre elle ses propres armes. 

De la Grèce antique à la chrétienté moderne, l’influence du lieu de 
sa production sur la théorie climatique elle-même, qui, en fonction de 
son origine géographique, varie à la fois dans sa forme, dans son 
extension et dans sa leçon, exige ici un bref rappel. Cependant, loin de 

1. Albert le Grand wa i t  exposé en détail la  théorie des climats. d’après Hippocrate 
e t  Aristote. dans son traité Dr riuri~r~t locoriirti. ouvrage bien connu :I 1;i Renaissance. en 
particulier par les éditions de Vienne ( L .  Alnntse. 1514) et  de Strasbourg ( M .  Schurer. 
I S I S ) .  Plus diffusée encore était I’(ruvrc de vulgarisation de Pierre d’Ai l ly. e n  particulier 
son commentaire de Jean de Sacrobosco. U/wrrirtiitrri splicrc7 r t i i t r id i  c‘orrirneti/ririurn 
itirerscrris eiiam quc.srioiiihirs divini Pcwi de Alirtco. Parisiis. 1498 ( B . N . .  Rés. Cie DD. 
l ’ 9 Y l ) .  <(Capitulum terciiim. quarta pars (le divisione climatum terre >>. E n  dehors de ces 
fortunes occidentales de In théorie mésologique. il convient dc rappeler la plnce importante 
que lui avait réservée Avicenne dans son ( ’ w w n  dc rti4drcitie. 

2. C‘est à l’université de Bologne que IC médecin Girolnmo Cardano (1501-1.576) 
commentait le De Arre d‘Hippocrate a u  début rle la seconde moitié du XVI‘ siècle. 



THÉORIE DES CLIMATS 207 

vouloir retracer l’historique d’une notion dont la fortune ne s’est jamais 
démentie au cours des siècles, nous nous bornerons à faire jouer les uns 
avec les autres trois systèmes échelonnés dans le temps et dans l’espace, 
mais qui, à l’époque de la Renaissance, se trouvent simultanément 
présentés dans des commentaires, des relectures ou de nouvelles 
définitions. Hippocrate expliqué par Jérôme Cardan, Aristote transmis 
par-delà la scolastique médiévale et la synthèse nouvelle tentée par Jean 
Bodin définissent trois variantes d’un même schéma, où la place de 
l’Europe dans la grille climatique ne cesse, de par ses glissements 
successifs, de constituer un enjeu essentiel. 

Pour le «Père de la médecine», Hippocrate de Cos, qui pose dans 
son traité De Aere, q u i s  et locis, les bases d’une théorie des milieux, le 
partage climatique fondamental se traduit dans le vis-à-vis géographique 
des deux bords occidental et oriental de la mer Egée. L’Asie - 
mineure, mais Hippocrate élargit métonymiquement ses qualités au 
continent asiatique tout entier - se recommande par la douceur de son 
climat, la «mansuétude» de ses habitants, la grandeur et la beauté des 
êtres et des fruits qu’elle engendre. En un mot, longe pulchriora, et 
majora omnia nuscuntur in Asia3.  L’Europe, en revanche, dont la Grèce 
péninsulaire est partie constituante, offre un climat rude, des fruits plus 
rares et de moindre goût, et des peuples moins policés. Le seul privilège 
de l’Européen sur l’Asiatique est une plus grande robustesse, qui lui 
permet de résister à un milieu hostile. 

Première constatation : cette opposition climatique fondamentale de 
deux continents suffit à rendre compte de la diversité du monde et de la 
variété des cultures humaines. Tout se ramène à ces deux paradigmes, 
asiatique et européen. L’Afrique, profuse et chaude, qui a vu fleurir la 
sagesse des anciens Egyptiens, se réduit à une simple variante du modèle 
asiatique. Quant à la septentrionale Scythie, elle représente, plutôt qu’un 
type climatique et culturel à part entière, une sorte de condensé des 
infortunes naturelles de l’Europe et de l’Asie 4. 

En second lieu, cette division entre deux caractères ou deux 
tempéraments fondamentaux ne s’opère pas exactement en fonction de la 
latitude, encore moins, comme le souligne Cardan dans son 
commentaire5, selon l’opposition du froid et du chaud. Ce qui fait la 
W température P - au sens ancien - de l’Asie, ce n’est pas la douceur de 

3. G .  Cardano, Commentarii in Hippocratis De Aere, aquis et locis opus, quo 
nullum, teste Galeno. omnibusque Medicis et Philosophis, praestantius extat. in quo. sine 
dubio, sicut Hippocrates au tor. ita ïardanus commentator seipsum superat. In CVIII. 
lectiones divisum f...), Basileae. 1570. liber V. lectio LXVII. Le jugement d’Hippocrate sur 
l’Asie et l’Europe est ainsi commenté : << Praeponit Asiam Europae beneficio naturae et 
probitatis, Europam roboris >> (1. 143 r”). Alors que le traité d’Hippocrate se présentait sous 
la forme d’un livre unique. Cardan l’a divisé, pour les nécessités pédagogiques d’un cours, 
en 8 libri et 108 lectiones. Ce découpage du texte présentant quelque commodité. nous le 
retiendrons pour le présent exposé, et renverrons dans la suite à cette édition. 

4. Ibid. .  liber VII. Ce livre est tout entier consacré aux Scythes. qui allient à la 
barbarie des Européens des tares telles que l’impuissance génitale, des contrefaçons et 
rhumatismes occasionnés par la vie à cheval ou dans des chariots. 

5. Ibid., lib. VI. lectio LXXVIII. f .  170: .Neque enim ad calorem aut frigus 
regionis. sed temporum mutationem haec refert Hippocrates >>. 



208 F. LESTRINGANT 

ses journées, mais bien l’égalité du temps qui, du seuil au terme de 
l’année, ne connaît pour ainsi dire pas de variations saisonnières. A 
l’inverse, la rudesse du climat européen - et,  par voie de conséquence, 
la rudesse de ses habitants - ne réside pas dans la rigueur de trop longs 
hivers, mais dans le contraste de saisons fortement marquées. Cette 
rnutatio temporum a pour résultat, chez les hommes d’Europe, un 
perpétuel mouvement (motus) de l’âme et  du corps. D’où la chaleur d’un 
sang continuellement brassé qui les pousse à des actions promptes et 
irréfléchies, et qui favorise, au lieu de la réflexion, la témérité et l’ardeur 
guerrière 6 .  

Au contraire, de par l’égalité de saisons peu marquées, les 
Asiatiques vivent une quiétude sans accident. Ce repos ininterrompu de 
l’âme et du corps est naturellement favorable au développement des 
disciplines intellectuelles et artistiques, en même temps qu’il entretient 
chez ces peuples une propension à la contemplation philosophique et 
religieuse. 

Dès Hippocrate, la théorie des climats opère donc une division 
géographique des aptitudes humaines qui se trouvent réparties en deux 
aires complémentaires l’une de l’autre, mais inégalement favorisées. A 
l’Asiatique fait défaut le courage de l’Européen, mais celui-ci, à 
l‘inverse, est privé de la science, de la sagesse et des inventions 
techniques de celui-là. Alors que les qualités de l’homme d’Europe se 
ramènent en quelque sorte à des dispositions physiques exacerbées - 
promptitude à courir au danger, inconscience face à la mort -, celles de 
l’Asiatique témoignent d’une bien plus grande variété et consistent en 
des aptitudes élargies à tous les champs de l’activité humaine. 

Si le motus implique une adhérence étroite, à ce moment, de l’âme 
au corps, qu’une même passion traverse et agite (unus est motus ram in 
anima quam in corpore), la quies en revanche autorise une certaine 
autonomie de l’âme, un détachement et  une liberté de jeu, par lesquels 
la stupiditas cède le pas à la prudentia’. A l’impulsivité sanguine de 
l’Européen doit donc être préférée, selon Hippocrate et son exégète 
Cardan, la froide et molle inertie de l’Asiatique, plus éloigné de 
l’animalité brutale que son congénère d’outre-Egée. 

Entre les deux paradigmes, le choix est donc clair. Si l’île de Cos, 
patrie légendaire d’Hippocrate, apparaît située dans l’intervalle des deux 
continents, il ne fait pas de doute qu’elle est nettement plus proche des 
cotes de l’Asie que des bords européens de la Grèce. «Hippocrate était 
uin homme d’Asie >> (fuit autem Hippocrates Asianus), remarque judicieu- 
sement Cardan, retournant contre son premier auteur l’explication par le 
dt3erminisme mésologique 8. 

Tout en faisant subir à la théorie hippocratique des lieux, des airs et 
des eaux quelques altérations décisives, Aristote reprend à son compte la 

6. Ibid. 
7. Ibid. Cardan remarque ici : <*Idem vulgatum est, Anima sedendo et quiescendo fit 

prudens (7. Physicorum Tex. corn. 20)n. Et plus loin, pour expliquer le courage à partir de 
l’agitation du sang et de la colère, il  appelle Aristote en renfort ( « 2 i .  de Part. animal. 
cap. 4 ~ ) .  

8. Ibid., lib. V ,  lectio LXViI. f. 143 r”. 



THÉORIE DES CLIMATS 209 

bipartition climatique selon deux continents antagonistes. Les ressorts du 
déterminisme des milieux sont par lui simplifiés et réduits schématique- 
ment au contraste du chaud et du froid. Au livre VI1 de la Politique, qui 
traite du «Souverain Bien pour les individus et pour les Etats», l’Europe 
se ramène au Septentrion et à ses frimas, l’Asie au Midi caniculaireY. Au 
demeurant, le froid, qui stimule l’organisme et agite le sang, paraît avoir, 
sur les Européens d’Aristote, le même effet que le motus cher à 
Hippocrate, et la chaleur engendre chez les Méridionaux cette quiétude 
déjà observée et cette absence de courage, dont l’astuce créatrice ou 
spéculative est la contrepartie bénéfique. 

Mais Aristote, à la différence d’Hippocrate, ne se veut ni Asiatique 
ni Européen. La balance est maintenue égale entre les contraires 
géographiques, au moyen - et à l’avantage - d’un troisième terme 
situé dans l’intervalle des deux précédents : l’Hellade égéenne, intercalée 
entre les deux masses continentales complémentaires mais irréconcilia- 
bles, apparaît alors comme la résultante dialectique qui rassemble en une 
synthèse positive les deux espaces en vis-à-vis. Elle occupe à tous points 
de vue le juste milieu - climatique, puisque soumise à des influences 
contraires qui s’équilibrent, psychologique, moral et  institutionnel : ni 
chaude ni froide, ni impulsive ni léthargique, la «race des Hellènes» 
refuse aussi bien l’anarchie des Germains ou des Scythes que la tyrannie 
subie de plein gré par les Egyptrens ou les Perses. 

Cette transformation du binôme climatique en un système à trois 
composantes ne préserve en tant que tels les termes initiaux d’Asie et 
d’Europe que pour les subsumer dans l’unité totalisante d’une Hellade 
intermédiaire et réconciliatrice. A Hippocrate I’« Asiatique B répond ainsi 
le macédonien et panhellène Aristote. 

De l’insulaire de Cos au Stagirite, le point d’ancrage de la théorie 
des climats s’est déplacé, entraînant dans son sillage un nouvel ordre des 
peuples et un projet politique bien précis. La volonté d’hégémonie 
universelle de la race hellénique, <<capable de gouverner le monde entier 
si elle atteint à l’unité de constitution» ‘ ( I ,  et plus encore, le rêve 
alexandrin d’unification des continents contraires sous tutelle macédo- 
nienne se profilent clairement dans la nouvelle cc donne D aristotélicienne 
des climats. Le rôle du précepteur d’Alexandre se révèle peut-être dans 
cette page de la Politique où ,  altérant de propos délibéré la théorie 
hippocratique, Aristote bouscule la dichotomie continentale jusqu’alors 
admise pour inventer un continent et un climat intermédiaires, tertium 
quid qu’incarne I’« hellénité B et à partir duquel toutes les révolutions du 
sens et du pouvoir vont être légitimées. 

C’est cette théorie aristotélicienne privilégiant un centre au détri- 
ment de bords symétriques, complémentaires et en définitive subordon- 
nés, que le XVI“ siècle va redécouvrir, avec le même usage politique et 
la même affirmation hégémonique que lui avait prêtés le philosophe. 
Mais ce nouveau transfert implique une nouvelle transformation de 
contenu et d’intention. Entité simple et concept opératoire chez Hippo- 

9. Aristote. La Polirique, éd. J .  Tricot. Paris, J .  Vrin. 1977. VII. 7. p. 4Y2-497 
IO.  /bid. ,  p. 494. 



.2 10 F. LESTRINGANT 

crate, composante secondaire mais distincte pour Aristote, l’Europe va 
paradoxalement s’effacer en tant que telle dans la moderne - et 
européenne - théorie des climats. 

Jean Bodin, dont on a voulu faire, à la place de son «imitateur» 
Montesquieu I l ,  le véritable père de l’analyse du déterminisme mésologi- 
que, expose celle-ci au moins à trois reprises. D’abord, et d’emblée sous 
sa forme achevée et quasi définitive, dans la Méthode de  l’Histoire, puis 
au livre V de la République, parue en 1576, dix ans après l’œuvre 
précédente; enfin, sous une forme plus éparse, mais non moins 
construite, dans le Théâtre de la Nature universelle (1507). Si la théorie 
énoncée par Bodin est toujours la même et si les termes dans lesquels 
elle est exposée ne varient guère d’un ouvrage à l’autre, s’augmentant 
tout au plus de quelques illustrations nouvelles, sa fonction apparaît à 
chaque fois différente et se règle selon le jeu de trois problématiques 
distinctes et originales. Dans la Methodus de 1566, la référence au 
déterminisme climatique permet d’établir N un jugement exact à l’égard 
des Histoires» 1 2 ,  dans la mesure où  est posé par là même un cadre 
objectif à l’activité des peuples et au devenir de leurs institutions. Selon 
le degré de conformité des différentes chroniques à ce que l’on sait être, 
d’après les climats, la réalité <<objective B et naturelle d’un peuple, on 
pourra aisément conclure à leur plus ou moins grande véracité. Grille 
obligée pour une lecture critique des histoires anciennes ou modernes et 
qui permet une vérification instantanée, la théorie des climats donne à 
E3odin de renvoyer dos à dos, sur tel sujet de controverse, «Aristote, 
Hippocrate, Galien, Diodore, Hérodote, Volaterra, Sabelli », etc. l 3  Avec 
lia République, pièce maîtresse comme on sait de l’œuvre bodinien. le 
dléterminisme climatique émigre de la philosophie de l’histoire au 
domaine juridique. Préludant au livre sur la forme du gouvernement, 
l’exposé sur les climats est destiné, selon la formule célèbre, à 

... accommoder la forme de la chose publique à la nature des lieux, et les 
ordonnances humaines aux lois naturelles 1 4 .  

La théorie mésologique n’est donc plus seulement l’outil d’une 
lecture du réel, mais celui d’une action sur celui-ci et d’une institution. 
Non moins déterminante apparaît la fonction de cette théorie dans le 
Théâtre de la Nature universelle, qui représente, comme le rappelait 
Pierre Mesnard, l’ouvrage le plus ambitieux peut-être et à coup sûr le 
plus méconnu de Bodin. II ne s’agit de rien moins que de décrire 

I I. Pierre Mesnard. article << Bodin >> dans I‘Eii(,~c.lopcrc,</irr ürriwrsrr/i.c. 
12. Nous citons cet ouvrage d’aprcs la traduction de Pierre Mesnard, La Méthode de 

/‘Hismirt-, Paris-Alger. << Les Belles-Lettres ». 1941. ch. V : (e  Du Jugement exact à I’égard 
des Histoires», p. 68 sqq.  

13. /hi</.. p. 106. 
14. Jean Bodin. Les Six  livres de Ici R<+uh/iqrra. 1576. livre V .  ch. I .  Nous citons 

d‘après la seconde édition de 1577 (B.N.  : ’E 53. iii-fd). p. 516. 



THÉORIE DES CLIMATS 21 1 

... l’ordre indissoluble de nature, leur coherence, affinité et consentement, 
et de monstrer comme respond la premiere extremité à la derniere et leur 
milieu avec toutes les deux, et le tout avec une chacune de ses parties”. 

Rassemblant en un même corps de savoir les lois de l’histoire 
naturelle, humaine et  religieuse, étendant son champ depuis les formes 
les plus basses de l’univers physique jusqu’au divin, le Théâtre constitue 
une sorte de traité de G cosmographie analogique B - pour reprendre 
l’expression de Michel Foucault I h ,  dans lequel, d’étage en étage, les 
différents ordres de la création se répondent terme à terme. Or, dans 
une telle symbolique régie par l’accord du microcosme et du macrocos- 
me, la théorie des climats, qui veut que l’homme soit en convenance 
avec le sol qu’il foule et l’air qu’il respire et que les peuples apparaissent 
à l’image des territoires qu’ils colonisent, est appelée à jouer un rôle 
décisif. Génératrice de correspondances et moteur de l’analogie générali- 
sée qui fait passer du corps individuel à la cité, de la cité au corps du 
monde, la théorie des climats dépasse dès lors tout déterminisme au sens 
strict pour s’affirmer comme principe universel de liaison et d’unification. 
Loin de se réduire chez Bodin à la pauvreté d’un schéma d’explication 
causale, comme ce sera plus tard le cas avec Montesquieu, elle est bien 
cette clé analogique du monde, où toutes choses se font écho: les 
nations sont à la semblance des pays, eux-mêmes en accord avec tel 
organe ou telle humeur du corps, ceux-ci en liaison à leur tour avec cette 
planète, cette couleur, ce signe, etc. 

A toutes les étapes de la réflexion bodinienne, la place de la théorie 
des climats apparaît donc comme stratégique. Elle est critère de sélection 
dans la Méthode de f’Histoire, instrument d’adéquation de l’institution au 
fait dans lu République, clé du symbolisme universel dans le Theutrum. 

Cependant, par-delà cet enrichissement à la fois thématique et 
fonctionnel, que reste-t-il chez Bodin de l’ancienne théorie des climats ? 
Comment, dans cet univers de correspondances soudain multipliées d’une 
extrémité à l’autre du cosmos, l’entité d’une Europe climatique va-t-elle 
achever de se perdre? Des deux modèles qui lui sont proposés, 
Hippocrate et Aristote, Bodin attache peu d’importance au premier, qu’il 
réfute en mainte occasion. Le portrait du Scythe émacié, basané, 
courbaturé et impuissant, tel qu’il est tracé dans le traité De Aere, lui 
paraît constituer une véritable hérésie scientifique, et Bodin n’hésite pas 
à en prendre l’exact contrepied, de façon à pouvoir ranger ce cas dans la 
classe des Septentrionaux élancés, clairs de peau et de poil et d’une 
singulière vigueur ”. Par respect pour ce qu’il nomme l’expérience 

15. Jean Bodin. L e  TIiCuire tie la Nuiitre Uiiiversell<~. riiiqitel o i i  peur coiirenipler les 
euiises eflcienies ci f ir ides tie i o i t i c 7  clioses. derqiielle~ l’ordre <xi coiiliiiitP p u r  quesiioris ci 
responses en cinq livres. traduict du Litin par François de Fougerolles. Lyon. Jean 
Pillehotte. 1597, <‘ Intention de l‘Auteur ». feuillets liminaires non foliotés. 

16. Michel Foucault. Les Mois  ci I P S  C‘lioses. Paris, Gallimard. 1966. ch. I I .  p. 3X. 
Tout ce passage relatif aux <<Quatre similitudes ,, peut s’qpl iquer  au Bodin du TIIPÛrre de 
lu Nuiure Uiiiver.selle. 

17. Jean Bodin. La MPrliode (/e I’Hitroire. éd.  f i t . .  p. 87. pnssage dans lequel l’auteur 
aligne les Scythes sur le modèle germanique. et leur rend du même coup la puissance 



;!12 F. LESTRINGANT 

commune, mais aussi en raison du privilège accordé au centre par ce 
dispositif, Bodin hérite donc de la tripartition aristotélicienne. Mais c’est 
pour l’appliquer d’emblée à tout autre chose qu’à des espaces continen- 
taux différenciés. L’Europe, l’Asie ne sont plus pour lui des catégories 
premières, et la Grèce déchue, la Grèce ottomane du XVI‘ siècle ne 
saurait plus désormais jouer ce rôle de pivot et  de juste milieu qui était 
le sien dans l’Antiquité. Certes, à l’origine, Bodin semble d’accord avec 
ses prédécesseurs, dont il note : 

Les anciens sont presque unanimes à remarquer à ce  sujet que les hommes 
du Nord ont le corps plus robuste et  de  plus haute taille; mais si les 
Méridionaux sont plus faibles, i l  l’emportent par l’esprit : ce point est depuis 
longtemps connu par expérience, tant i l  est facile de  s’en apercevoir I*. 

Dans un monde élargi et  diversifié par les grandes découvertes, une 
t’elle opposition ne peut plus se réduire au face-à-face des deux 
continents anciens. Elle joue désormais sur le fond d’un espace 
indifférencié et géométrisé, devenu de part en part habitable et qui 
embrasse toute la sphère terrestre. En tant que théoricien des climats, 
Eiodin entend agir en effet avec une rigueur mathématique, et c’est en 
cosmographe qu’il procède lorsqu’il généralise à l’orbe habité le principe 
de l’explication par le milieu. Trois facteurs d’importance décroissante 
déterminent le climat d’un lieu : la latitude, première et fondamentale, 
qui règle l’opposition Nord-Sud selon une progression de degré en degré 
de I’Equateur au Pôle et par un étalonnage très précis du quart de 
méridien; la longitude, qui, par une rotation de 90” de l’échelle 
précédente, permet d’appliquer à la dimension latérale le même jeu de 
différenciations ; l’altitude enfin qui nuance, corrige ou contrarie parfois 
les deux déterminations premières IY. 

Les deux notions fondamentales de latitude et de longitude relèvent 
précisément de la science cosmographique, telle que la définissait 
Ptolémée au livre I“ de sa Géographie. Quel est en effet le propre de la 
cosmographie par rapport aux autres disciplines descriptives comme la 
giographie ou la topographie, sinon << qu’elle partit la terre par les 
cercles du Ciel, et non par les montagnes, rivières, mers et gouffres >> ? ‘ I ?  

En d’autres termes, la division du monde selon l’analyse cosmographique 
nje procède nullement de la configuration interne de celui-ci et du détail 
dle son dessin, mais de la projection sur le globe d’une grille géométrique 

sexuelle que leur avait déniée Hippocrate: «Comme les Scythes sont i la tois pleins de 
chaleur et d’humeur. conditions favorables à la génération. i l  ne fait pour moi aucun doute 
qu’ils soient le plus fécond de tous les peuples,. C‘est là le contrepied exact du livre VI1 
du De Aere. 

18. Ibid.. p. 69. 
19. Ibid.. p. 69. et La Réppubliqcce, p. 516: « d e  sorte qu’en mesme ville. la diversité 

des hauts lieux aux valees. tire apres soy varieté d’humeurs. et de meurs aussi (...) ». 
20. André Thevet. Cosmographie Universelle. Paris. P. L’Huillier. 1575. t .  I .  f .  2 v”. 

On trouve la même délinition. simplement transcrite de la Géogrciphie de Ptolémée. chez la 
plupart des auteurs de Cosmographies du XVI‘ siècle. Cjl, à titre d’exemple. P. Apian. 
Cosmographie ou description (...) du monde. Anvers. 1581. I “  Partie. ch. I .  p. 5. 



THÉORIE DES CLIMATS 213 

engendrée par le circuit des planètes et des cieux autour de lui. Ecartant 
le problème des conjonctions astrales exceptionnelles, dont les lois, aux 
yeux de Bodin, demandent des lumières tout autres que celles d’un 
homme, fût-il aussi averti que Ptolémée2’ - souvent en défaut sur cette 
question -, nous nous en tiendrons aux cercles fixes: parallèles, 
méridiens, équateur, écliptique, tropiques et cercles polaires construisent 
de la sorte, à la façon d’une sphère armillaire, l’armature ajourée de la 
terre - parfait modèle mécanique, d’où se sont effacés, au moins à titre 
provisoire, les contours des océans et  des (< terres continentes ». Ceux-ci 
ne réapparaîtront qu’ensuite, à la façon de déterminations secondaires 
modifiant dans le détail de son application, mais non dans son principe, 
la théorie fondamentalement géométrique des climats selon Bodin. 

La disparition de l’Europe en tant qu’entité climatique simple est 
bien corrélative ici de cette géométrisation du monde suivant les cercles 
célestes et les quatre points cardinaux. En cela, l’auteur de la République 
poursuit jusqu’au bout le projet de la cosmographie ptoléméenne - et il 
est peut-être le seul, au XVI‘ siècle, à s’en tenir avec une telle rigueur 
au programme tracé dans le premier livre de la Géographie. En effet, les 
grands ouvrages de cosmographie de la Renaissance, qu’il s’agisse de 
ceux de S. Münster, de Belleforest, de Thevet, de Merula, ou, à une 
échelle plus modeste, de Pierre Apian, abandonnent très vite, après les 
avoir reproduites en quelques pages, ces prémisses mathématiques. 
Placées sous le sceau de Ptolémée Pélusien qui les autorise d’une 
certaine manière par cette référence inaugurale, les Cosmographies 
Universelles des temps modernes développent en fait une suite de 
narrations enchaînées les unes aux autres selon des trajets terrestres ou 
maritimes où la géométrie n’a plus lieu d’être. Leur modèle est 
l’itinéraire de voyage - non pas la carte et son système de repères 
orthonormés. Par là, de tels ouvrages, bien que se réclamant explicite- 
ment de Ptolémée, appartiennent de toute évidence à l’héritage de la 
géographie << historiale >> chère à Strabon, où les anecdotes se mêlent aux 
descriptions dans le cheminement hasardeux de routes nécessairement 
déterminées par les accidents de la topographie. Chez eux, comme jadis 
chez Hippocrate, mais encore chez Strabon, la notion de continent garde 
toute son importance et regroupe, à chaque fois, une synthèse climatique 
que quelques traits résument: l’Asie aux richesses profuses et à la 
mollesse légendaire, l’Afrique fertile en monstres, l’Europe rude et 
vaillante. 

Ces caractères des continents - sortes d’idées reçues sur les lieux et 
les peuples que la cosmographie ordonne non pas en dictionnaire ou en 
catalogue, mais selon des allégories disposées dans l’espace, s’accroissent 
au siècle des Grandes Découvertes de nouveaux clichés. Jean de Léry 
remarque à ce propos que, de même que l’on dit ((vaillans Europiens, 
effeminez Afriquains, mols Asiatiques », l’on peut parler avec la même 

21. Bodin, La Méthode de l’Histoire. ch. V, p. 133-134. où Ptolémée et son 
commentateur Cardan sont vivement pris à partie au sujet de l’astrologie judiciaire, telle 
qu’elle était exposée par l‘auteur de l’Almageste. 



214 F. LESTRINGANT 

vérité des <<vindicatifs Ameriquains », <<car en general voila leurs 
humeurs, tiltres et epithetes >> 22. 

S’écartant d’entrée de jeu de cette distribution des caractères des 
peuples en fonction des continents, et  sapant par là même cette galerie 
de clichés tenaces hérités de l’Antiquité à travers la tradition humaniste 
-- quitte, il est vrai, à y revenir ensuite de manière indirecte -, Bodin, 
dont la conception est celle d’un géomètre et d’un cartographe, 
commence par revenir à la définition étymologique et  mathématique du 
rnot climat. D’un mot grec qui signifie degré, on sait que le climat 
désigne la << zone orbiculaire », c’est-à-dire l’espace de terre compris entre 
cleux cercles parallèles à l ’ é q ~ a t e u r ~ ~ .  Sans tenir compte, dans un 
premier temps, de la répartition des masses continentales sur le globe, 
Bodin va donc découper méthodiquement chaque hémisphère selon les 
parallèles. La tripartition qu’Aristote découvrait dans le point de 
rencontre, en Hellade, des influences contradictoires de l’Europe et de 
l’,Asie, Bodin la reporte sur un axe vertical, divisé en trois portions 
égales. Chaque part de méridien comprend de la sorte trois zones, 
hautes de trente degrés chacune, qui définissent les trois climats 
fondamentaux : le méridional, de l’équateur au trentième degré, le 
tempéré du trente et unième au soixantième degré, le septentrional 
au-delà et jusqu’au pôle. Chacune de ces trois zones peut elle-même être 
divisée, toujours selon la hauteur, en unités plus restreintes qui 
permettent à la théorie mésologique de s’appliquer avec plus de 
précision. Ainsi la zone tempérée médiane reproduit «en  abyme» la 
tripartition de l’hémisphère, avec son Midi, compris entre le trentième et 
le quarantième degré, son milieu, du quarantième au cinquantième 
degré, et son Nord qui s’étend jusqu’au soixantième degré, à la frontière 
du Septentrion proprement dit. 

Milieu du milieu, « la  véritable région tempérée» sera donc située, 
comme on peut le déterminer par un calcul simple, «entre le quaran- 
tième et le cinquantième degré D 24. 

Dès lors, du Sud au Nord et de Gibraltar à la Scandinavie, l’Europe 
va se trouver disloquée selon trois ensembles hétérogènes, dont chacun 
déborde largement sur la partie correspondante de l’Afrique, de l’Asie 
ou du Nouveau Monde. Appartiennent à la zone médiane: 

l’Espagne du Nord, la France, l’Italie, la Haute-Allemagne jusqu’au Main, 
les deux Pannonies, l’Illyrie, les deux Mésies, la Dacie, la Moldavie, la 
Macédoine, la Thrace, une bonne partie de l’Asie mineure, le pays des 
Parthes, l’Arménie, un important morceau de l’Asie majeure 2 5 .  

22. Jean de Léry. Histoire d‘un voyage fait en la terre du Brésil, <<Advertissernent de 
I’Autheur» ajouté à l’édition de 1600 (et non de 1611, comme le suppose Jean-Claude 
Morisot, qui reproduit ce texte aux pages 397-398 de sa réimpression en fuc-simile, Genève, 
Di-oz, 1975). 

23. François de Dainville, S. J . .  Le langage des géographes, Paris, A .  et J .  Picard, 
1964, où se trouve cette définition du Climat, p. 18-19. 

24. Bodin, Méthode de l’Histoire, ch. V, p. 79. 
2 5 .  Ibid. 



THÉORIE DES CLIMATS 215 

Quant au Septentrion, il rassemble sous un même climat I’Angleter- 
re, le Danemark, la Scythie et la Tartarie. Arrachés au sud du continent 
européen, l’Espagne méridionale, la Sicile, le Péloponnèse, la Crète, 
rejoignent l’Arabie, l’Inde, 1’Egypte et même la Floride dans la zone 
climatique du Midiz6. Le privilège qui échoit au centre - seul capable 
d’unir les extrêmes et ,  selon le mot de Bodin, de «moyenner» la paix 
entre eux2’ -, n’est donc pas exactement un privilège européen, il ne se 
confond plus avec l’avantage exclusif d’un continent hégémonique. Placée 
en sandwich entre les guerriers nordiques et les prêtres-philosophes 
méridionaux, la troisième race d’hommes << qui possèdent la science noble 
entre toutes d’obéir et de commander, qui ont la force suffisante pour 
tenir en échec la ruse des Méridionaux et la sagesse requise pour venir à 
bout de la brutalité scythe»2R - entendez, septentrionale - et qui 
semblent donc destinés à gouverner l’humanité, ou du moins, à la 
maintenir dans la paix et l’harmonie souhaitables, cette race de 
magistrats et de jurisconsultes ne se rencontre que dans le tiers central 
de l’Europe. II est même peu de pays d’Europe où cette race soit 
partout répandue. L’Espagne et l’Allemagne, à cheval sur deux zones 
climatiques distinctes, semblent ainsi échapper pour moitié à l’aire du 
«juste milieu». A vrai dire, chez Bodin, seule la France paraît à même 
de tenir ce rôle d’arbitre et de médiateur international, de par sa 
position médiane tout entière comprise dans la << véritable zone tempé- 
rée», entre le quarantième degré qui passe très au sud de Toulon et le 
cinquantième qui coupe au nord la Picardie. Que l’on retrouve comme 
terme préférentiel de la nouvelle donne climatique instituée par Bodin le 
pays d’émission de celle-ci n’est évidemment pas un hasard. Une 
nouvelle fois, la reprise de la théorie mésologique s’accompagne d’un 
recentrage au profit d’un projet politique et d’une volonté d’affirmation 
nationale. Ici encore, le but dernier qui, en ces années de trouble de la 
seconde moitié du XVI‘ siècle, est un programme de concorde à l’échelle 
du monde, ne peut totalement dissimuler néanmoins les intérêts 
particuliers et plus étroitement nationalistes qui l’alimentent. 

Seulement, cette nostalgie ici perceptible de Bodin pour le modèle 
aristotélicien, tripartite et centré sur un lieu d’équilibre et d’hégémonie, 
ne doit pas faire illusion. L’Europe bodinienne n’a plus de contours, 
puisque traversée dans toute son étendue par les trois climats qui se 
poursuivent ailleurs et dont aucun ne saurait la définir totalement ni 
exclusivement. Ce centre figuré par la monarchie française, entre les 
républiques nordiques et les tyrannies du midi, n’a donc qu’une valeur 
relative. D’autres exemples d’un tel équilibre se trouvent nécessairement 
en d’autres lieux qui bénéficient d’un climat tempéré semblable. A la 
certitude aristotélicienne d’un univers centré sur cet unique foyer de la 
paix universelle que constitue l’Hellade, et dont les contours renferment 
la totalité de l’œkoumène, se substitue une mappemonde couverte d’un 
quadrillage géométrique où apparaissent, selon l’entrecroisement des 

26. Ibid. 
27. Bodin, La République, livre V, p. 524. 
28. Bodin, Méthode de l’Histoire, ch. V, p. 81 



216 F. LESTRINGANT 

parallèles et des méridiens, des zones de tension entre peuples et climats 
contraires, ou de calme et d’équilibre dans les régions à la «températu- 
re D naturelle. 

On pourrait penser que, conjuguée à ce modèle géométrique et au 
schéma hérité d’Aristote, l’influence d’Hippocrate permet à Bodin de 
!;auver l’Europe. Dans la mesure où le De Aere établissait une distinction 
latérale selon la longitude, l’auteur de la République pouvait y découvrir 
des arguments propres à distinguer nettement l’ensemble européen des 
]peuples orientaux situés sous le même climat. En fait, il n’en est rien, ou 
]plutôt, cette distinction inter-continentale partiellement reproduite par 
.Bodin se transforme chez lui en un glissement de proche en proche vers 
(cet optimum climatique, humain et institutionnel que représente à ses 
‘yeux la zone tempérée orientale. L’Asie, associée également au sud et 
,aux qualités intellectuelles que cette région favorise, 

l’emporte sur toutes les autres parties du monde par la valeur des plantes, 
des métaux, des pierres précieuses, des hommes, des animaux, des corps 
célestes 

Là où l’on serait en droit d’attendre un hymne à l’Europe, comme il 
en existe tant chez les cosmographes de l’époque, s’élève un cantique à 
la perfection du continent asiatique. Situé dans le droit fil de la tradition 
hippocratique, mais nullement isolé dans l’œuvre de Bodin, un pareil 
texte peut surprendre de la part d’un Européen de la Renaissance 
confronté par les faits à la puissance de l’Empire ottoman et au 
débordement de celui-ci sur des territoires jusqu’alors considérés comme 
partie intégrante de la chrétienté. Mais ce discours prétend à une fin 
beaucoup plus haute et plus générale, loin au-dessus des aléas immédiats 
de l’actualité internationale. Célébrer l’Asie à travers son climat et ses 
productions, c’est du même coup célébrer l’intellect au détriment du 
corps et les valeurs religieuses et spirituelles préférables aux appétits 
matériels. L’Orient qui reproduit, par une sorte de rotation et de 
translation à angle droit, les qualités du Midi2y, se trouve en effet 
entretenir une convenance naturelle avec les choses de l’esprit, alors 
qu’au contraire l’occident, variante thématique du Septentrion, dont on 
sait par ailleurs qu’il est la patrie des démons3”, ne recèle rien que de 
matériel et de barbare. 

Sous la carte du monde repose le ((corps de PoliCie», et celle-ci est 
à l’image de l’organisme humain, avec son cœur, son foie et sa rate, son 
côté droit et son côté gauche. Microcosmes de l’homme et de la 
République, macrocosme universel se superposent exactement selon la 
tripartition climatique. Cette dernière, comme le remarque Bodin, <<a 
une merveilleuse convenance au corps humain, qui est l’image du monde 
universel, et de la République bien ordonnée N 31.  

28”. Ibid.. p. 101. 
29. La République. livre V, p. 537: «On trouvera que le peuple d’occident tient 

beaucoup du naturel du Septentrion. et le peuple Oriental. du naturel de Midy. en meçme 
latitude ». 

30. Mérhode de I’Hisioire. p. 102. 
31. La République, V. p. 536. 



THÉORIE DES CLIMATS 217 

Corps individuel, République, univers, tels Sont les trois termes 
analogiques et directement contigus qui trament l’étendue du cosmos. 
Dès lors, on comprend que la conscience nationale et la conscience 
universelle puissent coexister chez le Bodin climatologue, puisqu’elles 
apparaissent l’une et l’autre comme les figures solidaires et indissociables 
d’une même conscience de l’être, qui est la conscience même de l’être 
individuel. Décrire l’anatomie humaine, c’est simultanément dresser le 
modèle de la bonne constitution juridique et cartographier l’ordre du 
monde. Mais l’on pressent aussi pour quelle raison, dans ce système 
symbolique à trois composantes, i l  n’est nul intervalle où viendrait se 
loger une hypothétique et superfétatoire conscience de l’Europe. Ampu- 
tée, découpée en tranches transversales, l’Europe de la climatologie 
bodinienne ne constitue nullement un organisme viable. Elle n’est même 
pas, comme l’Asie, confondue avec l’Orient, un des vecteurs fondamen- 
taux de l’univers. Elle représente tout au plus une portion - et l’une 
des moindres - du grand corps cosmologique. 

Cette indifférence apparente pour les aléas que connaissait l’Europe 
contemporaine se découvrait dans la théorie bodinienne des climats par 
le privilège accordé à la cohérence exclusivement latérale de ses trois 
zones étirées d’ouest en est. Or. au même moment, l’Europe du 
XVI‘ siècle s’était pour ainsi dire redressée verticalement sur la carte de 
l’hémisphère. Fortement rognée en Orient par la continuelle avancée des 
Turcs et donc rétrécie en largeur, l’Europe découvrait simultanément 
l’habitabilité de ses confins nordiques, que révélaient vers le milieu du 
siècle des ouvrages comme L’Histoire des Pays septentrionaux de 
l’archevêque d’Uppsal Olaus Magnus, abondamment lue et commentée 
par tous les (( philosophes naturels >> ’?. Se félicitant de cet accroissement 
territorial et culturel, François de Belleforest observait là, ainsi que l’a 
relevé Jean Céard, une sorte de providentielle compensation par quoi le 
continent chrétien, amputé de sa moitié levantine, recouvrait au 
Septentrion ses terres et ses peuples perdus33. De toute évidence, 
l’entreprise bodinienne de division cosmographique selon l’étagement des 
lattitudes contredit un tel espoir et une pareille volonté de retrouver 
l’intégrité européenne au prix d’une manipulation et d’un redécoupage de 
cartes. Lecteur lui-même d’Olaus Magnus, Bodin y puise, dans tel 
chapitre de démonologie, la confirmation éclatante selon laquelle la 
Scandinavie et plus généralement les pays du Nord sont infestés par les 
légions de Satan 34. 

Le théâtre dont Bodin avait besoin pour dresser son système 
d’analogies naturelles et de preuves objectives des histoires ne pouvait de 
toute façon se restreindre à la moindre des trois ou quatre parties de 

32. Olaus Magnus. L’Histoire des Puys Septentrionuux. Anvers. Ch. Plantin. 1561, ne 
constitue qu’un épitomé. L’Historiu de Gentihus Septetitriotiulibus. eurunique diversis 
statibus. condirionibus. moribus ( . . . I  et rebus rnirubilihiis. 1555. in-fol.. apporte à Bodin non 
seulement maintes informations, mais la confirmation de certains traits essentiels de sa 
théorie des climats, en particulier le caractère prolifique des peuples du Nord. qui les 
pousse à envahir périodiquement les terres moins peuplées et plus fertiles du Sud. Voir lib. 
primus. cup. 111, f .  12 : << lncredibilis multitudo hominum septentrionalium ». 

33. Voir à ce sujet la communication de Jean Céard, <(L’Europe des Cosmographes ». 
34. Méthode de l’Histoire, p. 102. 



;!18 F. LESTRINGANT 

l’univers, fût-elle accrue du supplément scandinave ; ce théâtre embrassait 
d’emblée la totalité du monde créé. 

L’une des conséquences les plus désastreuses pour l’image de 
l’Europe chez Bodin est alors son éclatement, et ses lambeaux étirés en 
largeur vont rejoindre, par convenance ou émulation, des contrées 
situées parfois aux antipodes les unes des autres, mais placées sous le 
même parallèle. Ainsi, le caractère mélancolique des Méridionaux, que 
travaille une bile noire en excès, explique aussi bien la vogue italienne 
des duels pour l’honneur et les règlements de compte par la dague ou 
l’épée que les agapes cannibales des Brésiliens. Le lieu, du point de vue 
de la latitude, est approximativement le même, et les anthropophages du 
13résil qui, selon l’expression imagée de Thevet, << se vengent à belles 
dents» de leurs ennemis35 en les ingérant de pied en cap, obéissent en 
fait à la même humeur que les Italiens vindicatifs et cruels ih. La 
variation du degré de violence d’un cas à l’autre n’est fonction que de la 
différence de hauteur sur le méridien. L’échelle verticale des distances 
sur la carte est A lire simultanément comme l’échelle quantitative des 
passions. Plus proches de I’Equateur, les Tupinambas sont par nature et 
par situation plus mélancoliques et donc davantage sujets à la discrasie 
des humeurs que leurs consanguins de Naples ou de Palerme. Mais le 
ressort ici et là reste fondamentalement identique. 

La complémentarité que Bodin remarque d’une région à l’autre, 
d’un climat à son opposé, ne saurait jouer, en toute logique climatique 
et cosmographique, qu’à l’échelle du monde entier. La perception d’une 
cohérence d’ensemble n’est donc possible qu’à condition d’embrasser 
instantanément la sphère et la symétrie de ses zones. Pour peu que l’on 
:je prive - délibérément ou non - de la vision globalisante nécessaire, 
on aperçoit, dans le détail de la théorie des climats, des incongruités ou 
ce qu’il conviendrait d’appeler avec Roger Caillois des cc cohérences 
dventureuses >> 37. Tel est bien le cas du rapprochement que nous venons 
d’évoquer entre les Italiens et les Cannibales. Absurde en soi et si l’on 
commet l’erreur de le dégager de son contexte, un tel parallèle reçoit 
itoute sa signification et toute sa pertinence d’être replacé au centre d’une 
)théorie d’ensemble. 

De là, un usage pervers de la théorie bodinienne des climats, qui 
iconsistera à isoler et à prélever du copieux chapitre V de la Methodus 
par exemple telle rencontre insolite et passablement défavorable à l’égard 
d’une nation proche et rivale. Ce sera l’usage de certains polémistes 

35. André Thevet. op. ci/.. 1575. t .  11, livre XXI. ch. XV. f. Y47 r”. La mastication 
des poux et de la vermine par les Indiens Tupinamhas obéit au même ressort que le 
cannibalisme exogène au groupe. Cf. ib id . :  « L a  plus grande vengeance. de laquelle ces 
Sauvages usent à l’endroit de leurs ennemis, et laquelle est plus que bestiale. c’est de les 
manger ,,. 

36. La République, livre V. p.  528: << le peuple meridional est cruel et vindicatif. pour 
la nature de la melancholie. qui presse les passions de I’ame d’une violence extreme, et 
employe son esprit à vanger sa douleur*. 

37. Roger Caillois. Cohérences aventureuses. Gallimard. << Idées n. 1Y76. L’essai sur 
«la  Dissymétrie),. qui forme la troisième partie du livre. est en un certain sens très 
hodinien d’esprit. 



THEORIE DES CLIMATS 219 

protestants entre autres, qui vont arguer du bodinisme pour réduire 
effectivement ces Méridionaux que sont sans conteste les Italiens et les 
Espagnols à des Sauvages mangeurs de chair chrétienne. Ou bien encore, 
dans ce traité de cosmographie parodique que constitue [’Histoire de la 
Muppe-Monde Papistique de Jean-Baptiste Trento, l’équivalence climati- 
que latérale suivant le parallèle permettra de voir dans le catholicisme 
romain un prolongement de l’Islam et un poste avancé de l’Infidèle en 
plein cœur de l’Europe jX. De fait, 

il faut noter que presque toutes ces Provinces du Royaume des bonnes 
œuvres, et ces Républiques sont sous le Climat et quartier de la Province de 
Marocco. et sous le mesme Climat et degré du Soleil. qu’est la cité de 
Sodome et aussi de Ciomorre: comme est, pour exemple, la Province des 
Moines, des Clercs, des Hermites, des sacrez Soldats ou Sorbonagres. des 
Jésuites, des Chietins. et autres semblables ”. 

Plus généralement, et dans des contextes moins ouvertement 
polémiques, la théorie bodinienne des climats, souvent citée, souvent 
alléguée, va servir de réservoir quasi inépuisable de lieux communs pour 
alimenter des réflexions - presque toujours teintées d’un parti pris 
nationaliste - sur le «naturel» des peuples d’Europe. En d’autres 
termes, la théorie symboliste se trouve déchue au rang de compilation 
commode, d’un usage plus aisé que les volumineux Opera omnia 
d’Aristote ou d’Hippocrate. Elle apporte de plus la garantie d’une 
autorité scientifique à de vieux clichés transmis par la Vox populi, quand 
ce n’est pas par le canal plus docte sans doute mais guère plus équitable 
de la tradition humaniste lectrice de la Germanie de Tacite ou de la 
Guerre des Gaules de CésarJ”. 

La référence aux climats permet ainsi de réactiver une série de topoi 
psychologiques, vestimentaires, moraux, qui ont parfois survécu jusqu’à 
aujourd’hui: l’Anglais soumis au flegme de son organisme, le Français 
inconstant et léger - à tel point que, dans une revue des différents 
costumes nationaux des peuples d’Europe. on le représente << nud comme 
sorti du ventre de sa mere», car i l  ne sait quels habits choisir et en 
change sans cesseJ’. L’Allemand. comme on le sait depuis Tacite, brille 
par ses qualités guerrières autant que par son ivrognerie, en laquelle 
cependant il n’égale pas le Scythe - ne disait-on pas chez les anciens 

38. Jean-Baptiste Trento. Hisroire de lu Mrrppe-Monde pcrpisriyue. ‘< composee par M .  
Frangidelphe Escorche-Messes,,, 2‘ éd.. 1567 ( B . N .  : Rés. D2. 876). <<Provinces du monde 
Papistique. en general >>. f. I .  

39. Ibid. 
40. La réputation des Gaulois «légers),. que l’on retrouve partout i l‘époque. vient 

en particulier de César. Quant à l’ivrognerie réputée germanique. elle est déjà attestée par 
Tacite. 

41. Pantaleon Thevenin. Commentaires sur La Seprnuirw. ou C‘recrrion du Morille de 
G. de Saluste Seigneur du Bartas. 1585. p. 134: «Henry Estienne en son 1. dialogue du 
langage Italianizé. escrit le conte qu’on fait d‘un peintre. lequel ayant habillé I‘ltalien à 
l‘italienne. l‘Espagnol à l’Espagnole. I ’Alemand à I’Alemande. e t  ainsi des autres nations. 
venant au François. le représenta nud comme sorti du ventrc de sa mere. luv mettant une 
piece de drap et des Ciseaux entre les bras. pour ce ridicule desguisement d’habits,,. 



220 F. LESTRINGANT 

Grecs << boire en Scythe B pour exprimer une intempérance extrême Q ? 
Or, un tel travers trouve à présent son explication scientifique et donc sa 
raison naturelle dans le caractère septentrional de ces nations au sang 
chaud, puisque la soif, selon la physique bodinienne, << n’est autre chose 
qu’un appetit de froideur, et d’humeur H 43. L’Italien, d’une << souplesse H 
toute politique, mais qui à l’occasion se montre acharné dans sa 
vengeance, l’Espagnol fier et cruel apparaissent de la même façon - en 
particulier dans la polémique nationaliste française des années 1570- 
1580@ - déterminés <<objectivement D par la latitude méridionale qu’ils 
occupent sur la carte climatique des peuples. 

Ainsi dévoyée et à chaque reprise décentrée, la théorie bodinienne 
devient à même de servir toutes les causes et d’alimenter les idéologies 
les plus diverses. I1 n’est pas jusqu’aux Jésuites, adversaires pourtant 
cléclarés de la thèse émise dans le livre V de la République - 
condamnée notamment par Possevin dans sa Bibfiotheca selecta 45 - qui 
ne reprennent à des fins missionnaires et pour l’appliquer aux peuples 
des Deux Mondes la grille climatique universelle Jh. Fonder une diffé- 
rence de droit, établir d’un peuple à un autre, d’après l’inégalité 
supposée de leurs climats respectifs, un privilège de savoir et de 
souveraineté, c’est à cela encore que se ramène la nouvelle science 
rnissiologique esquissée par le Père Acosta et généralisée dans ses 
applications dès le début du XVII‘ siècle 47. 

De cet usage particulier de la théorie climatique que représente la 
science des missions aurait pu découler, il est vrai, le principe retrouvé 
d’une unité de l’Europe septentrionale et chrétienne combattant la 
<( payenneté n des peuples du Sud, appelés à se convertir et à entrer sous 
le joug de la colonisation. Cette image qui s’esquisse ici et là - 
notamment dans les représentations allégoriques des quatre continents 4x 

42. La République. V. p. 523. Montaigne, Essais I I ,  2 («De I’Yvrongneriea). éd. 
’Villey-Saulnier. p. 340. rapporte à son tour ce lieu commun des Allemands ivrognes par 
nature et par honneur. II utilise à ce propos la périphrase peu flatteuse: « l a  plus grossière 
nation de celles qui sont aujourd’huy ». 

43. La République. V. p. 523. 
44. Au sujet de I’anti-italianisme alors suscité en France par la Cour florentine de 

Catherine de Médicis à Paris, voir Gabriel Maugain. <c L’Italie dans l’Apologie pour 
Hérodore d’Henri Estienne ». in Mélanges Abel Lefrunc, Paris, 1936. p. 374-392. et  I’ktude 
de J .  Mathorez. << Les Italiens et l’opinion française à la fin du XVI‘ siècle ». in Bulletin du 
.Bibliophile e1 du Bibliothécaire, Paris. 19 14. 

45. Antoine Possevin. Bibliotheca Selecta, de raiione studiorum, ad disciplinas, et ad 
:ialutem omnium gentium procurandam, Venetiis. 1603, lib. XVI. qui renferme un véritable 
< <  Index ,> des ouvrages condamnés par la Société de Jésus. 

46. Sur l’invention de la missiologie et sa fortune à l’époque des missionnaires 
jésuites, voir François de Dainville, La Géographie de.! Humanisies. Paris. Beauchesne. 
1940. p. 150-151. où il est plus particulièrement question des trois techniques de  conversion 
définies par le Père José Acosta en fonction du degré de ~ b a r b a r i e n  de l’infidèle. dans son 
ouvrage De naiura Novi Orbis libri duo. Et de Promulgatione Evangilii apud Barbaros. sive 
de procuranda Indorum saliire libri sex. 1588. Quant à la persistance de l a  doctrine 
climatique dans l’enseignement et la propagande de l’Ordre. on en trouve la preuve dans 
lles Parallela Geographiae Veieris e/ Novae. Paris. 1648. du Père Philippe Brief. p. 161 sqq. 

47. F. de Dainville. ibid. 
48. Voir à ce sujet la communication de Jean-Claude Margolin. «L’Europe dans le 

imiroir du Nouveau Monde ,). 



THÉORIE DES CLIMATS 22 1 

- ne rompt pas en fait avec la tradition de discorde climatique et 
idéologique de l’Europe, dans la mesure où elle sert le plus souvent les 
intérêts exclusifs de l’une ou l’autre des grandes puissances alors en lutte 
pour l’hégémonie : Espagne de Philippe II ,  Angleterre élizabéthaine, 
France des derniers Valois ou du premier Bourbon. 

Quand par exemple, dans sa relation posthume publiée en 1586, le 
gentilhomme protestant René de Laudonnière oppose <c le Septentrion, 
pere fecond D et conquérant, aux << regions meridionales B et sous- 
peuplées, et qu’il justifie par là même l’entreprise coloniale menée par la 
France de Charles IX en Floride, il rappelle que la ligne de partage 
climatique entre les deux zones ne se confond pas avec la césure océane, 
mais qu’elle distingue d’un côté « la  Scythie, la Norvege, la Gothie et la 
Gaule », et de l’autre << I’Aphrique, l’Espagne et l’Italie », auxquelles se 
joint la péninsule nouvellement découverte << le jour de Pasques 
Flories»Jy. De manière analogue, à l’époque de la fondation de la 
Nouvelle-France canadienne par Champlain, son compagnon et porte- 
parole Marc Lescarbot retrouve à l’intérieur du continent américain, du 
Brésilien anthropophage et << basané B à l’Iroquois pacifique et de teint 
plus clair, la même différence de peau, de caractère et de mœurs 
qu’entre l’Espagnol et le Français 

En d’autres termes, plutôt qu’elle ne les a réduites dans I’affronte- 
ment à une réalité autre, l’Europe a exporté dans le Nouveau Monde ses 
divisions climatiques internes : transcription hyperbolique et délirante, à 
l’échelle du quatrième continent, de ses propres déchirements. 

Emiettée, parcellisée, mais partout reconnaissable à la précision de 
détails qui lui sont directement empruntés, la théorie bodinienne des 
climats a donc très vite donné lieu à des lectures délibérément gauchies 
et orientées, qui allaient à contre-sens de son véritable projet. Les leçons 
discordantes qu’en tiraient les polémistes des guerres de religion ou, 
presque simultanément, les propagandistes d’entreprises coloniales 
concurrentes, trahissaient en fait l’unité profonde d’un système à la fois 
épistémologique, institutionnel et pédagogique. Ce dernier aspect, essen- 
tiel chez Bodin et particulièrement marqué dans le Théâtre de lu Nature 
Universelle par ces dialogues qui réunissent de chapitre en chapitre le 
Theorus - l’élève - et son Mystagogue, informe peut-être de manière 
sous-jacente le dessein général de l’œuvre. L’hémisphère bodinien où 
s’inscrivent, selon la grille des parallèles et des méridiens, non seulement 
les données les plus hétérogènes de la géographie physique et humaine, 
mais aussi l’anatomie et ses principaux organes, foie nordique, rate 
méridionale et cœur médian, les quatre humeurs qui vont de la pituite 
polaire à la mélancolie tropicale, les couleurs, les directions - droite, 
gauche -, les planètes - Mars, Jupiter, Saturne - qui correspondent 

49. René de Laudonnière, Histoire notable de la Floride, 1586, éditée par Suzanne 
Lussagnet, Les Français en Amérique pendanr la deuxième moitié du XVI‘ siècle. t .  II, 
Paris, P.U.F.,  1958, «Preface», p. 34-35 et p. 39. 

50. Marc Lescarbot, Histoire de la Nouvelle France, Paris, 1609, livre II I ,  ch. 10: 
(<De la forme, couleur, stature, dexterité des Sauvages (...) ; et pourquoy les Ameriquains 
ne sont noirs». Voir en particulier p. 715. 



2.22 F. LESTRINGANT 

aux trois zones, cet hémisphère géométrique constitue une sorte 
d’encyclopédie spatiale à lecture instantanée. Les événements de I’his- 
toire et le droit se lisent également dans cet espace climatique, puisqu’il 
serait contre nature qu’un peuple du Septentrion vive sous un régime 
tyrannique ou qu’à l’inverse une nation plus tempérée compte dans son 
passé des révolutions ou des périodes d’anarchie. il suffira donc de 
pointer au hasard un endroit de la mappemonde pour à l’instant savoir, 
en vertu de causes naturelles infaillibles, l’histoire, le nombre, le 
caractère, les mœurs et la morphologie exacte de la population habitant 
la contrée correspondante, jusqu’à des détails aussi infimes que la taille, 
l’habillement, la couleur des yeux et de la chevelure. L’historiographie, 
la médecine, les sciences de l’homme et de la nature, se décèlent, par le 
biais de la théorie des climats, à fleur de carte; leur apprentissage, sur 
l’espace normé de la mappemonde, est immédiat. De la sorte, Bodin 
construit un «théâtre de la mémoire», proche parent de celui dressé un 
demi-siècle plus tôt par l’italien Giulio Camillo, qui lui permet de 
spatialiser et de donner à voir en une perception unique et instantanée la 
totalité indéfiniment diverse du monde ”. 

L’œuvre bodinien peut être considéré en ce sens comme un art de la 
connaissance, par quoi la décourageante diversité du réel se ramène à 
l’,unité simple de la vision. Or, i l  se trouve que cette cosmographie - 
dlans l’acception où nous avons défini ce terme - est constamment lue 
par les contemporains comme une topo- ou chorographie. Autrement dit, 
le système unitaire assorti à des règles géométriques simples telles que 
parallèles et symétries, et dont les éléments composants entretiennent des 
rapports de nécessaire réciprocité, se trouve d’entrée de jeu dissocié, 
réduit à un désordre de fragments isolés et sans jointure. Ainsi procède 
Montaigne, ennemi déclaré, comme l’on sait, des << cosmographes 
universels» et qui appelle de ses vœux, dans un passage célèbre de son 
essai N Des Cannibales », << des topographes qui nous fissent narration 
particuliere des endroits où ils ont esté» ï 2 .  Lorsque l’auteur de 
l’Apologie, qui, selon Hugo Friedrich, << connaissait à fond H la Méthode 
de /’Histoireï7, se fait l’écho de la théorie bodinienne des climats, il la 
+ topographise» en quelque sorte. Au lieu d’y lire la clé d’une cohérence 
universelle où les contraires ne coexistent que pour converger en un 
point d’équilibre, Montaigne se sert du déterminisme climatique pour 
dénoncer les perpétuelles variations et contradictions de la raison, 
instrument de la science : 

... la forme de nostre estre despend de l’air, du climat et du terroir où nous 
naissons, non seulement le tainct, la taille, la complexion et les contenances, 
mais encore les facultez de I’ame 54. 

51. Voir Frances A .  Yates, L’Art de la Memoire, Paris. Gallimard. 1975, ch. V I :  
<[La mémoire de la Renaissance: le Théâtre de la Mémoire de Giulio Camilla,,, p. 144 
544. 

52.  Montaigne. Essais I ,  31.  p. 205. Dans le cosmographe implicitement visé dans le 
passage précédant cette citation. on s’accorde à reconnaître André Thevet. 

53. Hugo Friedrich. Moniaigne, Paris, Gallimard. 1968. p. 211. 
54. Essais I I ,  12. p. 575. 



THÉORIE DES CLIMATS 223 

Les exemples allégués dans le même passage relèvent à proprement 
parler de la topographie, puisqu’ils embrassent les limites étroites d’une 
ville: Thèbes la grossière, Athènes la subtile, ou qu’ils s’adaptent à une 
réalité géographique concrète et mouvante : la Perse G aspre et bossue », 
d’où le Roi Cyrus se refuse à se transporter en un pays «doux et 
plain N 5 5 .  Quant aux lois générales de l’influence mésologique, elles sont 
énoncées en une série d’antithèses qui interdisent par avance toute 
conciliation et toute unité globale : 

... ainsi que les fruicts naissent divers et les animaux, les hommes naissent 
aussi plus et moins belliqueux. justes, temperans et dociles: ici subjects au 
vin, ailleurs au larecin ou à la paillardise ; icy enclins à la superstition, 
ailleurs à la mescreance; icy à la liberté, icy à la servitude; capables d’une 
science ou d’un art, grossiers ou ingenieux, obeïssans ou rebelles, bons ou 
mauvais, selon que porte l’inclination du lieu où ils sont assis, et prennent 
nouvelles complexions si on les change de place, comme les arbres”. 

Une telle réduction de la théorie climatique à la topographie trouve 
sa conclusion quelques pages plus loin dans IApofogie: les caractères des 
peuples et, par conséquent, les différentes valeurs définies par la raison 
humaine, le bien et le mai, le vrai et le faux, sont à lire non plus à 
travers la grille à petite échelle du canevas de projection climatique, mais 
dans le détail à très grande échelle des accidents de terrain. Au lieu que 
la discrimination naturelle des peuples et des jugements soit donnée par 
le modèle géométrique des cercles célestes, elle apparaît dans la 
disparate texture de lieux concrets et minuscules : 

Quelle bonté est-ce que je voyois hyer en credit. et demain plus, et que le 
trajet d’une riviere faict crime? 

Quelle vérité que ces montaignes bornent, qui est mensonge au monde 
qui  se tient au-delà”? 

Or, cette rivière, ces montagnes - et bientôt les Pyrénées de Pascal 
- qui délimitent des espaces et tracent des frontières, dessinent, depuis 
Ptolémée, la dimension qualitutive des lieux ; elles ne sauraient donc 
entrer dans un  projet de description cosmographique dont on sait, par sa 
définition même, qu’il traite quarifitutivement des mesures de l’univers CH. 

De cette variété de climats singuliers, de lieux épars et de 
déterminations à chaque moment variables, qui interdit toute généralisa- 
tion comme tout étalonnage, il n’est plus dès lors de science possible. La 
théorie climatique, bien loin d’assurer - comme le voulait Bodin - la 
cohésion d’un système d’explication du monde naturel, humain et divin, 
dénonce au contraire l’imposture constitutive de toute synthèse à 
prétention universaliste et unitaire. 

55.  Ibid. 
56. Ibid. 
57. Essais I I .  12. p. 579. 
58. Cette distinction du qitariritrn cosmographique et  du qirale chorographique partout 

reproduite du ch. I de la Géopipli ic de Ptolémée se trouve en particulier dans les ouvrages 
cités 2 la note 20 ci-dessus. 



2;!4 F. LESTRINGANT 

Ce gauchissement apporté par Montaigne à la théorie bodinienne 
d'es climats, qui l'amène à faire de celle-ci un usage exactement inverse 
d'e celui qu'avait voulu son auteur, se rencontrait déjà chez Louis Le 
R.oy, ami <c politique D de Bodin et  disciple involontairement traître, sans 
aucun doute, à la doctrine de celui-ci. Son traité De lu Vicissitude ou 
varieté des choses en l'univers, publié en 1575, montre d'abord en lui un 
lecteur attentif et scrupuleux de Lu Méthode de l'Histoire, dont il 
reproduit mainte page 59. Apparemment, Le Roy respecte l'unité du 
projet bodinien, dans la mesure où il remarque après Héraclite qu'en 
vertu d'une dialectique naturelle et universelle, 

les choses paravant diverses et differentes, conviennent et accordent 
ensemble à establir, entretenir, et embellir une autre, devenant la 
contrarieté, unité, et la discorde, concorde 

II semble même qu'il accentue le caractère mathématique de la 
climatologie bodinienne, quand il  met en relation celle-ci avec une 
observation de Ptolémée : 

Les proprietez des gens (dict i l )  ont accoustumé d'estre distinguees ou par 
tous paralleles et tous angles, ou par leur situation envers I'Ecliptique et le 
Soleil h ' .  

On retrouve alors la sphère armillaire comme modèle géométrique 
et rationnel de la description du divers, et Le Roy emprunte tout 
naturellement à Bodin la tripartition climatique selon les hauteurs des 
lieux sur le méridien. Tout semblerait donc devoir se ramener à l'unité 
limpide et immédiatement déchiffrable de la construction cosmographi- 
que. Mais i l  n'en est rien: à peine les a-t-il énoncés que Le Roy, contre 
toute cohérence de son exposé, rompt avec ces préliminaires scienti- 
fiques. Au lieu des conclusions rassurantes qu'il était en droit d'en tirer 
quant à la maîtrise possible des objets du monde au sein d'une harmonie 
globale, i l  y découvre un enseignement radicalement opposé. L'univers, 
en perpétuelle mutation, est en proie à une disparité qui ne cesse de 
s',étendre et décourage la description. Les règles de répartition locale des 
peuples, des coutumes et des gouvernements se trouvent bouleversées 
par de continuels glissements. L'écoulement de l'histoire engendre une 
dégénérescence et un désordre qui vont croissant. 

Or est la varieté et vicissitude plus grande en l'homme qu'en nulle 
autre chose 62.  

59. Loys Le Roy, De lu Vicissitude ou Varieté des choses en l'univers. et concurrence 
des Armes et des Lettres pur les premieres et plus illusires nations du monde, Paris. Pierre 
L'Huillier. 1576 (2' éd.). <.De l a  varieté et vicissitude des ombres. jours. saisons de l'an et 
diversité des habitations de la terre ». f. 6 sqq. << De la varieté des choses selon la difference 
des lieux ». f .  8 v" ,744. <<De la varieté et vicissitude humaine ». f .  10. Ces trois chapitres 
qui déclinent toutes les figures de la disparité universelle doivent l'essentiel de leur matière 
à la Methodus de Bodin. publiée une dizaine d'années plus tôt. 

60. Ibid.. 1. 5 r". 
61. Ibid., f .  I I r". 
62. Ibid.. f .  9 v". 



THÉORIE DES CLIMATS 22s 

Le temps, pour ainsi dire, ruine l’unité spatiale de la sphère. A la 
suite des complexions naturelles qu’il rattache, en suivant Bodin, à 
l’étagement des zones, mais en soulignant toutefois le caractère in- 
suffisant de telles déterminations, Le Roy évoque les différentes manières 
de table, sans plus pouvoir les expliquer par leur localisation sur la 
sphère. II existe en fait une telle variété d’aliments et d’appétits, des plus 
communs aux plus monstrueux, qu’elle rend toute taxinomie aléatoire 63.  

Le spectacle de la pure diversité amène donc à un constat amer touchant 
la vicissitude des choses humaines et la vanité de tous usages. I1 va sans 
dire, dès lors, qu’aux divers degrés de l’être et qu’aux différentes 
échelles de l’espace l’unité d’individus ou de sous-ensembles intermé- 
diaires s’avère définitivement compromise : l’homme, la République 
mitoyenne que représente par excellence la monarchie française, aussi 
bien que le monde, se trouvent désarticulés. A plus forte raison, 
l’Europe, déjà dissociée chez Bodin par la volonté de systématiser ses 
trois composantes climatiques fondamentales à l’univers tout entier, ne 
recouvre nullement, dans cet émiettement des vicissitudes, son unité 
perdue. La traditionnelle liste des portraits nationaux confond la disparité 
interne et externe au Vieux Continent: 

Ainsi estre communement les Espagnols hautains, Egyptiens legers, Afri- 
cains desloiaux. Anglois et Escossois fiers, Grecz cauteleux et subtils, 
Italiens advisez, François hardis M. 

Cependant, pour peu qu’à ce constat de la générale discorde se 
mêle le thème moral de la responsabilité humaine et de la faute 
originelle, va resurgir, du milieu d’une chrétienté déchirée et en cela 
coupable au premier chef de la néfaste variété des choses, une sorte de 
conscience malheureuse de l’unité manquante. Déjà le Réformé François 
Desprez observait dans la (< Diversité des habits », 

Qui les humains font l’un de l’autre estrange ‘ S .  

le signe d’une dégénérescence depuis la commune nudité originelle, dont 
les causes conjuguées furent (< la malice des hommes N et la disparité des 
climats. Et son éloge de la simplicité du vêtement, par delà la 
suppression de «la  différence des religions» et, par voie de conséquence, 
des vaines parures ecclésiastiques, en appelait à retrouver l’unité perdue 
par l’Europe de l’être et de la croyancehh. 

63. Sur Le Roy et son traité De la Vicissitude, on se reportera à l’analyse détaillée de 
Jean Céard dans son essai sur La Nature et les Prodiges. L’insolite au XVI’ siècle, en 
France, Genève. Droz. 1977, p. 373 syq.  

64. Loys Le Roy. op.  cil., f .  I O  r”. 
65. François Desprez, Recueil de la diversité des habits, qui sont de present en usage. 

tant en pays d’Europe, Asie, Affrique et Isles sauvages, le lout fait apres le naturel, Paris, 
Richard Breton, 1567. <<Epistre au lecteur» non foliotée. Sur cet ouvrage pour le moins 
original qui mêle, sans doute à des fins allégoriques et morales, quelques portraits de 
monstres au défilé des modes contemporaines, on consultera J .  Céard, op. cit., p. 278-279. 

66. Desprez, ibid.. f. A 2 r” et v”. 



226 F. LESTRINGANT 

Dans la deuxième Journée de la Seconde Semaine, où il évoque le 
peuplement du globe et les << Colonies >> des premiers humains, Du 
Bartas, qui, au dire de son commentateur Simon Goulart, «en  peu de 
lignes a comprins les discours bien longs,) de Jean Bodin, reproduit le 
détail de la répartition climatique en trois zones, pour aboutir au même 
triste bilan que Louis Le Roy. Mais, au détour de l'exposé, et avant que 
ni: se renouvelle, dans le balancement régulier de l'alexandrin, la litanie 
des antithèses climatiques et nationales (. L'Espagnol mange peu, le 
Romain nettement/Le François vit en Prince, en rustaut 1'Alemant B), se 
révèle, pour ainsi dire en creux, la conscience par défaut d'une Europe 
innommée : 

Mesme ne voit-on pas entre nous qui vivons 
Quasi pesle-meslez, et qui pauvres n'avons 
Pour partage à peu pres qu'une motte de terre. 
Ceste varieté h7 '? 

Frank LESTRINGANT 

67. Guillaume de Saluste Seigneur du Bartas. Les CEuvres. M reveues. corrigées. 
augmentées de nouveaux commentaires, annotations en marge et embellies de figures sur 
tous les jours de la sepmaine (...) par S. G(oulard) S. ». Paris. Toussainctz du Bray, 1611. 
p. 253. ch. 63. Parmi les nombreux ouvrages qui s'inscrivent dans le droit fil de l a  théorie 
bodinienne des climats. on rappellera ici pour mémoire : 
-- Gabriel Chappuys, L'Est<ii. description et gouvernemeni des royaumes e1 respubliques du 
monde, tani anciennes que modernes. comprins et1 XXIV livres, Paris. P. Cavellat. 1585. La 
référence explicite au wcinquiesme livre,, de  Bodin. aux livres I et I I I .  permet à l'auteur de 
fo'nder sur les lois physiques et naturelles l'éloge du caractère français et du caractère 
espagnol ( f .  2 v" - 3 r". f .  55 v"). 
-- Claude d'Abbeville. Histoire de la Missiun des Pères Capucins en I'isle de Maragnan et 
te,rres circonvoisine.Y. oli est traicté des singiilaritez admirables ei des mœurs merveilleuses des 
Indiens habitans de ce puis, Paris. François Huby. 1614. Dans une perspective missiologi- 
que, plusieurs chapitres de cet ouvrage (XLIV. LI, etc.) se réfèrent explicitement à la 
théorie des climats pour vanter la <c bonne temperature D du Brésil équatorial. laquelle 
«profite extremement non seulement au  corps. mais aussi à l'intellect et 2 toute la nature 
de l'homme >> (f. 310 v"). 
On sait enfin l'importance de la théorie des climats dans la pensée espagnole du Siècle 
d'Or, en particulier chez le médecin Juan Huarte de San Juan et l'humaniste Fadrique 
Fiirio Ceriol. Sur l'un et sur l'autre, on consultera respectivement les ouvrages de 
G.A.  Pérouse, L'E.ramen des Esprits du Docteur Juan Huarte (Paris. Les Belles Lettres, 
1970). et de H .  Méchoulan. Le Sarig de l'autre ou l'honneur de Dieu (Paris. Fayard, 1979, 
p. 171-176). 



L’ORATIO DE PACE ET CONCORDIA 
DE LOUIS LE ROY (1559) 

A la lumière des événements postérieurs, le traité du Cateau- 
Cambrésis (1”-3 avril 1559) apparaît comme une simple trêve. Pourtant, 
non seulement il  souleva la joie populaire en Espagne, en Italie et en 
France, joie bien légitime puisqu’on pouvait croire qu’il mettait fin à la 
longue et sanglante rivalité entre les Habsbourg et la monarchie 
française, mais il déchaîna l’enthousiasme des poètes, des théologiens et 
des publicistes. C’est que le traité fixait son terme à une situation que les 
consciences occidentales éprouvaient comme scandaleuse, intellectuelle- 
ment, moralement, politiquement et spirituellement : elle semblait ache- 
vée l’époque où Charles Quint confrontait les chrétiens aux chrétiens 
dans son désir de faire renaître un empire universel, celle où François I” 
signait alliance avec les Turcs, ennemis de toujours. Dans l’instant, 
même aux plus méfiants, le printemps de 1559 apparut comme le 
printemps de l’Europe, avec la restauration de la «pax christiana» dont 
l’apparent retour à l’équilibre des puissances était tenu pour le garant 
solide. Tout semblait à nouveau possible - à certains, même le 
renouveau de cette unité médiévale vers laquelle unanimement se 
tournait la nostalgie. A dépouiller l’abondante littérature qui naquit au 
choc de l’événement, on trouve rarement ces espoirs exprimés avec 
netteté ; trop souvent les éditeurs se contentent de rafraîchir des textes 
écrits pour d’autres circonstances et on rencontre surtout les sempiter- 
nelles énumérations des horreurs de la guerre et  des inestimables 
bienfaits de la paix. L’Oratio ad inuictissimos potentissimosque principes 
Henricum I I .  Franc. et Philippum Hispan. Reges, de Pace et concordia 
nuper inter eos inita, et bello religionis Christianae hostibus inferendo =, 
que le jeune Louis Le Roy composa à vif, sans doute en avril, pour 
adresser ses louanges aux souverains signataires du traité, échappe à 
cette uniformité. Certes cet opuscule de vingt feuillets est d’abord un 
éloge et il serait vain d’espérer y trouver une analyse détaillée et  
originale de la nouvelle situation internationale. Pourtant, sans s’affran- 

1 .  Voir l’article de J .  Hutton.  «Gilles Corrozet, François Sagon et la Resjouissance 
de la paix de 1559», in Bulletin du Bibliophile, 1961, p. 6 sqq. 

TIS-lsimosque principes Henricum I I .  Franç. &/Philippuin Hispan. Reges. de Pace 
&Iconcordia nuper inter eos inira,/& bello religionis Chri-lstianae hostibus in-lferendo,l 
[marque]. ParisiisJApud Federicum Morellum, in Vico Bellouaco, ad vrbanam Morum./ 
I559.ICVM PRIVILEGIO REGIS. 4” : A-E4 ; 20 folios = (2 )  3-18 (2 ) .  

2 .  LVDOVICI REGIIICONSTANTINI ORATIOIAD INVICTISSIMOS POTEN- 



21’8 C .  LONGEON 

cliir des règles du genre, Le Roy, qui - i l  se plaît à le répéter - est 
aiussi homme d’expérience, s’emploie à faire connaître ses convictions 
politiques et s’efforce de proposer à cette (c concordia )) entrevue un 
ciment durable, ainsi que le titre même de I’Orufio en porte témoignage. 
Le moins intéressant de ses propos n’est pas la conception qu’il se fait de 
l’Europe nouvelle, au cœur de sa réflexion puisque le terme revient une 
dlouzaine de fois sous sa plume et que l’Europe elle-même intervient a la 
fin de l’éloge en une vigoureuse prosopopée. 

L’éloge ne débute pas autrement que la plupart des écrits sur la 
p;aix de 1559: une énumération assez froide des atrocités de la guerre. 
Cependant dès les premières lignes Le Roy laisse entrevoir l’une des 
ialées-forces de son argumentation : s’adressant aux deux souverains qui 
viennent de conclure la paix, il les qualifie de «duo Christianorum 
lumina, in quibus salus orbis et concordia Europae potissimùm nititur )) 3 .  

L’Europe est si puissante, ses relations avec le reste du monde si 
nombreuses et étroites que les conflits internes qu’elle a connus n’ont pas 
pu ne pas avoir un retentissement sur les peuples qui lui sont étrangers. 
Et Le Roy d’animer d’un souffle certain les phrases où il décrit le 
pirocessus qui mena d’une guerre locale à l’embrasement universel : 

Venerunt in societatem potentissimi reges alij, bellicosissimae gentes.  
reliqui principes, populi, ciuitates non Europae solùm, sed etiam Asiae 
atque Africae. Totus propemodum orbis hoc fatali dissidio commotus est ‘. 

Et plus loin: 

Non Europa modo omnis, verum Asiae atque Africae regiones 
ultimae, verum Orbis noui et Indiarum gentes immanitate barbarae, 
multitudine innumerabiles, locis infinitae. bellis externis, et domesticis 
arserunt ’. 
On dira que c’était ainsi manière habile de flatter Philippe et Henri, 

dont l’affrontement ébranla le monde. Sans doute. Mais il ne faut pas 
oublier combien Louis Le Roy, voyageur appliqué, attiré par les cultures 
d‘au-delà les frontières de la France, fu t  sensible dès sa jeunesse aux 
influences que les pays exercent les uns sur les autresh: ainsi l’idée de 
l’Europe fauteuse de guerre mondiale relève-t-elle de sa conviction 
profonde. Ce n’est pas croire qu’il déplore cette (( solidarité )> universelle ; 
rilen au contraire ne lui est plus odieux que ces repliements frileux 
auxquels les nations en conflit ont dû se résoudre: 

disiunctis inter se populis et dissipatis gentibus I...] ardente bello cuiusque 
regionis commoda suis finibus circumscribebantur. 

3 .  F’2. 
4.  F‘3. 
5. F‘ 14 v .  La phrase est traduite mot pour mot dans De la Vicissitude, Paris, Pierre 

L‘Huilier, 1576, f” 101 v. 
6. «En telle maniere les affaires du monde liez et correspondantz ensemble. ne 

peuvent estre bien entendus les uns sans les autres >> (Consideration stir I’hisroire 
françoise ... , Paris, Morel, 1567). 



LOUIS LE ROY 229 

Et i l  appelle de ses vœux les temps prochains où «erunt omnium 
inter se communia >> ’. Lorsque les querelles intestines divisent l’Europe, 
s’interrompt la bénéfique circulation des biens, des hommes et des idées, 
tandis que seule la guerre s’exporte. 

La paix entre nations européennes est donc précieuse ; mais Le Roy 
ne cache pas à quel point elle est précaire. L’essentiel de son éloge est 
dans la précision des méthodes pour la préserver et la renforcer. Les 
circonstances voulaient qu’il mît d’abord l’accent sur le rôle primordial 
des souverains. Pour une bonne part, la concorde est entre leurs mains; 
elle dépend de leur sagesse, de leur bonne volonté, de leur sentiment de 
la justice, de l’affection qu’ils portent à leurs peuples, de leur clémence ; 
mais aussi de leur aptitude à suivre la raison plus que le hasard, à s’en 
remettre au jugement des lois plus qu’à la décision des armesX. «Non 
immanitas sed humanitas, non vis sed ratio, non armorum dimicatio sed 
iuris disceptatio », des formules qui viennent souvent sous sa plume y. 

L’humaniste parle, mais aussi le courtisan, et ses propos, enflés de 
rhétorique, même s’ils sont sincères, ne sont pas nouveaux. Jeune encore 
et enthousiaste, Le Roy n’est pourtant pas naïf au point de croire que 
désormais les grands du monde se guideront selon la raison et la vertu; 
il y a au contraire comme en avertissement, au cœur de ce discours 
lénifiant, le rappel de tous ceux qui oublièrent ces guides et qui 
conduisirent leurs pays au désastre I”. Visiblement i l  est à la recherche 
des raisons d’admettre que la situation a profondément changé. il croit 
observer qu’un certain équilibre des forces entre les puissances a été 
réalisé et i l  paraît convaincu que cet équilibre devient l’un des meilleurs 
garants de la paix: ceci en quelques expressions disséminées dans le 
texte II. En revanche sa condamnation des aspirations hégémoniques est 
appuyée. D’abord la vicissitude même des choses - dont i l  donne dans 
cet éloge une de ses premières définitions” - conduit fatalement les 
empires les plus solides à la désintégration. Au reste la découverte des 
terres lointaines rend absurde l’idée même de royauté universelle : 

Quid, quod ut Deus unus mundi totius est rector, sic nequit unus 
homo omnem terrarum orbem possidere magna ex parte opertum mari. 
etiam qua extat latè squallidum, et aut ustum calore. aut frigore rigentem‘? 
Nullius uiri uires atque opes tantae esse possunt, ut simul et tripartitis 
terrarum oris, et regionibus nuper inuentis dominetur. Quin regna quo latius 
longiùsque diffunduntur. tanto aegrius administrantur et retinentur. Nullum 
unquam fuit magnum imperium ipsis principibus, nisi angor animi. et 
difficilis cura, et perpetua solicitudo, si suo munere bene fungantur : uel 
paratissimum discrimen. si sint negligentes 1 3 .  

7. F” 2 v. Dans l a  Consideration (op. cir.).  i l  souhaite <<le commerce universellement 

8. Passim; surtout f ’ 4  v. 
9. Ff. 4. 5 v. 

10. F’8 v. 
1 I .  Exemple : <( aequis partibus contentos >> (I” 4). L’Europe comme accord harmo- 

nieux entre diverses nations, mais I‘Etat lui-même comme accord harmonieux des divers 
ordres (Exhortation aux Francois Dour vivre en coticordr el jouir du bien de lu paix. Paris. 

ouvert. et les gents tant esloignez s’entrevisiter ». 

~. 
Morel, ‘1570. f ‘  29 v). 

12. P 7 et v. 
13. F”. 7 



230 C. LONGEON 

Les édifices trop vastes s’effondrent sous leur poids, les villes 
surpeuplées sont difficiles à contenir, les bateaux trop grands mal 
gouvernables.. . << Sic potentatum ilium, qui definita moderatione regitur, 
optimè moratum iudicabimus B 1 4 .  Le Roy accorde donc sa préférence aux 
pays d’étendue raisonnable, capables de se gouverner sans à-coup et de 
refréner leurs désirs naturels d’expansion. L’Europe, ainsi composée 
d’Etats souverains de puissance militaire comparable et politiquement 
stables, demeurera en paix. 

Mais, dira-t-on, pourquoi Louis Le Roy raisonne-t-il si volontiers en 
termes d’Europe ? II n’en donne pas explicitement la raison, puisque la 
chose allait de soi pour l’homme du XVI‘ siècle. Malgré l’éclatement de 
lai nébuleuse médiévale, ou peut-être à cause de lui, l’Europe, mieux 
circonscrite, reste une communauté vivante de traditions culturelles, 
d’intérêts commerciaux et de convictions religieuses. Le christianisme est 
toujours pour Le Roy le lien le plus fort et le plus durable qui unit les 
peuples d’occident. Sous sa plume la confusion est courante entre 
<< respublica christiana N et << Europa », entre la cc christiana concordia N et 
I < «  Europaea concordia ». Confusion significative qui montre que pour Le 
R.oy le monde chrétien se réduit aux dimensions de l’Europe. II 
n’accepte pas de gaieté de cœur cet état de fait et i l  évoque avec 
nostalgie les temps où la chrétienté étendait son règne au-delà du bassin 
de la Méditerranée : 

Reputate quaeso uobiscum quàm latè patuerit olim Christiana religio, 
et in quas nunc angustias sit adducta: qua tamen nulla melior, nulla 
praestantior, neque data est mortalium generi Dei concessu atque munere, 
neque dabitur. In Palestina nata. alta. et culta. ubi Christi primùm sunt 
impressa uestigia, breui tempore orbem terrarum peragrauit. Nostra fuit 
aliquando Arabia, et Persis, nostra Armenia utraque. nostra Asia penè 
cuncta. Tenuimus Africam à prima ora Aegypti. usque ad Mauritaniam 15. 

Mais aujourd’hui i l  ne serait pas raisonnable que l’Europe s’avisât 
de reconquérir ces immenses territoires, car ces guerres d’expansion sont 
eii elles-mêmes blâmables I h .  En vérité N nunc non de amplificanda, sed 
retinenda reliqua authoritate sua laborat >> 1 7 .  Car Louis Le Roy présente 
aux princes chrétiens comme un devoir impérieux de rejeter l’envahisseur 
turc hors des frontières traditionnelles de l’Europe. Ils doivent unir leurs 
forces pour reprendre la Hongrie, la Grèce, la Thrace, la Macédoine, la 
Chersonèse et la Pannonie ; ils doivent mettre la Pologne et la Moscovie 
à l’abri des incursions barbareSIK. I1 y va bien sûr de l‘honneur des 
Chrétiens mais aussi du salut de l’Europe. Et doublement. D’abord, 
comme les nations qui la constituent, l’Europe doit avoir des frontières 
siires, et inspirer la crainte et le respect à ses voisins; elle doit donc, en 

14. F” 7 v. 
15. F’ IS. 
16. II est sévère pour l‘Empire romain :  <<Quid non scelerum fuit in Romanorum 

dominatione? ,, (I” 6). 
17. Ff. 14 V-15. 
18. P’ 16 v. 



LOUIS LE ROY 23 1 

toutes circonstances, manifester sa force et sa détermination à faire 
respecter l’intégrité de son territoire. L’autre cause est plus classique : 
l’expérience a appris à Le Roy que seules perduraient les nations qui 
cultivaient également la paix et la guerre. Ce qu’il s’efforce de justifier 
par la théorie des quatre éléments appliquée au corps civil, mais qu’il 
éclaire plus simplement en certifiant que : 

qui sunt caeteris modestiores, dum tranquillitatem domi. foris pacem 
nimium expetunt, paulatim eneruantur imprudentes, iuniorumque animos 
suo exemplo effoeminant : unde inuadentium quorumlibet iniuriis expositi, 
breui libertatem amittunt, cùm se suaque ab his defendere nequeunt Iy. 

Les belliqueux de nature sont tout aussi inexcusables, qui oppriment 
leurs sujets et s’attirent la haine des voisins. La bonne attitude est dans 
le juste équilibre: 

Quapropter maximè expedita regna et ciuitates sic bonis temperari 
legibus et institutis, ut simul cum re militari, tum pacis artibus ualeant, et 
fortitudinis ac temperantiae modum utilitate terminent 

Apparaît aussi épisodiquement sous la plume de Le Roy l’idée qu’en 
tout homme la violence est là prête à exploser si elle n’est pas convertie 
en force ; il en est de même des nations. Aussi, pour que cette violence 
ne se déchaîne pas entre Européens, faut-il avoir la sagesse de la 
discipliner et de la retourner contre l’ennemi extérieur, aujourd’hui le 
Turc : 

si armorum usus non est omnino intermittendus, si militiae disciplina 
percipienda, et exercenda : conuertite uires in Mahumetanos qui continuis 
superioribus dissidiis magni facti. in omneis Christianos iamdiu insultant. 
Bellum est enim eiusmodi, quod maximè uestros animos excitare atque 
inflammare debet ”. 

Cette attitude nous place loin du pacifisme intégral d’Erasme, près 
d’une sagesse politique romaine qui serait teintée d’une pointe de 
machiavélisme. Le Roy, pas plus ici qu’ailleurs, ne se pose en moraliste, 
mais en conseiller des hommes d’Etat, parfois en physiologue. Et c’est 
sans doute son souci de traiter les nations et l’Europe elle-même comme 
autant de corps vivants qui l’amène en fin d’éloge à introduire une 
émouvante prosopopée où l’Europe s’adresse aux Princes chrétiens, les 
suppliant de lui rendre la liberté, la dignité, l’intégrité de jadis ; elle agite 
ses membres comme autant de moignons, elle pleure sur ses territoires 
perdus arrachés par les Turcs, par la faute des nations qui la composent, 
longtemps paralysées par des guerres intestines ; elle revit avec émotion 
sa grandeur passée, les exploits de ses fils, son rôle de découvreur du 
monde; elle lance u n  appel à la renaissance de la paix et des arts??. 

19. F”‘ 13. 
20. F’ 13. 
21. F’ 14 v. 
22. Ff. 16 V-18. 



2132 C. LONGEON 

On constate combien la position de Louis Le Roy vis-à-vis de la 
guerre est nuancée. I1 n’est pas loin de rejoindre Erasme quand ce 
dernier observe que toute guerre en engendre une autre;  mais pour lui 
la guerre n’est pas un mal à l’état pur. Elle est au contraire la condition 
même de la paix et il accepte de gaieté de cœur qu’elle puisse être la 
solution aux conflits latents qui couvent entre les Etats européens. 
Comme jadis les Grecs à propos de la guerre entre Hellènes, Le Roy 
semble reconnaître qu’entre peuples de l’Europe les luttes armées 
doivent être qualifiées de guerres civiles. Celles-là sont à proscrire mais 
pas celle contre le Turc, dont i l  défend l’idée, non point tant au nom 
d’une conception de la <<guerre juste >> empruntée aux décrétalistes, non 
pas en agitant l’étendard de la Croisade, même si la dimension religieuse 
n’est point absente de sa réflexion, mais au terme d’une analyse politique 
rnarquée d’une certaine forme de réalisme. 

En plusieurs places dans ses écrits i l  tient à se distinguer de ces 
rêveurs qui dans le silence de leur cabinet élaborent leurs utopies. Même 
clans I’Orutio de Puce, où la parenthèse ne s’imposait pas, il souligne 
l’originalité de son éducation : 

Mihi quidem à pueritia plurimum fuit et studij et temporis in 
percipiendis omnibus artibus. sed maximè illis, quae sunt nobis Graeciae et 
Italiae monimentis disciplinisque traditae. Nec laboraui solum ut ex libris et 
in urnbraculis ocioque eruditorum ingenuas ac liberales doctrinas discerem : 
sed quae de naturis rerum, de hominum moribus. et de rebus publicis erant 
disputata, in medio rerum usu. et in luce horninum percipere conatus sum. 
Ac non contentus disciplinis quas Gallia suppeditabat, exteras nationes 
atque terras quascumque potui, propter discendi cupiditatem peragraui : 
quod scirem eiuscemodi peregrinationem iudicari perutilem non ad res 
solùm gerendas, sed tractandas etiam literas, et ad omnem percipiendam 
colendamque uirtutem 2’ .  

Les livres de toutes cultures, les voyages vers tous les horizons ... 
Cette revendication d’expérience n’est pas pour Le Roy une coquetterie, 
mais la revanche sur l’esclavage physique et intellectuel que lui impose 
son état de (< courtisan vagabond, distrait par affaires, se trouvant 
ordinairement près les grands personnages à leur lever, coucher et 
manger, sans pouvoir étudier parmi infinies indignitez et entre tant de 
traverses et troublements >> 24. La pratique des affaires, la connaissance 
des hommes et des systèmes de gouvernement peuvent lui permettre de 
jouer ce rôle de conseiller auquel aspirent tous les secrétaires de France 
et d’Italie. Cela explique sans doute son intérêt pour la science politique 
dont en plusieurs occasions i l  appelle de ses vœux le développement 2 5 ,  et 
son parti pris de réalisme. 

C’est une analyse qu’il veut réaliste de la situation occidentale en 
1559 qui le conduit à mettre l’Europe au cœur de ses préoccupations. II 

23.  F’ I I  v .  
24. «Discours aux lecteurs* après la 111‘ partie de la traduction du Sympose de 

25. En particulier dans D e  l’Origine. anriquiré. progrek, excellence P I  irrilirk de I’ari 
Platon (1559). 

polirique. Paris. 1567. 



LOUIS LE ROY 233 

est loin le temps, auquel Le Roy, en d’autres lieux, consacre quelques 
lignes nostalgiques, où Charlemagne pouvait prétendre réunir en un 
même empire toutes les forces vives de la chrétientéZh. II faut compter 
désormais avec la puissance des mouvements nationaux et se résoudre à 
remplacer l’Europe de la chrétienté par l’Europe des patries. Une 
mutation qui ne se fait pas brutalement et radicalement, ainsi que le 
montrent les expressions employées par Le Roy pour désigner cette 
réalité politique, religieuse et économique qu’est l’Europe. On le sent, ici 
et ailleurs, pris entre les revendications du nationaliste qui réclame pour 
la France une place prépondérante parmi les pays européensZ7, les 
aspirations de l’humaniste érasmisant qui reconnaît dans les actions 
hégémoniques la racine de tout conflit et les convictions du philosophe 
des Vicissitudes, tenté par le mépris de toutes choses transitoires. A 
chacun de ces hommes qui luttent en lui il donne en 1559 quelques pages 
où s’exprimer. Mais c’est le nationaliste qui parle le plus haut et qui 
oriente le discours par son analyse ; car l’épanouissement des nations 
européennes est bien au cœur du débat. Or l’épanouissement de chaque 
pays pris individuellement ne peut aller sans tenir compte de ceux qui 
l’entourent : l’histoire, la politique, l’économie l’exigent, puisqu’une 
même culture habite au fond tous ceux de l’Europe. La conscience 
nationale conduit nécessairement à la conscience européenne. 

Le problème le plus difficile à résoudre est comment maintenir, 
entre ces pays dont souvent les intérêts divergent et parfois s’opposent, 
la paix nécessaire au développement de chacun. Louis Le Roy a trop le 
respect de la souveraineté iiationale pour proposer, comme son prédéces- 
seur Pierre Dubois par exemple, la création d’un organe supérieur chargé 
d’arbitrer entre les nations. Mais il  connaît trop les hommes, singulière- 
ment les souverains, pour laisser la paix dépendre de leur seule bonne 
volonté. C’est le moment qu’il choisit pour avoir recours à la seule 
solution que la maigre imagination des hommes ait formée pour 
maintenir une paix localisée: l‘abcès de fixation, ici la lutte des forces 
européennes contre les Turcs envahisseurs et infidèles, déjà souvent 
proposée, en particulier par Aenea Silvius Piccolomini et reprise la 
même anné 1559 par Guillaume Aubert 2 8 .  Alors apparaît au clair l’idée 
de chrétienté sous-jacente à une bonne part du raisonnement, conçue 
non plus comme le ressort de la domination universelle, mais comme le 
commun dénominateur aux pays d’Europe en lutte pour la sauvegarde de 
leur culture et de leur foi. 

26. De la Vicissitude. éd. cit., f” 76. - Ailleurs (Les Monarchiques. à la suite de 
l’Exhortation aux Francois, op. tit, p. 31) il marque clairement où irait sa préférence si 
tout était possible: « L e  souverain remède seroit qu’il n’y eût en toute la terre habitable 
qu’une foy et un règne ressemblant au divin. où le Prince, comme escrit Platon au 
Politique, à l’exemple de Dieu aimât également toutes nations, les entretenant en bonnes 
loix. jugements. ordre. paix, commerces assurez, communication et affluence de  biens. - 
Que si cela n’est possible universellement. qu’en chacune grande province il y ait un chef 
auquel le commun proffit de tous soit universellement recommandé et le soin de conserver 
l’union civile. D 

27. On peut lire par exemple la description lyrique qu’il donne de la France dans 
l’Exhortation. op. rit. ,  p. 19-2 I .  

28. Oraison de la Paix, et les moyens de I’entrerenir ..., Paris, Benoist Prévost, 1559, 
in fine. 



234 C. LONGEON 

Tout ce qui vient d’être dit montre à l’évidence que les positions de 
]Louis Le Roy sur l’Europe sont loin d’être parfaitement originales. 
]L’intérêt est ailleurs, dans l’attitude de cet homme, courtisan famélique 
aspirant à jouer un rôle politique et humaniste, à la notoriété encore 
modeste, soucieux de faire partager des convictions qui doivent se tenir 
dans la ligne fixée par ses illustres prédécesseurs. Ainsi s’explique ce 
mélange de bons sentiments et de réalisme, de naïveté et de cynisme, 
d’optimisme et d’universelle indifférence. Tiraillé entre ces extrêmes, Le 
Roy adopte une voie moyenne et il la propose à ceux à qui il compte 
plaire : restaurer la solidarité chrétienne et européenne, pour permettre 
aux monarchies de l’Occident de s’affirmer dans l’équilibre et l’harmonie. 
En somme le chemin qu’il trace laisse d’un côté le passéisme de Charles 
Ouint qui avait mis son énergie à ressusciter une monarchie universelle 
et le  machiavélisme>^ de François 1” qui n’avait pas hésité à rompre, 
a u  nom de l’intérêt national, la solidarité millénaire de la chrétienté. Un 
chemin qu’emprunteront après lui Bodin, Sully, Richelieu et  bien 
d’autres, praticiens et théoriciens de la politique. 

Claude LONGEON 

29. «Vieux mastin affamé ,): ainsi Du Bellay désigne-t-il Le Roy dans les Regrets 
(:j. LXIX). 



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 

Quand Erasme de Rotterdam veut marquer, à la face des Italiens 
ou par déférence à l’égard de personnalités flamandes ou hollandaises, sa 
spécificité nationale, i l  se déclare volontiers homo Batavus I ; i l  considère 
Christophe de Longueil, homo Brabantus, comme (< l’un des nôtres >> 2 ,  et 
parie à Nicolas Everard, président du Conseil de Hollande et de 
Zélande, de sa cc patrie hollandaise D 3. Quand i l  veut flatter un important 
personnage d’Angleterre, de France ou d’Allemagne et remercier ses 
hôtes, le pays qui vient de le recevoir avec les honneurs dus à son rang 
est toujours le premier, le plus riche en talents et en ressources diverses: 
n’a-t-il pas commenté en connaissance de cause l’adage «Ubi  bene, ibi 
 atria»^? I1 se déclare aussi, et sans doute plus profondément, 
cosmopolite ou citoyen du monde. On connaît sa lettre à Zwingli de 
septembre 1522: « Je  désire être un  citoyen du monde, égal pour tous, 
ou plutôt étranger pour fouSnS. Et celle du 1“ février 1523 à Marc 
Laurin, son hôte brugeois: « J e  veux être un citoyen du monde entier, et 
non d’une seule ville»h. Quand il faisait de Rome la patria communis’, 
ce n’est évidemment pas à la Rome contemporaine qu’il songeait (et qui 
l’a plutôt déçu), mais à la Rome éternelle, ancienne et chrétienne, à 
celle de Cicéron et des successeurs de Pierre, celle qui convenait à un 
humaniste chrétien. En fait, i l  semble bien que la véritable patrie 

1. Cf. l‘article d’A. Gerlo, N Erasme et les Pays-Bas », Colloquia Erasmiana 
Turonensia. Paris (Vrin)-Toronto (T. Univ. Press). 1972. t. I ,  p. 96-1 1 I : J.-C. Margolin. 
(< Erasme et la psychologie des peuples n, Revue de Psvchologie des Peuples, 1970 (4). 
p. 373-424, notamment p. 383-388 : L.E. Halkin, c< Erasme et l’Europe », Commémoration 
Nuiionale d’Erasme. Bruxelles. 1970. p. 81-101 ; A. Gerlo. c< Erasme, homo batavus,), ibid.. 

2. Cf. L.E.  Halkin. ari. cii. .  p. 85-86. Cf. aussi A.  Gerlo, «Erasme et les 
Pays-Bas». p. 106, et P.S. Allen. Opus Epistolarum D. Erasmi. t .  IV. Ep. 1026 (Louvain, 
16 oct. 1519). 5-6 (<<Longueil, écrit-il à Lupset. est trop français. bien qu’il soit des 
nôtres D). 

3. A.  Gerlo, ibid., p. 106, et Allen. ibid.. t .  IV. Ep. 1238 (Anderlecht, oct. 1521). 
4. Adage n” 1193 (Ed. Lugd. Batav. t .  I I .  481C). Titre exact: «Quaevis terra 

patrian (toute terre est une patrie). 
5 .  Allen. t .  V, Ep. 1314 (Bâle. 3 sept. 1522). 2. Le terme que j’ai traduit par 

«étranger» est celui de peregrinus: c’est le pèlerin. le voyageur - homo viator -, 
l’homme de nulle part. puisqu’il ne fait que camper ici ou là, de manière éphémère, dans 
une cité terrestre ou dans une autre, sa vraie patrie étant ailleurs (la cité céleste). 

6. Allen. t .  V. Ep. 1342 (Bâle), 538-540 (<< ... Respondi me velle civem esse fotius 
mundi. non unius oppidi D). 

7. LB (i.e. Erasmi Opera omnia, Lugd. Bat. 17113-06). t .  X, 1750 E (Responsio). 
Allen, t .  XI, p. 177. I .  207. Cf. aussi la lettre d’Erasrne à Sadolet, t. VIJ (Ep. 2059. Bâle, 
1” oct. 1528). sur le sac de Rome. 

p.  61-80, 



236 J.-C. MARGOLIN 

i3’Erasme n’ait pas été de ce monde, il l’a d’ailleurs affirmé dans de 
nombreux textes, surtout vers la fin de sa vieX. Quant à l’Europe 
elle-même, elle ne semble pas le préoccuper outre mesure. Ni le mot ni 
ila réalité historique, géographique ou culturelle (si toutefois ces expres- 
sions ont un contenu matériel) ne font l’objet de longs commentaires y. 

!Sans doute, quand la guerre fait rage, le voit-on écrire: «Depuis tant 
d’années déjà presque aucune contrée d’Europe n’est épargnée par les 
iroubles» (lettre à Pirckheimer du 15 juillet 1529) I ” .  Ou encore (lettre à 
Mountjoy du 8 septembre 1529) : << Votre roi (c’est-à-dire Henri VIII), 
avec une très grande constance et autant de sagesse, ne s’est pas reposé 
avant d’avoir scellé l’accord des monarques les plus puissants de toute 
l’Europe)) ‘ I  (allusion au traité de Cambrai du 5 août). L’Europe dont il 
rêve n’est pas une Europe des patries, encore moins une Europe des 
nationalismes, mais une Europe unie, fraternelle, pacifique, c’est-à-dire 
une Europe chimérique ou idéale, très différente de celle que définit la 
rivalité politique des Valois et des Habsbourg, très différente aussi de la 
carte religieuse que la Réforme luthérienne va dessiner, avec des 
frontières de plus en plus accentuées. Mais pour peu que l’ennemi 
traditionnel, le barbare, se fasse menaçant en Méditerranée orientale, ou 
ait même solidement pris pied (depuis 1527) en Europe centrale, alors le 
‘Turc est dénoncé à la face du monde et le pacifisme d’Erasme débouche 
dans une campagne inlassable en faveur de l’union sacrée des princes 
chrétiens, la cessation de leurs rivalités et des guerres intestines qui 
ensanglantent l’Europe, la conversion spirituelle de ces combattants de la 
foi, très différents d’ailleurs dans son esprit et dans ses vœux des anciens 
Croisés12. Bref, tout comme autrefois le pape Aeneas Silvius 
Piccolomini I T ,  et de son temps Sadolet l 4  ou Vivès lç, Erasrne découvre 

8. Cf. Halkin, «Erasme et l’Europe,,. p. 100-101. Voir les deux vers d’Erasme dans 
Chrisriani hominis insriruium (et leur commentaire par R. Padberg. Erasmus als Kalecher, 
~-ribourg-en-Brisgau. 1959. p. 57) : 

Migrantemque animam per summa pericula tuto 
Transmittit patriae et superis commendat euntem. 

Y. Sur l’utilisation du terme d’Europe (Europa) par Erasme, voir, ici même, les 
communications de J .  Chomarat et de M.-M. de La Garanderie. 

10. Allen. 1. VIII. Ep. 2196 (Fribourg). p. 235. 178-180: « l a m  tot annis nulla fere 
Europae pars vacat a tumultu. nec adhuc quicquam video praeter belli praeludia». 

Il. Allen. t. VIII. Ep. 2215 (Fribourg). p. 278, 17-20 ( K  ... Regi vestro, qui summa 
constantia parique prudentia non conquievit, donec potentissimoç totius Europae monarchas 
inter se conglutinarit >>). 

12. Sur le pacifisme d’Erasme et son attitude d’hostilité aux Croisades et à leur 
esprit, cf. M. Bataillon. c< Erasmo europeo? (1467-1536., Revisia de Occidente, 1968 (58). 
p .  50-67. ainsi que notre anthologie. Guerre et paix dans la pensée d’Erasme, Paris. Aubier, 
1973. notamment Introduction. passim. 

13. Voir entre autres la lettre du pontife romain à Mahomet 11, le vainqueur de  
Constantinople (Episrola ad Mahumerem), qui date de 1463 (et sa traduction italienne, avec 
iiitrod. et notes de G .  Toffanin, Naples, R. Pironti e Figli. 1953). Et aussi I’Orario de 
Consranlinopolitana clade el bello contra Turcos congregando. 

14. Cf. notre article, «Erasme et la guerre contre les Turcs», II Pensiero Politico, 
Firenze, 1980 (Anno XIII-I), p. Y. et Richard M. Douglas, Jacopo Sadolero 1477-1547, 
Humanist and Reformer, Harvard Univ. Press, Cambridge. Mass.. 1959. 

15. Cf. l’opuscule de Vivès (consécutif à la bataille de  Mohacs), De Europae dissidiis 
e! bello Turcico dialogus (Bruges, 1526). ainsi que son autre opuscule De condiiione viiae 
C‘hrisrianorum sub Turca (Anvers, 1529). 



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 237 

l’Europe par une prise de conscience renouvelée du péril turc. Mais cette 
Europe, comme l’ont bien montré W. Fritzemeyer I h  dès 1931, mais 
surtout A. Saitta en 1948, Denys Hay Ix en 1957, Federico Chabod IY en 
1961, n’est encore que la version à peine retouchée de la Chrétienté 
médiévale : la Respublica christiana, rêve commun de tous les humanistes 
chrétiens aussi éloignés qu’il soit possible de la <<Realpolitik», est un 
modèle cher à leur cœur, qu’ils identifieraient volontiers avec cette 
Europe qui leur est familière, cette Europe culturelle où l’on s’exprime 
en latin, où l’on enseigne indifféremment à Louvain, à Heidelberg, à 
Cambridge, à Padoue ou au Collège royal de Paris, où les idées circulent 
aisément, et que l’on appellera bientôt la République des Lettres. 

Si le problème turc avec les crises politiques et morales qu’il a 
suscitées du XV“ au début du XVII“ siècle, peut être considéré comme un 
élément fondamental d’une certaine prise et d’une certaine crise de 
conscience européenne - je n’en veux pour preuve que l’énorme 
bibliothèque << antiturque B dont Geoffroy Atkinson I(’ nous a fourni les 
échantillons les plus importants, en particulier ces feuilles volantes ou ces 
sortes de chroniques journalistiques dont nous ressentons encore aujour- 
d’hui l’actualité brûlante et la charge émotive -, la découverte du 
Nouveau Monde, ou plutôt les effets à retardement de cette 
découverte ?I, constituent dans la seconde moitié, et même dans les 
dernières décennies du XVI‘ siècle, comme une sorte de révélateur ou la 
caisse de résonance d’une certaine idée ou d’une certaine image de 
l’Europe. Ce que je voudrais montrer, c’est que l’image persistante au 
XVI‘ - et même encore au XVII‘ siècle - d’une Amérique sauvage, 
païenne et «native» ou ingénue (pour ne pas dire animale) agit comme 
un véritable miroir dans lequel des auteurs, mais surtout des peintres, 
des graveurs, des géographes et des cosmographes, verront apparaître 
complaisamment les traits d’une Europe politique, culturelle, religieuse, 
dominatrice du monde sous le leadership traditionnel et incontesté de 
l’Empereur (quand ce n’est pas sous l’égide du Roi de France, comme le 
voulait déjà Guillaume Postel >*). Stéréotype de l’Amérique, dont une 
assez récente exposition au Grand Palais - l’Amérique vue par 
l’Europe 23 - a fourni quelques excellents échantillons, et auquel 
correspond également un stéréotype de l’Europe. Mais dans cette 

16. Christenheit und Europa, MüncheniBerlin, R .  Oldenbourg, 1931. 
17. Dalla Respublica Chrrstiana agli Siaii Uniti di  Europa. Rome. 1948. 
18. Europe, The Emergence of an Idea. Edinburgh University Press. 1968 (2’ éd.) .  

Edition originale : 1957. 
19. Sioria dell’ idea d’Europn. Sa ediz. a cura di Ernest0 Sesten et Armando Saitta. 

Bari. Ed. Laterza. 1971 (la première édition date de 1961). 
20. La littérature géographique française de la Renaissance. Répertoire bibliographique. 

Paris, 1927. 
21. C’est-à-dire les relations de voyage et les réactions à ces relations de la part des 

Européens (avec de temps à autre. mais rarement, quelques contacts directs avec les 
Indiens amenés cn Europe). 

22. Voir à cet égard la communication d’A. Jouanna dans ce volume d’Actes. 
23. L’Amérique vue par l’Europe. Grand Palais, 17 sept. 1976 - 3 janvier 1Y77. Ed. 

des Musées Nationaux. notamment chap. 6 et 8.  



238 J.-C. MARGOLIN 

absence volontaire de toute communication, de tout dialogue entre 
l’Amérique sauvage et l’Europe civilisée, ces images allégoriques, 
‘destinées au même public et aux mêmes N patrons », se renforcent 
mutuellement : plus l’Amérique est distante géographiquement, culturelle- 
ment et presque physiquement de l’Europe, plus celle-ci se trouve 
justifiée dans ses entreprises conquérantes et colonisatrices du passé, du 
présent et même de l’avenir. Comme on le voit, il ne s’agit pas d’images 
innocentes ou spontanées, et le graveur géographe - qu’il s’agisse de 
.HondiusZ4 ou d’Ortelius2S -, comme les responsables du Ballet de cour 
des quatre parties du MondeZ6, mettent leur science et leur talent au 
service d’une politique en vérité plus nationale qu’européenne, puisqu’il 
s’agit, dans un cas, de la politique des Habsbourg, et dans le second, de 
celle de Louis XII1 ou plutôt de Richelieu. 

Dans un premier point, je voudrais montrer, par quelques images et 
quelques textes - textes qui accompagnent le plus souvent ces images - 
empruntés aux Allégories et aux cartes géographiques des quatre parties 
du Monde, que l’Amérique occupe une place à part dans la représenta- 
tion des continents extra-européens. Cette Amérique, vue de l’Europe, 
détermine, négativement et en manière de repoussoir, la conscience 
d’une altérité absolue. 

En revanche, et ce sera mon second point, une conscience 
géographique, économique, politique et religieuse de l’Europe se fait 
jour à travers ces documents, dont i l  ne conviendra pas de négliger 
l’origine. Cette Europe concerne en fait essentiellement la Hollande et 
l’Empire, dans la mesure où les Pays-Bas n’ont pas encore acquis leur 
aiutonomie politique et psychologique, comme le montre en particulier le 
Théâtre de l’Univers d’Abraham Ortelius. 

Cette conscience de soi de l’Europe, faite d’assurance, de confiance 
e n  l’avenir, d’exaltation lyrique, définit ce que j’appellerais volontiers une 
conscience baroque de l’Europe : j’essaierai de l’analyser dans mon 
troisième point. 

Cette double image contrastée de l’Amérique et de l’Europe n’a 
sans doute pas une portée universelle. L’immense majorité des Euro- 
péens de la fin du XVI‘ au début du XVII‘ siècle ignorent qu’ils sont 
Eluropéens, et même la politique et les guerres ne leur permettent pas 
toujours d’avoir seulement une conscience nationale. D’autre part. 

24. Sur Josse (ou Jodocus) Hondius. <<tailleur de cartes géographiques ». cf. 
Biographie Naiiortole Belge (Bruxelles. 1876). t .  5 .  art. d’Edm. De Busscher (De Hondt). 
col. 185-189. et surtout dans le Supplément de cette Biographie (Bruxelles. 1977-1978). 
t .  XII, l‘art. d’A. De Smet. col. 448-467 (Hondius). qui comprend une très riche 
bibliographie. 

25. Abraham Ortelius (Ortels ou  Wortels) a fait l’objet de nombreux travaux. En 
attendant qu’il figure dans un Supplément de la Biographie Nationale. cf. Bihl. NUI. Belge 
(l901), I. XVI. l’art. de Wauwermans, col. 291-332. 

26. Voir M. M. McGowan. L’Art dir Baller de cour et1 France 1581-1643, Paris. Edit. 
du C.N.R.S. («Chœur des Muses»), 1963. p. 151. Le titre exact de ce cklèbre ballet est 
Ballei Royal du grarid bal de la Douairière de Billehdiciur (voir plus loin). 

27. Theatrum Orbrs Terrnrum. Anvers. 1570. Un certain nombre d’exemplaires ont 
leur frontispice ainsi que toutes les cartes somptueusement coloriés. II en est de même pour 
les éditions ultérieures. 



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 239 

certains esprits, comme Las CasaszX ou Montaigne29, pour évoquer les 
plus connus, ne se sont fait la même image ni de l’Amérique ni de 
l’Europe, ou plutôt des pays européens qui se sont octroyé le droit de 
conquérir ces terres nouvelles. Mais ce sont des cas isolés, et par delà 
une conscience nationale et le vif sentiment d’appartenance à un certain 
type de culture, ils s’élèvent jusqu’à une conscience mondialiste, qu’il 
serait plus juste d’appeler simplement une conscience de la personne 
humaine, concept qui a bien du mal à se frayer alors un chemin. 

Dans la VI‘ section du Catalogue de l’Exposition à laquelle j’ai fait 
allusion, intitulée ((la quatrième partie du monde p> 3”, on remarque avec 
justesse que les trois continents de l’ancienne cosmographie étaient 
rarement représentés dans les œuvres d’art jusque vers le milieu du 
XVI‘ siècle. Je l’ai constaté moi-même en feuilletant des dizaines 
d’ouvrages et en examinant de très nombreuses séries de dessins et de 
tableaux. En revanche, dans la seconde moitié du XVI‘ siècle, où les 
expéditions de Colomb, de Vasco de Gama, de Cortès, celles de Thevet 
ou de Cartier ont été en quelque sorte «digérées», où les géographes 
n’oublient jamais de représenter les (( îles récemment découvertes N - 
formule stéréotypée qui sera encore employée un siècle après leur 
découverte effective -, où la littérature (( américaine H commence à se 
répandre, où une curiosité scientifique et ethnologique réelle s’exprime 
dans des ouvrages de zoologie et botanique”, des récits de voyage 
largement illustrés, la représentation allégorique de l’Amérique entraîne 
celles de l’Afrique et de l’Asie. C’est là un point capital. Cette curiosité 
nouvelle, si bien analysée à la fois par Atkinson en 1935 dans Les 
nouveaux horizons de la Renaissance française 3 2 ,  et par Alphonse 
Dupront en 1940 dans son grand article «Espace et  humanisme»”, 
reflétait pour une part cet élargissement des horizons de la Renaissance 
européenne, mais aussi et surtout la conscience de plus en plus vive que 
l’Europe prenait d’elle-même par rapport aux autres régions du monde. 
Dans la représentation de l’Afrique et de l’Asie, sous les traits d’une 
jeune femme dont les vêtements, les parures, la coiffure, les attributs 

28. La littérature lascasienne est immense. On se contentera de renvoyer ici le 
lecteur à M. Bataillon et A. Saint-Lu. Las Casas et la défense des Indiens. Paris, Julliard. 
1971 (coll. M Archives n). Du premier, encore : << U n  estremo del irenismo erasmiano >>, in 
Homenaje al profesor F. Sanchez-Escrihano (<< Filologia y Critica Historica .). 1969, 
p. 35-49. Egalement : A.  Redondo. Anronio de Guevara ei (’Espagne de son temps, Genève, 
Droz (Travaux d’Humanisme et Renaissance. CXLVIII). 1976, passim. notamment 

29. Du chapitre consacré par G .  Chinard dans son livre sur l’Exotisme américain, de 
1911 (voir plus loin) à la propre communication de C. Blum. le problème de l’attitude de 
Montaigne face à l’Indien a suscité de nombreux travaux. 

31. Ceux de P. Belon (cf. notamment. dans son Histoire de la nature des oyseaux de 
1555. la description du dindon, originaire d’Amérique). de Conrad Gesner (cf. sa 
description du tatou dans son Historia Animalium de 1554). du médecin espagnol Nicolas 
Monardes (qui décrit aussi le tatou), de Rembert Dodoens (Stirpiurn Historiae Pemptades 
Sex, Anvers, 1583, avec la description du plant de tabac) ou de John Gerard (The  Herbal 
or General Historie of Plantes, Londres, 1597, avec la description du maïs). Cf. chap. I I I  du 
Catalogue de l’Exposition. p.  38 sq. 

p. 670-692. 

30. Op. cil.. p. 89-98. 

32. Paris. Droz, 1935. 
33. Bibliothèque d’Humanisme et Renaissance. t .  Vlll  (1946), p. 7-104. 



240 J.-C. MARGOLIN 

divers et l’environnement écologique visent à réunir en une seule image 
tous les éléments possibles caractérisant le pays et  ses habitants, 
l’exotisme et ce que j’ai appelé l’altérité ne jouent pas au point d’établir 
une distance infranchissable entre elles-mêmes et la reine Europe. Leurs 
images sont valorisantes, bien qu’elles représentent un niveau d’humanité 
inférieur - n’ayons pas peur des mots - par rapport à l’Européen. 
N’oublions pas que dans la mentalité commune de l’époque, comme l’a 
itrès bien montré Arlette Jouanna74 pour la France, les hommes et les 
lhabitants de la planète sont naturellement inégaux. C’est Bodin qui 
déclare dans la République (1576) qu’«entre les hommes il y en a qui 
ont moins de jugement que les bestes brutes, et d’autres où la marque 
de la lumière divine est si claire, qu’ils semblent plustost anges que 

Et Pierre d’Origny, dans son traité sur la Noblesse: «II  y a 
de l’homme en tous, toutefois plus ès uns, ès autres moins B ’6 .  L’Afrique 
et l’Asie jouissent, en ce qui les concerne, du double privilège culturel et 
religieux, d’avoir été << reconnus >> par les <c auctores >> de la culture 
gréco-latine, d’Homère ou d’Hérodote à Ptolémée ou à Strabon, de 
Salluste à Ovide, et par la Bible, Ancien et Nouveau Testament. On sait 
même que, dans une tradition biblique ininterrompue qui s’enracine dans 
les chapitres 9 et 10 de la Genèse ?’, la division du monde entre les trois 
fils de Noé, Sem, Cham et Japeth, correspond à l’Asie, à l’Afrique et  à 
l’Europe ; division tripartite qui conviendra admirablement aux hommes 
du Moyen Age et de la première Renaissance, car elle recouvre la 
tripartition du monde antique Cette prégnance du double modèle 
judéo-chrétien et gréco-romain est si forte que, plus d’un siècle encore 
aiprès la découverte du Nouveau Monde - selon une terminologie plus 
répandue que le terme d’Amérique -, quelques rares atlas cc conserva- 
teurs )> continuent d’ignorer cette partie de l’univers terrestre, et  que 
certains esprits s’ingénient à trouver soit une trace de la présence des 
Romains en ces régions (une pièce de monnaie à l’effigie d’un empereur 
soi-disant découverte dans une mine d’or de l’Amérique australe) soit 
même les traces d’une évangélisation très ancienne qui n’aurait pas porté 
de fruits 4i. 

Voici par exemple, dans le frontispice du Theafrum orbis terrarum 
d’Abraham Ortelius (1570) où les deux cc nymphes )) Afrique et  Asie 
occupent verticalement la partie droite et la partie gauche de la page, 

34. Dans sa thèse L’idée de race en France au XVI’ siècle et au début du XVII‘ siècle 
(1‘498-1614). Lille, Atelier de reproduction des thèses. 1975, et dans son livre Ordre social. 
Mythes et hiérarchies dans la France du XVI‘ siècle, Paris, Hachette. 1977, notamment 
chap. I (Bonne et mauvaise naissance), p. 15-21. 

35. Texte cité par A.  Jouanna, Ordre social. p. 16-17, 
36. Le Hérault de la noblesse de France, Reims, J .  de Foigny, 1578, f. 17 r”. Le 

contexte a son importance : l’auteur examine les différents degrés de <<valeur humaine >> des 
Rois de France. 

37. Bible de Jérusalem, t .  I ,  p. 20-25. Cf. D .  Hay, op. c i i . ,  p. 8-9. Voir aussi les 
Antiquités Juives de Flavius Josèphe, I .  15. 

38. Voir le diagramme de cette tripartition dans les cartes médiévales dites en T-O 
(manuscrits d’Isidore de Séville du XI‘ siècle). 

39. Sur cette anecdote, voir plus loin, p. 257 et n. 118. 
40. Voir plus loin, p. 257 et n. 118. 



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 241 

tandis que la situation topographique de l’Europe est bien entendu la 
partie supérieure et celle de l’Amérique la partie inférieure, la manière 
dont un contemporain, Gérard de Vivier4!, les décrit, en retrouvant un 
certain nombre de stéréotypes. L’Asie, richement vêtue, parée de 
multiples pierres précieuses (qui répondent à l’image traditionnelle de 
l’opulente Asie), est parfumée d’« encens, d’amome, de mirrhe B et 
<<d’autres bons parfums qu’on trouve en Arabie >> J2. Quant à l’Afrique, 
qui lui fait face. G ceste negre en bon poinct, brunement bazanée M 43, elle 
n’est qu’à moitié nue - signe d’une nature déjà policée - et ses seuls 
attributs sont, si je puis dire, la coiffe brûlante que lui font les rayons du 
soleil d’un jaune et d’un rouge éclatant - n’oublions pas qu’Africa 
signifie N sans froid », alpha privatif et frigus 44, ou encore qu’elle est la 
partie du monde dévolue à Cham, qui signifie en hébreu chaleur4j - et 
le modeste rameau d’une plante odoriférante qu’elle tient d’une main, et 
qui est le baume d’Egypte. Mais à côté de ces figures sereines, pacifiques 
et avenantes, voici son antithèse, l’inconnue découverte depuis peu, celle 
qui est restée toujours ignorée des Anciens et de la Bible, et qui n’a 
donc pas eu de héros éponyme auquel on puisse rendre un hommage 
rassurant. Je la présenterai en citant dans leur intégralité les vingt 
alexandrins de Gérard de Vivier Jh : 

Celle qui tout en bas sur la terre couchée, 
Toute nuë tu vois, de plumettes coiffée, 
Ayant en l‘une main le chef d’un homme mort, 
Et l’autre le baston. dont elle fait l’effort. 

41. D’après l’édition française du Théâtre de I’ünivers (Anvers, 1572). L‘édition que 
j’utilise est celle de 15YX (toujours d’Anvers). d’après l’exemplaire de la Bibliothèque 
Bodléienne (Vet. BI-b.2) qui a appartenu à Edward Radcliffe. C’est le n” 391 de la 
Bibliographie-répertoire d’Atkinson. - Ce Gérard Du Vivier est un Gantois francophone, 
auteur d’une Insiituiion de la laiigue fançoi.Ye. expliquée en nleman (1568) et d’une 
Grammaire françoise (en français et en allemand) (1568). 

42. Dans sa description en prose - qui ne se veut pas allégorique o u  symbolique - 
de l’Asie. on lit. sous la plume de Pierre Bertius. «cosmographe du Roy Tres-Crestienn 
(voir plus loin), à la page 673 de sa Geographie raccourcie: << De la nous vient le baume. le 
calamus. encens, myrrhe. casse. clou de gyroiie. poivre. safran. bois de senteur, resine, 
musc et perles de toutes sortes*. 

43. <<. ..  Le rameau qu’elle tient dedans sa main. de Baume. 
Est signe. que tel fruict ne croit en nul Royaume 
Que dedans l’un des siens. Egypte seulement 
Se vante. et à bon droict. de donner cest onguent>>. 

Comme on le voit. la qualité poétique n’est pas la caractéristique majeure du style de  G. 
Du Vivier. On pourra encore en juger par ces quatre vers extraits de la dernière partie de 
la description versifiée du frontispice d’OrteJius : 

Voicy que clairement vous dit le Frontispice 
Qui vous sert proprement d’Indice fort propice 
De ce beau livre icy. remply d’œuvre immortel. 
Que le ciel nous permet par Abraham Ortel. 

[ * 41 v” 
44. Ou le grec ‘pptxfi. D‘où le iopos iconographique et <<géographique >> de  l’Afrique 

hérissée (comme dans le frontispice d’ortelius) de rayons solaires. 
45. Cf. Genèse, I X ,  27. Dans la Ciré de Dieu (XVI.  i i ,  222), saint Augustin reprend 

ce passage de la Bible, à propos de  l’attribution des trois parties de la terre aux trois fils de 
Noé : <( . . .  nominatus . . .  latitudo ... culidus ». 

46. Toujours d’après l’édition française d’Anvers. 1598. 



242 J.-C. MARGOLIN 

5 Meurdrissant les humains d’une crauté grande, 
Le corps desquelz apres luy servent de viande; 
Ayant dessus le front une pierre de pris, 
Dont elle en a tout plein en sa terre et pourpris, 
Nous represente icy l’Amérique l’avare. 

10 La gourmande par trop inhumaine et barbare, 
Les plumes sur son chef et gemmes sur son front, 
Autour la greve encor des sonnettes en rond, 
Sont tous les ornements dont elle se decore. 
Ell’ manie souvent l’arc et fiesches encore, 
Par lesquelles souloit les pouvres gens navrer, 
Pour (comme je t’ay dit) desmembrer et manger, 
Puis, pleine de la chair des hommes, qu’en la chasse 
Elle a prins et tuez, et de la chasse lasse, 
S’en va dormir dessus un harnas estendu 

20 A deux arbres voisins, où elle l’a pendu. 

J’insiste un peu sur ces caractéristiques de la «sauvagerie» et de 
l’état de nature quasi-animale de l’Amérique, car on les retrouve 
(quasiment tous - avec quelques variantes dues à l’imagination de 
ll’artiste ou du commentateur ou à la place dont ils disposent - dans les 
imultiples allégories des parties du monde et dans les légendes versifiées 
qui accompagnent les cartes géographiques ou la figure de ces «nym- 
phes ». D’ailleurs ces différents types d’allégories élaborées au cours du 
XVI‘ siècle ont été classés par le célèbre graveur Philippe Galle dans sa 
iPros~pograph ia~~  (qui n’est pas datée, mais qui doit être de 1579) et 
surtout par Cesare Ripa dans son iconofogia, qui date de 15934x. Pour 
me contenter de la description de l’emblème-allégorie Amérique d e  ce 
dernier recueil, je vous livre ces quelques lignes où l’on retrouve ces 
traits : nudité, cruauté, anthropophagie, civilisation matérielle quasi- 
inexistante soulignée par l’arc, les flèches et la massue; un hamac où, 
repue, elle s’endort d’un sommeil de fauve ; parfois un énorme animal à 
ses côtés ou lui servant de monture - tortue géante, alligator, jaguar, 
puma, voire l’anachronique ou plutôt I’atopique rhinocéros - ou un 
perroquet. Mais écoutons Ripa : 

«Cette femme qui a le teint olivastre - voici une caractéristique 
riouvelle -, le visage effroyable à voir et un voile de plusieurs couleurs 
qui luy couvre le corps à demy - la nudité est ici censurée pour des 
raisons qui tiennent soit à la morale soit au sens du pittoresque - 
représente l’Amérique ; outre qu’une escharpe de plumes très agréables 

15 

47. America (gravure de 19 x 1 I cm. vers l57Y-lh00) porte le n” 43 de la série de 
c’es Personnifications figurées. que le célèbre graveur hollandais fit paraître peut-ètre à 
Anvers. Une inscription latine décrit l’Amérique comme une ogresse qui dévore les 
hommes, qui est riche en or. redoutable par sein arc. qui voit prospérer les perroquets et 
porte des ornements de plume. Provcnance de l’estampe : James Hazen Hyde. New York. 
The New York Historical Society. Cf. Catal. Expos. n” Y I .  

48. Cesare Ripa. Iconologiu. overo Descrirriorie de[(’  imagirii wiiversa l i . .  . , Roma. 
heredi di G .  Gigliotti. 1593. 

49. Texte cité d’après l’édition française de I’lconologie, ou lu Science des Emblèmes, 
&vises, etc. (tirée de Cesarc Ripa). «enrichie par J.-B. (Baudouin) de l’Académie 
française ),, t .  I ,  Amsterdam. Brackman. 1698. p. 275. 



L'EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 243 

artistement jointes ensemble (trait positif) la fait particulièrement 
remarquer par ce bizare ornement (trait mi-positif mi-négatif dans une 
culture dominée par l'art baroque). Elle porte en une main une flesche 
et en l'autre un arc, et un carquois à ses costez ... Sur la tête, une 
guirlande de plumes étranges (notons toujours ces épithètes destinées à 
souligner la distance morale et culturelle qui sépare l'Amérique de 
l'Europe), à ses pieds une espèce de lézard ressemblant à peu près à un 
crocodile (référence à un modèle africain moins inconnu), comme encore 
une teste humaine (ce détail est assez fréquent lui aussi, et l'on se 
souvient des célèbres illustrations des récits de voyage de Thevet et de 
Jean de Léry5') arrachée de son corps et traversée d'un dard. Cette 
dernière partie du monde nouvellement descouverte par Americ Vespuce 
Florentin (on notera la paresseuse répétition du titre même de la relation 
de voyage de Vespucci qui, elle, méritait bien son titre quand elle fut 
imprimée en 1503'*) est depeinte presque toute nuë pour ce que ses 
habitans ont accoustumé d'aller tous nuds, si ce n'est qu'ils se couvrent 
les parties honteuses (encore la Contre-Réforme !) d'une ceinture faite de 
plumes et de coton, en forme de frange». 

II est intéressant de comparer la description de l'allégorie de 
l'Amérique, dont on pourra par ailleurs rapidement visualiser quelques 
représentations (gravures de Delaune 5 ' ,  de Stradan 5J, de Martin de 

50. Les singuluriiez de lu Frunce Anrurciique, auirenient nommée Amérique, Paris. 
1557. Les dessins de cette description fantaisiste e t  naïve semblent avoir été faits par Jean 
Cousin le Jeune, qui devait illustrer plus tard la ('osmogrtipliie Universelle de Thevet (Paris. 
1575). 

51. Histoire d'un voyage fuict en la terre de Brésil tiiitremerir dite Amériyue, La 
Rochelle. 1578. Claude Lévi-Strauss déclare dans Trisres Tropiques (Paris. 1964. p. 92) que 
ce livre est un «chef-d'muvre de la littérature ethnographique ». 

52. II s'agit de la lettre adressée par Vespucci à son ancien maître. Lorenzo di Pier 
Francesco de Medici. devenu entre-temps ambassadeur de Florence à Paris. Cette lettre a 
servi de base aux traductions latines publiées sous le titre de Mtcndus NOVUS en 1503 à 
Paris. en 1504 à Venise. Augsbourg et Rome. Cf. Catal. Expos. n" 2 et bibliographie. On 
trouve. sous l a  plume du traducteur Jehan Lambert, cette expression qui aura la vie 
longue. de insulae nuper inventae (ou reperrue). Voir aussi la traduction française de la 
vaste compilation italienne de 1507 (dont deux livres sont consacrés à l'Amérique). traduite 
en latin et publiée :I Milan l'année suivante, traduite aussi (partiellement) en français et 
publiée en 1515 à Paris avec le titre suivant: Le Nouveuu Monde et les tiuvigurions fuites 
par Emeric de Vespuce floretirin. Des puys ci isles noiiveliemenr rrouvez. uuporuvatit a r i o i i ~  
incongneuz ... A Paris pour Gcillior du Pre. s.d. (mais privilège daté du I O  janvier 1516). 
Rappelons pour mémoire le titre de la traduction latine de la recension par Christophe 
Colomb de son expédition de 1492 et de sa découverte des îles de la Mer des Antilles (ou 
Sinus Yucutanus) : Episiolu de lnsulis de novo repertis. Impressu Poritiis in cumpo Guillurdi. 
Sur le recto du second feuillet figure la mention qui nous laisse aujourd'hui rêveurs: 
Episrolu Chrisrophori Colomb;. cui aerus nosrru mitltiim ùehet : de Insitlis Itittie supra 
Gungem nuper inventis ... quam nohilis ac litterutus ilir Aliurider de Cosco uh Hispano 
ideomute in Lutirium converrit : tercio kulendus Muii MCCCCXC'III Pontificutus Alexundri VI 
Anno Primo. 

53 .  America d'Etienne Delaune (cf. Catal. Expos. n" H5) est une gravure de 6.5 X 
8.2 cm. Elle est signée et datée de 1575. L'Amérique est toujours représentée nue. avec un 
arc et des flèches et une massue brésilienne, auprès d'un animal qui représente sans doute 
un lama. 

54. L'une des plus célèbres. Elle représente la découverte de l'Amérique par 
Vespucci (1589). Plume et encre brune avec rehauts de blanc. 19 X 26.9 cm. Signature en 
bas à droite : Johunnes Sirtidunus faciebai. Inscription : Americus Vespiiccius Florentinus 
1 4 7 .  Provenance : Metropolitan Museum of Art. New York. Cf. Catalogue Expos. n" 86. 



244 J.-C. MARGOLIN 

Vos ST, de Gheeraerts ST", de Stefano della Bella '(', de Jacob van Meurs '', 
et surtout de Philippe de GalleSR et de Cornelis Visscher59) avec les 
quelques lignes, qui se veulent objectives et purement géographiques, 
que l'on trouve par exemple dans I'Epitome du Théâtre de l'Univers, dû 
à Michel Coignet, << mathématicien d'Anvers », publié d'abord en latin à 
Anvers en 1601 puis traduit en français et publié en 1602(''. On lit 
ceci, dans la page qui correspond à la carte du Nouveau Monde, f .  4 v": 
M L'Amérique estoit sans froment et sans vin au commencement, et 
n'avoit au temps passé des boeufs, ni des mulets, ni des ames ni des 
Ibrebis, chevres ou chiens. Mais ceux d'Europe l'ont fait à present plus 

Ce dessin (reproduit ici) est un dessin préparatoire pour une gravure d'une série due à 
.Philippe Galle et à quelques autres artistes, et publiée sous le titre Nova Reperta 
i:Nouvelles découvertes). Le contraste entre le navigateur. tenant d'une main un astrolabe 
et de l'autre une bannière avec les étoiles de la Croix du Sud, et l'Amérique (dont 
l'attitude rappelle la figure du frontiscipe du Théûtre d'ortelius). allongée nue sur son 
hamac dans un paysage familier (cannibales. animaux sauvages. plant d'ananas, etc.), 
souligne bien l'opposition radicale de deux mondes, de deux natures: la nature civilisée. la 
nature sauvage. Cf. Catal. Expos. n" 86. 

55. America. Plume et lavis. 28.5 X 16.5 cm. Provenance: Anvers. Stedelijk 
I'rentenkabinet. Le dessin fait partie d'une série sur les continents composée pour l'arc de 
triomphe des Genevois érigé lors de l'entrée solennelle à Anvers de l'archiduc Ernest, 
gouverneur des Pays-Bas autrichiens en 1594. La taille démesurée du tatou sur lequel est 
assise la jeune femme nue est un trait propre à M. de Vos (cf. Catal. Expos. n" 88). 

55". America de Marcus Gheeraerts (vers 1590-1600). Gravure de 20.6 x 14.3. Signé 
Marc. Gerar. inven. et fhls  Galle excud. En provenance de New York. Metropolitan 
Museum of Art (cf. Catal. Expos. n" 92). On remarquera la présence de deux Esquimaux, 
tandis que les Indiens d'Amérique du Sud (en haut et au centre) sont conformes au 
stéréotype. La présence de la chèvre et de l'animal qui lui fait vis-à-vis est plus anormale 
que celle des perroquets. 

56. Ce graveur florentin (1610-1664) a représenté (en 1644) une série de cartes à 
jouer (exactement onze. intitulées respectivement <c Amérique. Castille d'or, Popaian. 
Brezil. Chile, Quiuira, Peru. Mexique. Floride, Virginie. Nouvelle-France La dimension 
cle chaque carte est: 8.8 x 5.4 cm (cf. Catal. Expos. n" 93). New York. Metropolitan 
Museum of Art. Ces cartes ont été produites lors de son installation à Paris. Utilisées à des 
fins pédagogiques (commandées à l'intention du jeune Louis XIV). elles décrivent 
simplement. sous l'image, les caractéristiques essentielles du pays. L'Amérique est 
représentée sous les traits d'une souveraine. assise dans un char tiré par deux tatous. On 
notera cette <<promotion ,, sociale et politique. 

57. America. frontispice à l'ouvrage d'Arnoldus Montanus. De Nieii~ve en Onbekende 
Weereld (Amsterdam. 1671). Gravure de 31 x 1Y.X cm (Washington D.C.. Library of 
Congress. Prints and Photography Division). Dans cette composition pyramidale. I'Améri- 
que domine toutes les scènes. répandant généreusement son o r  au milieu d'Indiens de 
différentes tribus. parmi des animaux. lama. castor, mouton à grosse queue. A 
l'arrière-plan. on aperçoit les Européens. près d'une forteresse en pierre de taille. Cf. 
Catal. Expos. n" 94. 

58. Voir n. 47. 
59. America. L'une des gravures les plus intéressantes par sa richesse baroque (cf. 

Catal. Expos. n" 93a). datant de 1650-1660. 50.7 X 66 cm. Signé Visscher excudebai. New 
York, The New York Historical Society. Une longue inscription en néerlandais décrit les 
principales caractéristiques de cet étrange continent (le début : w L'Amérique est de 
beaucoup le plus étrange des continents. Là-bas. les gens vivent en sauvages sans loi. Mais 
les Espagnols sont venus cultiver cette terre. Et occuper les ports avec leur forteresse ... n). 
Cette gravure fait. elle aussi. partie d'une série allégorique des quatre continents. Cf. J .H. 
Hyde. «The Four Parts of the World as represented in old-time pageants and ballets». 
Apollo, IV (1926). p.  232. 

60. Epitome Thealri orbis terrarum. Antverpiae, 1601 (Bibl. Nat. G .  9167). 
61. L'Epitomé du Théâtre de /'univers. Antverpiae, 1602 (Bibl. Nat. G. 9169). 



L’EUROPE DANS LE MIROIR D U  NOUVEAU MONDE 245 

riche de ces choses et autresnh2. Rien à dire sur ce bref bilan de 
carence, qui exprime ce fait qui a tant frappé les premiers explorateurs 
européens et les premiers conquérants : pas d’élevage, aucun des 
animaux domestiques qui leur étaient familiers, ni blé ni vigne - dons 
de Cérès et de Bacchus - qui symbolisent la fertilité du sol et surtout 
l’action civilisatrice de l’homme, et dont nous verrons qu’ils sont presque 
toujours représentés comme des attributs de l’Europe, soulignés dès 
l’antiquité par Strabonh3. On pourrait dire que la nudité ou la 
quasi-nudité de l’allégorie féminine h4 de l’Amérique est la représentation 
symbolique de ce désert agricole et de cette absence d’élevage. Mais ce 
que n’exprime pas ce court texte sur l’Amérique, c’est toute l’exubérance 
d’une végétation et l’incroyable richesse d’une faune inconnues à 
l’Europe h5. L’européocentrisme des artistes et des géographes est tel que 
la faune, la flore, l’hydrographie ou l’orographie, les mœurs alimentaires, 
vestimentaires ou guerrières des Indiens d’Amérique sont jugées et 
jaugées à l’aune de modèles qualitatifs ou d’évaluations quantitatives 
dont un Montaigne avait déjà souligné le caractère relatif dans son 
chapitre des Cannibalesh6. Mais le fait de la colonisation européenne est 
ici mis en avant: aujourd’hui, l’Amérique est riche de tout ce que la 
civilisation de l’Ancien Monde a importé sur ses terres. Récriprocité des 
bienfaits? II ne saurait en être question, même dans des textes plus 
étendus que celui de cet Epitome de 1601. 

Mais tandis que les allégories des continents vont continuer jusqu’à 
la fin du XVIII‘ siècle à répandre la fiction d’une Amérique sauvage et 
étrange, en cultivant ce goût de l’archaïsme et de l’exotisme cher aux 
vieilles nations européennes qui leur permettra de se raffermir dans leur 
sentiment de supériorité culturelle, économique et politique, indice assuré 

62. Description reprise presque mot pour mot dans la Géographie raccourcie de 
Pierre Bertius. p. 775-776: « C e  pays n’avoit au commencement ny vin ny froment. mais au 
lieu ils ont une certaine espece de  legume appelée M a p .  et en quelques provinces ils font 
du pain de racines ... Les souris et les rats y ont prins leur origine d’un navire d’Anvers, 
qui passa par ce destroit pour aller plus outre. lesquels y ont tellement augmenté ... que 
souvent les moissons y sont toutes gastées . . .  ». 

63. Cf. la communication de  Jean Céard, p. 49. 
64. Sur cette nudité réelle ou  allégorique. et sur les diverses manières de 

l’interpréter. il faut rappeler que le cordelier Thevet opposait à la thèse de l’être déchu 
vivant <<sans aucune loy ou foy. comme une beste >) (Cosmographie - I I  -. f. 947 r”) celle 
de l’incarnation des plus hautes vertus antiques. o u  du prestige édénique de la vie sauvage 
(notant par ailleurs que bien des femmes européennes, abondamment vêtues, étaient 
infiniment moins pures que les sauvageonnes du Brésil). Voir à ce sujet l’étude de 
F. Lestringant. c les représentations du sauvage dans l’iconographie relative aux ouvrages du 
cosmographe André Thevet ,,, BHR. 1978 (XL). p. 583-595. 

65. Voir les gravures décrites précédemment. II n’empêche que la référence à 
l’Europe pousse parfois l’artiste à représenter des animaux qui n’ont jamais existé - du 
moins à l’époque de la découverte de l’Amérique - dans cette partie du monde, comme le 
mouton ou la chèvre (quitte à leur conférer un air <<américain », comme le mouton à grosse 
queue). 

66. Essais, livre I. chap. 31. Ce chapitre figure, comme on sait, dans l’édition 
originale de 1580. Cf. G .  Chinard. op. ci t . ,  chap. I X :  <<Un défenseur des Indiens: 
Montaigne,,, p. 193-218. Loin d’être des barbares, ces indigènes ont une ingénuité ou une 
«bonté» naturelle. A cette époque, Montaigne n’avait pas encore lu Gomara et son 
Histoire générale des Indes Occidentales et Terres-neuves du Pérou, dans la traduction 
française de Martin Fumée (Paris, 1584). 



246 J.-C. MARGOLIN 

d’une supériorité naturelle ; tandis que le Grand Bal de la Douairière de 
B i f f e 6 a h a ~ f ~ ~  introduit en 1626, avec l’idée de l’Empire universel de la 
]France, l’image bouffonne du roi Altabalipa au masque énorme chargé 
de plumes, porté sur une sorte de palanquin, et les monstres comiques 
Hocricanes et Hosnaques, des descriptions du Nouveau Monde, plus 
conformes aux exigences scientifiques et à l’équité, ne tarderont pas à se 
répandre en Europe. Ainsi les quelques pages que l’on peut lire dans le 
volume oblong intitulé La Geographie raccourcie de Pierre Bertius, 
(( Cosmographe du Roy Tres-Crestien », publié à Amsterdam en 1618 
chez Josse HondiushX, composé en sept livres, avec un très grand nombre 
de cartes, de plus en plus précises et documentées, des comparaisons 
constantes entre la cartographie descriptive de Ptolémée et les descrip- 
tions récentes de l’univers, et enfin ce Livre VI1 des «Tables geographi- 
ques auquel est contenue l’Amérique avec amples explications d’une 
chacune Table >> 6y, pour lequel évidemment l’ouvrage de Ptolémée n’est 
d’aucun secours. Qu’il s’agisse de la description générale de l’Amérique 
(p. 770-776), de celle des îles de Cuba, de la Jamaïque ou d’Hispaniola 
(p. 788-791), de celle de Terre-Neuve ou de l’Amérique septentrionale 
(p. 776-781), de celle de la Nouvelle-Espagne (p. 792-797) ou de celle de 
l’Amérique australe (p. 798-801) et  en particulier de la description du 
Pérou (p. 802-811), nous avons davantage affaire à une série d’informa- 
tions historiques et scientifiques qu’à une image phantasmatique à 
exorciser. En voici quelques lignes prises au hasard. A propos d’Hispa- 
niola, ou Haïti: « L e  milieu de ceste Isle est distant de I’Aequateur 
d’environ 19 degrez vers le Nort ; elle est de forme longue, car elle 
s’estend du Levant au Couchant. Elle est montagneuse, mais plus fertile 
et plaisante que toutes les autres. L’on dit que les cannes du sucre y sont 
plus hautes et plus espais qu’en aucun autre lieu». A propos de la 
Nouvelle Espagne ou Mexique, dont les ressources naturelles sont sans 
comparaison avec l’évocation du désert que présentait Michel Coignet : 
«Elle a plusieurs fleuves qui abondent en poissons, quelques uns aussi 
portent l’or ... Ce pays abonde aussi en mines exquises et riches d’or, 
d’argent, de fer et de cuivre, elle produit la casse et quelques fruits que 
les habitants appellent Yacao 7‘ ) ,  semblables aux amandes, desquels ils 
font leur boire ; i l  y a du cotton et en outre toutes sortes de grains et de 
fruits, que nous avons en Europe» (on notera encore ici cette référence 
à l’Europe, mais cette fois dans un sens favorable aux autochtones, 
puisqu’ils n’ont pas seulement des plantes et des animaux étranges, mais 
des produits d’une activité agricole et arboricole qui ne doit rien aux 
conquérants espagnols). Sans doute peut-on découvrir encore dans ces 
descriptions une opposition entre l’état idolâtre, anthropophage et 

67. Voir M. M. McGowan. op. cii., p. 149-153 et pl. XVII. Voir plus loin. 
68. Voir plus haut, p. 241 et n. 42. Le frontispice représente lui aussi les quatre 

continents: l’Europe. en haut et à gauche (couronne, sceptre, globe et cheval); l’Asie, en 
hiiüt et à droite (tiare, encens. chameau); l’Afrique. en bas et à gauche (nudité, flèche et 
bouclier, crocodile); enfin l’Amérique, en bas et à droite (nudité, plumes, arc et flèche, 
félin). 

69. Op. cil.? p. 769. 
70. Autrement dit cacao. 



L’EUROPE DANS LE MIROIR D U  NOUVEAU MONDE 247 

polygame de certains Indiens avant la conquête et  leur situation après le 
baptême (p. 797), mais ce qui me frappe surtout, c’est le caractère positif 
et valorisant de la description d’un pays comme le Pérou, dont la faune 
et la flore luxuriantes, comme la richesse du sous-sol, sont mises au 
compte de la fécondité de la nature et par conséquent de la Providence 
divine. 

Mais de toute manière et quel que soit le degré d’information 
scientifique du géographe, quelle que soit la bonne foi ou même 
l’imagination de l’artiste dans sa vision allégorique de l’Amérique, tous 
s’accordent par l’image ou par la description, en vers comme en prose, à 
reconnaître la supériorité absolue de l’Europe sur les trois autres 
continents, et plus spécialement sur l’Amérique. La plus sèche descrip- 
tion géographique ne manquera pas de proclamer haut et clair cette 
vérité inscrite dans la nature et dans l’histoire de l’humanité. 

Revenons donc au frontispice du Théâtre de l’univers d’ortelius. Je 
laisse une fois encore la parole à Gérard de Vivier pour sa présentation 
versifiée de l’Europe’’, sans pouvoir faire passer par des .mots la 
magnificence des couleurs de ses vêtements et de ses attributs: 

La dame que tu  vois assise tout en hault 
En grave maiesté richement comme ii fault, 
Ayant dessus le chef couronne imperiale 
Et en la droicte main un sceptre à la royale, 
Tenant à la senestre au monde un gouvernai, 
C’est nostre Europe icy, qui a en general 
Jadis par les Romains commandé tout le monde 
Et ores a present par ceste boule ronde 
Ont domination les siens en mainte part. 
Philippe le grand Roy, par 1’Espaignol soldart 
Domine trepuissant une grand part d’Afrique, 
Et regit ce grand Roy encores I’Amerique, 
Et maint autre pays sous le Midy ardant; 
Aussi d’autre costé, là où l’on va tremblant 
Du froid trop excessif dessous le Pole Artique 
Avec le Portugais sous le Pole Antartique. 
Elle est couverte aussi de pampre verdissant, 
Chargé de beaux raisins, fertile et abondant: 
Car ceste Nymphe aussi le bon Bacchus honnore, 
Et Bacchus derechef ceste nymphe decore. 

Ce commentaire et l’image elle-même méritent que l’on s’y arrête 
un moment, car la représentation de l’Europe en reine ou impératrice, 
dictant sa loi à l’univers, incarnant la Chrétienté triomphante en portant 
soit un sceptre, soit le monde surmonté d’une croix, soit les deux dans 
chacune de ses mains, quand l’une d’elles n’est pas occupée à tenir une 
grappe de raisins, devient à cette époque - peut-être même sous 
l’influence d’Ortelius et de son splendide frontispice - un topos à la fois 

71. Op. rit., * 3 r”. 



248 J.-C. MARGOLIN 

iconographique, géographique, mais surtout politique et moral 72. On 
]peut encore une fois évoquer la Prosopographia de Philippe Galle qui 
idate de 1579. Son Europe, dont les deux vers de la légende latine73 
icommentent exactement le symbolisme (un sceptre dans la main gauche, 
lparce qu’elle est la partie la plus prestigieuse du monde - purs 
,oraesfantissima mundi -, une grappe de raisins dans la droite, parce 
que, joyeuse, «elle produit le vin, don de Bacchus»),se présente, comme 
(dans le frontispice d’ortelius, sous ses deux aspects majeurs: sa 
puissance, incontestable et incontestée, qui justifie toutes ses conquêtes 
(pour l’heure, il s’agit surtout de rendre hommage à la puissance 
politique de l’Espagne et d’assimiler ses entreprises impérialistes d’Outre- 
Mer à la réalisation d’un décret de la Providence); sa fertilité, qu’elle 
doit d’abord à son heureux climat et aux dons que le Ciel lui a accordés, 
mais aussi au travail et  à l’habileté de ses habitants, qui savent depuis 
toujours mettre son sol en valeur. Une autre image de la reine Europe, 
postérieure de quelques années au Théâtre d’ortelius et à la Prosopogra- 
phie de Galle, est cette étonnante figure d’une réimpression de la 
Cosmographia universalis 74 de Sébastien Munster, postérieure à la mort 
du cosmographe hébraïsant, l’édition originale de l’ouvrage datant de 
1544, et celle où est représentée l’image de l’Europe de 1588. A la fois 
carte géographique dont l’étirement a un caractère surréaliste, et  reine 
dont les parties du corps et les vêtements correspondent symboliquement 
aux pays de ce continent, l’Europe remplit ici d’une façon particulière- 
ment originale la fonction conventionnelle qui lui est assignée: la tête 
couronnée, c’est naturellement l’Espagne, et le globe du monde qu’elle 
tient dans sa dextre, c’est la Sicile, à moins qu’elle ne soit identifiée avec 
cette main, dont le bras est l’Italie, la main gauche tient un sceptre 
auquel sont accrochées l’Angleterre et I’Ecosse, avec au milieu de 
l’Océan (qui sert de toile de fond, entourant le continent en forme de 
reine) la petite Hiberia (ou Irlande). Que, dans cette station verticale de 
l’Europe. la Tartarie, la Moscovie, le Scythie et la Bulgarie soient situées 
à ses pieds (et non à l’Est, comme dans des cartes tendant à une 
représentation scientifique), donc à l’opposé de l’Espagne, rectrice des 
nations et tête du continent, ce n’est pas là, me semble-t-il, une 
innocente nécessité graphique ou géographique. La symbolique corporelle 
joue à plein, et le «petit monde» humanisé exprime une hiérarchie de 
valeurs, qui doit correspondre au prestige politique différent des 
provinces ou royaumes 75. 

72. Ce n’est pas une innovation. Quand on l i t  les cosmographes du XVI‘ siècle, on 
constate le même phénomène: éloges ou - quand i l  s’agit des pays turcs - jugement 
dévalorisant sont distribués selon la même optique. Cf. à ce sujet la communication de 
Jean Céard dans ce volume. 

73. << Sceptrum Europa gerit, pars praestantissima mundi 
Laetaque fert vinum munus Iacche tuum. ,, 
74. Elle est reproduite en tête du volume de D. Hay, Europe. Voir aussi le 

commentaire de D. Hay, p. 119. II y eut plusieurs rééditions de la Cosmographia qui 
contiennent cette gravure. L’édition de Bâle de 1588 semble être la première à la contenir. 
Sur les éditions de la Cosmographia universalis, cf. K.H. Burmeister, Seb. Munsier. Eine 
Bibliographie, Wiesbaden, 1964. 

75. C’est un bel exemple de figuration baroque et d’«icône symbolique», comme ont 
pu l’analyser Robert Klein et ErTt Gombrich. 



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 249 

Voyons maintenant comment Ripa représente l’Europe dans son 
allégorie des parties du monde. A la page 8 de l’édition française de 
I’lconologie, <c moralisée B par Baudouin 7h, après l’Asie, l’Afrique, et 
avant l’Amérique, nous pouvons lire ceci: «Cette partie du monde qui 
excelle par dessus toutes les autres, nous est figurée par une dame 
royallement vestue d’une robbe de plusieurs couleurs. Elle porte sur la 
teste une riche couronne, et se voit assise au milieu de deux cornes 
d’abondance, dont l’une est pleine de toutes sortes de fruicts et l’autre 
estalle particulierement des raisins en abondance. Outre ces choses, elle 
tient de la main droite la figure d’un beau temple, et de la gauche un 
sceptre. Un cheval est remarquable auprès d’elle avec quantité de 
trophées et d’armes de toutes sortes. A quoy sont joints encore à costé 
des diadèmes, des couronnes, des mytres, des livres, des globes, des 
compas, des règles, des pinceaux et des instruments de musique.. . >> 77 .  

Suit une allusion à la légende d’Europe, la nymphe séduite par le 
taureau sous l’apparence duquel Zeus s’était métamorphosé - référence 
classique obligée dont tous nos auteurs, nourris d’humanisme, se 
recommandent à l’envi 7x -, elle-même suivie par une explication fort 
didactique qui interdit toute interprétation erronée du symbolisme 
allégorique. «La  couronne qu’elle porte, y lit-on, fait voir qu’Europe a 
toujours eu le principal advantage sur les autres parties de l’univers, dont 
elle a triomphé comme Reine». Puis on évoque l’autorité de Strabon 
pour la fécondité de son climat79. Quant au temple, dont il est 
intéressant de noter qu’il n’a pas un aspect physique très déterminé (on 
n’y voit pas même de croix) et qu’il figure à titre de simple indice 
iconographique, i l  «signifie que dans son estendue est cultivée la vraye et 
parfaite Religion D xO. L’explication se poursuit : << Le sceptre qu’elle porte 
est le symbole de la puissance, à cause qu’en son enclos tiennent leur 
court les plus grands princes du monde, et particulièrement le Souverain 
Pontife Romain (on notera cette substitution du pape à l’Empereur ou 
au Souverain espagnol, de la part du graveur français qui dédie son 
ouvrage au Chancelier Séguier I’authorité duquel s’estend generale- 
ment par toute la terre où l’on fait profession de la foy chrestienne, qui 
par la grace de Dieu, est aujourd’huy parvenue jusqu’au Nouveau 
Monde». Ce dernier trait, pour traditionnel qu’il soit dans ces descrip- 
tions très orientées des figures allégoriques ou des représentations 
cartographiques de l’Amérique et de l’Europe, la première servant de 

76. Edition d’Amsterdam, 1636. Gravures de Jacques de Bie. 
77. Ce texte correspond, aux variantes orthographiques près, à celui de la p. 273 de 

l’édition française de 161 1. 
78. Voir, entre autres références, le chap. 1 de l’ouvrage de D. Hay (notamment p. 1 

et 2) et la reproduction dans ce livre (pi. VI) d‘Europe et du taureau, d’après un groupe 
sculpté de Derby (XVIII‘ siècle). Voir aussi Pauly-Wissowa. art. Europe, VI (I). 1287. 
1298- 1299. 

79. Référence obligée chez tous les géographes et cosmographes du XVI‘ siècle. Cf. 
J. Oliver Thomson, History of Ancient Geography, Cambridge. 1948. p. 21. 396 (et la 
bibliographie indiquée). 

80. C’est toujours l’identification médiévale de I‘Europe et de la Chrétienté. Cf. 
D. Hay, op. cit., chap. 2. Christendom. 

81. U p .  cit., a ,  - a, (r” - v”). 



2150 J.-C. MARGOLIN 

laire-valoir à la seconde, n’en est pas moins fondamental dans cette prise 
de conscience avantageuse et orgueilleuse de l’Europe par elle-même. La 
conquête et l’exploitation du Nouveau Monde - dont presque tous les 
noms géographiques portent la marque indélébile de leur naissance 
européenne, de la Nouvelle Espagne à la Nouvelle France, en passant 
par la Castille d’or, la Nouvelle Galice ou Hispaniola - trouvent leur 
pleine justification morale dans l’évangélisation des indigènes dont elles 
ont été accompagnées. L’Europe colonisatrice et  missionnaire, n’est-ce 
pas un trait qui fait intégralement partie de cette conscience (et de cette 
bonne conscience) européenne tout au long des siècles qui suivront, et  
jusque vers la moitié du siècle où nous sommes, pour ne pas parler de sa 
survivance actuelle chez quelques esprits attardés ? L’Europe est donc la 
mère spirituelle du Nouveau Monde. Mais la fin de la description de 
!l’allégorie montre bien que son triomphalisme n’est pas seulement 
(d’ordre religieux: mère des lettres, des sciences et des arts, l’Europe a 
non seulement pourvu son sauvageon d’enfant de toutes les richesses 
naturelles de son terroir (voyez le symbole des cornes d’abondance, une 
autre figure emblématique ou allégorique qui fait fureur à cette 
{époqueR2), elle l’a encore doté, une fois déposées les armes et affirmée 
sa souveraineté politique, des différentes techniques et des différents 
instruments scientifiques et attributs artistiques, livres, compas, globes et 
pinceaux. 

Un thème qui revient constamment, les différents auteurs se 
recopiant d’ailleurs souvent en ajoutant ici ou là un trait plus personnel, 
est celui de la petitesse de l’Europe par rapport aux trois autres 
continents, et singulièrement à cette quatrième partie du monde à 
laquelle a été dès le temps de sa découverte attribuée l’appellation de 
Nouveau Monde pour marquer sa double caractéristique : continent 
nouvellement découvert (De insufis nuper inventis) R2a, continent dont la 
taille et l’étrangeté font de lui, par opposition à l’Ancien Monde, un 
gigantesque et mystérieux vis-à-vis. Mais cette petitesse n’a évidemment 
pas qu’une signification purement géographique ou mathématique. Ici 
interviennent encore consciemment ou inconsciemment les références et  
les jeux d’oppositions bibliques ou classiques : David et Goliath, Ulysse 
et Polyphème, l’ingénieux et inspiré petit homme, triomphant de 
l’énormité et de la force brutale du géant, masse de chair et cervelle 
d’oiseau. C’est peut-être faire bon marché des armes de destruction et 
des forces matérielles utilisées par la petite Europe pour venir à bout des 
Indiens armés d’arcs et de flèches! Quoi qu’il en soit, voici ce que nous 
pouvons lire au folio 2 du Théâtre de l’Univers, en face de la belle carte 
de l’Europe: «C’est la partie du monde que nous appelons pour le 
présent Chrestienté, combien qu’en aucuns endroicts d’icelle la foy 
Chrestienne (helas, par la tyrannie du Turcq) a esté abolie». Remarque 
intéressante dans cette description géographique, qui se veut également 
sentimentale et historique et qui est contrainte de confronter à un idéal 
de souveraineté intégrale du christianisme en Europe (ou d’identification 

82. Voir les ouvrages d’emblèmes et la bibliographie de l’emblématique de A. Schone 

82 a .  Voir n. 52. 
et A. Henkel. Emblernata ... (1967). 



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 25 1 

traditionnelle de l’Europe et de la Chrétienté) la réalité plus sombre 
d’une partie de l’Europe placée sous le signe du Croissant. «C’est bien 
la plus petite, quant à son estendue, entre les autres parties du monde, 
combien qu’elle a tousiours esté reputée pour la meilleure. En ceste 
partie, y a encores pour le jourdhui plus de vingt et huict Royaumes 
Chrestiens, sans l’Empire Romain, lequel passe encores tous autres 
Empires en  dignite e t  reverence,  et jadis en  puissance et 
renommee ... N R3. Cette dernière remarque, de la part d’ortelius, sujet de 
l’Empereur, n’est pas dépourvue d’intérêt. On aura noté l’adverbe jadis 
qui permet de distinguer entre la puissance politique et le prestige 
culturel. Que ce soit dans le texte ou dans les figures allégoriques 
(l’Europe est tantôt une reine, tantôt une nymphe, comme le veut la 
légende d’Europe, fille d’Agénor, roi de Tyr, ravie par Zeus-le Taureau, 
transportée en Crète, où elle accouchera de son fait de nombreux fils, les 
royaumes d’Europe), les références historiques prédominent, ou plutôt 
les raccourcis de l’histoire du monde. Ceux-ci justifient les actions 
politiques contemporaines : par une translatio imperii - pour employer 
l’expression traditionnelle avec laquelle Pétrarque nous a familiarisés, et 
que les travaux de Franco Simone ont actualiséeX4 -, la puissance 
politique est passée de Rome en Espagne. Ce que ne manque pas de 
rappeler Ortelius, comme on vient de le voir dans le commentaire de la 
carte de l’Europe, et comme il  le répétera à propos de l’Espagne, dans 
le texte qui figure au folio. Un peu plus loin, nous trouvons encore ces 
traits dont il est bien difficile de démêler ce qui relève de la description 
objective et «ingénue», de la prise en compte d’un topos traditionnel ou 

83. Description à comparer avec le texte de Pierre Bertius (op. cit.),  qui dit à peu 
près la même chose (p. 95 et 96) : c Les Geographes en leurs descriptions ont de coustume 
de donner l’honneur à l’Europe et de la faire marcher devant, quoy que la moindre de 
toutes les parties du monde, ce qu’ils font à cause de l’excellence de son terroir ou pource 
que C K S ~  la mere qui les a engendrez; o u  pour la multitude de ses habitans, ou finalement a 
cause des actes vertueux d’iceux. qui l’ont possédée jusques icy ... ». Puis i l  applique à 
l’Europe l’image de la rosière qui a été utilisée pour le monde («ces[ une tres belle 
rosiere D) : << Ceste cy est remplie de belles villes, montagnes et fleuves ; elle fournit 
abondamment et benignement tout ce qui est necessaire à la vie humaine; mais quant aux 
arts et sciences. elle les manie et conserve de telle façon, qu’on la peut a bon droit appeller 
la mere d’invention. et la nourrice de sapience. Elle a ses escoles excellentes et florissantes, 
la ou le barbarisme regne aux autres. Asie a eu Babylone, Ninive, Ierusalem ; mais elle les 
a euz. Carthage estoit jadis en Afrique, maintenant des ruines et sables. Cusco est en 
l’Amérique, Mexico en la Nouvelle Espagne. mais quest ce de ces choses considérées ou 
ensemble ou par leurs parties, au prix de l’Europe. en comparaison de laquelle les autres 
ne semblent que deserts et solitudes? ... ». II continue en exaltant la supériorité de l’Europe 
dans tous les domaines où les hommes ont pu s’illustrer: le droit, la religion. les 
humanités. la force des armes. Toutes les parties du monde ont été successivement 
soumises à l’Europe. Quant à nos manques, les ‘<espiceries», ce n’est pas très grave. car 
aelles nous sont apportées en si grande abondance qu’il semble que l’Asie nous les sème et 
moissonne ». Le vin. s’il n’est pas partout présent (la description est nécessairement moins 
synthétique que les images. qui ne représentent que des grappes de raisins), est remplacé 
par la bière (suit une description de cette boisson. avec les références qui s’imposent aux 
anciens. Diodore. Pline, Florus. Marcellin). 

84. Voir à ce sujet «La  coscienza storica del Rinascimento francese e il suo 
significato culturale». Convivium, n. 2, s.  2 (mars 1954). p. 146-170. et La coscienza della 
Rinascira neg[i Umanisti francesi, Roma. Ed. di Storia e Letteratura. 1949. Voir aussi notre 
article, «Signification et fonction du concept de translatio studii dans la pensée et l’œuvre 
de Franco Simone n, Revue de Littérature comparée. oct.-déc.. 1977 (XLI-4). p. 457-478. 



252 J.-C. MARGOLIN 

d’un jugement de valeur qui n’est rien moins, hic et nunc, que 
désintéressé : <<Les habitants de cette partie ont tousiours passé les autres 
nations en subtilité et entendement, et dextérité corporelle ; par lesquelz 
moyens ils ont jadis subjugué quasi tout le monde, au moins les parties 
dont ilz ont eu cognoissance ... Comme Ion a bien veu, en premier lieu, 
au royaume de Macedoine par Alexandre le Grand, mais principalement 
depuis ce temps là par l’Empire RomainR5; et presentement par le Roy 
Catholique des Espaignes, nostre Souverain Sire, et  le Roy de Portugal, 
qui entre eux deux dominent aux quatre parties du monde». Et encore 
cette remarque, qui exprime à la fois une conscience historique et un 
sentiment proprement eschatologique du destin ou de la vocation de 
certaines nations à gouverner le monde pendant une phase de son 
développement, vocation qui ne peut se réaliser que si ces nations sont 
rraturellement aptes à accomplir cette mission quasi-providentielle : << De 
sorte qu’il semble que les habitans de ceste partie susdicte soyent de leur 
naturel idoines et aptes pour gouverner les autres parties du monde H x6. 
‘Vérités qui semblent alors couler de source que cette identification du 
;génie naturel d’un peuple ou d’un continent, de son imperium politique 
let de sa mission civilisatrice, mais dont on sait mieux aujourd’hui à 
(quelles aberrations et à quelles criminelles entreprises elles peuvent 
conduire. Les Flamands de cette époque, qui résistaient au Duc d’Albe 
et qui se faisaient massacrer par les troupes espagnoles, en avaient 
]d’ailleurs également une idée. La position sociale, politique et religieuse 
#du grand géographe flamand ne pouvait sans doute pas lui permettre de 
ne pas rendre cet hommage à Philippe I I :  n’avait-il pas l’appui d’Arias 
Montanus lui-même, le grand savant et théologien précisément dépêché 
alors d’Espagne à Anvers pour y publier sa fameuse Bible Polyglotte? 
Or celui-ci garantissait aux autorités inquisitoriales de son pays la 
parfaite orthodoxie du graveur-cartographe, dont la famille avait connu 
naguère quelques ennuis liés à la politique répressive de remise en ordre 
instaurée par l’Espagne dans cette partie de son EmpireX7. C’est donc 
tout naturellement qu’Ortelius en vient, à propos de l’Espagne, à 
proclamer à nouveau la légitimité de sa puissance, et à voir dans la 
partie de l’Amérique qu’elle contrôle et  qu’elle a précisément appelée la 
Nouvelle Espagne, pour que nul ne puisse contester les droits ancestraux 
et naturels qui sont désormais liés à cette terre, la preuve tangible de sa 
vocation à gouverner l’univers. 

Si maintenant nous ouvrions, entre autres documents - qui 
foisonnent à cette époque et qui se répètent souvent, à peu de variantes 
près -, cet énorme dictionnaire géographique, conçu par ce même 
Ortelius, intitulé Thesaurus geographicus XR, nous constaterions que la 
rubrique EUROPA (f“ lro) fournit des indications plus succinctes, mais 

85. C’est nous qui soulignons. 
86. Théâtre de l’Univers, f .  2 r”. 
87. A la différence d’ortelius, Hondius avait quitté son pays pendant les guerres 

politico-religieuses menées par les Espagnols. II vécut à Londres avec sa famille. II revint 
par la suite aux Pays-Bas. et s’installa à Amsterdam. Cf. n. 24. 

88. Le titre original de ce dictionnaire géographique est Synonyrnia geographica sive 
populorum. regionurn, insularurn, urbiurn.. . appellafiones ef nomina (Anvers. Plantin, 1578. 



L’EUROPE DANS LE MIROIR D U  NOUVEAU MONDE 253 

allant naturellement dans le même sensR9. L’intérêt de cette somme 
lexicographique et géographique - qui représente un peu pour la 
connaissance théorique des pays, des fleuves, des montagnes, des villes et 
de toutes les indications que l’on a pris l’habitude de voir consignées sur 
les atlas universels, ce qu’étaient pour les philologues des générations 
précédentes la Cornucopiae de Perotti, les Commentaires de la langue 
grecque de Budé, ceux de la langue latine de Dolet, ou les Thesauri des 
Estienne - réside également dans le parti qu’a pris son auteur - et 
dont il s’explique dans une postface aux lecteurs%’ - de séparer 
nettement les itirmes géographiques anciens des termes modernes. C’est 
ainsi que l’on chercherait en vain, dans ce dictionnaire qui renoue avec 
la grande tradition classique et humaniste, une rubrique AMERICA ou 
une rubrique PERU;  mais on trouvera une rubrique ATLANTIS9’, et 
bien entendu, à l’intérieur de celle-ci, les termes c( modernes P feront leur 
apparition. La raison invoquée par l’auteur est le respect dû au lecteur, 
qui serait troublé ou choqué par la confusion de termes anciens - ceux 
que l’on peut trouver chez Strabon, chez Ptolémée, chez Pomponius 
Mela ou chez Tacite - et de termes modernes - mots plus ou moins 
latinisés mais dérivés des langues indigènesy2 ou des noms de modernes 
navigateurs y3 - regroupés dans un ordre alphabétique unique. Cette 
question n’est pas purement formelle : elle est un témoignage, parmi 
d’autres, de la difficulté que l’on éprouvait encore à faire entrer la 
géographie moderne dans les cadres traditionnels des rationes studiorum 94 

et dans le champ linguistique et sémantique familier. L’Europe, quant à 
elle, figure, bien entendu, à sa place. 

Nos analyses précédentes, appuyées sur un corpus iconographique 95 

suffisamment vaste pour prendre une valeur significative, nous ont permis 

- Bibl. Nat. G. 3098, in-4”). L’édition dont je me suis servi est celle de 1587 (à la fin de 
la préface : N Ex nostro Museo, Antverpiae Ambivaritorum n). L’exemplaire de la 
Bibliothèque Bodléienne a appartenu à Joseph-Juste Scaliger, qui l’a couvert de notes 
savantes de son écriture élégante : l’hébreu et l’arabe y figurent souvent. II a appartenu plus 
tard à Nicolas Heinsius, dont l’ex-libris lui-même révèle le nom de son précédent 
propriétaire (<<Ex bibliotheca illustris. viri Josephi Scaligeri, cujus manu complura annotata 
hic leguntur .). 

89. On lit : << hodie Christianorum regnum ... Europaei Christianos vocant semet 
Ipsos». A la rubrique Chrisfiani, on lit: «vide Europaei,>. Cf. D .  Hay, op. cit., p.  110 et 
n .  2. L’article Europa a suscité, de la part de Scaliger, de nombreuses notes marginales 
(dans l’exemplaire de la Bodléienne). Au début de l’article: nUna trium (sic) orbis 
partium ... ». II s’agit des << antiqua nomina ». 

90. «Potuissem haec Barbara et recentium locorum nomina etiam inter Latina et 
antiqua secundum litterarum ordinem distribuisse, quod tamen hoc minus fecerim, monuit 
nos studiosorum commoditas, quibus in primis consultum cupimus ». 

91. Et dans I’Eienchus vocabulorurn recentiurn ef barbarorurn, on trouve l’occurrence 
America, définie comme <<Atlantis insula ». 

92. Peru (Le. Ophir), Cuba (i.e. Atlantis Insula sive Fortunatae), Magareb (Le. 
Oceanum Atlanticum), Machometta (i.e. Adrumetum). etc. 

93. Ils ne figurent pas toutefois dans l’index, mais dans les articles. 
94. Voir à ce sujet F. de Dainville, La Géographie des Humanistes, Paris, 1940, ainsi 

que ses travaux sur l’éducation des Jésuites. 
95. Environ une trentaine d’images (dont un certain nombre ont été examinées à 

l’occasion de cette communication). On n’en retiendra ici que quelques échantillons parmi 
les plus typiques. 



254 J.-C. MARGOLIN 

de conclure à une représentation contrastée de l’Europe et  de 1’Améri- 
que, les deux autres continents servant de truchement ou de médiation 
entre elles. En fait l’équilibre est très largement rompu au profit de 
l’Europe, puisque l’Asie et l’Afrique se retrouvent, sans aucune excep- 
tion, dans son camp, à titre de vassales ou d’esclaves d’un rang 
supérieur. Mais que faut-il entendre par conscience européenne, et 
surtout qui, quel peuple, quels représentants suffisamment qualifiés ou 
assurés pour parler en son nom sont-ils les sujets authentiques de cette 
conscience ? Je n’ai guère évoqué que le témoignage de géographes - et 
surtout de géographes flamands -, d’artistes - principalement flamands 
ou hollandais, eux aussi - ou d’emblématistes. Les textes ne manquent 
pas, même en dehors de ceux qui ont été exploités depuis longtemps par 
Chinard 96 ,  Atkinson e t  quelques autres yx.  D e  Rabelais yy à 
Montaigne I(”), en passant par Ronsard et du Bartas IO2, Thevet et 
Léry Las Casas Chauveton ou Guevara 107, les témoignages ne 
manquent pas, qui donneraient une image très différente à la fois du 

96. G .  Chinard, L’exotisme américain dans la littérature française du XVI‘ siècle, 

97. Op.  cil. (Les nouveaux horizons...). 
98. Voir les Actes du X‘ Stage International de Tours (1966), La Découverte de 

/’Amérique, Paris, Vrin, 1968. 
99. Quart Livre (1547). les navigations de Pantagruel. Cf. G .  Chinard, chap. 3, 

 p. 49-79. Rabelais semble tirer toute sa connaissance de l’Amérique du livre de Pierre 
Martyr, De orbe novo Decades (1516). 

100. Textes des Essais sur les «cannibales. qui doivent dater de 1578, année de la 
]publication du livre de Léry. 

101. L’Europe est trop petite, et l’Asie et l’Afrique 
Pour toy qui te verras de tout le monde Roy:  
Aussi le Ciel n’aguere a fait naistre pour toy 
Du milieu de la mer la nouvelle Amérique. 
Les Isles Fortunées (à M.-A. Muret). 
102. Dans la Seconde Semaine, le troisième épisode du DeuxiPme Jour, qui a pour 

titre Les Colonies. Cf. A.  Stegmann, «L’Amérique de du Bartas et de de Thou,,, in La 
#découverte de l’Amérique, p. 299-309. 

103. Voir à la fois les Singularitez de la France Antarctique (1557) et la Cosmographie 
Universelle (1575). les premiers ouvrages européens à avoir fourni une série de 
représentations iconographiques des <(sauvages )) d’Amérique, tels que les voyait (dans tous 
les sens du terme) André Thevet (et les imaginaient ses lecteurs). 

104. L’Histoire d’un Voyage fait en la terre du Brésil de Jean de Léry. Voir l’article 
cité ( n .  64) de F. Lestringant, p. 593. 

105. Voir dans les Obras escogidas (éd. et étude de Juan Perez de Tudela Bueso, 
5 tomes, Madrid, Atlas, 1957-1958) de Las Casas, la Brevissima relacion de la desiruicion de 
las Indias, 1542. publiée en 1552 à Séville (B.A.E. ,  t .  110. p. 134-181), la Historia de las 
lndias achevée en 1560 ( t .  95 et 96), le Tratado sobre los indios que se han hecho esclavos, 
1547. publié en 1552 à Séville ( t .  110, p. 257-290). 

106. Le Réformé Urbain Chauveton est l’auteur d’un Brief Discours et Histoire d’un 
voyage de quelques Français en la Floride ei du massacre autant injustement que barbarement 
exécuté sur eux par les Hespagnols, l’an mil cinq cens soixante cinq. Comme on le voit, les 
barbares ne sont pas les Indiens, mais des Européens. 

107. Guevara se rattache au même courant de pensée que Las Casas et sa vision 
idéalisée du «bon sauvage» d’Amérique n’est guère différente. Voir à ce sujet la thèse 
d’A. Redondo. Antonio de Guevara ei l’Espagne de son temps, Genève, Droz (Travaux 
d’Humanisme et Renaissance, CXLVIII). 1976, notamment le chap. XI. <<Les idées 
politiques de Guevara >*. 

Paris, Hachette, 1911. 



L'EUROPE DANS LE MIROIR D U  NOUVEAU MONDE 255 

Nouveau Monde, et de l'Ancien, tel qu'il se reflète dans son miroir IOx. Si 
l'on a pu parler de conscience, et même de bonne conscience 
européenne, il suffit d'évoquer les Cruautés et tyrannies des Espagnols de 
Las Casas, ou les chapitres «Des  Cannibales» ou «Des  Coches» de 
Montaigne pour fournir un contraste facile, et introduire des éléments de 
mauvaise conscience ; mauvaise conscience individuelle, mauvaise 
conscience collective, dans la mesure où chacun de ces deux grands 
témoins de leur temps se sent en quelque sorte solidaire des crimes dont 
ses compatriotes ou les Européens portent la responsabilité, même s'ils 
ne partagent pas les passions des conquistadors. Ces textes sont très 
connus, et Montaigne a été largement mis à contribution par Claude 
BIum'I" au cours de ce colloque. Mais ces voix, sans pourtant être 
isolées, ne sauraient en aucune façon constituer une opinion, un 
sentiment, un courant de pensée suffisamment représentatifs pour qu'ils 
puissent modifier profondément la représentation stéréotypée et dévalori- 
sante de l'Indien d'Amérique, surtout lorsqu'elle est orchestrée par des 
hommes dont de grands intérêts politiques sont en jeu. D'autre part, si 
Las Casas se sent, par son état, sa fonction, son appartenance à la 
communauté espagnole, étroitement lié à l'aventure océanique et améri- 
caine de son pays, Montaigne, par tempérament comme par la relative 
indépendance sociale et la grande indépendance intellectuelle qu'il s'est 
assurées dans son propre pays, exprime sur le problème des rapports 
entre les Européens et les Indiens d'Amérique des sentiments et des 
idées qui le font accéder, sans la considération intermédiaire d'un Etat 
ou d'un ensemble d'Etats, directement à une conscience universelle, ou 
plutôt à la conscience de l'universalité des hommes. Universalité concrète 
et, comme on a raison de le répéter, universalité singulière, chaque 
homme, qu'il soit Indien, Gascon ou Normand, devant être reconnu, 
estimé sinon aimé pour son irréductible singularité. comme pour son 
expression de la personne humaine. 

108. Une objection qui m'a été présentée par A .  Redondo. c'est d'avoir donné une 
vision unilatérale de l'Amérique et des Américains. dans le miroir quelque peu déformant 
utilisé par certains Européens. ceux qui se rattachaient au courant représenté notamment 
par Juan Ginés de Sepulveda (I'antiérasmien par excellence), en particulier dans son 
ouvrage Dernocraies segundo o De las jusias causas de la guerra contra los indios (Séville. 
1541). Objection qui n'en est pas une véritablement. car mon propos n'est pas ici d'opposer 
deux visions contrastées de l'Amérique et. par ricochet. deux visions contrastées de 
l'Europe, ou si l'on veut encore. une «bonne conscience» européenne et une «mauvaise 
conscience >> de l'Europe. J'ai choisi délibérément dans l'iconographie et dans les textes les 
documents qui permettent. sans généralisation abusive, de conforter cette vision d'une 
Europe, maîtresse de ses destinées e t  de celles de l'univers. Et je pense aussi que. malgré 
le prestige des noms que je viens de citer - surtout dans notre mentalité actuelle -. le 
courant dont les images que j*ai présentées sont le reflet correspond davantage à l'opinion 
moyenne ou à celle que veulent faire prévaloir les hommes ( y  compris les cartographes et 
les cosmographes) qui sont près du pouvoir politique ou qui le servent par leurs travaux. 

109. Le chapitre <<Des coches >) ( 1 .  II .  chap. 6) ne figurait pas dans l'édition de 1580 ; 
i l  n'apparaît qu'en 1588. Une évolution s'est fait sentir entre ces deux dates: Montaigne a 
pris position nettement, sa conscience s'est éveillée, il accuse la barbarie des conquérants 
européens au nom du droit et de  l'humanité. 

110. Voir ci-dessus, p. 23-33. 



256 J.-C. MARGOLIN 

I1 me semble donc que, sans vouloir extrapoler trop hardiment à 
partir d’une série convergente de témoignages iconographiques et  
géographiques stéréotypés ou d’une série d’emblèmes ou d’allégories à la 
mode, on peut établir l’idée d’une Europe triomphante et  reine de 
l’univers largement répandue à travers les peuples européens et leurs 
diverses couches sociales. I1 est facile de percevoir, au tournant du siècle, 
et plus encore dans la première moitié du XVII“ siècle, de multiples 
représentations sensibles de ce topos qui n’a rien d’innocent ou de 
spontané, car il est directement ou indirectement suggéré par le pouvoir 
politique, non pas le pouvoir d’une Europe qui n’existe pas (sinon dans 
l’imagination de quelques-uns), mais celui d’un Etat, qu’il s’agisse de 
I’Etat espagnol, de la monarchie anglaise ou de la monarchie française I I I .  

En prenant, dans trois grands pays de l’Europe de cette époque, 
trois témoignages de type différent - le premier, géographique, littéraire 
et religieux tout à la fois, le second, politique et culturel, le troisième 
artistique, économique et religieux - qui manifestent ce triomphalisme 
européen, je pense pouvoir définir ce que j’appellerai, d’un terme 
peut-être audacieux, une conscience européenne baroque I I 2 .  

Si je considère d’abord ces étonnants livres de voyages de l’époque 
jacobéenne que sont le Pilgrimage ‘ I 3  et les Pilgrims de ce non moins 
étonnant Samuel Purchas”’ (1613, 1614, 1617, et surtout 1626 pour la 

111. Voir la remarque de la n .  108. 
112. On sait qu’en dépit des multiples ouvrages, colloques, tables rondes consacrés 

clepuis une vingtaine d’années au concept de baroque dans l’art, la littérature, voire la 
philosophie, la science, la théologie, e t  des différents N modèles >> baroques qui ont pu 
prévaloir dans telle ou telle partie de l’Europe - ou en Amérique -. et peut-être 
justement en raison de cette inflation, l’idée subsumée par ce vocable est loin de rallier 
tous les suffrages. Je n’entends pas, à propos de  mon propre développement, esquisser la 
moindre théorie ni même une conceptualisation originale du baroque. ce terme chargé de 
clynamite. En me ralliant aux idées développées par les meilleurs spécialistes contemporains 
clu baroque et de  1’Age baroque, Victor-Louis Tapié, Jean Rousset. Marcel Raymond (cf. 
aussi les Actes du Colloque international de  Tours, Renaissance, Maniérisme, Baroque, 
Paris, Vrin, 1972. colloque auquel ont participé deux des trois spécialistes citks, ainsi que 
Ites Journées internationaks d’étude du Baroque, dont les Actes sont publiés dans la Revue 
Internationale des <<Cahiers du Baroque >>, Montauban). je fais une simple remarque : je 
ri’emploie le mot baroque (comme substantif ou comme adjectif) que s’il s’applique à 
l’époque que l’on désigne traditionnellement sous le nom d’Age baroque, avec bien 
entendu des caractéristiques formelles (style baroque). affectives (élan baroque) e t  
intellectuelles (pensée ou conscience baroque) et des connotations sociologiques. Parmi cent 
a.utres exemples, le spectacle donné à Anvers en 1622 pour la canonisation d’Ignace de 
Loyola réunit à lui seul tous les caractères baroques. 

113. Purchas His Pilgrimage; or  Relations of the World and the Religions observed in 
a!l ages ... in foure parts ..., London, W. Stansby, for H. Fetherstone, 1613. Ouvrage à 
clistinguer du livre de dévotion de  1619 intitulé Purchas His Pilgrim, et distinct également 
cle celui de 1626, His Pilgrimes (qui intégrera pourtant et assez curieusement le tome V du 
Pilgrimage, malgré les grandes différences de composition et même d’inspiration). 

114. Hakluytus Posthumus (en hommage à son prédécesseur. le célèbre Richard 
Hakluyt. auteur de nombreux et importants récits de voyages. concernant aussi la 
découverte de l’Amérique), or Purchas His Pilgrimes containing the story of the world by 
sea voyages and land travels by Englishmen and others, London. Paul’s Churchyard, 1626. 

115. Sur Samuel Purchas the Elder, voir DNB, s .n . ,  et l’édition moderne de 
ifakluytw Posthumus. Glasgow, James MacLehose and Sons, 1906. Voir aussi E.G.R. 
Taylor. Late Tudor and Early Sruart Geography, 1583-1650. New York, Octagon Books, 
Inc., 1934, 1968. Egalement : Loren Pennington, Hakluytus Posrhurrius : Samuel Purchas 
and rhe Promotion of English Overseas Expansion. Emporia, Kansas. 1966. Cf. aussi 


	Dédicace
	Programme du colloque
	La notion d’Europe dans les livres d’astrologie du XVsiècle
	 Conscience européenne et mauvaise conscience à la cour de Mathias Corvin : la naissance du mythe de Dracula (1462-1465)
	 Des «Essais» au «Journal de Voyage» : espace humain et conscience européenne à la fin du XVIe siècle
	Confins italiens de l‘Empire : nations, frontières et sensibilé européenne dans la seconde moitié du XVe siècle
	L’image de l’Europe dans la littérature cosmographique de la Renaissance
	Sur le concept de barbarie au XVe siècle
	Aspects de la conscience européenne chez Valla et Erasme .
	L’hospitalité dans l‘Europe du milieu du XVe siècle : aspects juridiques, matériels et sociaux, d'après quelques récits de voyage
	La conscience européenne en Europe centrale aux XVIe et XVIIe siècles. Histoire, droit, science et religion.
	François Baudouin et l’idée d’Europe
	L’Angleterre et la découverte de l‘Europe (1300-1600) 



