LA CONSCIENCE
EUROPEENNE

AU XV* ET AU XVI¢ SIECLE

Collection de

I’Ecole Normale Supérieure
de Jeunes Filles

n 22



LA CONSCIENCE EUROPEENNE
AU XV¢ ET AU XVI¢ SIECLE






Collection de I’Ecole Normale Supérieure de Jeunes Filles
n° 22

LA CONSCIENCE EUROPEENNE
AU XV¢ ET AU XVI¢ SIECLE

Actes du Colloque international
organisé a I'Ecole Normale Supérieure de Jeunes Filles
(30 septembre — 3 octobre 1980)
avec l'aide du C.N.R.S.

Ouvrage publié avec le concours
du Centre National des Lettres

48, boulevard Jourdan, 75690 Paris Cedex 14
1982



© Copyright Ecole Normale Supérieure de Jeunes Filles
48, boulevard Jourdan. 75690 Paris Cedex 14, 1982.

ISBN 2-85929-015-X



Le colloque sur « La conscience européenne
au XV et au XVI¢ siécle» s’est ouvert a I'Ecole
Normale Supérieure de Jeunes Filles le 30 sep-
tembre 1980. La premiére séance devait étre prési-
dée par V.-L. Saulnier, Professeur a I’Université de
Paris-Sorbonne; le soir méme, nous apprenions
son déces. Que ce volume soit dédié a sa mémoire.

Frangoise AUTRAND
Nicole CAZAURAN
Simone FOLLET







PROGRAMME!'

Le colloque était placé sous le haut patronage de Mme Simone Veil,
Président du Parlement européen.

Le programme des séances était le suivant:

Mardi 30 septembre

De 13 h 30 a 15 h — Réception des congressistes. Buffet campagnard.

15 h — Ouverture du colloque.

Président : Mlle Simone Follet, Directrice adjointe de 'E.N.S.J.F., puis
Mme Nicole Cazauran, Professeur de littérature frangaise du XVI®
siecle a 'E.N.S.J.F.

15 h 30 - 16 h 10 — Gilbert Ouy: La conscience européenne chez les
premiers humanistes frangais au début du XV° siécle.

16 h 10 - 16 h 50 — Jacques Chomarat: Aspects de la conscience
européenne chez les humanistes de Valla a Erasme.

16 h 50 - 17 h 10 — Pause.

17 h 10 - 17 h 50 — Marie-Madeleine Payen de La Garanderie: Erasme :
quelle conscience européenne?

Discussion.

Mercredi 1°" octobre

Président : M. Lionello Sozzi, Professeur & I'Université de Turin.

9 h 30 - 10 h 10 — Jeannine Quillet: L’Europe «trois fois cornue », de
Dante a Nicolas de Cues.

10 h 10 - 10 h 50 — Alain Michel : L’idée de Rome et 'idée d’Europe au
XVI siécle.

10 h 50 - 11 h 10 — Discussion.

11 h 10 - 11 h 30 — Pause.

11 h 30 - 12 h 10 — Claude Blum: Espace humain et conscience
européenne a la fin du XVI¢ siécle: les « Essais » et le «Journal de
voyage » de Montaigne.

1. On constatera, en comparant ce programme a la table des matiéres, que plusieurs
participants au colloque ont modifié le titre de leur communication pour sa
publication dans le présent volume.



2111

12 h 10 - 12 h 50 — André Stegmann: L’Europe culturelle des
« Histoires » de J.-A. de Thou.
Discussion.

Président: Mme Marguerite Boulet-Sautel, Professeur a I'Université de
Paris II.

15 h - 15 h 20 — Albert Cremer: La conscience européenne et la genése
du «droit des gens» moderne.

15 h 20 - 15 h 40 — Jean Jehasse: L’idée d'Europe chez Juste Lipse et
ses correspondants.

15 h 40 - 16 h — Discussion.

16 h - 16 h 20 — Pause.

16 h 20 - 16 h 40 — Genevieve Demerson: Frangois Baudouin et Uidée
d’ Europe.

16 h 40 - 17 h — Claude Longeon: Louis le Roy et I'« Oratio de pace ».
Discussion.

JEUDI 2 OCTOBRE

Président: M. Bernard Guenée, Professeur a I'Université de Paris 1.

9 h 30 - 10 h 10 — Arlette Jouanna: Images de I'Europe chez les
historiens et les théoriciens de la société en France au XVI° siécle.

10 h 10 - 10 h 20 — Discussion.

10 h 20 - 10 h 40 — Philippe Contamine: L’hospitalité dans I'Europe du
milieu du XV* siécle. Aspects juridiques, matériels et sociaux d’apres
quelques récits de voyage.

10 h 40 - 11 h — Pause.

11 h - 11 h 40 — Jean Céard: L’Europe des cosmographes au XVI*
siecle.

11 h 40 - 12 h — Frank Lestringant: Europe et théorie des climats dans
la seconde moitié du XVI° siécle.

12 h - 12 h 20 — Discussion.

12 h 20 - 12 h 40 — Colette Beaune: La notion d Europe dans les livres
d’astrologie du XV siécle.

Discussion.

Président: M. Werner Paravicini, de Plnstitut historique allemand de
Paris.

15 h - 15 h 20 — Jean-Philippe Genet: L’Angleterre et la découverte de
I'Europe (1300-1600).

15 h 20 - 16 h — Marie-Thérése Jones-Davies: L’Europe pour les
Anglais de la Renaissance: figure du discours ou réalité?

16 h - 16 h 20 — Discussion.

16 h 20 - 16 h 40 — Pause.

16 h 40 - 17 h — Philippe Braunstein: Confins italiens de I'Empire:
nations, frontiéres et sensibilité européenne dans la seconde moitié
du XV¢ siécle.



IX

17 h - 17 h 20 — Marie-Louis Pelus: Un des aspects de la naissance
d’une conscience européenne : les Russes et I'Europe.

17 h 20 - 17 h 40 — Michel Simonin: Des livres pour I'Europe : réflexion
sur quelques ouvrages polyglottes publiés a la fin du XVI® et au
début du XVII® siécle.

Discussion.

VENDREDI 3 OCTOBRE

Président : M. Michel Mollat du Jourdin, Directeur d’études a I'E.P.H.E.

9 h 30 - 10 h 10 — Francis Rapp: La prise de conscience d'un
christianisme allemand : vers une «ecclesia germanica ».

10 h 10 - 10 h 30 — Etienne Vaucheret: La notion de république
chrétienne chez les mémorialistes du XVI¢ siécle.

10 h 30 - 10 h 50 — Discussion.

10 h 50 - 11 h 10 — Pause.

11 h 10 - 11 h 30 — Michel Reulos: Réforme et conscience européenne.

11 h 30 - 11 h 50 — Bernard Vogler: La dimension européenne de la
Réforme des pays rhénans.

11 h 50 - 12 h 10 — Discussion.

12 h 10 - 12 h 50 — Pawel Czartoryski: Conscience européenne en
Europe centrale au XV¢ et au XVI° siécle. Droit, morale, science,
religion.

Discussion.

Président: M. Joseph Perez, Président de I'Université de Bordeaux III.

15 h - 15 h 40 — Augustin Redondo: Les Espagnols et la conscience
européenne dans la premiere moitié du XVI¢ siécle.

15 h 40 - 15 h 50 — Discussion.

15 h 50 - 16 h 30 — Jean-Claude Margolin: L’Europe dans le miroir du
Nouveau Monde.

16 h 30 - 16 h 50 — Denis Crouzet: Les «distances » de la Barbarie.

16 h 50 - 17 h 10 — Discussion.

17 h 10 - 17 h 30 — Pause.

17 h 30 - 17 h 50 — Jean Bérenger: La conscience européenne face aux
Turcs a la cour de Mathias Corvin: la naissance du mythe de
Dracula.

Discussion.
18 h — Alain Michel: En guise de conclusion.






LA NOTION D’EUROPE DANS LES LIVRES
D’ASTROLOGIE DU XV* SIECLE

L’astrologie médiévale professait que les astres influencaient les
diverses régions du globe et qu’il existait des correspondances précises
entre certaines planétes ou signes du zodiaque et ce quart occidental de
la terre habitable qui portait le nom d’Europe. Tout astrologue avait
donc plus ou moins une teinture de cosmographie.

Pourquoi avoir choisi cette période et ce genre de source? Le 15°
siecle est un grand siécle de production astrologique en qualité comme
en quantité. Il est encadré par deux batailles sur la légitimité et les
résultats de I'étude des astres (entre Pierre d’Ailly et Gerson au début
du siécle, autour de Simon de Phares sous Charles VIII). L’astrologie est
alors une science, bien que ce ne soit pas une discipline universitaire.
Médecins, mathématiciens, astronomes fournissent les astrologues, indis-
pensables au bon fonctionnement de I'Etat, des partis ou des villes.

Séant est 4 magnats ces matiéres connaitre
Et les signes d’en haut recueillir en un cloitre
Qui voudra sainement sa prospérité croitre... !

C'est une littérature technique pratiquement toujours en latin,
destinée a un public restreint (€lites sociales ou intellectuelles). Pour le
15° siécle, elle est heureusement assez facilement indentifiable. Le
Recueil des plus célébres astrologues de Simon de Phares? donne les titres
et les dates approximatives de beaucoup d’ouvrages et nous possédons la
liste des deux cents livres d’astrologie de sa bibliotheque. Beaucoup de
ces textes de médecine astrologique, de pratiques magiques n’ont aucun
intérét présentement. On ne peut espérer trouver de renseignements sur
ce que les astrologues pensent de I’Europe que dans deux sortes de
livres :

— des traités théoriques sur la position des planétes, des étoiles, des
zones climatiques,
— des ceuvres plus courtes qui sont des commandes ponctuelles :
® Nativité de tel ou tel enfant ou grand personnage, qu’il soit votre
ami ou votre ennemi. On a ainsi les nativités du duc de Bedford,
et de tout le haut personnel anglais ou anglophile des années 1420.

1. B. N. Lat. 7331: Renaut Lequeux, Préface d'une traduction d’'Albumazar, {° 2.
2. E. Wickersheimer, Le Recueil des plus célébres astrologues de Simon de Phares,
Paris, 1929.



2 C. BEAUNE

o Effets des phénomeénes cosmiques rares: grandes conjonctions,
éclipses, cométes (celle de 1472 a suscité une grosse littérature).

® Prédictions pour I'année a venir qui portent en général le titre de
Judicium anni. Elles sont parfois en frangais, car elles peuvent
éventuellement servir a des fins de propagande.

L’astrologue, dans ce cas, se place dans le cadre de celui qui le
commandite : la ville en Italie et en Flandres, le royaume en France, la
chrétienté s’il écrit pour le pape®. Méme s’il prédit pour tout 'orbis
terrarum, ce qui est assez fréquent, ce monde cosmique est en fait treés
limité. Ainsi Gaspar Laet, écrivant a Anvers au tout début du 16° siecle,
prédit-il dans la réalité seulement pour Anvers, Louvain, Gand, Malines,
Bruges, la Flandre, la Hollande, I'Angleterre, le Saint Empire et la
France?. L’Europe n’ayant pas d'unité politique, rares sont les astrolo-
gues qui se placent dans ce cadre peu rentable! Dans la pratique, nous
nous limiterons aux astrologues des rois de France. Que peut-on trouver
dans ce genre de sources ? Nous examinerons d’abord ce que savaient de
I'Europe les astrologues royaux, cect principalement d’apres deux
ouvrages qui sont, a vrai dire, les seuls a y consacrer de longs
développements cosmographiques (description de PEurope, limites de
I’Europe, etc.). 1l s’agit du Tractatus de imagine seu figura mundi écrit a
Lyon en 1456 par Louis de Langle, astrologue de Charles VII, et du
Commentaire au Quadripartitum de Ptolémée écrit vers 1476 par Conrad
Heingartner, astrologue de Louis XI® L’énorme influence de I’Ymago
mundi de Pierre d’Ailly® y cotoie la lente redécouverte de la Géographie
de Ptolémée. Ensuite, nous chercherons a savoir ce que les astrologues
pensaient de I'Europe: les planétes et les signes du zodiaque qui lui
convenaient, les qualités de son climat et de ses habitants. La, les
sources sont beaucoup plus nombreuses mais difficiles & manier. L’image
donnée est celle d’une Europe vue par un groupe socio-professionnel
restreint mais trés cultivé, international par ses origines comme par sa
formation, souvent en déplacement et plus ou moins au-dessus du cadre
des Etats-nations qui tendait a devenir la regle pour tous ses contempo-
rains.

Le Tractatus de figura mundi de Louis de Langle et le Commentaire
du Quadripartitum de Conrad Heingartner ont bien des points communs.
Tous deux ont été écrits dans le royaume a vingt ans d’intervalle pour
des princes soucieux de science, Jean, duc de Bourbon et René d’Anjou.
Ce sont de gros ouvrages qui ont nécessité de leurs auteurs des
recherches étendues. Ils ne sont pas édités, mais nous avons les
manuscrits autographes. Leurs auteurs sont tous deux des professionnels
de I'astrologie, connus par ailleurs. Il n’y avait rien eu de comparable en

3. L. Thorndike, History of Magic and Experimental Science, t. IV, New York,
1934,

4. B. N. Lat. 7451: Gaspar Laet, Judicium anni 1512, f° 14.

5. B.N. Lat. 6561: Louis de Langle, De imagine seu figura mundi tractatus,
f21-112; B. N. Lat. 7305, f* 1-130: Conrad Heingartner, Commentaire au Quadripartitum
de Ptolémée.

6. E. Baron, L'Ymago mundi de Pierre d’Ailly, 2 tomes, Paris, 1930.



LES LIVRES D'ASTROLOGIE DU XV* SIECLE 3

étendue et en information depuis Pierre d’Ailly au début du siécle. La
reprise de la guerre avait plutdt favorisé les prédictions au jour le jour
sur les chances de victoire que les grands traités scientifiques.

Louis de Langle est un médecin d’origine espagnole qui, établi a
Lyon entre 1450 et 1460, fit des prédictions pour Charles VII, René
d’Anjou et Jean d’Alengon. Pensionné par le roi, il fut néanmoins
plusieurs fois inquiété. Il écrivit une série de traités d’astronomie, un
Vademecum et ce Tractatus qui ne lui est habituellement pas attribué’.
Simon de Phares voue une grande admiration a notre auteur, car il
prédit le jour de sa mort, ce qui lui permit de passer la veille en
prieres®! Le Tractatus de figura mundi a de grandes ambitions. La
premiere partie est une ceuvre de théologie: création, nature de Dieu,
etc. La deuxiéme partie est une ceuvre de géographie générale:
description de la terre puis du ciel et reégles de Iastrologie. Une
troisieme partie devait étre consacrée a I’histoire de chacune des régions
considérées. Elle n’a pas été écrite. La deuxiéme partie qui nous
intéresse ici emprunte son dessein général a I'Ymago mundi, écrite par
Pierre d’Ailly vers 1410°. Cette ceuvre de grande vulgarisation avait
connu un succeés foudroyant (deux cents manuscrits, plusieurs éditions
apres 1480) au point d’€tre encore utilisée par Christophe Colomb. Clest
la base des connaissances géographiques de Louis de Langle comme de
tous les astrologues du royaume jusque vers 1475. C’est a travers elle
que sont connues les grandes encyclopédies du 13° siécle. Si Barthelemy
I’Anglais et Roger Bacon ! sont connus uniquement a travers d’Ailly, il a
consulté personnellement le Speculum naturale de Vincent de Beauvais et
Le Livre du Trésor de Brunctto Latini !l

Parmi les ouvrages plus spécialisés, on peut discerner Finfluence du
Traité de la sphére de Sacrobosco et du De Natura locorum d’Albert le
Grand 2. 1l en tire une image de I’Europe qui est intéressante par sa
médiocrité méme. Remarquons tout d’abord qu’il ne consacre que quatre
a cinq pages a I'Europe contre soixante a I’Asie et cinq lignes & I’Afrique
«ou il 'y a que des royaumes barbares, le Maroc, Ceuta et la Tunisie
qui sont au nord du désert»!*. L’Europe est I'une des trois parties de la
terre habitable. Elle n’occupe qu’un quart des terres émergées. Elle a été
peuplée par les fils de Japhet. Son nom vient d’un roi Europe. Elle est
limitée a Pouest par les colonnes d’Hercule, a I'est par le Tanais et le
Palus Meotide. Elle comprend un certain nombre de provinces, dont il

7. L. Thorndike (voir note 3), p.554-555, ignore l'existence de ce traité. Les
historiens de la géographie I'attribuent & un Louis de Angelo, inconnu par ailleurs.

8. Cf. note 3, p. 554-555, et note 2, p. 258.

9. E. Baron, L’Ymago mundi de Pierre d’Ailly, 2 tomes, Paris, 1930.

10. Barthélemy P'Anglais, Le Livre des Propriétés des Choses, Paris, 1556, p. 129 (1.
15 sur les provinces du monde); J. H. Bridges, The Opus Majus of Roger Bacon, Londres,
1900, p. 366.

il. Vincent de Beauvais, Speculum quadruplex, Douai, 1624, t. I, 1. 32, de tribus
orbis partibus, p. 2406-2408 ; P. Chabaille, Le livre du trésor de Brunetio Latini, Paris, 1863,
p. 162-169.

12. Jean de Sacrobosco (John Holywood), De sphaera, Anvers, 1547; Albert le
Grand, De natura locorum, Strasbourg, 1515.

13. B. N. Lat. 6561, f° 20-22, 23-26 et 82-87.



4 C. BEAUNE

est capable de donner les noms latins. Mais il sait que cette nomencla-
ture ne correspond plus a I'Europe de son temps et il la double de
descriptions personnelles des nouvelles puissances européennes, comme
d’Ailly l'avait déja fait pour le royaume. Ces descriptions sont d’un
intérét tres variable: trés floues sur I’Europe du nord et de lest, elles
sont bonnes sur la France, I'ltalie et 'Allemagne. C'est sur ’Espagne
évidemment qu’il est le plus précis, donnant les limites des principaux
royaumes (Navarre, Castille, Aragon, Portugal) et celles de la zone
arabe, les villes, le cours des fleuves et quantité de détails flatteurs sur
les qualités de marins et de soldats de ses compatriotes . Il fait donc
une sorte de livre de la description des pays, comme le héraut Berry.
Quelle unité entre tous ces pays? II ne voit que la foi chrétienne:
«désormais toute la chrétienté ou presque se trouve en Europe». Il
considére toujours la Greéce comme l'un des principaux royaumes
européens. Croit-il a une croisade de reconquéte ? 1l n’ignore pas la prise
de Constantinople. Il commence d’abord par mettre Constantinople en
Asie car elle est «barbare», puis il y renonce car la «Turcia» s’étend
aussi en Europe. Donc: une géographie descriptive héritée d’une longue
tradition médiévale filtrée par Pierre d’Ailly et une équivalence Europe-
Chrétienté, c’est ce qu’il faut retenir de Louis de Langle.

Vingt ans plus tard, Conrad Heingartner écrit en méme temps le
Commentaire du Quadripartitum de Ptolémée et le Judicium anni 1476
pour le roi Louis XI'". Les deux ceuvres ayant de longs passages
communs, nous les considérerons ensemble. Conrad Heingartner n’est
pas un inconnu '%. C’est le plus grand astrologue de son temps, mais aussi
un médecin, un astronome et un mathématicien. Allemand, né a Zurich,
il fit ses études de médecine a Paris, entra au service du duc de
Bourbon, puis du roi et de I'amiral de Graville. Il mourut vers 1488,
laissant de nombreux éléves dont Simon de Phares!” et des manuscrits
dispersés entre Paris et Zurich. II avait eu une extraordinaire bibliothe-
que et un observatoire au chéteau de Belleperche *. Le Commentaire du
De Sphaera de Jean de Fondi, par exemple, lui a appartenu'®. La
réputation de Conrad Heingartner était grande. Il fut appelé & Rome en
1472 par le Pape, il correspondait probablement avec Jean de Konigsberg
dont les travaux sont paralleles aux siens?. C’était donc quelqu’un qui
était trés au courant de la science allemande et des préoccupations

14. B. N. Lat. 6561, {” 86" et 87.

15. 11 y a deux manuscrits du Commentaire du Quadripartitum. L'un est autographe
et daté de 1476, l'autre est un remaniement de 1494. Cf. B. N. Lat. 7305, f° 1494 ; B. N.
Lat. 7432, {° 1-112; B. N. Lat. 7450, Judicium anni 1476, f* 3-21.

16. L. Thorndike, History of Magic and Experimental Science, New York, 1934, E. 4,
p. 357-385; E. Wickersheimer, Dictionnaire biographique des médecins en France au Moyen
Age, Paris, 1934, t. 1, p. 107.

17. B. N. Fr. 135, f* 156".

18. Belleperche, commune de Bagneux (Allier), a 15 km au nord de Moulins.

19. B. N. Lat. 7273. lJean de Fondi, Commentaire du De sphaera (Conrad
Heingartner I'a annoté). Dans les marges, la latitude et la longitude de Belleperche sont
indiquées.

20. B. N. Lat. 4088: vers de Paulus Senilis au duc de Bourbon (f° 70). Un certain
Joannes Francus, doctus inter doctos, est I'ami de Conrad I'astronome.



LES LIVRES D'ASTROLOGIE DU XV¢ SIECLE 5

humanistes italiennes. Brutalement, ce n’est plus la méme Europe. Il
prend, comme base de sa description, des cartes tirées de celles qui
étaient jointes a la Géographie de Ptolémée et qu’il n’a pu voir que
manuscrites en Italie (probablement lors de son voyage de 1472).
utilise a la fois les veteres mappae (les vingt-sept cartes dessinées vers
1416 pour accompagner la traduction de Jacques Ange) et des novae
mappae (les cartes de Donus Nicolas Germanus), a moins qu’il ne
désigne par veteres celles de Germanus, peintes vers 1466, et par novae
celles de Pietro di Massaio (1469-1472). De toute fagon, ce sont des
cartes portant les latitudes et les longitudes?!. Il commence par situer
I’Europe globalement en latitude et en longitude, puis chaque pays
européen est situé de la méme maniere: « L’Allemagne s’étend du 32° au
42° de latitude. Elle se trouve a l’est de la France, a l'ouest de la
Pologne et de la Bohéme, au nord de I'lItalie séparée par les Alpes».
C’est une modernisation hardie des tables des provinces qui accompa-
gnaient la Geographia, qui implique de nombreux calculs, car les limites
des provinces romaines ne correspondent pas a celles du 15° siecle. II se
soucie de plus de calculer des distances. Connaissant la latitude et la
longitude de deux points et le rayon terrestre, il est en effet possible de
mesurer l'arc de cercle. Il donne les résultats en milliaria. Pour la
premiére fois chez les astrologues, I’'Europe est mesurable et représenta-
ble. En méme temps, elle a acquis une consistance. L’Europe est la plus
noble partie de I'univers, dit-il, suivant le vieux préjugé favorable de la
tradition gréco-latine. Elle est seulement chrétienne, ajoute-t-il comme
Louis de Langle. Elle posséde sur les deux autres parties du monde une
supériorité évidente : supériorité militaire (et de citer Hercule, Auguste,
Alexandre, Charlemagne et Godefroy de Bouillon, ce qui vient des neuf
preux), une supériorité intellectuelle (et de recourir a4 Aristote, Galien et
Albert le Grand, ce qui est plus original) et une supériorité de
civilisation (« Dans ce quartier Nord-Ouest du monde apparurent les lois
et se développa la foi chrétienne»??). L’Europe a une culture plus
ancienne que celles d’Asie, une culture qu’il voit chrétienne, romaine
(les leges) et grecque (la science de Ptolémée). Cette sensibilité tres
nouvelle explique I'extraordinaire passage du début du Quadripartitum,
ot il pleure sur les manuscrits brilés en 1453 a Byzance et sur la
mémoire de I'Europe partic en fumée . Par ailleurs, il ne sait pas
encore comment désigner cette communauté. Europei, créé par Pie ll,
ne figure pas dans son vocabulaire. Il utilise nati in Europa, homines
Europae...

Mais il ne faut pas se représenter qu’en vingt ans ’horizon mental
de tous les astrologues ait beaucoup changé. A une époque ou la
Cosmographie n’est pas encore imprimée (elle ne le sera qu’en Italie en
1477), la connaissance de cette ceuvre est rare dans le royaume. Nous ne
connaissons pour tout le [5° siécle que deux possesseurs francais de
manuscrits de la Cosmographie: Guillaume Fillastre et René d’Anjou;

21. L. Bakrow et R. Skelton, History of the Cartography, Londres, 1964.
22. B. N. Lat. 7432, f 36-40.
23. B. N. Lat. 7305, f° 4.



6 C. BEAUNE

Jean de Bourbon semble ne pas l'avoir?. Quant au Liber de rebus
naturalibus de Giovanni da Fontana, qui donnait une premiere exploita-
tion de Ptolémée, il est inconnu de ce cOté des Alpes?. Mais Conrad
Heingartner s’est occupé de réunir des manuscrits scientifiques italiens et
antiques pour son protecteur ducal et de faire des traductions d’ceuvres
peu connues. Pour un astrologue, une ceuvre de Ptolémée inconnue
jusqu’alors était forcément particulierement attractive, puisqu’avec le
Quadripartitum, U'Almageste, le Centiloquium, Ptolémée était le pere
reconnu de 'astronomie. Conrad Heingartner a d’ailleurs écrit une vie de
Ptolémée courte mais trés laudative . Enfin, il a beaucoup voyagé. Tout
cela explique qu’il est une exception dans sa génération, qui en demeure
dans l'ensemble a Pierre d’Ailly et a I’équivalence Europe-Chrétienté,
valable depuis le début du 15° siécle. Si I'on consulte par exemple le De
eversione Europae de lastrologue italien Antonio Arquato, écrit vers
1480 dans un lieu pourtant trés sensibilisé a la communauté de destin des
peuples européens, la cour de Mathias Corvin, on y retrouve, malgré un
titre prometteur, la seule équivalence Europe-Chrétienté ¥,

Quelle planéte et quel signe du zodiaque étaient attribués a
I’Europa? Des Pierre d’Ailly, on est conscient du silence des sources a
ce propos et de leur confusion: les astrologues de Babylone attribuaient
le Bélier & la Perse, les Gémeaux ou la Vierge a [I'Europe, les
astrologues judaiques et arabes attribuaient le Bélier ou le Lion aux Juifs
ou aux Arabes, le Sagittaire ou le Cancer a PEurope. Seuls les
astrologues grecs attribuaient des planétes et des signes flatteurs a
I'Europe. Ce sont eux évidemment que les astrologues médiévaux
suivent : Jupiter, le Bélier, Mars ou le Lion sont allégués. Mais, sauf
Conrad Heingartner qui admet une corrélation unique de toute I’Europe
avec Jupiter, tous les autres, de Firmin de Belval en 1345 & Arnaud
Paludan sous Louis XI, admettent des corrélations par nation: la France
est le Bélier, I’Allemagne, Mars ou Jupiter, I’Angleterre, Saturne,
I’Espagne, le Sagittaire. Les astrologues bourguignons et flamands
donnent par contre le Cancer comme signe au royaume (signe médiocre).
Hormis ce cas révélateur de passion politique, tous les signes choisis
pour les royaumes européens sont des signes masculins, royaux, ren-
voyant au feu et au métal, signes de force favorable. Jupiter, qui est le
seul a pouvoir étre allégué pour toute I'Europe, est, d’apres I'lsagogue
de Jean d’Espagne, une planéte masculine, signe d’honneur et de
renommée. Il aime les lieux tempérés et les terres fertiles. Sous lui, les
hommes ont une foi juste et le respect de la parole donnée. Voila bien
des qualités pour les Européens, surtout si on y ajoute les qualités déja
normalement reconnues aux habitants des climats tempérés et particulie-
rement du 6°, celui du royaume!

24. E. L. Stevenson, The Geography of Claudius Ptolemeus, New York, 1932, t. I
(les manuscrits).

25. Giovanni da Fontana, Liber de omnibus rebus naturalibus (attribué a Pompilius
Azalus), Venise, 1544,

26. B. N. Lat. 7432, f° 1.

27. Antonio Arquato, De eversione Europe et de futuris triumphis..., s. 1., 1534
(B. N. Rés. G 7868).



LES LIVRES D’ASTROLOGIE DU XV¢ SIECLE 7

Néanmoins I’Europe n’est pas le cadre normal de lactivité quoti-
dienne des astrologues, ni celui de leur réflexion. La plupart des
astrologues pensent en termes d’Etat-nation ou de chrétienté, mais non
d’Europe. Les livres d’astrologie du 15° siecle sont une excellente source
pour I’Etat-nation, mais non pour I'Europe. Et si vers la fin du siécle
quelques-uns, comme Conrad Heingartner, commencent a s’intéresser a
I’Europe et a faire sortir la notion du strict domaine technique de la
géographie, ce n’est qu'un mouvement lent et encore pour longtemps
minoritaire.

Colette BEAUNE



CONSCIENCE EUROPEENNE
ET MAUVAISE CONSCIENCE
A LA COUR DE MATHIAS CORVIN:
LA NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA (1462-1465)

Le fait majeur qui domine lhistoire de I’Europe orientale au
XV€ siecle est le progrés irrésistible de la puissance ottomane. Rappelons
quelques faits:

— En 1396, la défaite de Nicopolis marque I'échec de la Croisade.

-— En 1427, les Turcs occupent la Serbie; en 1446, Mourad 11l envahit
la Grece.

-— En 1448, aprés la défaite chrétienne a Kossovo, les Turcs sont
maitres des Balkans.

— En 1453, Mohamed II occupe Constantinople et, en 1465, celui-ci
conquiert la Bosnie.

En Italie et en Allemagne, on commence a se demander si la
conquéte turque se limitera aux Balkans; seul le royaume de Hongrie
semble capable de tenir téte aux Turcs, de subir le premier choc d’une
offensive en attendant 'arrivée de secours que mobiliserait la Chrétienté
occidentale. Or, vers 1450, I’Europe danubienne est profondément
divisée, les séquelles de la révolution hussite ne sont pas vraiment
liquidées ; I’archevéché de Prague est vacant, le royaume de Bohéme est
considéré comme hérétique et Enea Silvio Piccolomini, le Pape Pie II, a
refusé de reconnaitre le roi élu par les Etats de Bohéme, Georges
Podiébrad. L’Empereur Frédéric de Habsbourg maintient ses revendica-
tions sur la Hongrie. Celle-ci représente, en principe, une grande
puissance (avec une superficie de 450 000 km? et une population de
4 millions d’habitants), elle englobe la Slovaquie, la Transylvanie, la
Croatie, mais elle est profondément divisée entre plusieurs clans féodaux.
Pourtant, en 1456, Jean Hunyadi, un noble d’origine transylvaine promu
capitaine général, a sauvé Belgrade alors que Mahomet II allait s’empa-
rer de cette position-clé dans le Bassin danubien. La victoire hongroise
procura un répit de plus d’'un demi-siecle aux populations d’Europe
centrale, mais elle fut surtout a lorigine d’une politique défensive, qui
ne fut jamais exploitée a fond.

La Hongrie n’en était pas moins considérée en Italie, en Pologne et
dans I’Empire comme bastion (antermurale) de la Chrétienté face au péril
turc et ce n’est pas par hasard qu’Enea Silvio Piccolomini, dans sa



NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA 9

Cosmographia', place la Hongrie en téte des pays européens. Un long
séjour en Europe centrale avait permis au futur Pape Pie Il d’apprécier
I'équilibre des forces et I'enjeu capital que représentait 1’avance turque
dans les Balkans. Mathias Corvin allait en principe reprendre la politique
paternelle et lhistoriographie hongroise contribua a créer un véritable
mythe de Mathias Corvin. Dés le XVII® siécle le comte Nicolas Zrinyi,
dans sa Biographie du roi Mathias?, fit de celui-ci le modéle du
souverain national, seul capable de défendre le pays contre les Turcs; or,
a ce moment, la plaine hongroise était occupée par les Ottomans, la
Transylvanie était sous protectorat turc, tandis que la Couronne de
Hongrie était passée aux mains des Habsbourg.

Les biographes de I'époque libérale*® et la grande histoire nationale
rédigée vers 1930 par Homan et Szekfii ont confirmé ces vues?. Les
historiens marxistes ne sont pas tellement plus critiques a I’égard de
Mathias Corvin’. Or, il nous semble que la politique du roi fut beaucoup
moins nette et qu'il s’est, & maintes reprises, trompé d’ennemi.

Fort du répit que lui avait laissé la victoire de son pére a Belgrade,
il a voulu consolider son pouvoir a Iintérieur, puis constituer une vaste
monarchie danubienne, qui lui aurait fourni les moyens de reconquérir
ultérieurement les Balkans. C’est pour cela qu’il a voulu conquérir le
royaume de Bohéme sur Georges Podiébrad et qu’ensuite il a occupé la
Basse-Autriche, élément essentiel du patrimoine de son vieil ennemi
Frédéric 111 de Habsbourg. Pour parvenir a ses fins, il a, d’'une maniere
trés habile, utilisé les moyens modernes dont il pouvait disposer: la
propagande humaniste, un Etat fort et centralisé, une fiscalité remar-
quable qui lui a fourni un million de florins, indispensables pour
entretenir une armée de mercenaires, qui a pratigquement remplacé I'ost
féodal®. Mais il a peut-étre été trop prudent et a probablement trop
privilégié les intéréts de la Monarchie hongroise au détriment de la
mission de défense de la Chrétienté. Nous retiendrons ainsi I'exemple
fourni par les premiéres années de son regne et 'attitude pour le moins
ambigué qui fut la sienne lors de la croisade organisée par le Pape
Pie 11

Mathias Corvin fut élu roi de Hongrie en 1458, a I'age de quinze
ans; s’il est candidat d’un vaste parti, il n’a pourtant pas I'’ensemble de
la nation derriére lui. Ce sont les mémes forces qui ont soutenu son pére

1. Enea Silvio Piccolomini, Opera Omnia, Bale, 1571 (réédition photographique,
Francfort, 1967).

2. Miklos Zrinyi, Mdtyds Kirdly eletéré! (Sur la vie du roi Mathias), 1654, Editions
Arpad Marko; Grof Zrinyi Miklos Prozai munkai, Budapest, 1939, p. 230-239.

3. Vilmos Fraknoi, A Hunyiadidk és Jagellok kora (I'époque de Hunyadi et des
Jagellons), 1896, 1 vol., 694 pages.

4. Balint Homan et Gyula Szekfii, Magyar tortenet (Histoire hongroise), S vol.,
Budapest, 1935-1936, tome II.

5. Eric Molnar et collaborateurs, Magyarorszdg tortenete (Histoire de la Hongrie).
Budapest, 1964, t. I, p. 131-158; Ervin Pamlényi et collaborateurs, Histoire de la Hongrie
des origines a nos jours, 1vol., Budapest-Roanne, 1974, p. 125-143; L. Elekes, Matyas
Kirdly és Kora (le roi Mathias et son temps), Budapest, 1956.

6. Tibor Kardos, «Zentralisierung und Humanismus in Ungarn», Studia Historica
53; La Renaissance et la Réforme en Pologne et en Hongrie, 1963, p. 397-414.



10 J. BERENGER

qui le portent au pouvoir, essenticllement la petite et la moyenne
noblesse de comitats et quelques magnats. La plupart des barons,
rassemblés autour du palatin Garai et du clan Cilli, souhaitaient
I’élection d’'un Habsbourg. L’oncle maternel de Mathias, Michel Szilagyi,
amena soldats et gentilhommes qui firent pression sur les barons et les
prélats enfermés dans le chateau royal de Bude. L’élection de janvier
1458 n’était cependant qu’'un demi-succes, car en droit public hongrois un
roi n'est légitime que s’il est couronné. Or, la cérémonie du couronne-
ment était impossible tant que la Couronne de Saint-Etienne était entre
les mains de Frédéric IIl, qui la conservait dans son chateau-fort de
Wiener Neustadt depuis 1441 et refusait obstinément de la restituer. Une
des premie¢res tiches du souverain élu était donc de récupérer coiite que
colite la couronne royale’.

En 1459, Pie II réunit un Concile & Mantoue afin d’organiser une
nouvelle croisade contre ’Empire ottoman. La prise de Constantinople
avait profondément touché I'Italie, d’autant plus qu’un grand nombre
d’érudits — parmi eux, le futur cardinal Bassarion — avait reflué et
s’était installé a Venise. Bon nombre d’ltaliens comprenaient que la
victoire de Belgrade sur Mahomet II n’était qu’un répit qu’il fallait
mettre a profit pour organiser la défense de la Chrétienté. La réunion de
Mantoue fut un succeés personnel pour le Pape qui obtint le soutien des
potentats italiens et réussit a mobiliser Venise, le duc de Milan® Mathias
Corvin se joignit a Palliance qui prit la forme traditionnelle et déja
contestée d’une croisade, a laquelle Frédéric Il refusa de participer.
Dans ce cas précis, il faut en revanche faire grand cas du soutien accordé
par le prince de Valachie Viad IIl Tepes («'Empaleur»), qui devait
passer a la postérité sous le nom de Dracula®.

Au XV€siecle les principautés roumaines, Moldavie et Valachie,
constituent en effet un élément important du jeu politique en Europe
orientale. Celles-ci ont réussi a conserver leur indépendance face a la
puissance ottomane. La Moldavie comme la Valachie sont gouvernées
par un prince qu’élit 'assemblée des boiards ; aprés I’élection, ces grands
propriétaires fonciers surveillent étroitement le prince, tandis que des
clans rivaux se livrent des luttes sans merci, dominées par les questions
de personnes et de clienteles, mais aussi par I'attitude a adopter face au
redoutable voisin ottoman. Les grands monastéres orthodoxes représen-

7. Kalman Benda -et Erick Fiigedi, A magyar korona regenye (le roman de la
Couronne hongroise), 1 vol., Budapest, 1980, p. 80-95.

8. Lajos Elekés, «La politica estera di re Mattia e gli Stati italiani nella seconda
meta del Secolo XV», in Rapporti veneto-ungharesi all'epoca del Rinascimento, Tibor
Klaniczai éditeur, Budapest, 1975, p. 245-256.

9. Le premier surnom qui lui est resté dans Phistoire nationale roumaine fait
allusion au supplice du pal qu'il employait trés volontiers, a I'instar des Turcs, et qui est
d’origine orientale. En revanche Dracul, en roumain le diable (cf. I'allemand der Drache, le
dragon, le démon), était le surnom donné a son pére, mais qui fut retenu pour Vlad III
dans la mesure ou il était plus significatif. Sur le prince lui-méme, cf. la plus récente
biographie en roumain de Nicolas Stoicescu, Viad Tepes (Viad I'Empaleur), 1 vol., 238
pages, Bucarest, Editions de I'’Académie, 1976 (avec un résumé en anglais). Sur les
relations économiques entre la Valachie et la Transylvanie, voir la derniére étude de
Zsigmund Pédl Pach, «The Transylvanian Route of Levantine Trade about 1500», dans
Eitudes historiques hongroises, 1980, Budapest, Akademiai Kiado, t. I, p. 133-165.



NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA 11

tent également une force politique considérable. L’armée dépend des
boiards qui lévent des contingents sur leurs terres, les équipent et les
commandent. Le prince doit vivre essentiellement des revenus de son
domaine, conformément a la tradition médiévale. Loin d’étre unies, les
principautés sont souvent rivales, la Moldavie gravitant plutdét dans
l'orbite de la Pologne, tandis que la Valachie recherchait généralement
I'appui de la Hongrie voisine; les relations commerciales avec la
Transylvanie toute proche étaient en effet assez étroites: I'économie
agraire de la plaine valaque étant complémentaire de I’économie
transylvaine, ou I’artisanat et le grand commerce étaient assez développés
dans les grandes villes saxonnes: Hermannstadt/Sibiu et surtout Krons-
tadt/Brassov. Avec Vlad I, la Valachie se dota d’un prince énergique,
bien décidé a imposer son autorité pour mieux lutter contre les périls
extérieurs.

Le chroniqueur gréco-turc L. Chalcondylés a bien montré que le
prince Vlad a complétement transformé l'organisation de la Valachie 1.
Celui-ci avait compris que la cause essentielle de la faiblesse de I’Etat
était la rivalité entre les différents clans de boiards!'.. C’est pourquoi il
en fit massacrer un grand nombre, non par sadisme, mais par nécessité
politique, et apres leur avoir expliqué que leurs tendances anarchiques et
leurs complots étaient la cause de leur perte. 1l essaya de mettre au pas
les survivants et d’utiliser leurs services lorsqu’il remonta sur le trone en
1456, apres un long exil en Moldavie, tout en punissant de mort tous
ceux qui s’écartaient du droit chemin. Il s’attira la haine des boiards qui
tentérent en vain de le détréner au profit d’Aibu le Grand. Les mesures
prises contre l'aristocratie fonciére n’eurent aucun caractére social; tout
au plus Vlad Il veilla-t-il & limiter les abus de pouvoir des grands
seigneurs vis-a-vis de leurs sujets, mais 1l n’hésita pas non plus a punir
aussi séverement paysans et citadins qui contrevenaient a ses lois. Il
voulut imposer une politique économique favorable aux marchands
roumains en faisant respecter le droit d’étape, afin d’augmenter les
péages percus par la Valachie. En fait Vlad avait percu la nécessité
d’'une politique «mercantiliste » défavorable aux marchands saxons de
Brassov, afin d’augmenter les ressources indispensables pur mener la
lutte contre les Turcs. Dans le méme but, il organisa une armée
permanente, qui remplacerait les contingents levés par les boyards,
comparables par leur structure et leur efficacité réduite a la levée en
masse (insurrectio) hongroise ou a l'arriere-ban frangais. 1l développa sa
garde personnelle et enrdla des cavaliers nobles et des fantassins, qu’il
paya régulicrement. Il imposa a tous ses soldats une sévere discipline et
cette armée, d’'un type nouveau, impressionna le Grand Vizir qui
déclarait en 1462 que, si le principe Vlad réussissait a I’agrandir, il
parviendrait a une grande puissance.

Mathias Corvin mena une politique tout a fait comparable et finit
par mettre sur pied une petite armée permanente composée de Tchéques
et de Serbes. Pour l'entretenir, il développa la fiscalité¢ et rendit a peu

10. Leonikos Chalchondyles, Historiarum demonstrationes.
11. These défendue également par N. Stoicescu, op. cit., passim.



12 J. BERENGER

prés permanente la dica, imp6t direct comparable a la taille, malgré la
sourde opposition des Ordres. Les revenus de I'Etat atteindront, vers
1480, deux millions de florins. Mathias est, a cette date, 'un des
souverains les plus riches et les plus puissants d’Europe. Mais ce n’est
que l'aboutissement d’une politique énergique et tenace. En 1459, sa
position n’est pas aussi forte et ses ressources sont encore fort modestes,
de sorte qu’il a été contraint de mener un véritable double jeu, qui
témoigne par ailleurs de ses qualités d’homme d’Etat.

D’une part il répond favorablement a I’appel de Pie II et promet de
conduire personnellement une armée de 40 000 hommes d’armes contre
le Turc, d’autre part il dirige ses efforts en priorité contre Frédéric 111 2.
Ce dernier, trop faible, n’avait pas voulu s’associer a la Croisade, qui
demeura une affaire a direction italienne. Frédéric 111, aprés de longues
négociations, se montra disposé, en 1462, a restituer la Couronne de
Saint-Etienne et a renoncer au trone de Hongrie — il tenait ses droits de
son neveu Ladislas le Posthume, mort sans héritier en 1457 et considéré
comme successeur légitime de la dynastie de Luxembourg. Mais dans une
clause secréte Frédéric 111 ne consentit a restituer la précieuse couronne
que contre une forte indemnité. Les 80 000 ducats recueillis par le Pape
sur le clergé italien (les fameuses décimes percues a ['occasion de la
Croisade) furent bien versés a Mathias, mais celui-ci les utilisa pour
indemniser Frédéric 111 qui avait précisément pris en gage la Couronne
en finangant un prét de 8 000 florins d’or a la veuve d’Albert de
Habsbourg, meére de Ladislas V. Cette sordide affaire d’argent ne
mériterait pas qu'on s’y arréte si elle n’expliquait pas le comportement,
pour le moins bizarre, de Mathias Corvin, qui fut tout de suite suspect a
ses alliés italiens. L’ambassadeur vénitien et le légat a Bude demande-
rent, des 1462, des explications au roi de Hongrie. Celui-ci, fort
embarrassé, refusa de s’expliquer clairement et s’engagea dans une série
de réponses dilatoires 1.

Or, en 1461, fort de I'appui des puissances occidentales, Vlad III
s’était engagé contre les Turcs. Lorsqu’il eut cessé de payer tribut au
Grand Seigneur en 1460, les relations turco-moldaves se dégraderent au
point que Vlad III déclencha les hostilités contre 'Empire ottoman et
s’attaqua par surprise aux postes frontieres de I'Empire ottoman situés
sur la rive méridionale du Danube. II détruisit les garnisons turques,
dévasta la Bulgarie, alors sous souveraineté ottomane, au cours de la
campagne d’hiver 1461-1462. Viad III se retrouva bientdt seul, face a
I'armée du sultan, malgré des appels désespérés a son cousin Mathias
Corvin (si le lien de parenté n’a pas été établi de fagon précise, il n’en
est pas moins vraisemblable, puisque les Hunyadi / Hunedoara étaient
une famille d’origine roumaine).

Malgré la parenté, malgré I'alliance, malgré la Croisade, Mathias

12. Sur ce curieux souverain, qui adopte la fameuse devise A.E.1.O.U. mais n’avait
pas les moyens de ses ambitions grandioses, voir la bonne mise au point d’A. Wandruszka,
Das Haus Habsburg, Vienne, 1956, p. 85-92.

13. Bon exposé de synthése dans la thése d’'Ecole des Chartes de Matei Cazacu,
«Les biographies contemporaines de Vlad III Tepes, prince de Valachie (1430-1476)»,
Positions des théses de I'Ecole des Chartes, 1977, p. 41-47.



NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA 13

refusa d’engager son armée contre Mahomet II. Lors de la campagne du
printemps 1462, Vlad III révéla un réel talent militaire. Mahomet II
franchit le Danube et envahit la Valachie. Tandis que le prince mobilisait
les hommes valides, il fit évacuer les villages et pratiqua la tactique de la
terre brilée, jointe & une action psychologique de grande envergure. I
retourna en effet contre I'adversaire les pratiques auxquelles celui-ci se
livrait en vue de terroriser et de démoraliser I'ennemi. Vlad fit empaler
des milliers de captifs turcs. Le sultan était déja bien découragé lorsque
Vlad pratiqua, le 16 juin 1462, une action décisive: il attaqua par
surprise et nuitamment le camp turc, massacrant de nombreux soldats du
sultan. Apreés avoir parcouru en vain le territoire valaque, Mahomet II le
Conquérant donna l'ordre de la retraite et réussit par la diplomatie ce
que ses armées n’avaient pu obtenir. Il suscita un parti de la paix parmi
les boiards désireux de trouver un compromis avec la Porte. Ils placerent
a leur téte Radu le Bel et chassérent Vlad qui se réfugia en Transylvanie
en octobre 1462, pour chercher I'appui de Mathias. Celui-ci se rallia &
'idée d’un compromis avec les Turcs et fit arréter son cousin Vlad sous
’accusation de trahison. Il fit fabriquer a cet effet une lettre qui prouvait
la collusion de Vlad avec Mahomet II. Cette arrestation fut approuvée,
sinon suggérée, par les marchands allemands de Brassov, qui se
débarrassaient ainsi d’un ennemi redoutable, tandis que Mathias diffusait
largement le faux document et emmenait avec lui Vlad qu’il fit interner
dans son chateau de Visegrad, aux environs de Bude. L’action de Vlad
était pratiquement terminée ; lorsqu’en 1476 Mathias reprit la lutte contre
les Turcs, il fit libérer Vlad Il qui reprit le chemin de la Valachie, mais
son troisieme regne fut de courte durée: il remonta sur le tréne pour
quelques mois seulement, car il fut assassiné par les boiards avec l'aide
des Turcs.

Pour justifier une attitude pour le moins ambigué, Mathias Corvin,
avec une habileté et une mauvaise foi dignes d’un prince de la
Renaissance, a utilisé les services de son entourage humaniste, formé en
Italie et capable d’orchestrer une véritable propagande qui justifierait,
aux yeux de I'Europe, le comportement du roi. Il a donc bien conscience
d’une Chrétienté, de ses devoirs envers la Chrétienté et plus particuliere-
ment envers |'Italie, mais il veut prévenir les critiques en accusant son
allié Vlad.

Il nous faut donc maintenant décrire le milieu humaniste proche de
Mathias Corvin. Celui-ci demanda en effet aux humanistes a la fois un
idéal politique et les cadres d’une bureaucratie gouvernementale. Il les
mit au service de sa propagande et utilisa leur conception d’un Etat fort
et centralisé. Ceux-ci cultiverent des genres littéraires vari€s, poésie
latine dans le style néo-classique, poésie populaire des ioculatores,
historiographie orientée, pamphlets. Mathias voulait convaincre les
classes dirigeantes, mais d’'une maniére moins rude que Vlad I’Empaleur,
que la centralisation était nécessaire, que la concentration des pouvoirs
entre les mains du roi était juste et que le roi se plagait au-dessus de la
loi.

Dans son ouvrage Rerum Hungaricarum Decades (1488), '’humaniste
italien Bonfini faisait du roi la «loi vivante» et le comparait a un nouvel



14 J. BERENGER

Attila, car dans la conscience collective hongroise le roi des Huns était
un héros national. D’une maniére plus précise, la chancellerie royale
hongroise fut peuplée d’humanistes a partir de 1450.

Traditionnellement le Chancelier de Hongrie était un prélat et le
personnel était recruté parmi les clercs pour une raison évidente: la
langue officielle de P'Etat était le latin (et a cette date, la langue
administrative a 90 %, en dépit d’une timide apparition des langues
vernaculaires dans les actes de ['administration locale, urbaine ou
seigneuriale) et les clercs possédaient mieux que les gentilshommes les
finesses de la langue latine et la science de V'écriture. Dés le regne de
Sigismond de Luxembourg I'humanisme pénétra a la Chancellerie en la
personne de Pier Paolo Vergerio, un Italien que 'Empereur-roi attira a
Bude aprés le concile de Constance '. Il y resta jusqu’a sa mort en 1444.
Durant les vingt-sept années de son séjour a Bude, il fut linitiateur du
mouvement humaniste et trouva des émules dans la classe dirigeante
hongroise. Il accordait une grande place & I’éducation et fut a l'origine
de la formation humaniste des enfants de Jean Hunyadi (ce dernier fit
méme leffort d’apprendre tardivement le latin) et surtout des futurs
officiers de la chancellerie royale. Son amitié avec Jean Vitéz de
Sredna ® représente le point de départ de I’action politique humaniste.
Vergerio est le premier & avoir célébré la Hongrie comme «le bastion de
la Chrétienté» pour attirer l'attention des grandes puissances euro-
péennes sur la gravité du danger turc pour I'avenir de la Chrétienté.

Dans cette méme chancellerie travaillait un clerc d’origine croate,
Jean Vitéz de Sredna, qui y exergait les fonctions de protonotaire. Il fut
le plus proche disciple de Vergerio et, si ce dernier joua le role de
précurseur, tous les spécialistes s’accordent sur le fait que Jean Vitéz
demeure la figure centrale de I’humanisme hongrois du XV¢sieécle. Il
organisa le cercle d’érudits et s’appliqua a gagner a la Hongrie de
nouveaux savants, en particulier dans le domaine des mathématiques et
de P’astronomie. Il est probable qu’il invita Regiomontanus & Nagy Varad
(Oradea) aux confins de la Hongrie et de la Transylvanie, afin d’y
organiser un observatoire astronomique. Originaire d’'une petite ville de
Franconie, Konigsberg, Regiomontanus avait fait des études a Vienne,
puis en Italie. Plus tard il invita aussi le mathématicien polonais Martin
Bylica, formé lui aussi & Bologne '®.

Jean Vitéz eut un collaborateur de grande valeur en la personne de
son neveu Jean Csezmicei, passé a la postérité sous son nom latin de
Janus Pannonius (il était originaire de Slavonie) ", Son oncle 'envoya a
Ferrare ou il fut accueilli par Guarino et, a son retour, il devint le poéte

14. J. Huszti, «Pier Paolo Vergerio, és a magyar humanizmus kezdete» (P.P.
Vergerio et les débuts de I'humanisme hongrois), Filologiai Ko6zlony, Budapest, 1955,
p. 521-533.

15. Vilmos Fraknoi, Vitéz Janos, 1 vol., 313 pages, Budapest, 1879 Tibor Kardos,
Studi e ricerche umanistiche italo-ungharesi, 1 vol. (143), Debrecen, 1967.

16. J. Dabrowski, «Les relations de Cracovie avec la Pologne », Studia historica 53,
p. 451-464.

17. Istvan Toth, «Janus Pannonius Szarmazasa» (I'origine de Janus Pannonius),
Irodalom torténeti Kozlemenyek, tome 69, Budapest, 1965, p. 603-613.



NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA 15

néo-latin le plus célebre de Hongrie et I'un des plus grands poétes
européens. Ses ceuvres n'ont cess€ d’étre rééditées au cours de la
Renaissance '%.

En 1465, dans son Elégie VI, dédiée au roi Mathias, Janus
Pannonius montre que toutes les nations d’Europe se soucient bien peu
du péril turc:

Ut tamen ipse refers, nemo est sub tegmine coeli
Qui studeat vestris addere rebus opem :

Gallia dormitat, nec curat Iberia Christum,
Anglia gentili seditione ruit,

Proxima conventus Germania cogit inanes,
Permutat merces ltala terra suas ',

et que c’est la Hongrie qui constitue le bastion le plus sir de la
Chrétienté contre le péril ottoman.

Dix ans plus tard, c’est Marsile Ficin lui-méme qui mit sa plume au
service de la propagande de Mathias. En 1477, le fondateur de
I’Académie néo-platonicienne de Florence envoyait 4 Bude sa biographie
de Platon, destinée & son ami Bandini, qui séjournait alors a la Cour de
Mathias. Le livre était accompagné d’une dédicace flatteuse ; il n’envoyait
pas son livre a Athénes détruite, mais en Pannonie parce qu’il y avait la
«le grand roi Mathias, puissant sage, qui restaurera dans peu d’années le
temple de la puissante et sage Pallas». Ces flatteries, qui ne doivent pas
faire illusion, sont néanmuins la preuve de la réputation dont le roi de
Hongrie jouissait en Italie. Marsile Ficin tenta d’engager ce dernier dans
la guerre contre les Turcs avec son Exhortatio ad Bellum contra
Barbaros, pour sauver I'ltalie; I’Exhortation servit d’introduction aux
Epitres de 1482, dédiées a Mathias, qui venait, par son intervention
militaire & Otrante, d’empécher les Turcs de débarquer dans le royaume
de Naples, épargnant ainsi une invasion ottomane a I'Italie et montrant
par la-méme I'étroite solidarité qui existait entre cette derniére et le
bassin danubien.

A la fin du régne, Bonfini reprit le théme dans sa vaste histoire du
peuple hongrois Rerum Hungaricarum decades®. Bonfini, Italien établi a
Bude, montre le réle décisif que les Hongrois en général et plus
particulierement la famille Hunyadi (Jean Hunyadi et son fils Mathias)
ont joué dans la défense de la Chrétienté menacée par les Turcs.

Pannonius eut un autre mérite: il mit en relation le cercle
humaniste de la Cour avec les néo-platoniciens de Florence. On mesure
I'importance intellectuelle de ces rapports si 'on songe que ['Université
de Paris demeurait alors fideéle a Aristote et a la scholastique, alors que
I'élite hongroise connaissait les aspects les plus novateurs de la
Renaissance italienne et pouvait apparaitre comme un bastion du
Quattrocento.

18. Jani Pannonii Opera omnia, Vienne, 1569, réédité par T. Klaniczai, Budapest,
1972, avec une introduction de T. Kaiseri.

19. Edition de Vienne, Budapest, p. 100.

20. Antonius de Bonfinis, Rerum Ungaricarum Decades, édition L. Juhasz-Kuccsar,
Budapest, 1938-1976.



16 J. BERENGER

Mais si Janus Pannonius est le personnage le plus important comme
créateur littéraire, son oncle Jean Vitéz a eu un réle déterminant sur le
plan politique et culturel. Précepteur de Mathias Corvin, il fut nommé
évéque de Nagy Viarad, ou il se constitua une bibliothéque. En 1465, Ie
roi Mathias consacra définitivement son réle politique en le nommant
archevéque d’Esztergom, c’est-a-dire Primat de Hongrie. 1l devenait ainsi
le troisieme personnage du royaume, aprés le souverain et le Palatin.
Contrairement a la tradition, il demeurait chancelier et principal ministre
du royaume, alors qu’habituellement la chancellerie était occupée par un
simple évéque et non par le Primat. Son action sera déterminante
jusqu’a 1471, date de sa disgrdce, mais, a I’époque qui nous intéresse
plus particulierement, Jean Vitéz n’était encore que protonotaire, poste
qu’occupa auparavant P.P. Vergerio a la Chancellerie et qui lui donnait
déja la haute main sur les secrétaires de chancellerie ou notaires.

Janos Vitéz a largement contribué a la fondation de la célebre
bibliothéque corvinienne?!, dont le souvenir fascinait encore le monde
savant au XVII® siécle. Les volumes rassemblés par Sigismond de
Luxembourg avaient été dispersés. Dans les derniéres années de sa vie,
Jean Hunyadi, influencé par Jean Vitéz, acheta quelques volumes. Dans
l'un de ceux-ci on trouve le dialogue De vera nobilitate, ou I'auteur
développe l'idée que la vraie noblesse dépend du mérite et non de la
naissance. Cette idée, propre au Quattrocento, pouvait justifier I'accession
au trone des Hunyadi, considérés par les Magnats comme des parvenus.
Néanmoins la bibliothéque corvinienne est liée au régne de Mathias; née
avec lui, elle fut dispersée aprés sa mort. Une lettre du roi, de 1471,
nous indique que le souverain a entrepris de collectionner systématique-
ment les livres. Il en fait acheter directement en Italie et les humanistes
de ce pays n’hésitent pas a lui dédicacer leurs ouvrages, comme a
n’importe quel prince de la péninsule. Mathias considéra alors ses livres
comme ses effets personnels les plus importants, non comme un
ornement du palais royal. Si le développement de la bibliotheque
corvinienne s'est fait en trois phases, nous ne retiendrons que la
premiére. Celle-ci correspond a la toute-puissance de Jean Vitéz. La
forte personnalité du prélat et le prestige dont jouissait déja sa propre
bibliotheque ont favorisé indéniablement la croissance de la bibliotheque
royale. En 1465, Janus Pannonius fut envoyé en mission auprés du Pape.
Il en profita pour y déployer une vive activité de collectionneur: il
acheta tous les livres qu'il pouvait trouver, grecs et latins, sans
considération de prix. L’année 1467 semble étre la véritable date de
naissance de la grande bibliothéque corvinienne ; cette date coincide avec
celle de I'inauguration de I’'Université de Presbourg. Apres avoir affirmé
son autorité en Hongrie et a ’étranger, le roi, 4gé alors de vingt-quatre
ans, s’intéressait de trés pres a Pessor de la culture humaniste. Les
érudits italiens apparurent alors a la Cour de Bude et Mathias confia la
direction de sa bibliothéque & Galeotto Marzio, un ami de Janus
Pannonius, qui Yavait ramené d’'Italie en 1465. Aprés 1472, Marzio

21. Csaba Csapodi, The Corvinian Library History and Stock, 1vol., 316 p.,
Budapest, 1975, représente la meilleure mise au point des travaux d’érudition sur le sujet.



NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA 17

entretint une correspondance avec le roi Mathias lorsqu’il eut regagné
I'lItalie. Un tiers des manuscrits authentiques de la Corvinienne ont été
acquis au cours de cette bréve période et le rythme de croissance est
alors supérieur a celui de la bibliotheque des Sforza ou des Médicis.
Seule la Vaticane connut une croissance beaucoup plus rapide. En 1473,
la Corvinienne comptait 500 & 600 manuscrits de grande valeur. Vers
1480, un autre humaniste italien, Taddeo Ugoleto, fut nommé bibliothé-
caire du roi et on lui doit I'essor du fonds grec: Ugoleto acheta quantité
de manuscrits grecs dans les territoires occupés par les Turcs. Le roi ne
cachait plus son dessein: posséder la plus belle bibliotheque du monde,
dans la perspective humaniste bien entendu, et par conséquent réunir
tous les classiques grecs et latins, les Péres de I'Eglise et les grands
auteurs médiévaux (saint Thomas d’Aquin, saint Bonaventure). C’est
pourquoi Ugoleto intensifia la recherche, I'achat et la copie des
manuscrits. Mathias aurait dépensé en moyenne 33 000 florins d’or par
an pour sa bibliothéque : somme considérable pour un particulier, mais
qui représentait moins de 2% des revenus annuels du prince. Ugoleto
attachait fort peu d’importance aux incunables, mais fit ouvrir au chiteau
royal un atelier de copistes ou travaillaient aussi des enlumineurs. Le roi
créa tout de méme un atelier d’imprimerie.

En méme temps qu’il donnait un essor extraordinaire & la Corvi-
nienne, Jean Vitéz faisait créer une Université & Presbourg, avec des
arriére-pensées politiques 2. Au’ moment de I’avénement de Mathias
Corvin, la Hongrie ne possédait qu’un seul établissement d’enseignement
supérieur, plutot modeste, a Pécs?. Les jeunes Hongrois allaient faire
leurs études a Cracovie, a Vienne, & Prague (avant la révolution hussite)
ou en Italie. Chaque année une centaine de Hongrois prenait le chemin
de TPétranger. Mathias, en fondant I'’Academia Istropolitana, espérait
détourner ses jeunes sujets du chemin de Vienne et soustraire les futurs
cadres du royaume a l'influence de son ennemi Frédéric III. Il attendit
que Jean Vitéz fat devenu primat de Hongrie. Celui-ci envoya alors une
délégation a2 Rome pour obtenir I'accord du Pape. Le siége de la
nouvelle Université fut fixé a Presbourg en 1466, Mathias fit don de
quelques maisons de la ville haute, mais les bases matérielles de
I’établissement demeurérent précaires. Les statuts de Bologne furent
soigneusement recopiés et I'Université ne comprit qu’une Faculté des
Arts et une Faculté de Droit, ot comme a Paris ’enseignement du droit
romain était proscrit. Le destin de cette Université ne fut guére brillant;
jamais elle ne rivalisa avec Cracovie ou Vienne, en partie faute de
moyens matériels. Aprés 1480, les étudiants reprirent le chemin de
Vienne ou de Cracovie.

Mais il serait futile de croire que Mathias Corvin a rendu service
gratuitement aux humanistes. Il est profondément convaincu que ’huma-

IS

nisme l'aidera a renforcer son pouvoir en Hongrie et lui fournira des

22. Jean Bérenger, «Les caractéres originaux de 1'humanisme hongrois », Journal des
savants, 1972, p. 254-275.

23. Astrik L. Gabriel, The Medieval Universities of Pécs and Pozsony (i.e. Presbourg
ou Bratislava), 1 vol., 87 pages, Francfort/Main, 1969.



18 J. BERENGER

clercs, des juristes dévoués a sa personne et a sa conception neuve de
I’Etat.

Dans le probléeme qui nous intéresse, ils ont accrédité ['idée que
Mathias et la Hongrie étaient les défenseurs de la Chrétienté. Nous
voudrions insister sur les débuts de cette étroite collaboration entre le
souverain et les clercs de sa chancellerie dans une opération ponctuelle
destinée a justifier I'attitude pour le moins équivoque du roi de Hongrie
au cours de 'année 1462, lorsqu’il refusa d’aider le prince de Valachie,
Vlad Tepes, et qu’il détourna les fonds de la croisade pour dédommager
I’Empereur Frédéric III. Cette opération est d’autant plus intéressante
qu'elle a donné naissance au mythe de Dracula en Occident.

Dés janvier 1463 Mathias Corvin envoyait une ambassade a Venise
et auprés du Pape afin de leur fournir des explications. La tache délicate
d’exposer le point de vue hongrois incomba a I'évéque Csanad. Il le
justifia en présentant les textes qui contenaient les preuves de la trahison
et des cruautés de Dracula, tout en déclarant que Mathias Corvin était
prét a entrer en campagne pour défendre la Bosnie, dont le sort allait
effectivement se jouer au printemps suivant. Deés le 15 janvier 1463, la
Sérénissime semblait accepter les explications fournies, car elle ne
pouvait se permettre une rupture avec la Hongrie au moment ou les
rapports avec les Turcs se détérioraient dans I’Archipel (conquéte de
Lesbos par Mahomet II) et ou ses intéréts vitaux étaient menacés. Une
ambassade, dirigée par Jean Vitéz, mit également au courant PEmpereur
Frédéric 111, qui empocha les 80 000 ducats et restitua la Couronne. Mais
personne n’était dupe et en 1465 le successeur de Pie II, Paul II (le
Vénitien Petro Barbo), reprochera & Mathias Corvin d’avoir détourné les
fonds de la Croisade.

Janus Pannonius écrivit en 1462-1463 un poeme intitulé De captivi-
tate Dragulae Wajwodae Transalpini?’. Bien qu’il n’apporte rien de
nouveau quant a la réalité des faits, le poéme glorifie le jeune roi:

Dicite, Io Paean! Captus fert vincla tyrannus,

Si médo non falsurn publica fama sonat.

Dicite versus lo Paean! et carmina fastes
Piérides Nymphae frungit festa choris.

At tu, cui nullo decus hoc cum sanguine venit
Ut quid iam medio frigere victor abes?

Hoc unum cuncti te supplice voce rogamus,
Redde tuis vultus, rex venerande, tuis.

Sin populi nil vota movent, hoc sponse precatur,
Hoc genitrix, an et his, dure, negare potes?

N

Mais surtout Jean Vitéz a profité de son ambassade a Wiener
Neustadt pour faire imprimer et diffuser I'Histoire du prince Dracula par

24. lani Pannonii Poemata quot uspiam reperiri potuerunt, S. Teleki éditeur, tome 1,
p. 453-454, Utrecht, 1784,



NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA 19

les soins d’Ulrich Han, imprimeur viennois?. La version connue par un
incunable de 1463 est destinée au grand public. Elle a été rédigée en
allemand et comporte comme nouveauté une gravure sur bois offrant un
portrait caricatural de Vlad I’Empaleur. Mais ce livret allemand est
I'adaptation d’un original latin fabriqué par la chancellerie royale
hongroise . Les matériaux mis en ceuvre pour confectionner ce texte
étaient des plus divers — en premier lieu les lettres du prétendant
valaque Dan aux bourgeois de Kronstadt/Brasov de 1459-1460, narrant
les sévices endurés par les Saxons en Valachie, auxquels il ajoute les
accusations des bourgeois saxons et des réfugiés valaques en Transylva-
nie. Lors des séjours de Mathias en Transylvanie, celui-ci avait pu
prendre connaissance de ces Gravamina. L’auteur a utilisé également la
lettre du prince Vlad au roi Mathias pour [ui annoncer le début des
hostilités contre les Turcs et raconter I'invasion roumaine au sud du
Danube. Des détails philologiques montrent que ['original ne peut
émaner que d’un milieu hongrois: le vieux gouverneur pour désigner
Jean Hunyadi (qui ne fut jamais formellement roi et gouverna au nom
de Ladislas V), Laslaw (forme hongroise de Laszlo) pour Ladislas et
voyda (forme hongroise de voiévode). La chancellerie hongroise a
fabriqué en toute hédte un texte qui ne présente qu’une succession
d’atrocités, sans lien organique: le récit allemand manque de construc-
tion chronologique et thématique, mais la cohésion interne réside
précisément dans l'accumulation d’horreurs. Le responsable de tels
crimes apparait comme un monstre. On fait d’ailleurs appel a la
conscience chrétienne du lecteur, puisque Vlad est présenté comme un
paien ou un musulman converti. Seuls le début et la fin (rajoutés dans
les incunables imprimés apres 1488) donnent une sorte de cadre formel a
la narration. Entre ces deux points, les anecdotes, dont la plupart
commencent par un {tem, se suivent sans aucune transition. Le récit
lui-méme ¥’ contient trente-quatre épisodes, dont voici les plus significa-
tifs :

1. La mise a mort du prince de Valachie Vlad Dracul, pere de Vlad
Tepes, par Jean Hunyadi aurait été suivie de la conversion de Vlad
Tepes. Sa captivité chez les Turcs, ou il était gardé comme otage, a pu
faire naitre cette légende d'un Dracula musulman, mais aussi les
nécessités de la « démonstration ».

2. Le premier régne de Dracula et l'exécution de son rival
Vladislas 11.

3, 4. La campagne punitive entreprise au printemps de 1457 par
Vlad III contre les villages de Transylvanie proches de Hermannstadt/
Sibiu.

25. Le texte original a été perdu, mais nous a été transmis par deux copies
manuscrites. Le poéte allemand Miche! Beheim [l'enregistra dans un long poe¢me qu'il
composa & Wiener Neustadt en 1463-1464. Aprés la libération et la mort de Viad III, le
texte fut imprimé a plusieurs reprises en Allemagne, a partir de 1488.

26. Matei Cazacu, op. cit., 3° partie, chapitre 1.

27. Texte édité par M. Cazacu, op. cit.: Die Geschichte Dracole Wayde, sur la base
de lincunable édité par Marc Ayrer a Nuremberg en 1488.



20 J. BERENGER

5, 11, 12, 13. L’ambassade que les Saxons envoyérent a Dracula
montre que ces derniers redoutaient les représailles du prince de
Valachie.

6. La mise a mort de quatre cents jeunes gens venus en Valachie
apprendre la langue du pays, c’est-a-dire le slavon bulgare, langue de
I’Eglise et de ’administration, promue au rang de langue diplomatique
des Balkans au XV° siécle et adoptée par la chancellerie ottomane.

7. L’extermination d’'un grand Dan pourrait évoquer la lutte entre
les partisans de Dan et ceux de Dracula.

8, 14, 16. La description des tortures infligées par Vlad III a ses
victimes.

9. Le prétendant Dan vint en 1460 tenter de reprendre le tréne de
Valachie. Battu, il tomba entre les mains de Vlad Tepes qui le fit périr
dans d’affreux supplices.

18, 31. Les Tziganes sont obligés d’aller se battre contre les Turcs
revétus de peaux de vache.

19. Un ambassadeur, qui ne supportait pas I'odeur des cadavres, est
empalé a une place d’honneur!

21. Cinq cents nobles invités a un banquet par Vlad III sont arrétés
et massacrés. L’épisode se situe & Paques 1458.

24, Clest I’évocation du raid de janvier/février 1462 en territoire
ottoman.

30. Un moine franciscain et son ane sont empalés sur ordre de
Viad III.

32. Vlad III fait briler deux cents pauvres et mendiants.

34, Des ambassadeurs, qui avaient refusé de se découvrir devant
Vlad III, conformément a la coutume de leur pays, sont suppliciés: le
prince leur fait clouer dans la téte un béret.

Certaines anecdotes décrivent des cruautés avec des indications,
souvent détaillées, de date et de lieu, par exemple a l’occasion des
expéditions punitives en Transylvanie et au sud du Danube. D’autres, en
revanche, comme I'épisode des ambassadeurs qui restent couverts devant
le prince, ou celui du prédicateur empalé sur ordre du prince, demeurent
flous. Le nom méme de Viad est modifié, son surnom roumain
d’Empaleur ne lui est pas conservé, on lui donne celui de son pére le
Diable (Dracul), plus significatif encore.

Tous ces épisodes relatent des actes de violence et de cruauté qui
montrent que le prince ne respecte rien, ni le droit des gens, nt les
prétres, ni les pauvres, ni ses hdtes. Ainsi a-t-il passé son temps a
bafouer les lois divines et humaines. Et I’humaniste chargé de la
rédaction du texte fait référence a la culture classique et surtout a la
culture chrétienne: Vlad III a surpassé les plus grands persécuteurs du
peuple chrétien. C’est un mécréant converti qui s’est mis lui-méme au
ban de la chrétienté.

Et il infligea des douleurs et tortures telles que n’en imaginérent
jamais tous les tyrans et les tortionnaires a I’encontre des Chrétiens, comme
Hérode, Néron et Dioclétien et autres paiens, qui n’ont jamais commis
autant de mal que ce tyran.



NAISSANCE DU MYTHE DE DRACULA 21

Fait capital: la chronique passe sous silence le fait d’armes le plus
glorieux de Vlad I1I, la campagne d’été de 1462, qui se termina par la
défaite et la retraite de 1462. Cela s’explique par l'attitude de Mathias:
sa propagande a toujours nié la réalité de la campagne qui n’aurait été
qu’une ruse pour attirer Mathias en Valachie, le capturer et le livrer a
Mahomet 1I. Cette logique irréfutable justifie le faux annongant la
trahison de Viad III. Ainsi Mathias n’a pas trahi sa mission, ni la
Chrétienté, mais a fait preuve d’une prudence extréme.

Par qui le texte a-t-il été rédigé? Pour Matei Cazacu, |'Histoire du
prince Dracula serait probablement due, pour tout ou partie, a Janus
Pannonius lui-méme. Sa position a la Chancellerie et son indéniable
talent littéraire, le th¢me repris dans I'Elégie VII, rendent I’hypothése
valable. L’Histoire a été ensuite traduite et imprimée en allemand par
Ulrich Han. La date de la rédaction se situerait dans les premiers mois
de I’année 1463, entre I’ambassade en Italie et la mission de Jean Vitéz a
Wiener Neustadt. Ainsi Mathias Corvin était-il un des premiers princes a
utiliser I'imprimerie pour toucher l'opinion publique, car il savait bien
que ses explications confuses n’avaient convaincu ni Pie 1, ni le Sénat de
Venise, ni 'Empereur. Mais en créant la légende de Dracula, il justifiait
son comportement: son inaction avait été de la sagesse et, en arrétant
Vlad II1, il 'empéchait de nuire. Fort habilement, 'Histoire du prince
Dracula omet l'arrestation du prince valaque, car il elt été difficile
d’expliquer pourquoi Mathias n’avait pas fait justice des crimes perpétrés
contre certains de ses sujets (les marchands saxons de Transylvanie).

Dans son apparent désordre, le texte est donc un plaidoyer habile.
Tout aussi habile est la diffusion qu’il connut. D’une part I'incunable de
1463 était promis a une belle fortune: il fut diffusé par les imprimeries
de Nuremberg, Lubeck et Bamberg a partir de 1488 et connut une vaste
diffusion dans toute I’Allemagne jusqu’en 1500 (Hambourg, Leipzig,
Augsbourg, Strasbourg). Cette renaissance de la légende de Dracula
s’explique par la reprise de la lutte entre Mathias Corvin et Frédéric III.
Au moment ou le roi de Hongrie occupait Vienne pour donner une plus
large assise a son empire danubien, prélude selon lui & une action
décisive contre les Turcs, il mettait les grandes villes d’Empire dans son
camp. Celles-ci ne pouvaient qu’étre sensibles aux miséres faites a leurs
compatriotes de Transylvanie. Dans les versions tardives, il fit ajouter un
paragraphe relatif a la captivité de Vlad III et a sa conversion sincére au
catholicisme. Repenti, celui-ci put regagner la Valachie et, aprés avoir
récupéré son trone, reprendre le bon combat contre les Turcs. Mais des
1463 les matériaux fournis par la chancellerie hongroise étaient repris et
diffusés dans d’autres ceuvres, la Kaiserkronik ou Cronica regum
Romanorum de Thomas Ebendorfer, théologien et professeur a I’Univer-
sité de Vienne, contemporain des événements. On sait que le poéte
Michel Beheim a également intégré I'épisode dans son poéme sous le
titre Von ainem wutrich der hiess Trakle waida von der Walachei.

Enfin Matei Cazacu estime que le Pape Pie Il a eu entre les mains
I'Histoire de Dracula et qu’il I'a utilisée dans ses Commentarii rerum
memorabilium.



22 J. BERENGER

La manipulation opérée par la chancellerie hongroise a donc
bénéficié d’un large succés et a donné naissance a la légende populaire
de Dracula. Il est intéressant de noter qu’aucune légende populaire
roumaine ne fait état de ces atrocités. Quant aux chroniqueurs russes et
gréco-turcs, ils présentent le prince comme un homme dur, mais attaché
au bien de I'Etat, non comme un fléau de Dieu.

L’histoire a, en quelque sorte, une fin morale: ce prince absolu,
désireux de sauver lindépendance et la prospérité valaques, a été
calomnié a des fins politiques. Pourtant ces calomniateurs, Jean Vitéz et
Janus Pannonius, tomberent en disgriace en 1471. Ils furent a leur tour
victimes de la politique tortueuse de Mathias Corvin. Originaires de
Slavonie, proches des milieux italiens, ils étaient conscients du péril
ottoman et estimaient que la lutte contre I'Islam était le premier objectif
de la Hongrie et de la Chrétienté. Lorsqu’aprés avoir consolidé son
pouvoir intérieur et constitué une solide armée permanente Mathias
s'attaqua a la Bohéme hussite, ils considérerent que le roi se trompait
d’ennemi. Ils complotérent contre Mathias, furent démasqués et chassés
du pouvoir en 1471. Comme Vlad I, Jean Vitéz et Pannonius n’avaient
pas voulu comprendre que Mathias souhaitait constituer un vaste empire
a direction hongroise dans I’Europe danubienne avant de se lancer dans
la lutte décisive contre les Turcs. Cette stratégie portera ses fruits deux
siecles plus tard ; en attendant il n’utilisa pas le répit que lui avait fourni
la victoire de son pére a Belgrade en 1456.

Mathias Corvin avait donc bien continué d’appartenir a la Chrétien-
té occidentale et d’en étre le champion, mais il est, a bien des égards, un
prince de la Renaissance, réaliste, qui ne compte que sur lui-méme pour
obtenir, un jour, un résultat décisif sur 'ennemi turc. En attendant, il
veut renforcer sa propre puissance et tous les moyens sont bons pour
parvenir un jour a ce résultat. Seulement il est conscient du caractére
indélicat de certaines de ses actions, détournement de fonds, non-
assistance a un parent en danger, et il monte une vaste opération de
propagande avec l'aide de sa chancellerie et des moyens d’information
les plus modernes, c’est-a-dire des humanistes et de I'imprimerie.
L’opération a réussi, elle a méme donné naissance a la légende de
Dracula. Mathias Corvin ne serait-il pas lui aussi, comme Ferdinand
d’Aragon, un modéle du prince de Machiavel ?

Jean BERENGER



DES ESSAIS AU JOURNAL DE VOYAGE:
ESPACE HUMAIN ET CONSCIENCE EUROPEENNE
A LA FIN DU XVI¢ SIECLE

Etudier comment les Essais de Montaigne contribuent a faire place
a une forme de conscience que les historiens appelleront plus tard la
«conscience européenne» revient a observer a travers les écrits d’un
auteur un changement de mentalité. Nous tenterons d’y parvenir en
examinant comment les déplacements, les évolutions, d'un certain
nombre d’idées ou de représentations dont les ceuvres de Montaigne
offrent le témoignage dessinent en quelque sorte les contenus d’une
notion a venir, en marquent les conditions de possibilité. Dans le cadre
d’un congres interdisciplinaire, nous souhaiterions apporter un certain
nombre d’éclairages que les spécialistes des autres disciplines peuvent
laisser échapper lorsqu’ils utilisent comme documents des textes qui, au
XVI siécle, sont pensés comme littéraires par ceux qui les écrivent et
ceux qui les lisent. Autrement dit, les Essais dépendent de catégories et
de pratiques discursives spécifiques qui interviennent de fagon décisive
dans les effets de sens dont ils sont porteurs.

A la Renaissance, la conscience plus ou moins claire que ’'Homme a
des liens qui 'unissent a ce qui I’entoure ne prend pas la forme simple
d’un dialogue de 'Homme avec lui-méme; elle n’est pas non plus la
simple résultante d’évolutions économiques, politiques, historiques,
conscience d’une situation nouvelle, sorte d’intériorisation des bouleverse-
ments du monde réel et de I'imaginaire collectif. Encore faut-il qu’elle
puisse commencer a se formuler a l'aide des contenus de pensée, des
représentations, des récits qui structurent la mentalit¢é au milieu de
laquelle elle apparait: la conscience d’un objet a aussi ses conditions de
possibilité internes. C'est ainsi qu'au XVI®siécle la conscience que les
hommes ont d’appartenir a certaines solidarités s’appuie sur une
anthropologie, sur une représentation de ’'Homme, qui déterminent a
quels niveaux de perception et de compréhension s’actualisent les
relations avec I’environnement.

Lorsque Montaigne définit le projet de son livre comme celui d’une
peinture de soi, il ne se propose pas de chercher le sens de son «estre »
dans son environnement historique et géographique. Il faudra bien des
générations avant qu’un tel désir puisse s’exprimer sans leurres. Pour se
faire jour, il en est encore a emprunter des détours inhabituels a nos
modes de pensée. Dans la quéte de «l’essence» de son étre, le «moi»



24 C. BLUM

des Essais cherche avant tout, par reprises inlassables, a se définir en
tant qu'Homme dans I'échelle des étres, en tant qu’homme particulier
parmi les hommes; «universel» et «singulier», pour reprendre les
termes privilégiés de la critique montaigniste. Le projet avoué demeure
fondamentalement métaphysique dans son objet comme dans son expres-
sion. Apparemment, I'un de ses buts reste de décrire 'empire dévolu a
I’'Homme, a chaque homme : I’espace humain. C’est a ce propos, en une
sorte de sous-impression a son projet littéraire, que Montaigne désigne le
vaste réseau des liens possibles qui unissent entre eux les hommes et les
nations de son temps. Cest donc a ce propos également qu’on peut
chercher a percevoir quels sont les éléments de mentalité et les
évolutions en cours qui vont permettre a ce type particulier de solidarité
qu'est la «conscience européenne» de venir au jour; qu'on peut
chercher a percevoir sur quel fond s’inscrit cette idée. Or, son projet de
«se peindre» «tout au vif», Montaigne le situe continiment dans la
perspective d’une notion autour de laquelle s’organise I'ensemble du
projet des Essais, celle de «nature», a laquelle se trouve conjointe celle
de «nature humaine ».

La critique moderne a parfois restreint les significations complexes
de ces notions en leur attribuant un sens général, panthéiste ou
cosmique, tributaire a la fois du mouvement philosophique du siécle des
Lumieres et du romantisme. Si 'on a dans l'esprit quelques-uns des
outils mentaux qui servent a représenter la personne a I'époque, en
s’aidant notamment de tous ces ouvrages scolaires que la scolastique
médi€vale et renaissante mettait a la disposition des cursus d’éducation,
en s’aidant des ouvrages de théologie qui traitent alors de 'Homme et
de la nature humaine, certains des propos et des projets de Montaigne y
gagnent en compréhension. Montaigne utilise la notion de «nature»,
qualifiée de diverses facons, pour se caractériser en tant qu’Homme,
pour caractériser aussi bien les étres qui I'entourent que la Création, le
monde ou l'univers. A travers elle, il s’efforce de cerner ce qu’est un
Homme, quel homme il est, ce qu’il peut faire et devenir, selon quelles
modalités il appréhende le réel et prend conscience de ce qui I’entoure.
Nous résumerons en quelques mots les grandes composantes de cette
notion, dont nous avons abordé la définition ailleurs'. Montaigne appelle
tout d’abord «nature » la nature originelle de 'Homme, partagée entre le
vice et la vertu, douée de libre arbitre et de volonté. Cette nature
originelle est commune a tous les hommes de toutes les nations, de tous
les peuples; elle ne distingue pas les hommes les uns des autres, elle
fonde leur «estre». Montaigne désigne par le méme nom de nature/
nature humaine ce qu’il appelle ailleurs, en suivant la scolastique, la
nature essentielle de ’Homme, caractérisée par un certain nombre de
«dons » naturels, «mortels et caduques », auxquels s’adjoignent la «foy»
et la «grace» «supernaturelles» qui les approprient a leur tache?. C’est

1. Voir les quelques lignes que nous lui avons consacrées dans «La mort des
hommes et la mort des bétes dans les Essais de Montaigne: sur les fonctions
paradigmatiques de deux exemples» in French Forum, 1980, 1, p. 3-13.

2. Cf. I, 26, 158c; II. 12, 426a. Toutes nos références sont empruntées a I'éd.
Thibaudet-Rat, Essais, Paris, Gallimard, «Bibl. de la Pléiade », 1962.



DES ESSAIS AU JOURNAL DE VOYAGE 25

a ce point que nous rencontrons les notions de Chrestienté et de
Chrestien dont la signification est ambivalente. Chrestienté a tout d’abord
un sens géographique: le mot désigne un ensemble complexe de
«peuples», de «nations»?, du Portugal a la Russie, de I’'Ecosse a
I’Espagne, unis par une mentalité et des habitudes culturelles fondées sur
une foi; le Chrestien est ’habitant de Chrestienté*. Chrestienté a d’autre
part un sens proprement spirituel pour désigner une communauté de foi;
sont Chrestiens ceux qui y adhérent®. Revenons & présent a la nature
essentielle pour remarquer que sa «pleine» possession distingue les
Chrestiens des autres peuples et nations qui n’ont pas été en mesure de
posséder «pleinement» ces deux facultés, a la fois spirituelles et
intellectuelles, de la grice et de la foi. Ne donnons qu’un seul exemple
de cette caractéristique trop oubliée de la Renaissance: «les actions
vertueuses de Socrates (...) demeurent vaines et inutiles pour n’avoir eu
leur fin et n’avoir regardé I'amour et obéissance du vrai createur de
toutes choses; et pour avoir ignoré Dieu»S. Si le mot «nature» désigne
donc, dans les Essais, ce qui caractérise originellement 'Homme face au
reste de la Création, et ce qui distingue les peuples chrétiens des autres,
il est aussi utilisé pour signifier ce qui différencie chaque homme de son
prochain et qu'on appellerait aujourd’hui la nature individuelle. Mon-
taigne oppose alors en tout individu deux aspects de cette «nature»: les
qualités imprévisibles que chacun apporte avec lui a la naissance; les
qualités acquises par I'’environnement géographique, social ou familial et
histoire individuelle. Montaigne emploie, pour nommer la nature de
naissance, les termes de «parties naturelles de Pame»’, «contexture
naturelle » 8, «forme essentielle » ®, «inclinations»'" et, surtout,
«complexion»''. La nature acquise modifie la nature de naissance par
I'intermédiaire de la «science » et de '« estude » 12, et par la «domestique
institution » ¥, I'«usage » 4, la «coutume » %, qui nous intéressent essen-
tiellement ici; ce sont eux qui, finalement, donnent a lindividu son
caractére et forment les « peuples», soit en confirmant et en enrichissant
les tendances naturelles de chacun, soit en les corrigeant . Toutes ces
formes extérieures finissent par passer «en substance» .

On voit que 'anthropologie qui nourrit les Essais inclut une division
du genre humain en deux grandes catégories, les Chrestiens (et le terme

3. H, 37, 756 I11, 5, 856; III. 6, 886.

4. «J'ay veu, par occasion de mes voyages, quasi tous les bains fameux de
Chrestienté » (11, 37, 756a). Cf. Journal, 1149,

5. 11, 56, 303a, c.

6. 11, 12, 425a.

7. 1L 17, 643a.

8. 11, 12, 503a.

9. III. 3, 80la.

10. I, 12, 1036-37b. 1038b.

11. 11. 36, 733a.

12. 11, 17, 643a.

13. 1. 25, 140a.

14. 11, 13, 1062b.

15. 1, 23, 1l4c, 115; cf. I, 36, 222a.

16. II, 8, 380-38la.

17. IIl, 10, 988b.



26 C. BLUM

a une signification a la fois spirituelle et géographique), qui possedent
I'ensemble des facultés possibles a 'Homme et sont virtuellement des
créatures accomplies, et ceux qui ne le sont pas. Ce qui n’inclura
nullement pour I’humaniste, insistons sur ce point, une hiérarchie de
valeurs entre les divers « peuples» et «nations » '*, au contraire : chacun y
est apprécié d’une fagon autonome, en fonction de sa situation dans
I'histoire de la Révélation, en fonction des facultés et des savoirs mis a
sa disposition par Dieu; cela explique la sévérité morale de Montaigne a
I'endroit des peuples chrétiens, d’autant plus responsables de leurs
actions qu’ils sont pleinement éclairés par la Parole. On a la I'expression
d’une longue tradition qui remonte aux Peres et dont Henri de Lubac
nous a retracé I'histoire il y a quelques années '°. Sur ces deux natures de
I'Homme, «nature originelle », «nature essentielle », qui fondent «l'es-
tre», viennent s’articuler la nature de naissance et la nature acquise;
celle-ci, qui donne aux individus et aux peuples leur «forme», est
déterminée par l'environnement historique et géographique immédiat :

b. la forme de nostre estre despend de I'air, du climat et du terroir oil nous
naissons, non seulement le tainct, la taille, la complexion et les contenances,
mais encore les facultez de I'ame (...); les hommes naissent (...) plus ou
moins belliqueux, justes, temperans, dociles; c. ici subjects au vin, ailleurs
au larecin ou a la paillardise; icy enclins 4 la superstition, aifleurs a la
mescreance ; icy a la liberté, icy a la servitude ; b. capables d’une science ou
d’un art, grossiers ou ingénieux, obeissans ou rebelles, bons ou mauvais,
selon que porte linclination du lieu ou ils sont assis et prennent nouvelle
complexion si on les change de place, comme les arbres %

Montaigne énonce a ce propos une série de solidarités qui
déterminent les traits de caractére fondamentaux de lindividu. Les
solidarités proches, celles de la famille, de I'«état» (I'origine sociale)?,
qui sont transmises a travers la «domestique institution », «l’estude » et
la «fortune»; celles de I’environnement politique et géographique que
communiquent les «coutumes», «l'usage », les «institutions », les «loix ».
Selon les passages, cet environnement concerne le «village », le «voisina-
ge», plus rarement une province ou un pays?. Lorsque Montaigne fait
allusion, dans les Essais, a ses voyages pour comparer et opposer les
coutumes, les habitudes de vie et les cultures, les termes «nous», «chez
nous», ne renvoient qu’avec rareté a la France #; ils se référent plus
généralement au «pays» de l'auteur, au lieu ou il est né et ou il vit.
Cette premiere approche de surface est somme toute assez décevante.
On aurait tort pourtant de s’y arréter; les Essais sont, en effet, le lieu
d’une autre évolution qui jouera, le moment venu, un réle essentiel dans

18. I, 26, 166a; cf. I, 31, 207a; I, 12, 462b, c.

19. Henri de Lubac, «Les religions humaines d’aprés les Péres», in Paradoxe et
Mystere de I'Eglise, Paris, 1967, p. 120-168.

20. 11, 12, 559b, c; cf. III, 13, 1059b.

21. 1, 36, 222c.

22. 11, 12, 462a.

23. A propos, par exemple, de la beauté des femmes ou de la comparaison entre les
cheminées frangaises et les poéles allemands (I, 12, 462a).



DES ESSAIS AU JOURNAL DE VOYAGE 27

la formulation de la conscience européenne et qui emporte déja dans son
mouvement ces notations éparses.

La structure binaire de [’anthropologie métaphysique qui fonde,
dans les Essais comme ailleurs a I’époque, les prises de conscience de
I’'Homme dans sa «relation a autrui» contient en elle les conditions
d’affirmation d’'une anthropologie qui sera tout autre, d’une anthropolo-
gie profane. Or, de cette anthropologie, les Essais tracent la premiere
esquisse. Ils le font en représentant d’une fagcon autonome chacune des
deux natures de 'Homme, disons pour simplifier la «nature originelle »
et la «nature acquise », tout en rappelant sans cesse la soumission de la
seconde a la premiére et l'unité de 'Homme. Une telle évolution est
rendue possible par la conjonction de trois autres représentations qui
parcourent I’ensemble des FEssais: une théorie des domaines de savoir
formalisée par le thomisme et qui distingue un discours dont 'objet est
le «vrai métaphysique », celui de la théologie, et un discours qui traite
du «vrai philosophique », relatif a la seule raison humaine ; une théorie
de la connaissance et une sémiotique qui, postulant que le «vrai» n’est
pas & la portée de I'Homme, aboutissent a la conclusion que seul
«l'utile » est accessible, «l'utile » se confondant avec I'étre-la du monde
dont les siecles ont confirmé la présence. On arrive ainsi a I'idée maintes
fois exprimée dans les Essais qu’une croyance, une coutume «humaine »,
n’a de sens que si on la rapporte & la société qui lui a donné naissance
pour sa propre «utilité » !, L’anthropologie métaphysique qui demeure
dominante dans les Essais et I’ébauche d’anthropologie profane qui les
parcourt rendent compte de certaines des significations qu’y revétent les
termes Chrestien/Chrestienté. Leur ambivalence se rattache a la double
nature de 'Homme mise en cause dans les Essais, «nature originelle » ou
«nature acquise». Lorsque les deux termes concernent la «nature
essentielle », ils s’adressent a une réalité de nature de I'individu. Par
contre, lorsqu’ils concernent la «nature acquise», ils désignent des
représentations communes a un ensemble de «nations», de «peuples»,
représentations qui n’ont qu’un rapport lointain avec le «vrai»; elles
sont les marques de la faiblesse de «I’homme ordinaire », diverses selon
les «nations », produit du lieu ol elles ont vu le jour et auquel elles sont
«utiles». C’est en ce sens, en se référant a la «nature acquise» et a la
suite d'un développement qui lui est consacré, que Montaigne peut
écrire: «nous sommes Chrestiens a mesme titre que nous sommes Ou
Périgordins ou Alemans » .

En somme, la configuration des solidarités affirmées demeure
étonnamment stable ; ce sont toujours les solidarités de la «famille», du
«voisinage », des «alentours», de la « province » que Montaigne continue
d’alléguer. Quant aux entités nationales ou géographiques, quant au
vaste ensemble constitué par la Chrestienté, ils gardent, dans les Essais,

24, Cf. I, 23, 118b; II, 12, 467a; III, 9, 934-935b. Voir notre étude: «Naissance
d’une anthropologie de la mort au XVI¢sieécle. Les Essais de Montaigne. in Actes du
Congrés International de Nancy sur «Le théme de la mort dans la littérature frangaise du
XVI¢ au XX€ siecle », Nancy, 1981.

25. 11, 12, 422b.



28 C. BLUM

leur statut traditionnel %, Pourtant, la conjonction d’une vision autono-
me, laique, l'instant d’une description, appliquée a cette configuration
inchangée, produit un étrange effet de lecture. Coupées de leur référence
a une «vérité», a une transcendance qui les fonderait, les solidarités
traditionnelles, dans les Essais, semblent soudain perdre tout sens.
Chacune s’y trouve avancée pour étre opposée a une autre, quelle
qu’elle soit, dans le but de mettre en évidence la variété infinie et la
confusion de toutes choses humaines, leur insignifiance, leur
«estrangeté » ¥, La signification nouvelle que l'on voit dans le méme
temps s’affirmer a leur propos (coupées du «vrai», elles reprennent sens
face a «I'utile», dans I'espace humain qui les a vues naitre et ou elles
ont une fonction culturelle), n’est pas mise en valeur concertée dans les
Essais, elle y demeure a I’état de propos épars, annonce d’un avenir
incertain. Certes, on pourrait tenter d’expliquer ces «contrariétés », pour
reprendre le terme de Montaigne, qui traversent la représentation des
liens de solidarité par des circonstances externes aux Essais, les premiers
intervenants de ce Colloque nous ont suffisamment montré la voie. On
peut aussi contribuer a cette explication en se référant aux conditions
d’expression internes au texte.

Comme toute autre représentation des FEssais, la représentation des
liens de solidarité qui unissent les nations et les hommes entre eux
interféere avec le projet narratif que Montaigne assigne a son ceuvre. Le
«Je» de cette autobiographie d’'un nouveau genre, en refusant de se
peindre dans une suite chronologique ou, au moins, dans le temps d’un
récit, parce que l’histoire n’en est pas significative, se dégage de la
tradition du genre des Confessions et de celui des Mémoires: «... si, de
fortune, vous fichez vostre pensée a vouloir prendre son estre (de
“I’humaine nature”), ce sera ne plus ne moins que qui voudroit
empoigner l'eau»®. Ainsi ne reste-t-il plus a peindre que la variété
infinie des choses, qui changent d’heure en heure, qui n’ont plus, pour
I'homme ordinaire avec lequel le narrateur se confond, que le sens
immédiat de leur modification perpétuelle et de leur confusion. Mais,
dans le méme temps, ces «coutumes» qui ne signifient plus face & une
stabilité quelconque, a une référence qui les habiterait en «estre»,
reprennent tout leur sens face au «moi» dont elles ont nourri la
«nature », «nature acquise»; si elles sont bien un «mensonge», une
«illusion» face a une vérité quelconque, c’est précisément parce qu’elles
sont devenues le «vrai» de l'individu dont elles modelent la «forme
maistresse » . «c’est a la coustume de donner forme a nostre vie, telle
qu’il luy plaist ; elle peut tout en cela»®. On comprend peut-étre mieux
a présent le double statut de la représentation des solidarités humaines
dans les Essais: statut apparemment inchangé dans sa formulation
immédiate ; statut en pleine transformation si I'on considére la perspec-
tive dans laquelle les situe le projet autobiographique de l'ceuvre. Le

26. Méme si, répétons-le, ce dernier est abordé dans une perspective qui en modifie
en fait la valeur. Cf. II, 12, 462a, b, c.

27. Cf. 11, 12, 462a, b: II, 12, 563a, b: I, 6, 886b; III, 12, 1012a.

28. 11, 12, 586a.

29. HI, 13, 1058b.



DES ESSAIS AU JOURNAL DE VOYAGE 29

texte littéraire participe bien de cette fagon a Vapparition d’'un contenu
de pensée, celui de conscience européenne, mais il le fait a travers des
modes de production qui lui sont propres. Cela n’est pas dire seulement
que les évolutions des mentalités sont en quelque sorte réfractées
diversement selon la variété des documents ol elles se trouvent
impliquées. Ce serait peut-étre dire aussi I'inverse: le texte littéraire
prend en charge telle ou telle évolution mentale selon les statuts et les
formes qui lui sont propres 4 un moment donné de I'Histoire — statuts
et formes qui sont les signes d’'une mentalité et par 14 méme producteurs
de représentations et de significations spécifiques. Mais le texte littéraire
est également le support d’évolutions que ses spécificités n’infléchissent
pas au fond; il ne participe pas a leur €élaboration, il en est traversé. La
lecture conjointe de I'ceuvre littéraire, les Essais, et du Journal de
Voyage en lItalie, qui n’en est pas une, met en valeur un tel
comportement en donnant une sorte de suite a I’évolution qui semble
s’esquisser en marge du projet littéraire. Cette suite, on peut essayer de
la reconstituer a travers I'étude d’'un théme qui parcourt les deux
ceuvres: celui du voyage.

La représentation du voyage qui croise sans cesse, dans les Essais,
celle de la nature se partage en deux grandes figurations: le voyage
lointain et le voyage proche. Dans les représentations du voyage lointain
(celui qui mene vers «l’autre monde ») et de son embléme, le sauvage,
ce n’est plus tant l'image négative de lui-méme que le Chrestien
contemple que son image «originelle», image de sa nature premiére,
«essence» de son «estre», trace fondatrice sur laquelle se batit la
«nature acquise ». Nous connaissons tous ces phrases:

b. C'estoit un monde enfant... ils ne nous devoyent rien en clarté d’esprit
naturelle . a. Ces nations me semblent donq ainsi barbares, pour avoir
receu fort peu de fagon de I’esprit humain et estre encore fort voisins de
leur naifveté originelle. Les loix naturelles leur commandent encores... 3.

D’ou cet étrange statut du sauvage a la Renaissance, pas entiere-
ment «bon» (I’époque d’une telle vision est plus tardive), pas totalement
«mauvais» non plus, mais ambivalent, capable «par nature» de bonté,
emporté aussi par les instincts les plus cruels . Image de «I’Homme en
Adam», il est en attente d’'une Révélation qui donnera sens a cette
oscillation du Bien au Mal, rythme méme de la vie, pulsation de I'étre.
Montaigne écrit ceci:

30. HI, 6, 887b.

31. 1, 31, 204a. Cf. II. 12, 435a, 477a.

32. Le statut du sauvage a la Renaissance a été récemment éclairé pour ce qui
concerne la littérature réformée par F. Lestringant: «Calvinistes et cannibales», in
B.S.H.P.F., t. CXXVI, p. 9-26 et 167-192. Est-il utile de préciser que nous faisons allusion
A la représentation d’ensemble que l'imagination de la Renaissance se fait du sauvage a
travers des figurations composites ? ce qui n’exclut donc pas une image entiérement positive
ou totalement mauvaise dans telle représentation particuliere (voir G. Atkinson, La
littérature géographique francaise de la Renaissance, Paris, 1936, réimpr. New York, 1968,
p. 146 ss. et 164 ss. On ajoutera E. Pasquier, Lewres 111, 3, et Bodin, Methodus, cap. 7).



30 C. BLUM

Ceux qui reviennent de ce monde nouveau, qui a esté descouvert du temps
de nos peres par les Espaignols, nous peuvent tesmoigner combien ces
nations, sans magistrat et sans loy, vivent plus légitimement et plus
regléement que les nostres ¥,

mais aussi ceci, a la suite d’'une description des coutumes guerriéres des
«nations », de «l’autre monde » :

a. je ne suis pas marry que nous remerquons ’horreur barbaresque qu’il y a
en une telle action, mais ouy bien dequoy, jugeans bien de leurs fautes,
nous soyons si aveuglez aux nostres *.

Ce que Montaigne reproche aux conquérants, c’est de ne pas avoir
rempli leur mission civilisatrice :

b. Quelle reparation eust-ce esté, et quel amendement & toute cette
machine, que les premiers exemples et deportements nostres qui se sont
presentés par deld eussent appelé ces peuples a I'admiration et imitation de
la vertu... Combien il eust esté aisé de faire son profit d’ames si neuves, si
affamées d’apprentissages, ayant pour la plus part de si beaux commence-
mens naturels **!

Une telle représentation avait son prolongement obligé dans celles
du Chrestien et de la Chrestienté. Images virtuelles de ’accomplissement
de 'Homme et de I'humanité. Or, c’est la précisément ou la lecture
conjointe des Essais et du Journal de Voyage met en évidence une
rupture, que l'on rencontre en d’autres textes de I’époque, dans un
enchainement jusqu’alors ordinaire.

Montaigne continue bien a mettre les deux types de représentation
en relation, & travers certains couples figuratifs dont celui du voyage
lointain et du voyage proche: alors que le voyage vers «l’autre monde »
forme en quelque sorte un des lieux imaginaires ou I’écrivain repense
principalement la signification de I'«essence de [l'estre», la «nature
originelle », la représentation du voyage proche cerne le sens de
«l’existence » «parmi autruy», de l'existence en acte. La Chrestienté *
(mot que Montaigne emploie, on I'imagine, a I'exclusion d’Europe et
d’Européens) y désigne, dans sa plus grande extension, le monde ou le
voyageur demeure en terre de connaissance. Les frontiéres en sont tout
autant idéologiques que géographiques: elles sont constituées par la
présence du Turc qui apparait a plusieurs reprises dans le Journal; cette
présence désigne avec certitude la limite au-deld de laquelle on passe

33. 11, 12, 477a.

34. 1, 31, 207a.

35. HI, 6, 888-889b. Les Anciens, qui ont porté a leur plénitude la «nature
originelle » de ’'Homme, auraient été plus & méme d’y parvenir que les Chrestiens dévoyés:
«Que n’est tombée soubs Alexandre ou soubs ces anciens Grecs et Romains une si noble
conqueste, et une si grande mutation et alteration de tant d'empires et de peuples soubs
des mains qui eussent doucement poly et defriché ce qu'il y avoit de sauvage, et eussent
conforté et promeu les bonnes semences que nature y avoit produit» (111, 6, 888b).

36. I, 37, 756a; III, 9, 976 ; Journal, 1149,



DES ESSAIS AU JOURNAL DE VOYAGE 31

chez «lautre». Montaigne range décidément la «Moscovie» «parmi
nous » en soulignant la menace dont elle est I'objet de la part du Turc?.
Pourtant, sous une dénomination apparemment inchangée, les deux
termes de Chrestienté et de Chrestien sont le lieu d’'un déplacement
considérable de signification. Tout se passe comme si, dans les Essais et
le Journal, ils se vidaient peu a peu de leur ancestrale signification.
Montaigne nous donne de la Chrestienté deux catégories de représenta-
tion bien distinctes qui se cOtoient continGment dans ses écrits. La
premiére met paradoxalement en valeur la destruction des solidarités qui
caractérisaient naguére la Chrestienté : une vision commune du monde
fondée sur une foi unique, I'une et l'autre soutenues par un lieu de
référence, Rome. On le sait, pour les humanistes, et la tradition est
continue depuis le IV siecle, Rome superpose en elle son rdle religieux
de «téte» de la Chrestienté et celle d’«image d’Empire»*, la premiére
donnant sens a la seconde. Montaigne rappelle cette fonction et ce réle
unificateurs :

. cette mesme Romme que nous voyons merite qu’on I'ayme... seule ville
commune et universelle. Le magistrat souverain qui y commande est
reconneu pareillement ailleurs: c’est la ville métropolitaine de toutes les
nations Chrestiennes; I’Espaignol et le Frangois, chacun y est chez soy.
Pour estre des princes de cet estat, il ne faut qu’estre de Chrestienté, ou
quelle soit .

De cette unité si bien rappelée au début de I'’Apologie de Raimond
Sebond, il ne reste a présent que la «variétée» infinie des opinions et
des croyances, la «contestation» de toutes les «coustumes » *. Montaigne
insiste sur le fait que les divisions religieuses mettent en cause le
fondement méme du «bastiment» de Chrestienté dont la religion est la
principale «piece »*'. Cela explique I'attention véritablement théologique
quil préte aux controverses religieuses de son temps. Le Journal de
Voyage enregistre qu'un des premiers actes des séjours de Montaigne
dans les villes de Suisse, d’Allemagne et méme d’Italic est d’aller
s’entretenir longuement avec les théologiens et les autorités ecclésiasti-
ques :

M. de Montaigne, come estoit sa coustume, alla soudain trouver un docteur

théologien de ceste ville, pour prendre langue, lequel docteur disna avec
42

eux .

37. 11, 12, 462; Journal, 1230 cf. par ex.. Essais, HI. 9, 976 Journal, 1221, 1247.
Voir la communication a ce congrés de D. Crouzet, «Sur les distances de la Barbarie au
XVI¢ siecle ».

38. HI. 9, 976b.

39. 111, 9, 976b.

40. I, 17, 71a; I, 21, 102a; I, 52, 295b; II. 2, 322a, 325a: I, 3, 338a: II. 12. 462a,
b, ¢: IL, 12, 598a: II. 27, 675a; Journal, 1142, 1143, 1145, 1195, 1196, 1211, 1243. 1244,
1245.

41. 11, 12, 416.

42. Journal, 1148.



32 C. BLUM

On a l'impression que Montaigne, fortement ému par une évolution
dont il a «honte et despit»*, veut mettre le doigt sur les lieux de
rupture de l'univers mental dans lequel il vit. Il interroge ses interlocu-
teurs sur les points de doctrine suivants: les liens de I'Eglise avec le
christianisme primitif, avec la « premiere Chrestienté » *; les sacrements,
l'autorité, la tradition: toutes choses qui mettent en cause la relation a
Rome de la Chrestienté, le caractere unifié des anciennes solidarités
spirituelles et séculieres. Cette attitude explique également I’admiration
de Montaigne pour l'ordre des Jésuites dans lequel il voit confusément
un moyen de réunifier une réalité menacée:

C’est merveille combien de part ce colléege tient en la chretianté; et croi
qu'il ne fut jamais confrerie et cors parmi nous qui tint un tel ranc, ny qui
produisit enfin des effaicts tels que fairont ceus ici, si leurs desseins
continuent. Ils possedent tantost toute la Chretianté... C’est celui de nos
mambres qui menasse le plus les heretiques de nostre tamps %.

C’est pourquoi la représentation des guerres de religion prend, dans
les FEssais, le caractere d’embléme de cette lente et insaisissable
évolution: elle rassemble en elle 'unité et la division, 'union et la
diversité, le semblable et I'autre, I'«ancien » et la «nouvelleté », un passé
certain et un futur dangereux. On ne distingue toujours pas un Chrestien
d’un autre Chrestien et, pourtant, ils sont déja «autres» I'un pour
lautre :

... le pis de ces guerres, c’est que les cartes sont si meslées, vostre ennemy
n’estant distingué d’avec vous de aucune marque apparente... nourri en
mesmes loix, meurs et mesme air, qu’il est mal aisé d’y éviter confusion et
desordre .

Une seconde catégorie de représentations forme comme 'avers de la
premiére et, sur ce fond de «troubles», semble venir esquisser les
contours de nouvelles solidarités. Elle reprend le tableau de la variation
et de la contradiction infinies de toutes choses en le situant dans la
perspective de ce passage du «vrai» a I'«utile » qui rend compte de bien
des démarches de la pensée de Montaigne. La «confusion» des
«coutumes », des habitudes de pensée, des religions en arrive ainsi a
illustrer les possibilités d’adaptation de ’'Homme au monde qui I'entou-
re ; elles deviennent les signes de ce qu’on appellera bient6t une Culture.
Mais les «variétés» n’ont pas seulement un ordre et une raison internes
au temps et au lieu ou elles apparaissent ; elles se déroulent sur un fond
commun qui donne a nombre d’entre elles une constante parenté. C’est
ainsi que Montaigne reconnait a4 ce «désordre» qu'est devenu la
Chrestienté trois principes unificateurs. Celui du voisinage qui crée des

43. 11, 12, 563a, b.

44. Journal, 1138.

45. Journal, 1230. Voir ici méme la communication d’A. Michel: «L’image de Rome
et la formation de I'idée européenne ».

46. 11, 5, 346a.



DES ESSAIS AU JOURNAL DE VOYAGE 33

liens inévitables d’«utilité »*7. La faculté qu’ont les Chrestiens de pouvoir
communiquer entre eux en serait une autre. Ils le peuvent parce qu’ils
ont encore en commun, au-dela des divisions présentes, la «principale
piece» de ce «bastiment» qu’est une société: la religion; ils ont en
commun une communauté de pensée, une vision du monde dont ils
prennent conscience face a ce qui n’est pas eux, le Turc. Ainsi voit-on se
rassembler sous la plume de Montaigne, essentiellement dans le Journal,
les Francais, les Italiens, les Portugais, les Espagnols, «nos voisins les
Bourguignons », les Allemands, les Suisses, les Anglais, les Polonais, les
Hongrois et la Moscovie ®. Le centre nourricier de cette autre Chrestienté
qui apparait alors peu a peu est toujours Rome, mais il s’agit cette {ois,
essenticllement, de la Rome antique, de la Rome civile, qui pourrait
réunir protestants et catholiques. La méditation montaignienne devant les
ruines de Rome est une méditation sur les sources de la vie ou sont
associées les images du pere disparu et celle de la mort des grands
Anciens :

Ils sont trespassez. Si est bien mon pere, aussi entierement qu’eux, et s’est
esloigné de moy et de la vie autant en dix-huict ans que ceux-la ont faict en
seize cens; duquel pourtant je ne laisse pas d’embrasser et practiquer la

memoire, I'amitié et société, d'une parfaicte union et trés vive .

Ainsi, prise dans les formes d’une ceuvre littéraire sur le fond d’une
anthropologie qui, lentement, fait la place & un espace profane
autonome, en cette fin du XVI° siecle la représentation de la Chrestienté
que l'on rencontre dans les Essais est singulierement troublée: sa
définition échappe désormais au narrateur dans le méme temps qu’il en
réaffirme la présence menacée; de nouvelles solidarités naissent des
anciennes ™ sans jamais s’en détacher; nulle «conscience européenne »
n’y apparait encore, mais certaines de ses conditions essentielles de
possibilité y sont déja inscrites.

Claude BLUM

47. 1, 26, 152a; III, 13, 1058b.

48. 11, 12, 414c; 11, 12, 445b; 111, 9, 964b; Journal, 1221, 1235, 1262.
49. Cf. 11, 12, 528; 11, 17, 622a, c; Journal, 1336.

50. HI, 9, 975b.



CONFINS DU TRENTIN

Inn

hnsbruck

x
+++++++4’*

*

I3)

/-{k\

——

Belluno

Vicence
L

[
Brenta Venise/
Padoue

1/1 250 000

F rontiere entre royaume d'ltalie et duché de Baviére (600-950)

——=—w frontiére du Saint-F mpire

Zﬂ Principaute de Trente
@gEvéché de Brixen

+ + + Frontiére actuellie entre Autriche et Italie

—~=ww=Fraontiére entre la principauté de Trente et le comté de Tyral



CONFINS ITALIENS DE L’EMPIRE :
NATIONS, FRONTIERES
ET SENSIBILITE EUROPEENNE
DANS LA SECONDE MOITIE DU XV¢ SIECLE

L’Europe n’est pas seulement une réalité géographique ; elle n’existe
qu’avec la conscience de soi, qui suppose vocabulaire, idée et représenta-
tion. Sur ces trois plans, Enea Silvio Piccolomini, qui devint le pape
Pie I, a largement contribué a son éveil. Il passe pour étre l'inventeur
de ladjectif «européen»; c’est lui qui a imposé & |’«internationale »
humaniste, avec toute l'autorité que lui conféraient ses connaissances et
ses fonctions (et le poids rétrospectif de la tiare pontificale) un mot
savant retrouvé dans le patrimoine culturel de I’Antiquité : Europa est
devenu le titre d’'un de ses traités de géographie politique, rédigé en
1458'. Retrouvé, au sens ou I'entend P. E. Schramm, lorsque I'invention
médiévale s’empare de formes et de concepts de l'ancien monde des
idées, pour les ajuster a ses besoins de représentations intellectuelles et
spirituelles.

A cette Europe inventée, Enea Silvio a donné un corps germanique.
Celui qu'on a pu appeler I'«éveilleur» de la cour de Vienne est parmi
les humanistes de son temps l'un de ceux qui ont le mieux exprimé le
poids de I'Europe épaisse, entre Rhin et Danube, dans les destinées de
son époque: essor des villes, développement d’'un réseau d’affaires
raccordé au réseau méditerranéen, puissance des Habsbourg fondée sur
I'ubiquité territoriale, d’Innsbruck a Anvers, et sur l’exploitation des
ressources minérales, mission enfin de la «nation allemande» qui, avec

1. H. Gollwitzer, « Zur Wortgeschichte und Sinndeutung von Europa», Saeculum 2,
1951, p. 161-172. D’Enea Silvio Piccolomini, nous citons ici deux traités composés en 1458,
dont les titres véritables sont: De statu Europae sub Friderico Il liber ad annum 1458
(Europa) et De his quae Frederico 11l. imperante in Germania et per totam Europam gesta
sunt (Germania), consultés, le premier dans I'édition de M. Freher-B. G. Struve, Rerum
Germanicarum scriptores Il, Strasbourg, 1717, p. 82-170; le second, dans I'édition de Bale
(1551), Aeneae Sylvii Piccolominei Senensis... opera quae extant omnia, et dans l'édition
allemande par A. Schmidt, Die Geschichisschreiber der deutschen Vorzeit, 104, 1962. Sur
Peeuvre d’Enea Silvio Piccolomini, I'ouvrage de base demeure G. Voigt, Enea Silvio de’
Piccolomini als Papst Pius 1. und sein Zeitalter, 3 vol., Berlin 1856-1863. Une synthé¢se
récente in K. Voigt, ltalienische Berichte aus dem spdtmittelalterlichen Deutschland, Von
Francesco Petrarca zu Andrea de’ Franceschi (1333-1492), Kieler Historische Studien, 17,
1973, part., p. 127-153. Riche bibliographie, p. 240-241.



36 Ph. BRAUNSTEIN

tous les peuples situés au Nord et a I’Est de I'Empire, représente «la
moitié de la Chrétienté », disait Enea Silvio 2.

Comme Pa parfaitement montré D. Hay?, jamais le monde
occidental ne s’est senti a la fois plus concentré sur lui-méme, ni plus
menacé de l'extérieur par la pression turque. Je vois une conscience
aigué du péril dans le plan méme adopté par Enea Silvio pour tracer
I’espace européen: le livre s’ouvre en effet sur les confins de Transylva-
nie et la description du royaume de Hongrie, bastion avancé contre
I'ennemi du christianisme. Qu’un Méditerranéen commence son tour
d’horizon par les épaisseurs continentales de I’Europe et fasse défiler les
paysages et les dominations a rebours des représentations spatiales
usuelles, voila un témoignage rendu au role politique et militaire, mais
aussi religieux et intellectuel assigné par I’humaniste mitré a la Vienne de
Frédéric Il et aux fonctions de I’Europe Centrale dans I’harmonie des
«nations » .

L’Europe germanique, jusqu’a ses confins hongrois et slaves, n’est
pas seulement dans la conscience européenne objet de dissertation et de
curiosité intellectuelle, ou le territoire d’'une géopolitique spéculative. En
méme temps que surgissait le concept européen, s’affirmait 'idée de
nation, fondée sur les particularités ethniques et linguistiques, dont
témoignent les débats des conciles *.

Il existe une nation allemande, affectée de caracteres physiques et
moraux stéréotypés, le plus souvent négatifs. lorsqu’ils sont décrits par
des Italiens ou des Frangais®; mais I'ensemble des vices que 'on préte
aux Allemands deviennent vertus sous la plume de Jacob Wimpheling,
qui s’emploie a restaurer 'honneur de ses compatriotes’. La nation
allemande est révélée a elle-méme dans la seconde moiti€ du 15° siécle
par les humanistes, qui progressent sur la voie que leur avait indiquée

2. R. Wolkam, Der Briefwechsel des Aeneas Silvius Piccolomini, Fontes Rerum
Austriacarum, Diplomataria et Acta, 61/62, Vienne 1909, Epistolae, 1, 172, p. 502: mea
opinio fert tanti ponderis tantique nominis esse Germaniam ut in quamcunque partem
declinet reliquam Christianitatis portionem ad se trahat, dumodo integra sit. Cf. B. Widmer,
Enea Silvio Piccolomini, Papst Pius Il. Ausgewdhlte Texte aus seinen Schriften, Bile-
Stattgart 1960, p. 454.

3. D. Hay, «Sur un probleme de terminologie historique: * Europe’
té”, Diogéne 17, 1957, p. 50-62.

4. Le traité d’Enea Silvio, partant des confins avec le Turc, décrit successivement les
Balkans, U'Istric, la Carinthie. la Styrie. I'Autriche, la Moravie, la Silésie. la Pologne, la
Saxe, la Bohéme ; de 14, il passe a I'Europe occidentale, par la Westphalie et la Hollande.
Jusqu’a son dernier souffle devant Ancone, en 1464, Pie Il a été animé du constant souci
de la croisade contre les Turcs. Dans sa lettre du 21 juillet 1453 a Nicolas de Cues. souvent
citée pour sa phrase sur la «seconde mort d’'Homere » aprés la prise de Constantinople, il
déclare qu'il y a un mal plus grand que la mort de la poésie, c'est le recul de la foi
chrétienne : nunc ergo et Homero et Pindaro... secunda mors est. Magnum est hoc
detrimentum sed multo meius illud, quod fidem christianam comminui et in angulum
coarctari videmus (Opera omnia, Bale 1551, ep. 140, p. 692): cet Occident, comparé a un
angle ou il est réduit, annonce le fameux constat de P. Valéry.

5. R. Waultach, «Das abendlindische Gemeinschaftsbewusstsein im Mittelalter »,
Beitrage zur Kulturgeschichte des Mittelalters und der Renaissance 34, 1928. p. 34.

6. Une étude exemplaire: Peter Amelung, Das Bild des Deutschen in der Literatur
der italienischen Renaissance (1400-1559), Miinchener Romanistische Arbeiten 20, 1964.

7. B. Guenée, L'Occident aux 14° et 15¢ siécles. Les Etats, Paris, 1971, p. 132.

-

et “chrétien-



CONFINS ITALIENS DE L'EMPIRE 37

Enea Silvio: la Germania et surtout I'Europa fournissent les modeles a
I'illustration cartographique et géographique de I’Allemagne par Konrad
Keltis, Erhard Etzlaub et Johannes Cochlacus?.

L’Europe continentale était nécessairement demeurée a ’écart des
premiers tracés fondés sur 'observation des cotes, les portulans. Cest a
partir des itinéraires des pélerins et des marchands qu’elle s’est peu a
peu étirée dans l'espace. Aprés les esquisses proposées par 1'Europa
d’Enea Silvio, la premiére carte d’Europe construite sur des proportions
exactes a partir du squelette des routes de Rome et de Venise est due a
I'’humaniste nurembergeois Erhard Etzlaub. Ensuite, viennent les villes,
ces centres nerveux de PEurope des affaires, dont les Pratiques de la
marchandise décrivaient les usances sans en découvrir le visage. Ici
encore, Nuremberg donne le ton, parce qu’elle en a les moyens: en 1493
parait la Weltchronik de Hartmann Schedel, ornée de cartes et de 1809
gravures ; histoire du monde depuis 'origine, aboutissant a des portraits
géographiques des régions d’Europe, illustrés par des villes métropoles®.

Ainsi, grace aux incitations d’Enea Silvio, qu'on a pu appeler le
«pere du sentiment national allemand », mais qui n’en est vraiment que
le parrain, les humanistes franconiens ont parfaitement pris conscience de

8. Konrad Celtis avait congu le projet d'une Germania illustrata, dont n’avait paru
avant sa mort en 1508 que le prélude: De origine, situ, moribus et institutis Norimbergae
libellus, dont I'édition critique a été publiée par A. Werminghoff, Conrad Celtis und sein
Buch iiber Niirnberg, 1931. Le projet fut repris par Johannes Dobnek, dit Cochlaeus,
maitre de ’école latine de St. Lorenz de Nuremberg. qui publia en 1512 en appendice
dune édition de la Cosmographie de Pomponius Mela une Brevis Germaniae descriptio en 8
chapitres. L'éloge de Nuremberg occupe le centre de cet abrégé d'histoire et de géographie
d’Allemagne, de I'Antiquité, vue a travers Tacite retrouvé, jusqu'a l'essor de l'imprimerie
et de lartillerie. Le traité a été édité et commenté par K. Langosch, dans la série
Ausgewidhlte Quellen zur deutschen Geschichte der Neuzeit, 1, Darmstadt 1960.

Erhard Etzlaub est I'un des cing Nurembergeois. artistes et artisans d'art. que
Johannes Cochlaeus cite dans son éloge de la capitale franconienne : Artifex certe industrius,
geographie astronomieque principiis egregie eruditus, qui pulcherrimam effinxit tabulam
Germanie Germanica quidem lingua, in qua cernere licet urbium distantias fluviorumque
cursus exactius certe quam vel in Ptolemei tabulis: Germ. 1V, 33.

Sur les travaux cartographiques d'Etzlaub, cf. F. Schnellbégl, « Leben und Werk des
Nirnbergen Kartographen Erhard Etzlaub (1 1532)», Mitteilungen des Vereins fiir
Geschichte der Stadt Niirnberg 57, 1970, p. 216-231. La carte routiére de 1501 a été éditée
et commentée par H. Kriiger. Des Niirnberger Meisters Erhard Eizlaub dlteste Karte von
Deutschland, Jahrbuch fiir frinkische Landesforschung, 18, 1958.

9. Sans doute, le Sanctarum Peregrinationum... Opusculum de B. von Breydenbach,
publié & Mayence en 1486, est-il le premier ouvrage illustré de vignettes ou «vedute »
urbaines, fondées sur des croquis de E. Reuwich, et non orné de signes symboliques de la
ville. Mais "ambition de la Weltchronik parue en 1493 est tout autre: c'est une entreprise
éditoriale congue par le premier imprimeur de toute I'Allemagne. Anton Koberger. qui a
su réunir autour de lui I'humaniste Hartmann Schedel. gui possédait la plus grande
bibliothéque privée connue au Nord des Alpes, le commanditaire et mécéne Sebald
Schreyer, et les maitres de l'atelier ou Albrecht Direr fit son apprentissage, Michael
Wolgemut et Wilhelm Pleydenwurff. auteurs des 1809 gravures. Cf. E. Riicker. Die
Schedelsche Weltchronik, Munich 1973, et A. Wilson. The Making of the Nuremberg
Chronicle, Amsterdam 1975. Au nombre des planches, deux cartes. I'une. du monde (f. 12
v-13 ). inspirée de la Cosmographie de Pomponius Mela, éditée a4 Venise en 1488 I'autre.
de I'Allemagne, inspirée a Hieronymus Miinzer, son auteur. par la mappemonde de Martin
Behaim (1492) et par la carte dessinée par Nicolas de Cues en 1439 et éditée en 1491.
Cette carte d'Allemagne est la plus anciennement imprimée.



38 Ph. BRAUNSTEIN

l'unité de U'Europe et de son visage divers, recentré sur la «nation»
germanique.

Sans prétendre traiter ici du vaste probléme des rapports entre la
représentation de |’espace et la conscience nationale, je voudrais insister
sur un exemple précis des relations entre géographie et sensibilité a la fin
du Moyen Age, aux confins de 'Empire et du monde méditerranéen. Le
Tyrol du Sud m’a paru un terrain de choix pour analyser ces rapports.
Cest en effet dans cette zone de confins, ol se sont cristallisés des
antagonismes nationalistes durables, qu’a éclaté en 1487 une guerre-éclair
entre I'archiduc d’Autriche et la république de Venise, guerre précédée
et suivie par une véritable campagne de presse et de propagande *.

Le Tyrol du Sud est traversé par une route essenticlle pour toutes
les formes de communications; & partir du Brenner, son orientation
hydrographique et climatique vers le piémont italien I'a soumis a des
pressions politiques alternées jusqu’a I’époque contemporaine. En ne
faisant que de fugitives échappées hors du 15° siecle, nous nous
proposons de montrer comment ces confins germano-italiens ont acquis le
statut frontalier séparant deux «nations».

I. Premieére approche, le point de vue du passant, piéton ou
cavalier. Passant de marque, celui qui s’exprime, parfois en latin, et dont
le récit de voyage a des chances d’étre publi¢.

Le lieu de passage d’'un monde a l'autre est pointé sur un itinéraire,
le voyageur paraissant parfaitement informé du role d’un cours d’eau ou
d’'un pont, marquant ce qui finit et ce qui commence. Au nord de
Trente, c’est un affluent de rive gauche de I’Adige, I’Avisio, qui marque
le plus communément ce passage. Pour le cardinal-légat Francesco
Piccolomini, neveu d’Enea Silvio et futur Pape Pie llI, qui se rend a la
Diete de Ratisbonne en 1471, I’Avisio passe pour étre le terme actuel de
I'Italie . Félix Faber, en 1483, désigne aussi ce cours d’eau comme la
limite extréme au dela de laquelle St. Ulrich, évéque d’Augsbourg,
rentrant malade de Rome, avait voulu mourir: son veeu de mourir en
terre allemande fut exaucé selon une légende rapportée par Félix Faber,
inconnue dans les différentes versions de la Vita, et probablement forgée
a la fin du Moyen Age pour justifier par la volonté divine la pression
germanique sur les alentours de Trente!'. Le pont sur P'Avisio, la

9a. Sur les origines et les conséquences de la guerre, cf. Ph. Braunstein, «Les
entreprises minieres en Vénétie au XV° siécle», Mélanges d’Archéologie et d’ Histoire de
I'Ecole Francaise de Rome, 77, 1965, p. 569 sqq.

10. A Tridento autem ad quintam lapidem fluvius est, quem Alvisium sive Nives dicunt
aiuntque Italiae terminum hodie haberi, nam post hunc omnes theotonice loquuntur. Cité par
O. Stolz, Die Ausbreitung des Deutschtums in Sid-Tirol im Lichte der Urkunden, 11,
Munich, 1928, p. 309.

11. F. Felicis Fabri Evagatorium in Terrae Sanctae, Arabiae et Egypti peregrinationem,
éd. C. D. Hassler, Bibliothek des Literarischen Vereins, Stuttgart, II, 1843, p. 75: Venimus
autem ad unam villam nomine Nova in quam ruit fluvius rapidus de montanis, qui dividit
ltalos ab Alemanis, et supra fluvium in parte nostra stat una capella, in qua ilia s. Udalrici
episcopi Augustensis sunt sepulta. Dicunt enim quod Sanctus praefatus fuerit Romae et in
itinere existens incepit graviter infirmari. Rogavit autem Deum quod non permitteret eum
mori in Italia, sed in Alemania, et ita factum est. Statim enim ut per pontem hujus fluminis
venit mortuus fuit, et ilia ejus ibi sepulta, corpus vero in Augustum fuit deportatum.



CONFINS ITALIENS DE LEMPIRE 39

référence a I'église de Lavis dédiée a St. Ulrich se retrouvent dans
plusicurs sources analogues de la fin du 15° siécle ou de la premiére
moitié du 16° siécle 2, et quoique la frontiére ait été reportée par
quelques observateurs soit en amont a S. Michele, soit en aval aux
portes de Trente, le lieu de passage d’'un monde a lautre parait bien
fixé, et depuis des siécles: I’Avisio, frontiére linguistique, est aussi
frontiere politique entre le comté de Tyrol et la principauté de Trente;
son cours est enfin choisi en 1202 dans le cadre d’un accord commercial
entre évéché de Brixen et évéché de Trente comme la limite extréme
d’importation des vins du Sud dans la vallée de I’Adige "*. Sur I'autre
rive, le cours du Noce (Ulz) prolonge cette frontiere: la commune de
Mezium (Metz, Mezzo) est partagée en deux fractions de part et d’autre
de la riviere: Mezzo Lombardo et Mezzo Tedesco.

Permanence de la coupure, indiquée par un repere géographique,
mais surtout vécue comme une réalité linguistique.

Or, de ce point de vue, sur lequel insistent tous les auteurs, on
constate un évident déséquilibre. Le fleuve, le pont sont les lieux au dela
desquels vers le nord on ne parle qu’allemand vers 1480, au dela
desquels en 1545 l'italien cesse totalement '*#; en revanche, dans la vallée
trés peuplée de I’Adige en aval de Trente et dans la Valsugana, le
sentiment des voyageurs est celui d’'une double appartenance ou d’une

12. Citons trois exemples, tous trois italiens: [tinerario di Germania delli Magnifici
Ambasciatori Veneti, M. Giorgio Contarini, conte del Zaffo, et M. Polo Pisani a li
Serenissimo Federico Ill. Imperator et Maximiliano, suo fiolo, Ré de Romani, facto per
Andrea de Francesci, Coadiutor del Eccellente D. Giorgio de Federicis, secretario Veneto,
dell’anno 1492, ed. H. Simonsfeld. Miscellanea di Storia Veneta, R. Dep. Veneta di Storia
Patria, 11, IX, Venise 1903, p. 277-340, p. 286: «(s. Michele) dove finisce la Lombardia e
intra il principio de Alemagna».

Die Reise des Kardinals Luigi d’Aragona durch Deutschland, die Niederlande,
Frankreich und Ober-ltalien 1517-1518, beschrieben von Antonio de Beatis, dans L. Pastor,
Erliuterungen und Erginzungen zu Janssens Geschichte des deutschen Volkes 1V, 4,
Fribourg/Brisgau, 1905, p. 92: «In I’Amagna se intra a un miglio todesco da Trento,
passato un ponte de un fiume, che intra in Atice ad una ecclesia de s. Olivero, che fu
vescovo augustensis, quale essendo in Italia e desideroso de retornare in la Magna,
oppresso di grave infirmita, se voto ad Dio h facesse gratia farlo morire subito intrato la
Magna et arrivato ad quel loco. dove fu constructa dicta chiesiola in nome suo, expiro».

A. Massarelli, Diarium sacri concilii Tridentini a die XX1Il februarii MDXLV usque
ad diem [ februarii MDXLVI, Ungedruckte Berichte und Tagebiicher zur Geschichte des
Concils von Trient, éd. 1. von Déllinger, Nordlingen 1876, I1: «L’Avisio fiume, il qual
divide I'Italia della Germania. Si finisce il parlar italiano e si comincia a parlar totalmente
todesco. Quivi l'italiano si perde totalmente ».

13. C. Th. von Inama-Sternegg, Deutsche Wirtschaftsgeschichte, /2, p.229. Les
clauses de ce traité ont été reprises, a la demande des bourgeois de Bolzano (Bozen). dans
une ordonnance comtale de 1372, qui spécifie que le vin produit au Sud de I’Avisio ne peut
étre introduit dans le comté de Tyrol sans licence. Cette disposition fait partie jusqu’au 18°
siecle des libertés tyroliennes: cf. O. Stolz, Geschichte des Zollwesens, Verkehrs und
Handels in Tirol und Vorarlberg, von den Anfingen bis ins XX. Jahrhundert, Schlernschrif-
ten 108, Innsbruck 1953, p. 75.

13a. Francesco Vettori, ambassadeur auprés de Maximilien en 1507, raconte dans son
Viaggio in Alemagna, Florence 1837, p. 65, qu'un de ses compagnons de voyage, mis en
fureur dans une auberge entre Trente et Bolzano. jura en italien... et se fit arréter pour
blasphéme : «non avvertendo ch’era vicino ad Italia a una giornata, e che quivi intendevano
tutti I'italiano come lui...»:; cette anecdote permet d'introduire une nuance entre
I'ignorance et le refus de parler une langue étrangere.



40 Ph. BRAUNSTEIN

juxtaposition linguistique a la fin du 15° siécle. Situation comparable dans
le Cadore, dans la haute vallée de la Rienza, ol & quelques kilomeétres
de la frontiére, aprés avoir passé vers le nord les derniers postes
vénitiens, Félix Faber constate que les enfants parlent couramment
I'allemand, mais pas un mot d’italien'®. Le contraste est plus frappant
encore dans cette zone d’altitude faiblement peuplée, ou des solitudes
séparent le dernier hameau du versant italien du premier hameau
germanique.

Oui, I'Italie se termine lorsque tout, langue et usages (lingua et
mores), devient allemand ; ’Avisio et le Noce constituent la frontiere de
Iitalianité vécue dans le Trentin.

Mais dans I'autre sens, la césure est impossible. La principauté de
Trente est tout entiere dans les limites de I'Empire. La Valsugana
comporte de forts noyaux de population germanique et, dans la vallée de
I’Adige, jusqu’au débouché des dernieres collines, des ilots de langue
allemande sont incrustés dans le tissu italien, bien au-dela des confins
méridionaux de la principauté épiscopale.

Les voyageurs ne peuvent passer par Trente sans s’apercevoir que la
ville se compose de deux communautés linguistiques, topographiquement
séparées et tournées l'une vers le Brenner, I'autre vers Vérone. Les
remarques de Leonardo Bruni, qui se rend en 1414 comme secrétaire
pontifical au concile de Constance, sont confirmées par Félix Faber qui,
deux générations plus tard, chemine vers Venise. Le phénomene frappe
encore le secrétaire du concile de Trente, Angelo Massarelli, ou Michel
de Montaigne, lors de sa traversée des Alpes, a un moment ou la
pression allemande a battu en retraite devant I'expansion italienne °,

2. Le cas de la ville de Trente, avec sa double population et
I'animosité qui oppose a la fin du 15° siécle les deux communautés, nous
incite & adopter un second point de vue sur les confins germano-italiens a
la fin du Moyen Age. Car la perception des changements d’atmosphére

14. F. Felicis Fabri Evagatorium 1V. 1849, p. 454: (Bruneck): in hoc oppido non
auditur unum verbum Italicum, sed omnes mores et lingua sunt Theutonica.

15. Leonardi Bruni Aretini Epistolarum libri VI, Hambourg 1729, IV, p. 109-110:
In ea (urbe Tridento) illud merito quis miretur, quod viri mulieresque et caetera multitudo
inira una moenia constituti alii Italico alii Germanico sermone utuntur, ut quisque enim
regione urbis habitat vel ad Italiam vel ad ulteriorem Galliam versam, ita autem nostra aut
illa utitur lingua. Atque ego credo evenire ut in concionibus et publicis conciliis alie
barbarico sermone ab unius civitatis civibus sententiae dicuntur.

F. Felicis Fabri Evagatorium... 11, 1843, p. 75: Et sunt quasi duo civitates, inferior et
superior, propter duas diversas gentes. In superiori enim habitant lialici, sed in inferiori sunt
Alemanni. Et ibi est divisio linguae et morum. Raro inter se habent pacem et saepe ante
tempora nostra fuit illa civitas dilacerata, quandoque ab lalicis in odium Thewtonicorum
aliquando a Germanis in displicentiam ltalorum...

A. Massarelli. Diarium... p. 67: incolita ab ltalis et Germanicis adeo ut quaedam pars
civitatis Germanis quadam ltalis pro habitationibus designetur, tum homines tum mulieres
habitu Germanico Italique Italico more vestes induant, consuetudines servent, lingua utantur,
mores custodiant, ecclesias separatim ingrediantur et concionatores sua quisque lingua
audiant.

M. de Montaigne. Journal de vovage, éd. P. d'Espézel, Paris 1931, p. 97: «Environ
deux lieues avant que d'y arriver, nous étions entrés au langage italien. Cette ville est
my-partie en ces deus langues, et y a un quartier de ville et église. qu'on nomme des
Allemans, et un précheur de leur langue ».



CONFINS ITALIENS DE L’EMPIRE 41

culturelle au long de litinéraire renvoie a un phénoméne de grande
ampleur : I'axe de communication qu’est la vallée de I’Adige enfonce un
coin de germanité entre deux zones latines, les Dolomites et les Grisons,
non seulement dans le bassin de Bolzano (Bozen), mais jusque dans la
plaine padane, ce «jardin de 'Empire » décrit au début du 12° siécle par
Otto von Freising '®.

Ce phénoméne se présente sous trois aspects: l'ancienneté des
premieéres colonies germaniques, la permanence d’une frontiere histori-
que, une durable immigration allemande par osmose au-dela de cette
frontiére.

De nombreuses hypotheéses ont été formulées, non sans arriere-
pensées politiques, pour expliquer la présence de colonies allemandes au
Sud des Alpes, dans la basse vallée de I’Adige ainsi que dans le
Vicentin, le Véronais et le Frioul . Dans la zone qui nous occupe, une
évidente continuité relie, jusqu’a I'époque moderne, les ilots de popula-
tion germanophone des collines subalpines & la région du Trentin.
Frappés par la persistance de ces colonies, en majorité rurales, fieres de
leur langue et de leurs institutions, les humanistes véronais n’hésitaient
pas a I'expliquer comme un héritage des Cimbres vaincus par Marius '®;
explication littéraire, qui s’est enracinée comme tradition populaire: « Bir
saint Cimbern», disaient au 16° siécle les paysans des VII Communes.

Il est plus raisonnable d’accorder foi aux récits de Procope,
d’Agathias et de Paul Diacre ', qui décrivent Pinstallation d’Alamans, de
Goths, de Saxons et, pour finir, le reflux de Lombards dans les foréts et
les vallées désertes qui constituérent des zones de refuge et de
colonisation. Mais ce n’est pas a ces filots clairsemés que l'on peut
attribuer Porigine des dialectes germaniques subalpins, apparentés au
bavarois. En effet, vers 850, Lombards et Bavarois étaient nettement
distingués dans le cadre du duché de Trente par la langue et par des
survivances juridiques?; les Lombards ne parlaient pas la langue des
Theotisci, et demeuraient attachés a des formules juridiques si vivaces

16. O. von Freising, Die Thaten Friedrichs, Die Geschichtsschreiber der deutschen
Vorzeit, 1X, Leipzig 1883 II, 26: description de Bolzano, qui exporte un vin exquis. Le
bassin de Bolzano est un avant-gotit de la plaine du P6, ce «jardin des délices qui s’étend
de la mer Tyrrhénienne aux cotes de I'Adriatique »: Ibid., 11, 13.

17. Le développement qui suit doit beaucoup a deux ouvrages de base, O. Stolz, Die
Ausbreitung des Deutschtums in Sid-Tirol im Lichte der Urkunden, 4 vol., Munich,
1927-1934; A. Galanti, I Tedeschi sul versante meridionale delle Alpi, Rome, 1885. Les
deux ouvrages sont animés & la fois d'un souci de démontrer et d'une ardeur a persuader ;
ce sont des monuments d’érudition et de patriotisme.

18. Scipione Maffei, Verona Hlustrata, Vérone, 1732, 111, p. 60-61.

19. Procope de Césarée, De bello gothico 11, 28, éd. D. Coste, Leipzig, 1885, p. 160;
Agathias, De bello gotthorum et aliis peregrinis historiis temporum suorum..., Augsbourg,
1518, 1 (alii vero Pado trajecto circa Venetiam per castella et oppida dispergebantur in quibus
ante permansissent); Paul Diacre, De gestis Longobardorum 11, 9 et 26; 111, 6 et 9, in
Diversarum gentium Historiae Antiquae scriptores tres, éd. F. Lindenberg, Hambourg 1611,
p- 223, 230, 240, 242.

20. Paul Diacre, Ibid., 111, 9. L. A. Muratori, Antiquitates ltalicae Medii Aevi, 11,
Milan, 1739, p. 971 : vassi tam teutisci quam et langobardi; O. Stolz, Die Ausbreitung des
Deutschtums... 1. p. 47.



42 Ph. BRAUNSTEIN

quelles étaient encore attestées dans la région au début du 15° siecle ?';
en revanche, les Bavarois semblent avoir atteint dans la vallée moyenne
de I’Adige, entre Bolzano et Trente, les limites extrémes de leur
expansion territoriale.

Aprés les mouvements de population du haut Moyen Age, un
nouveau flux d’installations germaniques dans la vallée de I’Adige et les
zones voisines du lac de Garde et du Cadore répondit, a partir du milieu
du 10° siécle, aux desseins de la politique impériale.

Les Ottoniens et leurs successeurs visaient a constituer des boule-
vards d’accés facile vers le royaume d’ltalie: marches de Vérone et du
Frioul, évéché de Trente. Les princes-évéques de Trente, issus de
grandes familles allemandes comme les évéques de Vérone et d’Aquilée,
eurent recours comme eux a des administrateurs allemands, installérent
des colons autrichiens, bavarois, souabes, dans les wvallées et les
alpages >, firent appel pour l’exploitation mini¢re a la technique, au
capital et aux forces de travail germaniques?, installerent enfin des curés
allemands, méme dans les zones ou la majorité de la population était de
langue romane **. Sans doute la puissance des princes-évéques faiblit-elle
a partir du milieu du 13° siécle devant les progrés tyroliens, puis devant
la conquéte progressive par Venise de son arriere-pays montagnard a la
fin du 14° et dans la premiére moitié du 15 siécle #*; et la dépendance
juridique de I’ltalie par rapport a ’Empire peut bien étre considérée,
aprés la fin des Staufen, comme une fiction: n’en demeure pas moins
dans cette zone de confins une situation de fait, marquée par la présence
dans le paysage de chateaux tenus par des familles d’Empire et par de
vivaces noyaux de population allemande, dans les villes comme dans la
montagne. On est méme autorisé a parler d’'un mouvement croissant de
germanisation entre 13° et 15° siecle.

21. B. Bonelli, Notizie storico-critiche intorno al b. m. Adalperto 11, 54, Trente, 1761 :
les habitants de Fierozzo, Roveda, Assilongo se placent sous la protection de la ville de
Vicence, qui leur garantit 'usage de la loi lombarde, «nel quale vivevano da 100, 200 ¢ 400
anni» (1166/13/V). Un document des archives du chateau de Schonna (Sud-Tirol), cité par
Q. Stolz, Die Ausbreitung des Deutschtums... 1, p. 55, atteste une survivance du droit
lombard en 1402: une femme de Nonsberg concéde par son testament a son mari sa dot
que in teutonico appellantur morginichupf... via modo et forma juris teotonici Tirollis et
omni alio jure teotonico et lombardo veteri et novo.

22. A. Galanti, I Tedeschi..., p.98; cf. C. Cipolla, Mitteilungen des Institutes fiir
osterreichische Geschichtsforschung 11, 1880, p. 328: concession de I'évéque de Vérone
Bartolomeo  della Scala accordant & Olderico da Altissimo et Olderico de episcopatu
vicentino et leurs socii teutonici des manses a Roveré di Velo, avec exemption de taxes,
institution d’un «capitano» rendant la justice pour les délits mineurs, installation d'un
prétre allemand (1287/5/11).

23. A. Galanti, I Tedeschi..., p. 100; J. von Sperges, Tyrolische Bergwerksgeschichte
mit alten Urkunden, Vienne, 1765; Codex Wangianus, éd. R. Kink, Fontes Rerum
Austriacarum, 11, 5, Vienne, 1852 ; G. B. Trenner, «Le antiche miniere di Trento », Societa
degli Alpinisti Trentini XX, 1896-1898, p. 27-89.

24. O. Stolz, Die Ausbreitung des Deutschtums... 1, p.61; A. Luschin von
Ebengreuth, «Deutsche Priester in der Dibzese Padua», Miteilungen des Instituts fiir
osterreichische Geschichtsforschung 27, 1906, p. 147-152.

25. Cf. J. Riedmann, Die Beziehungen der Grafen und Landesfiirsten von Tirol zu
Italien bis zum Jahre 1335, QOesterreichische Akademie der Wissenchaften, Ph. Hist. Kl. 307,
Vienne, 1977; G. Luzzatto, Storia economica di Venezia dal XI al XVI secolo, Venise,
1961, p. 155-164.



CONFINS ITALIENS DE L’EMPIRE 43

O. Stolz a mis en évidence ce mouvement en utilisant le parametre
linguistique dans les documents publics et les actes notariés. Le fait
majoritaire ou minoritaire d’'une population s’exprime, selon lui, par
I'indication d’origine des individus: dans une liste de noms de personnes
le surnom «walch», la désignation teutonicus soulignent l'isolement d’un
étre singulier dans une collectivité. Il s’exprime aussi par les indications
sur la traduction des documents destinés a une collectivité¢ : a la langue
de Vécrit, le latin (literaliter), s’opposent, selon les cas, le «volgare
italiano» ou le «volgare tedesco ».

Il s’exprime enfin par la pratique méme de I'écrit: documents scellés
rédigés en allemand, adressés au 14° siecle par des seigneurs domaniaux
— le plus souvent des abbayes bavaroises possessionnées dans la vallée
de I'Adige  — a des communautés ou a des individus, au 15° siecle au
contraire rédigés en masse dans la région et par des germanophones
résidents ; ou actes notariés émanant de notaires italiens ou allemands de
Bolzano ou de Trente depuis le second tiers du 13° siécle, et dont le
nombre progresse du 13¢ au 15° siécle 7.

Effectivement, les comptages auxquels on peut procéder dans les
registres notariaux conservés, les listes nominatives concourent a la méme
impression: en 1236, les 500 actes du notaire Obertus de Trente ne
concernent que des Italiens, les Tedeschi étant tout a fait isolés, alors
qu'a la méme date, dans le protocole de Jacob Haas de Bolzano, une
foule de mots allemands sont insérés dans le texte latin. Transportons-
nous & la fin du 15° siecle. En 1466, I'onomastique de S. Michele, de
Lavis, de Pressano atteste une forte présence allemande et une
immigration récente du Tyrol, d’Autriche, de Baviére: la liste des
50 membres de la commune de Lavis ne comporte que des Allemands,
pour la plupart désignés par leur lieu d’origine, tandis que les quelques
Italiens présents sur la liste contemporaine de Pressano sont désignés par
leur surnom de «walch»; quant aux lieux, ils sont dans cette partie
moyenne de I’Adige désignés en latin avec la traduction allemande
(vulgariter) %*.

Ces indices ne suffiraient peut-étre pas a emporter la conviction
d’une germanisation croissante du Trentin, car il faudrait analyser de
plus prés la destination des listes, et I'on ne peut écarter I'idée d’une
spécialisation des notaires sur une base linguistique.

Le témoignage de Félix Faber, observateur avisé et sensible, vient
cependant a la rescousse . Le dominicain d’Ulm ne se bornait pas a

26. O Stolz, Die Ausbreitung des Deutschtums..., 1II, p. 25, donne la liste de ces
abbayes ; il expose les modalités de transport des livraisons d’huile de vin et de fruits des
domaines du lac de Garde et de la moyenne vallée de I'Adige vers le nord: Geschichte des
Zollwesens, Verkehrs und Handels in Tirol und Vorarlberg, von den Anfingen bis in XX,
Jahrhundert, Schlernschriften 108, Innsbruck, 1953, p. 241.

27. Sur le notariat dans le Tyrol et le Trentin, H. von Voltelini-F. Huter, Die
Siudtiroler Notariatsimbreviaturen des 13. Jahrhunderts, Innsbruck 1951 ; H. Ammann, «Die
Bedeutung der Sudtiroler Notare des 13. Jahrhunderts fiir die Wirtschaftsgeschichte »,
Festschrift F. Huter, Schlernschriften 207, 1959, p. 1-19.

28. O. Stolz, Die Ausbreitung des Deutschtums..., 1, p. 71-72.

29. F. Felicis Fabri Evagatorium..., 11, p.75: Non sunt multi anni elapsi, quod
Theutonici in illa civitate erant hospites et pauci, nunc vero sunt cives et urbis rectores...



44 Ph. BRAUNSTEIN

noter la division de la ville de Trente en deux communautés séparées et
hostiles ; il souligne I’essor numérique de la colonie allemande et ajoute:
«il y a quelques années, ils étaient dans la ville un petit groupe
d’étrangers ; ils sont maintenant les bourgeois et les chefs de la ville, et
ne cessent de gagner du terrain». Cherchant a expliquer ce phénoméne
démographique et social, Félix Faber propose, sans conviction, le theme
de la crudelitas du peuple allemand puisé a I'arsenal des lieux communs
passionnels ; il ajoute une seconde raison générale a I'expansion germani-
que hors des frontiéres de 'Empire, qui, dans son énoncé embarrassé¢ —
elle contredit la tradition rhétorique de I'éloge national — comporte un
élément profond de vérité: la terre germanique n’a paru ingrate ou
stérile qu'a raison des profits escomptés au long des axes du grand
commerce par les transporteurs, les hoteliers, les mineurs, les marchands
allemands qui s’expatriaient temporairement ou pour toujours.

Ainsi, le point de vue historique, qui enrichit la vision que pouvait
avoir le voyageur dans la traversée des Alpes, permet d’aboutir a
quelques conclusions :

a. La coupure linguistique, constatée entre Bolzano et Trente,
correspond 4 un partage presque millénaire entre Allemands et Welsches.

b. Seuls une immigration continue et un encadrement religieux ont
maintenu les traditions et vivifié les communautés allemandes en pays
italien.

¢. Une indéniable expansion allemande, dont on trouverait la trace
sur tout le versant méridional des Alpes, du Frioul au Bergamasque,
dans la seconde moitié du 15° siecle, est liée a la prospection et a
I'exploitation miniere *, ainsi qu’a I'essor des échanges entre les villes de
Vénétie et I'Outremont : plus qu’un déplacement massif de population,
c’est une impulsion allemande a la vie régionale — que l'on songe aux
foires de Bolzano et a celles de son doublet nordique, Mittenwald — et
la main-mise sur les charges publiques et le gouvernement des villes.

On posséde la contre-épreuve de ce schéma: a partir des années
1520, c’est la séparation confessionnelle des communautés et le départ
des prétres allemands, I'occupation par les familles tridentines de souche
italienne des postes et des bénéfices; c’est la généralisation du notariat,
la traduction en italien des coutumiers, ce sont les progrés de lidée
«nationale » italienne 3!, Dans le tissu de la conscience de soi conquise ou
reconquise, demeurent des ilots durables de germanité; leur isolement
rural leur confére aux yeux des bourgeois éclairés des caractéres
archaiques et «barbares» ¥,

Quae autem sit causa augmenti eorum quod nos potius crescimus in regiones aliorum quam
alii crescant in regiones nostras adhuc non didici: nisi dicere velimus in terrae nostrae
ruborem quod propter eius defectiones et sterilitates, quaerimus alienas; vel propter populi
Theutonici crudelitatem cuius vicinitatem et conspectum nulla potest sustinere gens, sed dant
cuncti eis locum, cedentes iracundiae, quam nemo tolerare valet.

30. Ph. Braunstein, «Les entreprises minieres»..., en particulier p. 572-575.

31. O. Stolz, Die Ausbreitung des Deutschtums...1, p. 135-137, 163.

32. Les habitants de Monte di Malo, prés de Schio, zone miniere du Vicentin a forte
population allemande, obtiennent de I’évéque en 1407 une séparation ecclésiastique du
chef-lieu pour des raisons linguistiques quia omnes totaliter Teutonici ab antiquo ibidem
habitatores qui pro majori parte idioma latinum ignorant, praecipue in volgari...



CONFINS ITALIENS DE L'EMPIRE 45

3. Ceest cette conscience de soi qui nous conduit, pour finir, a I'idée
de frontiere nationale. La «nation» vient au secours de I'Etat, lorsque
I’Empereur Maximilien suscite l'aide militaire — et financiére — du
Tyrol contre la république de Venise en 1509. Une «nation» qui tend 2
se confondre avec la puissance territoriale; une «nation» jusqu'a la
fronticre. Passant a Borghetto en 1517, Antonio de Beatis, qui
accompagne en Allemagne le cardinal d’Aragon, note qu'en ce lieu
commence la juridiction de Sa Majesté Impériale, «etiam che siano
Italiani» *. Or, au moment ou la puissance publique fait appel aux
sentiments nationaux, I'appartenance a un groupe linguistique différent,
méme s’il est localement majoritaire, retire des droits.

A Bolzano, la commune tente, dans les années qui précédent la
guerre de 1487, d’empécher I'acquisition de maisons par des Italiens; une

N

génération plus tard, elle s’oppose a l'entrée dans la bourgeoisie de
«tout Savoyard, Italien ou autre qui ne parle pas la langue
allemande » *. A Trente, le gouvernement autrichien obtient des Papes
Clément VII et Paul III (1534, 1537) que les 2/3 des chanoines de la
cathédrale soient nécessairement de famille et de langue allemande *.
Exaspération de querelles de clocher ? Non, pas seulement: la revendica-
tion territoriale qui donne a I’Empire, apres la guerre de Maximilien

A la fin du 15 siecle, le Vicentin Zaccaria Lilio écrit: pari modo apud Vincentiam et
Veronam praeclaras elegantissimasque moribus lItaliae urbes multi sunt vici quorum incolae
theutonica frequentius quam itala locutione utuntur, Orbis Breviarium, Venise, 1493, cité par
C. Cipolla, Le popolazioni dei XIII comuni veronesi, Venise, 1882, p. 6.

A Roncegno (Rundschein). dans le Valsugana. le juge écrit au seigneur en 1568 que
les paroissiens ne comprennent pas ['italien: «der merer tail der pafarrsleut von
Rundschein teutscher zungen sein, die welsch sprach nit verstehen». Cité par O. Stolz, o.
¢, 11, p. 310-311.

33. Die Reise des Kardinals Luigi d’Aragona..., in L. Pastor. Erlduterungen, 1V, 4,
p. 92.

34. La concurrence commerciale cristallise les oppositions entre Welsches et Alle-
mands. On en trouve I'expression, au temps de la guerre entre la république de Venise et
I'archiduc d’Autriche, dans une ordonnance de ce dernier relative a la tenue des foires de
Bolzano et a la propriété immobiliere des étrangers; cf. O. Stolz, Quellen zur Geschichte
des Zollwesens und Handelsverkehrs in Tirol und Vorarlberg vom 13. bis zum 8.
Jahrhundert, Deutsche Handelsakten des Mittelalters und der Neuzeit. X, Wiesbaden 1955,
p. 284, n” 20: «Als auch die Wahlen daselbst zu Bozen vicle Hauser an sich kaufen und
die mit schlechten Leuten, die weder zu Rat noch Gericht briduchig sein, besetzen...»
L opposition économique ct sociale se traduit, une génération plus tard, par une disposition
municipale : «Kein Saffér, Wilscher noch ander die nicht der teutschen Sprach scin, zu
keinem Burger nicht aufgenommen» ; cité par M. Volser, «Zeugnisse deutschen Volksbe-
wusstseins aus dem Bozen des 16. Jahrhunderts », Tiroler Heimar N.F., 111, p. 82.

35. Un privilege pontifical du 20 avril 1474, accordé a la demande du duc Sigismond
et de son cousin, I'Empereur Frédéric HI, disposait qu'au moins 2/3 des membres du
chapitre cathédral de Trente devaient étre originaires des pays d’Empire ou des Etats
autrichiens : on constate en 1528 une restriction réglementaire («die undertanen des stifts
Trient und ander ende, da man nit in der gemain teutsche, sunder weische sprach braucht.
lauter ausgedriickt fir Wahlen und nit fiir Teutsche erklirt werden») qui retire aux
Welsches d’Empire I'égalité de droit avec les Allemands; le texte final de 1537 apporte une
nouvelle précision: les 2/3 des chanoines de Trente devaient étre sujets des Habsbourg ou
de la principauté de Trente, le dernier tiers italien devait étre exclusivement orginaire du
Trentin. Ainsi, la «nation» germanique ct la «nation» italienne sont divisées selon les
frontieres des Etats, division qui rend plus abstraite encore la notion de Saint Empire dans
la zone des confins. Cf. O. Stolz, Die Ausbreitung des Deutschtums... 1. p. 102-103.



46 Ph. BRAUNSTEIN

contre Venise, ses limites les plus méridionales, durables jusqu’en 1797,
voire jusqu’en 1918, incorpore des minorités sujettes, fort mal a laise
dans cet ensemble germanique, et bien conscientes de leur altérité.

Dans cette situation, ’Empire se référe a Ihistoire la plus ancienne
des «descentes» germaniques; inversement, l’essor du nationalisme
italien prend appui sur la géographie. Une géographie qui perd de son
innocence, car elle découvre dans les lois de la Nature une rationalité
dont elle propose aux pouvoirs politiques de s’inspirer: la théorie des
« frontiéres naturelles » est fondée sur 'observation des réseaux hydrogra-
phiques.

Sans doute, I'idée du partage des eaux n’est-elle pas neuve au
16° siécle dans les confins du Trentin; dés le 14° siécle, et sans doute
plus t6t, on connait les lieux «d’ou les pierres commencent a débouler et
les eaux, a tracer des rigoles ». Félix Faber lui-méme dit du Brenner qu'’il
est aquarum divisio®. Aprés les auteurs antiques, qu’il connaissait, le
cardinal Francesco Piccolomini, lorsqu’il fait haite au Brenner en 1471,
est parfaitement capable de dégager la notion de bassin fluvial : c’est de
ce col que I'lsarco (Eisack) dévale vers I’Adige et, par conséquent, vers
I'Adriatique, tandis que le Sile (Sill), qui y prend également sa source,
mais vers le nord, se jette dans I'Inn et, par conséquent, coule vers le
Danube et la mer Noire.

Mais il ajoute que «le Brenner pourrait étre le véritable terme de
I'Italie, si l'on considérait 'espace territorial naturel plutét que les
dominations ». Remarque qui s’inscrit dans une série de définitions
volontaristes et aboutit & la représentation napoléonienne, en fonction de
nécessités stratégiques, d’une Italie jusqu’aux crétes.

L’espace senti et vécu de I'Europe, tel qu’il s’est déployé a partir
des itinéraires médiévaux, s’organise a la fin du 15° et au début du
16° siécle autour d’axes orientés. La vision de l'espace alpin, sous la
plume d’Enea Silvio Piccolomini, est celle d’'une progression germanique
selon I'axe indiqué par la topographie et par I'histoire *; elle va dans le
sens des justifications politiques données aux revendications territoriales
autrichiennes aux 19° et 20° siécles. Au contraire, celle de Flavio

36. F. Felicis Fabri Evagatorium... 1V, p. 455.

37. Ascendimus Prenner jugi summum est et ltaliae fortasse verus terminus, si terrarum
convenientem dimensionem potiusquam imperia volumus considerare... Aque hic dividuntur
Eisaccus a sinistra Alpium rupe, precipitatur per vallem qua venimus, meridiem versus fertur
in Athesim, inde in Adriaticum, Suyllus (Sill) vero ex montibus a dextra ad septentrionem
fluens in Enum (Inn) devolvitur, exinde in Danubium et Ponticum mare. Cité in O. Stolz,
Die Ausbreitung des Deutschtums..., 11, p. 309,

38. Lettre de Napoléon a Champigny (1809/30/XII): «J'ai besoin de tout le Tyrol
italien. C'est-a-dire du versant des eaux», cité par J. Hirn, Erzherzog Maximilian Regent
von Tirol, Innsbruck, 1915, p. 49. Déclaration d’'Eugeéne. vice-roi d’Italie: «Il solo confine
d'Italia e della Baviera e il confine tracciato della stessa natura sulle sommita dei monti ove
si dividono le aque del mar Nero e quelle del Adriatico», citée par P. Revelli, Il confine
d’Italia al Brennero, Nell’Alto Adige, Milan, 1921, p. 80.

39. Enea Silvio Piccolomini, Germania..., éd. A. Schmidt, p. 48: Rhetia tota et ipsum
Noricum et, quicquid Vindelici nominis inter Alpes Italas ac Danubium fuit, ad Germanos
deficit. Ita ut etiam Alpes ipsas caelo vicinas et perpetua nive rigentes nomen Germanicum
penetrans in ltalia quoque sedes posuerit Brixinone, Merano Bulzanoque in valle Athesis
occupato.



CONFINS ITALIENS DE L’EMPIRE 47

Biondo, contemporain d’Enea Silvio, reconquiert visuellement le terri-
toire italien usurpé en remontant la vallée de I’Adige vers sa source: « A
Meran, écrit-il dans Vltalia lllustrata, tout est allemand plutot qu’italien,
quoique cette place-forte soit sise en Italie» . Ce qui va dans le sens de
la politique des limites naturelles du royaume d’Italie & I'époque
contemporaine.

Dans des textes italiens du 15° siecle, comme ceux de Flavio Biondo
et de Francesco Piccolomini, une Italie du sentiment et des réves parait
indifférente aux limites territoriales de ’Empire, et méme aux limites
linguistiques : I’ancienne définition de la nation (lingua, mores, jus) a
acquis, sous l'influence de I’Etat, un dynamisme conquérant.

Ainsi, l'intérét d’une histoire des confins au 15° et au début du 16°
siecle est de saisir le moment ou la puissante idée nationale, comme un
gaz qui occupe un espace et l'emplit, va a la rencontre des limites
territoriales de I'Etat: pressions opposées, sinon de force égale, qui
imposent a terme l'image d’une frontiére linéaire, représentée par un
cordon douanier que jalonnent des postes de contréle*'. Une meilleure
connaissance de la montagne, une représentation cartographique plus
précise ont contribué a disloquer les zones d’altitude, saisies au Moyen
Age comme un «pays»: pays de transition, montes, « Montana», dont la
fonction était de séparer des peuples, pays hostile et farouche pour les
gens des villes qui 'ont décrit. L’économie montagnarde, la symbiose
entre les deux versants ont retardé encore de deux siécles la réduction
des confins a leur plus simple expression, et la plus abstraite, une trace
sur une carte.

Une description des limites méridionales de P'Empire prenait en
compte a la fin du Moyen Age et au début des Temps Modernes deux
expériences complémentaires, le récit de voyage dans la ligne des
routiers médiévaux, et les livres de la description des pays, nourris de
littérature antique. Lorsque s’effacent sur les cartes tout ce que ces
descriptions pouvaient comporter de sensible, demeurent reperes physi-

ques — sommets et fleuves — et frontieres de souveraineté, le dernier
ensemble de signes introduit clairement au 17° siécle sur les représenta-
tions allemandes, italiennes — ou hollandaises du Trentin.

De la géographie pittoresque du 15° siecle, celle qui prenait
conscience de I’étendue de ’Europe au rythme des pas, subsiste chez les
auteurs des 17° et 18° siécles une attention au paysage et a la vie des
hommes, qui annonce la «géographie humaine ». Depuis son invention
par Joseph von Sperges en 1762, I'expression de « Sud-Tirol» traduit une
sensibilité germanique au climat méditerranéen*, qui renoue avec le

30. Maranum populo frequens oppidum quod etsi in Italia situm est gentis locutione et
moribus totum est theotonicum potiusque italicum : Italia Hlustrata, Venise 1510, f. 104 v.;
F. Vettori, Viaggio in Alemagna..., p. 52-53, en dit tout autant de Trente: «II luogo ¢ di
grande importanza in sul confine d’'Italia ed Alemagna, benché sia posto in Italia...»

41. O. Stolz, Geschichte des Zollwesens..., p. 81, 91, 114-117.

42, Cf. O. Stolz, Die Ausbreitung des Deutschtums..., 1, p. 220; dans la ligne de
cette définition climatique, des géographes ont, dans la seconde moitié du 19¢ siecle et au
début du 20° siécle, fait une place a part 4 un Tyrol méditerranéen qui ne commencerait
effectivement qu'au Sud de Meran et de Brixen: la notion de climat fonde la riposte
stratégigue a la notion de partage des eaux.



48 Ph. BRAUNSTEIN

«jardin de I'Empire» d’Otto von Freising, et annonce la nostalgie
goethéenne de I'Italie. «Haut-Adige» est au contraire une expression
neutre, une division administrative italienne, qui prend appui sur
I’hydrographie, et se garde de toute référence a I’histoire.

Des frontieres affectives courent & travers ’'Europe des «nations»,
faite de particularismes hérités, juxtaposés et vécus. L’Empire chrétien,
dont le manteau porte la trace de déchirures irréparables, s’est changé en
un concert dissonant de royaumes et de seigneuries soucieuses de
s'affirmer, et jusqu’a leurs frontiéres. Par la voix des humanistes, mais
aussi par le sentiment populaire, lorsqu’il s’est exprimé, I’Europe a pris
conscience au 15° et au début du 16° siécle de sa diversité, source de
richesse ; mais quelle faiblesse politique, face aux Turcs! « Vains noms,
tétes peintes, que ce Pape et cet Empereur, s’écric Enea Silvio
Piccolomini aprés la prise de Constantinople ; chaque cité a son roi, et il
y a autant de princes que de demeures»*. Le concert des nations
manquait d’un chef; devenu le Pape Pie 1I, Enea Silvio voulut I'étre,
jusqu’a sa mort devant les galeres d’Ancéne. Que proposait I’humaniste
a Mahomet II, lorsqu’il le sommait de se convertir, si ce n’est d’entrer
dans la société des nations d’Europe? Dans son irréalisme, le discours
fait apparaitre le regret d’un modele disparu. L’Europe incapable de
convaincre et de combattre unie n’était que I'ombre de I’Empire
chrétien, cette forme pleine et parfaite du pouvoir terrestre chargée
d’organiser la vie des peuples et des nations. N’est-ce pas, dés sa
renaissance humaniste, le sort de I'Europe que d’étre nostalgique de
I'unité ? A moins que, n’en finissant pas de devenir une idée neuve, elle
ne se puisse imaginer qu’au futur.

Philippe BRAUNSTEIN

43. Opera omnia, Bile, 1551, Epistolae, 127 (p. 654), & Leonardo de Bentivoglio
(1454/5/VI1) : Christianitas nullum habet caput cui parere omnes velint. Neque summo
sacerdoti neque Imperatori que sua sunt dantur. Nulla reverentia, nulla obedientia est.
Tanquam ficta nomina, picta capita sint, ita Papam Imperatoremque respicimus. Suum
quaeque civitas Regem habet. Tot sunt principes, quot domus... Cui ducatum dabis ?



L'IMAGE DE L’EUROPE
DANS LA LITTERATURE COSMOGRAPHIQUE
DE LA RENAISSANCE

L’abondante littérature cosmographique de la Renaissance propose,
a de nombreux exemplaires, une description générale de I’Europe. C’est
la un développement obligé et qui, a premiere vue, offre peu de matiere
a des variations originales. On pourrait donc étre tenté de le négliger,
d’autant que les auteurs donnent I'impression de se soucier bien peu de
le renouveler. Tout leur intérét parait aller a4 la description particuliére
des pays, des régions, des provinces, des villes, non a la description
générale d’un ensemble qui ne parait maintenu que pour garder un ordre
dans I’entreprise considérable qu’ils nomment «cosmographie universel-
le », «cosmographie de tout le monde », ou encore «histoire du monde ».

La notion méme d’Europe semble si peu familiere que, traduisant
les Histoires de Paul Jove «sur les choses faictes et advenues de son
temps en toutes les parties du monde», Denis Sauvage I’accompagne
d’annotations dont voici la premiére: «Lecteurs debonnaires, je prie les
doctes d’entre vous supporter que je m’accommode, en ces annotations,
aux simples gens: qui n’apportent a la lecture de ces livres gueres
d’avantage que ce naturel desir d’avoir congnoissance des choses passees.
C’est pour eux, que je vueil dire, en ceste annotation, que les anciens
ont divisé ce, qu’ils ont peu congnoistre de terre, en trois parties
principales: c’est assavoir en Europe, moindre que toutes, en Aphrique,
plus grande, et en Asie, encores beaucoup plus grande » . Presque aussi
sommaires sont les renseignements fournis par G. de Terraube, en son
Discours des choses plus necessaires et dignes d'estre entendues en la
Cosmographie (1559), ouvrage qui, précise-t-il, s’adresse «a ceulx qui
n‘ont pas loisir de fort estudier, ou qui sont d’autre profession»?;
division tripartite, limites de 'Europe et énumération des pays qui la
composent : voila qui suffit aux non-spécialistes ; 'entreprise ne demande
que quelques feuillets.

Ceux qui composent de volumineuses cosmographies donnent évi-
demment plus de place a la description générale de I’'Europe, jusqu’a lui
consacrer, comme dans |’Histoire du Monde de D’Avity qui occupe cing

1. Histoires de Paolo Jovio (...). Traduictes de Latin en Frangois, par le Signeur du
Parq Champenois. A Lion, chez Guillaume Roville, 1552, fol., p. 3.

2. La premiére éd. est de 1559. Nous citons d’apres 'éd. parue a Paris, 1. Morel,
1566, £ 38b.



&

50 J. CEARD

volumes in-folio, vingt-neuf grandes pages?. Néanmoins la recherche des
sources parait confirmer I'impression retirée de la lecture d’ouvrages plus
brefs: dans cette partie de leur travail, les cosmographes de la
Renaissance recueillent et transmettent un héritage de I’Antiquité sans
sembler préoccupés d’en refondre substantiellement les articulations et les
themes.

On voudrait pourtant montrer qu’a travers cet héritage généralement
assumé une certaine image de I’Europe, promise a un long avenir, est en
train de s’élaborer.

La source principale est, sans conteste, la description de I’Europe
qui constitue un chapitre du livre Il de la Géographie de Strabon®.
Certaines éditions de la Géographie de Ptolémée, a la Renaissance, la
reproduisent, puisque la notice que Miinster adjoint a la carte de
I'Europe s’inspire trés largement du chapitre de Strabon’. Du reste, ¢a
et 1a, une référence — fugitive — a Strabon atteste que nos auteurs ne
cessent d’avoir sa Géographie sous les yeux.

Le caractére quasi canonique de ce texte nous invite a I’analyser
brievement . Strabon indique d’abord qu’il a choisi de commencer par
I'Europe, «parce qu'elle posséde une grande variété de formes, qu’elle
est la mieux pourvue en hommes et en régimes politiques de valeur, et
gqu'elle a été pour le monde la grande dispensatrice des biens qui lui
étaient propres»; en outre, elle est presque totalement habitable. Apres
quoi il fait remarquer que, si les régions montagneuses ou au climat
rigoureux sont naturellement difficiles, cependant une bonne administra-
tion peut en rendre les peuples policés, comme les Grecs I'ont prouvé
par eux-mémes et comme les Romains I'ont montré a I'égard de peuples
naturellement peu policés qui sont passés sous leur tutelle. Quant aux
régions plates et de climat tempéré, elles sont naturellement portées a la
vie en société et a la paix. L’'avantage de I'Europe est d’étre «une
mosaique de plaines et de montagnes», et donc d’étre composée de
régions dont les unes sont enclines a la vie sociale et les autres a la
guerre, mais de telle sorte que la premiére tendance I’emporte. Ainsi,
généralement paisible, 'Europe est en méme temps capable de se
défendre. Rien ne lui manque donc: «Tant pour la paix que pour la
guerre, ’Europe est totalement autonome (autarkestaté): elle posséde
une réserve inépuisable d’hommes pour se battre, pour travailler et pour
administrer les cités.» Il faut ajouter qu’elle produit tout ce qui est
nécessaire a la vie: les fruits de la terre, les minerais utiles et les
troupeaux; seuls lui manquent les parfums et les pierres précieuses
«dont la privation ou l'abondance n’ajoute rien au bonheur de notre
vie ».

3. Pierre D’Avity, L’Histoire du Monde; le «Discours general de 'Europe» (d a
Frangois Ranchin, qui acheva I'ouvrage de D’Avity aprés la mort de celui-ci) est au t. V,
1" partie, Paris, Claude Sonnius, 1637, fol., p. 1-29 (B.N.: G. 1746).

4. Strabon, II. 5, 26.

5. Ptolémée, Geographia, 1552 (B.N.: G. 416), atlas, n" 29 (Europa).

6. Nous citons Strabon dans la trad. de G. Aujac, Strabon, Géographie, t. 1,
2° partie, Paris, «Les Belles Lettres», 1969.



LITTERATURE COSMOGRAPHIQUE 51

Tout en reconnaissant les avantages dont bénéficie I’Europe,
'habitabilité, la diversité harmonieuse et la fécondité, ce texte souligne
I'importance du nomos, comme ailleurs Strabon marque le role détermi-
nant de la coutume et de 'entrainement’. C’est grace a cette sorte de
dialectique de la physis et du nomos que I'Europe a atteint cet état de
suffisance a soi, d’autarcie, qui lui donne la primauté.

Les cosmographes de la Renaissance, qui s’inspirent si volontiers de
Strabon, sont-ils attentifs a I'iddée centrale qui conduit sa description de
I’Europe ? Ceux-1a méme qui le suivent le plus étroitement ne semblent
pas avoir exactement entendu sa lecon. Boemus, qui ne s’en écarte pas
d’'un mot, reproduit notamment le passage relatif a I'autarcie européen-
ne: «Et par tant est ladicte region assez suffisante pour s’entretenir, soit
en temps de paix, soit en temps de guerre, par ce qu’elle nourrist une
grande multitude de gens addonnez aux armes et encore plus grande
multitude de gens de labeur, et autres qui se sgavent contenir es
clostures des villes»®; mais on lit en marge ces mots: «Richesses de
I’Europe », comme si la notation du grand nombre des habitants de
I’Europe ne venait pas, chez Strabon, développer l'idée de I'autarcie
européenne, mais ouvrait I'énumération, qui suit, des richesses, fruits de
la terre, minerais, bétail, dont I’Europe a I’heureux avantage.

De méme, Minster, autre fidéle traducteur de Strabon, en omet
cependant une phrase, celle ou son auteur reconnait que, parmi tant de
richesses, I’Europe doit cependant importer les parfums et les pierres
précieuses, comme si cet aveu pouvait ternir son éclat: « Europe donc a
assez de quoy pour s’entretenir et en paix et en guerre. Car elle a
grande multitude de gens propres au combat, et d’autres qui cultivent les
terres, et d’autres aussi qui entretiennent les villes. Elle est excellente, et
rapporte tresbons fruicts necessaires a la vie, et aussi les metaux autant
qu’il en faut pour nostre usage. Semblablement elle a grande quantité de
bestail. Mais elle a peu de bestes sauvages et cruelles»®. On dirait que
lautarcie dont parle Strabon, et qui est la capacité de subvenir a ses
propres besoins en toute situation, est comprise par Miinster comme le
privilege de disposer naturellement de tous les biens nécessaires a la vie.

Miinster s’est encore inspiré de Strabon, comme on I'indiquait tout a
I’heure, pour la notice qui accompagne la carte de P’Europe dans
plusieurs éditions de la Géographie de Ptolémée. Cette fois, il maintient
la mention de l'importation, par I'Europe, des parfums et des pierres
précieuses ; mais il omet, en revanche, tout ce que Strabon dit des Grecs
et des Romains, la prudence des premiers qui, malgré la nature de leur
pays, ont su étre policés, 'influence des seconds qui enseignérent a des
peuplades peu policées la vie en société ; et, d’autre part, il resserre tout
le développement de Strabon et supprime toute mention de l'idée de vie
civile, d’existence en société, de sorte que le lecteur retient que I’'Europe
a cet avantage, inexpliqué, de ne manquer presque de rien, combattants,

7. Voir notamment II, 3, 7.

8. J. Boemus, Recueil de diverses histoires touchant les situations de toutes regions et
pays contenuz es trois parties du monde, Anvers, 1540, {° 125a.

9. S. Minster, La Cosmographie Universelle de tout le monde, éd. Paris,
M. Sonnius, 1575, fol., p. 83.



52 J. CEARD

agriculteurs, citadins, fruits de la terre, métaux, troupeaux, et que ses
habitants les moins favorisés, ceux qui habitent des lieux difficiles,
bénéficient des biens que leur procurent les hommes mieux pourvus, a
qui en échange ils apportent le secours de leurs armes; «ac talis quidem
est natura terra Europae in universum » ', conclut-il. Cette autarcie dont
parle Strabon, et dont I'expression méme est effacée dans la version de
Miinster, ne subsiste que sous cette forme d'un échange de bons
procédés, et encore tient-elle peu de place en comparaison de la liste des
avantages de I’Europe, qui assurent sa primauté. lls séduisent tant
Miinster que, non content de reprendre, a la fin de sa notice, ceux
qu’indiquait Strabon, il commence sa description par ces mots: «L’Eu-
rope est une des trois parties du monde, elle couvre une terre
extrémement fertile, naturellement tempérée et au ciel assez clément: en
fruits de la terre, en vins, en arbres, son abondance ne le céde i celle
d’aucun autre territoire et I’égale aux meilleurs d’entre eux. Elle est
plaisante et se recommande tant par la beauté de ses villes, de ses
places, de ses bourgs, de ses villages, et enfin par la qualité de ses
peuples, qu'elle passe de loin I’Asie ou PAfrique, en dépit de leur
grandeur supérieure.» Alors que Strabon insistait sur le bon usage que
I'Europe avait su faire des heureuses conditions offertes par la nature,
Miinster la loue comme une terre bénie ou la Providence a dispensé
profusément ses dons.

D’autres cosmographes — la majorité d’entre eux — s’engagent si
nettement en ce sens qu'ils effacent toute trace de la réflexion de
Strabon pour illustrer & loisir les themes de la fertilité, de la fécondité,
de la richesse de 'Europe, et marquer, sur tous ces points, sa supériorité
incomparable sur I’Asie et sur I’Afrique ; ils ajoutent volontiers que cette
supériorité est d’autant plus remarquable que I’Europe est la plus petite
des trois parties; encore une fois David vainc Goliath. Tel est I'essentiel
du propos d’Apian, dont la Cosmographie, souvent rééditée et traduite,
a été un manuel, imit¢ méme des autres cosmographes (ainsi Miinster,
que nous citions tout & I’heure, y a puisé le début de sa notice). Aprés
avoir délimité ’Europe, Apian continue: «La terre excessivement fertille
ha attrempance naturelle, et le ciel assez bening, non pas a postposer a
aulcune aultre, d’abondance de toutes sortes de grain, vin, et arbres:
mais a comparoir aulx meilleures regions, beaucop plus excellente de
vertu des peuples et nations que Asie et Afrique. Elle est la plus
excellente, et belle, et ryche, et plus ornee des villes, chasteaulx, et
villaiges, toutesfois la moindre des aultres parties de la terre » !'. Signot,

10. Voici le texte: «Quod in plano est et naturalem habet temperiem, multum juvat
ea loca quae asperiora sunt, quandoquidem id quod est in felici regione pacificum omne
est, et quod in tristi, pugnax. accipiuntque hae gentes aliqua inter se beneficia, dum aliac
opem armis ferunt, aliae fructibus et artibus morumque doctrina. Habet enim Europa
multitudinem pugnacem, habet et quae agros colat, quaeque urbes contineat, Affert fructus
optimos vitae necessarios, et metalla quaecumque usui necessaria sunt. Odores vero ad
sacrificia, nec non multi sumptus lapillos extrinsecus petit. Similiter pecudum mitium
exhibet copiam, et bestiarum ferarumque habet raritatem. Ac talis quidem est natura terra
Europae in universum. »

11. La Cosmographie de Pierre Apian (...). nouvellement traduict de Latin en
Frangois (...), Anvers, chez Gregoire Bonte, 1544, f> XXX b.



LITTERATURE COSMOGRAPHIQUE 53

en 1539, réduit sa description générale de I’Europe a ces quelques mots:
elle «n’est pas la plus grande partie en spatiosité des autres, mais en
nombre de citez elle est la plus forte»'?; il lui suffit de marquer la
supériorité de I'Europe et il la fait consister en cette puissance que
manifeste le nombre des cités.

Plus détaillée, la «déclaration» de la carte de I’Europe d’Ortelius
n’oublie pourtant pas de mettre en bonne place ces marques de
I'excellence de I'Europe: «C’est bien la plus petite, quant & son
estendue, entre les autres parties du monde, combien qu’elle a tousjours
esté reputée pour la meilleure (...). Par tout ce pays cy, l'air y est bien
temperé, et par ce bien fertile, semblablement mieux habitée, que les
autres parties du monde, avec force belles et magnifiques Villes» .
Observons ce souci d’asseoir la supériorit¢é de I’'Europe a la fois sur
I'excellence de son climat et I'importance de ses villes. Ces deux
observations viennent de Strabon, mais elles sont profondément mo-
difiées: I'idée de I'excellence du climat résume abruptement les remar-
ques de Strabon sur la diversit¢é harmonieuse de I'Europe; celle de
Pimportance des villes est le reflet défiguré du théme de la vie en
société. Enfin I'une et 'autre ne font que s’additionner pour constituer
cette opulence qui fonde la supériorité de 'Europe.

A peu pres dans le méme temps, Thevet, présentant dans sa Préface
les diverses parties du monde, use d’une expression qui résume
parfaitement cette image: «Ceste nostre riche et populeuse Europe».
Riche, I'Europe I'est, car la Nature y dispense ses biens avec une
extraordinaire générosité; quant a son peuplement, en quantité (comme
l'atteste le nombre des villes) comme en qualité, il surpasse celui de
toutes les autres parties du monde, méme de la quatriéeme. Achevant la
description des pays de I'Europe par un dernier chapitre qui traite «De
I’Europe en general, et division d’icelle, faite par I’Autheur», Thevet
note donc: «L’Europe estant la plus belle, principalle, et mieux
renommee de toutes les parties du monde, quoy qu’elle soit plus petite
en estendué que les autres, si est-ce qu’elle est plus habitee et fertille, et
a des hommes plus accorts et de meilleur esprit, comme j'ay aperceu
I'ayant visitee, qu’en tout le reste des autres trois parties» !4, L’expé-
rience personnelle de Thevet vient simplement confirmer I’exactitude
d’un lieu commun, qu’au demeurant il a appris de Strabon ou de lecteurs
de Strabon. En effet, il développe a son tour le theme de l'autarcie
européenne, mais, lui aussi, sans la comprendre autrement que comme la
conséquence de la profusion des biens naturels dont I'’Europe est
gratifiée : « En general dequoy a I’Europe disette ? En quoy n’abonde elle
pour la dire riche et bien heureuse ? elle a tous mineraux, toute espece
de bestes, pour le plaisir, proffit et usage de 'homme: la mer y abonde
plus en poisson, qu’en toute autre part: les bons bleds, fruits et vins, y
sont estimez celestes, les Marbres, Corails, Ambre jaulne, Jaspes, et

12. J. Signot, La Division du Monde contenant la declaration des provinces et regions
d’Asie, Europe et Aphricque (...), Paris, A. Lotrian, 1539, f” XVa.

13. Nous citons d’aprés I'éd. de 1598 du Theatre de I’Univers d’Abraham Ortelius
(B.N.: G. 526).

14. A. Thevet, La Cosmographie Universelle (...), Paris, 1575, vol. II, f* 935a.



54 J. CEARD

autres gentillesses n’y manquent, comme le Souffre, Alun, Bitume,
Vif-Argent, et autres drogues. En somme, si ’Afrique abonde en or,
I’Asie en espiceries et pierreries, 'Europe a dequoy nourrir et substanter
et 'une et Pautre »*. Notons ces derniers mots qui reprennent — mais
modifient — une réflexion de Strabon qui remarquait qu’étant «la mieux
pourvue en hommes et en régimes politiques de valeur », I'Europe avait
su aussi étre «pour le monde la grande dispensatrice des biens qui lui
étaient propres» ; dans son esprit, c’était essentiellement la «civilité » que
I’Europe avait apprise au monde; pour Thevet, I'Europe est si riche
gqu'elle peut aisément nourrir de ses excédents le reste du monde.

Chez les Cosmographes de la fin de la Renaissance, cette considéra-
tion de la richesse infiniment supérieure de 'Europe devient un théme
dominant. Paul Merula, qui décide de commencer par I'Europe en raison
de sa «dignité » et de son «excellence », ajoute seulement que Strabon a
fondé cet ordre sur d’autres raisons, ['autarcie européenne notamment; i
ne dit pas comment il I’entend, mais visiblement cette idée a moins
d’'importance a ses yeux que I'’énumération des richesses de I’Europe ; les
fruits, les minerais, les troupeaux indiqués par Strabon ne lui suffisent
pas et, s’il consent a dire que I’Europe est la plus petite des quatre
parties, il se hate d’ajouter que I’Europe I'emporte de loin par sa
richesse en biens et en hommes; et il devient lyrique pour chanter le
nombre et I’éclat de ses villes: ’Afrique jadis n’eut guére que Carthage
dont elle pit se vanter, et I’Asie n’eut gueére que Ninive, Babylone et
Jérusalem ; aujourd’hui ’Amérique n’a guere que Cuzco, et la Nouvelle-
Espagne, que Mexico; mais I’Europe, elle, partout, abonde en villes
d'importance égale ou supérieure, comme chacun peut le constater; ce
spectacle force a s’écrier: «Sileant sua, sileant Partes Orbis ceterae: Par
nihil Europae, nihil est secundum » 6.

Plus posément, Magini ne se lasse pas d’énumérer les avantages de
I'Europe, considérant du méme regard les hommes et les choses qui
fondent sa supériorité : «Cette région du monde I'emporte de loin sur
toutes ses autres parties par son agrément, sa fertilité¢, son ciel clément,
son climat tempéré, la qualité et la beauté des villes, des hommes, des
animaux, des plantes, des fruits et des eaux» '”. Et chacun de ces aspects
est ensuite développé, ce qui procure au lecteur Poccasion d’apprendre
que c’est en Europe que les animaux sont les plus beaux et les plus
grands, et les végétaux, les plus hauts, les plus développés et les plus
productifs.

On devine que la trés vaste Histoire du Monde de D’Avity ne s’est
pas fait faute de vanter a loisir de si beaux avantages. Le « Discours
général de I’Europe», di a Frangois Ranchin, tient & mentionner,
«privativement aux autres parties du monde», «la beauté de ses
Royaumes et Estats, la civilité et courtoisie de ses habitans, la gloire des
armes et des lettres, le grand nombre et excellente police de ses villes,

15. Thevet, ibid., > 936a.

16. P. Merula, Cosmographiae generalis libri III, Amsterdam, 1621, fol., p. 200.

17. Joannis Antonii Magini (...) Geographiae, tum Veteris, tum Novae, volumina duo,
éd. Arnheim, I.-lans Sonius, 1617, t. I, f° 39 a.



LITTERATURE COSMOGRAPHIQUE 55

ses ports et rivieres navigables, son commerce et grand trafic, la beauté
et diversité de ses langues, I’'abondance de ses fruicts, metaux, simples et
mineraux, et la temperature de son air»'®. On remarquera que Ranchin,
lui non plus, n’établit aucune antithése entre la physis et le nomos, mais
voit dans les bienfaits du second le prolongement, 'épanouissement des
bienfaits de la nature. La suite le prouve lumineusement: « Tout ce que
les autres parties du monde possedent et pour la terre en fruicts et
richesses, et pour les hommes, n’est point comparable a ce que
I’Allemagne, la France, I'ltalie, I'Espagne, les Pays Bas, ’Angleterre
peuvent faire voir en la bonté, beauté, et grandeur de leurs villes (...),
et pour les qualitez, doctrine et bonnes mceurs de leurs habitans.» La
magnificence des villes, la qualit¢é des hommes couronnent I’heureux
naturel du terroir européen, plus petit sans doute que les autres, mais si
avantageusement pourvu: «Si I’Europe est petite, elle est d’autant plus
belle, bien cogneué, habitée et cultivée partout, jusques au moindre coin
et vallon: Elle a fort peu de sables, aussi bien que d’animaux sauvages:
elle ne cognoist, ny ne produit point de monstres, comme fait I’ Afrique,
qui en fait voir tousjours quelque nouveau; la France particulierement
en a esté exempte de tout temps, comme les Anciens ont mesme
remarqué » . Notons au passage que, comme souvent chez nos cosmo-
graphes, 'éloge de I’Europe sert ici de toile de fond a I'éloge a fortiori
de tel pays particulier. Pour linstant, il suffira d’observer que Ranchin,
qui, lui aussi, a lu Strabon, trouve insuffisant de dire que I’Europe a peu
de bétes sauvages, et qu’il lui importe de reconnaitre & la faune
européenne une excellence protégée des disgraces que connait I’ Afrique.
Certes, plus circonspect que Magini, il ne va pas jusqu’a trouver en
Europe les animaux les plus grands, mais il estime que, sous ce rapport
aussi, elle soutient la comparaison: «Quant aux animaux que I'Europe
produit et nourrit, il est bien vray qu'on n’y void point d’Elephans et de
Chameaux (...), mais la force des mulets et chevaux qui y proviennent, a
porter ou trainer les fardeaux, y est considerable »%.

«La qualité des chevaux, des bceufs et de tous les étres vivants,
écrivait Strabon contre Posidonius, ne résulte pas seulement du lieu ou
ils vivent, mais aussi de I’entrainement»?'. Chez nos cosmographes, de
telles réflexions sont complétement effacées. A les lire, on est obligé de
conclure que I'Europe est une terre bénie ou, par une dispensation
naturelle, se trouvent réunis tous les avantages, tous les bienfaits de la
Nature.

Cette diversité, dont, selon Strabon, les Européens ont su tirer
profit, n’est plus pour eux que le signe que rien n’a été refusé a
I’Europe. Ainsi la diversité des climats de I’Europe, a leurs yeux, plaide
encore en ce sens, d’autant que — ils y insistent — chaque climat vy tire

18. D’Avity, op. cit.,, p. 2.

19. Sur ce dernier point, voir notre livre La Nature et les Prodiges, Genéve, Droz,
1977, p. 271, 0. 120.

20. D’Avity, op. cit., p.21.

21. Strabon, 1I, 3, 7.



56 J. CEARD

avantage de sa difficulté méme. Ranchin concede que la saison chaude,
dans le midi de IEurope, est pénible a passer, mais, se hate-t-il
d’ajouter, «si les chaleurs y sont grandes et fascheuses, les fruicts qu’elle
rapporte, qui sont cuits des ardents rayons du Soleil (...), en font
aisément supporter I'incommodité, qui est quasi tousjours suivie d’une
belle et agreable Automne, dans laquelle on joiiit des fruicts plus
delicieux » >2. Strabon, qui avait souligné que I'Europe est tout entiére
habitable, avait cependant excepté «la petite fraction inhabitée par suite
du froid, a la lisiére de ces peuples qui vivent dans des chariots, vers le
Tanais, le Méotis et le Borysthéne ». L’observation, devenue classique,
est reprise par tous les cosmographes, et Miinster ne s’y dérobe pas. Elle
n’est pourtant pas du godt de Belleforest qui, réécrivant la Cosmographie
de Miinster, la lui reproche vivement et I'accuse «de peu de diligence »:
«Quand aux froidures Meotides, le pays est plus Oriental que la Limonie
laquelle est habitee, et par consequent n’est vray-semblable qu’il n’y a
point d’habitation, et ce qui plus le fait croire est le peuple qui en sort
ordinairement : joinct que l'auteur se coupe luy mesme la gorge de son
couteau, disant qu’ils habitent sur des chariots, comme s’il ignoroit que
c’est ’ancienne coustume des Scythes, desquelz ils sont descendus, et que
les Tartares Orientaux mesmes se tiennent és chariots, et y font leur
petit mesnage, quoy que le pays ne soit froid aucunement» *. Pourtant
Miinster avait veillé a dire: «Il n’y a lieu ou region en Europe tant
abjecte, en laquelle les hommes ne se soyent fait habitation, et ou ils ne
se puissent commodément procurer les choses, qui sont necessaires pour
la vie. Qui eust jadis creu, que les hautes Alpes et aspres montagnes,
qui sont tousjours blanches de neige, et qui separent Iltalie de
I’Allemagne, devoient estre habitees des hommes, et qu'on y deust vivre
commodément, et y avoir doux pays?»?% Ce n’est pourtant pas assez au
gré de Belleforest, qui n’accepte pas que la diversité de 'Europe puisse
inclure la moindre région inhabitable.

C’est que, pour nos cosmographes, la diversité n’est pas, comme
pour Strabon, une donnée capable de bienfaits comme de méfaits, et
dont il appartient a ’'homme, s’il peut, de tirer avantage; c’est le signe
que I’Europe a regu cette grice spéciale d’étre comme le microcosme de
la beauté de l'univers. Du reste, les peuples de I'Europe n’ont fait
qu'amplifier cette diversité naturelle. Quand Merula aborde I'examen des
meeurs des Européens, il avoue que les décrire est une tiche qui excéde
ses forces et qu’il ne peut qu’en illustrer de quelques exemples l'infinie
diversité . Ranchin fait de méme et y voit une autre supériorité de
I’Europe : «Il n’en est pas de I’Europe, comme de I'’Afrique, de I'Asie,
ou de ’Amérique, dont on a peu descrire les mceurs et fagcons de faire et
de vivre en gros: car en I’Europe, non seulement chaque Royaume et
Estat a ses mceurs, mais la moindre Province, voire les habitants de

22. D'Avity, op. cit., p. 20.

23. Belleforest, La Cosmographie Universelle de tout le monde, Paris, M. Sonnius,
1575, p. 83.

24. Ibid., p. 82.

25. Merula, p. 204-205.



LITTERATURE COSMOGRAPHIQUE 57

chaque petit pays, et ville ont les leurs»**. Lui aussi ne peut que donner,
par des exemples, une idée de ce qu’il appelle «une varieté si evidente »
et qui lui fait dire qu’il en est de 'Europe «comme si elle estoit le
Monde universel ».

On comprend bien que, dans ces conditions, nos cosmographes se
résignent mal a accepter les quelques caractéres de I’Europe qui, dans le
texte de Strabon, n’attestent pas immédiatement sa supériorité. Certes il
leur est difficile de nier qu’elle soit la plus petite des parties du monde,
d’autant que les terres nouvellement découvertes réduisent encore sa
superficie relative. Mais plusieurs d’entre eux se contentent de I'oublier
et continuent & comparer ’Europe a I’Asie et a I'’Afrique seulement, par
une sorte de fidélité intéressée a Strabon: elle n’est plus que la plus
petite partie de notre continent; du reste, cette concession est largement
rachetée par la considération de ses autres avantages, quand ils ne vont
pas, comme Ranchin par exemple, jusqu’a dire que sa petitesse méme
est une vertu; on a déja cité ces mots: «Si I’Europe est petite, elle est
d’autant plus belle, bien congneué, habitée, et cultivée partout.» Mais
quelques-uns contestent que I’Europe soit aussi petite qu'on le dit
communément. C’est encore Belleforest qui le reproche a Miinster. Si
I'’Europe est irrémédiablement limitée a 1'Ouest, au Sud et méme a I'Est,
il est trés probable que, vers le Nord, nous n’en avons pas encore atteint
les bornes: «Ceux qui verront de quelle estendue est celle grande et
spacieuse region de Scandinavie, que jamais les anciens ne cognurent que
par songes (...): Ils diront, peut estre, que I’Afrique n’a point guere
grand avantage sur I’Europe: et tout consideré, ne scay si ceste-cy luy
sera esgale » ; il faut, ajoute-t-il, conjecturer «l’espace presque infini vers
le Nord, ou Septentrion» et calculer la superficie de I’Europe, puisque la
découverte de cet espace n’est pas achevée, «par la verité des mesures
du globe»?. Quelques années aprés, en 1582, La Popeliniere tient le
méme langage et représente 'Europe «selon les Geographes et mariniers
qui ont descouvert les pais approchans du Pol Arctique jusques aux
hyperborees que les anciens Grecs et Latins avoient ignoré» *®. Ce que
nous appelons le Vieux Monde a aussi sa nouveauté.

Ce n’est pas tout. Strabon avait concédé que, parmi tant de
richesses, V'Europe devait cependant importer parfums et pierres précieu-
ses. Certains, nous 'avons vu, se contentent d’oublier de mentionner ce
manque. D’autres n’ont garde d’omettre sa remarque, que ces biens ne
sont pas indispensables, ajoutant méme parfois, comme Magini, qu'’ils
peuvent étre nuisibles”. D’autres encore font mieux, comme Merula,
qui, parmi les louanges de I'Europe, indique qu’elle importe ces biens en
si grande quantité que c’est en elle qu’il s'en trouve la plus grande
abondance; qui plus est, parlant ainsi, il assure suivre P’avis de
Strabon*. Les métaux précieux du Nouveau Monde pourraient, certes,

26. D’Avity, p. 21-22.

27. Belleforest. p. 81-82.

28. La Popeliniere, Les Trois Mondes, Paris, P. L'Huillier, 1582, f” 36a-37b.
29. Magint, loc. cit.

30. Merula, p. 204.



58 J. CEARD

porter ombrage a I’Europe; nos cosmographes balaient P'objection et,
avec Ranchin, soutiennent que les Européens sont si industrieux que 'or
et 'argent qui en résulte «esgale bien, s’il ne surpasse, la valeur des
mines d’or et d’argent qui sont és autres parties du monde ». Quant a ces
biens importés dont parlait Strabon, Ranchin a bien noté I’habile réponse
de Magini, et il la reprend en I'amplifiant: «Si I'or, les perles, et pierres
precieuses n’y croissent point, elles y sont apportées de I’Asie et du
dehors, comme a dit Strabon avant nous, voulans parler plus generale-
ment, qu’en autre part du monde on n’en void point une pareille
abondance, en sorte qu’il semble que le monde ayant esté fait pour
'homme, et pour manifester la gloire de Dieu, I’Asie et les autres
parties du monde ont esté faites pour I'Europe » >'. On ne peut étre plus
clair.

Ainsi ’'Europe ne doit point tant ce qu’elle est & la prudence de ses
habitants qui ont su tirer parti d’heureuses dispositions naturelles, qu’a
un dessein providentiel qui ’'a désignée pour étre supérieure a tout le
reste du monde. Elle a, de fait, requ ce privilége unique d’étre la
Chrétienté. Avant méme d’en indiquer les limites, l'introduction du
Theatre de I'Univers d’Ortelius note: «Europe s’appelle la partie, en
laquelle de toute ancienneté estoit comprise la Chrestienté. » De méme,
c’est par cette mention que Merula ouvre la liste des avantages qui
placent I’Europe bien au-dessus de I’Asie, de [I’Afrique et de
I’Amérique *.

Pourtant nos cosmographes ne peuvent guére ignorer les vicissitudes
de I’Europe chrétienne, ses tensions internes, ses déchirements et la
menace turque. Miinster intitule sa description générale de I’Europe:
«De I'’Europe qui comprend de nostre temps la Chrestienté, et aussi
quelque chose de la seigneurie du Turc.» Ortelius avoue: «Clest la
partie du Monde, que nous appellons pour le present, la Christienté:
combien gu’en aucuns endroicts d’icelle, la foy Chrestienne, (helas, par
la tyrannie du Turcq) a esté abolie.» Certains méme, comme La
Popeliniere, osent déclarer que, si 'Europe n’a pas pu bien résister a de
tels assauts, c’est parce qu’elle n’a pas su demeurer unie: «Bien
qu'autrefois de loy Payenne, et Idolatrique, comme presque tout le
monde : est depuis la venue du Messie neantmoins, faite Chrestienne.
Presque toute anciennement soubz ’Empire Romain: mais au declin de
ses bonnes mceurs, desmembrée par I'impourveue descente des Septen-
trionaulx, ne s’est veu moins tourmentée par diversité d’estats, ennemys
le plus souvent uns des autres (...), que par la survenue des nouveaux
estrangers enjambans sur eux, par 'occasion de leurs partialitez plus que
par les autres moyens suffisans a leur ruine: les Turcs mesmement et
Sarrazins.» Mais un tel aveu est extrémement rare. Il est bien plus
fréquent de voir nos cosmographes tourner la menace turque a I’avantage
de I’Europe; c’est Thevet qui demande: «Avec quelle force, sinon
Europenne, se rend le Turc si espouventable, cognoissant ceux d’Asie

31. D’Avity, p. 21,
32. Merula, p. 200.



LITTERATURE COSMOGRAPHIQUE 59

trop effeminez?»**; et Merula fait mieux encore puisqu’il conclut son
«éloge» de I'Europe par ces mots: «Bien plus le Souverain turc,
négligeant presque I’Asie et la laissant a des généraux et a des
gouverneurs, s’est transporté avec des forces considérables dans cette
partic du monde, ou il s’emploie enticrement a s’avancer chaque année
plus avant, fit-ce au prix d’importantes pertes parmi ses gens»*.

Les uns et les autres n'entendent pas méditer longuement sur
I'éclatement de la Chrétienté et s’efforcent plutot de se réfugier dans le
réve d’une Europe unie en une méme foi. Ecoutons Ranchin: «L’Eu-
rope est a bon droict entendué soubs le nom de Chrestienté, d’autant
que hors du meslange des Turcs, et Mahometans, qui sont seigneurs de
la ville de Constantinople, de la Thrace, de la Grece, et autres pays,
tout y est Chrestien. Comme aussi 'Europe peut estre dite Catholique,
et la religion laquelle y est receué plus generalement, Catholique, ou
universelle, puis que la plus grande part de ses Estats fait profession de
la Religion Catholique Romaine, et reconnoist le Pape pour chef de
I’Eglise » . Deux pages auparavant, s’interrogeant sur les forces de
’Europe, Ranchin assurait que, plus encore que matérielles, elles étaient
spirituelles et consistaient «surtout au nom Chrestien»; et il se
contentait de dire, comme a regret, que, pour peu que «I’'Union des
Princes Chrestiens fust bonne », les armées de I'Europe «seroient autant
de legions fulminantes » qui chasseraient le Turc; maintenant il dresse le
mythe d’une Europe rassemblée dans l'unité de la foi catholique, sous
l'autorité du Pape.

Nos cosmographes ne se résignent pas a reconnaitre que ni I’Empire
ni I’Eglise ne sont plus tout a fait les ciments de I'unité dont ils révent
pour I’Europe. S’ils admettent le déclin de 'Empire, ils cherchent tout
de suite a lui restituer au moins une partiec de I'éclat perdu. Selon
Ortelius, en Europe, «y a encores pour le jourdhui plus de vingt et huict
Royaumes Chrestiens, sans I’Empire Romain, lequel passe encores tous
autres Empires en dignité et reverence, et jadis en puissance et
renommee ». Ranchin, pour sa part, reprend longuement la vieille
doctrine des quatre monarchies, pourtant vivement critiquée déja,
notamment par Bodin*, et assure que le commandement souverain
appartient aujourd’hui a I’Allemagne «comme une ombre et legere
image de cet ancien Empire, dont les Aigles ne sont pas mortes, quoy
qu’elles n’ayent point le vol si haut et si eslevé» ¥. Et il ajoute tout de
suite que, non seulement le siége de 'Empire est en Europe, mais que
«le siege Apostolique y est en sa plus belle splendeur, avec ses
Cardinaux, les Princes de I'Eglise ». Il peut donc conclure : «Finalement
la gloire et la lotiange deués a Jesus-Christ, le Sauveur du Monde, ne se
departent pas de I'Europe, voire y ont leur principal siege, qui I'en font
denommer la Chrestienté. »

33. Thevet, f° 936a.

34. Merula, p. 204.

35. D’Avity, p. 28.

36. Voir notre art. « Rome dans la Méthode de I'Histoire de Bodin», in Actes du
IX® Congres de I'Assoc. Guillaume Budé, Paris, 1975, t. 11, p. 758-770.

37. D’Avity, p. 1.



60 J. CEARD

~

Quant a Thevet, il s’arréte longuement a considérer le mode de
désignation de ’Empereur et, s’il reconnait que ’'Empire est en déclin, il
estime en méme temps que sa survivance méme est due a la Providence:
«Le Sainct et Sacré Empire Romain, jagoit qu’il soit bien eschantillé, et
mis au bas, si est-ce qu’encor retient-il quelque chose de son ancienne
Majesté, plus par un miracle, en temps si deploré, que par le conseil des
hommes » . Ainsi I'affaiblissement méme de l'idée d’Empire devient une
preuve de I'élection divine. Du reste, Thevet, lui aussi, conclut son éloge
de I’Europe en réunissant les deux grands signes de cette élection,
IEglise et l’Empire' «Or ce qui rend encore ceste partie de I'Univers
plus admirable, c’est que Dieu I'a choisie, pour y garder la purité de son
Eglise, y plantant et constituant un chef en terre, qui sera jusques & la
fin du monde. Aussi la forme de la Monarchie y est conservee en la
Majesté Imperiale, et saincte Union des Princes Chrestiens, vivans soubs
mesmes loix, obeyssans a un mesme Pasteur » *.

A lire de tels textes, on sent combien leurs auteurs restent attachés
4 une certaine image de 'Europe, que les enseignements de I’histoire ne
parviennent pas a ternir. Mais aussi, a les voir si soucieux de les ignorer
et si inquiets a l'idée que I’Europe pourrait, en certains domaines,
n’avoir pas une supériorité évidente sur le reste du monde, on est tenté
de conclure que tout leur effort consiste & maintenir, a sauver une image
dont ils ne veulent pas avouer qu’elle est largement idéale. Du reste, ils
sont nombreux a se demander si ’Europe est bien nommée et s’il ne
conviendrait pas de substituer 3 un nom tiré d’une fable immorale celui
de Japétie, ou terre de Japhet: c’est, par exemple, l'avis de Postel,
indigné de constater que I'Europe doit son nom a ce qu’il appelle «le
commerce d’'un abominable vaurien avec une vache»*. D’autres, qui
acceptent ce nom, s’efforcent de dégager le sens allégorique de la fable,
ou méme, comme Goropius, qui croyait que le flamand était la langue
originelle, trouvent dans 'étymologie du nom d’Europe le signe de son
élection. E, dit Goropius, dénote un mariage légitime; Ur veut dire
excellent, et Hop, espoir; par conséquent E-ur-hop, Europe, signifie
«espoir excellent d’'un mariage légitime» — et ce mariage est celui par
lequel le Christ a uni a tout jamais ’Europe et son Eglise*. Voila ce qui
était promis a Japhet quand Noé lui donna 'Europe en partage.

Il n’est pas jusqu'a la considération de la forme générale de
I’Europe qui ne concoure a redorer son image. Dans la ligne de Strabon
qui, soucieux de graver dans les mémoires la figure des pays et régions,
comparait I'Espagne a une peau de bceuf, le Péloponnese a une feuille

38. Thevet, f* 926b.

39. Thevet, {* 936a.

40. G. Postel, Cosmographicae disciplinae compendium..., Béle, J. Oporin, 1561,
p. 2: «lapetus, quem sacra vera laphetum sive lephetum dicunt, iustius suae parti, ut in
nostro orbe inter tres minimae, ita monumentis nulli omnino inferiori, nomen lapetiae dare
aut reddere debet, quam a nefarii nebulonis cum vacca congressu fabulosam Europae
nomenclaturam illi permittere » (Postel confondrait-il la fable d’Europe et celle d'lo?).

4]1. Cité par Merula, p. 201, d’apres, dit-il, des notes manuscrites de Goropius
(Celui-ci ne s’explique pas sur le sens qu’'il attribue & £, sans doute se référe-t-il a la
valeur traditionnelle du nombre 5, qui est le nombre nuptial ; E, étant la cinquieme lettre
de P'alphabet, vaut 5).



LITTERATURE COSMOGRAPHIQUE 61

de platane, ou la Libye a une peau de panthere, les cosmographes
déclaraient traditionnellement que I’Europe a la forme d’un dragon ; c’est
ce qu’enseigne, par exemple, Apian; I’Espagne en est la téte, la France
le cou, I’Allemagne le corps, et ses deux ailes sont formées, au midi, par
I'Italie et, au nord, par la Chersonese Cimbrique, c’est-a-dire le Jutland.
Ranchin critique cette comparaison: si on la maintient, il faut I’entendre
aujourd’hui «en sorte que laisle droicte soit beaucoup plus ample que la
gauche, entant que plusieurs lieux ont esté descouverts vers le Septen-
trion au dessus de cete Peninsule qui n’estoient pas connus des
Anciens » 2. Visiblement il préfére une autre image, d’invention moder-
ne, celle d’'une femme assise qui a «I’Espagne pour teste, cete extremité
des Gaules, qui est sous les monts Pyrenées, pour col, et le restant de la
France pour la poictrine et son interieur, I'Italie et I’Angleterre pour ses
bras, I’Allemagne pour ventre, la Boheme pour nombril, le restant du
corps de cete Royne du monde, sous les plis de sa robe, se trouvant
rempli et fourni a l'entour de son siege eminent, de la Norwege,
Dannemarck, Suede, Finlande, Livonie, Lituanie, Prusse, Pologne,
Hongrie, Sclavonie, Croatie, Dalmatie, Grece, Thrace, Servie, Bulgarie,
Transsylvanie, Walachie, Moldavie, Tartarie Procopense, ou Mineure, et
Moscovie. » On voit trés bien, a lire ce portrait, qu’une telle comparai-
son répond au dessein d’entretenir 'image d’une Europe unie sous la
suprématie de quelques puissances. Postel rapporte que Christian Wechel
avait fait représenter, pour complaire a Charles Quint, I’Europe sous la
forme d’une femme couronnée du diadéme impérial, et dont la téte était
I’Espagne, I’épaule gauche la France, la poitrine I’Allemagne, la main
gauche le Danemark, le bras droit I'Italie, tandis que, dit-il, «tous les
territoires soumis aux Turcs et aux Moscovites s’étendaient jusqu’a ses
pieds recouverts de ses longs vétements»®. Postel n’approuve pas la
flatterie qui faisait agir Wechel, mais loue 'invention, excellente «si 'on
fait référence a la concorde du Christianisme ou a Ilauthentique
juridiction de Japhet». Ce propos montre clairement que, si I'on récuse
I'image du dragon, ce n’est pas seulement parce qu’elle est devenue
géographiquement inadéquate.

Il s’agit bien, au fond, d’effacer de la carte ces musulmans et ces
orthodoxes qui, nécessaires quand on veut mesurer I’Europe, deviennent
génants quand il est question d’en définir I'unité. 1l est curieux de
constater que nos cosmographes, qu’ils soient catholiques ou réformés,
semblent s’entendre pour définir une Europe qui ignore les orthodoxes et
exclue les musulmans. Les uns et les autres paraissent préférer caresser
le réve d’une Europe qui saurait enfin manifester — ou retrouver? —
son unité en chassant le Turc. Vadianus, commentant Pomponius Mela,
se plaint de cette langueur qui s’est emparée de I'Europe et lui fait
souffrir cette présence insupportable. Non seulement, dans le passé,
remarque-t-il, elle a toujours repoussé toutes les tentatives faites contre
elle, renvoyant Xerxés et Darius en Asie et écrasant [Iafricaine

42, D'Avity, p. 3 (L’auteur s’inspire ici de Merula, p. 3).
43. Postel, p. 3 (L’ouvrage comporte ici une — mauvaise — illustration de cette
figuration de I’Europe).



62 J. CEARD

Carthage ; mais encore, «comme si elle ne contenait pas ses propres
forces, elle n’a laissé aucune partie de la terre connue a l'abri de ses
armes » #. On voit ici 'idée qui se fait jour: celle d’'une Europe appelée
a dominer le monde. Elle va s’exprimer avec une insistance croissante.
Nos cosmographes, s'ils se souviennent encore de la remarque de
Strabon selon laquelle I’Europe a été «pour le monde la grande
dispensatrice des biens qui lui étaient propres», la métamorphosent
complétement, puisque, non seulement, comme le disait Ranchin, ils
estiment que le reste du monde a été fait pour I’Europe, mais encore
considérent que I’Europe dispose d’un exceés de puissance, d’un surplus
d’énergie, qui la pousse, comme nécessairement, & répandre son empire
sur la terre entiére. Thevet disait tout a ’heure que ’Europe a «dequoy
nourrir et substanter» ’Afrique et I’Asie ; on saisira le fond de sa pensée
en lisant la suite immédiate: «Et tant forte elle est, a puissance de
subjuguer les deux autres, voire une quatrieme. Car comme ne pouvant
tenir en sa peau, elle n’a laissé terre ny Province, ou elle n’ait donné
quelque attainte par armes, soit en Asie ou Afrique, mesme de nostre
temps ont (sic) penetré jusques dessous les deux Poles, ce que jamais
n’ont entrepris les autres peuples des trois parties du monde. Les Goths,
yssus de I'Europe, ont couru les mesmes parties plantant partout les
signes de leurs victoires. Les Gaulois ont jadis couru I’Asie: depuis les
Francois en ont fait autant, chassans les Sarrasins de la Palestine et
“gypte » . Les grandes figures européennes, ce sont, dans ces condi-
tions, les conquérants et, en tout premier lieu, Alexandre, qui ainsi
retrouve une grandeur qu’un Rabelais lui avait contestée en le donnant
pour modéle a Picrochole. 1l est, pour Magini, I'un de ceux qui
«dompterent toute la terre alors connue et la mirent sous leur joug. De
notre temps aussi, ajoute-t-il, les Princes de I'Europe ont soumis a leur
seigneurie ’Amérique et la plus grande part de I'Asie et de I’Afrique » %.
C’est par ces mots qu’il achéve sa description générale de I'Europe.
Ortelius déja concluait par des considérations de ce genre sa propre
présentation de I'Europe: «Les habitans de ceste partie, écrivait-il, ont
tousjours passé les autres Nations en subtilité d’entendement, et dexterité
corporelle ; par lesquels moyens ils ont jadis subjugué quasi tout le
monde (...). Comme lon a bien veu, en premier lieu, au Royaume de
Macedoine par Alexandre le Grand, mais principalement depuis ce temps
la par 'Empire Romain; et presentement par le Roy Catholique des
Espaignes nostre Souverain Sire, et le Roy de Portugal, qui entre deux
dominent aux quatre parties du monde. De sorte qu’il semble, que les
habitans de ceste partie susdicte soyent de leur naturel idoines et aptes,
pour gouverner les autres parties du monde.» Quand toute lhistoire de
’Europe vient témoigner de son aptitude & dominer le monde, comment
n’y pas voir une vocation? L’4ge actuel en fournit une preuve éclatante,

44. Pomponius Mela, De Orbis situ libri 111, una cum commentariis Ioachimi Vadiani,
Bale, ap. A. Cratandrum, 1522, p. 11: «Mirum est, Europam tanquam suarum virium non
capacem, nullam cognitae terrae partem armis non tentasse. Europaeos enim Africa sensit,
tremuit Asia (...).»

45. Thevet, ° 936a.

46. Magini, f* 39a.



LITTERATURE COSMOGRAPHIQUE 63

N

par tous ces «grands Navigateurs», que Ranchin inscrit & la suite des
Alexandres et des Césars, «les Colombs, les Almerico, Magellans,
Drachs, Courtois» — c’est-a-dire Cortés —, qui, comme leurs prédéces-
seurs, ont eu I’Europe pour patrie ¥

II faut bien le dire, on entend fort peu de voix s'élever pour
contester la légitimité de cette prétendue vocation européenne. La
Popeliniere fait exception qui, recherchant les «diverses occasions que les
peuples de I'Europe ont eu de tout temps a sortir de leurs pais pour
conquerir terres estranges»*, déclare que, si certains ont été conduits
par le désir de répandre la foi chrétienne, il en est aussi plusieurs qui
n‘ont obéi qu’a «une insatiable convoitise de s’enrichir et accroistre leurs
seigneuries ». Il vaut la peine de noter que nos cosmographes, qui sont
pourtant si attentifs & apercevoir le signe de I’élection européenne dans
le fait qu’elle est la Chrétienté, oublient de considérer que sa vocation a
dominer le monde répond a une mission de conversion & la foi
chrétienne. Or, ce serait 1a une réplique aisée a un La Popeliniére qui,
reprenant la vieille et belle idée de la cité du monde, osait déplorer
qu’un mélange confus de besoins internes, de désir d’honneur, de zéle
chrétien et d’appétit de puissance elit poussé «ceux de nostre temps» &
«troubler 'aise de ceux qui comme freres domestiques en ceste grande
maison mondaine, ne demandoient qu’a passer le reste de leurs jours en
paix et contentement de ce que le Ciel et la terre leur envoyoient pour
le soustien de ceste vie humaine ». Il faut que I'idéal missionnaire se soit
bien complétement effacé des esprits pour que nos cosmographes ne
songent méme pas a habiller de ce manteau I'image de I’Europe
conquérante qu’ils sont en train de construire; et I'on est obligé de
conclure que, s’ils tiennent tant a établir que I'Europe est divinement
élue, c’est qu’'ils y cherchent la justification non tant d’un devoir que
d’un droit.

On sait assez que cette image de I’Europe qu’a travers Strabon revu
et corrigé les cosmographes de la fin de la Renaissance sont en train
d’élaborer va hardiment poursuivre sa carriere. Pour ne prendre qu’un
exemple, il est aisé de voir que c’est & 'aide des textes ici analysés que
le Grand Dictionnaire historique de Moreri composera son article sur
’Europe. On y lit notamment: «Quoique I'Europe soit la moindre des
trois parties de notre continent, elle a pourtant des avantages qui la
doivent faire préférer aux autres»; et encore : « Les peuples de I'Europe,
par leur adresse et par leur courage, se sont soumis ceux des autres
parties du monde », ou «L’Europe surpasse en toutes choses les autres
parties du monde»; enfin, au terme de ce développement, comme un
détail digne d’intérét, les mots suivants: « Nous pouvons encore ajouter
aux avantages de I’Europe, celut d’avoir le vicaire de J.C. en terre dans
la personne des papes. »

Jean CEARD

47. D'Avity, p. 27.
48. La Popeliniére, p. 38a.



ASPECTS DE LA CONSCIENCE EUROPEENNE
CHEZ VALLA ET ERASME

Si l'on en croyait certains doctrinaires tels que Denis de
Rougemont !, dés le Moyen Age I’Europe était unifiée ; sous la direction
des deux pouvoirs, spirituel et temporel, elle constituait un tout
harmonieux ; I'esprit du mal se serait introduit a la fin du XIII® siecle
sous forme de I’Etat national — c’est la monarchie de Philippe le Bel qui
aurait été la grande coupable — et des lors la division régna. Cette vue
est en grande partie fictive; certes il est bien vrai que les clercs
médiévaux pensent I'unité au moyen de deux concepts, Empire et Eglise,
mais l'unité de quoi? de I'Europe ou du monde? Les concepts
unificateurs souffrent en effet d’une pernicieuse contradiction interne : ils
ne s’appliquent en fait qu’a une partie de ce que les géographes
appellent I’Europe, alors qu’en théorie ils prétendent rassembler la
totalité du genre humain ; I'Empire romain, jadis, s’était cru universel car
il ne laissait en dehors de lui que quelques poignées de Barbares?, et
quand il fut devenu chrétien on crut que son existence avait ét€é voulue
par Dieu afin que I'Evangile fit préché a tous dans un monde pacifié et
unifié ; c’est pourquoi précisément le Christ s’était incarné sous Auguste.
Mais au Moyen Age ni le pape ni I'empereur ne peuvent conserver
Iillusion que leur pouvoir s’étend a I'univers ou méme a PEurope
entiere. Car non seulement il y a les Sarrasins, mais les chrétiens
orientaux ne reconnaissent pas l'autorit¢ du pontife romain et 2
Constantinople régne un Empereur qui a meilleur droit que celui
d'Occident peut se dire le successeur de Constantin, d’Auguste et de
César. A I'Ouest il y a les Latins, a I'Est les Grecs et ces désignations se
fondent sur la religion autant que sur la langue; du Portugal a la
Lithuanie, de I'Italie méridionale aux pays scandinaves, de I'Irlande a la
Hongrie on obéit en principe au pape, le latin sert a la liturgie et a
I'enseignement.

Des trois mani¢res de définir une Europe spirituelle (autre que
géographique), c’est la troisieme, par la culture, par le latin, qui est la
plus solide; les deux autres, politique, par 'Empire, religieuse, par la
Chrétienté, sont trop chargées d’équivoque. Pour chacune de ces deux

1. Vingt-huit siécles d’Europe : la conscience européenne a travers les textes d’ Hésiode
a nos jours, Paris, Payot, 1961.

2. Mais dans le Songe de Scipion Cicéron a parfaitement conscience du fait que la
domination romaine ne s'étend que sur une petite partie de la zone tempérée dans
I'hémispheére nord.



VALLA ET ERASME 65

derniéres définitions I’écart entre concept et réalité est tel qu’il faut ou
bien transformer la réalité pour la faire coincider avec le concept, ou
bien renoncer a celui-ci. La premiére solution consisterait a étendre
IEmpire et la chrétienté aux limites du monde; l'universalité virtuelle
des notions contient en germe l’expansionnisme européen ; au XIII® siécle
Roger Bacon?® en fera la théorie : il fallait, selon lui, ou bien faire entrer
les Sarrasins dans I’humanité réelle en les convertissant ou bien, si cela
était impossible, les exterminer ; mais avant le XIII® siécle cette idée était
déja au principe des Croisades, de la Reconquista, de la poussée vers
I’Est des Chevaliers Teutoniques, comme plus tard elle servira & justifier
la conquéte du Nouveau Monde.

L’autre démarche intellectuelle pour faire disparaitre la contradiction
consistait & renoncer au concept; les humanistes ont joué leur réle dans
la critique des notions d’Empire et d’Eglise, critique qui a conduit soit a
les abandonner, soit a les transformer profondément. Si 1'on a choisi
comme exemples Valla et Erasme, c’est d’abord parce que leur influence
et leur rayonnement se sont étendus a toute I’Europe; inutile de le
montrer pour Erasme, tant le fait est connu; quant a Valla, on peut dire
que les progrés de I’humanisme au Nord des Alpes s’identifient a la
réception de ses Elegantiae linguae latinae, I'un des premiers ouvrages
imprimés sur les presses de la Sorbonne a Paris; sa Donation de
Constantin dont il sera question plus loin et son De Libero Arbitrio ont
joué un réle important dans I’évolution de la pensée religieuse. On les a
choisis d’autre part pour la raison que chacun d’eux a été associ€é a I'un
des pouvoirs prétendus universels. Valla (1407-1457) fut dans les huit
dermiéres années de sa vie au service de la papauté et Erasme
(1467-1536), né sujet de Charles le Téméraire, préta plusieurs fois sa
plume a la politique de ses héritiers et recut de Charles-Quint le titre de
conseiller impérial. Des trois définitions possibles de I’Europe, on verra
qu’ils retiennent la troisiéme, par la culture; Valla critique la notion
d’Empire, Erasme aussi et, de plus, il distingue Eglise et Chrétienté 4.

Politiquement la pensée de Valla est dominée par le fait que, né a
Rome, il se congoit non point comme Italien, mais comme Romain et
plus précisément comme républicain romain. On en trouve le premier
témoignage dans une lettre de 1437 ou il laisse éclater son indignation
contre la Laudatio florentinae urbis de I'humaniste florentin Leonardo
Bruni®; dans cet ouvrage, datant des toutes premiéres années du

3. Etienne Gilson, Les métamorphoses de la Cité de Dieu, Louvain-Paris, 1952,
p. 96-109.

4. Le mot méme d’Europe, absent de I'ceuvre d’Erasme, se trouve chez Valla; au
début de son Histoire du Roi Ferdinand (4) il rappelle qu’elle est 'une des trois (ou, selon
certains géographes, 'une des deux) parties du monde ; I'Espagne en est la téte (5) et Valla
pose la question: faut-i considérer les Maures du Royaume de Grenade comme des
Espagnols ou bien, ainsi que le voulaient certains, comme des Africains? La réponse est
nette, ce sont des Espagnols, ils ne se distinguent des autres habitants de la péninsule que
par leurs croyances et coutumes, mais sont aussi autochtones ou aussi anciennement
installés que les habitants des royaumes chrétiens. Cette affirmation pourrait donner lieu a
des commentaires divers, mais elle est tout a fait marginale.

5. Lettre a Pier Candido Decembri, in Opera, ed. Garin, 1962, t. II, p. 381; cette
lettre est datée de 1437 par Sabbadini.



66 J. CHOMARAT

XV¢siécle, Bruni proclame Florence la véritable héritiere de la Républi-
que romaine ; comme I'a montré Hans Baron®, la victoire de Florence
dans sa guerre de défense contre les tentatives de conquéte menées par
Gian-Galeazzo Visconti, tyran de Milan, transforma profondément la
vision que les humanistes florentins se faisaient de I’histoire ancienne de
Rome ; jusqu’alors ’Empire était vénéré, César, considéré comme son
fondateur, était admiré, Dante place aux Enfers les tyrannicides Brutus
et Cassius; Bruni voit les choses tout autrement: César lui apparait
comme un tyran, destructeur de la liberté¢ et de la République; celle-ci
était la belle période de lhistoire romaine. Or, constate Bruni, Rome
n'est plus libre; comme il découvre par ailleurs que Florence a été
fondée par des vétérans de Sulla, au temps de la liberté, il en conclut
hardiment que la république des bords de I'Arno est la véritable
descendante de la République assassinée par César. Clest cette préten-
tion qui irrite Valla; il rappelle que «les premiers habitants de Fiésoles
étaient des colons installés par Sulla qui fut le plus scélérat des mortels
et le premier tyran de Rome’»; proclamer Sulla le premier tyran de
Rome, c’est clairement désigner César comme le second; donc les
empereurs ses successeurs furent eux aussi des usurpateurs et leur
pouvoir une tyrannie exercée sur les Romains. On voit que si Valla est
irrité contre Bruni il n’en partage pas moins sa vision de I’histoire et son
républicanisme.

Cette conception est précisée, amplifiée dans I'ceuvre la plus
fameuse de Valla, sa De falso credita et ementita Constantini donatione
declamatio (1440); comme on sait, I'objet de ce pamphlet est de
démontrer que l'acte de donation fait par Constantin au pape
Sylvestre II, acte sur lequel les pontifes romains fondaient la légitimité
de leur pouvoir temporel et des Etats de I'Eglise, cet acte donc est un
faux. Mais la critique de Valla a bien d’autres cibles; il observe, treize
ans avant la chute de Constantinople, que le véritable Empereur est celui
d'Orient car 'Empereur d’Occident est une création du pape Etienne;
par conséquent lorsque les papes successifs font confirmer la donation de
Constantin par les empereurs leurs contemporains, cela n’a guére de
portée. Puis, et c’est ce qui importe le plus pour notre sujet, I’'Empire
romain de jadis était lui-méme illégitime, étant né de guerres de
conquéte ; or la conquéte ne crée aucun droit; elle n’est qu'un état de
fait qui ne se maintient qu’autant que dure la force®; «ce qui s’acquiert
par les armes se perd aussi & son tour par les armes» ?; cela s’entend des
peuples soumis par les armées romaines, mais aussi du peuple romain
lui-méme asservi au despotisme d’un monarque, que celui-ci s’appelle
empereur ou d'un autre nom: «Si les Romains avaient le droit de
chasser Constantin comme ils I’avaient fait pour Tarquin, ou de le tuer,
comme Jules César, il sera encore plus légitime soit pour les Romains,
soit pour les provinciaux de tuer celui qui, de quelque fagon que ce soit

6. The Crisis of the Early Italian Renaissance, revised edition, Princeton, 1966,
Part I1I, chap. 9 et 10.

7. Texte cité ci-dessus n. 5.

8. Opera, 1, 789-792.

9. Ibid., 792.



VALLA ET ERASME 67

(utcumgque), a pris la place de Constantin»!"; cette derniére expression
vise évidlemment le pape; d’ailleurs, précise Valla, celui-ci se comporte
effectivement en tyran, comme le montrent les événements de Bologne !
et tant d’injustices commises contre la cité de Rome. Et Valla de
conclure: «Dieu nous en est témoin, l'injustice nous oblige a nous
rebeller, comme jadis Israél le fit contre Roboam» !?; ainsi la Bible
s'unit & la tradition républicaine de I’antiquité pour priver de toute
légitimité aussi bien le pouvoir impérial que le pouvoir temporel des
papes qui en dérive. La déclamation se termine par un veeu d’un ton
plus serein: «Que le pape soit seulement le vicaire du Christ, et non
pas, de surcroit, celui de César (...) Le pape sera alors, de titre et de
fait, le Saint Pére, le Pére de tous, le Pere de I'Eglise » 13

On a parfois voulu atténuer la portée de ce pamphlet en I'attribuant
a une commande du roi de Naples alors en conflit avec le pape. Puis,
dit-on, il s’agit d’'une «déclamation», c’est-a-dire d’'un exercice oratoire
dont l'auteur ne prend pas nécessairement a son compte toutes les idées
qu’il exprime. Enfin Valla est passé neuf ans plus tard au service de la
papauté. Mais il n’a jamais reni¢ son pamphlet, se bornant a regretter
d’avoir di I’écrire sous un pontife aussi aimable qu’Eugéne IV; et s’il
faut mettre sur le compte de I'outrance déclamatoire les appels au
tyrannicide, sur le fond des choses Valla est bien un républicain romain,
comme le confirme le chapitre des Elegantiae linguae latinae consacré au
mot suffragia; la condamnation de I’Empire y est enrichie d’un argument
inédit: Valla s’irrite contre les chrétiens qui ont donné le nom de saint
(diuus) a Auguste, Claude, Trajan, car les noms de César et d’Auguste
sont ceux de tyrans damnables (damnatis) qui ont écrasé la république et
dont I'épée a fait périr le «vrai roi du Ciel et de la terre»'*; le Moyen
Age sanctifiait ’Empire qui avait vu naitre le Christ, Valla le condamne
pour I'avoir mis a mort. Il souhaite le retour de la République: «les
Romains ne reconnaissent point de roi. Et puisque toutes les autres
nations ont reconquis leur liberté, nous en avons encore bien davantage
le droit» 3; toutes les autres nations, ce sont les peuples jadis conquis et
soumis a I'imperium Romanum, «nous» s’entend des habitants de Rome
et du Latium.

Cette exécration de I'Empire ne représente pourtant pas le tout de
la pensée de Valla. Condamnable en elle-méme la conquéte a eu pour
heureuse conséquence un admirable bienfait, car elle a étendu a tous les
peuples soumis 'usage de la langue latine ; c’est le plus grand exploit des
Romains, par ou ils l'ont emporté sur tous les autres peuples
conquérants '; les vaincus ont plus tard rejeté le joug de la domination,

10. Ibid.

11. Ibid., 793.

12. Ibid., 794. Valla ne mentionne pas Cola di Rienzo qui, au siécle précédent, avait
restauré un éphémére pouvoir républicain a Rome.

13. Ibid., 795.

14. Elegantiae (IV, LXX), in Opera, 1, 145,

15. Ibid.

16. Préface des Elegantiae, texte reproduit in Garin, Prosatori latini del Quattrocento,
Milano-Napoli, 1952, p. 594 sq., avec traduction italienne.



68 J. CHOMARAT

retrouvé leur liberté, mais ils ont conservé la langue reque de leurs
vainqueurs, car ils I'ont jugée «plus douce que tout nectar, plus brillante
que n’importe quelle soierie, plus précieuse que toutes les variétés d’or
ou de pierreries et ils 'ont conservée comme une sorte de divinité
descendue du ciel» 7. Une émotion religieuse saisit Valla et lui inspire
cette page célébre: «Grand est le sacrement de la langue latine, grande
assurément sa divine puissance (numen), depuis tant de siecles objet d’un
culte pieux et saint chez les étrangers, chez les barbares, chez les
ennemis ; aussi nous, Romains, nous devons moins nous lamenter que
nous réjouir et nous glorifier, tandis que Punivers lui-méme nous écoute.
Nous avons perdu Rome, nous avons perdu le pouvoir absolu et
souverain (...) mais par cette souveraineté plus resplendissante nous
régnons encore sur une grande partie de la terre. Notre est I'Italie, notre
la France, nétre I'Espagne, la Germanie, la Pannonie, la Dalmatie,
I'lllyrie et mainte autre nation. Car I’Empire romain subsiste partout ou
regne la langue latine '®.» Ici éclate une fierté non pas italienne, mais
strictement romaine, qui s’oppose a la condamnation que Valla le
républicain portait contre ’Empire. D’ou I'’embarras manifeste de la
Donation de Constantin ou Valla dit des anciens Romains qu’il n’ose «ni
les condamner pour avoir combattu injustement, ni les acquitter pour
avoir combattu justement» . Un théologien aurait pu exprimer cela en
disant de la conquéte qu’elle était une felix culpa et un dialecticien
assurerait que la violence guerriére n’a été qu’une ruse de la raison.
En effet le triomphe du latin, pour Valla, a été raisonnable, mais il
le justifie par deux sortes de considérations assez différentes. Dans les
Elegantiae il met en lumiére les richesses et les ressources du latin,
ignorées du grec; il ne laisse passer aucune occasion de montrer que la
langue de Cicéron est supérieure a celle de Démosthéne. Mais ailleurs il
reconnait, en linguiste, qu’il n’y a pas de supériorit¢ d’'une langue sur
une autre ¥ et que le grand mérite du latin est d’avoir été et de rester la
langue commune a plusieurs peuples, rendant possibles I'échange entre
eux des idées et le développement des disciplines; le latin a créé une
communauté de culture et de savoir et, dans une sorte de lecon
inaugurale prononcée a Rome deux ans avant sa mort, Valla compare le
role du latin a celui de la monnaie dans le commerce des
marchandises *'. Dé€ja, la plupart des grands écrivains latins de I'antiquité,
Cicéron, Virgile, Tite-Live, Sénéque etc. n’étaient pas des Romains, mais
venaient de pays divers?. Ainsi, pour Valla, I'unité de ce que nous

17. Garin, op. cit., p. 596.

18. Ibid.

19. Opera, 1. 791.

20. «Cui non aliena lingua difficilis, absona atque adeo barbara? Numquid putas
minus absurdum uideri Germanis Italicam quam nobis uideatur illorum? aut non ita
laborant Teuthones in percipienda nostra, ut nos in ipsorum?» (In Poggium, Opera, 1,
386).

21. «Neque aliter quam inuento nummo factum est, ut illius beneficio omnes omnia,
quae usquam essent, mercari et sua ipsi aliis uenditare possent, sic accepta lingua latina
uelut aureo nummo nationes cuncta, quae apud alios scripta erant, discere potuerunt et sua
uicissim docere, cum antea nihil aliud legerent, nisi quod a popularibus suis compositum
esset» (Opera, 11, 283).

22, Ibid., 284.



VALLA ET ERASME 69

appelons aujourd’hui ’Europe n’est pas et ne doit pas étre politique ;
elle est une réalité culturelle qui n’est pas véritablement a faire,
puisqu’elle consiste dans I’héritage commun de la langue latine.

Pourtant, dans la lecon inaugurale déja mentionnée, Valla observe
que, st ’Empire avait propagé la langue, sa ruine a entrainé le retour de
la barbarie; évident en Asie et en Afrique oll, avec le latin, se sont
éteintes les disciplines, ce retour a été empéché dans I’Europe (et Valla
emploie bien le mot d’Europe) par la religion chrétienne ; le latin, en
effet, se trouvait sanctifi¢é par la traduction de la Bible, par I'inscription
trilingue de la Croix, par les commentaires exégétiques de tant de grands
esprits; Valla, si véhément contre le pouvoir temporel des papes, rend
hommage au siége apostolique pour avoir préservé la langue latine ; «la
religion sainte et la vraie littérature, écrit-il, résident ensemble et la ou
I'une n’est pas, autre non plus ne peut étre; et, comme notre religion
est éternelle, de méme les lettres latines sont éternelles» . Le point de
vue de Valla, précisons-le, est linverse de celui des catholiques
intégristes d’aujourd’hui: le leur est religieux, le sien est culturel; il loue
I'Eglise de rendre service au latin et au savoir, de les maintenir.

Un dernier point important est a relever pour achever I’analyse de
la conscience européenne chez Valla. La barbarie n’a pas submergé
I’Europe, mais elle ne I'a pas épargnée; apres Boece on n’utilisa plus
qu’un latin corrompu par les envahisseurs, un latin gothique . Aussi le
travail de restauration par lequel les humanistes tichent de rétablir dans
sa pureté la langue de Cicéron et de Quintilien, Valla le compare a une
guerre de libération; il apostrophe les humanistes: «Jusques a quand
enfin, Quirites (je m’adresse aux lettrés, aux desservants de la langue
latine qui sont les seuls véritables Quirites): jusques a quand, dis-je,
Quirites, tolérerons-nous que notre ville, je n’entends pas le siége de
I’Empire, mais la mere des lettres, soit prisonniére des Gaulois,
c’est-a-dire que la latinité soit opprimée par la barbarie *?» Les Gaulois
auxquels Valla fait ici allusion sont ceux qui prirent Rome en 390 avant
Jésus-Christ ; il appelle de ses veeux un nouveau Camille, mais sans qu’il
le dise, il n’avait peut-étre pas a le chercher tres loin, il pouvait le
trouver dans 'auteur des Elegantiae linguae latinage. «Les desservants de
la langue latine, qui sont les véritables Quirites», cette formule résume
la pensée européenne de Valla; tout y est: son républicanisme et sa
condamnation de la tyrannie impériale sur les peuples, avec le mot de
Quirites, et surtout le passage de la politique a la culture qui crée, ou
plutdt constitue la véritable unité; la supériorité de lesprit sur la
puissance politique, Valla I'exprime dans une page dont la fierté fait
songer a Pascal®; il s’adresse au roi d’Aragon a propos d’un point de
langue : «L’autorité du prince doit prévaloir pour repousser I'injustice

23. Ibid., 285-286.

24. Botce lui-méme est critiqué (Eleg. VI. XXXIV, in Opera, 1, 215-216; cf. In
Poggium, Opera, 292): sur Goths et Vandales, voir la Préface au livre 11l des Elegantiae
(Garin, Prosatori..., p. 610).

25. Préface des Elegantiae (Garin, Prosatori..., 598-600).

26. Lettre-dédicace de la machine arithmétique a Christine de Suéde, in Euvres
compleétes, éd. Chevalier (Pléiade). p. 503.



70 J. CHOMARAT

des oppresseurs, pour soulager le malheur, pour faire des lois, pour
réprimer les méfaits. Mais dans les sciences et les arts elle doit le céder a
ceux qui sont compétents, aux spécialistes de ces arts, et comprendre que
dans ce domaine le principat ne revient pas au prince, mais a d’autres
hommes (...). Pour tout art il existe une forme d’autorité qui lui
appartient en propre, un principat qui lui est propre, une royauté pour
ainsi dire qui est la sienne propre ; elle n’est pas décernée a la puissance
et au pouvoir, mais a I'esprit et a I'étude, et plus un homme est savant,
plus grande est son autorité quand il affirme»?’. D’une telle royauté de
I'esprit, quel meilleur exemple donner qu’Erasme ?

Erasme a beaucoup admiré Valla et lui doit beaucoup . Pourtant, si
I'on en croit a nouveau certains, il serait I'un des Peres d’une Europe
politiquement unifiée, une sorte d’Europe fédérale; en effet pour lui
toute guerre entre des princes chrétiens est condamnable comme une
véritable guerre civile, de méme que l'était pour Platon une guerre entre
cités grecques®. Mais Erasme ne prononce pas le mot d’Europe; son
point de vue est ici religieux, car si toute guerre est condamnable, elle
I'est doublement entre Chrétiens, étant donné que l'essence de la
doctrine chrétienne c’est la paix. Lorsqu’il s’exprime d’un point de vue
politique Erasme rejette I'idée d’Empire, entendu comme monarchie
universelle, et il prone I’Etat national.

Deés Ulnstitution du Prince chrétien, écrite a l'intention du futur
Charles-Quint alors 4gé de seize ans, I'idée d’Empire universel est
présentée comme chose du passé: «César préférerait renoncer & une
partie de ses droits (concedere de iure suo) plutdét que de chercher a
rétablir la vieille monarchie de jadis et a faire valoir les droits que lui
attribuent les jurisconsultes»3’; en d’autres termes la souveraineté de
I’Empereur n’est plus universelle, elle doit se limiter a I'intérieur de ses
propres Etats, il n’est plus qu’'un monarque parmi d’autres, tout au plus
primus inter pares; Erasme Pincite a chercher seulement le bien de ses
sujets et a ne pas vouloir intervenir au-dehors pour y exercer sa
domination: Spartam nactus es, hanc orna®. Si le sort ne t’a donné
qu’une Sparte, embellis-la, au lieu de chercher d’autres territoires. Dans
la Préface a son édition de Suétone, un an plus tard, il est encore plus
net; de ’Empire romain universel «il ne subsiste & peu pres rien que
Pombre vaine d’'un grand nom»; ce nom «s’était d’ailleurs introduit dans
l'univers de fagon atroce, d’'une maniere criminelle avec César, puis plus
criminelle encore avec Octave, Lépide et Antoine » . Erasme demande :
« Faut-il restaurer ce vieil Empire dans son état ancien, je ne sais. Mais
pour ma part je ne crois pas qu’il y ait un homme sensé pour le
souhaiter, méme s’il suffisait d’en former le veceu pour y parvenir» ¥,

27. Opera, 11, 472.

28. On pourra se reporter a notre theése (Paris, 1981) sur Grammaire et rhétorique
chez Erasme.

29. Institutio principis Christiani, LB IV 608 CD. Cf. Querela Pacis, ASD 1V-2, 84,
551.

30. 1bid., 609 C.

31. Ibid., 606 F-607 A.

32. Allen, Op. epist., lettre n" 586, 1. 126-129.

33. Ibid., 1. 208-210.



VALLA ET ERASME 71

Deux ans plus tard le souverain d’Erasme était élu empereur; certains
dans son entourage révaient de restaurer l'autorité universelle de
I’empire ; le chancelier Gattinara en 1527 demanda a Erasme de rééditer
le De monarchia de Dante, éloquent plaidoyer pour la monarchie
universelle *; Erasme fit la sourde oreille. Dans le Colloque Puerpera
(1526), un personnage esquissant un tableau de I'état du monde dit d’un
ton quelque peu railleur: «Charles travaille & Iinstauration d’une
monarchie universelle sans précédent (nouam totius orbis
monarchiam) » 3 ; cela fit pousser les hauts cris a2 un doctrinaire espagnol
pour qui cette monarchie universelle, loin d’étre sans précédent, n’aurait
été que le prolongement de I’antique empire romain; pour Erasme le
seul monarque universel c’est Dieu, car «la terre n’a pas encore été
explorée dans sa totalité » et «jamais la partie qui en est connue n’a été
soumise a l’autorité d’'un seul homme » ; par une concession apparente et
quelque peu ironique, qui est tout a fait dans sa maniére, il veut bien
admettre qu’une monarchie embrassant la terre entiere serait le meilleur
régime, mais seulement «si un seul homme pouvait veiller aux intéréts
de chacune des nations du globe » %,

Or cela est impossible; d’ou deux conséquences, 'une libérale,
l'autre nationale. D’une part, pour empécher que la monarchie ne
dégénere en tyrannie, il faut qu'elle soit mélée d’aristocratie et de
démocratie ¥, il faut que les pouvoirs s’y équilibrent mutuellement, et les
décisions du prince doivent obtenir 'assentiment (consensus) des sujets;
c’est 'intérét public (res publica) qui doit tout commander. D’autre part,
pour que le prince accomplisse ses devoirs de prince, il faut que ses
Etats soient limités; la monarchie universelle, dira encore Erasme dans
sa Consultatio de bello Turcico (1530), «serait le meilleur des régimes, si
'on nous donnait un prince semblable & Dieu, mais étant donné ce que
sont les meeurs des hommes, des Etats au territoire limité, voila le plus
stir, 8’ils sont liés entre eux par des accords (foederibus) chrétiens »*®. A
cause de ce mot de foederibus on pourrait voir en Erasme le pionnier
d’'une Europe fédérale ; mais ce serait fausser les choses, car ces traités
ou accords n’entrainent aucun renoncement de souveraineté ; en revanche
on trouvait des I'lnstitution du Prince chrétien un plaidoyer en faveur de
I’Etat national. L'un des mots qui y revient le plus souvent est celui de
patria, et toujours pour exhorter le prince 2 ne s’occuper que de sa
«patrie», a se donner un caractére de plus en plus national; le prince
doit étre guidé par 'amour de la patrie, c’est pour elle, non pour lui
qu’il fait élever ses enfants; il est bon que le futur souverain soit né et
éduqué au milieu de ceux dont il aura la charge ; le monarque doit éviter
les voyages a I'étranger car «rien n’est plus pénible et plus dommageable
pour la patrie » ¥ ; il devrait renoncer a prendre femme a I’étranger: qu’il

34. Gilson, op. cit., ch. IV, p. 110-153.

35. ASD I-3, p. 454, |. 46. L'épisode a ¢été commenté par Marcel Bataillon, Erasme
et 'Espagne.

36. Allen, n® 2126, 1. 17-20 et 1. 25-28.

37. Institutio principis christiani, LB 1V 576 DE et 601 A.

38. Consultatio de bello Turcico, LB V 366 F - 367 A. Cf. Allen, n” 586, I. 219-245,

39, Institutio, LB 591 A.



72 J. CHOMARAT

préfere une épouse au-dessous de son rang, mais de la méme patrie ; elle
lui donnera des enfants «dignes de leurs parents et de leur patrie» ; rien
n'est plus utile a Pintérét général que la parfaite union de la famille
royale, or celle-ci est plus grande si les parents ont une «patrie
commune » *; dans le cas contraire «il est presque impossible que les
enfants qui naissent de tels mariages soient reconnus du fond du cceur
par la patrie ou qu’ils soient du fond du cceur dévoués a celle-ci»*.
Quelles que soient les raisons de circonstance * de ce plaidoyer, il invite
le souverain a se nationaliser le plus possible pour le bien de ses sujets.

Ce n’est pas du tout qu’Erasme préconise le nationalisme, c’est-a-
dire I'attachement aveugle et exclusif & sa propre nation, tout au
contraire il s’amuse ou s’afflige des vanités et des haines qui opposent un
pays & un autre, une ville 3 une autre, alors qu’en tant que chrétiens ils
devraient se sentir unis*. La raison de son exhortation aux souverains
est son amour de la paix par-dessus tout; car il croit que les guerres
naissent des passions des princes, de leur cupidité, de leur droit qu’ils
prétendent bafoué ; les mariages a 'étranger, les héritages, les enchevé-
trements de droits qui naissent des relations familiales entre monarques
lui paraissent multiplier les frictions et les occasions de conflit; avec des
princes nationaux, préoccupés seulement de leur patrie, il y aurait moins
de guerres. Erasme ne soupgonne pas que les passions nationalistes, qu’il
voit naitre pourtant, pourront susciter d’aussi grandes catastrophes, un
jour, que les calculs des rois; d’autres époques, attribuant elles aussi les
guerres a une seule cause, ont attendu la paix de la suppression des rois
et de I'établissement de républiques, ou bien encore de la suppression du
capitalisme ; on sait que [lhistoire a démasqué ces illusions ou ces
impostures. Erasme n’était peut-étre pas si naif; il n’attend pas la fin des
guerres, mais seulement qu’elles soient plus rares; et il faut encore pour
cela que les princes aient des sentiments véritablement chrétiens. Quant
a lui il veut «étre citoyen du monde, appartenir a toutes les cités ou
plutdt a aucune»*. La seule cité dont il désire ardemment étre citoyen
n’est pas terrestre, c’est la cité de Dieu ou, comme il dit habituellement,
«I’Eglise du Christ ».

Faudrait-il donc chercher la conscience européenne d’Erasme dans le
sentiment que toutes les nations européennes sont chrétiennes? Il
constate certes le fait, et c’est pour déplorer que la doctrine évangélique
ne soit connue que sur une petite surface du globe. Mais il se garde de
lier religion et politique ; c’est au contraire un de ses grands mérites de
distinguer plus nettement qu’on ne I’a jamais fait avant lui 'Eglise et la
chrétienté. L’Eglise du Christ est une réalité purement spirituelle, un
corps mystique dont la téte est le Christ et dont les membres sont
connus de Dieu seul; elle existe depuis les origines du monde, elle
ignore les pays et les ages; elle rassemble les vrais chrétiens, ceux qui le

40. Ibid., 603 DE.

41. Ibid., 604 D.

42. Le projet de mariage de Charles-Quint.

43. Eloge de la Folie, ch. XLIII, éd. Miller, ASD IV-3, 128, 1. 59 sq.; cf. Querela
Pacis, ASD V-2, 91, 701 sq.

44. Allen, n° 1314, 2, et n® 1342, 539.



VALLA ET ERASME 73

sont aux yeux de Dieu alors qu’aux yeux des hommes ils peuvent étre
hérétiques, schismatiques, Juifs, Turcs ou paiens comme [’était Socrate.
Et puis il y a d’un autre coté la chrétienté, res publica christiana, réalité
sociologique et historique, «complexe politico-religieux », avec les institu-
tions eclésiastiques et les princes chrétiens. Du contenu méme de la
doctrine chrétienne il résulte que si elle doit étre propagée comme P'a
demandé le Christ, ce ne peut étre que par la prédication, une parole
pacifique qui ne s’appuie sur aucun pouvoir. La notion d’Europe
chrétienne liant la foi religieuse & une organisation politique quelconque
(cette organisation pouvant étre celle que dirige le Pontife romain) est
contraire a Desprit chrétien. Elle ferait du christianisme une religion
particulariste comme les religions paiennes de I’antiquité ou celle du
peuple juif. Cette conception d’Erasme condamne radicalement toute
idée de Croisade comme antichrétienne. Méme face aux Turcs c’est un
sacrilege et un non-sens de compter sur les armes pour répandre la
doctrine du Christ. A nouveau on n’y parviendra que par la prédication
et surtout par la pratigue des vertus chrétiennes, par I’exemple:
comment persuader ces demi-chrétiens que sont les musulmans* de la
vérité et de la supériorité du christianisme, s’ils voient des chrétiens
cupides, perfides, belliqueux et violents ? S’il faut évangéliser les Turcs, il
est donc d’abord urgent d’évangéliser les Chrétiens. On voit par
conséquent a quel point ce serait trahir Erasme que de lui préter I'idée
d’une Europe unie par la foi en un seul tout.

Si I'Europe ne peut se définir ni par 'unité politique ni par I'unité
religieuse, peut-elle I'étre comme chez Valla par un héritage culturel
commun? C’est une question qu’Erasme ne se pose pas. Lui-méme vit
tellement dans le cercle des humaniores litterae, c’est-a-dire des lettres
grecques et latines, qu’il ne semble pas soupconner qu’il existe d’autres
cultures, alors qu’il sait bien qu’il existe d’autres religions. Si la culture
crée a ses yeux une frontiere, ce n’est pas entre Europe et mondes
extra-européens, c’est a l'intérieur de I’Europe, entre lettrés et vulgaire.
Tres significative I'acception nouvelle qu’il donne au mot barbare ; pour
les Anciens sont barbares les peuples qui ne parlent pas grec ou latin;
pour la plupart des humanistes italiens, 3 commencer par Pétrarque, ce
sont les non-Italiens, ces peuples du Nord des Alpes étrangers a la vraie
latinité dont sont dépositaires les seuls Italiens; pour Erasme «le peuple
(vulgus) est aujourd’hut partout barbare»*; la séparation existe dans
chaque pays entre eruditi ou docti ou litterati et la masse ignorante du
peuple qui ne connait que le vernaculaire. Mais si Erasme ne prononce
pas le nom de I'Europe, il la définit implicitement comme I’espace sur
lequel sont dispersés les eruditi qu'unissent leurs lectures communes des
Anciens et leurs échanges épistolaires. Pour délimiter 'Europe d’Erasme
il suffit de porter sur la carte les villes ou résident ses correspondants:
Lisbonne, Cracovie, Londres, Oxford, Paris, Rome, Venise, Vienne,
Louvain, Anvers, Strasbourg, Wittenberg, Prague, Séville et tant d’autres

45. Adage n° 3001, LB I1 967 C. Cf.: «Sectam habent ex Judaismo, Christianismo,
Paganismo et Arianorum haeresi commixtam » (Consultatio de bello Turcico, LB V 364 D).

46. De recta latini graecique sermonis pronuntiatione, ASD 1-4, 78, 145: «Hodie
vulgus nusquam non est barbarum.»



74 J. CHOMARAT

villes illustres par leurs universités, leurs colléges ou leurs imprimeurs
dessinent ’Europe érasmienne.

L’Europe de Valla ou celle d’Erasme n’est donc ni politique, ni
religieuse, mais culturelle, et peut-étre faut-il dire latine; car si les
humanistes redécouvrent le grec, les deux langues ne seront jamais
traitées a égalité; on traduit les classiques grecs en latin, trés rarement
Iinverse ; on cite du grec, mais sauf exceptions on continue a écrire et a
parler en latin. Ce n’est plus du tout le latin scolastique, mais c’est
toujours du latin ; et aujourd’hui c’est peut-étre la continuité entre clercs
médiévaux et humanistes qui doit nous frapper plus que la discontinuité.
Que reste-t-il de cette Europe? La derniére ceuvre de premier plan
écrite en latin est peut-étre celle de Newton; mais pendant encore deux
siécles le latin était resté le fondement de I’éducation ; aujourd’hui il est
devenu une spécialité, et pour la pratiquer il faut déchiffrer plusieurs
langues vivantes; pourtant on percoit encore I'unité culturelle des pays
ou le latin a joué ce role fondamental ; ils forment une sorte de nouvelle
république des lettres polyglotte ou les livres & succés sont aussitot
traduits ; la Foire de Francfort a la méme importance, ou presque, qu’au
temps d’Erasme ; cette république des lettres englobe le Nouveau Monde
tout entier ; 'Europe n’en est plus qu’une partie, et depuis I'époque des
humanistes elle s’est accrue de la Grece & nouveau vivante, des pays
balkaniques, de la Russie; aujourd’hui les écrivains tchéques, polonais,
roumains, russes appartiennent a |'univers culturel de ce qui n’est plus
I'Europe mais I’Occident ; le régime soviétique et sa doctrine destructrice
des traditions culturelles de chaque peuple, comme nous le crient Milan
Kundera et tant d’autres, ne prévalent point encore contre ce fait massif.
On constate d’autre part que cet univers culturel est aussi celui que
recouvrent les diverses confessions chrétiennes; le lien entre culture et
religion n’est peut-étre plus aussi simple que le pensait Valla; il subsiste
pourtant, soit que l'on considére les traditions religieuses comme une
composante de la culture, soit que I’on juge la culture indispensable a la
religion chrétienne.

Si I'unité de I’Europe apparait aujourd’hui comme un probleme, il
ne concerne qu’indirectement la religion et la culture; mais face & une
méme menace extérieure, conscients de leur communauté de destin, les
peuples encore libres de 'Europe se posent la question de leur unité en
termes politiques, économiques, militaires; la conscience européenne est
moins tournée vers son passé qu’inquiete de P'avenir. Ce probleme ne
concerne plus I’historien, mais les citoyens.

Jacques CHOMARAT



L’HOSPITALITE DANS L’EUROPE
DU MILIEU DU XVe¢ SIECLE:
ASPECTS JURIDIQUES, MATERIELS ET SOCIAUX,
D’APRES QUELQUES RECITS DE VOYAGE

Parmi toutes les sources documentaires permettant d’appréhender
I’Europe des XV© et XVI° siécles dans son unité et sa diversité, dans ses
articulations et ses contrastes, dans ses points de convergence et de
divergence, il serait regrettable de négliger les récits de voyage — quelle
que soit la forme de ces récits, quelles que soient les modalités et la
finalité de ces voyages'.

Ce véritable genre littéraire peut étre étudié sur plusieurs plans. Il
éclaire naturellement I'histoire des transports, des moyens de communica-
tion, des itinéraires. On y trouve souvent une description précise, et
méme chiffrée, de différents monuments civils, militaires et religieux,
I'énumération des reliques abritées par les grands centres de dévotion, le
récit de légendes et de mythes, la mention de phénoménes étranges ou
merveilleux. L’évocation des paysages, plus fréquente qu’on ne pourrait
croire, tout en restant en général discréte et rapide, donne quelque idée
du regard que les contemporains pouvaient jeter sur la nature.
Cependant cette communication vise plus spécialement a aborder les
problémes juridiques et les aspects humains relatifs a I’hospitalité, et cela
a partir de trois sources, depuis longtemps éditées, dont Pintérét inégal
se trouve compensé par le fait qu’elies sont sensiblement contemporai-
nes:

a. le récit du voyage des ambassadeurs florentins Philippe de
Médicis, archevéque de Pise, Buonaccorso Pitti et Piero de Pazzi auprés
de Louis XI, du 27 octobre 1461 au 13 mars 1462, récit composé en
italien par le chancelier de 'ambassade Giovanni di Francesco di Neri
Cecchi?;

1. La littérature en langue frangaise sur ce sujet est rare et vieillie. Voir cependant
E. Bonaffée, Voyages et voyageurs de la Renaissance, Paris, 1895. Il en va différemment
des pelerinages proprement dits, sur lesquels on consultera P.A. Sigal, Les marcheurs de
Dieu, Paris, 1974, ainsi que la bibliographie des pages 149-159.

2. 1l viaggio degli ambasciatori fiorentini al re di Francia nel MCCCCLXI descritto
da Giovanni di Francesco di Neri Cecchi loro cancelliere, éd. C. Milanesi, dans Archivio
storico italiano, 3° série, 1, premiére partie, 1865, p. 3-62. Sur le contenu proprement
diplomatique de 'ambassade, A. Desjardins et G. Canestrini, Négociations diplomatiques de
la France avec la Toscane, 1, Paris, 1859, p. 116-133, et L. Cerioni, La politica italiana di
Luigi X1, dans Archivio storico lombardo, 8° série, 1 et 11, 1949 et 1950.



76 Ph. CONTAMINE

b. le journal de I'ambassade envoyée aupres du méme Louis XI par
le roi de Bohéme Georges Podiebrad. Cette ambassade, partic de Prague
le 16 mai 1464, fut de retour a Brno le 14 septembre suivant. Elle fut
conduite par un seigneur tchéque, Albert Kostka de Postupitz, et aussi
par le Grenoblois Antoine Marini (ou Marin), homme d’action et
d’imagination, bel exemple d’«ingénieur de la Renaissance », mais aussi
conseiller politique, surtout célebre parce qu’il fit adopter par Georges
Podiebrad I’ambitieux et utopique projet de réconcilier et de fédérer les
royaumes chrétiens en vue de la lutte contre les Turcs. Le but de
I’ambassade était précisément de convaincre Louis XI d’apporter son
adhésion a ce dessein. Le journal, tenu en slave par I'un des membres
de la délégation, Jaroslaw, fut retrouvé — original ou plutét copie
manuscrite — dans les archives de la ville de Budejovice puis publié par
F. Palacky en 1827. Avant publication, le texte fut soumis a la censure
autrichienne qui ordonna la suppression de certains passages ou I'Eglise
catholique romaine se trouvait mise en cause et critiquée. Trés
rapidement le manuscrit de Budejovice disparut, et comme Palacky
n’avait pas conservé copie des passages censurés des lacunes subsistent,
dont on ne peut exactement mesurer 'ampleur. Ajoutons que le journal
de Jaroslaw a été traduit en anglais en 1871: c’est cette traduction qui
est utilisée ici, faute d’un accés direct au texte slave?;

c. la source la plus riche est formée par les récits du voyage
entrepris par le baron Léon de Rozmital et de Blatna a travers
I’Allemagne, les Pays-Bas, I’Angleterre, la Bretagne, la France, la
Péninsule ibérique et I'ltalie du Nord, du 26 novembre 1465, date de son
départ de Prague, au mois de mars 1467, époque de son retour en
Bohéme. De ce voyage se sont conservés deux récits, paralleles et

3. R. Urbéanek, Ve sluzbdch Jifika Krdle. Deniky panosé Jaroslava a Vdclava Saska
z Bifkova (Au service du roi Georges. Journaux du page Jaroslaw et de Vaclav Schaseck),
Prague, 1940. Diary of an Embassy from King George of Bohemia to King Louis XI of
France in the year of grace 1464, trad. anglaise par A.H. Wratislaw, Londres, 1871. Sur
Antoine Marini, E. Denis, De Antonio Marini, Paris, 1878, et N. lorga, «Un auteur de
projets de croisades, Antoine Marini», dans Etudes d'histoire du Moyen Age dédiées a
Gabriel Monod, Paris, 1896, p. 445-457. Le mémorandum de Marini, analysé par Iorga, se
trouve a la Bibliotheque de Munich, ms. lat. 15606, f. 1-8. On y trouve une appréciation
des vertus et surtout des vices des Grecs, des Italiens, des Francais, des Espagnols et des
Allemands. Ce passage a été édité par U. Chevalier dans le Bulletin d’histoire ecclésiastique
et d’archéologie religieuse des dioceses de Valence, Gap, Grenoble & Viviers, X (1890),
p. 262-263. Etude d’ensemble du projet de Georges Podiebrad dans F.G. Heymann, George
of Bohemia, King of Heretics, Princeton, 1965, et surtout O. Odlozilik, The Hussite King.
Bohemia in European Affairs, 1440-1471, New Brunswick, New lJersey, 1965. Voir aussi
V. Vanécék, Eine Weltfriedensorganisation nach den Vorschligen des bohmischen Kénigs
Georg von Podiebrad und nach den Ideen des Johannes Amos Comenius, dans Sitzungsbe-
richte der deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Klasse fiir Philosophie,
Geschichte, Staats-, Rechts- und Wirtschaftswissenschaften, 1962 (Berlin, 1963). L’Académie
tchécoslovaque des sciences a édité, par les soins de V. Vanécek, Cultus pacis. Etudes et
documents du « Symposium pragense cultus pacis 1464-1964 ». Commemoratio pacis generalis
ante quingentos annos a Georgio Bohemiae rege propositae, Prague, 1966. Parmi les
communications publiées, on trouvera celle de V.L. Tapié, «Le projet pacifique de
Georges et la politique frangaise », p. 111-118. Les Archives nationales, sous la cote J 432,
n®™ 22 et 23, conservent les pouvoirs donnés a ses ambassadeurs par le roi Georges, ainsi
que l'acte de renouvellement de I'alliance entre Louis XI et le roi de Bohéme, daté de
Dieppe, le 18 juillet 1464 (édité dans J. du Mont, Corps universel diplomatique du droit des
gens, 1ll, I® partie, Amsterdam et La Haye, 1726, p. 315-316).



L’HOSPITALITE AU XV* SIECLE 77

complémentaires ; I'un, en allemand, a pour auteur Gabriel Tetzel, d’une
famille patricienne de Nuremberg; l'autre fut rédigé en slave par I’écuyer
(plus tard chevalier) Schaseck ; le texte slave a lui-méme disparu, mais
on en conserve une traduction latine de 15774

Au-dela des disparités géographiques et linguistiques, il s’agit dans
les trois cas du déplacement d’une quarantaine de personnages?,
appartenant, par leurs fonctions publiques ou privées aussi bien que par
leur origine sociale, au monde des privilégiés de la naissance, de la
fortune et de la puissance. Pour la délégation florentine, la présence d’un
Médicis, d’'un Pitti et d’'un Pazzi le souligne assez, et nous voyons
effectivement les trois ambassadeurs, au cours de leur voyage, entrer en
contact avec les représentants des grandes firmes florentines (ainsi a
Milan et a Geneve) qui ne manquerent pas de leur réserver le plus
honorable et chaleureux accueil®. De leur coté, ni Kostka ni Marini
n’étaient alors gens de peu. Enfin, Léon de Rozmital était le propre
beau-fréere de Georges Podiebrad, lequel avait épousé sa sceur. Sa suite,
revétue d’une livrée rouge et or, avec des manches en velours ornées de
perles’, comprenait, outre divers domestiques, un héraut d’armes, un
musicien, un page noble (Edelknaben), des gentilshommes (Edelmdnner},
des bannerets (Panerherren)®.

Inutile de revenir sur le caractére diplomatique des deux premiers
voyages. Le troisitme tient a la fois du pélerinage et du «tour de
chevalier » (Rittersreise)®. Le but avoué est de visiter des centres de
dévotion, et particuli¢rement la tombe de I'ap6tre saint Jacques a
Compostelle ', mais aussi la Terre de promission et le Saint Sépulcre de
Jérusalem !!, cette partie du projet ayant été finalement abandonnée sans
que les raisons de ce renoncement soient mentionnées dans nos sources.
Un autre but, auquel il est fait allusion plus fréquemment encore, est de
«visiter tous les royaumes chrétiens, et aussi les principautés en terre
allemande et welche, laiques et ecclésiastiques » 12, de se rendre de cour
en cour, au besoin méme de gagner des régions paiennes *. Ainsi Léon

4. Des bohmischen Herrn Leo’s von RozZmital Ritter-, Hof- und Pilger-Reise durch die
Abendlande 1465-1467, beschrieben von zweien seiner Begleiter, dans Bibliothek des
literarischen Vereins in Stuugart, VII (1844), p. I-XIV et 1-212. J'ai également consulté
I’édition du récit de Schaseck par K. Hrdina, sous le titte Commentarius brevis et iucundus
itineris atque peregrinationis pietatis et religionis causa susceptae ab illustri et magnifico
domino, domino Leone, libero barone de Rosmital et Blaina (Prague, 1951), ainsi que la
traduction anglaise de M. Letts, The Travels of Leo of Rozmital through Germany,
Flanders, England, France, Spain, Portugal and ltaly 1465-1467, Cambridge, 1957.

5. Pour le voyage de Léon de Rozmital, chiffre de quarante indiqué dans plusieurs
sauf-conduits. Pour I'ambassade Kostka-Marini, cf. Diary..., éd. cit.

6. Viaggio..., éd. cit., p. 11 (a2 Milan: «desinamo tutti in casa Cosimo de’ Medici,
dove sta Piggello Portinari, lo quale fecie uno magnifico convito alli ambasciadori»), et
p. 16 (2 Geneve, le 29 novembre, déjeuner a la maison de la compagnie des Médicis, et le
30 a la maison de la compagnie des Pazzi).

7. Leo von Rozmital, Reise, éd. cit., p. 145.

8. Ibid.

9. Ibid.

10. [bid.

11. Ibid., p. 29.
12. Ibid., p. 145.
13. Ibid., p. 85-86.



78 Ph. CONTAMINE

de Rozmital acquerra non point des richesses mais la renommée ", et
pourra exercer sa vertu chevaleresque.

Autant de desseins qui se trouvent exposés dans les lettres de
sauf-conduit, de protection, de passage, de recommandation, dont il
jugea bon de se munir dés le départ, qu’il se procura au fur et 2 mesure
de sa pérégrination, qu’il conserva enfin soigneusement, en sorte qu’elles
se trouvent transcrites au nombre de vingt-deux dans le récit de
Schaseck. L’accent y est mis sur le désir du voyageur d’acquérir une
expérience plus grande, de s’améliorer lui-méme en tant que chevalier au
contact des mceurs, principalement nobiliaires, des différents royaumes
parcourus, de mieux saisir la puissance du Créateur en touchant du doigt
la grandeur et la diversité de la Création .

Se déplacer, au XV* siécle, c’était donc aussi se munir de papiers et
de parchemins. Voyageur privé (ce qui ne veut pas dire incognito), Léon
de Rozmital ne pouvait disposer de véritables lettres de créance de la
part de son souverain. En revanche, dés avant son départ, il avait en
poche une lettre de U'empereur Frédéric III, du 17 septembre 1465,
recommandant son «familier» et son «fidéle», une autre du
10 novembre, ou sa sceur Jeanne, la reine de Bohéme, s’exprimait d’un
ton plus sentimental et plus personnel, et aussi une lettre autographe de
I'impératrice Eléonore de Portugal, adressée a son parent le roi de
Portugal '6.

Les démarches entreprises dans la suite du périple lui valurent toute
une série de lettres, depuis celle du margrave de Brandebourg du
10 décembre 1465 jusqu’a celle du doge de Venise du 16 décembre 1466,
en passant par des lettres de Philippe le Bon, d’ Edouard IV d’Angleter-
re, du roi René, de Louis XI, etc.'” II lui fallut méme un sauf-conduit
spécial, délivré par un seigneur espagnol, pour se rendre a
Compostelle 8. Obtenir un Geleitsbrief n’allait nullement de soi. On voit
a plusieurs reprises Léon de Rozmital s’arréter avec son équipage, une
fois la frontiere franchie, dans une localité proche (ainsi 8 Magenta pour
le duché de Milan, a Padoue pour I'Etat vénitien'”), puis envoyer une
délégation conduite par son héraut d’armes auprés du prince ou du roi,
laquelle revenait ensuite avec la lettre sollicitée. L’arrét fut par exemple
de trois jours a Douron, localité castillane située sur le Douro, pour
obtenir du roi d’Espagne Henri IV un «dipléme de foi publique» (fidei
publicae diploma), «car dans cette région la coutume est telle que
I’étranger qui désire voyager pour voir les lieux célébres doit demander

14. Ibid., p. 27.

15. Cf. la tettre de Frangois II, duc de Bretagne, ibid., p. 50: Quia generosus et
magnificus dominus Leo de Rozmital, miles de regno Bohemiae, dominus de Blatna et de
Frymperg, peragratis regnorum, dominiorum, provinciarum, patriarum, principatuum et
terrarum locis quamplurimis, animum suum in actibus virtuosis, gratia experientiae, et ut ex
moribus diversorum regnorum et provinciarum, quarum quilibet suo sensu abondat,
meliorem sortiatur animam, majoremque, creatoris sui cognita potestate nec non diversitate et
magnitudine creaturarum, habere valeat cognitiam...

16. Ibid, p. 10-12, et p. 134.

17. Les lettres d’Edouard IV se trouvent également dans Rymer, Foedera..., V, 1,
p. 137.

18. Leo von Roimital, Reise..., éd. cit., p. 80.

19. Ibid., p. 116 et 123.



L’HOSPITALITE AU XV¢ SIECLE 79

un dipléme au prince de la région pour pouvoir circuler en plus grande
sireté » . A Saragosse, Rozmital dut montrer aux envoyés du roi
d’Aragon, pour les convaincre, les originaux des sauf-conduits précédem-
ment obtenus 2.

Les refus n’étaient pas exclus. Ayant eu l'imprudence, lors de la
guerre civile espagnole entre Henri IV et son demi-frére et compétiteur
Alphonse de Castille, de se rendre d’abord auprés du roi en place, dont,
par la-méme, il reconnaissait implicitement la légitimité, Rozmital ne put
jamais obtenir de sauf-conduit de son challenger?>. Méme réponse
négative de la part du roi de Hongrie Matthias Corvin®. En allant
demander un sauf-conduit aux Catalans, les serviteurs de Rozmital
faillirent étre massacrés 2.

Ces documents — appelons-les passeports — sont loin d’étre
identiques quant a la forme et quant au fond. Tandis que les uns sont
surtout adressés aux responsables et aux sujets placés sous l'autorité de
la puissance qui les délivre, d’autres prétendent avoir une portée plus
vaste et toucher la communauté, ou la fraternité, des rois et des princes,
dans leur ensemble®. Si tous, & I'exception d’un seul, émis par les
autorités catalanes, sont en latin, du moins doit-on remarquer que les
actes émanés du marquis de Montferrat et du doge de Venise sont
I'expression de chancelleries acquises au modéle humaniste. La lettre du
marquis de Montferrat compare Rozmital a Ulysse aprés la chute de
Troie; celle du doge Christophe Moro évoque le jugement de Théo-
phraste sur le droit a I’hosnitalité 6. Mais surtout ces passeports peuvent
étre plus ou moins précis, et restrictifs. C’est ainsi que le duc de
Bourgogne accorde le «transit» ou «conduit» a quarante personnes, de
quelque grade, statut, ordre ou condition qu’elles soient, pourvu qu’elles

20. Ibid., p. 67.

21. Ibid., p. 103.

22. Ibid., p. 173.

23. Ibid., p. 195.

24. Ibid., p. 190.

25. Voir la différence entre les deux adresses des lettres de Philippe le Bon:

a. Universis et singulis nostris locumtenentibus, marescallis, admiraldis, capitaneis et
conductoribus gentium armorum, balistariorum et sagittariorum, et aliis guerras frequentanti-
bus, gubernatoribus, seneschallis, baillivis, praepositis, amptmannis, majoribus, scultetis,
rectoribus, capitaneis et loca tenentibus principatuum, patriarum, terrarum jurisdictionumque
nostrarum, nec non civitatum, oppidorum, castrorum, fortaliciorum, passagiorum, pontium,
portuum, pedagiorum, districtuum et locorum quorumcunque custodibus, scabinis, juratis,
caeterisque justiciariis, officiariis, vasallis, servitoribus atque subditis, amicis, confaederatis ac
benevolis nostris et aliis quibusvis, ubilibet constitutis, quibus presentes nostrae ostensae
fuerint litterae, salutem et dilectionem (ibid, p. 29);

b. Universis et singulis dominis regibus paratum et obsequiosum animum; ducibus,
marchionibus, comitibus et aliis principibus, charitatem sinceram; baronibus vero, militibus,
scutiferis et aliis nobilibus, communitatibus nec non patriarum, terrarum et locorum dominis,
benevolentiam nostram; connestabulariis, mareschallis, admiraldis, capitaneis gentium armo-
rum et aliis guerram in terra vel mari frequentantibus, seneschallis, baillivis, praepositis,
scultetis, majoribus, scabinis, gubernatoribus, rectoribus, capitaneis et loca tenentibus,
oppidorum, villarum, civitatum, castrorum, fortaliciorum, pontium, portuum, districtuum et
locorum custodibus, justiciariis, officiariis, subditis, amicis, confaederatis et benevolis domini
mei regis, atque nostris ubilibet constitutis ac caeteris omnibus quibus nostrae praesentes
ostensae fuerint litterae, dilectionem et salutem (ibid, p. 31-32).

26. Ibid., p. 119 et 130.



80 Ph. CONTAMINE

ne soient pas des ennemis publics de lui-méme ni de ses pays, et pour
quarante chevaux. Est accordée la liberté de circuler de nuit et de jour,
sur la terre et sur ’eau, avec chevaux, lettres, vétements, valises,
bagages, fardeaux, or, argent et voitures (rien n’est spécifié quant aux
armes mais on sait, par divers épisodes, que Rozmital et ses compagnons
en étaient abondamment pourvus). Ordre est d’autre part donné de les
ravitailler 4 un prix raisonnable, de les guider. Ils bénéficient enfin de
I’exemption de tous tonlieux, péages et droits de passage. L’ensemble de
ces dispositions est valable pour un an?. Des clauses semblables sont
accordées par le roi René pour la méme durée?, tandis que le roi
d’Angleterre accorde un délai de six mois seulement?. Quant aux
autorités catalanes, elles se bornent a permettre le libre passage de
Barcelone a Perpignan ¥,

A T'usage, ces lettres de passage se montrérent efficaces. Cependant
Rozmital et sa suite, en 1465-1467, voyagérent dans trois zones
d’insécurité : diverses régions d’Allemagne?, la traversée de la Manche
de Poole a Guernesey, au cours de laquelle leur bateau fut arraisonné
par des corsaires anglais, lesquels leur rendirent la liberté, avec leurs
excuses, quand ils découvrirent I’existence du sauf-conduit
d’Edouard IV *, et surtout différents secteurs de la Péninsule ibérique
affectés par les luttes intestines en Castille et dans le royaume
d’Aragon **. Pour la premiere fois, en Biscaye, ils se virent contraints,
sous la menace, de s’acquitter d’un portorium3*.

De son c6té, pour laller et retour Florence-Paris, Giovanni di
Francesco ne signale aucun danger particulier. Tel n’est pas le cas de
Jaroslaw qui releve les risques de la circulation en Allemagne méridio-
nale et en Alsace. Pour assurer la sécurité de ’ambassade bohémienne,
la cité de Strasbourg n’hésita pas a fournir une escorte armée de
cinquante cavaliers et de cinquante piétons, relayée, une fois les Vosges
franchies, par les hommes du duc de Lorraine *.

27. Ibid., p. 29-31.

28. Ibid., p. 53-55.

29. Ibid., p.42-43. Les formulaires de chancellerie fournissent les divers modeles
possibles. Ainsi le formulaire de I'époque de Louis XI, Bibl. Nat., fr. 5030, distingue des
lettres en latin et d’autres en frangais; il distingue aussi les lettres de «passaige pour
ambaxadeurs et bienvueillans», les lettres de «saufconduit pour ennemys», les lettres de
«saufconduit pour ung estrangier». Dans tous les cas, les termes en étaient soigneusement
pesés. «Nota les motz de jour et de nuyt et par eaue et par terre, et encores quant on
veult porter harnois, on y mect ces motz: armés et desarmés» (f. 72v); «ltem, que a
subgez ou bienvueillans le roy ne use point de ce mot saufconduit ne ne donne saufconduit
fors a ennemis, et quant on fait ung saufconduit on y doit tousjours limiter le temps
combien il a a durer» (f. 74r); «ltem, qu'on n’y mect pas communement que on face
administrer vivres et autres chouses neccessaires comme I'en faict a amys ou subgez et en
toutes autres chouses, puis que c’est pour ennemys on doit faire la lettre plus maigre»;
«ltem, communement on n’y mect pas sejourner mais seulement passer et repasser»
(f. 74r). Au vu de ce formulaire, il apparait que Louis XI a accordé & Rozmital des lettres
de passage en latin, comme a un ami et bienveillant.

30. Leo von RoZmital, Reise, éd. cit., p. 112.

31. Ainsi le comté de Hohenlohe, lbld p. 146.

32. Ibid., p. 47.

33. Ibid., p. 171.

34. Ibid., p. 62-63.

35. Diary..., éd. cit., p. 18-20.



L’HOSPITALITE AU XV¢ SIECLE 81

Mais les escortes n’avaient pas comme seule mission de protéger. 1l
s’agissait aussi, dans un autre style, d’accompagner des hétes qu’on
voulait honorer. L’escorte d’honneur est une institution qui parait
spécialement développée en Italie du Nord, jusqu'au duché de Savoie
exclusivement. C’est ainsi qu’a I'approche de Milan I’ambassade floren-
tine fut accueillie, & une dizaine de milles de la cité de saint Ambroise,
par le podestat et le capitaine venus a sa rencontre, a trois milles par le
comte Galéas Marie et quatre de ses freéres, fils légitimes du duc
Frangois, plus prés encore par un autre de ses fils accompagné de
musiciens et de gentilshommes a cheval. Méme cérémonial au départ, ol
une escorte d’honneur devait reconduire la délégation jusqu’aux fron-
tieres du Milanais *. Plus modestement, en 1466, le frére du duc Galéas
Marie, plus des trompettes, des fifres et des cavaliers se rendirent a la
rencontre de Rozmital & un ou deux milles seulement de la cité V. Le
méme Rozmital, arrivant a Londres, se vit installer dans une riche
auberge, sur ordre du roi, qui lui dépécha en outre un héraut et des
«conseillers». Lorsqu’il quitta la capitale, Edouard IV Iui fournit un
gentilhomme de qualité pour le guider et I’escorter a travers le royaume
jusqu’a la mer et lui procurer un bateau pour la Bretagne **. Mais |'offre
la plus remarquable fut sans doute celle du duc Philippe le Bon, qui
donna a Rozmital un héraut d’armes ayant fréquenté tous les rois
chrétiens, connaissant au surplus dix-sept langues et qui, de (fait,
accompagna le noble bohémien jusqu’a son retour, c’est-a-dire pendant
plus d’un an¥®.

Escorter, conduire, guider, ce n’était fd qu’un des aspects de
I’hospitalité. Il y avait aussi le rite des présents, que les princes et les
rois ne manquaient pas de respecter, mais encore nombre de villes®. A
lire les récits de Tetzel et de Schaseck, il semble que les dons les plus
généreux émanerent du roi de Portugal, lequel offrit a Rozmital deux
chevaux, deux esclaves maures et deux singes*. Naturellement, il était
attendu des voyageurs qu’ils jouassent les désintéressés et que, priés
d’exprimer leurs souhaits, ils demeurassent dans les limites du raisonna-
ble. Au duc de Milan qui se déclare prét & lui donner tout ce qu’il
souhaite, Rozmital répond qu’il n’est pas venu pour chercher des
cadeaux mais pour visiter les cours des princes et des rois et accroitre ses

N

vertus chevaleresques*. Quitte d’ailleurs en d’autres circonstances a se

36. Viaggio..., éd. cit., p. 10 et 12.

37. Leo von Rozmital, Reise, éd. cit., p. [17.

38. Ibid., p. 155 et 45.

39. Ibid., p. 28. La présence du héraut bourguignon est signalée dans le sauf-conduit
catalan (p. 112). On notera le chiffre de dix-sept langues; en effet, il était courant, dans
I’Europe du XV° siécle, de parler des dix-sept royaumes chrétiens: Ph. Contamine, « Une
interpolation de la Chromque Martinienne : le Brevis Tractatus d’Etienne de Conty, official
de Corbie (Tt 1413),» dans L’historiographie en Occident du V¢ au XV* siecle. Actes du
Congreés de la Société des historiens médiévistes de I'enseignement supérieur. Tours 10-12 juin
1977, Annales de Bretagne et des pays de ['Ouest, t. 87 (1980}, p. 381.

40. Bruges, Avignon, Cologne, etc.

41. Leo von Roimital, Reise, éd. cit., p. 182.

( 42. Ibid., p. 117-118. De méme, refus d'un joyau offert par le duc de Bourgogne
p. 27).



82 Ph. CONTAMINE

plaindre de la ladrerie de I'empereur et de la mesquinerie du duc de
Bretagne 4.

Dans certains cas, le maitre d’hotel du prince faisait apporter
chaque jour a I'auberge nourriture et boisson*. Plus souvent encore, les
notes d’hétel se trouvaient intégralement payées: telle est la conduite,
entre autres, de Charles, comte du Maine, a Chatellerault, du roi René a
Bar-le-Duc, de I'évéque de Braga, a Braga®. L’hospitalité pouvait étre
offerte dans tel chateau, tel palais épiscopal ou princier*. L’une des
grandes affaires était la présentation de 1’étranger, aprés une attente plus
ou moins longue — quelques jours, ou quelques semaines — a la cour
du prince et au prince lui-méme. L’étiquette qui réglait cette présenta-
tion faisait U'objet d’attentions particulieres, et les récits de voyage ne
sont pas chiches de détails sur ce cérémonial¥. On observait soigneuse-
ment P'affabilité plus ou moins marquée avec laquelle le prince se
comportait, la chaleur des paroles de bienvenue, prononcées par le
truchement d’un héraut d’armes — cet auxiliaire indispensable a la vie
de cour et méme a la vie aristocratique au XV°siécle®®. Un hote se
sentait particuliérement honoré que le prince conduisait par la main, de
piéce en piece, & travers son palais®. Nouveau degré dans la faveur:
lorsque le prince présentait son épouse entourée des dames de la cour *.

Il appartenait encore a la puissance invitante de divertir I'hote de
marque en lui offrant banquets, fétes, danses, et aussi de I'impression-
ner, en faisant étalage de sa richesse et de ses moyens militaires>!.
Régulierement par exemple était communiqué aux étrangers le chiffre
exorbitant de 1700 000 clochers ou villages que le royaume de France
était censé avoir >

Cependant ces manifestations n’étaient pas tout a fait & sens unique.
L’héte aussi, autant qu’il lui était possible, se devait d’offrir une maniére
de contre-don: un festin, un cheval, ou encore la manifestation de ses

43. Ibid., p. 161 et 194.

44. Ibid., p. 161.

45, Ibid., p. 165 et 174, Diary..., éd. cit., p.23. Méme conduite de la part de
Louis XI (Leo von Roimital, Reise, éd. cit., p. 164).

46. Viaggio..., éd. cit., p. 8 et 9.

47. Philippe le Bon regut Rozmital le dixi¢éme jour aprés son arrivée, Louis XI le
troisi¢me (Leo von RozZmital, Reise..., éd. cit., p. 149 et 163).

48. Tum dominus regem, omnium regum et principum quos adierat nomine per
heroldum, ut mos est, salutavit (ibid, p. 105).

49. Ibid., p. 24.

50. 1bid., p. 152, 156, 160, 161, 163.

51. Cf. la description du trésor des ducs de Bourgogne par Tetzel (ibid., p. 150-151)
et la visite de I'arsenal de Venise racontée par Schaseck (ébid., p. 128).

52. «Item man meint, das sibenzehenhundert tausend kirchen in Frankreich sein, und
bei sechzigtausend schloss und stitt und méarkt an die dorffer» (ibid., p. 164).
Ph. Contamine, «Contribution a I'histgire d’un mythe: les 1 700 000 clochers du royaume
de France (XV®-XVI® siécles) », dans Economies et sociétés au Moyen Age. Mélanges offerts
a Edouard Perroy, Paris, 1973, p. 414-427. Ce mythe, sous une forme ou sous une autre,
perdura & travers le XVI¢siecle jusqu’a ce que Jean Bodin, dans Les six livres de la
République, p. 891, en fit justice. Retenant le chiffre de 600 000 «que villes que villages »,
il expose: «C'est une menterie trop impudente, attendu que par les extraits de la chambre
des comptes, qui furent apportés a Blois aux estats, il ne se trouva que vingt sept mil
quatre cents paroisses, prenant la plus grande ville pour une paroisse, et le moindre village
ayant paroisse pour une autre».



L'HOSPITALITE AU XV¢ SIECLE 83

talents de société (danse, musique, lutte, joute)®. Sans compter la
nécessité ou il se trouvait d’arroser par de copieux pourboires (dont le
chancelier de I'ambassade florentine a pris soin de relever la liste) les
guides, les hérauts, les portiers et les porteurs, les huissiers, les sergents
a masse, les musiciens et les bouffons — petit personnel de cour pour
lequel ces générosités représentaient sans doute la partie la plus
importante de ses gains ™.

C’est dire que l'accueil des étrangers, du moins d’un certain rang,
ne résultait pas d’initiatives ni de réactions individuelles, il n’était pas
dicté par les seules circonstances du moment. Il obéissait, au niveau des
cours, a un protocole plus ou moins élaboré. De maniére plus générale,
il n’est pas impossible de découvrir, pour telle ville ou pour tel pays, une
sorte de code de Thospitalité. Ainsi le remarque Schaseck pour
Francfort-sur-le-Main : «La, cette coutume est observée, qui veut que, si
un homme célébre s’y rend pour voyager, on l'invite a la curie»>. De
méme a Londres: «Cette coutume existe dans cette ville que, si un hote
illustre venant de I’étranger y arrive, les filles et les femmes se rendent a
l'auberge ou il est descendu, 'accueillent et lui font des cadeaux. Ainsi
en fut-il pour nous» .

Naturellement la cohérence des rites de [I'hospitalité a travers
I’Europe chrétienne du XV€ siécle était spécialement sensible lorsqu’ils
concernaient le milieu de la noblesse palatine. Le périple de Rozmital
porte témoignage, & maintes reprises, de cette internationale de la
chevalerie, s’exprimant, en particulier, par un langage commun, par des
joutes et des tournois (encore faut-il souligner qu’ils n’ont guére
concerné que I’Allemagne et les Etats bourguignons®’), et aussi par la
remise de décorations d’honneur — presque toujours des colliers que
nombre de princes accordérent a lui-méme et a plusieurs membres de sa
suite. Le mot allemand pour désigner cette marque distinctive est celui
de Gesellschaft. En latin, deux termes sont employés, indifféremment:
symbolum et sodalitas. 1l semble qu’il appartenait a I'étranger de faire
d’abord sa demande“®. Dés lors un lien d’amitié et de dépendance se
trouvait créé€, susceptible au reste de prolongements dans la mesure ou le
bénéficiaire pouvait a son tour attribuer la méme faveur a d’autres
personnes *°. Parfois associés a cette remise de colliers, des adoubements
classiques pouvaient aussi avoir lieu®. Et il est probable que Louis XI,

53. Ainsi Rozmital offrit a Charles, comte de Charolais, un beau cheval, avec
I'espoir, il est vrai, d’obtenir en retour une monture encore plus précieuse. Cet espoir ne
fut pas décu (Leo von RozZmital, Reise..., éd. cit., p. 152).

54. Viaggio..., éd. cit., p. 46-54.

55. Leo von Roimital, Reise..., éd. cit., p. 17.

56. Ibid., p. 41.

57. Rozmital ou ses gens joutérent a2 Ansbach, Cologne, Bruxelles et Graz. Leurs
offres furent refusées a Londres et a Bruges (ibid., p. 13, 15, 18, 25, 133, 146, 148,
151-152, 157, 194).

58. Ces ordres furent donnés par le duc de Cleves, ibid., (p. 151), le roi d’Angleterre
(p. 155), le duc de Bretagne (p. 161), le duc d’Anjou et roi de Sicile (p. 161), le roi de
Castille (p. 172), le roi d'Aragon (p. 190 et 105).

59. Mémes références que pour la n. 58.

60. C'est le cas a Londres (ibid., p.41 et 155). Dans l¢ méme ordre d'idées,
rencontre 3 Burgos entre RoZmital et un noble castillan, ayant été adoubé en Bohéme, lors



&4 Ph. CONTAMINE

dont on ne signale pas qu’il ait accordé a quiconque sa Gesellschaft,
agissait dans le méme esprit lorsqu’il attribuait aux ambassadeurs
florentins des «lettres d’office et de dignité », dont le contenu variait en
fonction du rang: 'archevéque de Pise fut fait conseiller du roi; Piero de
Pazzi, qui avait été adoubé par le roi, obtint un office de chambellan et
de conseiller du roi; Buonaccorso eut droit au titre de conseiller et
écuyer d’écurie ; quant a Donato Acciauoli et au chancelier Giovanni, ils
cdurent se contenter pour I'un d’un office de conseiller et maitre d’hotel
et pour l'autre d’un office de secrétaire du roi®'.

Dans la méme ambiance aristocratique, on comprend I’accueil
spécialement chaleureux dont bénéficia a Windsor le noble baron Léon
de Rozmital de la part des «compagnons de ’ordre de saint Georges».
Ceux-ci Vinvitérent & diner, le proclamérent le plus célebre et le plus
gracieux des hotes et lui demanderent d’inscrire son propre nom dans
leur livre de priéres afin que sa mémoire fat & jamais conservée %.

Cependant, dans un récit de voyage, la loi du genre est d’insister
davantage sur la différence, I’étrange, lexotique, linsolite. Tetzel,
Schaseck et, plus discrétement, Jaroslaw, n’y manquent pas. Et cela
d’abord en notant I'effet de surprise qu’eux-mémes suscitaient aupres des
populations visitées: fagcons de danser®, de jouter®, d’ordonner un
repas %, leur apparence méme et, en particulier, leur chevelure
abondante %. Mais ensuite et surtout en relevant et en décrivant, parfois
avec soin, des pratiques, des techniques et des mceurs qu’ils ignoraient:
telle maniere de chasser®, de pécher ¥, de battre le blé ¥, la corrida™, le
patin a glace”!, le recours a la tourbe 72, le carnaval de Bruges ™, la place
des batards dans la société bourguignonne 7, la résidence des nobles dans

du siége de Tabor (ibid., p. 65). A la fin du voyage, Schaseck fut fait chevalier par
I'empereur Frédéric III (p. 133).

61. Viaggio..., éd. cit., p. 28. Pazzi avait été¢ auparavant fait chevalier par Louis XI
(ibid., p. 26-27).

62. Leo von RoZmital, Reise..., éd. cit., p. 45.

63. Ibid., p. 19.

64. Ibid., p. 152.

65. Ibid., p. 157. Jaroslaw note qu'invités a Abbeville par Kotska et Marini, les
ambassadeurs milanais et les notables de la ville s'étonnaient de voir des Bohémiens se
tenir si bien a table (Diary..., éd. cit., p. 30).

66. Leo von RoZmital, Reise..., éd. cit., p. 41, 151 et 172. Jaroslaw manifeste son
agacement face aux réactions étonnées du «sot peuple» d’Abbeville (Diary..., éd. cit.,
p- 29). Tetzel note que le roi René hat die Teutschen ser lieb und hat auch vil Teutscher an
seinem Hof und kan auch wol teutsch. A Burgos: Sehen die Landfarer gern und haben die
Teutschen lieb (Leo von RoZmital, Reise..., éd. cit., p. 163 et 170). A plusieurs reprises,
Jaroslaw reléve lattitude hostile des Allemands a I'égard des ambassadeurs tchéques, et
ceci pour des raisons religieuses (Diary..., éd. cit., p. 8, 66 et 72).

67. Leo von RoZmital, Reise..., éd. cit., p. 21.

68. Ibid., p. 36-37.

69. Ibid., p. 69.

70. Ibid., p. 66, 76, 167-168 et 174.

71. Ibid., p. 28.

72. Ibid., p. 35.

73. Ibid., p. 36 et 152.

74. Ibid., p. 28-29.



L’HOSPITALITE AU XVe¢ SIECLE 85

les villes flamandes ™. Seltsam, wunderlich: les mots reviennent plusieurs
fois sous la plume de Tetzel 7.

Il ne conviendrait pas malgré tout d’exagérer I'impression d’étrange-
té ressentie par nos voyageurs. En fait, ce fut seulement lorsqu’ils
aborderent la terre d’Espagne, toute pénétrée qu’elle était d’influences
paiennes (sarrasines) et accessoirement juives, qu’ils éprouvérent un vif
et profond sentiment d’altérité, avec ce que le mot peut impliquer de
bldime ou du moins de distance, d’incompréhension presque viscérale 7.
Par comparaison, tous les autres pays devaient leur sembler homogénes,
dans leur morale et leurs mceurs. Cest dire qu’en dépit de la différence
des rites religieux, soigneusement notée méme quand elle nous parait
minime’®, ils avaient sans doute conscience d’étre intégrés a une
civilisation commune, qui avait nom chrétienté, et que venaient symboli-
ser la vénération des reliques, et aussi 'admiration pour la richesse des
reliquaires, régulierement consignées dans leurs récits de voyage”.

Philippe CONTAMINE

75. Ibid., p. 36.

76. Ibid., p. 152, 157, 181, 182 («In dem Land Portigal sein gar vil seltsamer
gewonheit» ; «und anders wol seltsams wesen, das wunderlich zu sechen ist»).

77. Ibid., p. 170, 178... Ce qui ne veut pas dire que les qualités des «Barbares» et
des «Sarrasins» aient été toujours niées (ibid., p. 111 et 189).

78. Ibid., p. 13, 46, 71.

79. Notons aussi les emprunts, ou tentatives d’emprunts, d'un domaine culturel a
l'autre. A Bourges, 'ambassade de 1464 recruta trois artisans frangais pour faire des
tapisseries et des tapis en Bohéme. Il est vrai que ces spécialistes disparurent dans la suite
du voyage (Diary..., éd. cit., p. 61). Quant au joueur de luth de Léon de Rozmital, il
apprit diverses danses lors du séjour en Portugal, qu'il communiqua ensuite a I'impératrice
Eléonore de Portugal pour son plus grand plaisir (Leo von RoZmital, Reise, p. 194-195). La
chrétienté apparait comme le cadre de référence normal de G. Tetzel: les filles d’honneur
de la reine de France sont les plus belles quon puisse trouver en chrétienté, I'Université de
Salamanque est la premiére de la chrétienté, le chateau d’Angers le plus magnifique de la
chrétienté ; de méme la bible de Toléde, ou encore la cité de Milan (ibid., p. 161, 164, 174,
187, 193). Et Schaseck a propos des Catalans: Aliud quod de hac provincia narrem, nescio
praeter quod homines ferat mortalium sceleratissimos etperfidiosissimos si ulla christianorum terra
(p. 110).

Lettres de passage ou de sauf-conduit

. Frédéric, comte palatin du Rhin, Heidelberg, 20 décembre 1465.
. Robert, archevéque de Cologne, Cologne, 7 janvier 1466.
a. Philippe, duc de Bourgogne, Bruxelles, 21 janvier 1466.
b. Le méme, Bruxelles, 9 février 1466.
c. Charles, comte de Charolais, Bruxelles, 9 février 1466.
a. Edouard IV, roi d’Angleterre, Westminster, 26 février 1466.
b. Le méme, Westminster, 20 mars 1466.
. Frangois II, duc de Bretagne, Nantes, 4 mai 1466.
. René, roi de Sicile, duc d’Anjou, Les Ponts-de-Cé, 11 mai 1466.
. Louis XI, roi de France, Meung-sur-Loire, 26 mai 1466.
. Charles, comte du Maine, Chitellerault, 1°" juin 1466.
. Henri IV, roi de Castille, Olmedo, 20 juillet 1466.
. Fernand, fils ainé du duc de Bragance, Braga, 1466.
. a. Alphonse V, roi de Portugal. Evora, 13 septembre 1466.
b. Fernand, duc de Viseu, fréere du roi de Portugal, Evora, 13 septembre 1466.
12. Jean II, roi d'Aragon, Saragosse, 20 octobre 1466.
13. Les députés du principat de Barcelone, Barcelone, 2 novembre 1466.
14. Guillaume, marquis de Montferrat, Milan, 4 décembre 1466.
15. Christophe Moro, doge de Venise, Venise, 16 décembre 1466.

-

b

— O \L 00~

——



auofaoileg
(£1)

N
//
~
N
N /
\
AN
\
\
A
~/
7
m\ _V aj791s0d w0
) N
\ I
3 / /7
f </ VpEILiisizyde
ol S AN, ®
\ AR A
7 g110 1-ins-buna W& <
- A (D) a5-ap-siuog mm/.:‘\
7 7 ~
’ — ~
( /
\ (gnbeid®
\ N~
\ \ { sejjexnig
™\ . )
()r aubojo ]
\ @\ Q>
) ! e
/ 91sUTWIsa M
{ ")
NS ol
\\ TN — — —TN

TVLINZOY 3d NO3JT 3d FHIVHINILI




L9%7| 8190330 /7
aauaiol 4

asng
®e,, TI9YL 191183y 6

/ swal) - JUON

L9%)| 8lqwaAou ¢z pleulsag ~ jules - Ucmho../

uerA 3

.

PR =
auuesne

79yl Inoe ¢

Aaniqsuuj auliag g=
P e
Pra

-

~

S
zuabaig™Igz~s

uoigyy
Aot
@OUB]SUO ]

Z9yL 1911795 b uoliQ g

: 197l 21qweasp §7
y9pL tBw | \\/..M:o-uc_mw ! veeee®e sino)
1iebiingg . \ e
14Ngs[8NUI ] gem -== TS Binogsens Ll o \ur..qf: 1811101 67
- .\\b\\V 1 Bsuesio
’

7’
s
biaquainN &
/

\\

yinaideg

79yl BwW 9
anberg e

uoe 1% Ay
/tr 7918 :,NN/J
utjuanp-juleg® el uanoy
suatwy dd \\
! addargy!

{(Z9WL-197L) 8Uljualo]j 2pessequW Y -

esecncne

(794 L) TUIIBN-BX]SO}Y ap EPESSEqUWY m-com=




LA GENESE DU DROIT DES GENS MODERNE
ET LA CONSCIENCE EUROPEENNE:
FRANCISCO DE VITORIA ET JEAN BODIN

La fin du XV°siécle et le début du XVI° ont marqué une césure
certaine dans I’évolution de la conscience européenne et du droit des
gens. Bien slr, un bon nombre de facteurs «nouveaux» ne I’était pas
tellement, mais leur simultanéité eut pour effet que, en tout état de
cause, la conception et la conscience de la Respublica christiana des
temps passés se trouvaient fortement ébranlées. Parmi ces facteurs on
notera notamment [’émancipation et la laicisation de I’Etat qui ne
reconnaitra plus aucun but final en dehors de lui, soit-il moral,
métaphysique ou autre, ni aucune autorité supérieure, le pouvoir puisant
sa légitimité et sa raison d’étre en lui-méme. D’autre part, la chrétienté
avait perdu son unité par le grand schisme, et subissait de graves revers
par 'Empire ottoman dont, par contre, certains princes recherchaient
lalliance. Les grandes découvertes des Indes de I'ouest, de leurs
territoires et de leurs hommes, en dehors de lorbite chrétienne,
soulevaient chez les «intellectuels» de I’époque des discussions d’une
rare violence. D’ou résultait un autre point: on sentait un besoin tout a
fait extraordinaire de théorie, de systématisation du droit public.

Un trait général de toutes les ceuvres traitant du droit des gens, au
XVI¢ siécle, était, si on peut s’exprimer ainsi, la découverte de
I’humanité. La querelle entre Las Casas et Sepulveda est célebre. En
dernier ressort, ce ius gentium qui était étroitement li€é au droit de nature
et était parfois méme synonyme avec lui, aurait di aboutir a la perte de
la notion de la Respublica christiana, de la conscience spécifiquement
européenne. Or, nous devons constater que, au début du XVII® siécle,
quand le droit des gens entrait dans sa période classique, il était
redevenu ou était resté exclusivement européen et s’appelait méme sans
ambages Jus publicum europaeum, le Droit public de I'Europe.

La communication se propose, a I'aide de I'analyse de deux auteurs,
Francisco de Vitoria et Jean Bodin, de trouver le biais qui a conduit a ce
résultat, le rétrécissement d’un droit prétendu universel et commun a

tous les gens & un droit profondément européen'.

1. Parmi la littérature concernant I'histoire du droit des gens, cf. notamment
E. Reibstein, Vilkerrecht. Eine Geschichte seiner Ideen in Lehre und Praxis, t.1,
Fribourg-Munich, 1957/58. W. Preiser, Vdlkerrechtsgeschichte, in: Strupp-Schlochauer,
Wérterbuch des Volkerrechts, t. 111, Berlin, 1962, p. 681-703. — Et pour I'idée de I’Europe :



LA GENESE DU DROIT DES GENS 89

La théorie du droit des gens, reflétant les événements arrivés depuis
la découverte de ’Amérique, se trouvait amenée a se laisser poser des
questions des plus essentielles et qui mettaient en cause tout le systéme
hérité du passé. L’affrontement d’un monde qui ne se réclamait pas des
structures héritées de I'orbite méditerranéenne d’un co6té, de l'autre le
doute affiché de ne pas savoir si on avait affaire a de véritables étres
humains doués de raison qui apres tout, suggérait-on, se dévorent
mutuellement, enfin, la singuliere atrocité d’une guerre quasi permanente
visant a exploiter mais conduisant a exterminer cette population lointaine
et inquiétante, cette guerre non déclarée, non justifiée et si peu
conforme aux principes d’une juste guerre, provoquérent un débat d’une
véhémence inouie parmi les théologiens d’abord, puis parmi les publi-
cistes et les juristes de I’époque. La controverse entre Bartolomé de Las
Casas et Juan Ginés de Sepiilveda y marqua un premier point
culminant2. Cette querelle qui opposait en somme partisans et adver-
saires de la conquista des Amériques ouvrait en fait ce qu’on est convenu
d’appeler I'école espagnole, la période initiale du droit des gens moderne
avant que celui-ci n’entrdt, au XVII® siecle, dans sa phase classique.

Or, c’était sur les plans théologique et juridique que le pére
dominicain Francisco de Vitoria, professeur a I'université de Salamanque,
avait pris une position vigoureuse et des plus fondamentales. Ce fut lui
qui imposa une réflexion non seulement sur la justification des guerres de
la conquista, mais sur la nature méme du droit des gens, tichant ainsi
d’aboutir a un droit des gens vraiment global. Il nous importe de voir
comment il y réussissait et quelle place tenait I'Europe dans son
systéme 2.

«Inter homines omnes cognationem quandam natura constituit».
Abrégeant ainsi légérement une loi des digestes?, le théologien Vitoria

S.R. Wallach, Das abendlindische Gemeinschafisbewusstsein im Mittelalter, Leipzig-Berlin,
1928 ; W. Fritzemeyer, Christenheit und Europa. Zur Geschichte des europdischen Gemein-
schaftsgefithis von Dante bis Leibniz, Berlin-Munich, 1931; A. Saitta, Dalla Res publica
christiana agli Stati uniti di Europa, Rome, 1948 ; D. Hay, Europe. The Emergence of an
Idea, Edinburgh, 1957 F. Chabod. Storia dell'idea d’Europa, Bari, 1964 J.-B. Duroselle,
L’idée d’Europe dans I'histoire, Paris, 1965.

2. Citons parmi la riche littérature L. Hanke, All Mankind in One. A Study of the
Disputation Between Bartolomé de Las Casas and Juan Ginés de Sepilveda in (550 on the
Intellectual and Religious Capacity of the American Indians, 1llinois, 1974 . A. Truyol. La
problématique entre Las Casas et Sepulveda sur la conquéte du nouveau monde par les
Espagnols. A la recherche d'un bilan, in: Théorie et pratique politiques a la Renaissance,
XVII® Colloque international de Tours 1975, Paris, 1977, p. 49-60.

2a. Vitoria, un peu oubli¢ au siécle dernier, connut une véritable renaissance par les
soins de J.-B. Scott qui suscita une nouvelle édition par la Carnegie Endowment
Institution : Franciscus de Victoria, De indis et de iure belli relectiones, being parts of
Relectiones theologicae XII, ed. E. Nys, Washington, 1917. Nous citons de la littérature sur
Vitoria notamment C. Barcia Trelles, Francisco de Vitoria, fundador del derecho internacio-
nal moderno, Valladolid. 1928: H. Beuve-Méry, La Théorie des Pouvoirs Publics d’aprés
Frangois de Vitoria et ses rapports avec le Droit contemporain, These, Paris, 1928; et
J.-B. Scott, The Spanish Origin of International Law, Francisco de Vitoria and his Law of
Nations, Oxford-Londres, 1934 E. Reibstein, Vdlkerrecht, t. 1, p. 279 sqq.

3. Dig. 1, 1, 3, in: Corpus iuris civilis, t. I, ed. P. Krueger, 22° éd., Berlin, 1973,
p. 29. La citation correcte est: «Inter nos omnes...»: De Indis, Sect. I, tit. leg. 1,
p. 259.



90 A. CREMER

établissait un lien entre tous les hommes. lls formaient une trés grande
communauté, la société la plus vaste. Par conséquent, Vitoria rejetait le
mot d’Aristote selon lequel les barbares étaient «de la nature méme »
des esclaves®. 1l s’y opposait avec fermeté: «Non enim homo homini
lupus est, ut ait Ovidius, sed homo.»* Les hommes, répandus sur le
globe entier, ne s’étaient pas organisés dans un Etat, mais tout de méme
dans une sorte de communauté politique : «totus orbis, qui aliquo modo
est una respublica » °.

Ce «totus orbis» dispose de la faculté de s’octroyer des lois, des lois
justes et qui contraignent tous, «quales [leges] sunt in iure gentium»’.
Et Vitoria de préciser: «Quod ius gentium non solum habet vim ex
pacto et condicto inter homines, sed etiam habet vim legis»; «... est
enim latum totius orbis auctoritate ®. »

Alors ce «totus orbis» fut divisé en diverses provinces et régnes: ou
bien Noé envoyait des colonies dans différentes régions, ou bien sur un
mutuel accord des peuples diverses familles occupaient diverses provin-
ces. La naissait l'autorit¢ publique par I'emprise d’un tyran ou par
I'institution d’un prince issu d’'un commun consentement ’.

La doctrine du «totus orbis», jointe aux théories sur la gen¢se des
Etats, eut, parmi bien d’autres, une conséquence qui intéresse directe-
ment notre propos. Si les hommes s’étaient répandus a travers le monde
entier et y avaient fondé des Etats, ceux-ci pouvaient et devaient se
réclamer des mémes origines, du méme droit, du méme rang. Les Etats
européens, I’Europe perdaient du coup leur situation privilégiée, ils
étaient plutét submergés parmi un nombre d’autres Etats, membres
comme les Européens du méme «totus orbis», de la méme communauté.
L’Europe n’y représentait plus qu'une province: «Imo cum una respubli-
ca sit pars totius orbis et maxime christiana provincia pars totius
reipublicae... » . La distinction entre les terres chrétiennes et non-
chrétiennes semblait avoir trouvé sa fin, 'Europe avait cessé d’étre le
centre et la mesure du monde. Une autre conséquence de cette

4. De Indis, Sect. I, p. 222.

5. De Indis, Sect. III, tit. leg. 1, p. 259.

6. De potestate civili, in: Obras, Relecciones teolégicas, ed. T. Urdanoz, Madrid,
1960, p. 191.

7. Ibid.

8. Ibid.

9. De Indis, Sect. I, tit. non leg. 1, p. 236: «Vt enim omittamus omnia, quae
praecesserunt diluvium, certe post Noé orbis fuit divisus in diversas provincias et regna,
sive hoc fuerit ex ipsius Noé ordinatione, [...}, qui in diversas regiones misit colonias [...],
sive, quod verisimilius est, ex consensu mutuo gentium diversae familiae occupaverunt
diversas provincias [...]. Vnde (Gen. 10) traditur quod per pronepotes Noé divisae sunt
nationes et regiones, sive in aliquibus regionibus primo inceperunt esse domini per
tyrannidem, sicut videtur fuisse Nemrod, de quo Gen., 10, quod primus incepit esse potens
in terra, sive, convenientibus in unum aliquibus in unam Rempublicam, ex consensu
communi sibi constituerunt principem. Certum est enim vel his vel aliis non dissimilibus
modis dominia et imperia incepisse in mundo ac postea, vel iure haereditario vel iure belli
vel aliquo alio tali titulo, derivata esse usque ad nostram aectatem, saltem usque ad
adventum Salvatoris ».

10. De potestate civili, 13, p. 168.



LA GENESE DU DROIT DES GENS 91

construction fut 'amorce d’un droit entre les peuples: «Quod naturalis
ratio inter omnes gentes constituit, vocatur ius gentium!!. »

En plus de la theése sur l'origine des Etats et de la communauté
internationale, Vitoria consacra un soin tout particulier a prouver que les
barbares des Amériques jouissaient des droits de véritables seigneurs et
princes, comme les chrétiens disposant comme eux de la «jurisdictio» et
du «dominium » 2.

S’il en était ainsi, il était difficile & voir d’ou tirer une justification
de la conquéte de 'Amérique par les Européens, Vitoria n’admettant pas
la théorie d’une «occupatio bonorum nullius», et il n’était, a I'évidence
méme, pas permis aux chrétiens de subjuguer des peuples qui leur
étaient en principe égaux et de s’attribuer leurs biens.

En effet, Vitoria déploya amplement les arguments avancés le plus
souvent afin de les récuser les uns aprés les autres. L’empereur n’était
pas du tout seigneur du monde entier '}, le pape non plus ne disposait
pas d’un tel pouvoir séculier au monde et moins encore pouvait-il le
concéder aux princes séculiers 4. 1l ne fallait pas faire beaucoup de mots
sur le prétendu «ius inventionis », parce que les barbares étaient bien de
véritables seigneurs '>. Vitoria n’acceptait pas non plus la justification de
la guerre dérivée du refus des barbares de recevoir la foi chrétienne '°.
Les crimes des barbares, s’ils n’offensaient que les lois divines positives,
ne donnaient pas de raison non plus de commencer une guerre!’, un
crime contre une loi de la nature par contre changeait [Iaffaire
complétement. Une prétendue élection libre d’un seigneur espagnol par
les barbares n’était pas admissible non plus, parce que d’un c6té une
telle élection était certainement viciée par la peur et l'ignorance, et parce
que de l'autre c6té les peuples barbares ayant de véritables princes ne
pouvaient pas se doter de nouveaux seigneurs, comme inversement les
princes ne pouvaient pas en créer de nouveaux sans l’assentiment du
peuple 8. Enfin Vitoria exclut une donation spéciale de Dieu . Toutefois
Victoria ne demandait pas le retrait des Espagnols de I’Amérique et ne
condamnait pas non plus la conquista. Si les cruautés de la guerre et de
I'exploitation des indigeénes étaient bien ressenties comme une provoca-

11. De Indis, Sect. III, tit. leg. 1. p. 257. Il s’agit évidemment d’une adaptation tres
caractéristique des Inst. 1. 2. 1: «Quod vero naturalis ratio inter omnes homines
constitutit, id apud omnes populos peraeque custoditur vocaturque ius gentium, quasi quo
iure omnes gentes utuntur»: Corpus iuris civilis, t. I, p. 1.

12. De Indis, Sect. I. p. 217-232, conclusio principalis: «Restat ergo ex omnibus
dictis quod sine dubio barbari erant et publice et privatim ita veri domini, sicut Christiani;
nec hoc titulo potuerunt spoliari aut principes aut privati rebus suis, quod non essent veri
domini. Et grave esset negare illis, qui nihil iniuriae unquam fecerunt, quod concedimus
Saracenis et ludaeis. perpetuis hostibus religionis Christianae, quos non negamus habere
vera dominia rerum suarum, si alias non occupaverunt terras Christianorum».

13. Ibid., Sect. II, tit. non leg. 1, p. 234 sqq.

14. Ibid., tit. non leg. 2, p. 241 sqq.

3

15. Ibid., tit. non leg. 3, p. 244,
16. Ibid., tit. non leg. 4, p. 244 sqq.
17. Ibid., tit. non leg. 5, p. 251 sqq.
18. Ibid., tit. non leg. 6, p. 254.
19. Ibid., tit. non leg. 7. p. 254 sqq.



92 A. CREMER

tion morale, surtout par les dominicains, il ne pouvait tout de méme pas
étre question d’abandonner les conquétes ni de renoncer a I'importation
en Espagne des métaux précieux. Aussi Vitoria étalait-il des arguments
pouvant justifier la guerre contre les indigenes et méme ['occupation de
leurs territoires.

Le premier «titulus legitimus et idoneus» en vertu duquel les
barbares peuvent arriver sous la domination des Espagnols s’appelle
«naturalis societatis et communicationis» 2, c’est-d-dire le droit au
déplacement ' et le droit au commerce . Le fondement de ce titre est
un droit de nature dont I’application peut, si besoin en est, étre obtenue
de force, voire par la guerre. Certes, d’abord on doit user de la
persuasion et de la clémence. Mais les barbares s’obstinant a ne pas
autoriser le «commerce», les Espagnols ont bien le droit de les
poursuivre par la guerre, d’ériger des forteresses, etc. Car apres tout, ils
ne défendent qu’eux-mémes et leur bon droit: ils meénent une guerre
défensive 2.

A part ce droit au «commerce », Vitoria énumérait encore d’autres
raisons qui menaient aux mémes résultats: les Saintes Ecritures prescri-
vent la prédication de la religion chrétienne?. Le pape n’a certainement
pas de pouvoir temporel, sauf si celui-ci a une relation directe avec son
pouvoir spirituel. Il peut organiser la prédication en Amérique et, afin de
pouvoir financer cette entreprise, il est bien en mesure d’octroyer le
monopole du commerce aux Espagnols.

Un troisieme titre autorise également une intervention militaire : la
protection de ceux des barbares qui s’étaient nouvellement convertis au
catholicisme et se trouvaient alors sous la pression des princes indigénes
de retourner a I'idolatrie . De méme, si un bon nombre de barbares
s’étaient convertis, le pape pouvait leur imposer de nouveaux princes
tout en déposant les anciens, sans avoir égard si les peuples le lui
demandaient ou non?®*. Des tyrans et des lois tyranniques contre la
nature, comme celle de faire dévorer des hommes innocents, pouvaient
pareillement pousser les Espagnols a prendre la défense de ces innocents,
donc a faire la guerre ?.

20. Ibid., Sect. III, tit. leg. 1, p. 257 sqq.

21. «Hispani habent ius peregrinandi in illas provincias et illic degendi, sine aliquo
tamen nocumento barbarorum, nec possunt ab illis prohiberi»: {bid., p. 257.

22. «Licet Hispanis, negotiari apud illos, sine patriae tamen damno, puta importantes
iluc merces, quibus illi carent, et adducentes illinc vel aurum vel argentum vel alia, quibus
illi abundant»: Ibid., p. 258.

23. «Immo si, postquam Hispani omni diligentia et re et verbo ostendissent non stare
per eos quin barbari pacifice et sine damno suarum rerum agant, nihilominus barbari
perseverarent in malitia sua et contenderent ad perditionem Hispanorum, iam tunc non
tanquam cum innocentibus, sed tanquam cum perfidis hostibus agere possent, et omnia belli
iura in illos prosequi et spoliare illos et in captivitatem redigere et dominos priores
deponere et novos constituere, moderate tamen pro qualitate rei et iniuriarum»: Ibid.,
p. 261.

24. Ibid., tit. leg. 2, p. 262 sqq.

25. Ibid., tit. leg. 3, p. 264.

26. Ibid., tit. leg. 4, p. 264 sqq.

27. Ibid., tit. leg. S, p. 265.



LA GENESE DU DROIT DES GENS 93

Une véritable et libre élection du roi d’Espagne par des barbares
intelligents, en raison de la prudente administration et de 'humanité des
Espagnols, constituait un titre irréfutable ®, comme également la cause
des alliés et des amis?.

Et un huitieme titre — douteux celui-ci — donnait droit aux
Espagnols d’intervenir: s’il s’avérait que les barbares étaient vraiment
des déments, ou a peu pres, qu’ils étaient incapables de constituer ou
d’administrer une république légitime «inter terminos humanos et
civiles», n’ayant ni lois ni magistrats, ni lettres ni arts mécaniques ou
libéraux, ni agriculture, alors on se trouvait autorisé, par charité, a les
soigner %,

Si 'on veut apprécier cette doctrine, on doit reconnaitre un effort
considérable d’objectivité de la part de Vitoria. En réduisant la 1égitimité
des titres a ceux qui étaient fondés sur les seules lois de la nature et en
écartant expressément les lois divines positives, il semblait réussir a
surmonter l'ordre médiéval qui divisait le monde en des spheéres
chrétienne et non-chrétienne. Il évitait en fait, une fois les hommes
constitués en divers Etats, toute notion d’histoire (par exemple de
civilisation), et fondait les relations entre ces Etats sur un méme droit
qui les obligeait tous, au méme titre et au méme degré.

La réciprocit¢é des droits et des obligations entre chrétiens et
non-chrétiens ne fut certes presque jamais explicitement abordée?!, mais
elle était néanmoins sous-entendue, le ius gentium obligeant tous les
Etats. L’Europe donc ne se trouvait plus au centre du monde, mais
faisait partiec d’'un monde global et égalitaire. L’eurocentrisme de la
Respublica christiana semblait étre arrivé a son terme.

Mais ce serait 1a une conclusion de beaucoup trop hative. Si I'on
regarde le probleme de la réciprocité d’un peu plus pres, on s’apercoit
trés vite des bornes de I'objectivité recherchée par Vitoria.

On remarque d’abord que tous les drotis sont formulés de maniere
unilatérale : les Espagnols ont le droit de..., tandis que jamais il n’est dit
que les indigénes ont tel ou tel droit. Pour amplifier Pargumentation,
Vitoria prenait des exemples mais qui étaient tous choisis en Europe
(Espagne, France, etc.). Certes, pour une trés grande partie de ces
droits, on peut sans difficulté sous-entendre une réciprocité virtuelle. Le
«ius peregrinandi et commercii», par exemple, était certainement congu
comme un devoir réciproque. Mais est-ce que Vitoria aurait pu
s’imaginer que des non-chrétiens pussent demander un jour le méme
droit de la propagation de leur foi, de I'«idolatrie» en Europe?
Certainement non. La distinction entre les régions chrétienne et
non-chrétienne restait donc fondamentale.

Ceci doit nous amener a reconsidérer les fondements sur lesquels
Vitoria avait construit les droits de la nature. Les références étaient

28. Ibid., tit. leg. 6, p. 265 sqq.

29. Ibid., tit. leg. 7, p. 266 sqq.

30. Ibid., tit. leg. 8, p. 267 sqq.

31. Cf. C. Schmitt, Der Nomos der Erde im Voilkerrecht des Jus Publicum
Europaeum, Cologne, 1950, p. 76.



94 A. CREMER

puisées dans les Saintes Ecritures, les Peres de I’Eglise, les décrétales, le
Corpus iuris, donc l'auteur restait foncierement dans le cadre des
traditions européennes et n’arrivait pas du tout & formuler des lois
«neutres », objectives.

On ne peut s’arréter a ce point-1a. 1l faut au contraire bien dire que
Vitoria fut dupe de ses propres doctrines. Le «liber commercium» — un
droit de nature? Et s’agissait-il en Amérique vraiment d’'un commerce
libre et non pas plutdt d’'une exploitation, d’une spoliation des plus
atroces? Ne [ui fallait-il pas reconnaitre que le trésor du royaume
d’Espagne n’était pas du tout en mesure de renoncer aux importations de
I'or et de Pargent provenant de I’Amérique? Et si les barbares ne
voulaient pas de ce commerce-la, on était autorisé par le droit des gens a
les y contraindre, les armes a la main, et, s’il le fallait, jusqu’a leur quasi
extinction ?

Vitoria, finalement, ne s’était certainement pas rendu compte de ces
conséquences de sa doctrine qui avait eu pour objet, originairement,
d’alléger la situation des indigenes et d’appuyer les relations avec les
nouveaux mondes sur des bases juridico-morales solides, mais qui ne
finissait que par justifier la conquista. Tout en franchissant un pas tres
important vers le droit des gens moderne, global, entre des Etats
souverains et égaux, il n’arrivait tout de méme pas a se soustraire
complétement aux conceptions idéologiques du vieux monde de I'époque
médiévale. Il restait foncierement dans le cadre de la Respublica
christiana. Son systeme se voulait global et I’était certainement, a cette
condition prés que le monde entier se conformét au modele européen.
L’Europe était redevenue le centre du monde.

Si Francisco de Vitoria avait ainsi posé les fondements d’une théorie
des rapports internationaux sur lesquels d’autres auteurs tels les Covarru-
vias, Molina, Soto, Visquez ont continué la réflexion mais que nous
nous abstenons d’analyser ici, nous nous proposons par contre d’attirer
’attention sur le juriste Jean Bodin, dont I'apport aux relations
internationales n’est le plus souvent pas beaucoup apprécié.

Lui, le premier qui ait défini la souveraineté dans son grand ouvrage
sur «les six livres de la République», paru en 1576 et qui jusqu’a sa
mort en 1596 connut 18 éditions frangaises (plus une autre, illégale et
manipulée) et cinq éditions latines a partir de 1586, n’a pas laissé de
traité consacré spécialement aux problémes internationaux. Certes, on
était toujours conscient de P'impact dont jouissait la notion de la
«souveraineté » sur les rapports entre les Etats, mais plutot de sorte que
ces rapports ne fussent regardés que comme un fruit supplémentaire de
la grande découverte bodinienne qu’est la souveraineté. 1l nous semble
que, en limitant de cette fagon 'approche du probleme, on risque fort de
sous-estimer, voire de méconnaitre totalement ce en quoi Bodin a
contribué au développement du droit des gens moderne. Lui, d’ailleurs,
s’avoua trés fier, et ceci & deux reprises, d’avoir le premier abordé des
questions de droit international des plus importantes. En fait, deux
chapitres entiers de la « République » traitaient des questions internatio-
nales sans, a vrai dire, aboutir a un systéme complet.

Il s’agit du chapitre sept du premier livre, «De ceux qui sont en



LA GENESE DU DROIT DES GENS 95

protection: & de la difference entre les alliés estrangers, & subiects» 3,
ot il constata deés Pabord: «... disons maintenant des allies, &
premierement de ceux qui sont en protection: parce qu’il n’y a pas vn de
ceux qui ont escrit de la Republique, qui aye touché ceste corde, qui est
toutefois des plus necessaires pour entendre I'estat des Republiques» *;
et du chapitre six du cinquieme livre, qui faisait, dans les deux premiéres
éditions, suite au chapitre précité et ne fut regroupé au cinquieme livre
qu’a partir de la deuxieme édition de 1577, et traita «De la sureté des
alliances & traictés entre les Princes» . La encore Bodin insistait: «Le
Traicte depend du precedent, qui ne doit pas estre laissé, attendu qu’il
n’y a ny lurisconsulte, ny Politique qui I’ayt touché: & neantmoins il n’a
rien en tous les affaires d’estat qui plus trauaille les Princes &
Seigneuries, que d’asseurer les traictés que les vns font auec les autres:
soit entre les amis, soit entre les ennemis, soit auec ceux qui somnt
neutres, soit mesmes auec les subiects » 3,

Ce n’est pas le lieu ici d’entreprendre une analyse exhaustive de ces
deux chapitres ni d’exposer en entier les conceptions de Bodin concer-
nant les relations inernationales; nous devons nous borner plutét aux
aspects intéressant le sujet du colloque, c’est-a-dire le réle de I’Europe.
Comment est-elle présente dans le systeme bodinien et plus particuliere-
ment dans sa conception des relations internationales, développée surtout
dans la «République » ?

Une premiére lecture rapide donne l'impression que les idées de
Bodin rejoignent sur maints points celles de Vitoria: on y trouve le
méme sentiment d’'une communauté humaine, imprégnée de christianis-
me; un méme droit des gens commun a tous les hommes, et Bodin
parlait bien d’une «Republique universelle de ce monde»* dont
I’Europe ne formait qu’une partie. Comme Vitoria également, il
combattait toute prétention 3 une suprématie universelle, soit du pape,
soit de I'empereur, etc. On remarque pareillement que des expressions
telles que «chrétienté», «Europe», «potentats chrétiens», «princes
d’Europe », etc. se rencontrent assez fréquemment dans la «Républi-
que », mais nous ne nous promettons pas de les énumérer pour en tirer
des conclusions.

Mais ces quelques concordances entre Bodin et Vitoria ne peuvent
pas cacher la différence majeure entre eux, celle de la méthode. Vitoria
avait rédigé les «Relectiones» en théologien et les résultats restaient
bien dans les bornes de la théologie morale.

Bodin, par contre, écrivait en juriste et en «politique». En fait, il
se battait sur deux champs. D’un coOté, il prit part, et avec un
engagement tout particulier, au grand combat de I'humanisme juridique
contre le mos Italicus, contre les glossateurs et les commentateurs du

32. Les six livres de la République, 1 édition, 1576, p. 72 sqq.; 3¢ éd., 1578. p. 73
sqq.; réimpr. de I'éd. de 1583, p. 100 sqq.

33. Ibid., 17 éd.. p. 72; 3° éd.. p. 73 réimpr.. p. 101.

34 Ibid., 1™ éd.. p. 87 sqq.: 3°éd.. p. 573 sqq.; réimpr.. p. 781 sqq.

35. Ibid.

36. Ibid., liv. V, chap. 1°", 1™ éd., p. 535; 3°éd.. p. 506 réimpr.. p. 690; 1 éd.
latine, 1586, p. 516 («de universitate ac Republica mundana »).



96 A. CREMER

Codex iuris des XIII¢, XIV® et XV€ siécles. De ce débat sont issues
notamment la «Oratio de instituenda in repub. juventute ad senatum
populumque Tolosatem», la «Juris universi distributio», et la « Metho-
dus ad facilem historiarum cognitionem ». D’autre part, Bodin, qui avait
méme tenté de jouer un réle politique, a la cour d’abord, et plus tard
aux Etats généraux de Blois de 1576, ne souhaitait pas s’en tenir a la
pure théorie, mais se voulait pratique. Il se placait donc lui-méme dans
la lignée des auteurs qui traitaient des affaires de P’Etat, ceux qu’on
appellera trés bientdt en Italie les politici, les théoriciens de I'Etat,
comme jadis Aristote et plus récemment Machiavel ou Paolo Giovio. Il
reprochait cependant a ses devanciers d’avoir osé traiter des affaires de
I’Etat sans disposer des connaissances juridiques indispensables?’.

Le résultat de ce double combat fut la « République», un ouvrage
ayant pour but d’expliquer les principes et les mécanismes de I'Etat pour
contribuer a4 une consolidation de la situation politique actuelle. L’ou-
vrage parut avant Pouverture des Etats en novembre 1576 et porte les
marques d’une rédaction trés hétive *.

Quel a été le procédé de Bodin? Essayant d’y répondre, nous
touchons au probléme suivant: quel rang fut attribué par Bodin au droit
romain? Une autre question, celle-ci beaucoup plus vaste, sera un peu
effleurée: comment s’est-il fait que, au début de I'époque moderne,
plusieurs nouvelles disciplines de droit, dont notamment le droit des
gens, se sont dégagées du droit romain, tandis que le Corpus iuris
lui-méme devenait dés le XVII® siecle plus ou moins exclusivement le
domaine du droit privé et de la procédure **?

II arrive assez souvent que le role du droit romain dans le systéme
de Bodin soit jugé de peu d’importance*® ou méme que Bodin soit
déclaré hostile et sans indulgence envers I’héritage juridique romain*!.

Sans nul doute Bodin prit une part trés active dans la lutte que
menaient les juristes contre le mos [talicus. 11 se trouvait parfaitement
dans la ligne des Guillaume Budé, Andrea Alciato et Ulrich Zasius. On
s’était a I'époque apercu que la codification de Justinien n’avait pas
produit un code parfait, complet, idéal, et hors des temps, dégagé de
toutes circonstances politiques, le droit a I'état pur. Un long travail
mettait au contraire en lumiére les conditions historiques des différentes
lois, leur dépendance étroite des situations politiques précises dans
lesquelles elles furent adoptées. La tradition également se présentait
surchargée de problémes, voire chaotique. Il en résultait forcément une
mise en question radicale de l'autorité du droit romain, qui trouva son

37. Ibid., préface a la 3° éd. de 1578.

38. Evidemment nous ne pouvons pas aborder dans ces quelques pages une critique
du texte, notamment de son homogénéité, ni des multiples additions et suppressions
intervenues au cours des différentes éditions.

39. Cf. H. Coing, Richard Zouches «luris et iudicii fecialis explicatio » und seine
Quellen, in: Revista Portuguesa de Historia, t. XIV, Homenagem ao Prof. Paulo Meréa,
Coimbra, 1975, p. 317.

40. A. Stegmann, L'apport antique dans la réflexion de Bodin sur [U'Etat, in:
Association Guillaume Budé, Actes du I1X* Congrés, Rome, 13-18 avril 1973, p. 741-742.

41. J.-H. Franklin, Jean Bodin and the Sixteenth-Century Revolution in the Methodo-
logy of Law and History, Londres-New York. 1963, passim et particulierement p. 59 sqq.



LA GENESE DU DROIT DES GENS 97

apogée polémique dans I'« Antitribonianus» de Frangois Hotman, paru
en 1567. Les glossateurs, et parmi eux tout particulierement Accursius,
furent I'objet de blames semblables: ils auraient négligé de prendre en
considération les histoires et les annales pour éclaircir le sens des lois.

En fait, Bodin, dans la dédicace de la « Methodus » adressée a Jean
Texier (Tessier), président aux enquétes au Parlement de Paris et fils
d’un célebre juriste de 'université d’Orléans, reprenait tous les griefs .
Il se moquait de I'absurdité de vouloir établir sur les lois romaines un
droit universel, parce qu’une infinie multitude d’édits et de lois avaient
abrogé la législation originaire et que méme le code de Justinien avait
subi un sort pareil sous les empereurs successifs. Le tout nous était
parvenu dans un ordre confus*, si, pis encore, il ne s’agissait pas plutot
que des épanchements de quelques petits Grecs®. Pour achever
I'imbroglio, un monde infini d’auteurs avaient enfin submergé le droit
romain de leurs commentaires, ce qui avait causé le plus grand
dommage *.

Quels remédes Bodin proposa-t-il alors ? Tout d’abord, selon lui, on
ne devait rien attendre des juristes philologues et parmi eux notamment
de I'école de Bourges, et il laissait libre cours a son dédain envers eux,
cette «pestis grammaticalis » 47,

Au contraire il fallait, comme jadis Platon, réunir toutes les lois de
tous les Etats, profiter des jurisconsultes comme aussi des historiens.
Conséquemment Bodin essayait d’accorder aux lois des Perses, des Grecs
ou des Egyptiens une attention égale a celles des Romains, et voulait
encore se procurer celles de I’Espagne, de I’Angleterre, de I'Allemagne,
des Turcs, etc*. Ce serait I'histoire qui permettrait de faire la syntheése
parce que, en réalité, le meilleur du droit universel se cachait bien dans
Ihistoire ¥. «Haec igitur omnia Jurisconsultorum, atque Historicorum

42. Methodus ad facilem historiarum cognitionem, in: Euvres philosophiques, éd.
P. Mesnard, t. I, Paris, 1951, p. 107 sqq.

43. «Omitto quam sit absurdum, ex Romanis legibus, quae paulo momento mutabiles
fuerunt, de universo jure statuere velle: praesertim cim edictorum ac legum infinita
multitudine, post etiam Aebutia rogatione omnes pené duodecim tabularum leges, ac
subinde veteres novis renascentibus sublatae fuerint. quinetiam Justiniani pene Jus, omne a
consequentibus Imperatoribus abrogatum videmus»: ibid., p. 107.

44, «Ordine perverso », ibid.

45. «Tametsi Graeculorum figmenta esse quae habemus»: ibid., p. 108.

46. « Ut enim alias artes omittam, innumerabiles prop¢ scriptores habemus, qui jus
civile Romanorum suis commentariis tantopere auxerunt, ut nulla re magis, nullo graviore
morbo, quam sua magnitudine laborare videatur...»: ibid., p. 107.

47. «Quod ab iis sperari non debet, quos nemo de jure consulere velit: qui se
grammaticos malunt quam Jurisconsultos haberi: qui falsam scientiae, nullam aequitatis
opinionem induerunt: qui syllabarum momentis Rempublicam servari, judicia constitui, lites
dirimi putant. quae sané pestis grammaticalis, in intimos omnium disciplinarum aditus usque
€0 serpere coepit, ut pro philosophis, oratoribus, mathematicis, theologis : minuto de schola
grammaticos ferre cogamur...»: ibid., p. 109.

48. Ibid., p. 108.

49. «Ex hac [sc. Ihistoire] igitur veterum leges huc illuc dispersas colligimus, ut huic
quogue operi conjungamus. & quidem in historia iuris universi pars optima latet: quodque
ad leges optimé¢ dijudicandas magni ponderis est ac momenti, mores populorum, ac rerum
omnium publicarum initia, incrementa, status, conversiones, exitus ab ea derivantur » : ibid.,
p. 109.



98 A. CREMER

probata & confirmata sententiis, artem illam efficient & clariorem, &
augustiorem, quam si ab unius populi Romani arbitrio penderet™®.» A
cette recherche comparative des lois devait s’ajouter la pratique, une
longue expérience du savant par devant les tribunaux®. Le plus haut
degré de perfection serait atteint par une profonde connaissance de la
philosophie, de la nature de la justice qui est indépendante de la volonté
des hommes, mais conforme a la loi éternelle, la régle de I'équité *2.

Il n’en reste pas moins que cette épitre dédicatoire contenant tout
un programme et inaugurant la jurisprudence comparative n’est pas
dépourvue d’ambiguité. Bodin demandait tout de méme une connaissance
particuliecre des lois et de I'histoire romaines, comme aussi des langues
grecque et latine — langues des lois! —, mais alors pourquoi n’exigeait-il
pas aussi la maitrise des langues anglaise, espagnole ou ottomane > ? Et
une autre fois il parlait bien de la tache de rétablir la «prisca dignitas»
des lois romaines®. Le droit romain restait donc toujours revétu d’une
prééminence certaine.

Bodin avait bien essayé de mettre en ceuvre ces conceptions,
d’abord dans la «Methodus» méme, mais on citera également certains
chapitres de la «République», par exemple le chapitre premier du
cinquieme livre, «Du reiglement qu’il faut tenir pour accommoder la
forme de Republique a la diuersité des hommes, & le moyen de
connoistre le naturel des peuples» . Mais il serait tout a fait prématuré
d’en conclure a une homogénéité de I'ccuvre de Bodin. En fait, on
constate une rupture des plus brutales entre certains chapitres de la
«République ». Si dans le chapitre cité Bodin avait bien essayé de
répondre aux exigences qu’il avait formulées dans I’épitre de la Méthode
en se rapportant au monde entier et a son histoire et en ne faisant
allusion a une loi romaine qu’une seule fois, on compte, notamment au
premier livre, des références au droit romain par milliers*. Et méme
cette unique référence dans V, 1 s’accuse tout a fait traitre. Récusant la
polygamie, Bodin s’appuyait sur une loi du code de Justinien® qu’il
introduisit ainsi: «Au contraire les Empereurs Romains firent loy

50. Ibid., p. 108.

51. Ibid.

52. «Extremum genus est eorum, qui non modo praeceptis ac usu forensi,
verumetiam praeclaris artibus, & solida philosophia informati, justitiae naturam non ad
hominum voluntates mutabilem, sed aeterna lege definitam amplectuntur: qui normam
acquitatis perite tractant. qui juris origines ab ultimo principio deducunt: qui omnis
antiquitatis cognitionem accuraté tradunt: qui principis, senatus, populi, magistratuumque
Romanorum imperium ac potestatem plené tenent: qui philosophorum de legibus &
Republica disputationes ad Jus interpretandum afferunt: qui Graecam & Latinam linguam,
quibus descriptae sunt leges, minimé ignorant: qui denique artem universam suis finibus
circumscribunt, generibus notant, in partes distribuunt, verbis designant, exemplis illus-
trant» : ibid.

53. Voir la note précédente.

54. Methodus, p. 108.

55. Les six livres de la République, 1™ éd.. p. 516 sqq.; 3° éd., p. 587 sqq. : réimpr.,
p. 663 sqq.

56. Il ressort de telles observations un doute considérable sur I’homogénéité de la
«République » que nous ne pouvons pour I'instant pas approfondir.

57. 1. neminem. de incestis. C. = Cod. lust. 5, 5, 2, in: Corpus iuris civilis, t. 11,
ed. P. Krueger, 15° éd., Berlin, 1970, p. 198.



LA GENESE DU DROIT DES GENS 99

generale 3 tous peuples sans distinction, que...». Il existait donc des
lois répandues a travers le monde entier et revétues d’une autorité
nettement supérieure a l'ensemble des autres lois. Hugues Doneau,
partisan comme Bodin de I’humanisme juridique, avait bien constaté
I'universalité du droit romain, son acceptation a travers le monde entier,
et ceci depuis I'époque de Justinien ¥.

Il en était de méme pour Bodin, et ceci malgré ses affirmations dans
I'épitre de la «Methodus»: ce fut le droit romain qui, aprés les lois de
Dieu et de la nature, formait le véritable fondement de toutes les lois,
de toute la justice. Dés qu’il ne s’agissait plus d’éclaircir un trait
caractéristique et général d’une nation, I'influence de la région ou du
climat sur le caractére des peuples, mais plutot des cas et des faits
précis, il recourut toujours aux lois romaines, certes apres avoir opéré un
choix entre elles.

Ce n’était pas seulement l'universalité du droit romain que I'on
appréciait comme son plus grand avantage, mais pareillement cet autre
crittre lui conférant é€galement une supériorité: ['équité ®. Le prince
souverain et législateur n’était pas nécessairement li€é par lui et pouvait
passer outre®, ceci n’enlevait rien au caractere privilégié du droit
romain 2. Universalité et équité, voici deux notions qui nous ménent tout
droit & ce que Bodin entendait par le droit des gens. Citons par exemple
la définition de la «Juris universi distributio»: «Jus gentium est quod
omnes populi, vel bona pars omnium summa consensione probarunt . »

Un autre aspect nous importe encore davantage. Si, discourant de
I'histoire des peuples, Bodin pouvait bien relativiser le rdle du droit
romain et méme s’en dispenser presque entiérement, la situation se
présentait d’'une tout autre fagon dés qu’il était amené a traiter de
problémes précis, comme ce fut le cas au cours des premiers livres de la
«République ». Alors il puisait largement dans le Corpus iuris. S’il
s’agissait de la famille, du pouvoir paternel, des impéts, du pouvoir des
magistrats, etc., toujours alors Bodin préconisait le retour aux anciennes
lois romaines. Les grands principes n’y suffisaient plus, il fallait des
régles pratiques et immédiatement applicables®, comme elles étaient

58. République, 1'° éd., p. 531; 3% éd., p. 502; réimpr., p. 684.

59. Hugonis Donelli iurisconsulti et antecessoris Opera omnia. Commentariorum de
iure civili Tomus Primus, cum notis, Lucques, 1762, praefatio, p. XXV : «Itaque hoc ius ita
ab omnibus fere populis, omnibus prope aetatibus post tempora lustiniani ad hunc diem
receptum est, ut, quibus in rebus patriae leges non impediunt, omnes hoc iure utantur».

60. Cf. G. Kisch, Erasmus und die Jurisprudenz seiner Zeit. Studien zum humanisti-
schen Rechtsdenken, Bale, 1960 ; J.-L. Thireau, Charles du Moulin (1500-1566). Etude sur
les sources, la méthode, les idées politiques et économiques d’'un juriste de la Renaissance,
Genéve, 1980, p. 81 sqq. ; et pour le Moyen Age: M. Boulet-Sautel, Equité, justice et droit
chez les glossateurs du XII° siécle, in: Recueil... de la Société d’histoire du droit et des
institutions des anciens pays de droit écrit, fasc. 2, 1951, p. 1 sqq.

61. République, liv. 1; 1 éd., chap. 9, p. 150; 3°éd., chap. 8, p. 114; réimpr.,
p. 155.
62. Cf. les expressions comme «dit la loy, réprouve la loy, ordonne la loy...» dont se
servait toujours Bodin lorsqu’il s’agissait de trancher un probléme. — Pour le rapport loi —
équité, cf. République, 1™ éd., p. 364; 3% éd., p. 330; réimpr., p. 449.

63. Euvres philosophiques, t. 1, p. 73.

64. A. Stegmann, L’apport antique, p. 756.



100 A. CREMER

offertes par les digestes et le code de Justinien. Le Corpus iuris restait
donc bel et bien le droit tout court. Et ce n’était qu’a un certain nombre
de commentateurs que Bodin s’en prenait, tel un Alessandro Tartagni,
un Baldo degli Ubaldi, un Bartolo a Sassoferrato, un Francesco Accolti,
un Domenico da San Gimignano, un Filippo Decio ou le cardinal
Francesco Zabarella. En fait il ne se lassait jamais de pester contre eux.
Il fallait écarter leurs commentaires qui ne faisaient qu’obscurcir et
méme fausser le droit romain, pour en dégager la «prisca dignitas».
Comme ainsi le droit romain, malgré les théories et les postulats des
écrits antérieurs a la « République », formait bien la base sur laquelle
Bodin érigeait son systeme, il en était de méme du droit des gens.

La encore, en raison d’un besoin pratique impératif, Bodin était
astreint & établir les principes du droit des gens sur le Corpus iuris. Pour
lui, celui-ci n’était pas encore restreint au seul droit privé, mais
renfermait un certain nombre de lois de droit public obscurcies par les
commentateurs. En I'occurrence il ne manquait pas de reprocher aux
commentateurs, aux «docteurs», d’avoir ét¢ «mal informez de 'estat des
Republiques comme des histoires anciennes, & du fondement de la vraye
iustice : discourant des traictez faits entre les Princes, comme des
conuentions, & contracts faicts entre les particuliers» .

Ceci veut dire que Bodin était parfaitement conscient de la profonde
différence qui existe entre un droit public international et le droit privé
et en fait il réalisa autour de ce probléme une de ses belles réussites par
une utilisation intense du titre «de captivis et de postliminio et redemptis
ab hostibus», des digestes® et tout particulierement de la loi «non
dubito» du méme titre®. Il en dégageait le contenu «international»,
négligé jusqu’alors par les commentateurs du Moyen Age. Bien que
Bodin fit une nette différence entre les spheres juridiques, il n’arrivait
néanmoins pas a satisfaire toujours a ses propres exigences, car assez
souvent il tirait, en matiere de droit public international, ses arguments
du droit privé .

Il ne convient pas ici d’exposer les opinions de Bodin sur les
différents aspects du droit des gens. Ceci a, pour une large part, déja été
fait®. Nous insistons seulement sur le fait que Bodin a bien fondé le

65. République, 1™ éd., p. 102; 3° éd., p. 589 ; réimpr., p. 803.

66. Dig. 49, 15. in: Corpus iuris civilis, t. 1, p. 884 sqq.

67. Dig. 49, 15, 17, in: Corpus iuris civilis, t. 1. p. 884 sqq.; République, 1™ éd.,
p. 75; 3°éd., p. 76; réimpr.. p. 105 («vne loy qui n’a point sa pareille ») ; cf. A. Cremer,
La « Protection » dans le droit international public européen du XVI siécle, in: Théorie et
pratique politiques a la Renaissance, XVII Colloque international de Tours, Paris, 1977,
p. 153 sqq.

68. Cf. M. Isnardi-Parente dans l'introduction a sa traduction italienne de Bodin, [
sei libri dello Stato, t. 1, Turin, 1964, p. 54: «notevoli passaggi e oscillazioni fra concetti di
diritto pubblico e concetti di diritto privato ».

69. A. Gardot, Jean Bodin, sa place parmi les fondateurs du droit international, in:
Académie de droit international. Recueil de cours 4, 1934, p. 549-743; ]. Basdevant,
Contribution de Jean Bodin a la formation du droit international moderne, in: Revue
historique de droit frangais et étranger, 4° sér., 23° année, 1944, p. 143-178; H. Quaritsch,
Bodins Souverdnitit und das Volkerrecht, in: Archiv des Vélkerrechts 17, 1977/1978,
p. 257273 et pour un seul probleme: A. Truyol y Serra. Zur Entstehungsgeschichte der
Neutralititslehre im neuzeitlichen Staats- und Volkerrechisdenken. Boteros « Discorso della



LA GENESE DU DROIT DES GENS 101

droit des gens sur les lois des digestes et du code de Justinien, soit qu’il
ait pu déceler le caractére international originaire d’une loi romaine (par
exemple, lorsqu’il traita de la protection), soit qu’il ait plus simplement
appliqué le droit intérieur au droit international (par exemple le droit de
la guerre tire sa légitimation du droit de chitier un tyran comme
meurtrier, parricide et voleur; la validité d’un traité dépend pour une
trés large part du droit interne, constitutionnel ; la neutralité est regardée
sous langle de la politique intérieure, et ainsi de suite)”. Avant de
reprendre linterprétation de toutes ces regles en matiere de droit
international traitées par Bodin on doit attendre une analyse approfondie
des sources romaines de la «République» et de leur adaptation par
Bodin.

Mais ceci nous parait bien évident dés maintenant, que Bodin a
érigé, et cela de facon trés solide, le droit public international sur le
droit romain, c'est-a-dire essentiellement sur les digestes et le code de
Justinien. Il n’appartenait a I'histoire que de présenter des précédents, et
ceci dans un sens juridique plutdt restreint.

Ce procédé fut évidemment de trés grande conséquence. Bien que
Bodin ait eu l'intention de définir I’Etat tel quel, a I'état pur, et de
rassembler dans ce but le maximum de renseignements recueillis a
travers le monde entier et a travers toutes les époques de 'humanité, il
construisit, en privilégiant le droit romain en raison d’un besoin pratique
pressant, un systeme foncierement européen. Bodin le voulait universel,
mais en fait c’était lui qui avait franchi le pas essentiel créant un droit
international exclusivement européen par le choix méme des lois
«fondamentales ». Il les avait tirées du Corpus iuris et elles formaient
des lors les éléments de base du droit des gens a venir. Le choix de ces
lois ne fut guere élargi par les juristes spécialistes du droit des gens des
XVII® et XVIIIC si¢cles "', de sorte que le Corpus iuris fut abandonné au
domaine du droit privé.

Certainement Bodin aurait récusé I'affirmation d’avoir créé et plus
encore d’avoir voulu créer un droit des gens spécifiquement européen. 1
voulait son systéme neutre, formaliste, ouvert a tous les Etats. Mais en
fait il ouvrit le chemin a l'dge classique du droit des gens, du ius
publicum europaeum.

En concluant on est amené a constater que, malgré I'élargissement
des vues au XVI° siecle, malgré la volonté indéniable d’'universalité, de
dépassement du cadre traditionnel européen, on n’arrivait pas a franchir
certaines limites. Les valeurs transmises par la religion chrétienne,
comme aussi I’héritage du droit romain, non seulement empéchaient
toute véritable universalité, mais érigeaient au contraire [’Europe en

neutralita » in seiner Beziehung zur Neutralititslehre bei Macchiavelli und Bodin, in:
Osterreichische Zeitschrift fiir offentliches Recht, N.F. 8, 1957/58, p. 449-460.

70. Cf. également la these selon laquelle il n'est pas admissible de poursuivre le droit
par la guerre dés qu'il y a un «supérieur» susceptible de rendre la justice: République,
1" éd., p. 238 3¢ éd.. p. 204: réimpr., p. 278.

71. Cf. I'énumération des lois utilisées par Zouche, par H. Coing. Richard Zouche (v.
la note n” 39), p. 342-343.



102 A. CREMER

modéle pour le monde entier. Le droit des gens restait certainement
ouvert a tous les Etats, a cette condition prés qu’ils consentiraient bien a
se conformer aux valeurs et aux régles fixées par ’Europe. La Russie ne
fut accueillie dans la communauté internationale qu’en 1648, et encore
en 1856 les puissances européennes contraignirent la Turquie & modifier
profondément la constitution, et ceci selon les valeurs, les conceptions et
les pratiques des Etats de I’Europe de ’Ouest. Vitoria et Bodin sont bien,
malgré eux, a l'origine du «Droit public de I’Europe ».

Albert CREMER



SUR LE CONCEPT DE BARBARIE AU XVI¢ SIECLE

Le concept de barbarie a une histoire! qui ne le réduit pas a une
définition unique ; d’Homeére aux humanistes italiens du Quattrocento, il
n’a cessé d'osciller et de se déplacer de part et d’autre de multiples
acceptions tant langagiéres, culturelles, politiques que religieuses et
morales. Or, précisément le XVI® siecle francais est caractérisé par une
mutation sémantique qui introduit un bouleversement radical dans les
représentations et les images de la barbarie, qui de pensée de Ialtérité,
faconnée dans la cohérence d’une projection du mal, en vient a étre
rapportée aprés 1560, avec les guerres de religion, a I'identité. Déplace-
ment des images qui, d’une part, traumatise un moi collectif qui se voit
barbare du fait de la perception d’un rapprochement obsidional du mal
et qui, d’autre part, conduit, chez certains auteurs protestants, a une
dévaluation de la référence d’appartenance multiséculaire, Chrétienté, et
a I'’émergence de I'idée d’une civilisation commune aux pays de I'Europe.
Précisons que I’étude qui suit n’entend en rien, ni par les sources citées,
ni par ses conclusions, parvenir a I’exhaustivité, et qu’elle court le risque
vraisemblable du schématisme.

I. Distances de la Barbarie

En premier lieu, il est nécessaire de déterminer ce que recouvre le
concept de barbarie? durant le premier seizicme siécle, ce qu’il nomme
et ce a quoi il est associé, dans ses occurrences et dans son champ
sémantique immédiat. Le Moyen Age avait privilégié la connotation
religicuse, barbare étant synonyme de paien, de non chrétien. Barbarie
désignait ce qui était extérieur a la chrétienté. Pour le premier
XVI¢ siécle, plusieurs remarques sont a faire.

— La premicre peut paraitre quelque peu surprenante. Des son-
dages effectués dans la liste des ouvrages géographiques imprimés en

1. Sur ce probleme, W.R. Jones, «The image of the barbarian in medieval Europe,
Comparative studies in society and history, vol. 13, 1971, Cambridge ; Denis Sinor, «Les
Barbares », Diogéne, n° 18, 1957, Gallimard, et Rodolfo de Mattei, «Sul concetto di
Barbaro e Barbarie nel medio evo», p. 488, dans Studi di storia e di retto in onore di
Enrico Besta, t. IV, Dott. A. Giuffre, Milano.

2. Nous laisserons de c6té Barbarie envisagée comme « Africa Minor», c'est-a-dire
le sens territorial, cf. G. Turbey-Delof, L'Afrique barbaresque dans la littérature francaise
aux XVI et XVII siecles, Geneve, Droz, 1973.



104 D. CROUZET

francais entre 1481 et 1560° montrent que les occurrences de barbares et
barbarie sont rares; il y a a proprement parler sous-emploi ou méme
absence. Méme lorsqu’ils sont décrits commettant des atrocités, les Turcs
sont désignés sous le terme «infidéles». On peut s’étonner de cette
retenue verbale a I’époque de la redécouverte des systémes de pensées
gréco-romains. Cependant, le concept survit, méme s’il n’est pas l'objet
d’une trés grande utilisation: trois occurrences dans deux des ouvrages
les plus célebres de Guillaume Postel*, ce qui est peu, trente-cinq au
total dans la traduction frangaise de la Cosmographie universelle de
S. Munster’, renvoyant essentielement a la représentation d’une qualité
collective (les barbares) située plus dans lhistoire que dans I'immédiat
(les Scythes, Goths, Sarrazins, Germains, Huns...). Seuls, les Cannibales,
les Indiens, les Turcs et les habitants des lles Fortunées évoquent une
barbarie immédiate. Malgré donc une rareté assez étonnante, le barbare
existe pour I'homme du premier seizitme siécle et pour son regard
géographique.

— Ma seconde remarque sera que, méme si une ambiguité certaine
subsiste, ce qui contribue a sous-tendre la notion de barbare, c’est
I'appréhension d’une altérité religieuse: pour Munster, le barbare est
toujours le paien, celui qui adore les idoles, qui se refuse au
christianisme en massacrant les prétres et en détruisant les églises.
Guillaume Aubert® représente, dans une optique semblable, les Croi-
sades comme le temps d’une lutte acharnée entre la Chrétienté et la
barbarie : une bataille qui oppose les croisés aux musulmans est ainsi une
bataille contre les barbares: «... les chretiens... si fort irritez et animez
contre les fausses superstitions de Mahomet que, par plusieurs fois, ils
mirent I’armée des barbares en branle de s’enfuir a vau de route ». Neuf
occurrences sur onze rapportent clairement le barbare en tant que négatif
de chrétien’.

— Cependant, et ce sera ma troisitme remarque, le concept de
barbarie oscille dans une certaine imprécision. La traduction du Recueil

3. G. Atkinson, La littérature géographique frangaise de la Renaissance, Paris,
Picard, 1927, et Les nouveaux horizons de la Renaissance frangaise, Slatkines Reprints,
1969.

4. G. Postel, L’histoire mémorable des expéditions depuys le déluge faictes par les
Gauloys ou Francoys depuis la France jusques en Asie, ou en Thrace et en I'Orientale partie
de I'Europe et des commodités ou incommodités des divers chemins pour vy parvenir et
retourner, Chez Sebastien Nivelle, 1522: «Et jamais ne se trouva entre eulx qui doubtast,
s'il est Dieu ou non, si il ha cure des choses humaines ou non. Jamais donques Indien ou
Gauloys ou Aegyptien ne vint a penser les mechansettés qu'ont pensé Evemerus de
Messine, Denys Frigien...»: G. Postel. De la République des Turcs, et la ou l'occasion
s'offrira, des meurs et loys de tous Muhamédistes, par Enguilbert de Marnef, Poitiers, 1560.

5. S. Munster, La Cosmographie universelle contenant la situation de toutes les
parties du monde avec leurs proprietez et appartenances, 1566 (1" édition 1556). Nous
éliminons cinq occurrences de Barbarie au sens géographique du mot.

6. Guillaume Aubert de Poictiers, L’histoire des guerres faictes par les chrestiens
contre les Turcs, soubs la conduicte d2 Godefroy, duc de Bouillon, pour le recouvrement de
la terre saincte, 1559, p. 58.

7. Ibid, p. 13, 58, 23, 35, 53, 54, 55. 72, 74 cf. p. 72: « Au milieu des barbares et
des fidelles ».



LE CONCEPT DE BARBARIE 105

des diverses histoires de 1’Allemand J. Boemus® est significative d’une
tendance a la polysémie; elle débute en effet par un mythe de I'histoire
de ’homme, histoire divisée en trois temps, dont le premier est le temps
de la barbarie, durant lequel les hommes, dispersés aprés la Création,
par toute la terre, vivaient sans commerce, monnaie ni maisons; ils
étaient «barbares et cruels», pratiquant «incivilitez et inhumanitez
comme de s’entretuer l'ung l'autre, de manger chaires humaines et
prendre la compagnie de la premiére rencontrée sans aucune discretion
de sang ou parentage et autres semblables vices et imperfections ». Dans
ces lignes la barbarie connait un déplacement sémantique évident qui
linscrit dans la figuration d’une altérité morale, que détruit le deuxiéme
temps avec l'introduction de «la propriété, les loix, I’Etat, les villes, la
concorde entre les hommes, I'agriculture et P'élevage... » ; «en somme les
mortels changerent si bien de condition... ils furent humains et gracieulx
deulx mesme». Si le négatif du barbare est 'humain, il est aussi le
chrétien, car ce changement de «condition» qui occulte la barbarie
primitive est aussi déterminé par le régne sans partage de la foi
chrétienne. Et précisément, le troisieme temps valorise le religieux, par
I'imaginaire d’une autre rupture et de lintrusion implicite d’une autre
barbarie, du fait de l'intervention de «Sathan», qui aurait «mys toute
confusion en ce monde...» en détournant du christianisme presque tous
les peuples de la terre. Il y a donc ambiguité dans les applications du
concept de barbarie, négatif religieux et moral, ambiguité présente
également dans la vision du cannibale brésilien, avec une trame émotive
exacerbée. Dans une lettre du missionnaire protestant Richer de 1556°,
la barbarie est reconnue comme une altérité regue tout autant comme
étrangeté et distance que comme objet d’inquiétude et d’angoisse, sur le
double plan du moral et du religieux: «une chose nous géne grandement
et nous angoisse, c’est la barbarie de ce peuple, qui est telle qu'on ne
saurait 'imaginer plus grande... ce dont je me plains surtout, c’est de
I’hébétude crasse de leur esprit... ils ne distinguent pas le bien du
mal...». La barbarie projette le cannibale aux frontiéres de I'animalité,
mais, deuxieéme point, elle met en valeur une impuissance: «enfin, et
cest 1a le plus funeste, n’ayans pas l'idée que Dieu existe, ils ne
sauraient observer une foi, ni reconnaitre sa puissance de bonté...».

— Toutefois, quatrieme remarque, la polysémie du concept est le
plus souvent dépassée a travers une dramatisation des images qui est
suscitée par une pensée obsessionnelle de la différence et de la distance,
centrée sur la cruauté. Lorsque Décriture recourt a I'adjectif ou au
substantif barbare, pour qualifier un peuple, un individu ou une
coutume, c’est toujours en corrélation avec la narration d’un acte violent.

8. Boemus, Recueil de diverses histoires touchant les situations de toutes régions et
pays contenuz en trois parties du monde avec les particuliéres meeurs, loix et cérémonies de
toutes nations et peuples v habitans — Nouvellement traduict de Latin en Frangais, 1540,
prologue (E III 2 E VI). Ce mythe est repris et quelque peu transformé par Munster, op.
cit., p. 3.

P 9. Lettre du 31 mars 1556 traduite du latin et citée par O. Reverdin, Quatorze
calvinistes chez les Topinambous, histoire d'une mission genevoise au Brésil (1556-1558),
Genéve, Droz-Minard, 1957, p. 53.



106 D. CROUZET

Ce qu'on a appelé le golt pour I'exotisme du XVI€ siécle est un gott
pour le récit et la description de la cruauté, littérature fondée sur des
images sanglantes, sur la fascination de I'inhumain et du massacre,
définie par A. Dupront sous le qualificatif «excitatoire»'*. En consé-
quence le barbare glisse le plus souvent de P'infidéle et de I'incivil a
Pinhumain: une analyse des associations sémantiques (quinze mots en
aval — quinze mots en amont) dans la Cosmographie de Munster montre
que la cruauté, le meurtre, exercent dans vingt-huit des trente-cing
occurrences un véritable monopole sur la vision du barbare. Autour des
fréquences cruels-cruauté gravitent «violences» ', «infections», «abomi-
nations», «villeinie», «fureur et excez désordonnés»!?, «a feu et a
sang» !}, «meurtres horribles»'¥. Le mythe du barbare est un mythe
morbide ; lorsque le barbare apparait, il est, dans Munster, signe d’une
violence et n’échappe que rarement a cette nécessité qui entraine le récit
dans le sanglant. Cristallisateurs sont les themes de I'irruption violente et
du massacre, images d’oppression et d’horreur, de confins d’animalité.
— Ma cinquiéme remarque sera qu’en conséquence, a travers cette
omniprésence de I'oppressif, du cruel et du violent, c’est |'acception
morale de la barbarie qui domine le réseau de significations qui
caractérise le concept. La barbarie est révélatrice d’une projection du
mal, sous toutes ses formes, dans la distance, altérité maléfique et
destructrice, qui fait appel avant tout au sensoriel et a I'’émotif. Cela,
méme un auteur comme Guillaume Postel, a la limite de I’admiration a
I'égard de La République des Turcs, le concede: notant en marge «la
cause pourquoi les Turcs et Mahomedistes sont pires que dega»®, il
répond en ces termes: «Je scay bien qu’a l'occasion de la Barbarie et
belliqueuse Nation, contraire le plus souvent & humanité, qu’il y en a la
plus de meschans et moins de bons que deca». Bien qu’il cherche a
nuancer, a éviter et a dénoncer tout jugement global, Postel rend compte
de la fixation et de la reconnaissance du mal dans laltérité, univers du
vice et de la violence destructrice et sanglante. A. Thévet ira plus loin: il
évoquera la barbarie sur le plan d’'un mythe de mort, de danger;
d’angoisse d’une altérité maléfique, elle devient sous sa plume un mythe
de mort, associée aux éléments déchainés et aux périls du monde, aux
forces cosmiques qui sont une menace pour le voyageur: «Je me suis
exposé... a la mercy des vents, orages, tempestes, barbarie et cruauté
des peuples estranges, et a une infinité d’autres périls, desquels ’on peut
plutost espérer la mort que la vie»'s. La vitalit¢ de la conscience de la
barbarie durant le premier XVIC siécle tient a cette dramatisation absolue
de Paltérité et I’évidence de ce rapport au mal et a la mort apparait sur

10. A. Dupront, Le mythe de croisade, thése dactylographiée. bibliotheque de la
Sorbonne, 7 volumes, 1™ partie, chapitre 1X, p. 15.

11. Munster, op. cit.,, p. 136.

12. Ibid., p. 242.

13. Ibid., p. 244 et 918.

14. Ibid., p. 982.

15. G. Postel, De la République des Turcs, op. cit., p. 59.

16. A. Thevet, La Cosmographie universelle, Paris, chez Pierre I'Huillier, 1575, t. I,



LE CONCEPT DE BARBARIE 107

le plan collectif dans certaines fétes frangaises du XVI® siecle, dans la
volonté de représenter, de voir et de jouer le barbare: il n'y a pas
seulement la un goGt pour Pexotisme, mais un attrait certain pour
laspect violent de laltérité et du distanciel, car la théatralisation n’est
pas sans marquer une volonté d’identification inconsciente; ainsi peut-
étre le carrousel du 20 janvier 1558, rue Saint-Antoine, auquel
participérent des cavaliers équipés les uns a la Mauresque, les autres a la
Turque, dans un combat engagé au son d’une étrange musique, les
antagonistes «faisant danser leurs chevaux avec des cris et des huées
épouvantables» 7. Mimétique d’un combat, le carrousel ne fait que
présenter aux spectateurs le fantasme domestiqué de la mort sous le
couvert de I'étrangeté et de l'exotique. La psychanalyse voit en effet
dans «I’identification » la manifestation d’un attachement affectif a une
autre personne, attachement ambivalent, signe en méme temps de
tendresse et de désir de suppression. Alors s’habiller en barbare, c’est en
méme temps supprimer celui-ci en le dédramatisant, et aussi réver
d’intérioriser et de devenir le barbare. Trois années avant le début des
guerres de religion, le carrousel de la rue Saint Antoine peut étre
interprété comme le psychodrame de lincorporation & venir de la
barbarie. Barbarie a donc en ce premier XVI® siecle acquis son sens
moderne, un sens moral, cristallisé sur des fantasmes de cruauté et de
mort.

Cependant ma derniere remarque sera que le concept de barbarie
ne fonctionne pas comme un systéme de représentations isolé. Il
structure en effet les attitudes collectives face a 'altérité, mais également
face a l'identité : en tant que projection du mal et de la violence dans la
distance, il renvoie en retour & 'homme du XVI®sieécle une image de
lui-méme positive, antithétique des images du barbare. La puissance du
négatif tient a la fonction idéalisante qu’il exerce sur le positif, selon une
symétrie qui situe le moi collectif dans une situation a proprement parler
narcissique, suscitée par le refoulement du mal dans I'alténté. Fondamen-
tal alors que, puisque les images des barbares sont d’abord des images
morales, elles renvoient des images avant tout morales de lui-méme a
I’homme du XVI€ siecle, et une conscience morale de l'entité collective,
la Chrétienté. En effet, affirmer que les barbares sont cruels et
inhumains, c’est considérer implicitement que les chrétiens sont humains,
chrétien étant, on I'a vu, toujours antinomique de barbare. Egalement
dire que les barbares sont incivils, qu’ils ne savent pas distinguer le vice
du bien, c’est marquer que l'on est soi-méme civil et que l'on fait la
distinction entre le vice et le bien. Le concept de barbarie est donc
médiateur d’une reconnaissance de soi grace au rejet du mal qu’il
autorise ; le discours sur la barbarie est un miroir dans lequel, face a
celui qui, hors de la Chrétienté, se trouve «par dega», 'homme du
XVI® siecle se regarde lui-méme et grace auquel il se définit. Si la
barbarie est une «condition» qui rapproche ’homme de 'inhumain et de

17. Cité dans M. Pacquot, Les étrangers dans les divertissements de la cour de
Beaujoyeulx a Moliére, 1581-1673, Bruxelles, 1922, p. 27.



108 D. CROUZET

la béte '®, elle est inséparable de la perception antithétique d’une identité
collective qui n’est pas uniquement religieuse, mais d’abord morale. Ceci
tendrait & montrer le décalage entre le signifiant et le signifié de
chrétienté : est certes barbarie tout ce qui est hors de la Chrétienté
(rarement un chrétien est barbare), mais est barbarie tout d’abord le
négatif des valeurs comme I'humanité, la civilité, la douceur. Le décalage
entre signifiant et signifi¢ me parait €tre une médiation évidente vers
I'émergence d'une référence d’appartenance autre que Chrétienté .

II. Présences de la barbarie

La primauté du moral dans la conceptualisation de la barbarie se
retrouve aprés 1560. C’est un lieu commun en effet de dire que les
guerres de religion ont été vécues par les contemporains comme I'époque
de flambées de violences extrémes, tant catholiques que réformées,
qu’elles ont laiss¢ dans la mémoire collective les souvenirs de irruption
d’atrocités «inouies». Or, notre attention fut attirée par la grande
fréquence des notations «barbare» ou «barbarie» dans les textes,
comme si subitement il y avait eu déplacement des applications du
concept.

Obsessionnelle du discours, telle est la qualité nouvelle de la
barbarie : il est peu de textes ou elle ne soit pas récurrente, tant livres
de raison, mémoires, histoires, pamphlets, dépositions consécutives a des
séditions, martyrologe, poemes. Campée traditionnellement dans le récit
géographique, elle investit toute forme de discours. Et c’est précisément
cette invasion qu’il faut tdcher de comprendre. Tant les catholiques que
les huguenots semblent avoir soudain la conscience aigué d’une barbarie
présente et omniprésente, systématiquement évoquée pour caractériser
I'acte de I'adversaire. Au sous-emploi de barbare et barbarie, succede un
suremploi :

— I’évéque de Mende, dans une lettre & Monsieur de Rambouillet, au
sujet des protestants: «... Une incroiable cruaulté et inhumanité
qu’ils ont exercée en I'endroit des pauvres habitants, que les plus
barbares ne feroient» ',

— le prétre catholique Claude Haton, sur les mémes: «Par tourmens
aultant et plus cruels que jamais firent Turcs ni barbares a

18. G. Rosolato, «Le narcissisme», dans Nouvelle revue de psychanalyse, n° 13,
printemps 1976, Narcisses, Gallimard; F. Crouzet, «Probléemes de la communication
franco-britannique aux XIX® et XX® siecles», p. 105-106, Revue historique, n° 515,
juillet-sept. 1975.

19. Sur I'antinomie barbarie-chrétienté, G. Aubert, op. cit., p. 13: Le roy Belpher et
son prisonnier 'empereur Romain Diogene; «luy commanda s’agenouiller devant son
trosne royal, courber I'échine et s’appuyer des deux mains en terre: puis le barbare estant
assis dans son si¢ge tint tout un long temps les deux pieds sur le doz impérial, le faisant
servir de marche pied. Par la, chacun peut conjecturer de quels opprobres les Turcs
tourmentoient les chrestiens, estant en leur puissance puisqu'ils affligeoient de tels
opprobres le mesme chef de la chrestienté ».

20. F. André, Documents historiques et inédits sur les guerres de religion au
Gevaudan, Mende, 1886, t. I, p. 552.



LE CONCEPT DE BARBARIE 109

chrestiens»2'; ou encore: «les barbares, juifz, Turcz, sarasins et

infideles n’eussent su faire plus de mal au peuple que lesdits gens de

guerre frangais au pauvre peuple » %?;

— le protestant Micqueau dans un pamphlet au sujet des catholiques :
«Quels noms donnerons-nous a tels lyons, a tels barbares, a ces
tigres altérés du sang des chrétiens» % ;

— le martyrologe de Crespin: «Un acte des plus barbares du monde »
en ce qui concerne les catholiques?*, ou: «tels que les Turcs et plus
barbares du monde seroyent beaucoup moins farouches»?;

— une requéte des habitants des Sables d’Olonne a Condé: «Estant
chose monstrueuse que ceux qui se disoyent animez d’un zéle de
religion ayent faict actes que les scites ne plus barbares nations ne
voudroyent avoir pensé seulement»

— et pour terminer dans une remontrance du Tiers-Etat a Henri IV en
1595 a Lyon, au sujet de la noblesse et des gens de Finance: «Les
actes barbares qu’ils exercent a nos personnes»?.

Présence de la barbarie au niveau de I’écriture signifie conscience de
la barbarie, conscience qui hésite entre deux formalisations: d’une part
définition de l'acte ennemi comme un acte simplement barbare, syno-
nyme de cruel et d’atroce, d’autre part, une formalisation axée sur
I’hyperbole, vision d'un dépassement de la barbarie du Scythe ou du
Turc. Il ne s’agit pas d’'un simple artifice littéraire ou rhétorique actualisé
par des milieux intellectuels ou politiques polémiquant et utilisant le
theme de la cruauté pour dénoncer I'ennemi qui, on le voit, n’est pas
attaqué seulement en raison de son adhésion a une croyance diabolique,
mais a cause de son comportement. La notion d’outrepassement d’un
seuil externe aux barbares mémes se retrouve aussi bien dans les
doléances lorsque des paysans se plaignent de la picorée, que dans des
dépositions consécutives a des violences urbaines. Face a des réalités
vécues ou dites telles, le mythe du barbare en tant qu’altérité fonctionne
encore et perd de sa charge émotive: la barbarie pour I'homme du
second XVI¢ siecle devient un au-dela de la barbarie. Le mythe est
relégué au second plan en tant que référence de la cruauté devant le
subi, tandis que la primauté du moral est instaurée et vérifiée par
’association unique a la cruauté. Dévaluation donc de laltérité en tant
que puissance et pouvoir d’émotion collective, car si la plupart des textes

21. C. Haton, Mémoires contenant le récit des événements accomplis de 1553 a 1582
principalement dans la Champagne et la Brie, publiés par F. Bourquelot. Paris, Imprimerie
nationale, 1857, t.I, p. 249.

22. Ibid., t. 11, p. 857-858.

23. L. Micqueau, Response au discours de M. Gentian Hervet sur ce que les pilleurs,
voleurs et brusleurs d’Eglise disent qu'ils n’en veulent qu’'aux prestres, Lyon, 1564, p. 10.

24. Crespin, Histoire des martyrs, persécutez et mis a mort pour la vérité de
I'Evangile, depuis le temps des apostres jusques a l'an 1597, 1597-1598, p. 710.

25. Ibid.

26. La Popeliniere, L’'Histoire de France enrichie des plus notables occurrences
survenues es provinces de I'Europe et pays voisins, soit en paix, soit en guerre: tant pour le
faict séculier que ecclésiastique depuis I'an 1550 jusques a ces temps, t. 11, p. 367.

27. Dans E. Piémont, Mémoires, éd. J. Brun-Durand, Valence, imprimerie J. Ceas et
fils, 1885, p. 363.



110 D. CROUZET

partent du prédicat qu’il y a une barbarie qui est turque ou scythe ou
cannibale..., il n’en reste pas moins vrai que cette altérité n’est citée en
tant que barbarie gu’intentionnellement, afin de mettre en exergue la
réalité immédiate ainsi que sa modalité ampliative.

Révélatrice de la fin d’une exclusion, cette conscience de la barbarie
est spécialement établie en corrélation avec quelques thémes privilégiés:
’anthropophagie ; le ceeur de I'archer Ceeur de Roy dévoré a demi grillé
aprés avoir été exposé et mis en vente®, ou encore a Poitiers un
banquet d’oreilles cuites, ou un «crime prodigieux, barbare et inhu-
main», lors du siége de Sancerre®. Les polémistes et historiens
catholiques ou huguenots ont insisté avec force sur ces quelques
anecdotes spectaculaires et leur discours sur la violence traduit alors une
psychologie de la rupture, rupture axée également par les contemporains,
surtout les protestants pour une raison évidente, sur la Saint-Barthélemy ;
pour les historiographes protestants, elle est immédiatement le symbole
¢t la preuve de la barbarie, par toute une série de connotations qui
consciemment ou inconsciemment ont pour fin de rappeler la cruauté
turque : images répétées de ruisseaux de sang qui dévalent les ruelles,
corps jetés par milliers dans les rivieres qui rougissent, exhibitionnisme
joyeux et triomphateur des meurtriers. Cependant, la réflexion porte sur
la situation historique de I’événement: la Saint-Barthélemy est affirmée
comme le point d’intensité de la barbarie, désormais détachée de toute
implication géographique ou religieuse. Dans une harangue au Roi
d’avril-mai 1575, faite par des députés de Condé?¥, la notion de
paroxysme de la barbarie est exprimée en ces termes: «... Tant par ce
que la playe en saigne encores que parce qu'une telle cruauté et barbarie
n’a jamais été pratiquée depuis la création du monde ». Inscrite dans une
conscience pessimiste de la durée et percue par les protestants comme
une sorte de fin du monde, la Saint-Barthélemy fait du barbare un
persécuteur et du massacré un martyr de la foi. Ecriture de la barbarie
et écriture de la persécution sont liées de fagon indissociable et sont
constitutives d’une histoire martyrologique : il est frappant de constater
que I'Histoire des martyrs de Crespin, si elle s’attaque a lactuel des
persécutions religieuses depuis Frangois 1", n’en remonte pas moins aux
premiers temps de I'Eglise, a la situation des chrétiens sous les régnes
d’empereurs romains souvent dans les textes du XVI® siécle qualifiés de
barbares ou durant les grandes invasions*. Le martyrologe établit la
filiation ou plutot I’assimilation barbares-catholiques. Certaines violences,
paniques et séditions protestantes ne sont compréhensibles que dans le
cadre de la relation privilégiée barbare-martyr, relation antinomique qui
s’impose a I'antithese traditionnelle barbare-chrétien. Avant la bataille de
Dreux, Condé fait ainsi appel a la conscience de la barbarie catholique

28. La Popelmlere Vraye et entiére histoire des troubles et choses m\morables avenues
tant en France qu’en Flandres et pays circonvoisins, depuis I'an 1562..., Basle, pour Pierre
Davantes, 1572, p. 241.

29. J. de Lery, Histoire mémorable du siége de Sancerre, éditée par G. Nakam,
éditions Anthropos, 1975, p. 290-291.

30. La Popeliniere, L’histoire de France..., éd. cit., t. II, p. 380.

31. Crespin, op.cit., p. 4. ‘



LE CONCEPT DE BARBARIE 111

pour stimuler I'ardeur de ses troupes: la guerre est ceuvre salvatrice et
purificatrice de la barbarie et du mal; «Telles et infinies autres barbaries
encore plus détestables vous seront, je m’asseure, pour suffisante
occasion a croistre de cceur, de force, et diligence pour nettoyer le
monde de si meschantes ames»*. Parfois cette reconnaissance de la
barbarie n’exclut pas cependant un certain malaise, consécutif a la
perception d’un autre déplacement s€émantique : non plus déplacement du
distanciel a I'immédiat seulement, du Turc au catholique, mais de
I'immédiat au moi, du catholique au huguenot, conscience réflexive de la
barbarie chez certains qui, comme Léry, reconnaissent a cette derniére
une valeur collective, réciproque, dénaturation qui, précisément, offense
Dieu: ainsi, racontant avoir assist¢ a un massacre de catholiques
perpétré par les siens, il ne peut s’empécher d’écrire son horreur face au
sang «qui ruisselait de tous costez par les rues» et sa nostalgie du passé
ot les Francais «a cause de leur douceur et mansuétude ont esté exaltez
par tout le monde... »¥. D’autre part, le massacre ne joue pas le méme
role déterminant chez les catholiques; ce sont plutét les meurtres de
prétres et I'iconoclasme ou la profanation qui poussent a l’assimilation
huguenot-barbare : statues de vierges et de saints abattues, vitraux et
orgues pulvérisés, églises incendiées ou transformées en écuries, excré-
ments déposés dans les fonts baptismaux sont constitutifs de la barbarie,
gestes destructeurs et profanateurs qui portent le protestant au dela du
barbare méme. Barbarie est alors synonyme de diabolique : les huguenots
sont comparés a des «daemons». Pour saint Germain d’Apchon, la
barbarie est naturelle a I’hérésie et a I'hérétique *, et I'immédiat surpasse
en barbarie tout ce que l'histoire a pu connaitre. L’Irénophile discours
est signifiant de la dichotomie stricte établie entre l'immédiat et
I'historique, et aussi d’'un sentiment de faillite ou d’insuffisance du
mythe : «Lisez Phistoire des tyrans de la Grece, feuilletez toutes les
histoires des Ethniques, qui se discourent des inhumanités des Tyrans, et
les conférés avec celles de nostre Temps, vous trouverez combien les
anciens sont plus doux en leurs cruautés que ces nouveaux reformateurs.
Tout ce que les fables de poétes rapportent de barbare, d’inhumain...
sont en eux... La cruauté la plus barbare et la barbarie la plus cruelle est
empreinte au ceceur de ces tygres». On le voit donc, protestants et
catholiques, peut-étre cependant avec une intensité variable, ont utilisé le
concept de barbarie dans un sens unifié pour désigner Pennemi. Il est
indéniable que par la s’est créée une approche essentielle de I'époque
des guerres de religion et de son histoire.

32. La Popeliniére, L’Histoire de France, t. 11, p. 340: «Quand vous n’auriez autre
esguillon a pourchasser leur ruyne que tant de perte de biens, tant de places ruynées, tant
de femmes, tant de filles violées, tant de blasphémes, tant de reniemens du Nom Divin —
Telles et infinies autres barbaries... ».

33. ). de Lery, Histoire d'un voyage fait en la terre de Brésil dite Amerique,
5¢ édition, Geneve, par Jean Vignon, 1611, p. 289-290. «... ils ont tellement forligné que
non seulement, comme il a été dit, ils surpassent toutes les autres nations en espéces de
cruautez: mais aussi les bétes les plus farouches jusques aux lyons, tygres, ours...»

34. Saint Germain d’Apchon, L’Irénophile discours de la paix, contre linjustice, les
désordres, la cruauté et rebellion des guerres civiles, Lyon, Benoist Rigaud, 1594
(2°¢ édition), p. 169.



112 D. CROUZET

Toutefois, surtout aprés 1572, discontinuité mentale, le discours sur
la barbarie laisse entrevoir une utilisation du concept a des fins
essenticllement polémiques. Le politique cristallise la démarche des
pamphlétaires et cette évolution est facilitée par le fait que les luttes
civiles sont étroitement imbriquées dans une remise en question du
pouvoir. Dés avant 1572, certains pamphlets fondent leur réflexion sur
une concaténation qui va du politique au barbare, mais c’est aprés le
massacre que cette orientation du discours atteint son apogée, avec par
exemple le fameux Tocsain contre les auteurs du massacre de France,
dans lequel il est question de «ce cruel et barbare carnage commis par
un Roy sur ses propres sujets et contre sa foy...»*. De la responsabilité
de la barbarie a la barbarie, le pas est souvent franchi: assimilation de
Catherine ou de Charles IX a des souverains barbares ou a des tyrans de
I’ Antiquité, projection de Néron ou de Caligula dans I'image de Charles
IX. Un stéréotype contribue grandement a cette démonstration, larticu-
lation de la barbarie du souverain au machiavélisme : « Sur quoy on peut
dire que Machiavel et ses disciples (desquels la France a son grand
malheur est maintenant remplie), sont vrais imitateurs des cruautez
barbaresques » *. Machiavélisme, tyrannie, félonie, athéisme deviennent
partie intégrante du champ lexical du discours sur la barbarie intériori-
sée, accompagnés de maniére permanente de 'emploi de la métaphore
de I'animalité monstrueuse*. Le voyageur protestant Du Fresne Canaye
introduit le Turc dans sa démarche afin de démontrer que Charles 1X a
agi comme un barbare, comme un Turc; il raconte une discussion avec
« Aschlit Murath» au sujet des troubles de France, discussion qu’il aurait
eue avant 1572: «Aschlit Murath» lui aurait dit que, si le roi craigpait
que le prince de Condé ne le dépouillat de sa couronne, il n’avait qu’a
Iinviter 2 un banquet et le faire étrangler. «Mort le chef, disoit-il,
jamais plus ne bougeroient les parties inférieures: c’est le conseil, que de
la part du Grand Seigneur il donnait au roi» *. Et Du Fresne Canaye de
conclure que «l'issue des événements postérieurs a montré clairement
que le traitre et déloyal monarque chrétien ne s’est pas contenté de ce
criminel conseil... ». En développant ainsi le théme d’une similitude entre
le conseil des Turcs et la réalité de la Saint-Barthélemy, le voyageur
protestant en arrive a identifier le roi au Turc. La barbarie donc, mise
de fagon implicite en relation avec les notions de déloyauté et de
trahison, qui concernent le domaine de la décision, n’est donc plus
présentée comme de 'ordre seulement gestuel. Dans La France Turquie
(pamphlet protestant), les faits, «barbarissimes massacres»*, entrainent

35. Le Tocsain contre les auteurs du massacre de France dedié aux trés illustres princes
chrestiens, républiques et magistrats faisans profession de I'Evangile, p. 76, dans L. Cimber
et F. Danjou, Archives curieuses de Uhistoire de France..., 1" série, t. V, Paris-Beauvais,
1835.

36. J. de Lery, Histoire d'un voyage fait en la terre de Brésil, édition J. C. Morisot,
Les classiques de la pensée politique, Droz, 1975 (texte de 1578), p. 196.

37. Cf. A. d’Aubigné, Les Tragiques, p. 107, éd. Garnier-Flammarion: «le Roy donc
n'est plus Roy, mais monstrueuse beste ».

38. Cité par C. Rouillard, The Turk in French history, thought and literature,
1520-1660, Boivin-Cie, s.d.

39. La France-Turquie, c’est-a-dire conseils et moyens tenus par les ennemis de la
couronne de France pour réduire le Royaume en tel estat que la tyrannie Turquesque, i



LE CONCEPT DE BARBARIE 113

Pauteur a voir dans la Saint-Barthélemy une étape vers la turquisation
future du pouvoir et du royaume, et donc a mettre en valeur le théme
d’un danger barbare: rendre par les «lunettes de christal de roche» la
vision du lecteur plus précise, 'amener a une prise de conscience que la
Saint-Barthélemy ne constitue nullement une fin en soi, mais est
annonciatrice d’un projet global, tel est le but du pamphlet, discours sur
une barbarie qui n’est qu’un signe d’une barbaric qui menace. Cepen-
dant, les huguenots n’ont pas été seuls a développer cette thématique qui
articule le politique au barbare: des le début des années 1580, elle
devient centrale dans les attaques des pamphlets de la Ligue contre

Henri HI,

le plus exécrable tyran
qui fut jamais en Barbarie %,

Ailleurs le meurtre des Guise est intégré dans «son vouloir et barbare
entreprise » *!, et chez les ligueurs, comme auparavant la Saint-
Barthélemy chez les protestants, il notifie la tyrannie assimilée a la
barbarie. La référence au Turc reste permanente et elle le reste pour
Henri IV, accusé de vouloir gouverner le royaume a la turque.

Le concept de barbarie, instance de dénonciation, telle sera notre
premiere conclusion. Mais un tel déplacement dans les applications n’est
pas sans participer d’un traumatisme collectif, et c’est sur cet aspect de la
problématique qu’il s’avere nécessaire de faire appel a Jean de Léry. A
travers son ceuvre, il est possible d’examiner une appréhension particulie-
re, individuelle, de cette intrusion de la barbarie dans le quotidien,
appréhension traumatisée d’un retournement ou d’une rupture dans
I'univers mental. Paradoxal, semblera-t-il, de recourir a son Histoire d’'un
voyage fait en la terre de Brésil dite Amérique. Certes non, car Léry, en
écrivant sur le Brésil et ses cannibales, écrit en méme temps sur la
France et ses guerres, selon le principe spéculaire qui soutient la
représentation de l'altérité. S’il écrit sur ceux qu'il appelle souvent «les
barbares » #2, «ces nations barbares», en l'occurrence les Brésiliens *,
c’est parce qu’il a conscience d’un renversement; le principe du miroir
est inversé : ce n’est plus le cannibale qui renvoie une image idéalisée du
chrétien, mais le chrétien qui par sa barbarie permet le retour d’une
image presque débarbarisée du cannibale. Dans le chapitre XVI, qui fut
inséré dans les 4° et 5° éditions, le récit est organisé en effet & partir du
rappel des violences subies par les protestants, et ce rappel est sa raison
d’étre implicite et globale. Apres avoir évalué a un million quatre cent
mille morts le bilan des guerres de religion, Léry se lance dans une

Orléans, de Thibaut des Murs, 1576, p. 69. Selon H. Hauser, Sources de !'histoire de
France, XVI¢ siécle, (1494-1610), t. 11, Paris, A. Picard Fils, 1912, p. 274, ce pamphlet
aurait été rédigé dans l'optique de l'aile «politique » du parti protestant.

40. Recueil de la Ligue, p. 299, dans Journal de P. de I'Estoile pour le regne de
Henri IV, 1610-1611, t. 111, édition L. R. Lefevre, Gallimard, 1960.

41. « Histoire abrégée de la vie de Henri de Valois comprise en 50 quatrains propres a
tout le peuple frangais », p. 101, ibid.

42. J. de Léry, Histoire d’'un voyage, éd. 1. C. Morisot, p. 195.

43. Ibid., p. 228.



114 D. CROUZET

comparaison spectaculaire de «cruauté a cruauté», «en trois tableaux
joints 'un a l'autre»*®. Il fait appel aux facultés de visualisation du
lecteur, mais c’est par la description seule qu’il va chercher a donner leur
puissance sensorielle aux tableaux devant lesquels il proméne successive-
ment le lecteur, et dont chacun a une structure différente. Son récit est
une progression dans la barbarie et dans le paradoxe: il débute par le
tableau représentant les sauvages brésiliens «avec leurs massues de bois
assommant leurs prisonniers de guerre», puis les consommant. Léry,
pour plus de détails, renvoie aux chapitres précédents. Deux remarques
sont cependant a avancer: premiérement, il s’en tient a une écriture
purement descriptive et s’abstient de tout jugement moral. Deuxiéme-
ment, ce tableau est caractérisé par une image unique, d’ailleurs
rapidement rapportée (en une page), qu’il invite le lecteur a visualiser.
Cela ne sera pas sans dédramatiser la barbarie du sauvage, dans le
contraste avec les deux autres tableaux. Dans le suivant, en effet, c'est
des Turcs qu’il est question, mais Léry amplifie la barbarie turque, en
multipliant les images. Afin de marquer une progression dans la
barbarie, il utilise ’accumulation, une succession de plusieurs séquences
dont la réunion constitue le tableau: «Turcan» faisant construire une
pyramide de tétes d’hommes, « Amurat» faisant égorger grand nombre
de «povres misérables», Mahomet II faisant rompre ses prisonniers sur
la roue, ou trancher en deux d’'un coup de cimeterre, «Uladus» ayant
fait «empaler grande multitude de personnes toutes vives et de tous
sexes»... Par rapport au premier tableau, par la structure accumulative
de son texte, I'abondance des détails et leur couleur morbide, Léry
s’efforce de susciter chez le lecteur 'horreur et la répulsion: «[’horrible
mort». Cela nous permet alors de saisir que Vordre retenu dans
I'exposition est intentionnel, et que le monde de la cruauté turque n’est
que le deuxieme niveau d’une hiérarchie de la barbarie. En effet, le
troisi¢tme tableau est une plongée dans I'horreur, et 1a précisément perce
ce qu'il serait possible d’appeler une conscience renouvelée de la
barbarie, fixée par la surcharge, la nécessité d’écriture, d’accumulation et
de visualisation de [I’horrible, le macabre dans tous ses détails;
conscience nouvelle également, parce que la barbarie n’est plus pergue
comme externe et distancielle, mais interne, proche et immédiate. Le
développement est beaucoup plus long que les deux précédents: c’est la
France qui est décrite et, dés le début, Léry introduit un jugement moral
sur ses contemporains qui dénote une optique différente: «puis un
troisitme ou vous verrez les furieux et endiablés frangois, qui rompans
toutes les loix de nature...». Puis une succession, qui semble sans fin,
d’images tirées de Crespin, une trentaine au total, énumérées selon un
rythme rapide et oppressant, qui vise & oppresser et a frapper le lecteur.
«Sadisme littéraire », pour reprendre la formule d’Henri Hauser *, mais
dont le sens et la finalité sont d’amener le lecteur a comprendre que la
vraie barbarie n’est plus inhérente a laltérité et au mythe, mais qu’elle
est en quelque sorte intériorisée. Cest un grand tableau vivant

44. 3. de Léry, Histoire d'un voyage, éd. de 1611, p. 283-286.
45. H. Hauser, Introduction a la traduction des « Acta tumultuum gallicorum »,



LE CONCEPT DE BARBARIE 115

gu’imagine Léry, constitué de la coalescence de ces images: étripaille-
ment, anthropophagie, cadavres brilés, seins de femmes coupés, sang
rougissant les pavés, hommes enterrés vivants, vente de graisse humaine,
corps livrés aux chiens, tétes écrasées a coups de pierres. La conscience
de la barbarie baroque dénote la conscience d’une fusion de l'altérité et
de l'identité, conscience de I'horreur et conscience d’un espace surchargé
de morts, surchargé de maniéres de donner la mort et d’exercer la
cruauté, surchargé de gestes violents qui s’acharnent sur les corps, « mort
en mouvement » selon Jean Rousset: les protestants sont encore vivants,
ils sont en train de mourir et de souffrir dans le troisiéme tableau, et
I’horreur doit naitre de cette mort qui vit la mort. A I’angoisse du
missionnaire Richer en 1556 face a la «barbarie» des sauvages, succéde
un choc émotif beaucoup plus fort: la barbarie possede ce que
J. Kristeva a appelé, dans un livre récent, les «pouvoirs de I'horreur »,
«surgissement massif et abrupt d’une étrangeté...»*. La conclusion
symbolise ce retournement dans I'imaginaire de la barbarie :

Riez Pharaon
Achab et Néron,
Hérodes aussi:
vostre barbarie
est ensevelie

par ce faict ici*.

Vécu de l'abolition de la différence, de la distance tant dans le
temps que dans l'espace, de l'abolition du mythe et de l'unicité de la
représentation, le vécu de la barbarie a I'époque des guerres de religion
est celui d’une perception plus intense, plus morbide et effrayée, de la
cruauté. Le traumatisme tient donc dans la négation d’un systeme de
représentations centré sur I’externe, et en ce sens réconfortant, dans une
certaine mesure, car I’externe lie la distance du récit au mythique de
Ialtérité. La barbarie est pour 'homme du second XVI® siécle présente,
et sa présence crée un sentiment d’étrangeté a [’égard de ce nouveau
barbare, qu’il soit catholique, comme pour Léry, ou protestant. C'est ce
mouvement qui change les applications du concept, qui permet, a notre
avis, d’expliquer I’extraordinaire pouvoir d’horreur et de cruauté qu’ont
laissé les guerres de religion dans la mémoire collective; si la Saint-
Barthélemy a été aussitot constituée en événement, si elle a été sortie du
simple factuel, ce fut sans doute en grande partie parce qu'elle
symbolisait pour les protestants ce glissement de la barbarie de I'altérité
a l'identité, glissement et invasion d’un mal absolu, jusque-1a repoussé et
refoulé dans le lointain de [lhistorique ou du géographique. La
comparaison entre deux autres textes de Léry est fort précieuse, afin de
comprendre cette psychologie et cette phobie de la barbarie intériorisée,

N

ainst qu’une résistance: revenons en effet a4 I'anthropophagie pour un

46. 3. Kristeva, Pouvoirs de I'horreur, essai sur I'abjection, p. 10, collection Tel quel,
Paris, Seuil, 1980.

47. J. de Léry, Histoire d’'un voyage, éd. de 1611, p. 286; sur I’angoisse,
J. Delumeau, La peur en Occident, X{V-XVIII¢ siécle, Fayard, 1978.



116 D. CROUZET

court instant, parce que Léry fut témoin, lors du siége de Sancerre, de la
découverte, dans la ville affamée, de ce qu’il désigne en tant que «crime
prodigieux, barbare et inhumain»*, «ce qui ne fust pas sans grand
estonnement et frayeur de tous ceux qui I'entendirent». Léry, accouru
sur place aussitdt, décrit avec la plus grande précision ce qu’il vit, avec
le méme pointillisme et le méme souci du détail qui marquent son récit
postérieur des massacres et des banquets anthropophagiques des Brési-
liens. On découvrit que des parents avaient fait cuire le corps d’'un de
leurs enfants, mort, et qu’ils en avaient dévoré déja certains morceaux ;
Léry nous livre sa réaction: «je fus si effrayé et esperdu, que toutes mes
entrailles en furent esmeues... n’en ay-je jamais eu telle terreur que jeus
frayeur de voir ce piteux spectacle...». C’est autour de cette brutale
réaction physiologique que Ulattention doit se fixer et autour de la
question suivante : pourquoi en 1573, a Sancerre, la vue de l'anthropo-
phagie produit-elle en lui un effet aussi violent, alors qu’a aucun moment
de son Histoire d’'un voyage en la terre de Brésil... il ne dira avoir réagi
de maniére semblable, méme lorsqu’il exposera les massacres et festins
des cannibales. Et cette différence entre les deux fagons de recevoir
I'anthropophagie, il tient a en faire part au lecteur: «Car combien que
j’aye demeuré dix mois entre les Sauvages Amériquains entre la terre du
Brésil, leur ayant vu souvent manger de la chaire humaine, si n’en ay-je
jamais eu telle terreur que j'eus frayeur de voir ce piteux spectacle ».
Affirmation donc de la différence. Bien sir, Léry laisse entrevoir qu'il y
a une barbarie du sauvage acceptée, en raison de son altérit¢é méme, et
parce que I'exotisme rend nécessaire le négatif. A la limite, la barbarie
du sauvage ne choque pas, car elle est située dans un ordre causal
raccroché a la non-connaissance de Dieu. Ce qui en revanche rend
compte de la charge émotive du cannibalisme sancerrois, c’est précisé-
ment qu'il participe d’'un ordre qu’il nie, détruit, refuse, et auquel il est
affronté. Le trouble et le bouleversement du ministre soulignent le
spasme de I'étre face a une transgression de linterdit qui en méme
temps I’assimile au transgresseur. Les cannibales de Sancerre renvoient a
Léry I'image de lui-méme niée, car, si le cannibale brésilien est enraciné
dans laltérité et la différence, la famille de Sancerre est lidentité, et
figure également la disparition de cette identité. Le trouble du ministre
évoque une double réaction, le vertige d’une incorporation a la barbarie
par la barbarie du méme, et aussi le reflux de ce fantasme d’assimilation.
Le haut-le-cceur est reconquéte de I'identité, acte de terreur et d’horreur.
Il rend sensible alors le pourquoi de I'obsessionnel de la barbarie et du
barbare dans I'écriture de cette deuxieme moitié du XVI® siecle: il y a
eu, et Léry en est I'exemple, panique de I’abolition de la différence et de
la reconnaissance de soi-méme, du fait de I'introduction d’un désordre et
d'un mal absolus, que I'on croyait enchainés au lointain et a l'altérité.
Pessimisme et traumatisme sont a la convergence du regard paniqué
d’hommes qui se constatent plus barbares que les barbares, ou du moins
qui constatent que l'altérité est présente, avec tout le capital de mal et
de menace qu’elle assume, et que cette altérité les touche, les envahit et
risque de les gagner.

48. 1. de Léry, Histoire mémorable..., p. 290-291.



LE CONCEPT DE BARBARIE 117

La présence de la barbarie dans le syst¢tme de représentations de
Phomme du temps des guerres de religion n’est pas sans éveiller une
réflexion sur ’homme qui codifie un certain pessimisme, car la barbarie
est rapprochée d’une corruption qui substitue la béte monstrueuse a
Phomme: «tygre», «lion», «vipére»; l'ennemi est en quelque sorte
animalis¢ dans une fantasmagorie de la force brutale et de la cruauté
dévorante. Les moralistes auscultent ’homme dans l'optique d’une
dégénérescence, tout comme certains historiens. Ainsi La Popeliniére,
pour qui «le naturel de 'homme va de mal en pis»*. Le prédicat
traditionnel de la barbarie, c’est-a-dire que celle-ci provient d’'un manque
d’étre, est soudain nié: la barbarie est un trop d’étre. Examinons ainsi
tout d’abord la démarche de La Primaudaye dans son Académie
francgaise : son point de départ est que ’homme est né étre social et
raisonnable, «nay a civile société, pour observer les lois et la justice, et
pour exercer au monde tous offices de bénignité et bonté, la plus belle et
fructueuse semence que Dieu a infus et meslé en son dme, et qui lattire
a cest fin, est 'Amour, la charité et la dilection de son semblable » *.
Cette vision de I'homme I'améne, par contraste avec ['atrophie de
I’humain qu’il remarque dans le présent, a réfléchir sur son temps. Il
pense la facon d’étre de ses contemporains comme extrinséque a la
nature de ’homme, et pour I'expliquer il accuse, outre I'italianisation de
la société francaise, I'oubli des valeurs anciennes, «l'intempérance d’ou
s’engendre ceste extréme ¢t contre nature luxure, ceste envie mortelle,
vénéneuse et sanguinolente, ceste cruauté furieuse et barbare>.» Alors
que, chez Boemus, la barbarie, dans sa premiére définition, était un état
premier, lié a l'absence de connaissances, de techniques, de valeurs
politiques et morales, du Sacré, pour La Primaudaye la barbarie, ou
plutot la cruauté barbare, est quelque chose de second, plaqué sur une
nature humaine bonne. Il y a eu, en quelque sorte, échange des termes
du discours: I'histoire en vient a étre pergue comme ['histoire d’une
perte de nature, une «déformation», ou transfiguration des hommes,
lorsqu’ils ont voulu faire la guerre et avoir des armes, par lesquelles «ils
se rendent monstrueux, comme s’ils estoient transfigurez en bestes
sauvages et en monstres ». Nature-barbarie devient le couple antithétique.
Tandis que, pour Boemus, la durée abolissait, du premier au second
temps, la barbarie dans un mouvement bonificateur, elle la crée. Le
barbare est celui qui est dénaturé, dépouillé de sa bonté naturelle.

L’essai «des Cannibales» de Montaigne est encore plus précis quant
a ce renversement des valeurs révélateur des tensions créées par
I'immédiat . En effet, tout I'effort de Montaigne consiste & comparer la
France et 'Amérique, et a replier la barbarie de laltérité et de la
distance a I'identité et & la proximité: «nous qui les surpassons en toute

49. La Popeliniere, Vraye et entiére histoire..., p. 241.

50. P. de La Primaudave, Académie frangoise en laquelle il est traité de Iinstitution
des Moeurs et de ce qui concerne le bien et heureusement vivre en tous Estats et conditions :
par les preceptes de la doctrine et les exemples de la vie des anciens, sages et hommes
illustres, 3° édition, chez Guillaume Chaudi¢re, 1581, p. 42.

51. Ibid., p. 58.

52. M. de Montaigne, Essais, t. I, chap. XXXI, p. 234, édition Garnier fréres, 1962.



118 D. CROUZET

sorte de barbarie ». La barbarie sous sa plume est alors un trop d’étre,
di a un abatardissement et une corruption des vertus naturelles;
Montaigne en arrive a nier la négativité des cannibales ainsi que toute
supériorité sur eux: leur guerre est noble et généreuse, n’a de fondement
«que la seule jalousie de la vertu», alors que celle de ses contemporains
vise a la conquéte de nouvelles terres. lls dévorent certes leurs ennemis,
mais pas vivants. «Je pense quil y a plus de barbarie a manger un
homme vivant qu’a le manger mort, a deschirer par tourmens et par
géénes un corps encore plein de sentiment...». Avec Montaigne donc,
une double conscience de la barbarie se fait jour: celle d’abord qui ne
reconnait a cette derniére qu’une valeur subjective, et celle ensuite qui
retourne Vapplication du concept en s’appuyant sur la bonté naturelle du
sauvage et sur la perversion du civilisé. Le mythe du bon sauvage,
certes, réminiscence d’une tradition, confirme donc I’évidence d’un moi
collectif dévalorisé par sa barbarie, pensé sous la forme d’une dénatura-
tion. Distance donc d’une « pureté », « naiveté originelle », et présence de
la barbarie. Le renversement est, on le voit, complet™. Aussi il me
semble qu’il ne faut pas se limiter a laffirmation que I’Essai «des
Cannibales » continue les éloges paradoxaux ou, depuis I'Eloge de la
Folie d’Erasme, l'imaginaire se dégage des contraintes sociales et des
formalismes : I’essai correspond a une crise des représentations et a un
doute quant aux certitudes®. Il systématise, et exagere certes, un
sentiment de renversement et de bascule, la fin d’'une vision manichéiste
du monde.

Ces quelques remarques mettent en valeur une crise destructrice de
stéréotypes qui ne limite pas ses effets a I'interne, mais rebondit sur
I'externe, sur ce fameux barbare figé dans des attitudes de violences et
cruautés de facon multiséculaire et objet d’angoisse pour le mental
collectif, et qui perd son unicité, hésitant entre I'exemplarité ou la
négativité. Le temps des guerres de religion fut donc, dans les
représentations de Paltérité et de I'identité, le temps d’'une discontinuité,
dont précisément une des implications fut un affaiblissement de la
référence collective commune, la Chrétienté. La conscience de la
barbarie, comme médiation d’une conscience de I’Europe ?

II1. Conscience de la barbarie et mythes de 'unité

A. Dupront a conclu en 1961 un colloque sur la notion d’Europe en
avancant que celle-ci «se développe quand décroit celle de Chrétienté.

53. Sur la violence des guerres de religion, cf.:

— J. Estebe, Tocsin pour un massacre: la saison des Saint-Barthélemy, édition du
Centurion, Paris, 1968.

— N. Z. Davis, «The rites of violences: religious riots in sixteenth century France »,
Past and Present, n° 59, may 1973.

— D. Richet, «Aspects socio-culturels des conflits religicux a Paris dans la seconde
moitié du XVI° siecle», A.E.S.C., n® 4, juillet-aolt 1977.

54. Sur ce probléeme, R. Lebégue, cité par P. Michel, «Cannibales et Cosmogra-
phes», Bulletin de la Société des amis de Montaigne, 4° série, n° 10, avril-juin 1967.



LE CONCEPT DE BARBARIE 119

La montée de I’Europe correspond a un procés de désacralisation de
I'unité » . L’hypothese de travail qui est a l'origine du développement
suivant est que cette montée est coextensive de la montée et de
I'exacerbation de la conscience de la barbarie en tant qu’intériorisation.
Si I'idée d’une civilisation européenne se détache seulement distinctement
au début de la deuxiéme moitié du XVII® siécle, eile surgit timidement
déja dans le dernier quart du XVI®siécle, mais dans une certaine
dualité¢ : selon un mode négatif et selon un mode positif. Il faudra
évidlemment s’interroger sur [Paspect limité de cette manifestation
consciente d’une rupture dans la figure de l'unité.

Quelques textes, rencontrés au hasard de lectures, sont en ce sens
intéressants, du fait qu’ils ne correspondent pas parfaitement a I'ordre
lexical habituel, du fait de I'incorporation du mot Europe. Europe, on le
sait, est employée encore relativement rarement a cette époque, et
lorsqu’elle intervient dans le discours, c’est essentiellement en tant que
signifié géographique. Dans les cosmographies, elle est I'un des conti-
nents, spécifiée par sa petitesse, par sa richesse ou son abondant
peuplement. Espace certes, mais non pas conscience d’unité, car c’est
Chrétienté qui est et reste, malgré [I'intensité des conflictualisations
religieuses du XVI®siécle, la référence acceptée, méme pour les
réformés, il suffit de lire le Discours au roi Charles 1X pour entreprendre
la guerre contre I’Espagnol, présenté au roi en 1572 par Coligny*: il y
est question de «projet général de la chrestienté » 7, du Turc «ennemi
contre qui le plus grand de la chrestienté auroit bien affaire de ses deux
mains»®¥. Evidence donc de Chrétienté et de I’appartenance a la
Chrétienté dans la sensibilité¢ de 'lhomme du XVI€ siecle, mais évidence
ambigué, puisque, a travers la barbarie, de fagon indirecte, nous I’avons
vu, un décalage a été instauré entre le signifiant et le signifié. Or, la
pensée de la barbarie parfois méne les protestants a sauter du décalage a
la rupture et, ce qui est particuliérement remarquable, dans des textes
protestants immédiatement postérieurs a la Saint-Barthélemy. Pensée de
la barbarie qui est le plus souvent implicite ; aussi nous situons-nous ici
sur le terrain de l'interprétation. Pourquoi, en effet, le mot Europe est-il
employé dans cette suite d’exemples? Pourquoi Europe et non Chré-
tienté ?

— Dans le Vewu pour les martyrs de ce temps, qui ouvre le
martyrologe de Crespin: «Aux Orchades fay voile et vogue en ta
galeére/au rivage escossois/... qui sera le refuge et séjour de la Troupe/des
serviteurs du Christ deschassés de I'Europe/ » .

— Dans le XI°livre du méme ouvrage, supplément rajouté dans
I'édition de 1598 et concernant les événements postérieurs a 1572:

55. Actes du colloque international sur la notion d'Europe (1961), Travaux du centre
de recherches sur la civilisation de I'Europe moderne, Fasc. 1. PUF, 1969, p. 14.

56. Discours au roi Charles IX pour entreprendre la guerre contre I'Espagnol es Pais
Bas (il fut escrit par Monsieur du Plessis lors aagé de 23 ans en I'an 1572 et par Iui mis en
mains de monsieur I'Admiral de Chastillon qui le présenta au Roy), p. 4. dans Mémoires de
Messire Philippe de Mornay, 1724, t. 1.

57. Ibid., p. 12.

58. Ibid., p. 18.

59. Crespin, op. cit., veeu. Clest nous qui soulignons Europe, ici et infra.



120 D. CROUZET

«l'estat des Eglises du Seigneur en divers endroits de I’Europe... I'ordre
que nous suyvrons sera tel que commengant par I’Escosse nous viendrons
en Angleterre, puis traverserons la mer, entrerons en Pays-Bas, de la en
France et pays voisins jusques en Hongrie, consequemment viendrons en
Italie et finirons en Espagne»®. L’Europe de Crespin n’est pas I’Europe
des cosmographes, car elle exclut les régions tombées sous la domination
turque, ainsi que la Moscovie. La question est donc de savoir pourquoi
l'auteur de ces lignes a préféré Europe a Chrétienté.

— Plus significatif encore est le Discours du gouvernement et estat
de la vraye église escrit en I'an 1573 par L.M.S.: cinq occurrences
d’Europe, et pas une de Chrétienté. Europe dans les lignes qui suivent
est inhérente a un refus de Chrétienté: «L’injuste Babylon, sous qui ta
chére troupe/par soixante et dix ans beut I'ire de ta coupe/seroit juste
aujourd’huy, s’on pesoit ses forfaits/avec les maulx qu'Europe et ses
tyrans ont faits ?/Egypte tant cruelle ores seroit contrainte/de pleurer
chaudement, si seulement dépainte/la face elle voyait des martyrs
valeureux/qui par tant de tourmens sont entrez dans les cieux/»°®l...

«L’Europe en maint endroict, par inquisitions,/conseils, édicts,
efforts, troubles, séditions,/monstre ses mains encor au sang du juste
taintes:/... Quand je pense aux pays parmy I’Europe espars». Suit une
énumération des souffrances des fidéles et de leur situation dans chaque
pays; ainsi pour la France:... «Ores jusques au fond de son cceur
enchanté/par I’Athée et linique a son glaive planté/ayant sous le
manteau de paix et mariage,/caché le Feu et I'Eau, la fureur et la
rage,/qu’elle a dardé et darde en cens mille fagons/a travers I'estomac de
ses beaux nourrissons/... L’Italie aveuglée et tout le demeurant/de
I'Europe, qui veut en vivant et mourant/avaller le venin de Babylon
infame... »

Il est évident que tous ces textes renvoient, consciemment ou
inconsciemment pour le protestant, a la pensée de la barbarie. Europe
supplée a Chrétienté, I’abolit et 'occulte parce qu’il y a eu les massacres,
les tortures, les persécutions et I'’horreur. Europe est une idée doulou-
reuse en ce dernier quart du XVI°siecle, reflet d’'une conscience
martyrologique, conscience de souffrance et de mort: dans tous nos
exemples, clle est présence, parce qu’il y a présence d’images et de
réminiscences de sang, de violences, de troubles et séditions, de
«cruauté », du monstrueux 2: Europe du «carnage tant horrible » %, Il ne
faut pas voir dans Europe un accident ou une simple figure du discours.
Elle est toujours associée a une énumération des persécutions subies par
les fideles et des barbaries catholiques, désignant et suggérant un espace
démoniaque, satanique et barbare. Mythologie du dépassement la encore,
du surpassement: il est dit que les terres d’exil du peuple d’Israél,
Babylone et I'Egypte, n’ont rien été en comparaison de ce que I’Europe
est en martyrisant le peuple des fidéles de ’Evangile. Personnalisée, avec

60. Crespin, op. cit., p. 725.

61. S. Goulart, Mémoires de I'Estat de France sous Charles 1X, t. 1, Meidelbourg,
Wolf, 1578, p. 427-429.

62. Ibid., p. 428.

63. Ibid., p. 429.



LE CONCEPT DE BARBARIE 121

ses mains teintes du sang des réformés, dans une représentation physique
qui fait que chacun des pays est un membre d’un corps diabolique,
I’Europe est une image de malheur et de mal. Elle nait ainsi dans la
négativité de la souffrance, de la monstruosité. Négativité nécessaire, si
I'on réfléchit, pour la polémique anticatholique la plus acharnée, parce
que l'appréhension de [lintériorisation de la barbarie n’est pas sans
affaiblir de facon logique I'antithése traditionnelle barbarie-Chrétienté.
Implicitement la Chrétienté, en outrepassant la barbarie par sa cruauté, a
cessé d’étre telle: elle est devenue la barbarie, le mal, livrée aux
«ennemis de vérité qui par interventions nouvelles essayent d’étouffer la
clairt¢ de I'Evangile » %, espace du martyre, pu1squ ‘espace d’oppression et
de douleur pour les vrais fideles. Emergence nécessaire donc que cette
évocation de I'Europe, conséquence d’une expérience collective de la
marginalisation et de la mort. L’Europe sort donc d’une simple définition
géographique et souligne un sens politique et historique. On peut alors
comprendre pourquoi ces textes ont voulu systématiser un refus de la
notion de chrétienté par 'occultation de cette derniére et la substitution
de la notion d’Europe. Ainsi, c’est le discours sur la violence qui
introduit a la conscience polémique et affective d’une Europe, non pas
uniquement cadre géographique puisque seuls les pays chrétiens sont
intégrés. Mais par la méme le discours martyrologique n’est pas sans
inférer de cette vision 'idée d’'une communauté de destin spécifique aux
pays d’Europe. Est discernable l'idée de P'écriture d’une histoire qui,
dans le discours de I'anonyme L.M.S., est congue comme nécessaire,
'histoire des malheurs et persécutions des fideles de I’Evangile dans
chaque pays. Une histoire de I’Europe exigeant «mille discours...
demandant un papier d’histoire véritable qui peigne les malheurs de ce
siécle admirable », est projetée, dont le martyrologe est une ébauche. Sur
ce point, il est significatif qu’un protestant comme La Popeliniere intitule
I'édition de 1581 de son ceuvre: Histoire de France, enrichie des plus
notables occurrances survenues ez provinces de ['Europe et pays
voisins... %, alors qu’en 1571 il avait donné simplement le titre suivant:
Vraye et entiére histoire de ces derniers troubles, advenuz tant en France
qu'en Flandres et pays circonvoisins®. Le livrte de 1581 n’est que la
reprise de celui de 1571, mais il n’est pas sans indiquer une évolution a
la limite du conscient et de [linconscient. Dans cette optique, la
conscience de I'Europe tire son dynamisme non pas des images de
Ialtérité, comme il a pu étre dit et comme nous le verrons %, mais d’une
sensibilité affligée face a l'interne. Il ne faut cependant pas pousser a
I'exagération cette conscience de I’Europe douloureuse, mais plutot
insister sur son aspect limité.

Cependant, c’est chez un «politique » protestant qu’il est possible de
rencontrer une conscience de I'Europe absolument explicite, envisagée

64. Crespin, op. cit., p. 725.

65. La Popelinie¢re, L'Histoire de France, édition citée.

66. La Popeliniere, Vraye er entiére histoire, édition citée: A. d’Aubigné, Histoire
universelle, édition de Ruble, t. I, Paris. Librairie Renouard. 1890, p. 24.

67. A. Dupront. op. cit., 1 partie, chapitre 1V, p. 65, et C. Curcio, Europa. Storia
di un idea, vol. I, Vallechi editore, 1958. p. 275.



122 D. CROUZET

selon un mode positif; les Discours politiques et militaires de Frangois de
la Noue ont été composés en tant que réflexion sur les causes, les
aspects de la crise frangaise de la deuxieme moitié du XVI° siécle, et sur
les remédes a y apporter. Le sens de I'ouvrage est la recherche et la
présentation d’une thérapie, et précisément dans cette thérapie est mise
en valeur I'idée d’Europe. La Noue se montre hanté par une angoisse :
la mort de I'Etat, de la France ; «un grand saut» est préparé et dans ce
cadre il expose comment il voit la restructuration de I’Etat. C'est dans
cette perspective que I'on doit resituer les discours 20 a 22: perspective
thérapeutique et salvatrice qui entraine le capitaine protestant a re-
prendre le théme de la guerre externe comme moyen de restauration de
la paix et de la concorde. Mais son projet rompt avec le schéma
habituel : il n’envisage pas, comme Coligny peu auparavant, de reporter
contre I'Espagne la guerre. Entre chrétiens, les conflits sont pour lui
injustifiables. Aussi fait-il d’une guerre contre le Turc le mythe
salvateur: «Que ce seroit contre ces barbares que le Pape devroit
tourner ses fulminations et les Potentas chrestiens leur courroux et leurs
armes plustost qu’entre eux mesmes ou contre leurs sujets»®. La Noue
expose trés précisément son dessein, le détaillant sur quatre ans, année
par année. Le roi d’Espagne, le pape, les potentats d’Italie constitue-
raient une flotte de trois cents galéres pour détruire la puissance turque
en Méditerranée, tandis que I'Empereur, avec les forces de la Germanie,
des Pays-Bas, de Suéde, Danemark, Bohéme, Hongrie et Pologne,
recevrait des renforts de France, Angleterre, Ecosse et Suisse pour aller
«attaquer les barbares»® sur le continent. Cest 2 un renouveau de la
croisade qu’il semble appeler, et c’est ainsi que les historiens ont
interprété ces trois discours ’. Réactualisation d’'un mythe libérateur des
forces destructrices externes, et réactualisation acceptée et affirmée par
La Noue, qui évoque les croisades dans le but de renforcer son
développement, dans I’exaltation pathétique d’un passé glorifié: «Nos
ancétres ont eu le courage assez grand d’aller assaillir leurs grands peres
jusques en leurs propres citez et campagnes»’'. Dans quelle mesure
toutefois n’y-a-t-il pas chez La Noue dépassement, surpassement du
mythe de croisade? C’est ce que nous voudrions montrer en faisant
intervenir le concept de barbarie et en distinguant trois facteurs
constitutifs de I'imaginaire de son projet.

Le premier facteur est la barbarie turque : pour justifier la guerre et
l'union des forces chrétiennes, La Noue privilégie I'image effrayante du
Turc et méme s’efforce de la renforcer. L altérité est donc barbarie pour
La Noue: les Turcs sont d'une part barbares parce qu’infidéles,
«ennemis irréconciliables du nom chrestien » 72, leur but est d’assurer le
triomphe de Mahomet. L’acception religieuse reste donc introduite dans

68. Fr. de la Noue, Discours politiques et militaires, Basle, imprimerie de Francgois
Forest, 1587, p. 378.

69. Ibid., p. 416-418. Voir A. Dupront, op. cit.,, 1" partie, chap. V, p. 33, ou
H. Hauser, Francois de la Noue (1531-1591), Paris, Hachette, 1892.

70. Fr. de la Noue, op. cit., p. 398.

71. Ibid., p. 385.

72. Ibid., p. 377.



LE CONCEPT DE BARBARIE 123

la conceptualisation de la barbarie, mais celle-ci glisse aussitdt vers des
acceptions morales: les Turcs sont également barbares car cruels:
«terribles comportemens»’?, «perfidie et cruauté»’, «maux et
ignominies » . Enfin les Turcs sont barbares parce qu’ils font régner
I'injustice et la tyrannie partout ou ils établissent leur domination: aux
signifiés religieux et moral est raccroché le signifié politique; il est
question du «tyrannique et impitoyable empire Turquesque » ", symbole
d’oppression, d’«insupportable joug»; premiére raison pour légitimer la
guerre, la barbarie des Turcs ou la «servitude de ces barbares». Images
traditionnelles de la barbarie, et dont le caractére menagant est rehaussé
par une certaine positivité ; 14 encore, la barbarie maléfique est I'objet de
nuances: les Turcs n'ont pas que la cruauté en eux, ils ont aussi de
«bonnes qualités» 7. Images négatives et positives de la barbarie, dans
les Discours, convergent pour faire valoir une idéologie de la menace et
du danger (apologie de I'armée turque). L’imaginaire enchaine sur un
fantasme de Finvasion: depuis sa fondation, le «mal», I’empire turc, a
connu la croissance, il va «en s’approchant de nous» 7. Représentation
d’une barbarie qui avance et dont la fin est de s’assujettir le monde et
d’anéantir la religion chrétienne”. Remémorant le siege de Vienne, La
Noue estime que sans difficultés la «guerre turquesque» pourrait étre
transportée aux bords du Rhin et en Italie®, car les Turcs sont en
Europe, ou ils occupent des régions entieres et oppriment les chrétiens,
présence qui rend nécessaire I'union des princes chrétiens et une guerre
préventive ®.. L’imaginaire s’appuie donc, d’une part, sur une représenta-
tion de l'altérité traditionnelle, mais, d’autre part, sur l'intériorisation de
la barbarie.

En effet, la barbarie a pour La Noue une double existence, méme
s’ll insiste moins sur la barbarie des chrétiens. Il a une vision de ses
contemporains et de son époque conforme a la vision collective: «II ne
se passe année, qui ne soit marquée de quelques trahisons, perfidies,
assassinats, empoisonnements et violences barbares » *2. De méme que la
Turquie est concentration de barbarie, la France (la Flandre également)
est désormais dépendante d’images qui fixent en elle la barbarie. Toute
la réflexion des Discours politiques et militaires est une réflexion sur cette
attraction vers la barbarie, sur la tentation barbare. La guerre contre le
Turc s’avére pour cette raison libératrice, puisque La Noue déclare que
sa premiere condition est la concorde entre les peuples et les princes
chrétiens: union qui libérerait de la violence interne; les grandes
victoires obtenues par les Turcs ont précisément €té dues aux «dissen-
sions, méchancetez, trahisons, desloyautez, avarices, légeretez et des-

73. Ibid., p. 365.
74. Ibid., p. 377.
75. Ibid., p. 385.
76. Ibid., p. 382.
77. Ibid., p. 404.
78. Ibid., p. 387-388.
79. Ibid., p. 385.
80. Ibid., p. 388.
81. Ibid., p. 344-345.
82. Ibid., p. 604.



124 D. CROUZET

fiances de tous les estats de la chrestienté »#. La guerre est paradoxale-
ment thérapeutique de la guerre et des troubles religieux. Pour La Noue,
le moyen d’abolition ou de résorption de la barbarie interne tient donc
dans la prise de conscience de la barbarie externe. La nécessité du
discours sur la barbarie est donc en premier lieu politique. Face a la
dégénérescence, a la menace d’effondrement et de ruine de IEtat,
I'union des princes chrétiens dans la lutte contre «l'infection mortelie »
de la doctrine de Mahomet * est consubstantielle d’une restauration de la
France ; restauration: dans ce qui apparait surtout comme une guerre
sainte, La Noue imagine non pas le retour a l'unité religieuse, mais la
conscience que catholiques et protestants sont fréres, «entez sur un
mesme tronc, qui est Jésus-Christ » *. Fraternité¢ et non unité, contre le
«Dieu imaginaire », «lequel est plustost un diable». Ce n’est donc pas
absolument dans le mythe unitaire de croisade que se développe
I'imaginaire de La Noue, mais dans un mythe remodelé par la scission
religieuse et reconstitué par 'exacerbation de la barbarie externe. A Ia
représentation® d’une guerre libératrice, d’autre part, il superpose en
effet le mythe d’'une guerre «mémorable », reproduction de la premiére
croisade, comme dans une répétition de Ihistoire, guerre qui magnifierait
le combattant. « Acte pur» selon l'expression d’A. Dupront?, affranchi
de tout trouble et de tout doute, guerre de contraste et de reviviscence :
«en telle guerre on n’aurait la conscience agitée d’aucun remord, et n'y
verrait-on les maux et confusions dont les nostres sont pleines». Contre
la barbarie, réve d’'une guerre qui ne serait pas barbare. Le mythe a une
évidence : il est compensation pour un homme comme La Noue face a
I'effondrement des structures de représentations traditionnelles, face a la
présence du barbare dans I'abolition du distanciel. Pour cela, il me
semble que l'on peut dire que I'imaginaire de La Noue dispensant
I'utopie d’une guerre «pure » refléte une conscience traumatisée, troublée
et horrifiée par le vécu de la barbarie. Dans cette optique, les barbares
sont en méme temps dangers et sauvegardes, morts et vies pour ’homme
baroque *.

Mais un troisiéme facteur fait intervenir la guerre: il s’agit de
'insistance de La Noue sur la nécessité d’une libération de I'Europe. Fait
frappant que, dans les trois discours examinés, il ne recourt que
rarement a la notion de chrétienté pour rappeler Pinstance d’unité, au
sujet des Turcs. Dans quelle mesure ne faut-il pas y voir une volonté de
dévaluation, ou Fimposition d’une autre axiomatique? Plus que de
Chrétienté, il est question dans les Discours de «princes chrestiens», de
«forces chrestiennes » ¥. Mais une nouvelle réalité¢ consciente se fait jour
dans le schéma créateur de La Noue, et c’est par la médiation de cette
réalité qu’il en vient a exalter la guerre: guerre, certes, nécessaire pour

83. Ibid., p. 367.

84. Ibid., p. 385-386.

85. Ibid., p. 455-456.

86. Ibid., p. 453 et p. 467.

87. A. Dupront, op. cit., 2° partie, chap. VII, p. 8.
88. La Noue, op. cit., p. 442-443.

89. Ibid., p. 385-386, p. 382.



LE CONCEPT DE BARBARIE 125

défendre et prouver la foi, mais «davantage» (c’est le «davantage» qui
indique la perception prioritaire) «pour la conservation des loix, de
I'’honnesteté, de la vertu, des sciences et disciplines, que la rage de ces
barbares prétend ensevelir pour establir au lieu d’icelles I'impiété, les
vices, I’ignorance et les brigandages » ®. La Noue notifie ainsi la primauté
de valeurs morales, politiques et culturelles face a la barbarie : outre son
principe sacral, la guerre est lutte contre le mal, pour la préservation de
valeurs et coutumes qui sont présentées comme communes aux pays
d’Europe ; la lecture des Discours laisse soupgonner la conscience d’une
civilisation européenne chez La Noue, car ce n’est pas tant la Chrétienté
qu’il entend protéger par la guerre qu’une individualité européenne,
différenciée par un systéme de valeurs dont la religion n’est qu’une des
composantes. Et également par la justice: «Et adjousteray encores ce
mot que nul acte ne peut estre plus juste que de pourchasser en ceste
partie d’Europe subjuguée le redressement de l'ordre politique, qui
comprend en soy toutes especes de justice, tant publiques que particulie-
res». Le scandale de I'expansionnisme turc réside dans le fait qu’il
anéantit et annihile dans une partie de 'Europe ce qui est intrinséque a
I’Europe : affirmation et exaltation d’une civilisation sont donc articulées
a la menace turque. En ce sens, La Noue est un des premiers a avoir
exposé explicitement ['unité, non pas sur le plan simplement religieux,
mais sur le plan d’une civilisation, d’'une «condition». Il n’y a pas
d’ailleurs a4 proprement parler rupture, d’'une part parce qu’il laisse
coexister Europe et Chrétienté, dans un certain flou, et d’autre part
parce que, du fait de son acception avant tout morale, comme nous
I’avons montré, bien avant les guerres de religion, barbarie, bien avant
Fr. de La Noue, était le négatif d’'une conscience d’appartenance avant
tout morale, centrée sur la civilit¢é et I'’humanité. L’originalité de La
Noue est de I'avoir pensée, située et limitée aux frontiéres d’'une Europe
menacée par la barbarie, dans une tension et un fantasme de destruction.
Au couple barbarie-Chrétienté, il substitue I'antinomie révée barbarie-
Europe. La barbarie apparait en ce sens fonctionner dans I'imaginaire
comme source créatrice de mythes et de formes. Conscience de I'Europe,
la preuve flagrante en existe dans le plan de guerre de La Noue méme:
établi sur quatre ans, il s’achéve par la prise de Constantinople apres un
long siége auquel participeraient «tous les états d’Europe» mis «en
combustion» ! — guerre européenne qui s’arréterait aux frontiéres de
I’Europe par P'assaut donné a Constantinople, pour lequel «chacun se
transformerait en Hercule » ®2. Le projet n’est point alors dans toutes ses
nuances un projet de croisade. Il se borne a une guerre européenne pour
I’Europe. Il ne s’agit donc pas seulement d’une réactualisation du mythe
de croisade, mais de la formulation consciente d’'un nouvel imaginaire,
celui d’'une Europe qui trouve sa signification en elle-méme dans sa
libération, libération du couple barbarie interne - barbarie externe, dans
la passion du combat contre les forces maléfiques et négatives de sa

90. Ibid., p. 385-386.
91. Ibid., p. 416.
92. Ibid., p. 452.



126 D. CROUZET

propre identité. L’Europe est appel, imaginaire d’une instance de
sublimation des hommes et des coutumes qu’elle supporterait, car, grace
a elle, la concorde entre les peuples pourrait étre restaurée ainst que la
liberté de ceux qui sont opprimés, dans la constitution d’une unité
militaire, rendue nécessaire par le mouvement oscillatoire d’'une barbarie
qui est en méme temps altérité et identité.

Ces quelques notes bréves montrent qu’d travers le concept de
barbarie, 'homme du XVI®siecle a expérimenté dans les images qu’il
avait de lui-méme sa représentation traditionnelle de I'altérité. De cette
rupture est issue une remise en question des stéréotypes dans une crise
d’identité individuelle, et aussi collective, qui aboutit parfois a I’ébauche
d’une conscience de ’Europe, bloquée toutefois par ’essor contemporain
de la Contre-Réforme et du sentiment national.

Denis CROUZET



LA CONSCIENCE EUROPEENNE
EN EUROPE CENTRALE
AUX XVI¢ ET XVII® SIECLES
HISTOIRE, DROIT, SCIENCE ET RELIGION

Histoire

En 1370 mourait sans laisser d’héritier le dernier roi de Pologne
appartenant a la dynastie des Piast, Casimir le Grand (1333-1370). 1l eut
pour successeur, en vertu du traité de Buda (1355), son neveu, Louis le
Grand, roi de Hongrie (1372-1382), de la dynastie d’Anjou et descendant
du frére de Saint Louis, roi de France. Le royaume de Louis le Grand
s’étendait depuis I’Adriatique jusqu’aux terres des Chevaliers Teutoni-
ques, au bord de la Baltique. La Bohéme, située plus a 'ouest, était le
domaine de la maison de Luxembourg, liée & la couronne impériale
(Jean, 'Empereur Charles IV et enfin Sigismond de Luxembourg).

Le royaume de Louis le Grand fut divisé entre ses deux filles,
Marie, qui obtint le royaume de Hongrie, et Hedwige (1 1399), qui, en
1384, requt la couronne de Pologne. Hedwige épousa, en 1386, Ladislas
Jagellon, Grand Duc de Lithuanie (f 1434), qui, en méme temps, fut
baptisé et couronné roi de Pologne. Cela marqua le début d’une union
entre la Pologne et la Lithuanie, qui reposait sur le principe suivant: les
Jagellons étaient Grands Ducs héréditaires de Lithuanie, mais en Pologne
chaque monarque devait étre élu par le Sénat pour pouvoir monter sur
le tréne.

Ajoutons que la Lithuanie, dont le domaine d’origine se trouvait au
nord, preés de la Baltique, sur les rives du fleuve Niemen, s’étendit, au
cours du XVI® siécle, sur d'immenses territoires pris a la Russie de Kiev,
laquelle, orthodoxe depuis le X® siécle, avait été ravagée au cours du
XII¢ siécle par les Mongols. L’Union rassemblait donc sous le sceptre
des Jagellons des terres allant jusqu’a Smolensk et Kiev, habitées par des
populations russes (Ruthénes et Bielorusses) appartenant au rite oriental.
Elle fut un organisme politique solide, qui dura jusqu’au partage de la
Pologne dans le dernier quart du XVIII® siécle.

La Pologne et la Lithuanie s’unirent entre autres choses pour se
défendre contre un ennemi commun, I’Ordre des Chevaliers Teutoniques,
établi sur les rivages de la mer Baltique. Introduit en 1226 par un prince
polonais, 'Ordre Teutonique extermina rapidement la population paienne
de la Prusse, qu’il s’était chargé de convertir, et organisa un Etat
militaire puissant, qui devint une menace pour la Pologne chrétienne et



128 P. CZARTORYSKI

pour la Lithuanie, encore paienne. Grace a I'Union, les Chevaliers furent
vaincus par le roi Ladislas Jagellon, lors de la bataille de Grunwald, en
1410. Son second fils, Casimir (1447-1492), au cours de la Guerre de
Treize Ans (1454-1466, paix de Torun), qui éclata a la suite d’une
insurrection des Etats prussiens contre ’Ordre Teutonique, annexa a sa
couronne la Varmie et la Poméranie. Enfin, le neveu du roi Sigismond le
Vieux, Albert de Hohenzollern, dernier Grand Maitre des Chevaliers
Teutoniques, passa au protestantisme en devenant duc de Prusse et
vassal du roi de Pologne (1525). Une des conditions posées par le parti
polonais était que le duc de Prusse ne serait jamais maitre du
Brandebourg ; cette condition ne fut pas respectée vers le milieu du
XVII®¢ siecle (1657), au moment des guerres contre la Suéde, ce qui
donna naissance au royaume de Prusse.

Mais revenons au XV€ siécle. Le premier fils de Ladislas Jagellon,
Ladislas III, roi de Pologne et de Hongrie, fut tué en 1444, a la bataille
de Varna contre les Turcs. Pour la Hongrie et la Pologne cette défaite
marquait le commencement de la menace turque qui devait durer 250
ans. Le frére de Ladislas III, Casimir, déja mentionné plus haut, eut
plusieurs fils: I'ainé, Ladislas, fut roi de Bohéme et de Hongrie, tandis
que le cadet, Sigismond le Vieux, fut roi de Pologne (1506-1548). En
1515, a Presbourg (Bratislava) et a Vienne, les deux freres conclurent
avec ’Empereur Maximilien de Habsbourg un accord qui réglait la
succession aux trones tchéque et hongrois. Louis Jagellon, fils de
Ladislas, fut tué par les Turcs a la bataille de Mohacs (1526); en vertu
de I’accord de Presbourg, Ferdinand de Habsbourg lui succéda sur le
trone de Bohéme.

Le dernier des rois Jagellons, Sigismond Auguste (1548-1572), fils de
Sigismond le Vieux, mourut sans laisser d’héritier. L’ére des rois élus
commengait en Pologne. Le premier fut Henri de Valois qui, a la mort
de son frére Charles IX, quitta précipitamment la Pologne pour devenir
Henri III, roi de France. A ce moment, la noblesse polonaise et
lithuanienne tourna de nouveau ses regards vers la Hongrie, et Etienne
Batory, duc de Transylvanie (c’est-a-dire une des principales provinces de
la Hongrie), fut élu au trone.

Droit

Ce qui précede n’est qu’une esquisse du cadre géopolitique des
institutions juridiques de I’Europe centrale. En premier lieu, il faut
rappeler que la Hongrie et la Pologne se trouvaient hors du droit
impérial, et que leurs rois étaient, par tradition, en communication
directe avec Rome «par dessus» la téte de 'Empereur. Au contraire, la
Bohéme faisait traditionnellement partie de I’Empire.

Dans le conflit entre la Pologne et I’Ordre Teutonique, c’était la
légitimité de la conquéte de la Prusse paienne par 1'Ordre qui était en
question. Lors du procés de 'Ordre, qui eut lieu devant le Concile de
Constance (1414-1418), Paul Vladimir de Brudzen, recteur de I'Université
de Cracovie, dans son traité De potestate Papae et Imperatoris adversus
infideles, examina la question de savoir s’il était permis d’attaquer les



EUROPE CENTRALE 129

paiens pour les convertir par la force. La réponse dépend, soutenait-il,
des droits que ’on reconnait au Pape et a 'Empereur a I’égard des non
croyants. Si I'on accepte la thése du pouvoir universel temporel du Pape
et de 'Empereur, la réponse est simple: le Pape et 'Empereur ont le
droit d’imposer la conversion et, en outre, ils ont le droit de faire don
de terres paiennes aux rois chrétiens. Mais Paul Viadimir rejetait cette
conception, en invoquant le droit naturel. Par nature, disait-il, les paiens
ont le droit de posséder des terres et d’avoir des Etats gouvernés par des
princes indépendants. Donc, il n’est pas juste de leur faire la guerre, de
les dépouiller de leurs terres ou de les convertir par force, tout cela
découlant directement des principes valables pour tous les hommes, qui
constituent le droit des gens ou ius gentium. Par malheur la tradition de
pensée représentée par Paul Vladimir semble avoir été interrompue et,
par exemple, Francisco de Vitoria (1486-1546), lorsqu’il défendait les
Indiens d’Amérique, ignorait qu’il avait eu un prédécesseur polonais au
début du XV* siecle.

En Pologne, la monarchie évolua a l'inverse de ce qui se passait
dans le reste de I’Europe. A la tendance occidentale vers I’absolutisme,
on peut opposer les nombreuses restrictions auxquelles le pouvoir royal
fut soumis en Pologne, & partir du regne de Louis de Hongrie. Les
seigneurs de Cracovie, qui en ce temps ld jouaient un role politique
déterminant, lui imposérent & KoSice leurs conditions: l'une d’elles
concernait les impOts, dont le montant fut abaissé jusqu’a un point
presque absurde, une autre les libertés personnelles de la noblesse
(Neminem captivabimus nisi iure victum). Les Jagellons, qui succédérent
a Louis, étaient, on I'a déja dit, Ducs héréditaires de Lithuanie, mais
chacun d’eux devait étre élu par le Sénat polonais et, a& chaque
succession, I’élu devait jurer les pacta conventa. Henri de Valois, le
premier roi élu, fut étonné d’entendre les fameuses paroles: si non
jurabis, non regnabis.

Cette monarchie constitutionnelle régnait sur un pays ou il n’y avait
ni unité nationale ni unité religieuse. La titulature officielle du roi était:
Rex Poloniae, Magnus Dux Lithuaniae, Russiae, Prussiae, Mazoviae etc...
Il fallait donc concilier les exigences contradictoires des patriotismes
particuliers et de la fidélité au roi. On trouve dans la littérature de
I'époque le témoignage de la complexité des comportements et des
traditions en ce domaine. Ainsi Nicolas Copernic, dans ses écrits
monétaires, parle de la Prusse comme de sa patrie (patria nostra
Prussiae), mais en écrivant au Roi de Pologne il dit qu’en cas de danger
chacun a le devoir de sacrifier sa vie pour son souverain. On peut donc
percevoir une subtile différence entre un patriotisme de type «éras-
mien », tendant vers I'idée de nation, et la coexistence de patriotismes
particuliers, soumis 2 un méme souverain au sein d’un Etat multinatio-
nal.

En effet, dans le royaume des Jagellons, outre les Polonais, les
Lithuaniens et les Ruthénes, coexistaient d’autres nationalités: ainsi des
Allemands (en Prusse royale; des groupes de marchands dans les
grandes villes), des Juifs (venus par immigration, surtout a I'époque de
Casimir le Grand), des Arméniens (grands marchands) et des Tatars



130 P. CZARTORYSKI

(descendants de prisonniers de guerre ou des troupes alliées), ce qui
déterminait les relations et les attitudes non seulement nationales, mais
aussi, et surtout, religieuses.

Religion

La Lithuanie recut le baptéme selon le rite latin en 1386, et cela
marqua la derni¢re grande extension territoriale du catholicisme en
Europe. D’autre part, les territoires ruthénes compris dans le Grand
Duché de Lithuanie appartenaient, depuis le X° siécle, a [PEglise
orthodoxe de rite slave. Le sud-est du pays, autour de Kiev, formait
donc le domaine d’une église orthodoxe séparée de Rome avec ses
propres évéchés, séminaires et monastéres. Il y avait donc coexistence
entre I'Eglise Catholique latine et 'Eglise Orthodoxe. D’autre part, on
fit des efforts en vue de l'union des deux Eglises, depuis I’Union de
Florence (1439) jusqu’a 'Union de Brest (Bres¢) en 1596. Cette derniére
donna au probléme une solution partielle: une partie du clergé
orthodoxe accepta I'Union en formant le rite «grec-catholique » en union
avec Rome, mais ce clergé n’obtint pas les mémes droits que le clergé
latin, et surtout Pépiscopat, ce qui fut une des raisons des difficultés
ultérieures.

Outre le rite oriental orthodoxe, il existait en Pologne et en
Lithuanie le rite oriental arménien, et parmi les religions non chrétien-
nes, le Judaisme, avec ses centres spirituels et intellectuels, ainsi que
I'Islam, qui était principalement la religion des Tatars (une partie d’entre
eux appartenait a la noblesse). Bien avant I'’époque de la Réforme,
divers groupes religieux jouissaient donc sous les Jagellons d’une
tolérance exceptionnelle, ce qui permit d’éviter les guerres religieuses
qui, plus tard, ravagérent I’Europe occidentale.

L’influence de Luther se fit presque immédiatement sentir. En 1525,
c’est-a-dire huit ans apres les Théses de Wittenberg, le grand Maitre de
I’Ordre Teutonique, Albert de Hohenzollern, neveu du Roi Sigismond
I¢, sécularisa I'Ordre, passa au Protestantisme et fit hommage de son
Duché de Prusse au Roi. Des Eglises réformées se constituérent en
Pologne et en Lithuanie, en particulier des Eglises Iuthériennes,
calvinistes (surtout en Lithuanie), sociniennes et ariennes (antitrinitarien-
nes, appelées Eglise des Freéres Polonais). Les idées libérales de ces
derniers se répandirent, au cours du XVII° siecle, aux Pays-Bas et en
Angleterre. L’esprit de tolérance permit d’éviter des luttes religieuses. Le
Rot Sigismond Auguste pouvait écrire a la Reine Elisabeth d’Angleterre :
«Je ne suis pas roi des consciences de mes sujets. »

Vie intellectuelle

Revenons a l'année 1348, au moment ou la premiere université
d’Europe centrale fut fondée a Prague par 'empereur Charles IV, sur le
modéle de I'Université de Paris. L’Université de Prague, cette «fille» de



EUROPE CENTRALE 131

Paris, donna bientot elle-méme naissance aux universités de Cracovie
(1364), d’Erfurt (1383), de Buda (1389) et de Leipzig (1409). L’Europe
centrale disposait donc, dés le début du XV¢ siecle, d’'une concentration
d’universités comparable & celle de I'Italie du nord. Cet épanouissement
eut lieu a une époque ou la vie universitaire en Europe occidentale
subissait un certain déclin did a la grande peste, a la Guerre de cent ans
etc. A Prague, dans la seconde moitié du XIV* siécle, se développa donc
I’humanisme pragois, qui forma une sorte de scolastique parallele a
PHumanisme italien du Quattrocento. C’était aussi la «devotio moder-
na», puissant courant de renouveau religieux, dont 'une des personnali-
tés marquantes fut Mathieu de Cracovie, auteur de traités contre la
Curie de Rome, puis recteur et réformateur de l'université de Heidel-
berg.

Cependant Jean Hus, partisan, en philosophie, du réalisme, et
initiateur d’un puissant mouvement religieux, contribua au déclin de
I'Université de Prague, qui s’engagea dans des disputes, puis dans des
luttes religieuses. Une partie des maitres de Prague participa a la
restauration de I'Université de Cracovie en 1400, une autre partie émigra
a Leipzig en 1409.

La doctrine la plus caractéristique de I'Université de Cracovie, on
I’a découvert depuis une vingtaine d’années, est le «practicisme », fondé
sur PEthique d’Aristote dans I'interprétation de Jean Buridan. C’est une
philosophie de Ilaction qui juge les actions d’aprés leurs résultats
pratiques et qui vise au bonheur de l'individu. D’aprés Buridan, c’est en
effet la felicitas humana qui constitue le but ultime des actions humaines.

Enfin, dans le domaine des sciences exactes, il faut faire mention de
I'école astronomique de Cracovie qui se développe a partir d’environ
1420, de I’école de mathématique de Vienne et des cours des rois et des
évéques de Hongrie, qui accueillent volontiers les astronomes et les
humanistes. Vers le milicu du siecle, le plus savant astronome de cette
époque, Jean Regiomontanus, vient travailler en Hongrie, ou il rencontre
des colléegues de Cracovie, tandis que vers la fin du méme siécle Nicolas
Copernic vient faire ses études a Cracovie.

Pawel CZARTORYSKI



FRANCOIS BAUDOUIN ET L'IDEE D’EUROPE

Lorsque Frangois Baudouin naquit a Arras en 1520, il y avait plus
de vingt-cinq ans que Charles VIII avait rendu I’Artois a la Maison
d’Autriche ', mais le roi de France exergait toujours sa suzeraineté sur
cette province, ou l'on parlait frangais. On pourrait voir dans cette
ambiguité I'image d’une carriére qui ne devait pas étre barrée par les
limites d’'un Etat. Peu aprés, en 1526, le traité de Madrid, confirmé par
la paix de Cambrai, en 1529, abandonnait totalement I'Artois aux
Habsbourgs d’Espagne. On ne peut pas servir deux maitres: c’est dans
les Pays-Bas, 4 Louvain, que le jeune Baudouin fit pendant six ans de
brillantes études humanistes®>. Pourtant, sa curiosité intellectuelle le
conduisit aussi a Paris vers sa vingtiéme année.

Il avait été protégé par le marquis de Berghes; il le fut ensuite par
Michel de I'Hospital. 1l servit Charles Quint, mais aussi Antoine de
Bourbon et Charles IX. Seule la mort 'empécha de suivre a Cracovie le
duc d’Anjou devenu roi de Pologne.

Dans son éloge funébre, Papire Masson a pu dire que Baudouin
était le jurisconsulte le plus illustre de toute I’Europe — iurisconsultum
totius Europae notissimum® —, et méme un ennemi, qui lui reconnait
«quelque doctrine », admet qu’il est «assez cognu par toute I’'Europe »*.
Ainsi I'Europe apparait bien comme le théatre de la vie de Baudouin, et
I’on est fondé a chercher comment cet homme, toujours fidéle a sa petite
patrie®, a congu des espoirs et des idées sur ce que pourrait étre une
patrie plus grande, I'Europe : celle de la culture, celle de la foi, et méme
une certaine Europe politique.

I. La province avait été constamment ballottée: Louis XI ['avait incorporée au
royaume par le traité d'Arras en 1482,

2. Sur la vie de Baudouin, cf. Papire Masson, Elogium Francisci Balduini
iurisconsulti, Paris, Denys du Pré, 1573 (B.N., Ln?’ 1148): Niceron, in Memoires pour
servir a Uhistoire des hommes illustres, Paris, 1734, t. 28, p. 255-277; J. Heveling, De
Francisco Balduino eiusque studiis irenicis atque politicis, diss. Bonn, 1871; M. Erbe,
Biographie eines Humanisten, Quellen und Forschungen zur Reformationgeschichte 46,
Gitersloh, Mohn, 1978.

3. Op. cit. en n. 2, Aiiij 1.

4. In Discours sur le faict de la Reformation... envoyé a un grand Seigneur de
France, avec la response du dict Seigneur, s.1., 1564, « Au Lecteur chrestien», Aij r°.

5. Baudouin, par exemple, rappelle avec fierté que Godefroid de Bouillon était
artésien, et il précise que le prince d'Arthois Robert prit part a la Croisade. cf. Chronique
d'Arthois, éd. Harbaville. Arras, 1856, t. 2, p. 35; cf. aussi p. 124: I'auteur souhaite «veoir
le noble pays et comté d'Arthois fleurir en tous biens et felicité» (B.N., Lk? 161).



FRANCOIS BAUDOUIN 133

L’Europe culturelle.

Baudouin est un esprit ouvert. Ses multiples voyages, entre la
France et I’Allemagne, notamment, ne I'ont pas blasé et il ne manque
pas de tout observer autour de lui — nuper ex Germania ueniens in
Galliam toto itinere me multas regiones circumspicientem?®.

Historien a ses heures, il ne s’intéresse pas aux monographies
nationales’, mais a I’histoire universelle, et concoit son étude comme
étroitement liée a celle du droit: ce tenant de la pluridisciplinarité publie
un De institutione historiae uniuersae et eius cum iurisprudentia
coniunctione®, et montre que la recherche historique doit faire tache
d’huile dans le temps et dans I'espace:

Si Galli, uel Britanni, uel Germani, uel Hispani, uel Itali sumus, ut de
nostris loqui possimus, necesse est nos Francorum, Anglorum, Saxorum,
Gothorum, Longobardorum historiam non ignorare: cum nostri cum
Saracenis et Turcis saepe congressi sint, ne nescire quidem licet Saracenicam
et Turcicam (op. cit., p. 37).

Baudouin se référe volontiers & Polybe, qui lui apparait comme un
modele intellectuel, parce que ce Grec a su former des Romains, et
étendre les limites de son sujet:

Polybius, homo quidem Graecus, sed Romanorum etiam Imperatorum dux
et praeceptor, coepit fusius atque diligentius exponere uniuersam historiam
(op. cit., p. 137).

Pourtant, on chercherait en vain dans ['ceuvre de Baudouin des
déclarations théoriques sur la culture européenne?: c’est que cet homme
— qui fut un voyageur, mais laissa aussi une ceuvre constructive dans les
universités ou il passa — a vécu de fait une carriere européenne, émule
de celle d’'un Erasme, bien plus variée que celle de Buchanan ou de
Muret. Nous en évoquerons rapidement les principales étapes
universitaires !°.

Baudouin arriva a Bourges en 1548, et Baron I'y recut comme
docteur en 1549. 1l resta 1a sept ans et s’y maria!’. Il ne fut qu'un an a
Strasbourg : bien accueilli d’abord , il «s’éloigna» ' en 1557 du fait de

6. De institutione historiae uniuersae..., Paris, Wechel, 1561, p. 167 (B.N.. Rés.
G [133).

7. I prend soin, par exemple. de préciser qu'il n’écrit qu'une «chronique» de
I'Artois, mais on sent toujours la tentation d’élargir la fresque.

8. Cf. n. 6.

9. Aux yeux de I'humaniste, I'Europe représente la valeur anti-barbare: elle peut
étre ¢touffée dans I'Europe géographique, mais elle renait ailleurs, comme ce fut le cas en
Afrique au temps d’Augustin; cf. Inst. hist. uniu. (cf. n. 6). p. 86.

10. Mais la liste n'est pas exhaustive. Baudouin, par exemple, déclare lui-méme avoir
rencontré Zamoski a Padoue, en 1563 cf. De legatione Polonica oratio, Paris. L'Huillier,
1573, 2 5 B.N., X 3323 (2).

[1. Cf. P. Masson, op. cit. en n. 2, Aij v".

12. Baudouin fait état du consensus de ses collegues et du «Sénat» de la ville: cf.
luris ciuilis schola Argentinensis, Strasbourg, Rihelius, 1555, Aij r”.

13. Formule d’E. et E. Haag, La France protestante, Paris, Sandoz et Fishbacher,
2¢éd., 1887, t. 1, col. 996.



134 G. DEMERSON

ses collegues. Il se fixa ensuite a Heidelberg, ou en cing ans, avec
I'appui de I’électeur Palatin Othon-Henri, il donna un nouvel éclat a
I'université ¥, C'est 1a que naquit sa fille. Aprés un bref passage au
service d’Antoine de Bourbon qui le chargea de I'éducation de son fils
naturel, la mort de ce roi le laissa disponible, en novembre 1562. Les
guerres civiles l'incitérent a retourner dans son pays. Ses concitoyens et
les Espagnols — le consensus a son prix — furent d’accord pour lui
proposer alors d’enseigner le droit 3 Douai, mais c’est a Paris, expliquant
les Pandectes, qu’on le trouve au début de la deuxieme guerre civile: il
connut 1a un grand succés. Besancon, la patrie de Granvelle, l'invite
alors dans sa nouvelle université, mais I'empereur refusa I'érection de
cette chaire de droit, et Baudouin se soumit. Sur les conseils de Philippe
Hurault, le duc d’Anjou convie alors le jurisconsulte a se rendre a
Angers pour y relever I’Académie: il se consacra avec succes pendant
quatre ans a cette entreprise. L’université de Cracovie Iattendait,
lorsqu’il mourut & Paris, a I’dge de cinquante-trois ans.

Pourtant, ce voyageur laissa une ceuvre écrite considérable. La
bibliographie de Baudouin suffirait 3 donner une idée de 'Europe des
imprimeurs : Lyon, Bale, Strasbourg, Heidelberg, Paris * accueillirent ses
productions. Sa grande édition posthume sort des presses de Leyde, et la
bibliotheque de cette ville conserve de nombreux manuscrits de lui.

Méme si le corps enseignant au seiziéme siécle était trés mobile et
«européen», la carriere de Baudouin ne laisse tout de méme pas de
surprendre. On aurait tort de mettre sur le compte de «beaucoup
d’inconstance et de bizarrerie », comme I'a fait Niceron'®, les fréquents
changements de domicile de ce pélerin de la jurisprudence '”, mais, s’il se
résignait volontiers & partir, c’est qu’il ne trouvait aucune difficulté a ce
que nous nommerions son reclassement '8,

Bien entendu, une carriére aussi souple n’était possible que grace au
latin, langue véhiculaire de I’enseignement, et Baudouin a bien mis en
valeur la solidité de cette langue, qui défie le temps et I'espace, comme
I’avait bien compris, selon lui, Ammien Marcellin: (historici} qui etiam

14. 1l prononga l'oraison funebre de I'Electeur, dont la mort contribua sans doute a
le faire quitter Heidelberg: Oratio in funere... Othonis Henrici..., Heidelberg, loannes
Carbo, 1559 (B.N., M 4749).

15. Outre les ouvrages déja cités, il publia par exemple : Ad edicta ueterum principum
Romanorum de Christianis, Bale, Oporin, s.d.; Ad Leges de iure ciuili, ibid., 1559; De
legibus XII tabularum, ibid., 1557, Ad leges de famosis libellis, Paris, Wechel, 1562;
Disputatio de maiestate hominis Christi, Paris, 1565; Breues commentarii in praecipuas
lustiniani... constitutiones, Lyon, Séb. Gryphe, 1548 Cato, Strasbourg. Mylius, 1555;
Disputationes duae de iure ciuili ex Papiniano, Heidelberg, Lucius, 1561,

16. Op. cit. en n. 2, p. 266.

17. Sans doute il quitta Bourges parce qu'il ne s'entendait pas avec Le Duaren, mais
il abandonna Besangon avec dignité (cf. Heveling, op. cit. en n. 2, p. 51): son départ de
Douai a de la grandeur: il laissa le beau traitement qu'on lui offrait, parce qu'il voulait se
désolidariser de I'attitude du duc d’Albe (ce dernier I'avait chaleureusement regu peu de
temps avant de faire arréter Lamoral d’Egmont; cf. P. Masson, op. cit. en n. 2, Aiij 1°, et
Heveling, op. cit. en n. 2, p. 50-51).

18. Aprés la mort de I’Electeur Palatin, Baudouin est appelé par le roi de Navarre,
cf. P. Masson, op. cit., Aiij r’; aprés I'affaire de Besangon, il fut sollicité par Hurault, cf.
Heveling, op. cir., p. 52.



FRANCOIS BAUDOUIN 135

cum Graeci essent, Latine nobis exponant quod quaerimus'. De fait, la
quasi-totalité de I'ccuvre de Baudouin est d’expression latine, mais cela
n’implique nullement de sa part le mépris des langues vernaculaires. Par
exemple, il composa en frangais sa Chronique d’Arthois, et son Panegyric
sur le mariage du Roy, dédié a Charles IX®. Il n’a pas hésité a établir
rapidement une traduction frangaise de 1'Histoire des Rois et Princes de
Pologne®. En effet, cet Etat fait déja partie de I’Europe intellectuelle,
comme I'humaniste le dit aux Ambassadeurs en 1573: Regnum a uobis
deferri et literatum et literatis hominibus refertum 2. Au reste, I'ccuvre est
commencée depuis longtemps, et cent-soixante-dix ans plus tot des
Frangais ont été appelés a enseigner a I'université de Cracovie (op. cit.,
24 v°). Néanmoins, on peut encore espérer améliorer a I'Est la qualité
de cette Europe culturelle, en y faisant une plus large place au droit
romain. Non que Baudouin soit favorable a I'idée d’accepter telle quelle
une juridiction vieille de deux millénaires: il rappelle a Zamoski que
Frangais et Polonais ont rejeté avec raison les prescriptions des Douze
Tables (op. cit., 41°). Mais, selon lui, les travaux des jurisconsultes
impériaux, notamment de Papinien, qu'il a commenté sans relache et qui
lui parait garantir la jurisprudence la plus pure — castissimam
iurisprudentiam® — pourraient servir a mettre en échec une Coutume
peu satisfaisante de Lithuanie **. Papinien, comme Baudouin le rappelle a
Hurault a qui est dédié ce travail, était passé en Grande-Bretagne et
méme avait séjourné longtemps a York — Papinianum non modo in
Britanniam traiecisse, sed et Eboraci diu constitisse (op. cit., A iij ). S’il
a pu conquérir ce monde insulaire », il est a plus forte raison légitime de
I'exporter en Pologne, afin que son nom y recoive I’honneur qui lui est
di — quod Sarmatia quoque colat (op. cit., A ij v°). Aussi Baudouin
a-t-il pris soin de faire imprimer chez L’Huillier cette Disputatio, fruit du
colloque franco-polonais de Paris, afin que ses collegues pussent réfléchir
au probléme sans attendre sa venue.

Les Frangais ont pris trés au sérieux leurs devoirs culturels a 'égard
du royaume qui venait d’échoir au frére de leur roi®: c’est qu’ils ne
doutaient pas que Paris ft la capitale intellectuelle de I'Europe, la
«nouvelle Athénes»?. On trouve une déclaration toute semblable sous

19. Inst. hist. uniu. (cf. n. 6), p. 85: le subjonctif présent exponant, dans une relative
a sens consécutif, souligne cette actualité du latin.

20. Angers, Picquenot, 1571 (B.N., Rés. p. Z. 409).

21. Traduite du latin de Jean Herburt de Fulstin, Paris, L'Huillier, 1573 (B.N.,
M 10093).

22. Leg. Pol. (cf. n. 10), 19 r".

23. Ad Academiam Cracouiensem disputatio, Paris, L'Huillier, 1573, Aij v°; B.N.,
X 3323 (3).

24. Beaucoup d’humanistes ont vu dans le recours au droit romain la meilleure
méthode pour unifier la législation frangaise et rejeter les Coutumes proliférantes; cf. par
exemple J. Dorat, Poématum lib. V, Paris, Linocier, 1586, p. 119.

25. Sur les sentiments de Baudouin a I'égard de I'Angleterre; cf. ci-dessous, p. 142.

26. Cf. par exemple Dorat, Ode XXXV, éd. G. Demerson, Clermont-Ferrand, 1980,
p. 226-229: le vieil humaniste propose de reprendre du service comme professeur rpyal de
grec.

27. Cf. par exemple Dorat, Ode Il (cf. n. 26), p. 44-45.



136 G. DEMERSON

la plume de Baudouin?®, et I'on est sans doute fondé a le croire,
puisqu’il n’était pas, lui, sujet du roi de France .

L’Europe de la foi.

Pour Baudouin, les deux notions d’Europe et de Chrétienté sont
interchangeables: il ne montre aucun intérét pour les grands espaces
américains, qui ont pourtant été confiés aux rois d’Espagne par le
pape *.

Par contre, il a un sens aigu de la responsabilité collective des
Européens en face de «toute la meschante race d’Othomanes, d’Amura-
tes, de Bajazet, de Mahomet, de Zelim et de Soliman»... (qui) «nous a
soubstraict toute I’Asie et ’Afrique et bonne partie de I’Europe, comme
la Grece... Voila le gain de nostre paresseuse patience » 3!

L’Europe chrétienne a son héros: c’est Godefroid de Bouillon, qui
lui a fait traverser la Méditerranée pour chasser les Barbares — duce
Gothifredo et ueluti Europam saepius ad Barbaros depellendos mare illud
mediterraneum traiicientem .

Or, aux yeux des Francais dont les rois, dans leur lutte contre
I'empereur, n'ont pas hésité a s’allier avec [IInfidele, ['union des
Chrétiens contre le Turc n’est qu’'un cliché périodiquement entretenu .
Le point de vue d’un sujet de Charles Quint est singulierement différent:
l'irénique Baudouin va jusqu’a proclamer «qu’on ne se scauroit mal
armer pour abolir une telle idolétrie»34. En attendant, la menace était
bien réelle: dans la Chronique d’Arthois, Baudouin rappelle que le Turc
a osé venir mettre le siége devant Vienne (p. 112). Aussi 'empereur
apparait-il comme le seul champion de I’Europe contre la Barbarie: (il)
«est heureux d’avoir tous jours vertueusement soutenu le fais des guerres
necessaires pour la paix de la chrestienté » (p. 100). Ce «si magnanime
prince » (p. 113), aprés avoir chassé d’Autriche I'envahisseur, veut lui
porter un coup décisif *: «en I'an 1535, a la deffense de chrestienté
entreprint ung grand et sainct voyage d’Afrique» (p. 114). Transcendant
les mesquineries de I'Europe des nationalismes, Baudouin déclare que
Charles Quint a vengé le roi de France saint Louis (ibid.). Aprés que le
Turc fut revenu devant Buda, 'empereur médite encore de le détourner
de 'Europe et d’«amattir les forces du Turcq en Afrique» (p. 122).

Pourtant, il ne semble pas que Baudouin ait célébré la bataille de

28. Leg. Pol. (cf. n. 10), 4 1°.

29. Mais on trouve le méme hommage intellectuel, par exemple, chez Paul Schede
(Melissus), bibliothécaire a Heidelberg (Schediasmata, Francfort. Corvin, 1574, p. 75).

30. La bulle Inter caetera fut déliviée par Alexandre VI le 4 mai 1493.

31. Chronique d’Arthois, p. 50 (cf. n. 5).

32. Inst. hist. uniu., p. 41 (cf. n. 6).

33. Ainsi, par exemple, Jean du Bellay, qui voit dans les guerres européennes des
guerres civiles, proclame : Proditis, 6 Reges,... proditis et rem et Christi praecipuum decus (a
la suite des Odarum lib. II] de Salmon Macrin, Paris, R. Estienne, 1546, p. 119), mais il
€crit & Montmorency en 1555: «Servez-vous des corps des Turcs... et laissez les ames aux
theologiens » (cité par G. Dickinson, Du Bellay in Rome, Leyde, Brill, 1960. p. 124).

34. Chronique d’Arthois (cf. n. 5), p. 51.

35. L’expédition partit de Barcelone et s’empara de Tunis.



FRANCOIS BAUDOUIN 137

Lépante *, et un peu plus tard le role de champion de I’Europe
chrétienne change de titulaire. Aux yeux du traducteur de I’Histoire des
Rois et Princes de Pologne, c’est désormais avec cette nation que
I'Infidéle doit compter: «ayans... deux si prochains et puissans ennemis
que les Turcs et les Tartares, ils se sont si bien et heureusement
maintenus que toute la Chrestienté en a esté conservée et se repose
encore aujourdhuy de ce costé sur leur protection et sauvegarde» (op.
cit., * iij r°).

Mais, au XVI° siécle, 'Europe est divisée au cceur méme de sa foi.
Baudouin semble avoir cru que I’hétérodoxie, a son début, pourrait
former, hors d’Europe, une sorte d’abces de fixation: «Peut estre qu’ils
s’alloyent assembler en quelques Pays estrange (sic), 1a ou ils avoyent
plus grande liberté: nenny non, mais au contraire tous les Princes de la
Chrestienté ensamble, avec le Pape, estoyent résolus a les extirper, et ne
leur donner aucune place, ot il se peussent retirer, et ce pendant tout a
esté vain» 7. En 1573 encore, Baudouin constate que la Réforme est une
crise qui secoue toute 'Europe: De religione dissensiones quae totam
Europam peruagantur et concutiunt®.

Lui-méme a toujours été porté a comprendre : il rencontre person-
nellement les réformateurs, et ne craint pas de sillonner 'Europe: il se
rend a Strasbourg auprés de Bucer, et a Genéve pour voir Calvin¥. Il
ne cesse ensuite de chercher & rapprocher les points de vue par la
discussion*: du colloque de Poissy il se rend a Cologne pour rencontrer
Cassander ; il revient en France, repart pour Trente, ceuvrant toujours en
vue de P'unité de I’Europe chrétienne, qu’on pourrait maintenir par des
réformes mesurées. Une telle attitude lui vaut les foudres de Calvin, et
Baudouin prend acte de I'irrémédiable :

fulminando abigis suasores alicuius bene temperatae reformationis christia-
naeque unitatis: quos uocas Mediatores ..

C’est en ce sens que s’exercait un peu plus tard, a Bruxelles, son
influence sur Guillaume d’Orange, encore catholique 2.

C’est aussi 'Europe de la tolérance que I’humaniste oppose a la
volonté rigide du roi d’Espagne Philippe II, son maitre, en lui montrant
l'inutilité de la contrainte: «Comment pensons-nous donc que la
puissance du Roy (qui n’est certes point plus grande que celle de

36. En 1571, Baudouin s'est éloigné de Philippe Il et rapproché du roi de France, cf.
ci-dessous, p. 138.

37. Discours enseignant le moyen pour remedier aux troubles, a la suite de Chronique
d'Arthois, t. 2, p. 164 (cf. n. 5).

38. Leg. Pol., 26 r° (cf. n. 10).

39. 1l fit plusieurs voyages a Genéve et méme un assez long séjour, dont Niceron
reproche a4 P. Masson de n'avoir pas parlé (op. cit. en n. 2, p. 256).

40. Niceron note que le roi de Navarre le jugea «propre a trouver des voyes
d’accomodement de religion et le mit en ceuvre» (op. cit., p. 260).

41. Responsio altera ad loan. Caluinum, Paris. G. Morel, 1562, p.55 (B.N.,
D 21990).

42. Cf. J. Delumeau, Naissance et affirmation de la Réforme, Paris, P.U.F., 1973,
p. 201.



138 G. DEMERSON

I'Empereur) le puisse empescher? Veu que maintenant la France,
I'Allemagne, I’Angleterre, I'Escosse et tous les autres Pays d’alentour
leur sont ouverts, pour s’y retirer, et user de la liberté qui leur est icy
deniée » ¥, Réaliste, Baudouin montre au Trés-Catholique que méme
laristocratie européenne a été touchée par la Réforme: «en Allemagne,
France, Angleterre, Escosse et Danemarc... non seulement le commun
populaire, mais aussi les Princes et Roix ont embrassé ceste religion»
(op. cit., p. 183).

Baudouin n’avait pas I'esprit dogmatique *; s’il fut un moment tenté
par la Réforme, il était trés attaché a la tradition, se référait toujours a
I’Eglise des premiers siecles*, et Niceron note que le jurisconsulte, apres
son retour de Trente, «revint pour toGjours a la Religion Romaine » 4. 1l
serait peut-étre plus exact de dire qu'il n’a pas voulu en sortir, mais
plutdt y ramener les autres. En tout cas, s’il avait & ses cOtés le Pére
Maldonat (S.J.) lorsqu’il mourut, on ne trouve sous sa plume aucune
reconnaissance explicite de Rome comme capitale de 'Europe de la foi.

L’Europe politique.

Baudouin est sujet d’un prince qui régne sur un pays lointain. Si
Charles Quint a fait un effort pour étre a la fois empereur et roi
d’Espagne, pour connaitre aussi ses Etats du Nord, Philippe II — qui a
vu Pempire lui échapper — n’est qu’un roi ibérique, et Baudouin se
détache de lui¥.

L’idée de patrie politique lui est a peu prés étrangére, mais il n’a
pas été un déraciné: sa culture l'aide a trouver dans le passé des
découpages différents, qui lui conviennent mieux. Ainsi, il commence sa
Chronique d’Arthois en évoquant la Gaule et sa tripartition selon César
(B.G., 1, init)). Lui, donc, fait partic de la Gaule «belgique», et il est
fondé a parler de «nostre ancienne Gaule » *®. Mais il supporte mal tout
ce qui limite, et s’empresse de noter le caractere incertain des frontiéres:
«La Gaulle Belgique ®... fust jadis divisée et mypartie, en la Haute-
Allemaine du long le Rhin, et la Basse, dont estoit la chief ville
Coulongne... Aultrement fust aussy divisée en deux, de sorte que de la
premiere, la ville de Treves avoit la souveraineté, et en la seconde
estoient les Pays de Reims... Arras... et aultres contrées du long de la
riviere Escault» (Chronique d’Arthois, p. 8).

La notion de race lui apparait de fait absurde, en raison des
invasions qui se sont succédé*. On a reconnu, note-t-il, la présence

43. Discours... pour remedier aux troubles, p. 164 (cf. n. 37).

44. Selon le jugement d’E. et E. Haag, il avait une «grande indifférence pour les
formes dans lesquelles se manifeste la pensée religieuse » (op. cit. en n. 13, col. 993-994).

45. Comme le note I'adversaire qui lui répond (op. cit. en n. 4, ibid.).

46. Op. cit. en n. 2, p. 262.

47. En outre, Baudouin avait did voir avec méfiance le mariage de Philippe avec
Marie Tudor, d’abord en raison du caractére de la reine; en outre une telle union était
contraire aux principes expos€s par Ihistorien dans le Panegyric, p. 13 (cf. n. 20).

48. Panegyric, p. 44.

49. Baudouin a déja noté que la limite de la province est la Seine ou la Marne.

50. Inst. hist. uniu, p. 37 (texte cité ci-dessus, p. 136).



FRANCOIS BAUDOUIN 139

ancienne des Gaulois en Scythie, en Pannonie®, et il s’appuie nommé-
ment sur Tacite pour déclarer: Boios et Boiemos gentes esse Gallicas (op.
cit.,, 13 v°).

D’un point de vue politique, les nations n’ont pas toujours été
parquées a I'étroit comme elles le sont: & celui qui réve d’unités plus
vastes, I’Histoire peut aussi fournir plusieurs exemples.

On pourrait croire que, pour ce spécialiste du droit de la Rome
impériale 2, 'empire romain est le modele qui s’impose: Baudouin y a
pensé, bien shOr, mais il a deux raisons d’écarter cette hypothése.
D’abord, si Rome s’est approchée jusqu’aux limites du pays des
Sarmates, elle ne I'a jamais conquis; plus précisément, elle ne lui a
jamais imposé sa juridiction: (Baudouin s’adresse a Zamoski)

(quamquam) Romanum... imperium ad fines uestros limitesque Regni uestri
proximie accesserit, nunquam tamen in eo imperasse, nunquam ius dixisse >,

Or, c’est un fait: la Pologne, aux yeux de I'humaniste, fait partie
intégrante de ’Europe politique ; elle est méme «l’'une des plus grandes
couronnes d’Europe » 5.

En second lieu, 'empire romain est un modéle imparfait parce qu’il
aurait été incapable de résister seul & la poussée destructrice des Huns,
Baudouin, en effet, tout imprégné qu’il est de la culture latine, se garde
bien de mépriser systématiquement tous les Barbares qui, peu a peu, se
sont installés dans la partie occidentale de I’empire: il est bien conscient
que certains sont nos ancétres®. Mais, alors que l'unité politique
n’existait déja plus, une coalition militaire défensive parvint & unir, avec
un objectif bien précis, routes les forces de I'Europe de 1'QOuest. En effet,
en 453, Attila fut «desconfit par ung capitaine romain nommé Aétius,
assisté du roy de France Mérovée et de Charles le Bel, duc de Tongres
et de Brabant, oultre I'armée qu’il avoit de l'empereur Théodose le
Jeune, duquel il estoit licutenant general. Ceste noble rencontre fust en
Champaigne, pres de Chaalons, au lieu que les historiographes appellent
Campos Catalaunicos »*. Ainsi le vieil empire — qui comporte encore
des institutions et une armée — n’a di la survie qu’a I'appui des forces
neuves des jeunes royaumes, mandées par le réaliste Aétius: Baudouin a
bien vu que cette plaine était le creuset d’'une Europe nouvelle.

Mais I’Europe politique était encore a naitre. C’est I'empire franc,
héritier des royaumes barbares et de I'’empire romain, conquérant des
provinces slaves qui formaient le pays des Sarmates, qui est, selon
Baudouin, /e modéle de 'Europe qu’il souhaite:

51. Leg. Pol., 13 1° (cf. n. 10).

52. Cf. n. 15.

53. Cf. n. 10.

54, Histoire des rois et princes de Pologne,* iij t° (cf. n. 21).
55. Cf. n. 50.

56. Chronique d’Arthois, p. 21 (cf. n. 5).



140 G. DEMERSON

Vbi uero ad Francos translatum fuit imperium, statim Slauicas (ut
uocabantur) prouincias quae Sarmaticae fuerunt, Francis paruisse confitebar,
quarum prima et maxima fuerit quae Polonia deinde dicta sit™’.

Le héros de I’Europe n’est donc pas Justinien, mais celui en qui
s’incarne l'esprit de la bataille des Champs Catalauniques, Charlemagne,
«nostre Charles le Grand, roi des Francs, qui a commandé a ces
nations-la» . Aussi, quand Baudouin veut louer [I’électeur Palatin
Othon-Henri, restaurateur de I'université de Heidelberg, rappelle-t-il qu’il
descend de Charlemagne *°.

Nous avons vu que, pour Baudouin, la translatio studii est réalisée
au bénéfice de la France. Qu’en est-il de la translatio imperii? Sans
doute le roi de France Philippe 11 n’avait pas choist pour rien le surnom
d’Auguste, que I’'Histoire lui a maintenu, mais nos rois «ont laissé
I’Empire en Allemaigne » %, Baudouin, qui avait passé son enfance 2 la
Cour de Charles Quint®, s’est plu a rappeler les prérogatives de son
premier maitre: «L’an 1519 fut esleu empereur comme souverain de
toute la Chrestienté » ©2. Charles, du reste, avait une conscience aigué de
ses devoirs, et Baudouin le montre, au lendemain de sa victoire de
Tunis, rentrant «par ses royaumes de Sicile et de Naples et mettant
ordre partout en Italie» (op. cit., p. 114). Mais lui-méme a vécu trop
longtemps en « Germanie » pour ne pas savoir que cet empire n’est plus
ce qu’il était jadis, et que I’émiettement politique de I’Allemagne en est
la cause: «le Chef sans son corps n’est pas grande chose » . Néanmoins
il ne désespére pas: «mais je scay aussi que qui vouldra considerer tout
le corps bien uny avec son Chef, il trouvera que c’est encores un fort
grand Estat et bien puissant» (ibid.).

Les obstacles.

Or, la difficulté a céder de ses prérogatives a I'empereur est
insoutenable quand un prince est le maitre d’un royaume puissant et
centralis€ comme I'est la France. Aussi Baudouin n’a-t-il aucune
sympathie pour Frangois I°", parce que ce dernier s’est opposé a Charles
Quint et a son effort d’unification de I’Europe occidentale, dont
aboutissement fut, en 1530, le couronnement a Bologne «en grand
triomphe » ®. 11 noircit 'image du roi, qui avait été «peu records de son
traictié, foy, promesse et serment, aussy de ses enfans qu’il avoit laissiés
pour ostaiges, ayant pratiqué quelque nouvelle ligue contre I’empereur en
I'an 1527 » (op. cit., p. 107-108). 1l insiste sur le fait que Charles, partant
combattre I'Infidele, a di faire le détour par I'ltalie pour se rendre en

57. Leg. Pol., 13 v° (cf. n. 10).

1:5;8. ) nostrum Carolum Magnum Francorum Regem Nationibus illis imperasse (op.
cit., ).

59. Oratio in funere... Othonis Henrici, Biiij v° (cf. n. 14).

60. Panegyric, p. 9 (cf. n. 20).

61. Tout le monde rapporte I'anecdote du jeune Baudouin buvant sans vergogne 2 la
gourde de I'empereur amusé; cf. par exemple Heveling, op. cit. en n. 2, p. 2-3.

62. Chronique d’Arthois, p. 100.

63. Panegyric, p..27.

64. Chronique d’Arthois, p. 107,



FRANCOIS BAUDOUIN 141

Espagne, et surtout il note séverement que la marche des Frangais sur
Milan a «contrainct (I'empereur) de rentrer en ceste nouvelle guerre
civile» (op. cit., p. 114-115). Les différentes manceuvres politiques de
Frangois qui essaie de maintenir sa suzeraineté sont jugées par lui des
«singeries» (p. 116). De méme, quand le roi de France profite de I’échec
de I'expédition d’Alger pour attaquer son ennemi en Artois (p. 122),
Baudouin gémit, avec d’autant plus de sincérité que la guerre se fait chez
lui: «Dieu au surplus par Sa grice veuille amollir les cueurs des princes
chrestiens » (p. 124). Il termine en citant Lucain et les lamentations des
habitants de Rimini: & I'arrivée des hordes de César, ils déplorent d’étre
toujours les premiers & subir les assauts des Barbares. Le rapprochement
n’a rien de flatteur pour le roi de France.

Mais les déceptions de Baudouin se sont amoncelées, car il avait
espéré que la tréve conclue en 1538 a Aire entre Charles et Frangois,
alors que le pape lui-méme avait apporté son autorité a cette conférence
(p. 117), serait le début d’une paix durable.

Or, dans cette réunion a trois, ce n’est pas le pontife qui a la
vedette, c’est I'empereur, qui alors «se meist en tous debvoirs pour
confermer et establir la paix en la Chrestienté» (p. 118). Plus tard, alors
quiil s’est cependant rapproché du roi de France, Baudouin commente
avec faveur ce qu’avaient été les clauses du traité de Crépy (1544). On
sait que l'affection particuliere de Francgois I°" pour son fils cadet, le duc
d’Orléans, I’avait amené a consentir en sa faveur un important apanage,
tres dommageable pour I'unité du royaume; en outre, le jeune homme
devait épouser une princesse impériale. Baudouin conclut: «le malheur
de la mort inopinée du duc d’Orléans nous priva d’un si grand bien» %,

Les moyens de faire I’Europe.

En effet, le moyen préconisé par I'humaniste est 'union de la
France et de I'empire par le mariage des princes. Il en appelle ici encore
au témoignage de I'Histoire: «nos Roys... ont tousjours desiré d’avoir
une estroicte alliance avec ledict Empire, et la renouveller souvent par
Meriages, comme chose grandement importante pour les deux Estatz, et
pour le repos de la Chrestienté» (op. cit., p.9). Il note qu’on avait
prévu de marier Louise, fille de Frangois I°", avec le Tres-Catholique, et
croit «que si le malheur du temps n’eust empesché I'execution de ces
Accords, nous eussions evité ce deluge de malheurs et de guerres, dont
I’Europe a esté si long temps agitée» (p. 25). L’union de Frangois et
d’Eléonore allait dans ce sens, mais on sent que lhistorien rejette sur
I’ambition personnelle du roi de France le fait que ce mariage n’ait pas
eu tous les effets politiques qu'on pouvait en espérer (ibid.).

Baudouin, qui, en 1571, se fait le chantre de ce genre d’union,
prévoit I'objection qu’on pourrait lui faire, puisqu’il n’est pas sujet du roi
de France: «Je ne suis rien moins qu’Allemand, encores qu’il semble
que je m’efforce de recommander I'alliance d’Allemaigne » (p. 13). Mais,
s’il est sir de son fait, c’est que le roi Philippe VI de Valois avait été
bien avisé en mariant son fils ainé avec la fille d’un roi de Bohéme: les

65. Panegyric, p. 25.



142 G. DEMERSON

quatre fils nés de cette union tenaient alors toute I’Europe occidentale
et, satisfait, Baudouin commente : «Je ne scay si jamais plus que lors la
France fut Allemande, et I’Allemaigne Frangoise» (p. 13).

Mais, dans les temps de crise, le mariage allemand a une autre
vertu, si 'on peut dire, négative: il permet de faire face a I’Anglais. 1
est remarquable, en effet, que Baudouin, qui, en bon Artésien, a
ressenti la présence britannique dans les enclaves du Boulonnais,
n'intégre jamais I’Angleterre dans ses vues européennes. 1l faut d’autant
plus se méfier qu’elle sait pratiquer aussi ces alliances. Ainsi, Charles V
mourant recommanda de marier son fils «en quelque bonne Maison
d’Allemaigne, mesmement qu’il savoit que son ennemy le Roy d’Angle-
terre s’y allioit pour se fortifier» (ibid.). Dans les heures les plus
sombres de la Guerre de Cent Ans, «nostredict Charles (VII) trouva un
bon refuge en sa Maison materneile Allemande, lors qu’il se retira vers
ledict Empereur Charles 1V... je dy lors qu’ayant son pere le Roy Jehan
prisonnier en Angleterre, il estoit lui mesme en peine et en danger en ce
Royaume » (p. 13). Quand il s’agit de trouver une solution négociée —
c’est apparemment ce qu’'on peut espérer de mieux avec I’Angleterre —
I'alliance impériale a son poids: «Et depuis cet Empereur Charles IV
avecques son filz Roy des Romains vint a Paris pour ayder sondict neveu
Charles estant Roy, pour trouver et moyenner quelque bon appoincte-
ment avecques les Anglois» (ibid.).

Prévenir, guérir, construire: on retrouve toujours le bloc continen-
tal, France + empire, contre l'insulaire .

Peut-étre méme pourrait-on aller plus loin, mais a condition que
I’empire allemand — déja allié a la Couronne de France — redevint un
Etat «bien puissant»: alors «c’est bien pour commander a toute
I'Europe » (p. 27)®. Et le panégyriste du mariage du jeune roi de France
avec la fille de I'empereur Maximilien 11 a une idée plus précise en téte,
car il ajoute: «avec une bonne Alliance d’Empire voisin, nous pourrons
avoir un autre Charlemagne » (p. 28) **. En effet, le prince, qui venait de
signer a Saint-Germain le 8 aodt 1570 un édit qui amnistiait totalement
ses sujets naguére «rebelles», ne pouvait qu’avoir la sympathie de
I'humaniste. Enfin Baudouin, comme tant d’autres, avait d’autant plus
tendance a voir en Charles le successeur de Charlemagne, que le roi
porte le nom du grand empereur.

Lorsque Baudouin meurt, en 1573, I'Europe culturelle, de langue
latine, apparait triomphante, surtout aprés I'élection polonaise. C’est
encore dans la Pologne que l'ancien admirateur de Charles Quint
reconnait le champion de I'Europe chrétienne. Ainsi 'on voit, peu a
peu, I'Artésien se détacher de la maison d’Autriche, au point de dire

66. Cette politique est absolument opposée a celle de Jean du Bellay qui a toujours
cuvré pour le rapprochement avec I'Angleterre, cf. par exemple op. cit. en n. 33, p. 121
(A I'évéque d'Arras); p. 122 (A Thomas Pagett).

67. Panegyric, p. 27. Baudouin termine en mentionnant une «grande esperance du
Mariage futur de Monsieur» (op. cit., p. 53), mais il ne précise pas qu'il s’agisse d’une
«esperance » anglaise. .

68. Op. cit., p. 28.



FRANCOIS BAUDOUIN 143

«nos roys» quand il parle des rois de France. Plus encore, I'auteur
francophobe de la Chronique d’Arthois parait en étre arrivé a un
réexamen de son schéma historiographique. En effet, dans le Panegyric,
Baudouin en vient méme a faire sienne une vision qui était celle de la
propagande francaise, et il reconnait rétrospectivement dans Henri II le
libérateur de I’Allemagne : «ayans memoire que n’aguieres nostre Roy
Henry, pere du Roy a present regnant, leur (= les princes allemands) a
esté et a ’Allemaigne, ce qu’il leur escrivit qu’il seroit, je dy comme ce
Titus Flaminius (sic) Rommain, jadis a la Grece» ",

Cependant, Baudouin n’a pas révé d’une Europe a la frangaise, mais
sans doute plutét d’une sorte de fédération, rendue plus facile par le fait
que la Maison de France «en ces derniers jours, a esté comme pepiniere
qui a produict et elevé des Roys et des Roynes aux florissans Royaumes
de France, Espaigne, Navarre, et recentement... a celui de Poloigne»"'.
Baudouin, décu par Philippe 11, s’est rallié en raison au roi Valois, parce
qu’il avait épousé la fille de I'’empereur, et que «le Roy s’alliant avecque
le Chef s’allie aussi avecque le Corps» (c’est-a-dire avec les princes
allemands). Ce ne serait pas la une conquéte francaise, mais un retour a
I'ancien usage, et une grande espérance: si cet empire «que l'on sgait
avoir esté joinct a la Couronne de France bien long temps» venait aux
mains de Charles IX, ce serait la fin de «tant et tant de malheurs», et
aussi la condition de la seule guerre juste, celle qui libérerait la Grece et
Constantinople et aménerait «nos princes en triomphe a Jérusalem»’

Genevietve DEMERSON

69. En téte du manifeste on pouvait lire la devise «Liberté », et en dessous: «Henri
protecteur de la Germanie et des princes captifs ».

70. Panegyric, p. 27 l'idée est reprise p. 44.

71. Histoire des rois... de Pologne,* ij v’ (cf. n. 21).

72. Inst. hist. uniu., p. 41 (cf. n. 6).



L’ANGLETERRE
ET LA DECOUVERTE DE L’EUROPE (1300-1600)

Dans un essai devenu maintenant classique sur ’émergence de I'idée
d’Europe, Denys Hay attirait notre attention sur la rareté de I'emploi du
terme Europa chez les auteurs du Moyen Age!', car les hommes de ce
temps préféraient se référer a la Christianitas, concept concurrent et
autrement chargé de sens. Cependant, le développement des Etats
nationaux, leur mainmise sur PEglise, et le Grand Schisme d’Occident
avec [l'affaiblissement consécutif du caractére universel de I’Eglise,
d’ailleurs paralléle a la disparition des prétentions universelles de
I’Empire, tout cela réduisait presque a néant la référence dans le mental
collectif a tout cadre supra-national: cette évolution, conjuguée avec
I'action des humanistes et les progrés de la géographie, n’allait pas
tarder, en éliminant la concurrence de Christianitas, a rendre une
position éminente & la notion d’Europe. Pourtant Denys Hay, qui cite a
I'appui de sa démonstration nombre d’auteurs frangais et italiens, ne
mobilise guére d’Anglais pour la défense et illustration de I’Europe.

Or les Anglais savent leur géographie aussi bien que leurs
contemporains du continent: et ce best-seller médiéval qui abonde sur
les rayons des bibliothéques médiévales insulaires, le De Proprietatibus
Rerum de Bartholomeus Anglicus, traduit dés la fin du XIV® siécle en
anglais par John de Trevisa?, n’omettait pas I’Europe dans son
énumération des grandes parties du monde. Sans doute est-il difficile de
trouver trace de préoccupations «européennes» dans l’action des cercles
dirigeants anglais jusqu’au régne d'Henri V; mais sous la double
influence des grands projets de 'Empereur Sigismond® dont Henri V est
'allié et du concile de Constance, la diplomatie anglaise découvre, au
plan politique, I'Europe. A Constance, les délégués anglais, engagés dans
un brilant débat avec les ambassadeurs du roi de France sur le droit de
I’Angleterre a former l'une des quatre (ou cing) nations conciliaires,
n’hésitaient pas a formuler ou a faire formuler une répartition des péres
du concile en quatre nations «géographiques» correspondant aux quatre

1. D. Hay, Europe, the Emergence of an Idea, Edinburgh, 2nd ed., 1968. Voir
notamment p. 58-59, pour une référence a I'Europe chez Mathew Paris et pour une autre
dans le Polychronicon de Ranulph Higden.

2. On the properties of things. John of Trevisa’'s translation of Bartholomaeus
Anglicus De Proprietatibus Rerum, 2 vol., Oxford, 1975.

3. Cf. W. Gierth, Die Vermitllungsversuche K. Sigmunds zwischen Frankreich und
England, 1416, Halle, 1895, et M. Lenz, Konig Sigismund und Heinrich V von England,
Berlin, 1875.



L’ANGLETERRE ET LA DECOUVERTE DE L'EUROPE 145

parties (Nord, Sud, Est, Quest) de I'Europe. A cette découverte
politique s’ajoute la découverte commerciale, avec 'essor des Merchant
Venturers, qui voguent vers I'Islande, essaient de forcer le Sund, voire de
commercer en Méditerranée, avant qu’a la fin du quinzieme siecle les
navires de Bristol se lancent parmi les premiers sur les flots inconnus de
I’ Atlantique Nord *.

Mais cette découverte, est-ce celle de la réalité politique et
géographique de I’Europe, ou celle de la notion d’Europe? La réponse
est claire, au moins pour la période médiévale: I’'Europe, comme
totalité, comme cadre unifiant, n’existe pas pour I’Anglais. Par contre, et
c'est & cela qu'il convient de s’attacher, les Anglais ont une vision
particuliére de I'espace géographique dans lequel ils vivent. Une vision
réaliste d’abord, qui correspond aux contacts et aux relations vitales pour
le pays; mais une vision culturelle aussi, qui peut éventuellement
contraster avec la précédente. Voila donc une premiere enquéte, que
nous allons mener & partir d’'une analyse du vocabulaire toponymique
d’une série de textes. Il existe, bien slr, une voie plus classique pour
percevoir le réseau de relations et de connaissances qu’un pays tisse avec
ceux qui ’entourent, c’est I’étude des voyages: certains de ces voyages,
celui de Prusse, celui d’ltalie, ont d’ailleurs fait l'objet de
monographies>. Notre seconde enquéte sera donc I'étude des déplace-
ments d’'une «population» en I'occurrence particuliérement intéressante
pour la perception de la vision européenne des Anglais, puisqu’il s’agit
de l'ensemble des personnes actives — en tant qu’auteurs, collection-
neurs, traducteurs, etc. — dans le champ de I'histoire, ce dernier terme
étant pris dans son sens le plus large, englobant donc tout récit
d’événement réel, qu’il s’agisse d’'un voyage, d’une tempéte ou d’un
événement politique, que celui-ci soit contemporain ou ne le soit pas.

Quant a I'analyse de vocabulaire, elle se fonde sur la confrontation
d’un texte célebre, le Libelle of Englysche Polycye, avec neuf autres
textes rédigés entre la fin du XIV® siecle et le début du XV° siécle®. Le
Libelle est une exhortation aux Anglais pour les pousser a s’assurer la
domination des mers, et essentiellement de la Manche, puisque c’est de
la mer que viennent au pays tous ses profits. La description, plus ou
moins précise, de la nature des échanges commerciaux entre I’Angleterre
et ses partenaires nous réveéle ainsi I'image du réseau réel de relations
qui s’est tissé entre I'lle et le continent. Ce texte contient un grand
nombre de toponymes. L’emploi d’un toponyme suppose que ['auteur
s'imagine que son lecteur connait ce toponyme, ou du moins que le
toponyme est capable d’éveiller en lui quelque écho; de plus, Ia
fréquence d’emploi de ce toponyme, dans le cas qui nous occupe, est un

4. Cf. particulierement E.M. Carus-Wilson, Medieval Merchant Venturers: Collected
Studies, 2nd ed., Londres. 1967.

S. Cf. L.T. Smith, ed., Expeditions to Prussia and the Holy Land made by Henry,
Earl of Derby, Camden New Series, LII, Londres, 1894, et G.B. Parks, The English
Traveller to Italy, Rome, 1954,

6. Pour toute référence a ces textes, se reporter aux notices qui accompagnent le
tableau.



146 J.-Ph. GENET

bon indice de l'importance attribuée a la relation commerciale avec la
ville ou le pays décrit par le toponyme, puisque nous avons affaire a un
poéme ou la répétition doit normalement étre évitée. Si donc un
toponyme apparait avec une fréquence élevée, cela implique que malgré
I'inconvénient de la répétition I'auteur a pu le réemployer souvent, tout
simplement parce qu’il parle plus longuement de la relation commerciale
a laquelle correspond le toponyme. La fréquence des toponymes apparait
donc, dans le Libelle, comme un bon indice de la facon dont un Anglais
des années 1430 évaluait les liens de son pays avec le reste du monde.
Et cette fréquence peut étre cartographi€e, si on la représente par une
surface proportionnelle.

A cet espace réel, celui des relations commerciales de I’Angleterre,
opposons donc un autre espace, a la fois culturel et politique, que nous
suggérent neuf autres textes. lls peuvent étre, a des degrés divers, et
tout comme le Libelle, considérés comme des traités politiques, mais ils
sont loin d’appartenir & un genre littéraire homogene et présentent au
contraire une assez grande variété, a la fois dans leur forme et dans le
genre littéraire auquel ils se rattachent. Pour ce qui est de la forme,
nous avons la des adaptations ou des traductions en prose de textes
latins ou frangais’, des traités versifiés — tout comme le Libelle
lui-méme —, des ceuvres en prose (le Tree of Commonwealth de Dudley
et le Governance of England de Fortescue) et un texte de la pratique,
pourrait-on dire, puisqu’il s’agit du brouillon d’un discours qui devait
étre prononcé pour l'ouverture solennelle du premier Parlement qu’aurait
dd tenir le jeune Edouard V. Méme mosaique des genres littéraires: si
The 111 Consideracions, The Regement of Princes, The Active Policy of a
Prince et The Tree of Commonwealth se rattachent ouvertement a la
tradition classique du Fiirstenspiegel®, le Dialogus appartient plutot au
genre didactique du débat®, le discours de Russell est un sermon, tandis
que Mum et le Tractatus ont chacun dans leur genre la violence d’un
pamphiet. Et tous ces textes n'ont pas connu la méme popularit¢: il y a

7. Clest évidemment la catégorie la plus sous-représentée dans le corpus. Parmi les
absents de marque, signalons la traduction anglaise du De Regimine Principum de Gilles de
Rome (cf. W. Berges, Die Fiirstenspiegel des hohen und spdten Mittelalters, Stuttgart, 1938,
22, ou la traduction est attribuée a John de Trevisa); les différentes versions du Secreta
Secretorum (cf. R. Steele (éd.). Three Prose Versions of the Secreta Secretorum, Early
English Text Society, E.S. 74, 1898, et M.A. Manzalaoui, Secretumn Secretorum, nine english
versions, Early English Text Society, 276, Oxford, 1977; celles du Quadrilogue Invectif
d’Alain Chartier (éd. M. Blainey, Fifteenth Century Translation of Alain Chartier’s Le Traité
de I'Espérance and Le Quadrilogue Invectif, EETS, 270, 1974: il subsiste quatre manuscrits
de la seconde version, un seul de la seconde); et celle du Livre du Corps de Policie de
Christine de Pisan (éd. Diane Bornstein, The Middle English Translation of Christine de
Pisan’s Livre du Corps de Policie, Heidelberg, 1977: traduction faite vers 1470, peut-étre
par Anthony Woodvile).

8. Cf. W. Berges, op. cit. supra; et W. Kleinecke, Englische Fiirstenspiegel vom
Policraticus bis zum Basilikon Doron Konigs Jakobs I, Halle, 1937. J'ai pour ma part
€xposé ma propre conception du «genre» en introduction a J.-Ph. Genet, Four English
f;;lirical Tracts of the Later Middle Ages, Camden Fourth Series, vol. XVIII, Londres,

77.

9. Cf. H. Wailther, Das Streitgedicht in der lateinischen Literatur des Mittelalters,

Miinich, 1920.



L'ANGLETERRE ET LA DECOUVERTE DE L'EUROPE 147

loin des quarante-cing manuscrits du poeme de Hoccleve I, le best-seller
incontestable de la série, au brouillon de I'évéque Russell; si le Libelle
et I',euvre de Sir John Fortescue connurent un succeés satisfaisant, la
diffusion des Il Consideracions et du Tree of Commonwealth fut bien
modeste. Le poéme d’Ashby fut un échec, comme sans doute Mum,
tandis qu’il est impossible de tirer une conclusion de la conservation d’un
seul manuscrit du Tractatus, les traités wycliffites ayant été systématique-
ment détruits aprés la condamnation définitive du théologien d’Oxford.
Seul, le Dialogus inter Militem et Clericum semble avoir eu les honneurs
de l'imprimerie!!, avant qu’Hakluyt n’incorpore dans sa collection le
Libelle.

Retenons donc que la dimension politique est le seul dénominateur
commun entre ces dix textes: 'un est concret, les autres sont abstraits,
allégoriques ou théoriques. C’est d’ailleurs pour ne pas déséquilibrer la
comparaison que j’ai renoncé a introduire un autre texte politique
«concret», le Boke of Noblesse de William of Worcester: ce traité,
adressé a Edouard IV au moment de I'invasion anglaise en France pour
le pousser a la guerre a outrance contre I’ennemi frangais, contient en
effet un rappel des hauts faits des Anglais dans les guerres de France qui
aurait amené a un gonflement excessif des toponymes frangais .

La table se lit de deux facons: si 'on compare, terme a terme, les
fréquences des toponymes dans le Libelle et dans les neuf traités, le
résultat évident est le contraste entre l'importance prédominante accor-
dée a la France dans les traités politiques et celle qui est attribuée a la
Flandre dans le Libelle. Les autres inversions que l'on peut constater
sont secondaires : disparition de I'Irlande et de I'Islande dans les traités
politiques, hypertrophie de la Normandie et de la Bretagne dans le
Libelle. Le monde germanique et la péninsule ibérique, modestement
représentés dans le Libelle, sont pratiquement absents du vocabulaire des
traités politiques. Reste cependant un deuxieme grand contraste: la
présence importante du monde méditerranéen dans les traités politiques,
avec Rome et Israél, car 'Egypte, assez souvent citée, I'est soit dans le
cadre de I'histoire gréco-romaine ¥, soit dans celui de I'histoire juive '.

10. La liste des manuscrits est dans C. Brown et R.H. Robbins, The Index of Middle
English Verse, New York, 1943, p. 351. Un manuscrit (Coventry Corporation Record
Office) est ajouté par R.H. Robbins et J.L. Cutler, Supplement to the Index of Middle
English Verse, Lexington, 1965, p. 254.

11. A.W. Pollard et G.R. Redgrave. A Short-title Catalogue of Books printed in
England, Scotland and [reland 1475-1640, Londres, 1950, p. 276: n° 12510 (Berthelet,
15317), n® 12511 et 12511* (Berthelet, 15407?).

12. J.G. Nichols, éd., The Boke of Noblesse of William of Worcester, Roxburghe
Club, 1860.

13. Ainsi John Russell évoque la mort de Ptolémée, laissant derriere lui un jeune
enfant, tandis que Sir John Fortescue s’appuie sur Diodore de Sicile pour ranger parmi les
pays gouvernés par une loi a la fois «politique et royale» I'Egypte, qui prend ainsi place
aux cOtés de la Libye, du royaume de Sicile, de I'Arabie heureuse et de la plupart des
royaumes d’Afrique.

14. Dudley commente quant a lui la puissance du Pharaon qui était telle qu’il avait
non seulement le royaume d’Egypte, mais aussi la garde des enfants de Dieu, le peuple
d’Israél; Hoccleve brode sur le voyage d'Abraham et de Sarah en Egypte et sur I'amour
qu’éprouva le Pharaon pour Sarah, tandis que Fortescue relate I'histoire de Joseph.



148 J.-Ph. GENET

Ces deux contrastes principaux sont d’ailleurs confirmés si I'on envisage
la répartition des fréquences sur la table: la France est mentionnée dans
tous les textes sauf un (Mum), alors que trois textes ne mentionnent pas
I’Angleterre. Israél et Rome sont mentionnés dans sept et six textes,
I’Egypte dans cinq, la Gréce et Babylone dans trois. Les chiffres que
nous obtenons ne sont donc pas dus au hasard, ils correspondent a une
constante. A I’horizon restreint des relations commerciales, organisé
autour de la Manche et de la Mer du Nord, avec quelques échappées
vers I'Islande et la Prusse et I'incursion des Italiens, s’oppose I'horizon
romano-biblique de la culture médiévale, troublé seulement par la
présence massive de la France, a la fois rivale, ennemie et modéle. A
une petite Europe, bien réelle, s’oppose donc une Europe onirique de la
mémoire collective d’une civilisation dans laquelle la France apporte la
seule touche moderne.

L’on pourrait donc conclure de cet examen que I’Angleterre ignore
I’Europe. Il est alors tentant de se tourner vers d’autres sources, afin
d’établir si cette absence du réel géographique est bien un trait médiéval,
si elle est une caractéristique littéraire ou si elle correspond effectivement
4 une ignorance. Les Anglais ne parlent pas de I’Europe, ils n’évoquent
méme pas ses composantes effectives: n’y voyagent-ils donc pas?

Il y aurait plusieurs facons d’aborder le probléme des voyages: on
peut essayer de retrouver trace des passeports ou des autorisations de se
rendre a I'étranger que délivrait le pouvoir royal. L’étude des généalo-
gies est également intéressante, et je m’arréterai ici pour donner un
exemple, puisque la gentry médiévale, qui écrit peu, sera trés sous-
représentée dans 'enquéte suivante. Cet exemple, ce sera celui de la
famille des Scrope, une famille dont I'ascension date de la premicre
moitié¢ du XIV® siecle, quand deux freres, Geoffrey et Henry, fils de Sir
William le Scrope de Bolton, devinrent tour a tour Chief Justice of the
King’s Bench. Henry est a I'origine des Scrope of Boldon, Geoffrey a
l'origine des Scrope of Masham, deux familles de rang baronnial, voire,
au tout début du XV°€ siécle, comtal. La branche cadette (Masham) est
résolument militaire. Le fils de Geoffrey, Henry, gagne ses éperons a
Halidon Hill en Ecosse, fait les campagnes d’Ecosse (1341) et de
Bretagne (1342), puis est présent dans toutes les campagnes de France,
de Flandre (il sera Warden de Calais) et d’Ecosse. Il conduira méme une
ambassade auprés du roi de Navarre (1381). Son frére, William, combat
a Crécy, Najera et meurt en Espagne tandis qu'un troisieme frére,
Stephen, combat a Berwick et & Crécy. Les petits-fils de Geoffrey vont
encore plus loin: 'ainé, lui aussi prénommé Geoffrey, meurt a vingt ans
au cours d’une croisade en Lithuanie, le second, William, suit I'Earl of
Hereford en Lombardie et a la prise d’Attalia: il meurt en Orient et est
vraisemblablement enterré 4 Mesembria sur les bords de la Mer Noire.
Le troisieme, Stephen, est fait chevalier 4 Alexandrie par le roi de
Chypre en 1365 et accompagne le duc de Lancastre, Jean de Gand, dans
ses campagnes de France et d’Espagne; le fils de Stephen, Henry,
accompagne John Beaufort, le fils de Jean de Gand, en Barbarie avant
d’escorter au Danemark Philippa, la fille du roi Henri 1V... La liste
pourrait continuer. Cet exemple vient en tout cas renforcer une



L’ANGLETERRE ET LA DECOUVERTE DE L’EUROPE 149

constatation qui s’impose aussi & la vue du tableau 6: I'on voyage tout
autant au Moyen Age qu’a la Renaissance, car si les chiffres sont
apparemment faibles pour les siécles médiévaux, c’est simplement que la
population considérée est beaucoup plus fournie pour la seconde moitié
du XVI® siécle que pour les autres demi-siecles 1°.

Quelle est cette population et quel intérét particulier présente-t-elle
pour notre étude? Il s’agit d’'une population composée de 745 person-
nages définis comme «actifs dans le champ historique». Ceci réclame
quelques explications (aussi bréves que possible, ici). Il m’est en effet
apparu impossible de m’en tenir a la définition traditionnelle de
'histoire, qui, en fait, n’est rien d’autre que celle d’'un genre littéraire
dont les caractéres changent avec le temps, ce qui, vu la longueur de la
période considérée (1300-1600), rend toute comparaison impossible. Si les
récits d’événements contemporains, écrits parfois au jour le jour, que
sont certaines continuations de chroniques médiévales paraissent tout
naturellement étre de Ihistoire, il n’en serait plus de méme pour les
quelques feuilles imprimées a la hate au lendemain du Massacre de la
Saint-Barthélemy ? Pourquoi donc? Et les récits de voyage seraient
tant6t de la géographie, tant0t de lhistoire... Il faut donc adopter une
définition plus vaste, ou viennent se ranger tous les écrits qui racontent
un fait quelconque en s’efforcant de le situer dans son temps et dans son
espace, ou qui fournissent les instruments qui permettent de la faire.
L’histoire est d’ailleurs pratique autant que science théorique, et le
cartulariste, le généalogiste, le héraldiste, le numismate ont leur place
dans ce vaste «champ historique », au méme titre que I'historien entendu
au sens rhétorique '. Toujours est-il que cette population, ainsi définie, a
été soumise & un traitement informatique: toutes les informations
recueillies sur chacun des 745 personnages, réparties en 120 variables,
ont été transmises a l'ordinateur Philips P 880 de I'Université Paris I, et
transformées par le systtme BDP 4 en une matrice dont les variables
seraient les colonnes et les individus les lignes!”: parmi les nombreuses
exploitations possibles, les tris croisés de variable a variables ont
’'avantage de nous permettre de construire des tableaux de contingence
du méme type que celui de la page 6, que nous allons pouvoir explorer a
'aide de P'analyse factorielle '®.

15. L’histoire de cette famille est remarquablement documentée grice au proceés qui
I'opposa aux Grosvenor pour une question d'armoiries: N.H. Nicolas, The Controversy
between Sir Richard Scrope and Sir Robert Grosvenor, Londres, 1832.

16. Cf. sur ce probleme de définition J.-Ph. Genet, Cartulaires, registres et histoire :
I'exemple anglais, in B. Guenée, Le Métier d'Historien au Moyen Age. Etudes d’Historio-
graphie Médiévale, Paris, 1977, p. 95-138.

17. X. Debanne, BDP4, Systéme de programmes, Paris, 1976.

18. Les programmes utilisés sont ceux de I'A.D.D.A.D., implantés au C.I.LR.C.E.;
sur I'analyse factorielle, voir J.-P. Benzecri, L’analyse des données, 2 vol., Paris, 1976. Le
probleéme, toutefois, n’est pas tant la méthode elle-méme qui, dans ses raffinements
mathématiques, passe trés au-dessus des capacités de compréhension du «littéraire » (voir
cependant une bonne présentation «géométrique» trés simplifiée dans A. Prost, Le
vocabulaire des proclamations électorales de 1881, 1885 et 1889, Paris, 1974), que
I'interprétation des résultats: a cet égard, il est bon de se reporter a J.-L..Robert, La
scission syndicale de 1921. Essai de reconnaissance des formes, Paris, 1980.



150 J.-Ph. GENET

Ce tableau représente une sélection de quelques variables dont le
contenu m’a paru présenter un intérét par rapport au théme du voyage:
le genre historique qu’a pratiqué de fagon dominante I’auteur, I'origine
sociale, sa religion et les vicissitudes auxquelles elle a entrainé ses
adeptes, la langue de I'ceuvre, certains métiers. Les six derniéres lignes
indiquent la répartition chronologique de I'ensemble de la population: la
prédominance de la derniére période est bien sir impressionnante, et
fausserait quelque peu l'analyse, si bien que les six derniéres lignes,
auxquelles 1l faut ajouter la variable «héraut», n’ont pas été incluses
dans l'analyse factorielle proprement dite. Je ne consacrerai ici aucun
développement a cette méthode statistique qui commence a étre
maintenant bien connue des historiens '”: il suffira d’en résumer 'objectif
principal. L’analyse factorielle des correspondances permet d’analyser un
tableau de données en en fournissant une représentation graphique
synthétique, assortie d’une série de chiffres qui aident a l'interpréter. 1l
est en effet évident, deés que I'on s’attache a I'étude du tableau II, que
I'échelle des valeurs de la premiére ligne, variant de 1 a4 50, est trés
différente de celle, par exemple, de la quinzicme, ou les chiffres varient
seulement de 0 a 3. Les différences des valeurs rencontrées dans les 300
«cellules» de la mini-matrice qu’est notre tableau ne peuvent donc étre
rigoureusement prises en compte que st I'on garde a tout moment en
mémoire les profils des lignes comme ceux des colonnes: une opération
qui, méme pour un si petit tableau, est loin d’étre facile, et dans laquelle
nous risquons rapidement de perdre pied. C'est I'’ensemble complexe des
relations existant entre les lignes et les colonnes que va représenter
I'analyse factorielle, en générant un nuage de points qui aura autant de
dimensions que le plus petit coté de la matrice (donc ici onze). Ce nuage
en onze dimensions n’est évidemment pas représentable, mais il est
possible d’extraire 'axe le plus grand de ce nuage, axe le plus grand
parce qu'il porte les points représentant les lignes et les colonnes les plus
¢loignés les uns des autres, et donc axe qui exprime les oppositions
principales a l'intérieur de la matrice. On extraira ensuite un second axe,
celui qui porte le maximum de Popposition qui n’était pas exprimée par
le premier axe, et ainsi de suite jusqu’au onziéme.

Puisque nous disposons de ces axes, nous pouvons nous servir des
deux premiers pour construire un espace a deux dimensions, donc
représentable. Ces deux axes, ou facteurs, n’expriment cependant pas
toute la différence, toute la «variance» de notre matrice: mais on peut
savoir quelle proportion ils en représentent; ici, 70,8 % pour le premier
axe et 99% pour le second. Le graphique 7 nous donne I'espace
délimité par les axes 1 et 2, le graphique 8 celui qui est délimité par les
axes 1 (de nouveau) et 3. Il est toutefois indispensable pour déchiffrer
ces graphiques de se reporter au tableau de chiffres 9, quelque rébarbatif
qu’il ait P'air. Ce tableau nous fournit en effet pour chaque point-ligne
(représenté sur le graphique par un numéro) et pour chaque point-
colonne (représenté sur le graphique par un sigle) un certain nombre

19. Pour quelques exemples, cf. J.-Ph. Genet, L'Historien et I'Ordinateur, Historiens
et Géographes, 270, sept.-oct. 1978, p. 125-142.



L’ANGLETERRE ET LA DECOUVERTE DE L'EUROPE 151

d’informations précieuses: il nous indique la qualité de la représentation
obtenue apreés cinq facteurs seulement (QLT: si I'on extrayait les onze
facteurs, QLT serait égal a 1 000 partout), le poids de I’élément qui est
(dans une certaine mesure seulement) fonction de l'importance numéri-
que et de la dispersion de I'élément, et I'inertie apportée par I’élément
(plus I'un des éléments contribue a fixer la stabilité du systéme, plus il
contribue a lui donner sa configuration particuliére). Ces chiffres se lisent
comme des pourcentages. Il saute immédiatement aux yeux que l'en-
semble du systéme est caractérisé par la forte contribution des éléments
4 (récits de voyage), 26 (marin) et 27 (missions commerciales) pour les
points-lignes, et DIV (divers pays lointains) pour les points-colonnes. En
fait, I’étroite parenté des quatre éléments les oppose a tout le reste.
Cette impression est confirmée par I'examen détaillé facteur par facteur,
mais nous recueillons la bien d’autres enseignements.

Pour chaque axe nous disposons en effet d’une coordonnée de
chaque point sur I’axe ou facteur en question, de la part de I’axe dans la
représentation de I'objet, et de la part de I'objet dans la configuration de
l'axe. Si nous prenons le premier axe, nous voyons donc deux types de
destinations s’opposer manifestement. A 'extrémité gauche, DIV (a elle
seule, la variable voyages lointains fagonne 56,9 % du premier axe pour
les points-colonnes!) est entouré des quatre variables (4, 25, 26, 27) que
nous signalions a l'instant. Il est assez compréhensible que deux autres
destinations (voyages méditerranéens, Pologne-Moscovie) se trouvent
également du c6té gauche de P'axe, puisqu’il s’agit également de voyages
lointains. Par contre, il est beaucoup plus étonnant de retrouver a
proximité le voyage vers la péninsule ibérique, qui se range donc du coté
du voyage lointain, «aventureux» et professionnel a la fois. Il ne s’agit
nullement ici d’un fait de hasard %, car cette situation correspond, si 'on
se place du point de vue de la variable elle-méme et non plus de I'axe, a
40,4% de sa variance. Dernier commentaire sur cette partie du
graphique : la présence du c6té gauche de la variable ! (origine sociale:
gentry) dont il faut tenir compte, méme si elle ne contribue que pour
1,4 % au fagonnage de I'axe, puisque plus de la moitié de la variance de
la variable est ainsi exprimée. Ainsi, s’il serait exagéré de dire que ce
type de voyage lointain est caractérisé par une participation de membres
de la gentry, on peut observer que ce type de voyage occupe la premiére
place chez les membres de la gentry actifs dans le champ historique. Le
voyage est donc I'un des éléments qui amenent les membres de la gentry
a prendre la plume.

De l'autre c6té du graphique (coté droit, correspondant aux
coordonnées positives), on retrouve tous les autres voyages, et surtout la
France (7,8 %) et I'ltalie (8,7%). Les variables-lignes qui comptent le
plus ici sont la variable 1 (historien au sens traditionnel du terme: 8 %),

20. Par contre, la place de I'lIrlande ne signifie nullement qu’elle soit, comme une
lecture hative pourrait le faire croire, dans une situation intermédiaire entre les deux
groupes de destinations: la contribution de I'Irlande au premier facteur est de 0,03 % et
elle ne monte qu'a 1,4 % pour le second; a eux deux, ces deux facteurs n’expriment que
10,4% de la variance de la variable; on ne peut donc tirer aucune conclusion de la
présence au centre du syst¢éme de I'Irlande, qui, précisément, ne signifie rien.



152 . J.-Ph. GENET

21 (ceuvre rédigée en latin: 5%), 23 (missions diplomatiques pour le
compte du roi: 5 %) et enfin 10 (origine sociale «common»: 4,5%). On
voit donc ici se dégager I'image du voyage traditionnel, accompli par les
hommes d’église, les diplomates professionnels, les étudiants tout au long
du Moyen Age comme au XVI si¢cle (la lecture des lignes 29 a 35 du
tableau 6 montre que lintroduction dans I’analyse factorielle des lignes
contenant les données sur les périodes chronologiques n’aurait fait que
renforcer la polarisation que nous avons constatée). L’importance du
point-ligne « common », pour étre expliquée rigoureusement, nécessiterait
de nouvelles analyses, avec réintroduction de nouvelles variables, comme
par exemple les variables «ecclésiastique» ou «étudiant»: qu’il suffise
d’indiquer ici que c’est par ces carrieres que tres souvent des membres
originaires du «common » sont amenés a écrire et que c’est donc le poids
de ces catégories a l'intérieur de l'origine sociale «common» qui tire la
variable de ce cOté du graphique, alors que nombre de marins et de
marchands sont également originaires du « common ».

Voila donc l'opposition principale examinée en détail. Venons-en
aux oppositions secondaires et d’abord au second facteur qui représente
9,9% de la variance, ce qui est loin d’étre négligeable. Pour résumer,
disons que cet axe révele en fait une double opposition, entre d’une part
catholiques et marchands, et d’autre part protestants et «histoire
savante ». Associations fortuites ou indices d’une corrélation de ces
différents éléments? Impossible de le dire, puisqu’il est impossible de
donner aux proximités dégagées par ce type d’analyse un statut de
preuve de lexistence d'un lien causal. La péninsule ibérique, les
Pays-Bas (qui incluent en effet les provinces belges), la Méditerranée,
I'Italie sont en tout cas clairement associées aux variables 25 (marchand:
74% de la forme de I'axe quant aux points-lignes), 14 (religion
catholique: 23,3%), 20 (exilés catholiques: 26,4%) et 8 (histoire
religieuse : 3,4 %). Les participations du cdté négatif sont moins nettes:
Ecosse (23,9 %), pays scandinaves (9 %), voyages lointains (6,8 %), pays
germaniques (4,5%), ce qui est assez net, mais, pour les points-lignes,
seules se détachent nettement les missions diplomatiques (ce qui,
concrétement, veut dire que le motif principal du déplacement chez nos
«historiens » qui ont visité I'Ecosse et la Scandinavie est qu’ils y ont été
envoyés par le roi), les variables 1-2-3 (historien, cartulariste et sciences
auxiliaires de Uhistoire) et la variable 19 (exilés protestants) n’ayant
qu’une assez faible incidence, entre 2 et 3%. On notera d’ailleurs que la
variable 15 (religion protestante) a une participation nulle, ce qui est
étonnant si I'on se souvient du groupe de variables «catholiques» qui se
trouve du co6té positif: cela veut dire que s’il y a bien association nette
des catholiques avec les destinations du coté positif, les protestants se
trouvent également répartis sur toutes les destinations: en réalité, ce
n'est pas ainsi que les choses se passent, et le troisitme axe nous fait
précisément ressortir la trés forte association des valeurs protestantes
avec la destination allemande. Quant au quatriéme axe, il accordera
enfin une place importante a I'lrlande en I'associant aux missions
diplomatiques, aux études dans des universités étrangéres, au genre
historique journal-autobiographie, et enfin a I'histoire religieuse.



L’ANGLETERRE ET LA DECOUVERTE DE L’EUROPE 153

L’enseignement principal que nous devons retirer de cette étude des
voyages des individus actifs dans le champ historique (et donc des
informateurs principaux de I'opinion et de la culture anglaise) est que le
voyage lointain (extraeuropéen, mais aussi, 3 un moindre degré, vers la
Méditerranée, la péninsule ibérique et la Moscovie) s’oppose nettement a
ce que l'on pourrait appeler le voyage «traditionnel» qui concerne le
reste de I'Europe. Le premier type de voyages, seul, peut apparaitre en
soi comme un motif suffisant pour prendre la plume et écrire le récit du
voyage que l'on vient de faire. Cela témoigne & la fois de la vivacité
avec laquelle le caractére exceptionnel du voyage de découverte ou
d’aventure est ressenti, mais aussi de l'intensité de la demande d’un
public avide d’informations sur les horizons nouveaux qui s’ouvrent a
I’Angleterre. Par contre, le fait que les autres destinations ne soient pas
associées au genre littéraire du récit de voyage montre que par
elless-mémes elles ne constituent pas des motivations suffisantes pour
prendre la plume. Nos «historiens» ont d’ailleurs toujours voyagé, et il
n’y a pas a cet égard de différences notables entre le Moyen Age et le
XVI¢ siecle: la France et I'Italie sont toujours aussi fréquentées, méme si
ce n'est pas forcément par le méme type de personne ou avec les mémes
objectifs?'; il ne s’agit bien sir pas pour nous de nier l'intérét du
remplacement de l'ecclésiastique se rendant a la Curie romaine par le
jeune gentleman désireux de parfaire sa culture! Mais précisément ce
phénomene est corrélé avec I'augmentation réguliere dans notre popula-
tion de la proportion des laics par rapport aux hommes d’église. D’ou
une certaine régularité au niveau des chiffres bruts. Au reste, en fonction
des variables que nous avions retenues, nous avons pu associer aux
diverses destinations des motivations précises qui ont permis de silhouet-
ter la physionomie du voyageur dans tel ou tel pays d’Europe.

La question qui se pose donc maintenant a nous est la suivante. Si
I’Anglais voyage, et ce, dés le Moyen Age, il ne serait amené a prendre
la plume que pour parler du voyage lointain. De ce fait, cette mobilité
ne ferait rien pour combler le foss€é que nous avons discerné entre
I’Europe «réelle» et une Europe «culturelle»; I’Europe «réelle» ne
risque-t-elle donc pas de rester aussi mal connue a [’ensemble de
'opinion qu’elle parait I’étre d’apres le vocabulaire des traités politiques?
En fait, nous allons voir qu’il n’en est rien. Mais a la différence du
voyage lointain qui provoque la genése d’un genre littéraire particulier,
le voyage européen traditionnel peut accompagner et bénéficier a
n'importe lequel des genres historiques préexistants. De cela découle
qu’il nous faut nous tourner vers 'ensemble de la production historique,
en essayant de retracer I'évolution de cette production du Moyen Age au
XVI¢siecle, sous l'angle de lamélioration de la connaissance de
I'Europe.

En effet, le voyage médiéval ne fournit en lui-méme que rarement
prétexte a I'écriture. Nous possédons certes quelques itinéraires médié-

21. Cf. G.B. Parks, op. cit. supra.



154 J.-Ph. GENET

vaux ou du tout début du XVI° siécle, comme celui de William Wey %,
et le public recherchait certainement des guides qui aident a accomplir
les pelerinages les plus populaires, tels ceux de Jérusalem? ou de
Saint-Jacques de Compostelle. Par ailleurs, quelques voyageurs ont laissé
des journaux de leurs voyages, comme Thomas Beckington pour sa
mission avec le Cardinal Beaufort auprés des ambassadeurs du roi de
France a Calais en 1439 (et I'un de ses clercs tient aussi un journal de la
mission effectuée en 1442 pour obtenir pour Henri VI la main de I'une
des files du Comte d’Armagnac)?, ou encore comme Roger Machado,
un voyageur professionnel, il est vrai . Au total, cela ne représente tout
de méme pas une littérature bien vaste, d’autant qu’il s’agit en général
de notes a usage privé qui n‘ont pu toucher un large public. Et cette
impression est confirmée par le fait que les historiens anglais ne
paraissent pas s’intéresser a un pays autre que le leur: on se contente le
plus souvent de ce que peuvent apporter les chroniques universelles les
plus anciennes ?, rarement a jour. Le seul exemple d’'une ceuvre anglaise
d’importance consacrée a lhistoire d’un pays étranger vise précisément a
démontrer qu’il n’en est pas tout a fait un, puisqu’il s’agit de I'Ypodigma
Neustrie de Thomas Walsingham ?'...

Sans doute trouve-t-on ici et la, dans quelques bibliotheques
spécialisées, des ouvrages se rapportant a I’histoire d’un pays européen:
dans un cas au moins, 'un de ces ouvrages (I’exemplaire des Grandes
Chroniques de France qui se trouvait au Guildhall de Londres) a permis
’amélioration des connaissances historiques . Mais on ne saisit réelle-

22. William Wey est allé en pelerinage a Saint-lacques de Compostelle et a
Jérusalem (& deux reprises, une fois en 1457/8 et une fois en 1462): G. Williams, éd., The
ltineraries of William Wey, Fellow of Eton College, Rexburghe Club, 2 vol., 1857-1867 . les
intéréts géographiques de Wey sont attestés par le fait qu’il possédait une Mappa Mundi et
une mappa de la Terre Sainte (cf. A.B. Emden, A Biographical Register of the University
of Oxford, to A.D. 1500, Oxford, III, 1959, p. 2028-2029). En 1511, limprimeur Pynson
publie litinéraire vers la Terre Sainte du Maitre de I'Ordonnance de Henri VII, Sir
Richard Guildford, tel que I'a rédigé le chapelain du chevalier (The Pylgrymage of Sir
Richard Guylforde knyght, STC 12549).

23. En particulier I'itinéraire publié par le doyen du chapitre de Mayence, Bernard
de Breitenbach, qui est connu en Angleterre (cf. J.-Ph. Genet, Essai de bibliométrie
médiévale : I'histoire dans les bibliothéques anglaises, Revue Francaise d’Histoire du Livre,
XVI, 1977 (3), p. 531-568).

24. G. Williams, éd., Memorials of the reign of King Henry VI. Official Correspon-
dence of Thomas Bekynton, Secretary to King Henry VI, Rolls Series, 2 vol., 1872, pour la
mission auprés du comte d’Armagnac (II, p. 177-248) et N.H. Nicolas, A journal by one of
the suite of Thomas Beckkington..., Londres, 1828; N.H. Nicolas, Proceedings and
ordinances of the Privy Council et England, 1386-1542, V, 1835, p. 334-407.

25. Publié dans J. Gairdner, Historia Regis Henrici Septimi a Bernardo Andrea
Tholosate conscripta..., Rolls Series, Londres, 1858.

26. Les deux chroniques universelles les plus répandues en Angleterre, et ce encore
en plein XV¢siecle, sont celle de Ranulph Higden et celle de Martinus Polonus (cf.
J.-Ph. Genet, Essai de bibliométrie..., op. cit.).

27. Ed. H.T. Riley, Ypodigma Neustriae, a Thomas Walsingham quondam monacho
monasterii Sancti Albani conscriptum (Rolls Series), Londres, 1876.

28. Ce manuscrit, un manuscrit des Grandes Chroniques de France datant de la fin du
XIV® siécle (aujourd’hui Guildhall MS 244 — cf. N.R. Ker, Medieval Libraries of Great
Britain, 2de éd., Londres, 1964, p. 127 —) a en particulier été largement utilisé par 1'auteur
— sans aucun doute Robert Fabyan — de la Grande Chronigue de Londres: cf.
A H. Thomas et L.D. Thornley, The Great Chronicle of London, Londres, 1938.



L’ANGLETERRE ET LA DECOUVERTE DE L'EUROPE 155

ment un intérét nouveau qu’avec le développement de I'école historique
humaniste dont les premiers chefs d’ceuvre sont rapidement importés en
Angleterre : I'Historia de Paul-Emile, les Rerum Venetarum Libri de
Marcantonio Cocchio, la Roma Triumphans de Flaviano Biondo élargis-
sent ainsi ’horizon des lecteurs anglais?, encore qu’il soit permis de se
demander si c’est pour leur forme ou pour leur contenu qu’ils excitaient
I'intérét...

Le XVI® siecle va donc voir se développer un double mouvement:
d’une part, I'essor d’une information rapide sur les événements qui se
déroulent contemporainement dans les différents pays européens, infor-
mation assurée tantOt par des témoins (des voyageurs, donc), tantOt par
des traductions d’ouvrages étrangers; et, d’autre part, un effort qui vise
a doter la bibliothéque anglaise d’une série compléte d’histoires des
différents pays du monde. Ainsi, 4 c6té des chroniques universelles® et
des collections relatives aux voyages lointains et a la découverte de
Punivers qui vont regrouper les principaux récits de voyage?, va
progresser une connaissance de I'Europe «réelle». Il est en tout cas
fondamental de constater — et nous y reviendrons — que la conquéte
intellectuelle du parameétre de l'espace va de pair avec celle du temps:
Hakluyt en administre d’ailleurs la preuve, car il entend dans ses
Principall Navigations nous faire découvrir le monde au rythme méme
des voyages de découverte, et il a joint aux récits contemporains un
important dossier extrait de chroniques médiévales — et I'éventail est
vaste, allant de Bede a Geoffroy de Monmouth, en passant par Roger de
Hoveden, Guillaume de Malmesbury et Florence de Worcester 2.

La manifestation la plus spectaculaire de ce goit pour I'information
rapide est la mode des «reports on the state of... » et des surveys, mode
a laquelle des grands personnages ou des intellectuels de haut vol ne
dédaignent pas de sacrifier. C’est Roger Ascham qui, parti dans la suite
de Sir Richard Moryson, ambassadeur auprés de Charles Quint, envoie a

29. Cf. J.-Ph. Genet, Essai de bibliométrie..., op. cit., p. 557 sq.

30. La plus populaire des chroniques universelles anglaises du XVI° si¢cle est celle de
Thomas Lanquet, complétée par le futur évéque de Winchester, Thomas Cooper: An
epitome of Cronicles conteining the whole Discourse of the Histories as well of this Realme
of England as all other countries..., Londres, 1549 (STC 15217 a 15220). Les Anglais
disposaient aussi d'une traduction de la chronique de Sleidan par Stephen Wythers (A
Briefe Chronicle of the Foure Principall Empyres, Londres, 1563). De son coté, des 1548,
I'imprimeur d’origine allemande Reyner Wolfe travailla au projet d'une grande chronique
universelle qu’il voulait intituler Cosmographie Universelle : ni lui, ni John Stow qui racheta
ses papiers avec l'intention de publier la chronique n’eurent le temps de mener a bien ce
vaste projet d'ou devait néanmoins sortir un ouvrage capital pour I'historiographie anglaise.
la chronique de Raphaé! Holinshed, ainsi que, pour I'Irlande, celle de Richard Stanyhurst.

31. Avant Purchas et Monson qui prendront le relais au début du XVII¢ siécle, les
deux grandes collections sont celles de Richard Eden (The Decades of the Newe Worlde,
Londres, 1555) et surtout, bien sir, celle de Richard Hakluyt: The Principall Navigations,
Voiages and Discoveries of the English Nation made by sea or over land to the most remote
and farthest distant quarters of the earth, at any time within the compass of these
1500 yeares, Londres, 1589.

32. Cf. E. Goldsmid, éd., R. Hakluyt, The Principal Navigations, Voyages, Traffiques
and Discoveries of the English Nation, Edinburgh, 1885, t. 1 il faudrait ajouter a la liste
Othon de Freising, Saxo Grammaticus, Plancarpin, Guillaume de Ruybroeck, plusieurs
textes islandais et... le Libelle of Englysche Polvcye.



156 J.-Ph. GENET

son ami John Astley une description de la situation politique de
I’Allemagne sous forme de lettre *; c’est Sir George Carew, ambassadeur
en France, qui rédige lui-méme en 1609 sa Relation of the State of
France*. L’Anglais désireux de s’informer de la situation en France a la
fin du XVI° siécle n’aura que I’embarras du choix: 'imprimeur Edward
Agas lui offre sa traduction de Michel Hurault ¥, tandis que Sir Robert
Dallington décrit la France de 1598% et que John Eliot lui fournit une
description topogaphique ¥; encore n’est-ce la qu’un échantillon, et la
France n’est sans doute pas le pays d’Europe qui intéresse le plus les
Anglais. Les événements de la seconde moitié du XVI® siecle ont en
effet focalisé Iattention publique sur les Pays-Bas et ce sont ici des
écrivains de profession comme Thomas Churchyard qui se chargent de
répandre les nouvelles fraiches. Dans ce contexte, I’équipée — diverse-
ment jugée — d’Anthony Munday prend toute sa dimension: lorsque,
battu et dépouillé par des soldats au cours d’un voyage en France, il
regoit I'aide désintéressée d’'un prétre catholique anglais et gagne Rome
ou, grace a des recommandations, il peut entrer au College Anglais ou
I'accueille & bras ouverts le recteur qui se trouve étre un ami de son
pére, notre homme a déja en poche un accord avec un imprimeur et en
téte un sujet excitant, la vie des catholiques anglais 8 Rome ! Et lorsqu’il
publie en 1582 son English Romayn Lyfe, il n’est pas (seulement) un
banal traitre, un simple espion politique, il est peut-étre aussi le premier
reporter de I'histoire du journalisme *.

Il faut en tout cas noter que cette évolution vers le journalisme
s’accompagne d’un effort pour s’assurer une meilleure connaissance de
histoire des différents pays européens: si nous revenons au cas de la
France, outre la traduction de Froissart et de quelques autres chroniques
anciennes®, le lecteur anglais est pourvu a la fin du siécle d’une
traduction par Geoffrey Fenton d’une Histoire des guerres civiles, d’une
courte chronique pour les années 1460-1595, tandis qu’Edward Grimes-
tone s’appréte a traduire 'ccuvre de Jean de Serres®. L’ltalie, avec la

33. A Report and Discourse of the Affaires and State of Germany, Londres, 1553,
réédité en 1572 (STC 830-831).

34. Ecrite en 1609, la Relation of the State of France ne sera publiée qu'en 1749 par
le Dr. Birch.

35. An excellent discourse of the now present estate of France, Londres, 1588, réédité
en 1592,

36. Sir Robert Dallington, A method for Travell : shewed by taking the view of France
as it stoode in the yeare of our Lord 1598, Londres, 1604, réédité en 1605 (STC 6202 et
6203 ; réédité dans les facsimilés de la Shakespeare Association, 1936).

37. The Survey, or topographical description of France. With a new mappe, Londres,
1592, réédité en 1593.

38. The English Romayne Life; Discovering the Lives of Englishmen at Rome, the
Orders of the English Seminarie, the Dissention betweene the Englishmen and Welshmen, the
banishing of the Englishmen of out Roome, the Popes sending for them againe : a Reporte of
many of the paltrie Reliques in Roome, their Vautes under the Grounde, their Holy
pilgrimage etc., Londres, 1582, réédité en 1590; réédition moderne dans Harleian
Miscellany, t. VII.

39. Pour Froissart, il s’agit de la célebre traduction de John Bourchier, Lord Berners,
éditée par Pynson en deux volumes, en 1523 et 1525.

40. A Discourse of the Civile Warres and Late Troubles in France, trad. de Sir
Geoffrey Fenton, Londres, 1570 (STC 10793); The mutable and wavering estate of France



L’ANGLETERRE ET LA DECOUVERTE DE L’EUROPE 157

traduction des ceuvres historiques de Machiavel et de Guichardin,
notamment, et surtout, une fois encore, les Pays-Bas, sont également
largement représentés dans la nouvelle bibliothéque historique anglaise #'.
Ce n’est pas ici le lieu de donner une énumération compléte de ces
histoires européennes ; qu’il suffise d’indiquer que leur nombre croissant
et le fait que plusieurs d’entre elles connaissent plus d’une édition
témoignent d’un intérét réel du public cultivé.

Cet intérét du public cultivé a d’ailleurs une autre manifestation, qui
montre bien que le voyage a changé de nature et qu’il est en soi reconnu
comme un moyen d’enrichir sa culture et ses connaissances. Le fait que
les historiens professionnels utilisent le voyage dans le but d’aller vérifier
une information, contempler des ruines et des vestiges archéologiques, ou
rechercher des manuscrits a déja été signalé comme I'une des compo-
santes majeures de la «révolution historique » du XVI¢ siécle . Mais ils
ne sont pas les seuls, et les premiers guides de voyage n’ont pas
seulement pour objet de familiariser le voyageur avec les mceurs étranges
des pays qu’il va parcourir, ou d’en signaler les particularités notables,
mais ils poursuivent aussi un but pédagogique et formateur qui est tout a
fait explicite, en particulier dans le premier d’entre eux, celui d’Andrew
Boorde *. Curieux personnage, d’ailleurs, que ce Boorde: un chartreux
qui jette son froc aux orties en 1528 et part étudier la médecine,
s’arrétant a Orléans, a Poitiers, a Montpellier surtout, avant d’aller a
Rome... en passant par Wittemberg. Un voyageur impénitent donc, qui a
traversé I'Europe (ou la Chrétienté, car pour lui, les deux expressions
sont rigoureusement synonymes)*. Ses chapitres sont arrangés de la
fagon suivante: ils sont rédigés a la premiére personne du singulier, un
autochtone y décrit son pays, mentionne les principales villes, indique la
richesse des différentes régions, leurs principales productions, sans
oublier quelques mots sur la nourriture et la complexion des femmes,

from 1460 until 1595, Londres, 1597 (STC 11279); A Generall Historie of France written by
John de Serres unto the yeare 1590, Londres, 1611, traduction d’Edward Grimstone.

41. Notons en particulier, d’Edward Grimstone, A generall historie of the
Netherlands, Londres, 1607 (réédité en 1609 et en 1627 il s’agit en fait d’une traduction,
pourvue d’additions en ce qui concerne le role des Anglais dans les guerres des Pays-Bas:
I'édition de 1627 est pourvue d’'une continuation de William Crosse); Th. Churchyard, A
true Discourse Historicall of the succeeding Governours in Netherlands, 1.ondres, 1602, une
adaptation du 15° livre des Historiae Belgicae d’E. Van Meteren; et de Thomas Paynell,
Brief Chronicle of all the earls of Holland, Londres, 1557 (traduction d’Adriaan Boiland).

42. Notamment par D.C. Douglas, English Scholars, 1660-1730, 2¢éd., Londres,
1951.

43. F.J. Furnivall, The fyrst Boke of the introduction of knowledge made by Andrew
Boorde, EETS, E.S. 10, Londres, 1870.

44. Apres avoir décrit les iles britanniques, Boorde fait une pause ou il explique:
«... concernyng my purpose, and for my travellyng in, thorow, and round about Europe,
whiche is all Chrystendom, 1 dyd wryte a booke of every region, countre, and provynce,
shwynge the myles, the leeges and the dystaunce from citye to citye, and from towne to
towne ; And the cyties and townes names, wyth many other thynges longe to reherse at this
tyme, the whiche boke at Byshops-Waltam — VIII myle from Wynchester in Hampshyre —
one Thomas Cromwell had it of me. And bycause he had many matters of (state) to
dyspache for al England, my boke was loste, the which myght at this presente tyme have
holpen me, and set me forward in this matter.» Le livie de Boorde est donc en fait le
second qu’il consacre a ce sujet (op. cit., p. 145).



158 J.-Ph. GENET

pour terminer enfin sur des rudiments de conversation en langue
étrangére et la nature des monnaies qui ont cours dans le pays en
question. Les allusions historiques abondent, par exemple dans le
chapitre sur la Normandie et la Picardie, ou il est rappelé que toute la
France appartient a I’Angleterre, ne serait-ce que parce que le jeune
Henri VI fut couronné roi de France a Paris®. Le livre abonde en
notations curieuses, ce qui ne saurait surprendre de la part d’un auteur si
attentif aux traditions locales*, et les «conversations» sont parfois
pittoresques.

La voie ainsi tracée par Boorde a été suivie par d’autres auteurs:
mentionnons en particulier I'ltinerary ¥ de Fynes Moryson, dont I’'ccuvre
ne fut publiée qu’en 1617: Moryson racontait ses propres voyages
européens qu’il avait effectués en 1591-1597; mais il avait eu des
problémes de rédaction et la premiére version de son itinéraire était si
volumineuse qu’il n’avait eu d’autre recours que de la brialer puis de
recommencer son entreprise a zéro! Moryson fut ainsi devancé dans les
librairies par un autre voyageur, Samuel Lewkenor, qui eut l'idée
originale d’ajouter a son ouvrage, qui est tout le contraire d’un guide,
puisqu’il se propose justement de faire connaitre a ses lecteurs les
principales cités d’Europe sans qu’ils aient a voyager pour aller les voir,
un commentaire comparatif sur les principales universités européennes ®.

Au terme de cette enquéte, il apparait donc que la découverte de
I'Europe «réelle» est bien un phénomeéne du XVI® siecle. Mais telle
quelle, cette affirmation n’a pas grand sens, et peut méme étre
considérée comme trompeuse. En effet, au sens du voyage comme
déplacement, il n'y a pas changement entre le Moyen Age et le XVI°
siecle : si 'on prend une population donnée, celle des individus actifs
dans le champ historique, les proportions sont a peu pres identiques sur
les trois si¢cles qui vont de 1300 a 1600, méme si 'on distingue un
changement dans la physionomie du voyageur en fonction des diverses
destinations. Mais un fait est la: les différents pays d’Europe n’apparais-
sent pas tenir une place réelle dans la conscience médiévale anglaise, si
'on excepte la Flandre et surtout la France. Au contraire, on discerne
au XVI® siécle un véritable intérét qui se traduit par le développement
d’une littérature d’information et d’histoire consacrée aux divers pays
curopéens, méme si les voyages européens ne sont pas suffisamment
exceptionnels pour donner naissance a un genre littéraire spécifique.
Cette évolution renvoie en fait a un phénoméne d’évolution des

45. Ibidem, p. 208.

46. Il semble en effet que Boorde soit I'auteur d'un intéressant recueil de récits
populaires: St.J. Kahrl, éd., Merie Tales of the Mad Men of Gotam, The Renaissance
English Text Society, Evanston, 1965; I'ouvrage est simplement signé « A.B. of Phisike
Doctour ».

47. An ltinerary by Fynes Moryson, gent., containing his ten years travels through the
Twelve dominions of Germany, Bohmerland, Sweitzerland, Netherland, Denmark, Poland,
England, Scotland and Ireland, Londres, 1617 ; rééd. en 4 vol., Glasgow, 1907-1908.

48. A Discourse... to know the Situation and Customes of foraine Cities without
travelling to see them. Containing a discourse of all... Universities, Londres, 1600.



L’ANGLETERRE ET LA DECOUVERTE DE L'EUROPE 159

mentalités, ol la maitrise du temps fait sa jonction avec celle de I'espace
pour permettre une mise en perspective a la fois chronologique et
spatiale du présent, un présent dont I’Anglais du XVI® siécle sent bien
qu’il ne se déploie pas dans I'espace insulaire. De la pourront naitre a la
fois la reconnaissance d’une identité européenne et d’une altérité de
I’Europe par rapport aux autres continents ; mais ces thémes ne sont pas
encore, du moins de maniére significative, des thémes du XVI® siécle.

Jean-Philippe GENET



LEP DMC IIIC TDR MUM ROP APP GOE TRI TOC

1)

9 287 6429 12439 6369 24039 40000 6547 13 450 3676 24476 Nombre d’items
— — — — — — — — — — Europe
— — 1 — Asie

1 — — Afrique/Africain
24 — 15 Angleterre/Anglais
— — —_ Pays de Galles
— — —_ Cornouailles
— — _— Norfolk
— — — - — Bedford
— — — — —_ Bristol
Cambridge
— 1 — — — Chester
— — Dartmouth
— — Douvres
— — Fowey

1 — Gloucester
Lancaster
— — Leicester
— — Londres
— — Oxford

— — — — Plymouth
— — — — — Scarborough
— — — — —_ — Southampton
— — — 1 — —_ — — 2 Westminster
— — Irlande/Irlandais

— Waterford/Pictes
— — Ecosse/Ecossais

1 3 France/Frangais
Bourgogne
— — Champagne
— — Languedoc

| e e | 0 =
| I —_
I I |
I | oo
| oo | !
- [Tl aal
I
I
I
I

I N'—‘W'—‘I
!
I
|
|

S Y
(el I

lowo=Gl o |
r I
— |
—_ |
I
| <
—
S

[
_—— N W 00
I
I



LEP DMC I1IC TDR MUM ROP APP GOE TRI TOC

— — — — — — i — — Normandie

— — Pays de Caux

— — Crécy

— —_ Harfleur

— — Honfleur

— — La Rochelle

Mont Saint-Michel
— — Paris

— — Bretagne

— — Saint-Malo

— — Baie de Bretagne
— Brabant

— — Flandres/‘‘ Flemish *’
— — Hainaut/‘‘ Fleming ”’
— — Hollande/‘¢ Dutchmen ’
— — Zélande

Bruges

— — Calais

— — Courtrai

— — Guisne

— — Poperingue

— — — — — — — — — Sluys (L’Ecluse)
— — Allemagne

—_ — ‘¢ Esterlings >’
Prusse

— — Cologne

— — Florence/Florentin
— — Génes/Génois

— —_ — — — — —_ — —_ Lombards
Rome/Romain

— — — — 2 — — — — Syracuse

I »—.—..—UI»—-I I

—

MNWWN&O\'—‘A'—‘
I |
I I
| I
| I
I !
I I
N O I
I
I

[

|
I
|
I
|
I
el =1 ]
I
I

[vrvwvon! vl ~
- I

. I

™ I

I I

> I

I I

=N I I I I

I |

I I



DMC IIIC TDR MUM ROP APP TRI TOC

Q
O
3]

' ol G

[ o —w— |

— —_ Venise/Vénitien

— — Espagne/Espagnol

— — Aragonais

— — Catalan

— — Gréce/Grec

Athénes/Athénien

— — Chypre

— — Danemark

— — Islande

Bohéme

Hongrie

Portugal

Isragl/Hébreu/Juif

Gomorre

Jerusalem

Sion

Sodome

Sarrasin

Arabie

— — Assyrie

1 1 Egypte/Egyptien
— Libye

— — Syrie

— —_ Perse

— — Babylone

— — Carthage/Carthaginois

I

| ] o=t = |
I
|

o
(9]
—_
|
I
—

|
I
|
- |
I
I
I
lwml o= 11

- |
I
!
|
!

|
| =] w1
I

._.
u-._.._.I




L'’ANGLETERRE ET LA DECOUVERTE DE L'EUROPE 163

. LEP: The Libelle of Englysche Polycye

Composé ca. 1436/7. L’attribution 8 Adam Moleyns n’est plus acceptée aujourd’hui.
Edition: Sir George Warner, The Libelle of Englysche Polycye, Londres, 1926.
16 manuscrits (cf. F. Taylor, «Some manuscripts of the Libelle of Englyshe Polycie»,
John Ryland’s Library Bulletin, XX1V, 1940, p. 378 sq.

. DMC: Dialogus inter Militem et Clericum

Il s’agit d’'un texte latin (éd. M. Goldast, Monarchia Sancti Romani Imperii, 1611, I,
p. 13-18), longtemps attribué a Ockham, puis a Pierre Du Bois (S. Riezler, Die
literarischen Widersacher der Pdpste zur Zeit Ludwig des Baierns, Leipzig, 1874). De
fait, Richard Scholz, tout en liant le texte aux controverses de I'époque de
Boniface VIII, estime qu'il n'y a pas de raison de Iattribuer a Du Bois (Die Publizistik
zur Zeit Philip des Schonen und Bonifaz VI, Stuttgart, 1903, p. 333-334). 1l a
probablement €té traduit par John de Trevisa, chapelain de Lord Berkeley entre 1361 et
1412,

Edition: A.J. Perry, Early English Text Society, O.S. 167, Londres, 1925, p. 1-38.
5 manuscrits ; trois éditions anciennes, dans une autre traduction, par Berthelet, a partir
de 1531 a Londres.

. HIC: The 11l Consideracions right necesserye to the good governaunce of a prince.

Il s’agit d’un texte frangais, composé en 1347 pour Jean, duc de Normandie (le futur
Jean le Bon) et traduit en anglais ca. 1460.

Edition: J.-Ph. Genet, Four English Political Tracts of the Later Middle Ages (Camden
Fourth Series, XVIII), Londres, 1977, p. 174-220.

3 manuscrits du texte frangais (aux deux qui sont mentionnés dans I'édition, il convient
d’ajouter le MS. Royal 16 F II, qui m’a été signalé par Madame Gillette Labory: aprés
examen a la British Library, il semble s’agir d'une adaptation du texte, peut-étre par
Bernard André de Toulouse, pour le Prince Arthur, fils ainé d’Heari VII), encore
inédit, a l'exception du poe¢me d'introduction et de conclusion, joint en appendice a
I'édition du texte anglais; 3 manuscrits du texte anglais.

. TDR: Tractatus de Regibus

Texte anglais, d’inspiration wycliffite. Ecrit aprés 1382.

Edition: J.-Ph. Genet, op. cit., p. 1-19.

1 manuscrit.

. MUM: Mum and the Sothsegger

Ecrit entre 1403 et 1406, ce poeme est composé de deux fragments, dont le premier est
connu sous le titre Richard the Redeless. 1l est d’ailleurs possible que ces fragments
correspondent en fait & deux ceuvres distinctes (cf. D. Embree, «Richard the Redeless
and Mum and the Sothsegger. A Case of Mistaken Identity», Notes and Queries, N.S.
22, 1975, p. 4-12).

Edition: M. Day et R. Steele, Early English Text Society, O.S., 199, Londres. 1936.
1 manuscrit de chacun des deux fragments.

. ROP: The Regement of Princes

Composé par Thomas Hoccleve vers 1411-1412, et dédié a Henri, Prince de Galles.
L’eeuvre incorpore d’'importants extraits du De Regimine Principum de Gilles de Rome
— mais surtout du Livre I; et il est tout a fait inexact de présenter I'cuvre, comme on
le fait parfois, comme une traduction ou une adaptation du traité de Colonna, du
Secreta Secretorum pseudo-aristotélicien, et du traité sur le jeu d’échecs de Jacques de
Cessoles (cf. H.F. Aster, Das Verhdltnis des altenglischen Gedichtes De Regimine
Principum von Thomas Hoccleve zu seinen Quellen, Leipzig, 1888).

Edition: F.J. Furnivall, Early Enghsh Text Society, E.S. 72, Londres, 1897.
45 manuscrits.

. GOE: The Governance of England

Rédigé entre octobre 1470 et avril 1471 pour Warwick et Henri VI par Sir John
Fortescue, chancelier du gouvernement lancastrien en exil; remanié pour Edouard IV
— du moins est-ce I'opinion de Plummer.

Edition Charles Plummer, Oxford, 1885.

10 manuscrits.

. APP: The Active Policy of a Prince

Ecrit ca. 1470 pour le prince Edouard, fils d’Henri VI (dédicataire du De Laudibus
Legum Anglie de Fortescue par George Ashby).

Edition: M. Bateson, Early English Text Society, E.S. 76, Londres, 1899.

1 manuscrit.



164 J.-Ph. GENET

9. TRI: Premiére version du sermon d’ouverture pour le Parlement de 1483. Brouillon de
John Russell, évéque de Lincoln et chancelier d'Angleterre. Deux autres versions
existent: la premi¢re é€tait pour Edouard V, roi, la seconde pour Richard de
Gloucester, protecteur, la troisi¢me pour Richard III.

Edition: S.B. Chrimes, English Constitutional ldeas in the Fifteenth Century, Cambridge,
1936, p. 168-178.
1 manuscrit.

10. TOC: The Tree of Commonwealth
(Euvre d’Edmond Dudley, conseiller d’Henri VII, rédigée en prison en 1509.

Edition: D.M. Brodie, Cambridge. 1948.
4 manuscrits.



1. Carte du Libelle
‘?0
3
v
P e
A/g Danemark
s
%
'7,, Zlande; Hollande : 9,
\’/ L’Euusgi ‘:9,,( .
9( 5'05!53 Boheme
. Flandres L] ,
“ s Honj rie
N é
Q HLY
I o,
. «
’ .
o“ﬂ.’ .
Normandie.
Bretagne France
1, o |4 . 1% B
2, ', | % [
< (“5 l % ‘," Ye ?"( K
@ S, L—&
% A, be
. d o,
T ¢ Jerusalem  Perse
2 L]
-
el
v
< Danemark
“ 3 -+
A %
e ”~
e e z —}'Bohcmc
iLondres 3. y
‘Westminske 2_ ' ulcmas ne
St e ..
Athenes
France Gréce
Brckasnc.
Rome
Espagne
radvsd 7/
o=y R T 7
% SER LS %' d
< M ]
!@ :
2. Carte des traités politiques Gurthesd  Eqyple. :
Afrigue




5

Les voyages des « historiens anglais »

5 5 m T Y owu oy 5T g

25 f:fE83EEFE¢F

g 8 2z g ¢ &8 & & 4 & = 8§

g2 8 8 w B & @ O & @

= g 3 E g 5= 33

a z ° g < & &

= L =

o ) o g lgv] & ©“

— [ = © @ I~

» 2. 2 g e.

Q =] [ [ =

5 5 2 3 E

& 5

)

2 = v 91 ®m @ "y =S 0 2 2 U

g A Q® 39 0 g 3 =

I om o o

£ v 0o 5 w o > S © <

123 12 50 32 5 4 37 25 2 1 2 Historien

2 4 1 4 1 1 0 4 1 1 0 1 Cartulariste

3 3 3 15 12 3 0 3 4 0 O O Sciences auxiliaires de I’histoire

4 13 6 24 24 3 19 17 11 10 23 69 Récits de voyages

s 6 3 10 7 0 6 7 7 2 3 3 Géographie, topographie, etc.

6 2 3 6 3 1 3 7 0 0 0 4 Théitre, poésie

7 2 1 9 6 2 2 5 6 2 0 4 Journal, autobiographie

8 3 0 5§ 9 2 4 6 5 2 0 O Histoire religieuse

9 5 0 7 7 0 1 8 5 1 3 2 Traduction

10 6 5 31 26 2 5 29 19 1 3 3 Common

11 11 2 24 25 1 15 16 13 5 12 28 Gentry

12 31 18 71 52 10 16 43 32 9 7 28 Catégorie sociale inconnue

1319 9 35 23 6 8 35 19 6 11 29 A été dans une université étrangére
14 8 0 22 30 2 11 24 7 3 2 3 Religion catholique

s 2 0 1 2 0 0 1 3 0 1 1 Religion protestante

19 2 2 7 8 2 0 8 14 0 0 O Exilé protestant
20 5 014 24 1 9 19 5 1 1 1 Exilé catholique
20 10 7 24 21 4 5 30 11 2 2 O OBEuvre rédigée en latin
22 37 14 77 63 8 29 48 39 17 27 82 QOEuvre rédigée en anglais
23 6 13 39 28 10 4 23 21 5 0 7 Mission diplomatique pour le roi
2 1 0 6 10 1 13 4 3 4 9 24 Marchand
6 5 1 2 5 0 7 2 0 5 6 40 Marin
27 9 1 8 11 2 11 3 4 7 8 55 Missions commerciales
28 10 7 29 24 1 10 8 7 4 4 20 Activités militaires
29 1 1 10 4 3 1 4 5 0 0 O Héraut
30 5 12 210 5 4 0 8 4 0 1 O Période 1300/1350 Caractéristiques
31 5 6 24 6 1 0 19 10 1 1 O Période 1350/1400 non prises
32 9 5 42 13 4 1 30 18 4 7 0 Période 1400/1450 en compte
33 05 1 2015 2 5 27 6 1 4 0 Période 1450/1500 dans ’analyse
34 23 24 71 58 7 17 46 4 0 4 6 Période 1500/1550 factorielle
35 103 49 221 188 31 78 150 123 49 44 139 Période 1550/1600




ot

00S
ajns
(4
134
€
61
I ¥go L
4! £ NGl LT 9T
Vid ‘
| Vi | Ta1 O
T 9 82w b
|14
ot $
VLI
qadd
aImw
6
I
8 14
E [feonnIaA] aoueLIRA B[ 3P 0 66 : T XV
14! [reluoziioy] aoueriea B[ ap 04 §°0L © | 9XV
sudnIoIsty sap agedo
0z L10)sty sap A



61

008
[aos] 8
1 X4 o vi
[vag]| [€dd ] [Ceid ]
4| 97
1z (4 JON Lz
3 L Y4 AIQ
TAI
V1I (44 14
S
JIN
R:(259) 6

[reoniaa] o4 s @ g axy
[reyuozuioy] op 8°QL : 1 XV

SUALIO)STY Sap 3aBeAoA

L

ST



8¢ v 19— 0 0 s 3 0 b— 89 91 81— 695 €6  SI6— Sy vl £66 Ald
so1 L€ 151 6 S £ — €51 s6 1¥e sz iz 621 16 8IL  £9— 68 b 88 T adn
v s g€— < 8 sy £ 9 ggE— I v €— sz 69 60v— 9T 143 SIL " dOW
0 0 1— 10z L vLl 208 6¥€ 00¢ sv ss 611 — T§ Wy sy 08 £6 £86  ydan
v 9t 91— 81T 801 wi— €1 Is €L n szl (8 959 99¢ £6 Le 066 " Vil
1 1 v1 61 vl 9 8v £ o1t — 9T 81y 8ve s¢ oy e — 79 59 088 1 S S,
1 ozt 9%z — 98 Lot T2 ¥ 29 691 — 06 6€7 geg— 91 9%z Ut L€ ve 78 QoS
L1 ol 143 Al 601 201 6v €5 oL— st 62 L91 23 wr S0t 1S 191 806 " gdd
0s1 w (8 0 0 (4 88 st 88—  Of 9 68— O 89L S8t 59 +81 196 T VHd
4 1 ot vl u 69— oL 78 081 —  6£T s9p b — 0T s8¢ Lg€ 1§ 8¢ sv8 108
vl 9t L 8€ v 62— SI i 9 vl 9 w— € 8§ 28 1€ 6L 6L T
MLD  M0D d#§ MID 0D d#t d1D MOD d#€ ULD  HOD dJ#4T WID ¥OD d#1 ANl dIiod  L1O
s81 6¢ 661 S st 6t 11 Ly 0T— 1 v si— 1 8 89— sl b 988 82
£ o1 16— € 1 £€ S T sb— 1z vl 611 — 681 &6 sL6—  Thl w 0L6 I
8¢ €1 wi— L 4 8 — 9 4 w— €l 6 w — 06l 556 ST 1 — Ibl 9t 186 "9z
0 0 £E— 0 v 6L1 0 0 = 5 vo1 (8T 8L WL 06L— Ol Lz L£6 5T
19 € 101 — 01 i 61 0s ov 1ZE— oyl 681 WT— 6 985 sep 09 ss 0L6 £
£ 18 Is 0 1 v— ¥l o 8¢ 4 €1 61— ¢ 98 €91 — LI 951 LL6 "
68 L9 wi— L 61— 1 (4 = 1 is 8v ws s T v 96 1z
£2 L 98— 0 0 €1 £2 o€ PIL— 9T 929 szs L1 967 196 82 696 " 02
9v 0t 91— st IsT SLE ove 08¢ 1is 1Z v 0z— It 9% s$9 i S1 996 "6l
£€ zot 182 0 4 8¢ 1€l £1L ShL 0 v = 0 134 vEl o1 v vp8 "
ot 8 w— 0 0 z 8z or 01— €67 06§ Ly 8 vTE 60 6F oy 796 oyl
9 zn 89— €8 €8¢ 9t — It 691 <8 0t 661 16— 0 6 0T ot I us i
Ji4 L€ 8 £ 3 - €& 5§ Ls— ¥t v v6— €2 0Tl 60C €2 zn 96 e sousr
s 16 56 v 1 €€ L1 £5 €L 8v 99z £91 ¥l 96 g6z — 8l vs £86 Bt
91 41 95— ¢ < 8¢ o€ v +01 £1 1€ 16 st 8L LSy v 9 L8 -0l
st or 101 €€ 1€ 181 — 8 wy o ozE 51 sz1 Ll € 681 giz U ¥l 68 6
0t 9 1z —  6¥ 0€1 1€2 0 0 9 vE t61 £8¢ 8 8i€ e 81 £1 8L9 "8
3 65 66— 5 LIE (434 0 I o1 L 8 811 — € 09z ol 8 vl 1zL L
(9 081 we - 19 661 s8T— 98 6€€ we— 1 < w— 1 ¥ o€l vl ot SEL 9
89 11z 81 9 %2 Ww— <l 8 b1 s zs 15 i 201 L ot 61 vLy g
0 0 € 0 0 8— 0l s sy 0 0 L— &t 656  ¥I9— 90l 8L 96 "y
7 L9 ne 9 06 R 88 1 60 — 9T St w— <t €IS S8 e St 688 g
v 6 9L— 9l 66€ 08 — 1 € w— 0T 1 10— v 881 sve w1 9 £vL T
L 8 6v I s 611 — € z st o€ w 2 — 8 €88 8IS 69 89 36 1
WL ¥OD d#§5 ML M0D d#v 1D  MOD d#E MID ¥OD d#CT MID  WOD d#1 ANl 4Iod LD
£ % £ % £ 3. 2 oy, g 3
- :-'gg w 2 S5 5-23 e ¥ S5~ 5-,%§ w v 2% 2.93 I :gg :.95 3 53 mg'ﬁ
£ oS ¥ 2 o€ & =8 ] g %X TS8F ws= g x —8F o= £ ¥ =,u 2545 S2E
S S O PRI LS SO FEY LI O PR LI B PR L M M B L
5§55 ££2 358 555 Ei2 395 5B B85 e5f 8l% BEE 8 55y 88F o.f sf% I z2ic
a3 285 875 397 2B BUL 397 EBS 8%z 30T 2ES g8%: 397 2BS g%5 35D JEE SE
283 TSe O £ 28y Tie O 2 288 TS O § 2%y Et. § & 2%y £, § & £27s FTE 3%
Ew EE-R] 5 T L & Ea L] 5 Ea L] S E=® fad z 3y SE K
g S g S g S g 5w E 5w z &= B
© © © b o © S © S © S 5




JUSTE LIPSE ET L'IDEE D’EUROPE

L’Antiquité gréco-latine n’a pas exactement connu notre notion
moderne de I'Europe!, malgré les efforts d’'un «chorographe» comme
Strabon ou d’un «géographe » mathématicien comme Ptolémée. Dans un
monde progressivement unifié autour de la Méditerranée et centré sur
Rome, puis sur Ravenne et Byzance, les représentations intellectuelles ne
permettaient pas de saisir I’Europe physique et humaine dans son
originalit¢ propre. Pour Horace, les deux bouts du Monde sont les
Colonnes d’Hercule — séparant I’Europe de I’Afrique — et les
embouchures du Nil; et les monnaies impériales qui présentent Hadrien
comme «restaurateur de la prospérité publique», en Italie, dans les
Provinces, en Asie, en Afrique, et méme comme Restitutor Orbis
Terrarum, ne la mentionnent pas?.

Il vaut donc d’étudier comment cette notion relativement nouvelle
s’est progressivement imposée a des Humanistes que pouvaient en
détourner des préoccupations «classiques». Car ces Humanistes, a nos
yeux de modernes, sont véritablement des Européens, pouvant dire avec
Lipse qu’ils ont «vu la plupart des lieux d’Europe». Et ils ne I'ont pas
«vue» en touristes superficiels, mais ils I'ont pratiquée, par le triple
commerce des livres, des hommes, et du monde. Faut-il appeler
Jules-César Scaliger Italien? ou plutét Allemand, du fait de ses études?
Scévole de Sainte-Marthe n’hésite pas & enregistrer comme Frangais. Né
par accident 2 Genéve — sa «patrie la plus chére» —, Isaac Casaubon
n‘en est pas moins francais, nourri «dans la révérence des lys»,
enseignant @ Montpellier et a Paris (1596-1610) ; mais les Anglais 'ont
recqu comme exilé et l'ont honoré, comme leur, d’une sépulture a
Westminster *.

Mais c’est peut-étre & Juste Lipse que convient le mieux ce titre
d’Européen. Sa vie I'a mené de Belgique en Italie et en Allemagne,

1. Le mythe d’Europe: Apollodore, Bibliothéque, 111, 1; Hygin, Fables, 178, 179;
Pausanias, V, 25, 7; Apollonios de Rhodes, II, 178. Cf. Horace, Odes, 111, 25; Ovide,
Métamorphoses, 11. 836; Moschos, II, 37, 62. Dans I'Hymne a Apollon, 46, 73, 113,
Europe désigne le pays du couchant; pour Hésiode, Théogonie, 337, 359, Europe est une
Océanide, sceur d’'Asie, dont le domaine est la Créte. Sur le passage du mythe a la
géographie, cf. F. Benoit, Le mythe d’Europe et la naissance de la civilisation d’Occident,
Annales de la Faculté des Lettres d’Aix, t. 38, 1964, p. 273-296.

2. Strabon, I, 64; II, 106; Ptolémée, II, 1, 6; Horace, Odes, 111, 3, 47; cf. Roman
Imperial Coinage, t. 11, n° 868-891.

3. Lipse, in Hlustrium et Clarorum Virorum Epistolae... quas collegit ac edidit Simon
Abbes Gabbema, Hist. Fris., 1669, ep. 13, 1584 ; Casaubon, ep. 804, 1612. Cf. notre La
Renaissance de la Critique, Saint-Etienne, 1976.



JUSTE LIPSE 171

avant un long séjour chez les Bataves; et il n’a tenu qu’a lui de ne pas
répondre a des appels pressants en France, en Angleterre, et 3 Rome
méme. Ses correspondants dans les dix Centuries épistolaires constituent
proprement un canon humaniste, par le dénombrement de tout ce qui
compte dans la Respublica Litteraria. Et ses éditions et commentaires de
textes anciens, tels son Tacite et son Sénéque; ses compositions
personnelles, comme le De Constantia,; ses recherches exhaustives sur la
Morale et la Politique antiques — Politica, Monita et Exempla Politica,
Manuductio ad Philosophiam Stoicam, Physiologia Stoicorum — par de
multiples éditions, rééditions, contrefacons, dues quasiment a toutes les
presses européennes, ont assuré a sa lecon la plus large diffusion.

Or Juste Lipse réserve a I'ldée Européenne une part et un role de
plus en plus importants.

Certes cette idée ne s’est pas imposée d’emblée. En 1584 encore, le
De Constantia n’évoque I’'Europe pour ainsi dire que négativement : elle
penche sur son déclin, déchirée qu’elle est par les guerres intestines et
les guerres extérieures, ainsi que par les schismes. Et cette maladie
mortelle est voulue par la Providence méme, «pour exercer, chatier,
punir », tout autant que «pour la conservation de 'Univers», selon un
rythme qui dépasse I’entendement humain. Seuls P'intérét et I’amour-
propre font «déplorer les maux» de «la petite patrie» qu’est la
Belgique, ce «petit point de I’Univers». Anaxagore et Socrate avaient
raison de se proclamer «citoyens du Monde ». Car il n’existe proprement
que «la Grande République Universelle », «notre vraie Patrie ». Si donc
notre Royaume n’est pas de ce monde, on voit mal quelle importance
accorder a I’Europe et quel role lui assigner: tant et tant d’Empires et
de Royaumes ont déja disparu depuis I’Antiquité, et jusque dans ce
Nouveau Monde ou l'on cherche vainement «Hayti, lucaie», voire le
Pérou et le Mexique.

De plus I'Histoire, par la memoria rerum, ne se borne pas a 'amere
lecon des «ubi sunt? », enseignant «prudence et probité». La Révéla-
tion, et lapport de la Tradition, valorisent singulié¢rement I'Orient. En
1601, dans une lettre célébre a Nicolas de Hacqueville?, Lipse le précise
encore :

L’Histoire se divise en Mythistoire, objet des poétes, et en Histoire,
Naturelle pour les plantes, et Narrative, aussi bien divine qu’humaine.
L’Histoire divine est Judaique (Josephe, Hégésippe), Chrétienne (Eusébe,
Sozoméne, Baronius). A quoi s’ajoutent des Miscella, comme la Tradition
mahométane. L’Histoire humaine, publique ou privée, est: Orientale
(Hérodote, Diodore, Polybe, Plutarque, Zonaras); Grecque (Thucydide,
Plutarque, Arrien, Quinte-Curce); Romaine: ancienne jusqu’a Auguste;
moyenne jusqu’a Byzance ; récente ; barbare enfin: I'Empire une fois ruiné,
la majeure part en est revenue aux Gaulois, aux Germains et aux Turcs,
chez qui elle s’affirme tour a tour (alternatim).

Ainsi, jusque dans la volonté de recourir a des Historiens profanes,
la part traditionnelle de I'Orient reste essentielle. Ajoutons le grand

4. I Centuria Miscellanea, ep. 61, 1601 ; cf. Politica, 1, 9 et Notae.



172 J. JEHASSE

théme de la Translatio Studii, ou le role capital est tenu jusqu'au XV°
siecle par cette Byzance, qui provoquera la « Renaissance de I'ltalie, puis
de la Gaule, enfin de I’Allemagne ». Et bien entendu la tradition méme
de la Révélation judéo-chrétienne.

Cependant Phistoire de la Révélation, telle que 'expose en 1604 la
Manuductio, d’apres Clément d’Alexandrie, privilégie singuliérement
certains pays d’Europe. Par filiation directe, par inspirations particuliéres,
par raison naturelle enfin, se serait maintenu depuis Adam un filet de la
Révélation, qui a successivement éclairé «les Chaldéens, les Egyptiens,
les Ethiopiens, les Indiens, les Perses, les Scythes, les Gaulois, les
Celtes, et le reste des hommes». Pour sa part, I'Italie a directement
connu la philosophie de Pythagore, qui en est aussi trés proche.

Privilégiée par cette Révélation particuliere, I'Europe «celte et
germanique » bénéficie directement d’un «Stoicisme » originel, ot nous
pouvons reconnaitre un courant «pré-augustinien», fondé sur le moyen-
stoicisme de Panétius et Posidonius, repensé par les premiers Peres, ces
prisci illi Patres, ou s’affirment Origéne et Clément d’Alexandrie,
Cyprien et Tertullien surtout>. Or ce courant, que pense retrouver Lipse,
revét pour notre propos une importance capitale. Non seulement il
donnera a I'Europe I'’équipement intellectuel qui permettra I'éclosion du
«Mouvement mécaniste », dans un monde laicisé ou il appartient i la
volonté humaine de réaliser vaille que vaille son destin; mais il en
permettra proprement la représentation. Car le triomphe d’une triple
partition, empruntée a la premiére Patristique, distinguant corps-idme-
esprit — et les Pascalisants y reconnaissent les trois ordres de la chair,
de I'esprit et de la charité —, nourrira une triple association habituelle a
I’Humanisme érudit:

— La Respublica Christiana tient de I'ordre spirituel.
— La Respublica Litteraria de I'ordre intellectuel.
— Et c’est 4 I'Europe de représenter, d’incarner, I'ordre temporel.

Un tel aspect temporel, notons-le, explique qu’au XVI¢ siécle
I'Europe est pathétiquement envisagée comme morcelée, déchirée, en
royaumes qui s’affrontent cruellement. L’Europe nait ainsi d’'un constat
objectif, mais amer: Dieu est caché; 'unité de la Grande République et
de la petite République qu’est notre monde terrestre n’est plus une
donnée. La terre n’est plus au centre de I'Univers, et I'Europe méme
n’est pas au centre de la terre habitée.

Mais le Monde n’en reste pas moins sous-tendu par la pensée
divine. Pour Lipse, il est «Intelligent», c’est-a-dire Rationnel, et c’est a
I’'homme d’en faire l'investigation méthodique. Il s’agit de récupérer le
temporel, au lieu de se complaire dans un intellectualisme désincarné, de
s’abimer dans un spiritualisme théocentrique. Il s’agit dorénavant de
préparer un corps pour une ame, et pour un esprit.

Désormais le Lipse de la maturité prone donc le voyage. L'Europe
est ainsi mieux reconnue en extension. Et le jeune Douza, son disciple,
pousse son itinéraire humaniste non seulement vers Prague, «la ville la
plus raffinée de Germanie», mais par Nuremberg, Leipzig, Dresde,

5. Renaissance de la Critique, chap. IV, De l'augustinisme aux Mceurs antiques.



JUSTE LIPSE 173

Bratislava, il compte gagner Cracovie, Varsovie, Dantzigb. A P’extension
répond aussi la profondeur. Chaque région d’Europe, chaque petite
patrie, devient I'objet de recherches patientes et minutieuses, toujours
passionnées, qui chez Lipse culminent dans son Lovanium (1606). Pour
illustrer les grandeurs francaises, on voit méme Casaubon diligemment
dresser et commenter la liste des empereurs romains gaulois’. Par la
méme, la psychologie des peuples, d’abord traditionnelle, se nuance et se
diversifie, et I'on constate chez un Lipse un net progrés des Epistolicae
Quaestiones aux Monita et Exempla Politica de 1604. A leur tour, les
langues européennes sont reconnues comme des réalités vivantes,
individualisées. Elles subissent de multiples influences, qu’il appartient a
la science de déceler. «Ce n’est pas la nature» — comme le voulait
Bécanus pour affirmer la supériorité du Flamand —, «mais l'institution,
I’art, le hasard » qui leur donnent leurs divers caracteres®. Elles vivent et
disparaissent pour les causes les plus légeéres: «arrivées de peuples,
colonies, nouvel empire, expulsions, immigrations, et autres causes 2 tirer
des histoires et de I'observation ».

Car le trait le plus net de cette enquéte, c’est que les réalités
humaines et physiques sont toujours muables, en devenir: Omnia gyrare.
Rome, «ce résumé de I’'Europe», décline. Lutéce, «abrégé du monde
habité », décline aussi. Anvers, la perle de la Belgique, est ruinée®. Ce
sont les « Barbares du Nord», Polonais, Allemands, Suédois, désormais
les meilleurs latinistes. Ainsi n’est-il plus d’exemple universel dans un
siecle qui ne songe qu’a approfondir sa différence 1. L’exemple de Rome
est dépassé. Lipse a beau dédier sa Magnitudo Romana a la fois au Pape
et a I'Empereur, il sait que cett¢ conciliation méme n’a plus chance de
s'imposer. Et Casaubon ira plus loin, en soulignant que «cette scission
lamentable » entre catholiques et protestants était «nécessaire ».

Ce sont donc ces particularismes, étendus jusqu’a la chronologie, au
calendrier, qui, jugés définitifs, détournent des notions d’Empire, de
Monarchie Universelle, et qui fondent la notion complexe d’FEurope.

Car les Humanistes ne s’en tiennent pas a ce simple constat. Leur
ambition est de dresser cette Europe aux disjecta membra contre les
obstacles qui la minent, et selon un triple aspect, temporel, spirituel, et
intellectuel.

TEMPORELLEMENT, T'Europe se définira d’abord contre les
«Barbares». Sans doute par la guerre, et Lipse admet les expéditions
armées «contre les Barbares et les Impies, s’ils sont violents», voire

6. V. lettres de J. Douza, éd. Gabbema, p. 336 sq., ep. 46-49 (1596-1597).

7. Casaubon & Auguste de Thou, ep. 1062: «j’ai recherché si je pouvais trouver
quelque personne auguste dont la naissance ait pu enorgueillir justement notre patrie ».

8. Centuria 111, Ad Belgas, ep. 44, 1599.

9. Cent. I, Ad Belgas, ep. 19; Cent. I1l, Ad Belgas, ep. 30; Cent. I Misc., ep. 22,
cf. Cent. 1V, ep. 81.

10. Parmi les langues vernaculaires. Lipse choisit d’abord le francais qui a «plus
d'extension et d'emplois»: Cent. V, ep. 47. C'est en francais que la Reine Elisabeth
s'adresse «A nos bons Amys les Estats de Frise ou a leurs Deputés», éd. Gabbema,
p. 585, ép. 29. «Par un exemple nouveau», Lipse réunit sa correspondance dans «une
Centurie écrite aux habitants de deux régions»: 'une Ad ltalos et Hispanos, 'autre Ad
Germanos et Gallos.



174 J. JEHASSE

contre tous ceux «qui différent horriblement de nos mceurs et de notre
religion». Il admet encore plus la croisade contre I'Islam, qui «régne
déja sur le tiers de I’Europe»!. Mais ’Europe a encore a apprendre,
des «bons sauvages» mémes, mais surtout des peuples comme les
Chinois, dont on doit tirer grand profit a

remonstrer qu’'un si admirable empire. plein de si grandes villes, équipé de
toutes choses qui servent a la vie humaine, et sans comparaison plus peuplé
que Roiaulme du monde, se gouverne de telle fagon, que non seulement il
se rend admirable de sa bonne police, mais aussi nous condamne nous
autres Frangois, qui n’avons qu’un petit Royaume au prix d’eux, et nous ne
pouvons compatir les uns avec les autres, et nous coupons la gorge a crédit,
la ou ils vivent en toute tranquillité, et une justice si réglée, qu’ils font
honte a la Chrétienté, eux qui sont «mécréants» (Joseph Scaliger a Claude
Du Puy, 1.83, 25 aolt 1587).

Faire I'Europe, c’est ainsi revendiquer un héritage, et reconquérir les
parties perdues. Mais c’est surtout assumer une mission providentielle, au
dehors comme a l'intérieur. Car la cause des séditions, guerres, schismes,
«c’est une Administration presque partout trop peu juste». Au sens le
plus haut, I’Administration fait «des Empereurs, des Rois et des
Princes» les authentiques représentants de Dieu sur la Terre, «ses
curateurs et ses vicaires» dont le role est de «manifester la puissance
céleste » 1 «Cette dignité ressemble en quelque sorte a la Divinité, ce
qu'elle est, a coup sir, si elle est administrée pour le salut physique et
moral, et d’aprés I'utilité publique » 2.

Ainsi PEurope s’incarne SPIRITUELLEMENT dans la grande
tradition de la Révélation. Et si elle déborde encore temporellement sur
la Respublica Christiana, cela reléve de l'accident. Jinsisterai moins sur
cet aspect, ou le «stoicisme» préaugustinien de Lipse prépare avec
Jansénius, son disciple, le ressourcement d’un augustinisme plus strict,
qui marquera Jansénistes et Gomaristes, et corrélativement accentuera la
pente de la laicisation. La Religion d’un Dieu sensible au cceur, mais
caché, laisse le siecle aux Césars, et le monde de la nature aux savants.

C’est en effet TORDRE INTELLECTUEL de la Respublica Littera-
ria qui donnera a I’Europe son caractere décisif. Et d’abord un nouvel
axe. Rome devient périphérique, et I’épicentre de la vie intellectuelle se
déplace sur un axe Paris/Louvain/Bruxelles/Leyde, qu’épaulent a lest
Francfort/Vienne, et Londres a [ouest. «Cette commune Patrie» de
I'Intellect, ou Lipse souhaite d’avoir «rang et place pour étre dénombré
parmi les Classiques» ', n’élabore pas seulement la renaissance de la
Critique qui atteint son apogée a la fin du siécle. Elle prépare la
Méthode, qui par le Mouvement Mécaniste donnera jour au Cartésianis-
me. Cette Méthode, a qui la Langue Latine confére encore son
universalité «de lien des arts et des sciences», sera précisément le levier
qgue demandait Archimeéde, et qui permettra d’effectuer une pesée sur le

11. Politica, V, 3. Mais les Notae ad V, 15 tempeérent la rigueur contre I'Islam par
I'éloge de Saladin.

12. V. Politica; De Magnitudine Romana,; Exempla et Monita Politica.

13. Centuria V, ep. 61.



JUSTE LIPSE 175

Monde. A P’échec temporel d’une Europe & la Romaine lors du Concile
de Trente, et de son rejet par le protestantisme septentrional, correspond
la naissance d’une véritable Europe, qui est la noétre.

Petit canton de cet «Occident» proche des rivages de Tyr, oli Zeus
enleva la fille d’Agénor; d’'un Occident sans cesse reculé de Crete et
d’Hellade jusqu’en Italie, jusqu’en Gaule et Ibérie, jusqu'en Angleterre
et Suede, 'Europe s’est ainsi imposée progressivement a la conscience,
— et d’abord par l'affirmation de ses particularités et particularismes
irréductibles . S’il n’était présomptueux de fixer l'acte de naissance
d’une notion si lente 4 émerger dans son autonomie et son extension, je
proposerais volontiers 1598. Le Traité de Vervins, en sonnant le glas de
I'idéal médiéval de Monarchie Universelle, en faisant que les Bataves et
les Belges, que les Francgais, les Espagnols et les Germains — et bien
entendu que les Anglais Elisabéthains — se résignent tant bien que mal
a se respecter dans leurs différences, a permis I'éclosion du Monde
scientifique, technique et intellectuel moderne, en brisant le cordon
ombilical qui rattachait trop étroitement I’Europe au lac intérieur de la
Méditerranée.

Jean JEHASSE

14. La découverte d'un «Nouveau Monde » semble avoir moins frappé la mentalité
érudite qu'on ne dit souvent: pour Lipse, 'Amérique était connue de Cicéron, Mela,
Platon, Aristote (Physiologia, 1, 22); 'Atlantide établissait la liaison nécessaire apres le
Déluge. Ainsi saint Thomas avait déja évangélisé les Chinois (Exempla et Monita Politica,
I, 3).



L’EUROPE POUR LES ANGLAIS
DE LA RENAISSANCE: )
FIGURE DU DISCOURS OU REALITE?

En décrivant un dessin de Diirer qui illustre I’enlévement d’Europe
par Jupiter transformé en taureau, Erwin Panofsky souligne ’émotion, la
vitalité dont le peintre réussit a animer son motif classique. Il oppose
cette vitalité aux traits figés de la sihouette médiévale d’Europe telle
qu’elle apparait dans une miniature d’un Ovide Moralisé du XIV* siécle.
Cette comparaison lui fait déceler dans le dessin de Diirer qui révéle une
vie intense «un élément important de ce que Burckhardt et Michelet
appelaient “la découverte... du monde et de ’homme” » .

A cet age du symbole et de lallégorie quest la Renaissance
anglaise, la conscience de I’Europe, qui est plus qu'un espace sur la
carte, se rattache, comme la représentation iconographique de I'événe-
ment mythologique évoqué par Diirer, au méme probléeme de la
découverte du monde et de I’homme. Notre interrogation sur «les
Anglais du XVI° siécle et 'Europe » est intimement liée a une étude de
la quéte de la connaissance et a I'interprétation des relations de I’homme
et du monde.

Que pensent de I'Europe les habitants de ces iles britanniques qui,
sur la plupart des cartes et mappemondes de cette période, occupent une
toute petite place, quasi insignifiante? Ou plutdét et d’abord, quels
rapports existe-t-il entre ces iles et le continent européen? Pour Erasme
de Rotterdam, cet ambassadeur de la Renaissance humaniste? qui, dans
une lettre a Fisher du 5 mars 15183, manifeste l'intention de se fixer en
Angleterre, 1’Angleterre «c’est le bout du monde», et pour les
humanistes qui résident dans cette «partie peut-étre la moins corrompue
de la chrétienté » — toujours selon les mots d’Erasme — les échanges se
multiplient entre Londres ou Oxford et les cités du continent, Louvain
comme Bale, Paris, Strasbourg, Mayence ou Spire... Lettres et livres
circulent ou autres témoignages d’amitié: ainsi ce cadeau de deux
bouledogues que Thomas More fit a Guillaume Budé en aolt 15189
L’humanisme pénétre I’Europe entiére au-dessus de toutes les frontiéres.

1. E. Panofsky, Studies in Iconology. Humanistic Themes in the Art of the
Renaissance, 1939 ; Torchbook ed., 1962, p. 29-30.

2. W.P.D. Wightman, Science and the Renaissance, Aberdeen University Studies,
number 143, vol. I, p. 52 «Principalities and Powers ».

3. Cf. G. Marc’hadour, L'Univers de Thomas More, Paris, 1963, p. 263.

4. Ibid., p. 269.



L’EUROPE POUR LES ANGLAIS DE LA RENAISSANCE 177

Dans le réseau de vie intellectuelle que constituent toutes les cités, les
mémes courants d’idées philosophiques, politiques ou religieuses se
répandent — ainsi par exemple les théories néo-platoniciennes de
I’Académie de Florence —, ou bien encore les hommes sont confrontés
aux mémes problémes sociaux, entre autres a ceux que soulévent les
bandes de vagabonds, de sans aveu, gueux et bohémiens qui, des
Balkans & I’Espagne, de I'Italie a I'Irlande, errent sur les routes en y
semant I'obsession de Finquiétude. D’autre part, le mythe médiévai de la
Respublica Christiana n’est pas encore dépassé; il subsiste au-deld de
1500: mythe d’une société stratifiée ou chaque individu, chaque corpora-
tion, chaque peuple occupe la place qui lui est propre. Il sert de point
de départ a la réflexion politique. En cette Respublica Christiana, tous
les gouvernements de [I’Occident latin forment comme une union
mystique. Et leurs ambassadeurs, dans l’exercice de leurs fonctions,
travaillent & maintenir la paix pour le plus grand bien, non pas des
diverses nations par eux représentées, mais de la société humaine, qui
est le corps de la chrétienté 5. Cela ressort des maximes des juristes du
temps aussi bien que de la lecture de ce manuel pour diplomates qu’était
au XV¢siécle le Brevilogus de I'archevéque de Toulouse, Bernard du
Rosier®.

Aprés 1500, I’Angleterre, comme tous les peuples de I’Europe,
continue a penser en termes d’une vaste société hiérarchiquement
ordonnée, dont toutes les parties forment un tout au-dessus duquel
s'affirme encore l'autorité souveraine du Pape’. C'est bien dans ce
contexte qu'Henri VIII, prenant parti contre Luther dans les conflits
religieux, devait recevoir du Pape le titre de Fidei Defensor. C'est dans
ce contexte que s’organisent a Londres en octobre 1518 les fétes
célébrant le traité de «paix universelle», aussi appelée «perpétuelle»,
entre la France et I’Angleterre, jurée a Saint-Paul de Londres le
3 octobre. Le 5 octobre a Greenwich, Marie Tudor, fille d’Henn VIII,
qui avait alors deux ans, devient I'épouse du Dauphin Frangois, pour que
les deux royaumes «liez et confédérez a tousjours et jamais» puissent
lutter contre le péril turc®. Le disguising ou mask offert aux dignitaires
étrangers en visite est une parade politique. Aprés une entrée tumul-
tueuse de Turcs jouant du tambour, arrive le cheval ailé, Pégase, monté
par Rumeur. Pégase vient de survoler le «monde», y publiant les
nouvelles de la paix et de lalliance anglo-frangaise. L'un des tableaux
vivants montrait un olivier portant les armes du Pape; un sapin portant
celles de 'Empereur ; un lys avec le blason du roi de France et un rosier
avec celui du roi d’Angleterre. Entre l'olivier et le rosier reposait une
jeune fille, dont une main touchait l'olivier et les pieds la tige du rosier ;
un dauphin était auprés d’elle. Quand Rumeur eut expliqué I'allégorie de
la paix universelle, le Turc vint proclamer son mécontentement: «Moi,

5. Garrett Mattingly, «Changing Attitudes towards the State during the Renaissan-
ce», in Facets of the Renaissance, Essays, W.H. Werkmeister ed., Harper Torchbooks,
p. 24.

6. Ibid., p. 24-25.

7. Ibid., p. 26.

8. G. Marc’ hadour, ibid., p. 270.



178 M.-Th. JONES-DAVIES

qui suis de ce monde, je ne m’en réjouis pas». Ainsi, dans cette féte,
’Europe apparait — et ceci est important — universellement unie contre
le Turc®.

Le souci de sauvegarder cette union mystique se manifeste claire-
ment quelque dix ans plus tard aprés le sac de Rome par les troupes
impériales et emprisonnement de Clément VII au Chateau Saint-Ange,
sacrilége qui devint un théme de propagande politique abondamment
exploité en Angleterre comme sur le continent. Dans une picce latine
jouée au nouveau théitre de Greenwich, dont le toit s’ornait d’une
mappa mundi circulaire — annonciatrice du futur théatre londonien du
Globe — et dont le plafond astronomique avait été peint par Holbein,
saint Pierre confie au Cardinal Wolsey le soin de libérer le Pape.
Henri VIII et le Cardinal paraissent seuls susceptibles d’obliger 'Empe-
reur a conclure la paix. Quand Charles V eut permis 'évasion du Pape,
la nouvelle en fut célébrée a la cathédrale Saint-Paul le 5 janvier 1528,
et deux jours plus tard le Cardinal Wolsey invita tous les ambassadeurs a
un banquet agrémenté de représentations dramatiques. Au cours de ces
festivités, le Cardinal était salué comme le pacificateur de ’Europe, d’ou
Iennemi, au dire du Secrétaire de I’Ambassadeur vénitien a Londres,
«pire que le Turc», aurait voulu chasser religion, paix et justice '’. Ainsi
vaste réseau de vie intellectuelle, ou Respublica Christiana, 'Europe est,
aux yeux des Anglais, synonyme de savoir, de connaissance, mais encore
signe de pouvoir.

En plus des fétes révélatrices du sentiment qui lie ’Angleterre a la
puissance européenne en ce premier tiers du XVI® siecle, il convient de
citer un fait bien connu, significatif de la confiance que mettaient les
Anglais — le roi en particulier — dans le savoir de I'Europe. Quand
Henri VIIlL, voulant faire annuler par Rome son mariage avec Catherine
d’Aragon, eut des difficultés avec le Pape, il resta sensible a I'opinion de
I'Europe, et fit demander I’avis des grandes universités, de la Sorbonne
aussi bien que d’Orléans, de Bologne ou de Padoue, tant il croyait
qu’elles renfermaient la science infuse du monde.

Mais laissons 1& Henri VIII et le premier tiers du si¢cle. Laissons
passer et se répandre les contre-courants de la Réforme. Laissons naitre
et grandir I’Eglise d’Angleterre. Laissons de c6té les régnes
d’Edouard VI et de Marie Tudor. Nous arrivons d’emblée aux années
capitales de I'histoire de la Renaissance anglaise, aprés la victoire contre
la Grande Armada, donc aprés 1588.

Je prendrai maintenant pour point de départ de mon enquéte un
cartoon hollandais anonyme de 1598, portant le titre ironique: « 'Europe
Espagnole » !!. Ce cartoon souligne bien toute la rhétorique de I’image.

9. Sydney Anglo, «The Evolution of the Early Tudor Disguising, Pageant, and
Mask », in Renaissance Drama, New Series I, Essays Principally on Masques and
Entertainments, S. Schoenbaum ed., Northwestern University Press, Evanston, 1968,
p. 27-28.

10. Gasparo Spinelli, secrétaire de l'ambassadeur vénitien 4 Londres. Cf. Sydney
Anglo, ibid., p. 35-42.

11. Ce Cartoon est reproduit dans The British Empire, Orbis, London, 1980, 1. p. 84.
Il illustre le texte de Lacey Baldwin Smith: «Showdown with Spain». Mon attention fut



L’EUROPE POUR LES ANGLAIS DE LA RENAISSANCE 179

Le corps de la reine Elisabeth I se confond avec toute 'Europe. Sa téte
couronnée tient la place de I’Espagne (vaincue depuis la défaite de
I’Armada), son bras droit recouvre I'ltalie et sa main droite tient le
globe du pouvoir. Tandis que son bras gauche soutient I’Angleterre et
I’Ecosse, de sa main gauche elle brandit une épée pour écarter le Pape.
Sous I’épée royale une ile entourée de clayonnage et gardée par un lion
figure la Hollande; on y distingue un marin hollandais qui retient
Pamarre d’un voilier et gouverne la flotte protectrice de la Hollande
contre I’Espagne. Cette carte orientée du nord au sud et non pas d’ouest
en est montre ’Espagne au nord (pour que la téte couronnée d’Elisabeth
soit au haut de I'image), la Moscovie au sud, la Méditerranée et la
Barbarie Africaine a 'ouest. Le discours des images de ce cartoon rend
compte de [I’évolution accomplie depuis le temps d’Henri VIII.
Henri VIII avait bien proclamé en 1538 qu’il gouvernait un empire;
mais, avec Elisabeth, I'idée que le salut vient de la nation, que la nation
elle-méme est toute puissante prend toute son importance. Ce change-
ment d’attitude envers la notion de PEtat se préparait depuis fort
longtemps. Telle était bien I'idée que répandait Le Prince de Machiavel,
et déja au XIV®siécle Marsile de Padoue dans le Defensor Pacis
n’avait-il pas poussé trés loin les théories étatistes ? N’avait-il pas posé le
principe d’une démocratie de la société chrétienne, en vertu de quoi le
Pape n’aurait été qu’un évéque comme les autres et 'empereur aurait
assumé la présidence des affaires de [I'Eglise, devenant «fidelem
legislatorem superiore carentem», «fidele législateur humain n’ayant
personne au-dessus de lui»!2? Puis il faudrait signaler, vers la fin du
XV¢siécle, le traité sur la diplomatie — qui dut attendre quatre siécles
avant d’étre publié — par I'humaniste vénitien Ermolao Barbaro. Ce
diplomate repensait le réle de 'ambassadeur en démontrant par exemple
que les intéréts de la République de Venise, donc d’'un Etat individuel,
passaient avant les intéréts de la Respublica Christiana. Ainsi peu a peu
naissait la religion du patriotisme, qui, pour I’Angleterre, devait
s’épanouir sous Elisabeth 3.

Alors, pour I’Angleterre d’aprés 1588, consciente de sa propre
puissance navale, vérifiée dans la lutte victorieuse contre Philippe II, que
représente donc I'Europe continentale dans les faits et dans les idées?

L’Europe continentale, c’est d’abord sans doute le lieu des batailles
ot s’affrontent les forces protestantes et les puissances catholiques; or, la
guerre ne peut qu’inquiéter les esprits sérieux. Sir John Davies, dans
I'une de ses Epigrammes, se moque des galants par prétention que les
grands problemes du temps laissent indifférents: ces galants ne cherchent
pas a comprendre, par exemple, si la guerre entre la France et

attirée sur ce cartoon par un de mes étudiants de maitrise, M. J.P. Gross, qui rédigea un
mémoire sur Marlowe, The Massacre at Paris.

12. Garrett Mattingly, ibid., p. 26. Rappelons qu’au XVI® siecle, lorsque Luther
devait étre arrété pour étre jugé a Rome, il fut sauvé par l'intervention de Frédéric Le
Sage, électeur de Saxonie, non parce que celui-ci appréciait la théologie de Luther, mais
parce qu'il ne lui plaisait point que I'un de ses sujets fit jugé par une Cour étrangere. Cf.
W. P. D. Wightman, Science and the Renaissance, ibid., p. 50.

13. Garrett Mattingly, ibid., p. 33.



180 M.-Th. JONES-DAVIES

I’Espagne, qui actuellement bat son plein, est «pour le bien ou pour le
malheur de I’Europe». C’est encore un lieu de refuge pour les sectes
anabaptistes ou pour les catholiques anglais qui se réfugient & Douai, a
Reims, & Prague ou au College anglais de Rome. Par exemple un ancien
maitre de I'école de Stratford-on-Avon, qui eut peut-étre Shakespeare
pour éléve, Simon Hunt, converti au catholicisme, se trouvait dans ce
collége en 1580. C’est aussi «l’ailleurs» que les voyageurs anglais en
quéte d’espace s’en vont explorer comme Ulysse pour y acquérir sagesse
et expérience, pour faire reculer les limites du croyable, de leur horizon
quotidien, pour tenter de vérifier I'imago mundi de leurs réves ou de
leurs fantasmes. Peu importe s’ils reviennent sans avoir exploité toutes
les possibilités de leur imaginaire. Les uns dans leur fatuité abuseront
par leurs récits la crédulité de leurs compatriotes et rapporteront du
continent les modes étrangéres ; et les autres, en retrouvant I’Angleterre,
s’abandonneront au triomphalisme que déja souligne Froissart qui avait
vécu en Angleterre sous Edouard III et sous Richard {14, Ils opposeront
cet «ici» [I’Angleterre], pour eux le lieu d’ou Dieu parle ', le centre du
monde, a «lailleurs» qui est par comparaison méprisable. A ce
triomphalisme fera parfois naturellement écho, dans les classes populai-
res, un chauvinisme exacerbé, allant jusqu’aux libelles et révoltes contre
les étrangers de Londres, contre les Espagnols tout d’abord qui
représentent 1’ennemi redoutable, mais aussi contre les Flamands ou les
Frangais qui mangent le pain des Anglais. Un poéte, Thomas Dekker,
observe combien il est difficile pour un étranger 4 Londres de trouver a
se loger a un prix raisonnable.

Cependant, si «l’ailleurs européen» passe pour inférieur a ’Angle-
terre, toujours par la renommée de ses trés anciennes universités,
I'Europe est une source de connaissance. Si méme nous n’évoquons que
ce dernier point, les exemples sont nombreux. Padoue est appréciée pour
ses écoles de droit et de médecine. De nombreux gentilshommes anglais
tenaient leur éducation de cette universit€é. Shakespeare dans la Mégere
apprivoisée nous montre que le jeune Lucentio s’y rend pour étudier;
d’autre part, dans le Marchand de Venise, Portia, déguisée en jeune
docteur de la loi, se dit venir de Padoue. Si déja a la fin du XV* siecle
John Colet y fit ses études, c’est a Padoue que, quelque cent ans plus
tard, William Harvey, qui devait découvrir la circulation du sang, obtint
son diplome de docteur en médecine. Dans La Misére de [I’Esprit,
Thomas Lodge, qu’intéressent les études médicales, fait allusion «aux
savants Galiénistes d’Italie ou d’Europe»!®. Ce méme Thomas Lodge,
victime de la loi de primogéniture et déshérité parce que converti au
catholicisme, choisit lui-méme la route du continent afin d’y obtenir son
diplome de docteur en médecine ; 'Université d’Avignon lui conféra son
grade et il exerca dans les Provinces Unies, a Malines et a Louvain,

14. Cf. W.B. Rye, England as seen by Foreigners, 1865, p. XXXVII-XXXVIII.

15. Francois Wahl, «Le Désir d’Espace», Cartes et Figures de la Terre, Centre
Pompidou, Paris, 1980, p. 45.

16. Wits Miserie, The Complete Works of Thomas Lodge, New York, Russell &
Russell, 1963, 1V, p. 9.



L'EUROPE POUR LES ANGLAIS DE LA RENAISSANCE 181

avant de réussir, malgré ses convictions religieuses, a se faire accepter
par le Colleége Royal des médecins de Londres. Il y a aussi le philosophe
Francis Bacon qui, dans son Eloge de la Connaissance, rend en passant
hommage aux grandes intelligences qui fréquentent les universités «de
I'Europe » 1.

Paralléelement, alors que se développait le commerce et que les
classes marchandes gagnaient en influence, en 1576, Richard Rowlands
dédia au «prince des marchands anglais», Sir Thomas Gresham,
fondateur de la Bourse de Londres, sa traduction de l'allemand en
anglais d’un guide de I’Europe: « La Poste du Monde ol sont contenues
les antiquités et origines des cités les plus fameuses d’Europe. Avec leur
négoce et leur commerce. Leurs routes et leurs mesures en milles de
pays en pays. Avec la véritable et parfaite connaissance de leurs piéces
d’argent, et lieux de leurs palais des monnaies: ainsi que tous leurs
marchés et foires. Puis les régnes de tous les rois d’Angleterre. Livre trés
nécessaire et profitable pour toutes sortes de personnes, nul semblable
n’ayant été jusqu’ici imprimé» '8, D’autres guides et méthodes pour les
voyageurs sur le continent furent composés vers le tournant du siécle,
mais l'originalit¢é de La Poste du Monde, en plus de sa dédicace a
Gresham, c’est que ce livre s’intéresse au passé et a [histoire de
I’Europe tout autant qu’a son essor commercial. Enfin I'Europe reste
toujours, comme nous l'avons vu sous Henri VIII, le rempart de la
chrétienté contre I'envahisseur turc. Lorsque Jacques VI d’Ecosse devien-
dra Jacques I°" d’Angleterre, il sera d’autant mieux accueilli qu’en 1571 il
avait glorifi¢é dans un poéme la victoire de I'Europe contre les Turcs a
Lépante. Sa Majesté est acclamée comme étant «I’homme qui écrivit
Lépante», allusion a I'un des Exercices poétiques composés par le
souverain en ses heures de loisir®. Cela explique que la Victoire de
Lépante figura aussi sur I'un des Arcs de Triomphe érigés a Londres en
1604 lors de La Magnifique Entrée de Jacques 1°7%.

Deux piéces de théatre, populaires vers la fin du XVI¢siecle,
illustreront pour nous plusieurs des points de vue sur ’Europe que nous
avons cru discerner jusqu'ici. Je veux dire Le Docteur Faust de
Christopher Marlowe et Frére Bacon et Frére Bungay de Robert Greene.
Ces pieces éclairent la réflexion des poétes sur notre sujet.

L’Europe est au cceur méme des préoccupations du Dr de
Wittenberg, Faust, qui sans doute est I’Allemand du Volksbuch, mais
aussi bien reflete les idées de son auteur anglais, Marlowe. Faust par la
magie peut prétendre égaler la renommée d’Agrippa «que P'Europe
entiere comble d’honneurs» (li. 117). Pour lui, «connaitre» signifie
«pouvoir» et donc posséder. Il réve de posséder I'espace et de posséder

17. In Praise of Knowledge.

18. L. B. Wright, Middle Class Culture in Elizabethan England, Cornell University
Press, 1935, p. 163.

19. «To the King his Majestie », signé T. B. in Sorrowes Joy: or A Lamentation for
our late deceased Soveraigne Elizabeth, with a Triumph for our Gratious King James, elc.,
The Progresses of King James Ist, John Nichols ed., London, 1828, 1, p. 9.

20. Th. Dekker, The Magnificent Entertainment, 1604, in The Dramatic Works of Thomas
Dekker, F. Bowers ed., Cambridge University Press, 1955, II, The Italians Pageant, p. 262.



182 M.-Th. JONES-DAVIES

I'or des Indes et de ’Amérique (l.i.81, 83), de devenir empereur du
monde et de construire un pont dans l'air pour traverser I'océan avec
une armée, puis de relier les montagnes qui bordent la cote d’Afrique.
Aprés avoir survolé le royaume de France, observé le cours des fleuves,
Naples, la Campanie, Venise, Padoue, il se fait conduire a Rome, qui
selon bien des cartographes était le cceur méme de ’Europe. Et c’est a
Rome que se déroulent plusieurs de ses aventures. Sans doute Faust
remporte-t-il une victoire bien protestante et facile contre le Pape, mais
la piece montre que son expérience romaine ne lui rapporte guére que
du vent. Les réves de Faust restent des réves. Ils ne sont en fin de
compte qu’illusions de savoir et de pouvoir, comme si la découverte de
I'Europe n’apportait que vanité. On se rappelle les inscriptions dont
Abraham Ortelius — lequel avec son cousin, le marchand hollandais
Meteren qui avait résidé sur terre anglaise, visita ’Angleterre en 1575 —
orna sa mappemonde vers 1580: les mots de Salomon, vanitas vanitatum
et omnia vanitas dans un bonnet de fou, et encore Stultorum infinitus est
numerus. Avec Ortelius qui met en relief la devise Nosce Teipsum,
Marlowe semble poser cette question: qu'importe la connaissance de
I'Europe, voire du monde, si tu ne te connais pas toi-méme? L’Europe
ne serait-elle que «l'idée» d’une «connaissance» ou d’un «pouvoir» et
donc d’un «avoir» illusoires ?

Dans Frére Bacon et Frére Bungay [15897] de Robert Greene, ce
n'est pas I’Angleterre qui visite I’Europe, mais I'Europe qui vient a
I’Angleterre. Le mage philosophe anglais Roger Bacon passe pour étre
«la merveille du monde»; il fera 'admiration de «I’Angleterre et de
I’Europe » (ii. 40), et il se propose par son art de doter I'lle anglaise de
fortifications telles que dix empereurs romains et toutes les légions de
I’Europe n’oseraient toucher a un seul brin d’herbe de son pays. A la
scene iv, le roi d’Angleterre regoit tous les potentats européens,
«monarques de P'Occident», lesquels ont franchi les remparts du vieil
Oceanus — Titan personnifiant le fleuve Océan, qui, selon la cosmologie
grecque, était censé encercler la plaine de la Terre. Arrivent donc au
rivage d’Albion les rois des nations qui bordent la Baltique, le roi de
Castille, 'empereur d’Allemagne et le savant allemand Vandermast,
représentant a la fois 'Europe du pouvoir et de la richesse et 'Europe
du savoir?!. Que le poe¢te s’intéresse tout particulierement a cette visite
d’Europe a Albion est mis trés en relief par la comparaison qu’il utilise :
le voyage des monarques de I'Occident est assimilé a I'aventure de la
fille d’Agenor [= Europe], qui elle aussi dut franchir les mers (scéne iv).
It évoque donc le mythe que Diirer dessina, auquel je faisais allusion au
début de cette étude. Il est remarquable aussi de voir intervenir la
notion «moderne » de frontiere, de séparation entre les peuples, entre
les nations. Par exemple les Pyrénées (iv, 1.14) qui se dressent au-dessus
des nuages enserrent de leurs murailles la riche Castille, tandis que les
falaises d’Angleterre face au continent montrent qu’Albion est «un autre
monde en miniature» (iii, 7). L’émulation caractérise les rapports

21. R. Greene, Friar Bacon and Friar Bungay, D. Seltzer ed., Regents Renaissance
Drama Series, 1963, scénes vii et iv.




L’EUROPE POUR LES ANGLAIS DE LA RENAISSANCE 183

existant entre ce «monde en miniature» et I'Europe. Lacy, I'un des
personnages principaux de la piece, met sur le méme plan la monarchie
d’Angleterre et la prospérité de I'Europe (viii, 101); puis Roger Bacon,
le mage d’Oxford, se révele plus savant que Vandermast, qui n’a
pourtant pas son pareil a Florence, a Padoue, a Sienne ou a Bologne, a
Reims, a Louvain, a Rotterdam, a Francfort, 2 Utrecht ou a Orléans.
Dans toute la puissance académique d’Oxford, c’est le triomphe de
I’Angleterre. Alors Britannia qui rassemble les chefs glorieux de ’Europe
devient I'lle heureuse par excellence: pareille a cette ile qu’encerclent le
Gihon et I'Euphrate rapide . Cela équivaut a dire qu’Albion est le
Jardin d’Eden, le Paradis dont parle Jean de Gand dans Richard II. La
gloire de I’Angleterre s’étend sur tout "Occident. On ne peut rendre
meilleur hommage a la nation qui, depuis 1588, a pris conscience de sa
personnalité et de sa richesse. C’est dans le méme esprit qu'en 1632
Massinger dans La Dame d’Honneur (I, i) définit I’Angleterre comme
«I'impératrice des files de I'Europe». A luniversalit¢ de la Respublica
Christiana a laquelle avant la Réforme Henri VIII s’était associé, au
symbolisme de l'unité spirituelle de la chrétienté dominée par le prestige
pontifical a succédé le sentiment du relatif, et aussi I’émulation des
nations les unes avec les autres.

L’enthousiasme patriotique se retrouve jusque dans l’emploi de
I'idiome indigéne. Sans doute I'enseignement du latin — langue univer-
selle — prédominait-il toujours sur 'anglais dans les grammar schools,
sans doute les gentilshommes cultivés utilisaient-ils le latin lorsqu’ils
voyageaient sur le continent, encore que leur prononciation anglaise de
ce latin les rendit pour beaucoup inintelligibles, comme Pexplique Tom
Coryat qui dut adopter la prononciation italienne; mais un large
mouvement se dessinait en Angleterre en faveur de la langue nationale
qu'a la suite d’Elyot et d’Ascham soutenaient Sidney, Mulcaster,
Bullokar, Stockwood. Richard Mulcaster fait écho a la fameuse Défense
de Du Bellay: «Jaime Rome mais mieux Londres; jaccorde mes
faveurs a I'Italie, mais plus encore a I’Angleterre, je ne juge aucun
langage quel qu’il soit, plus capable d’énoncer tous genres de raisonne-
ment, avec plus de séve ou plus grande clarté que notre langue, pourvu
que I’Anglais qui 'emploie se montre aussi habile a exprimer ce qu’il
doit dire que I'étranger»?. Seule une minorité de doctes esprits
revendique encore ['usage du latin et donc la nécessité d’'une langue
uniforme en Europe. Le latin est pour eux «I'espéranto» de I'époque. Et
la tradition sanctionnant I'’emploi des langues anciennes dans tous les
domaines de la connaissance est renforcée par la renaissance des lettres.
Il y avait eu la méme controverse en Italie entre le latin et la langue
vulgaire italienne **. Si vers le milieu du XV° siécle un humaniste comme
Leon Battista Alberti arriva a un compromis entre 'emploi du toscan et

22. Ibid., scene xvi, et Genése 11. 13.

23. M. T. Jones-Davies, Un Peintre de la Vie londonienne, Thomas Dekker, Paris,
1958, 11, p. 214.

24. Cecil Grayson, « A Renaissance controversey: Latin or Italian», An Inaugural
Lecture delivered before the University of Oxford on 6 November 1959, Oxford, Clarendon
Press, 1960, p. 13-14; 9-10.



184 M.-Th. JONES-DAVIES

du latin, au XVI® siecle Pietro Bembo le grand latiniste fut aussi un
ardent défenseur de I'italien. A Bembo qui dans son ouvrage Prose della
Volgar Lingua exprimait I'idée que quiconque écrit en latin écrit pour les
morts et non pour les vivants, on peut opposer I'opinion du philosophe
anglais Francis Bacon qui, un demi-siecle plus tard, n’osait espérer une
carriere d’avenir pour ses Essais composés en anglais. Il avait écrit en
latin les ceuvres qu'il estimait durables. Pourtant la majorité des Anglais
partageait le point de vue du poéte Thomas Dekker, lui-méme bon
manieur de langues, voire lexicographe amateur, qui affirme sa foi dans
la langue audacicuse et efficace de son pays. Dekker €crit dans Lanterne
et Lumiére de Chandelle (1608): «La langue anglaise est comparable aux
meilleures: ... les autres trés nobles langues lui prétérent mots et
expressions ; ayant mis ces emprunts a bon profit, elle est a présent aussi
riche en son élocution et aussi abondante que ses voisines les plus fieres
et les mieux fournies». Et dans 'Ode & la louange de Munday, pour sa
traduction de Palmerin d'Angleterre il déclare: «La langue anglaise est
aujourd’hui plus hardie qu’aucune autre»>.

La recherche de I'unité du pouvoir dans l'universel a fait place a la
confiance dans les qualités individuelles politiques et culturelles de la
nation de Gloriana, puis de Jacques I — comme si la partie sétait
substituée au tout, comme si la partie était devenue capable d’embrasser,
de contenir le tout.

Cette idée revient fréquemment dans les triomphes ou fétes
solennelles organisées a Londres. Je citerai La Magnifique Réception faite
au Roi Jacques... au jour du passage triomphal de Sa Majesté en son
honorable Cité... de Londres, dont les premier et septiéme spectacles
furent décrits par Ben Jonson?. Le premier spectacle présenté a
Fenchurch montre I'épitomé de Britannia, la Camera Regia qui, selon
Camden, est le siege de I’Empire Britannique, la Chambre des Rois
d’Angleterre, aussi éminente entre toutes que le cyprés au milieu
d’arbrisseaux : «totius Britanniae epitome, Britannicique imperii sedes,
Regumque Angliae Camera; tantum inter omneis eminet, quantum (ut
ait ille) inter viburna Cupressus». Ici s’avangait Monarchia Britannica,
figurée par une femme vétue d’or et de voile. On voyait au-dessus d’elle
deux couronnes avec les écussons d’Angleterre et d’Ecosse, et respective-
ment a sa droite et a sa gauche deux autres couronnes avec les blasons
de France et d’Irlande, pour signifier que le roi d’Angleterre régnait sur
quatre «nations». Cette personnification de la Monarchie Britannique se
voulait rassurante. Pendant des années on avait craint le «changement»,
le bouleversement, méme [I'effusion de sang que le départ — euphé-
misme courant pour «la mort» — de la souveraine pouvait provoquer
dans le pays. Le poéte, auteur de La Magnifique Réception... du roi
Jacques a Londres, écrit que l'univers de «notre ile anglaise» semble
rétrograder devant le monument funéraire de la reine. Tout le peuple,
tous les états, de la noblesse aux plus humbles, parurent s’orienter contre

25. M. T. Jones-Davies, ibid., p. 213.
26. B. Jon. His Part of King James’s Royal and Magnificent Entertainment through his
Honourable City of London, 1603-4. The Progresses of King James Ist, ibid., p. 377-378.



L’EUROPE POUR LES ANGLAIS DE LA RENAISSANCE 185

la nature et contre la paix, comme s’ils avaient habité les Antipodes?,
jusqu’a ce que le regard royal de Jacques I°" remit notre globe sur la
bonne route. Ce mot «globe» est important. Monarchia Britannica ne
tient-elle pas sur ses genoux un petit globe portant 'inscription: Orbis
Britannicus avec au-dessous ces mots: divisus ab orbe, pour indiquer que
cet empire est un monde séparé du monde? Et Ben Jonson cite les
textes de Claudien:

Et nostro diducta Britannia mundo,
et de Virgile:
Et penitus toto divisos orbe Britannos.

Donc Britannia a elle seule est un giobe du monde. Quant aux arcs
de triomphe érigés par le soin des étrangers, Italiens, Belges, Hollan-
dais..., ils illustrent la présence de 'Europe en Angleterre.

Dans une vision métaphorique de Dekker, Londres, ou se déroule
la féte, est appelée par le Genius Loci:

ce petit univers d’hommes, cette pierre précieuse qui rehausse I’'Europe
joyau du pays...
. sphere de majesté
... dont Isis entoure
la taille virginale, telle une ceinture de cristal %%,

Cette fois, le langage hyperbolique substitue la cité a la nation. La
Cité est I'embléme de la nation parce qu'elle est capable d’embrasser
tout ce que contient cette nation. Londres, qui pourtant sur bien des
cartes du temps n’apparait souvent que comme un point indifférent, en
comparaison des tours et clochers qui signalent généralement Paris,
devient pour ainsi dire la raison d’étre de I'Europe, comme si I'union
retrouvée des peuples passait par I’Angleterre, et plus particuliérement
par Londres, image de la Camera Regia du monarque de I'Occident®.
Le nom «Europe », qui sert de prétexte a la mise en valeur de la nation
anglaise, «cette pierre précicuse qui rehausse I'Europe», n'est plus
qu'une abstraction. Cela se manifeste jusque dans la diction de la vie
quotidienne ot le mot Europe en vient par synecdoque a signifier «le
monde », 3 introduire I'idée du superlatif dans des expressions ayant une
fonction quasi proverbiale. Shakespeare en offre des exemples: Falstaff

27. Remarquons cette allusion a la croyance légendaire que les hommes vivant aux
Antipodes avaient les pieds diamétralement opposés a ceux des autres. Sur le mot
«antipodes », cf. Platon, Timée 63 A (Texte critiqué par Aristote dans Le Traité du Ciel,
Loeb Classical Library, Cambridge. Livre IV, chap. I, 308 A — 20). Diogeéne Laérce (Lives
of Eminent Philosophers, Loeb ed., t.1I. livre viii. § 26) mentionne les Antipodes
relativement & Pythagore: «Il y a aussi des Antipodes: ce qui est pour nous en bas est
pour eux en haut». L'occurrence du mot « Antipodes» chez Platon est donc un emprunt au
Pythagorisme. Je remercie ici M. J. P. Dumont, professeur a I'Université de Lille IIL. & qui
je dois ces renseignements.

28. T. Dekker, The Magnificent Entertainment, ibid.. p. 256.

29. Ibid., p. 261.



186 M.-Th. JONES-DAVIES

dit & Bardolph: «L’argent du vin que tu m’as bu m’aurait payé des
bougies chez le chandelier le plus cher de I'Europe» (I Henry 1V,
IIL. iii. 52); Falstaff encore suggére: «je serais simplement le plus actif
gaillard de I'Europe» (II Henry IV, 1V.iii. 24); ou bien dans Henry V
(III. vii. 5) le Connétable parle du «meilleur cheval de ’Europe ». Que
I’Europe apparaisse comme une abstraction s’explique d’autant mieux
que les nations rivales ou compétitives jouent un role concret dans
I'essor considérable du commerce vers le tournant du siecle. Londres est
cosmopolite et dans la cour de la Bourse Royale se rencontrent chaque
jour les marchands de diverses nationalités qui viennent y conclure des
marchés. Dans La Magnifique Réception offerte a Jacques [, I'Arc de
Triomphe érigé par les Hollandais montre justement cette Bourse avec
les marchands qui s’y pressent, si bien que Britannia devient un comptoir
commercial universel, parce que son port de Londres s’ouvre a
I'Océan .

Souvent dans les grandes fétes civiques annuelles, auxquelles
assistent entre autres dignitaires les ambassadeurs de diverses nations, le
nom abstrait, Europe, disparait au profit des noms des pays ou des
peuples individuels et de leurs fleuves qui jouent un rdle actif dans les
échanges entre les peuples: le Portugal et le Tage, les Russes et la Volga
(Le Tempé de Londres, 1629). Les Moscovites venus a Londres envient
les Anglais qui savent transformer en ornements plus riches et plus
beaux que les leurs les fourrures achetées en Russie (L’Honneur de
Britannia) (Ce n’est que vers la fin du XVI° siécle que nous trouvons des
références a la Moscovie, en relation avec les voyages des marchands de
Londres) . Et le discours «économique» tout comme le discours
politique fait référence au concret. Les divers pays d’Europe sont en
passe de devenir un univers de consommateurs tributaires du négoce et
donc sensibles, comme y fait allusion Sol, le Soleil, dans L 'Honneur de
Britannia (1626), a la notion du passage et du prix du temps.
L’Angleterre devient une puissance dans le monde des affaires.

Voila le mouvement de pensée qui progressivement aboutit a
I'empirisme utilitaire de Bacon, et & un sens plus aigu du relatif. On
pense a Bacon, mais aussi naturellement a Montaigne. Nous sommes [oin
de Tl'universalité de la Respublica Christiana. Dans tous les pays du
continent, Britannia voit des concurrents potentiels. Mais les artistes, les
poetes continuent a exalter par leur langage métaphorique le bonheur
idéal, voire utopique, que recherche la monarchie anglaise. Une fois de
plus La Magnifique Réception... de Jacques [ en fournit lillustration.
Puisque les Anglais sont de plus en plus tentés par le goit de I'exotisme
qu’excitent en eux les nombreux voyages vers I'Orient, le poete découvre
dans I’Angleterre du premier Roi Stuart une Nova Felix Arabia, Arabia
Britannica. Un nouveau Phénix (Jacques I°') y fait surgir une source de
joie, de renommée, tandis que Sylvanus, messager de la paix, annonce
qu’Eirene, bannie de plusieurs royaumes, a choisi de s’établir sur la terre
anglaise. Désespérant de voir jamais régner la paix universelle, celle que

30. Ibid.. p. 270.
31. Ibid., p. 275, 283.



L'EUROPE POUR LES ANGLAIS DE LA RENAISSANCE 187

chantait la Renommée sous Henri VIII, au cours des festivités de 1518,
que nous avons évoquées au début de cet exposé, I’Angleterre est
présentée comme l'espoir de la paix dans le monde*.

Les poetes reprennent donc, pour le compte de Britannia dont le roi
maintenant porte officiellement le titre, le message d’idéal culturel et
politique de I'Europe. Comme le souligne Bacon dans son essai «Des
Prophéties », ce nom de Britannia, Britain, ne donne-t-il pas sa pleine
signification a I'ancienne prophétie :

«When hempe is sponne
England’s done » ?

Il explique : «par cette futile prophétie que jentendis étant enfant,
alors que la reine Elisabeth était dans la fleur de son &ge, il était
communément entendu qu'apres le régne des princes dont les initiales
formaient le mot Hempe (Henry, Edward, Mary, Philip, Elizabeth),
I’Angleterre devait tomber dans une ruine totale : et ceci, Dieu merci, ne
s’est vérifié que dans le changement du nom, puisque le titre royal n’est
plus roi d’Angleterre, mais de Grande-Bretagne ». Cependant, la décou-
verte des nouveaux continents est présente a tous les esprits. La
prophétie de Séneque le Tragique. a laquelle Bacon fait aussi allusion,
s'est révélée vraie:

Océan a dénoué les liens de I'univers, Thulé n’est plus I'extrémité du
monde.

Comme il le dit encore, la tradition du Timée et de VAdanticus de
Platon a encouragé la prédiction, en fait la déduction, que la terre
comporte de grandes étendues au dela de I’Atlantique.

Pendant les fétes civiques, la pensée de tous les pays beaucoup plus
lointains que I'Europe. I’Amérique sans doute, mais aussi [|'Inde,
enflamme les imaginations. Et Britannia qui est au nombre des nations
civilisées de la terre prend activement conscience de son réle civilisateur.
Dans les Triomphes d'Honneur et de Vertu (1622), pour I'inauguration de
Sir Peter Proby, Lord-Maire, de la Corporation des Epiciers, Middleton
montre «le continent de I'Inde » avec toutes sortes d’épices et d’arbres
parfumés. La Reine des Marchandises représentant I'Inde. de couleur
noire, est accompagnée d’Indiens et de marchands. Tout le symbolisme
du Triomphe explique que cette dame noire est embellie par les eaux
vives que lui ont apportées les marchands anglais. eaux vives de la vie
éternelle, «suave vérité plus odoriférante que les épices de son pays...
seule richesse qui est la sainteté chrétienne». L’Angleterre protestante
des marchands de Londres suit le sillage de I'Europe missionnaire,
source du savoir pour les peuples nouvellement découverts. Elle
contribuera a leur christianisation et a leur enseignement®. En 1632,

32. Cf. W. P. D. Wightman. ibid., p. 50-51.

33. The Works of Thomas Middleton, ed. A.H. Bullen. London. 1886. VII.
p. 358-359. Voir aussi D.M. Bergeron. English Civic Pageantryv 1558-1642, London. Edward
Arnold. 1971, p. 193-194.



188 M.-Th. JONES-DAVIES

Massinger dans La Dame de la Cité opposera encore «les Européens
instruits » (III. ii1) («Learned Europeans») aux « Américains ignorants»
(«ignorant Americans »).

Toutefois, si Europe emportée par Jupiter transformé en taureau
franchit les océans a la rencontre du Nouveau Monde, elle n’en reste pas
moins méfiante a I'égard des autres continents. C’est Shakespeare
lui-méme qui le suggere lorsque dans La Tempéte (11. 1. 118), Sébastien
reproche a son frére Alonso, roi de Naples, d’avoir frustré «notre
Europe» de sa fille pour I'abandonner (jeu de mots: la perdre, la
marier) a un Africain. Alors que les terres des autres continents
s’ouvrent de plus en plus aux navires anglais, n’est-ce pas comme un
sursaut de la conscience européenne? Alonso, dans La Tempéte, est le
roi de Naples; mais selon les conventions du théatre, ce Naples est aussi
I’Angleterre. A la lumiére de cette remarque, Britannia reste attachée a
I'héritage qu’elle tient de I'Europe. Britannia fait bien toujours partie,
pour reprendre le mot de Shakespeare, de «notre Europe».

Marie-Thérése JONES-DAVIES



IMAGES DE L’EUROPE
CHEZ LES HISTORIENS ET LES THEORICIENS
DE LA SOCIETE EN FRANCE AU XVI¢ SIECLE

C’est essentiellement a travers la maniere dont les historiens et les
théoriciens de la société se représentent le passé européen que sera
recherchée ici I'image qu’ils se font de I’Europe au XVI°siecle.
L’histoire est en effet souvent utilisée alors comme un miroir, offrant a
qui le regarde un reflet idéalisé de lui-méme; autant dire qu’il s’agit
fréquemment d’une histoire mythique, reconstruite en fonction des
préoccupations du présent. Or I'Europe, au XVI€ siecle, c’est une réalité
que l'on cherche a mieux cerner, ne serait-ce que parce que beaucoup
pressentent I'insuffisance de la notion de chrétienté pour rendre compte
des aspects nouveaux du monde dans lequel ils vivent. Ceux qui
cherchent a préciser 'image de 'Europe croient pouvoir le faire en se
tournant vers son passé : démarche commune aux historiens proprement
dits et aussi & ceux des théoriciens de la société qui fondent leurs idées
sur un recours a Ihistoire.

Si I'on essaie de retrouver les lignes directrices de cette quéte du
passé européen, il semble que 'on puisse y déceler trois grandes étapes.
Les deux premiéres décennies du XVI® siécle sont marquées par I'ccuvre
de Jean Lemaire de Belges, qui contribue a approfondir la conscience de
I'unité du patrimoine commun. Cet approfondissement a ensuite entrainé,
par un paradoxe qui n’est qu’apparent, la nécessité de se situer dans un
ensemble ainsi mieux percu: d’abord pour le royaume de France, dans
une entreprise de définition de lui-méme favorisée par I'affrontement
avec les Habsbourgs; puis, pendant les troubles religieux et sociaux des
guerres de religion, pour certains groupes de la société qui s’opposent.
L’effort ainst accompli pour repérer son originalité semble alors avoir
pour conséquence I'oubli des caractéres communs ; mais, si I'on y regarde
de plus pres, on s’apercoit qu’il s’effectue souvent par référence a
I'ensemble européen, si bien que 'image de I’Europe, malgré la diversité
des visages qu’elle revét selon les hommes et les circonstances, demeure
présente a travers les multiples recherches d’identité nationale ou sociale.

La conscience d’avoir un patrimoine commun s’est appuyée, au
début du XVI° siecle, sur le sentiment d’appartenir 2 une méme race, ce
dernier mot étant pris au sens, déja attesté a ce moment-la, de «lignée»,
«famille». Il s’agit de la race des descendants de Priam, censés avoir
échappé a I'anéantissement de Troie et avoir fondé les dynasties régnant



190 A. JOUANNA

sur les principaux pays européens. Il est vrai que le mythe des origines
troyennes €tait connu depuis longtemps déja. Mais, a la fin du
XV siécle, il fut réactualisé par la publication d’un recueil de documents
apocryphes inventés et commentés par un faussaire inspiré, le moine
Annius de Viterbe .

Or ce mythe pouvait étre particulierement fécond pour I'élaboration
d’'une mythologie européenne commune. Ce fut le mérite de I’écrivain
franco-bourguignon Jean Lemaire de Belges, historiographe a la cour de
Marguerite d’Autriche, de I'avoir compris et mis en évidence. Avant lui,
les historiens Nicole Gilles et Robert Gaguin n’ont fait qu’en pressentir
la richesse idéologique pour l'idée d’Europe’.

Avec Les llustrations de Gaule et singularitez de Troye, ceuvre a la
fois érudite et romanesque destinée a plaire a un large public, parue
entre 1509 et 15137, apparait en pleine lumiere I'idée de la consanguinité
des peuples d’Europe. Reprenant une ancienne tradition, Lemaire de
Belges rappelle que Noé partagea le monde avant sa mort entre ses trois
premiers fils: a Sem échut I’Asie, a Cam I’Afrique et a Japhet I’Europe.
Les descendants de Japhet sont donc les ancétres des Européens.

Cependant, lors de ce premier peuplement de I'univers, ’Europe
n’était encore qu'une portion du globe a coloniser, comprise entre le
détroit de Gibraltar et le fleuve Tanais (c’est-a-dire le Don) et
relativement modeste: environ «le quart de la terre»®. Sa personnalité
était encore a naitre. Pour cela, il faudra deux éléments. Le premier est
la constitution de la lignée du «grand Hercule de Lybie», qu’il faut se
garder de confondre avec le «petit Hercule» de la mythologie grecque.
«Hercule de Lybie» est le fils d’Osiris, lui-méme fils de Cam, dont
Lemaire s’étonne d’ailleurs que, malgré sa perversité, il ait pu engendrer
un enfant aussi vertueux®. Hercule a eu deux concubines, puis une
épouse légitime, Galatée, descendante de Japhet. Ces unions ont donné

1. Le recueil d’Annius de Viterbe, contenant en particulier des fragments attribués a
Bérose de Chaldée, a été publié 2 Rome en 1497 et a connu ensuite de multiples éditions
dans les principales villes d’Europe.

2. Pour Nicole Gilles, «Jupiter ancien chef de noblesse entre les aultres eut deux
filz principaulz : lung nommé Danus, et lautre Dardanus. De Danus vindrent les Grecz |...]
De Dardanus qui fut roy du pays de Frige vindrent les Troyens dont sont descenduz
Frangois, Veniciens, Rommains, Anglois, Normans, Turcz et ceulx d'Austriche dont la
noble lignée dure encore». N. Gilles méle donc les Turcs parmi les descendants des
Troyens, au nombre desquels il ne répertorie pas tous les peuples européens (Les Annales
et Croniques de France, Paris, 1492, f. XIII r°). — Quant 2 Robert Gaguin, s'il rappelle
dans la premiére édition de 1495 du Compendium de Origine et Gestis Francorum que «les
Francoys comme plusieurs autres nations se donnent gloire et honneur de estre produitz et
yssus des troyens» (Les grandes Croniques, excellens faitz et vertueux gestes des ... roys de
France, traduction en frangais de P. Desrey, Paris, Galliot Du Pré et P. le Preux, 1514, in
fol., f. I %), il exprime dans I’édition latine de 1501 des doutes sur l'origine des Francs:
«Mihi quidem vera Francorum origo minime comperta est» (f. 2 v°).

3. Jean Lemaire de Belges, Les [lllustrations de Gaule et Singularitez de Troye, livre
[, Lyon, E. Baland, s. d. (1509} ; livre II, Lyon et Paris, E. Baland et G. de Marnef, 1512;
livre 111, Paris, G. de Marnef, 1513. Edition a laquelle renvoient les références: Lyon, J.
de Tournes, 1549, un vol. in fol. en 3 parties.

4. Ibid., livre 1, p. 10, et livre III, p. 324.

5. Ibid., livre 1, p. 17-18.



HISTORIENS ET THEORICIENS DE LA SOCIETE 191

naissance a des enfants dépositaires du «sang herculien» et eux-mémes
chefs de plusieurs lignées de rois européens.

Le deuxieme élément nécessaire a la gestation de I’Europe est la
fondation de Troie, suivie de sa destruction. C'est un descendant
d’Hercule, Dardanus, qui a fondé cette ville en Asie Mineure. Pendant
un temps, elle a servi d’abri au «sang herculien». Pourtant, la «tres
merveilleuse providence divine », comme I’écrit Lemaire, avait « détermi-
né et décrété » que Troie serait détruite o. 1l était en effet prévu de toute
éternité «que la noble lignée des Troyens serait extirpée d’Asie, pour
estre plantée en Europe »’, et que de leur «genereuse semence » seraient
suscités «es parties Occidentales plusieurs tres grands et tres glorieux
Princes, tant de la nation Germanique, Gallique, Francoise, Belgique,
Bourguignonne, Espaignole et Britannique comme aussi de la gent
Italienne » ®.

Il faudra revenir sur le sens de I'épreuve troyenne pour [histoire
européenne. Pour linstant il convient de souligner qu’elie est 'acte de
naissance symbolique de I'Europe, puisque la conscience d’unité et de
fraternité qui doit unir ses princes se fonde, selon Lemaire de Belges,
sur le sentiment qu’ils sont «affins et alliez ensemble de toute ancienne
origine, de la noblesse de Troye »®. L’Europe, c’est le «sang herculien »,
mais ennobli et purifié par le séjour troyen.

L’appartenance des princes européens a la méme race doit avoir
pour conséquence leur union fraternelle. Cette union a été déja
préfigurée par le premier grand souverain véritablement européen,
Charlemagne, en la personne duquel Lemaire, au cours d’'une savante
démonstration généalogique. fait converger le «sang des Francs Orien-
taux et Occidentaux, des Bourguignons et des Austrasiens, ou
Austrichois» ", et qui de plus a réuni sous son pouvoir la France
Occidentale et la France Orientale (c¢’est-a-dire la France et la Germa-
nie). Il suffit que les princes d’Europe oublient leurs querelles mesquines
pour retrouver 'unité: grand réve, auquel Lemaire associe le nom de sa
protectrice Marguerite, fille de Maximilien et de Marie de Bourgogne.

On voit I'importance, dans Les [lllustrations, des notions de sang et
de semence, éléments fondamentaux de la conscience d’une solidarité
européenne. Sans doute, la fraternité chrétienne est, elle aussi, vigoureu-
sement soulignée. Mais, lorsque Lemaire exhorte les princes chrétiens a
s’unir, c'est parce qu’ils sont «extraits d’'un mesme sang»''; les Turcs,
leurs ennemis, sont haissables surtout parce qu’ils usurpent la descen-
dance troyenne; enfin I'expédition a laquelle ils sont conviés aura pour
but la reconquéte de «leur ancien héritage des regnes de Priam» '
Croisade d’un nouveau genre, dans lequel le sentiment religieux, pour
profond et réel qu'il soit, tend cependant a perdre du terrain au profit de

6. Ibid., livre III, p. 275.

7. Ibid., p. 283.

8. Ibid., livre I, p. 115,

9. Ibid., livre 1II, p. 270 (épitre liminaire & Maitre Guillaume Crétin).
10. Ibid., livre 111, p. 349. Voir aussi p. 320 et 345.

11. Ibid., hvre 11, p. 270 (épitre liminaire & Maitre Guillaume Crétin).
12. Ibid.



192 A. JOUANNA

ce qu'on pourrait appeler une conscience de race. Lorsque Lemaire
écrit: «noz Princes Troyens, c’estadire Chrestiens» '?, il met l'accent sur
la consanguinité autant que sur la communauté de foi. Il y a la un
élément important dans la définition d’une Europe dont la notion de
Chrétienté, méme si I'on pense a la chrétienté de fait, ne suffit plus tout
a fait & rendre compte.

Le deuxiéme aspect du patrimoine européen commun tel qu’il
apparait dans Les [llustrations est la participation aux mémes valeurs. 1l
s’agit de celles qui prévalent dans bien des cours d’Europe au temps de
Lemaire, et qui permettent a la noblesse de se sentir partout a I'aise,
que ce soit a Paris, a8 Gand, a Malines, & Rome ou a Urbin; un peu plus
tard, Balthasar Castiglione les codifiera dans son livre Le Courtisan.
Valeurs nobiliaires essentiellement, dont I'incarnation est ici Hector de
Troie, en qui Lemaire voit «le chef de toute prouesse et chevalerie du
monde » ¥, Un gentilhomme du début du XVI° siécle ne serait nullement
dépaysé a la cour du roi Priam, telle que la dépeignent Les I[llustrations.

Au premier rang de ces valeurs se place la «preudhommie», que
Lemaire définit comme la perfection «tant en science, literature et
bonnes meurs, comme aux armes, a la chasse, et autres exercices» 5. S’y
ajoutent le sens de ’honneur, la fidélité au prince que I'on sert, le gout
des amitiés viriles, le souci de la pureté de la lignée, le dévouement aux
dames, le culte de la courtoisie raffinée. Culture du corps autant que de
I'esprit, qui s’exprime au cours des fétes, des chasses, des joutes et des
tournois, manifestations quotidiennes d’un art de vivre aristocratique et
européen. Toutes ces valeurs enfin sont en quelque sorte sanctifiées par
la perspective chrétienne de service de Dieu dans laquelle Lemaire les
replace constamment. Voila ce qu’est pour lui le génie propre de
I'Europe qu’il définit ainsi: «nostre Europe, qui est la moindre, mais la
plus noble partie du monde, mesmement quant au fait des armes, et a la
fidélité de I'église Romaine: et de nostre sainte creance en Jesus Christ,
et sa tresglorieuse Mere » !*. Noblesse (avec ce que cela implique, pour
Lemaire, de supériorité biologique "), vaillance aux armes, foi au Christ:
telles sont les trois composantes essentielles de la personnalité européen-
ne, telle quelle se dessine a travers Les [llustrations.

La culture littéraire y tient également, on I'a vu, une place non
négligeable. Lemaire loue en particulier la «science » gauloise '*. Mais la

13. Ibid., livre 1, p. 58. Toutefois, p. 6, il met davantage l'accent sur la solidarité
chrétienne : les Princes européens sont tenus de s’unir contre les Turcs, «non seulement
comme Troyens, mais davantage comme chrestiens et treschrestiens ».

14. Ibid., livre 111, p. 280.

15. Ibid.

16. Ibid., p. 271.

17. Voir en particulier la fagon dont se manifeste la noblesse de Paris, fils de Priam
élevé parmi les bergers: «Nature, laquelle il avoit sortie bonne et benigne au ventre Royal
de sa mere, luy administroit agilité et force correspondante a sa beauté »... «Les autres
bergers du Roy, peres et parens des compaignons de Paris, voyans la beauté d’iceluy, ses
meeurs et ses inclinations si bien conditionnées, ne cessoient de le louer: et disoient
souvent par jeu, au pasteur qui le nourrissoit, que vrayement Paris nestoit point sien, et
que sa femme l'avoit emprunté ailleurs: car il ne resembloit en rien les autres» (ibid.,
livre I, p. 56-61).

18. Ibid., livre 1, p. 29 et 48.



HISTORIENS ET THEORICIENS DE LA SOCIETE 193

«vertu de lettres et de philosophie» des Gaulois tire son éclat d’autres
sources que celles que vénerent les humanistes. Pour Lemaire, c’est Paris
qui est, de toute ancienneté, «mere et maistresse souveraine des estudes
de tout le monde, plus que jadis nulles Athenes, ne nulles Rommes» %,
'y a la la volonté de secouer la tyrannie gréco-latine que risquait
d’imposer I'’humanisme, et de chercher ailleurs, plus au nord, P'origine de
toute culture.

Non seulement les peuples européens sont unis par leur consanguini-
té et par des valeurs identiques, mais ils ont en commun le méme
territoire, celui que leur a légué Japhet. La définition géographique
proprement dite que propose Lemaire de I'Europe du détroit de
Gibraltar au Don — n’appelle pas d’observation particuliére. La Tartarie
en est exclue, dont sont issus les Turcs, faux descendants des Troyens.
Plus remarquable est la facon dont il congoit les relations entre
I’Occident et I'Orient. L’Occident, ¢’est-a-dire les «nations» énumérées
plus haut, « Germanique, Gallique, Frangoise, Belgique, Bourguignonne,
Espaignole, Britannique » et «Italienne ». L’Orient, c’est le « pais Natal »,
«Asie la Mineur, qu’on dit maintenant Natalie ou Turquie » 2. Lorsque
Dardanus va fonder Troie, il trouve en Asie Mineure des descendants
d’Hercule et d’Omphale, dont l'un est envoyé en échange régner en
Toscane. Ainsi, commente Lemaire, «par chanse tournée, se fait
merveilleuse mutation de Royaumes. Car les Occidentaux vont dominer
en Orient, et les Orientaux viennent en Occident. Mais combien que se
fasse transmutation de lieu et de fortune, si ne se change en rien la
droite genealogie du Tresnoble sang d’Hercule » 2. Des deux «transmuta-
tions», c’est celle qui conduit les Occidentaux en «Orient» qui intéresse
le plus Lemaire. Le séjour a Troie ennoblit et sacralise le «sang
herculien», qui pourra revenir ensuite, porteur des plus hautes valeurs,
sur le sol européen. Le role ainsi dévolu a 1'Orient évoque ce
qu’Alphonse Dupront appelait «les consécrations des terres
orientales» 2. 1l y a 1a un aspect de la séculaire fascination de I'Occident
par I'Orient, qui hante maint réve de Croisade et inspire aussi mainte
généalogie nobiliaire remontant jusqu’a un mythique ancétre croisé.
L’Occidental ne devient vraiment lui-méme que consacré par I'Orient.

Entre I'Orient et I'Occident, il est un relais: c’est la mystérieuse
Sicambre, la ville fondée par Francus, fils d’Hector, et que Lemaire
assimile a «Bude en Hongrie»?. Ainsi s’esquisse une géographie
historico-symbolique de I'Europe, suggérée par cette invitation au voyage
que Lemaire adresse aux gentilshommes et a leurs princes en les
exhortant a aller aider les Hongrois dans leur lutte contre les Turcs:
«Alors ce seroit un beau passetemps, a la tresnoble et tresillustre nation
Frangoise et Britannique, procreez du vray sang legitime de Troye,
d’aller voir en passant par le pais de Hongrie, Esclavonie et Albanie, les

19. Ibid., p. 45.

20. Ibid., p. 58.

21. Ibid., p. 43.

22. Alphonse Dupront, Le mythe de Croisade. Essai de sociologie religieuse, Thése
pour le Doctorat d’Etat, dactylographiée, Paris-Sorbonne, 1956, tome II, chap. VII, p. 28.

23. Les Hlustrations..., livre 111, p. 276.



194 A. JOUANNA

sieges de leurs premiers Princes et parents. Et d’ilec tirer en Grece, pour
contempler la ruine d’une nation si audacieuse, qui eut jadis ’honneur
de deffaire et ruiner la grand cité de Troye. Et d’ilec passer a
Constantinople, la mer Hellesponte, cestadire le bras saint george. Et
puis planter leurs enseignes triomphantes en la terre ferme d’Asie la
Mineur, qu’on dit maintenant Natolie ou Turquie. Et recouvrer par
justes armes le propre heritage, et les douze Royaumes que tenoit jadis
le bon Roy Priam, ayeul de Francus filz du trespreux Hector» 2. Ainsi,
par la reconquéte, 'Europe est destinée a se prolonger jusque sur les
rives orientales de la Méditerranée, sans lesquelles elle ne serait pas
vraiment complete, sinon géographiquement, du moins spirituellement.

Mais, si la valeur sacralisante est du c6té du 1'Orient, la pureté de
la lignée et la force des armes sont de celui de I’Occident, et en
particulier des «deux Frances», la Gaule ou France Occidentale, et
I’Allemagne ou France Orientale. Ces deux pays sont-ils placés par
Lemaire sur le méme plan? Le titre, comme de nombreux passages,
suggere la foi qu’il place en la puissance gauloise. Mais d’autres textes
esquissent le theme, destiné a un spectaculaire développement, et déja
vigoureusement exploité outre-Rhin par des historiens allemands %, de la
Germanie source de toute noblesse. « Aussi est la terre de germanie,
écrit Lemaire, la vraye germinateresse et produiteresse de toute la
noblesse de nostre Europe. N’est il pas tout certain, que les premiers
Frangois habiterent plus de quinze cens ans en germanie, avant que
descendre en Gaule? Les Roys d’Angleterre et d’Escosse, ne sont ilz pas
de vraye germanique origine comme partiz des saxons et des estocz
germains ? Les Roys d'Espaigne ne se vantent ilz pas jusques aujour-
d’huy d’estre yssuz des goths, qui furent germains? Certe, si sont pour
leur plus beau tiltre. Pareillement aussi les Roys de Bourgogne, se
glorifioyent jadis d’estre yssuz de Vandalus Roy de germanie: qui donna
nom a la nation des Wandelz, tresforte, tresillustre et tresbelliqueuse
comme il appert par toutes les histoires» . Ainsi se dessine le visage
d’'une Europe aristocratique, cultivée mais surtout guerriére, unie par la
foi chrétienne mais aussi par la communauté de sang. dont les hauts
lieux sont plus nordiques que méridionaux, et les sources vitales plus
orientales que gréco-latines.

Cette Europe, ce n'est plus tout a fait la Chrétienté, encore que la
fidélit¢ au Christ en soit un caractere essentiel. Ce n’est pas non plus
I'Europe des humanistes, en quéte de valeurs plus universelles, mieux
dégagées des pesanteurs sociologiques et historiques. Il est significatif que
Lemaire ait choisi d’évoquer I’Europe en racontant son histoire, belle
histoire romancée pour plaire aux dames, mais histoire tout de méme,
c'est-a-dire récit d’un devenir particulier, d’'une évolution spécifique. Seul
Penracinement dans I’épaisseur de la contingence, & laquelle la volonté
divine confere le sceau de la nécessité, peut fonder la conscience de la
singularité européenne, la fierté d’un destin propre. C’est cet aspect qui

24. Ibid., p. 297.
25. Voir plus bas, note 54.
26. Les lllustrations, livre 1II, p. 323,



HISTORIENS ET THEORICIENS DE LA SOCIETE 195

fait la grandeur d’une ceuvre comme celle de Lemaire, sous ses dehors
aimables et romanesques. 11 en explique aussi la fécondité et le succes.
Les [llustrations de Gaule et singularitez de Troye contiennent en germe
les principaux themes des constructions historiques ultérieures du
XVI° siecle, méme si celles-ci en modifient la valeur et la portée.

Par sa réflexion sur les origines, Lemaire de Belges a contribué a
souligner l'importance de la dimension historique dans la prise de
conscience de I'unité du patrimoine commun.

Si I'image de la grande famille européenne alimente, dans Les
Hlustrations de Gaule, le réve d’'une Europe unie, le conflit des Valois et
des Habsbourgs, I'entente de Frangois I°" avec Soliman le Magnifique,
I'affrontement des protestants et des catholiques, allaient démentir cet
espoir. Le théme de la communauté de race, de rassembleur qu’il était
chez Lemaire de Belges, devient au contraire, dans les décennies
suivantes, un instrument polémique utilisé dans les diverses querelles du
temps par des auteurs qui en exploitent la connotation hiérarchique.

Et pourtant, I'image de I'Europe ne se brise qu’en apparence. Dans
‘Iaffirmation agressive des différences nationales, surtout a partir de la
compétition pour I'élection impériale de 1519 et de I'élargissement des
guerres d’Italie, il y a, bien sir, une volonté de puissance qui veut
s’exercer au détriment des peuples voisins; mais il y a aussi le désir,
pour chaque pays, de se situer, de préciser ses propres points de repére
dans I'’ensemble européen, toujours présent aux esprits, et qui demeure
I'élément de référence. Et si les circonstances extérieures Gtent a
I'entreprise la sérénité nécessaire, il n’en reste pas moins qu’a travers les
efforts pour retrouver les origines nationales particuliéres subsiste le
sentiment qu’existe un patrimoine commun par rapport auquel il convient
de se définir.

Ce désir de se situer par référence a I’Europe est d’abord ressenti
pour le royaume de France. Au cours des décennies qui suivent 1519, et
en particulier dans les années 1550, il s’agit pour les écrivains frangais de
cerner la réalité de cette «nation gallique » dont Lemaire avait fait, avec
la nation germanique, la plus illustre représentante du «sang herculien ».
L’'image de la race allait leur fournir un excellent argument. Qui dit
lignée dit droit d’ainesse. Si I'Europe est une grande famille, la question
se pose de savoir qui est le premier né, I'ainé des peuples européens.
L’accent se déplace alors du théme de la consanguinité a celui de la
primogéniture. -

Dans un ouvrage intitulé Celtes et Gaulois au XVI° siécle, Claude-
Gilbert Dubois a excellemment analysé la formation du mythe gaulois, a
la racine duquel il note trés justement, mais sans y insister, «des
nostalgies de ['unité européenne»?. Or cet aspect mérite qu'on s’y
attarde, non seulement parce qu’il est une étape importante dans
I’évolution de la conscience européenne, mais parce que sans lui on ne

N

saurait tout a fait comprendre [Dentreprise d’auteurs qui, comme

27. Claude-Gilbert Dubois, Celtes et Gaulois au XVI¢ siécle. Le développement
littéraire d’'un mythe nationaliste, Paris, Vrin, 1972, 205 p.



196 A. JOUANNA

Guillaume Postel, Jean Picard, Robert Ceneau, Pierre Ramus, ont le
plus contribué a diffuser la «celtophilie» du milieu du siecle.

Parmi ces écrivains, Guillaume Postel est celui dont la pensée au
sujet de I'Europe montre le plus de fermeté. Trois de ses ouvrages en
particulier s'attachent a préciser la place de la nation gallique au sein de
I'ensemble européen. Il s’agit de: Les raisons de la Monarchie... paru en
1551 ; L’histoire mémorable des expéditions depuys le deluge faictes par
les Gauloys ou Frangoys, suivi de Apologie de la Gaule (Paris, 1552); et
enfin La Loy salique, publié en 1552 également.

Dans ces livres, Guillaume Postel reprend le theme de la race de
Japhet — ou Japet — avec tant de conviction qu’a plusieurs reprises il
écrit: «I’Europe ou Japetie » *. Japet a d’ailleurs connu une promotion
depuis Les [lustrations: il est maintenant le fils ainé, et non plus le
troisitme, de Noé ».

Les descendants de Japet ont donc occupé I’Europe, et Postel
précise : «il n’a esté a nul autre licite (si non en vengeant son injure ou
aydant son voysin) de fair¢ ladicte occupation, sauf que a la postérité
dudict Japet, et seulement a la verité ha esté licite a I'aisné et a sa
postérité » . On voit ici comment du théme de la consanguinité
Guillaume Postel passe a celui de la primogéniture.

Or qui est I'ainé de Japet? C’est Gomer, «fondateur tant en sang
comme en Droit de la gent Celticque ou Gallique »?'. A celle-ci revient
donc le droit d’ainesse. Gomer est également le créateur de la loi
gallique ou salique, qui codifie la transmission héréditaire du pouvoir de
fils ainé en fils ainé, et qui inscrit dans le droit la vocation du peuple
gaulois a la domination *.

L’histoire permet de préciser les rapports de la Gaule et de
I'Europe. Elle montre en effet que «jadis les Celtes ou Gaulloys depuis
Gades ou fin Occidental de I'Europe jusques a la Scythie ou fin Oriental
d’icelle, [ont] eu le Dommaine et Seigneurie de ladite Europe» *. Cette
domination de I'espace européen, attestée, selon Postel, par les historiens
les plus sérieux, a entrainé plusieurs conséquences. D’abord I’Europe
tout entiere a été peuplée par les Gaulois*, si bien que tous ses
habitants doivent reconnaitre en eux leurs peéres; certains, tels «les
Helvetiens ou Suysses et les Allemantz ou Germains ainsi nommez
comme freres des Gauloys, les Sueves ou Grisons et Austriens, les
Celtiberes Galliciens et Portugallois, gardent encores les noms, ou en

28. Guillaume Postel, De ce qui est premier pour Reformer le monde (vers 1569),
édité par Cl. G. Dubois a la suite de Celtes et Gaulois au XVI® siecle, p. 169.

29. Guillaume Postel, L’histoire memorable des expeditions depuys le deluge faictes
par les Gauloys ou francoys, Paris, S. Nivelle, 1552, f. 9 v*.

30. Ibid., ff. 9 v°-10 r°.

31. Les raisons de la Monarchie..., s.l.n.d. (Paris, 1551), f. XVIIIL

32. La loy Salique..., Paris, 1552, non paginé, chapitre X.

33. Les Raisons de la Monarchie, f. XVI.

34. «... Il faut que ce soit par le vouloir du Dieu grand, éternel et incogneu qui
estoit en la Gaule adoré comme par les Epistres de Sainct Marcial disciple de Sainct Pierre
se veoit, que les Gauloys tant pour regaigner le droict de Gomer en Italie, comme pour
raquester la possession des Cimmeriens ou Gomerites en toute I'Europe, se soubzlevassent
en telle multitude, que peu a peu ou peuplast ou repeuplast toute I'Europe, et maintenust
le vestige du divin droict» (L’histoire memorable des expeditions ..., f. 33 r°).



HISTORIENS ET THEORICIENS DE LA SOCIETE 197

faict et Hystoires, ou en Ambition, de leur estre d’origine Gaulloys» %,
D’ailleurs les Francs, que les Gaulois ont «appelés» pour régner sur eux,
sont des Germains *, c’est-a-dire des « Gauloys de race»¥: c’est ce qui
explique I’entente profonde des souverains de France et de leurs sujets .
Ainsi les Gaulois, dépositaires du droit d’ainesse et ancétres des peuples
de «leur Europe»¥, apparaissent comme les médiateurs de I’élection
biologique européenne. La «gent gallique» est aussi, selon I’expression
de Postel, « Europeique » *.

Non seulement les Gaulois ont peuplé I’Europe, mais ils lui ont
donné son nom: «jadis», elle s’appelait «Celtica», ou «Celtia» 4. Ils lui
ont aussi apporté leur langue: « Ainsi, écrit Postel, combien que depuis
la perte de 'union de parler, nous ayons en la Gaule changé de plusicurs
langues et constitutions, si est il pour tout certain que la premiere unité
domestique tant en parler comme en capituler ensemble proceda en
toute I'Europe de la Gallique maison»*. Enfin, I'Europe possédait
autrefois un droit uniforme, et ce droit était gaulois: «Ayant toute
’Europe esté concedee a Japet, ou Jaset, et se lisant toute avoir esté
occupee, tenue, avalluée, et pour la plus part nommée de fa gent
Gallique, Gomerique, ou Cimbrique et Celtique, premier que d’aucune
autre gent d’anciennes memoyres aydé: il faut que pour le moins le
Droict de 'Europe soit du regne de ladicte gent, et luy aye esté
injustement osté » .

Ainsi toute I'Europe tient des Gaulois son unité de peuplement et
de civilisation. Lorsque Guillaume Postel invite la noblesse francaise,
guidée par ses souverains, a reconstituer I'Europe gauloise, il n’a
nullement le sentiment que les autres peuples en subiront une aliénation :
ceux-ci, fils retrouvant leurs péres, ne feront que renouer avec leur
personnalité profonde. Les valeurs gauloises, que Postel définit par la
profondeur du sentiment religieux, le respect des souverains et le
courage guerrier*, sont des valeurs véritablement européennes.

35. Les Raisons de la Monarchie, f. XVII.

36. La Loy Salique, chap. X («Et qui consydere que Faramond fut prince haultain,
Allemant, et payen comme ausi son chancellier Salgast, il voirra que le peuple Gallique,
quand il appella les princes Francz pour regner sur sa terre Gallique, estoit beaucoup plus
fort et puissant sans comparaison que n'eust sceu estre ledict Faramond avec toute la
compagnie des Francz ou Allemantz qui estoient avec luy»).

37. L'Histoire memorable des expeditions ..., f. 14 v°.

38. Ibid., f. 54 v («Car a la verité c'est chose miraculeuse, non seulement que ung
peuple [les Francs], qui venant devers Orient par les pays Septentrionaux et aguerris de
I'Europe, ayant vaincu toutz les plus fortz peuples Europeens havoit esté neuf centz ans a
debeller les Gauloys, mais quand il les eut vaincus, leur donna princes aussi Catholiques et
amateurs de la vraye religion comme de tous temps havoit esté le peuple Gallique »).

39. Apologie de la Gaule contre les malevoles escripvains qui d’icelle ont mal ou
negligentement escript, publié a la suite de L'histoire memorable des expeditions .... f. 65 v°.

40. L’histoire memorable des expeditions ..., f. 53 1° («Gomer premier autheur de la
gent gallique et Europeique »).

41. Ibid., f. 151°. Voir aussi De Etruriae Regionis, quae prima in Orbe Europaeo
habitata est, originibus..., Florence, 1551, p. 119: «Hinc factum est ut tota Europa authore
Diodoro, Herodoto, Appiano, et Polybio ad Tanai usque fontes nomine Celtarum diceretur ».

42. La Loy Salique, chapitre XIV.

43. Les Raisons de la Monarchie, f. XXXVIII.

44. L’histoire memorable des expeditions, ff. 31 v°. 33 1.



198 A. JOUANNA

Quant aux limites géographiques orientales de I'Europe ce sont,
selon Postel, la mer Noire, le mont Taurus et le fleuve Tanais*. Mais
I’Europe réunifiée pourra et devra se prolonger en «Medie», région
originellement attribuée aussi & Japet, pour former un vaste «royaume
Israeclogallique » *. Pas plus que Lemaire, Postel n’imagine I'Europe sans
son prolongement oriental, indispensable 4 sa cohésion spirituelle.

Cependant, dans son ceuvre comme dans celle de son prédécesseur,
se dessine le théme de la supériorité de I'Occident. Pour Guillaume
Postel, «le premier Signe du Ciel quant a l'ordre est Aries, chef du
premier et Paschal moys»*. Or si le premier influx d’Aries est oriental
et privilégie la terre sainte, le second, dont I'importance va croissant au
cours de I'histoire, tombe «en I'Occident » et «regarde sur la Gaulle, et
sur les pays voysins, qui de la Gaule ont origine»*. Paris apparait
comme la nouvelle Jérusalem, capitale de droit d’'une Europe qu’il faut
réunifier, et qui sera le ferment de [I'unification ultérieure, a la fois
religieuse et politique, du monde tout entier.

Ainsi s’esquisse a travers 'ceuvre de Postel le visage d’une Europe
plus mystique que celle de Lemaire, malgré son attachement aux valeurs
nobiliaires du courage guerrier et du droit de la race; moins italiano-
phobe aussi*, et tout entiére dominée. ou pour mieux dire éclairée, par
la nation gallique.

D’autres écrivains, tels les historiens Jean Picard de Toutry ou
Robert Ceneau, évéque d’Avranches, ont cru également trouver dans
I’histoire des temps originels le mythe d’une unité européenne réalisée
par les Gaulois. Pour le premier, auteur d’'un ouvrage intitulé De Prisca
Celtopaedia libri quinque, publié a Paris en 1556, cette unité est d’ordre
culturel. Jean Picard insiste sur I'idée que c’est la Gaule qui, apres
'avoir colonisée, a appris a 'Europe a penser et a s’exprimer; elle a
civilisé en particulier la Gréce, qui est redevable aux Gaulois de I’éclat
de sa culture . Dans la Gallica Historia de Robert Ceneau. publiée en
1557, toutes les «nations» d’Europe sont qualifiées de «Galligenae » *'.

45. Ibid., £. 9 v® et 20 1°.

46. Ibid., f. 9 v°. L’expression «royaume Israelogallique » se trouve dans I'opuscule
De ce qui est premier pour Reformer le Monde, éd. citée, p. 170. Dans le méme ouvrage,
Guillaume Postel étend l'ancienne Celtica a I'Afrique du Nord, faisant ainsi de la
Méditerranée une mer gauloise : «la seule Province Celtica qui contient avec toute I'Europe
la partie septentrionale d’Afrique et I'Occidentale d’Asie, comme qui est orientale a la
Souveraine Mer» (p. 169).

47. Les Raisons de la Monarchie, f. XX.

48. Ibid., ff. XXI-XXII. 11 est a noter cependant que cet européocentrisme
n‘empéche pas Guillaume Postel d’étre sensible aux qualités de peuples non européens et
en particulier a celles des Japonais, qui sont dans un méme climat que nous, et ont donc
les mémes vertus: ils sont «prudents, sages, lettrés et amateurs de lettres» (Des Merveilles
du Monde, cité par G. Atkinson, Les Nouveaux Horizons de la Renaissance Frangaise,
Paris, Droz, 1935, p. 267).

49. Voir, dans L’histoire memorable des expeditions..., cette affirmation: «Italie qui
est la fleur de I'Europe» (f. 34 r%).

50. Jean Picard, De Prisca Celtopaedia libri quinque, Paris, M. David, 1556,
p. 185-188 et 216-224.

51. Robert Ceneau, Gallica historia, Paris, Galliot du Pré, 1557, f. 69 r° («Gallos
prius Germanis imperasse, quam Germanos Gallis, argumento sunt Boii, qui et Bohemi:
Baoarii, qui et Bavari: et in Galatia, Galatae, qui et Gallograeci: et in Thracia Tectosages,
aliéque innumerac nationes, quas non tam indigenas quam Galligenas merito appellaverit »).



HISTORIENS ET THEORICIENS DE LA SOCIETE 199

Le théme de leur consanguinité est ici réaffirmé avec force; mais c’est
par U'intermédiaire de la colonisation gauloise que se manifeste I’origine
japétique et troyenne de la race européenne *.

Toutes ces reconstructions historiques se caractérisent par une
volonté marquée d’abolir la différence entre Francs et Gaulois, en leur
attribuant une méme origine. Cette volonté va méme, dans I'cuvre de
Robert Ceneau, jusqu'a l'utilisation des mots « Gallofranci, aut Franco-
galli » pour désigner les Francais, tant il a peur de donner a penser qu’il
privilégie 'un ou l'autre des deux peuples; et il ajoute: «Dicitur enim
rex et Galliae et Francorum, Gallofrancus et Francogallus» . C'est qu'il
s’agit, pour lui comme pour ses prédécesseurs, de mettre I’accent sur
l'unité, unité nationale d’abord et unité européenne ensuite, celle-ci
reflétant celle-1a. Dans les images de I'Europe que véhiculent les ceuvres
de ces auteurs, c’est la cohésion qui importe le plus, méme si naivement
ils croient en trouver la clef dans I’hégémonie européenne de la France.

Avec les guerres de religion, il devient difficile de s’aveugler sur les
antagonismes qui brisent l'unité du royaume. Antagonismes religieux,
mais aussi politiques et soctaux. Or I'histoire européenne est utilisée
comme une arme dans la polémique, et plus encore dans les conflits
politiques et sociaux que dans les affrontements religieux. Deés lors
I'obsession de l'unité, si elle ne disparait pas. est concurrencée par une
autre quéte, complémentaire et cependant susceptible d’orientations
différentes : celle des sources originelles de I'esprit européen. Certes, cet
aspect est implicitement présent dans les ceuvres qui viennent d’étre
analysées ; et son développement ultéricur est souvent obscurci par les
préoccupations partisanes. Cependant, si I'on veut essayer d'y voir clair
dans une évolution complexe, on peut tenter d’en résumer ainsi les
grandes lignes, malgré les risques que comporte toute schématisation :
certains auteurs s’attachent a définir politiquement et socialement I'esprit
de I'Europe, croient qu’il s’incarne plus particulicrement dans tel ou tel
groupe social, et en déduisent la vocation de ce groupe & occuper la
premiére place dans la société. Ainsi, aprés les efforts pour situer
globalement la nation présentée comme le moteur de 'unité de I'Europe,
viennent des tentatives pour situer les divers groupes sociaux dominants
par référence a la fois a ['histoire européenne et a I’histoire nationale.

Deux catégories sociales surtout ont essayé de fonder leurs préten-
tions sur 'histoire européenne : il s’agit des gentilshommes d'une part et
des hommes de robe de l'autre, ou tout au moins d'une partie d’entre
eux, ayant pris conscience de la force persuasive d’une argumentation
appuyée sur des exemples historiques.

Parmi les premiers. un certain nombre a été séduit par le theme de
la conquéte barbare de I'Europe. Pour le comprendre, il est nécessaire
de se reporter a la fin du XV* siécle et au début du XVI®, au moment

52. Ibid., f. 88 r’ («Gomeritae Galli: cui tota cessit Europa, uti ex Beroso cernere
est»). Voir aussi f. 124 v¥: «Nec a recta aberraverit qui Gallicum nomen in omni quae in
Europa natione aliquando regnasse dixerit». L'origine japétique est rappelée au f. 76 v*.

53. Ibid., f. 1 v°.



200 A. JOUANNA

ol des historiens allemands, parmi lesquels Conrad Meissel, Jakob
Wimpfeling, Heinrich Bebel, Christophe Scheurl, Hieronymus Guebwil-
ler, Beatus Rhenanus, Conrad Peutinger, exaltent la puissance conqué-
rante des Germains™, manifestée en particulier par la conquéte de la
Gaule par les Francs. Ces derniers sont en effet présentés par eux
comme étant non pas des Troyens, mais de purs Germains, des
«Francigermani» selon [Pexpression de Hieronymus Guebwiller. Le
peuple germanique apparait dans I’ccuvre des historiens allemands comme
fier, indomptable, caractérisé par un amour profond de la liberté, adonné
a la guerre et a la chasse, courageux et dur a la peine®. Ainsi s’est
affirmé le théme de la liberté germanique, la Libertas Germanica,
triomphatrice de peuples mous et indolents comme les Gaulois ou
décadents comme les Romains.

Cependant, de certains passages pouvait étre inférée I'idée que cet
esprit de liberté avait été communiqué a toute I’Europe, par la conquéte,
et par la noblesse semée partout par les Germains conquérants. Heinrich
Bebel a écrit par exemple que la Germanie est a l'origine de presque
toute la noblesse européenne: « Dicam tamen omnes fere totius Europae
non modo nobiliores, verum etiam regum familias e Germania ortum
auspicari»**. Lemaire de Belges, on I'a vu, a repris et généralisé cette
affirmation ; mais, son souci premier étant I'unité, il n’a pas cherché a
exploiter vraiment le théme d’un esprit européen d’origine germanique et
incarné par la noblesse.

Les ouvrages des historiens allemands ont été lus et commentés en
France. Ils sont en partie a I'origine de la réaction gauloise déja évoquée
plus haut. Mais ils ont aussi influencé I'idée que des auteurs frangais se
faisaient de ['histoire europ€enne. L’un des premiers a reprendre a son
compte les theses allemandes fut le juriste Charles Dumoulin, dans la
premi¢re partie de ses Commentaires sur la Coutume de Paris, publide
en 1539, et qui constitue un véritable traité historique sur les fiefs. Dans
cet ouvrage, les Francs sont qualifi€¢s de «Francigermani»; Dumoulin y
montre comment ce sont eux, et non les Romains, qui ont légué a
I'Europe son droit féodal. A travers le mythe de la liberté, de la
simplicité de mceurs et de la pureté raciale des Germains, emprunté aux

54. Conrad Meissel fit paraitre avant 1500 une édition de La Germanie de Tacite,
accompagnée d’un poeme a la gloire des Allemands. Jakob Wimpfeling est 'auteur d'un
traité publié en 1501, intitulé Germania. En 1504 parut I'Oratio de Germaniae Laudibus de
Heinrich Bebel; en 1519 le Libellus de Laudibus Germaniae, de Christophe Scheurl et le
Libertas Germaniae de Hieronymus Guebwiller; en 1530 le De Mirandis Germaniae
antiquitatibus de Conrad Peutinger, et en 1531 les Rerum germanicarum libri tres de Beatus
Rhenanus. Sur ce mouvement d’idées et ces auteurs. le vieil article d’Emile Picot, «le
Pangermanisme au seizicme siécle », Revue Hebdomadaire, 1916, p. 462-471, est encore
utile. Une thése récente fait le point sur cette question: Jacques Ridé, L’image du Germain
dans la pensée et la littérature allemandes de la redécouverte de Tacite @ la fin du XVI siécle
(contribution a l'étude de la genése d’un mythe), Lille 111, Service de publication des theéses,
1978, 2 volumes.

55. «Caesar autem dicit, Germanos multum consuetudine Gallorum differre, cum
eorum vita omnis in venationibus atque in studiis rei militaris consistat a parvulis, duriciei
ac labori studentium, gallos autem molles esse dicit» (Heinrich Bebel, Oratio Germaniae
laudibus, Pforzheim, 1504, éd. par Simon Schard, Historicum opus..., tomus I, Germaniae
antiquae illustrationem continet, Basileae, ex off. Henricpetrina, 1574, in fol., p. 225).

56. Ibid., p. 274.



HISTORIENS ET THEORICIENS DE LA SOCIETE 201

auteurs allemands, se dessine une véritable réhabilitation de I’Europe
barbare 7. Or ces idées ne sont pas restées réservées a un cercle étroit
d’érudits. Dans une lettre adressée au connétable Anne de Montmoren-
cy, on voit par exemple Charles Dumoulin exposer a son correspondant
ses théories sur I'étymologie du mot mareschal, qu’il rattache a une
coutume germanique *%. Des relations de fidélité unissaient bien souvent
les historiens 4 de nobles protecteurs ; ainsi les idées des premiers ont pu
étre connues des seconds.

Des éléments du théme de la conquéte se trouvent dans l'ceuvre
d’Etienne Pasquier, de Bernard du Haillan, de Frangois Hotman. Il
serait trop long de les analyser ici. Il suffit de souligner que tous
s’attachent a2 minimiser les conséquences sociales de la conquéte *. Mais
ils n’en ont pas moins contribué a diffuser les éléments d’une idée qui se
répand surtout dans le dernier quart du XVI® siécle, selon laquelle les
gentilshommes seraient les descendants des Francs conquérants.

Cette idée apparait beaucoup plus nettement dans I'ccuvre de Guy
Coquille, un fidele des ducs de Nevers, a la fois juriste réputé et
historien du Nivernais. Bien qu’il soit le fils d’un grainetier a Decize, il
participe aux valeurs de ses maitres; il tient d’ailleurs a se faire passer
pour un gentilhomme, descendant d’un lointain aieul anobli en 1396 pour
son courage guerrier®. Son ceuvre exprime bien I'aversion des hommes
d’épée pour les gens de robe, ces mercenaires qui rendent la justice pour
de l'argent sans savoir ce que c’est que I’honneur, et qui croient pouvoir
former un «quatriesme estat» dans la société sous le prétexte que le roi

a besoin d’eux pour — c'est I'expression qu’il emploie — «plumer» la
noblesse ©'. Bien des passages dans son ceuvre témoignent de I'dpreté de
'antagonisme — attesté par ailleurs par de nombreux mémoires et

pamphlets — qui oppose la gentilhommerie traditionnelle a la nouvelle
noblesse des gens de loi. Affrontement inégal, s’il faut en croire les
gentilshommes, qui estiment que le roi les abandonne et favorise

~

systématiquement les robins ®. Beaucoup de nobles se sentent mal a

57. Charles Dumoulin, Commentarii in consuetudines parisienses, éd. de 1576,
Parisiis, ap. M. Somnium, 2 vol. in fol., t. I, f. 3 1°, col. 2.

58. Cité par Donald R. Kelley, Foundations of modern scholarship. Language, law,
améoi;tlstory in the French Renaissance, New York et Londres, Columbia Univ. Press, 1970,
p- .

59. En insistant, en particulier, sur le mélange intime des Gaulois avec les Francs ou
les Saxons installés sur leur sol. Cf. A. Jouanna, L’idée de race en France au XVI¢ siécle et
au début du XVII, Lille III, 1976, diff. par H. Champion, p. 790-805.

60. Guy Coquille, Les coustumes du pays et duché de Nivernois, Paris, 1605, éd. de
1665, Les (Euvres de Maistre Guy Coquille, Paris, J. Guignard, 2 vol. in fol., t. II, p. 437.

61. Guy Coquille, Histoire du pays et duché de Nivernois, Paris, L'Angelier, 1616,
dans Les Euvres ..., t. I, p. 398. Voir aussi, sur la prétention des robins & former un
quatrieme état, Le Discours des Estats de France, 1588, dans Les (Euvres ..., t. 1, p. 339.

62. Voir, entre bien d’autres, les opinions de Brantdme (M. de La Noue, éd. L.
Lalanne, Paris, Renouard, 1864-1882, t. VII, p. 236-237); de Jean de Saulx-Tavanes,
Mémoires de Gaspard de Saulx, éd. Michaud et Poujoulat, Paris, 1838, p. 119, col. 1; de
Pierre de Saint Julien de Balleure, Meslanges Historiques, Lyon, B. Rigaud, 1588, p. 600.
Voir aussi les études de Davis Bitton, The French Nobility in Crisis, 1560-1640, Stanford
Univ. Press, Stanford, Californie, 1969, VII-178 p., et de Frangois Billacois, « La crise de la
noglsegszeweuropéenne (1550-1650) », Revue d’Histoire moderne et contemporaine, 1976,
p. 258-277.



202 A. JOUANNA

'aise dans une monarchie qui apprécie de plus en plus la compétence
juridique et la subtilité¢ intellectuelle acquises dans les Universités.
Hommes de plein air et d’action encore, aimant pour la plupart la
guerre, la jouissance et I'honneur qu’elle procure, et se croyant rejetés
par une société oublieuse de leurs valeurs, ils ont été séduits par ces
guerriers venus du Nord, fiers et indomptables, victorieux de Rome et de
sa culture sophistiquée, que leur présentait I’érudition des historiens.
I’ceuvre de Guy Coquille est un reflet de cette fascination. Dans son
Histoire du Pays et Duché de Nivernois, le déferlement des conquérants
septentrionaux apparait comme I'événement fondateur de I'Europe %. Iis
I'ont peuplée de leurs guerriers; ils ont secoué la tyrannie romaine — et
Rome, dans son ceuvre, a au moins trois connotations: le droit romain,
les hommes de loi et 'absolutisme royal, c’est-a-dire les trois ennemis
des gentilshommes; le premier parce qu’ils n’ont pas le temps de
I'apprendre et ne peuvent donc plus rendre la justice ; les seconds parce
qu’ils se sont emparés de cette fonction ; le troisieme parce qu’il s’exerce
a leurs dépens en s’appuyant sur les deux autres. Les conquérants
germains ont donc soustrait ’Europe a la pernicieuse influence méridio-
nale et lui ont donné des institutions d’hommes libres, fondées sur le
culte de la force virile et de I’honneur, et assurant la prééminence sociale
de la noblesse ®.

Parmi les gentilshommes eux-mémes, certains ont utilisé a leur profit
le théme de la conquéte. Quelques-uns s’en sont servi comme d’une
arme de défense contre les robins, dans des pamphlets ou dans des
cahiers de doléances aux Etats Généraux de 1614%. D’autres se sont
contentés de retenir I'idée que toute la noblesse d’Europe descend des
envahisseurs barbares®. Ce theme a contribué a nourrir la conscience

63. Voir, sur ce que Guy Coquille appelle le «debordement des nations estrangeres »
dans YEmpire Romain, I'Histoire du pays et duché de Nivernois, éd. citée, p. 354-391.

64. Guy Coquille reprend presque textuellement la phrase de H. Bebel, répétée par
Lemaire de Belges, sur la Germanie source de toute noblesse: «La region de Germanie est
celle qui a produit tous ceux qui ont conquesté presque le reste de I’Europe, et partie des
autres parts du monde sur I'Empire Romain, quand il declina». Puis il se livre a une
recherche étymologique: German, Aleman, signifient «tout homme, entierement hom-
me»...; «la pluspart des noms des armes, et de ce qui appartient au métier de la guerre
sont venus de langue Tudesque: Helm, Heaume ; arnisch, harnois», etc... Or Coquille a
rappelé plus haut que «apres que ces nations estrangeres eurent ainsi empicté les Provinces
de 'Empire Romain, les Rois ne permirent pas I'exercice des armes sinon a ceux de la
nation conquérante». La est le fondement de la supériorité de la noblesse, dont la
«principale profession » est le métier des armes (Histoire du pays et duché de Nivernois, éd.
citée, p. 485 et 391).

65. Voir I'Advis d’un Frangois a la Noblesse Catholique de France, sur la
remonstrance d’un ligueur, Tours, J. Mettayer, 1590, 152 p.; le plaidoyer de Julien du Fos
dans la Querelle des Ordres en Dauphiné (Deffense de la Noblesse du Dauphiné contre les
demandes du Tiers Estat de la mesme province, Paris, A. L'Angelier, 1601, 35 p.); les
cahiers de doléances de la noblesse des gouvernements de la Normandie et de I'Orléanais
pour les Etats Généraux de 1614, publiés par Yves Durand, dans Enquétes et Documents de
I'Université de Nantes, 1971, vol. I, p. 60 et 92.

66. Selon Louis Turquet de Mayerne, «les plus illustres familles aujourd’hui veulent
dériver leurs descendants» de «toutes ces nations vagabondes et conquérantes», Goths,
Alains, Vandales, Suéves, Francs, Hérules et Lombards (La Monarchie Aristodémocratique,
auvre écrite vers 1591 et publiée a Paris en 1611 par J. Berjon, p. 245).



HISTORIENS ET THEORICIENS DE LA SOCIETE 203

d’une fraternité de sang et de valeurs entre tous les gentilshommes
européens, menacés dans tous les pays par des périls identiques. Un
passage amer du traité de Jeronimo de Urrea sur I'honneur, traduit en
1585 par Gabriel Chappuys, le suggére de fagon particuliéerement claire :
«et vous dy, si I'on regarde bien, qu’icy et 1a en toute 'Europe, il m’est
advis que vient a faillir P'estoc et race des vaillans hommes, qui
maintiennent le vray honneur militaire, autrement, dictes moy que c’est
de l'ardeur et ferocité des Nerviens? de la robuste maniere et force des
Bourguignons? de l'arrogance des Turingiens? de [I'animosité des
Cimbriens? de la force des Teutons, et de la valeur des Alains et des
Goths ¥ 7 »

Sous une forme moins pessimiste et plus théorique, une idée
analogue anime la définition de la noblesse donnée par René de Sanzay,
gentilhomme poitevin, ami de Ronsard et d’Etienne Pasquier, et auteur
d’un traité manuscrit sur la société intitulé: De ['origine, dignité et
debvoir du prince, du seigneur, du gentilhomme et du noble homme
(1583). René de Sanzay accentue encore le caractére européen des
Francs en estimant que ce nom a été donné a tous les hommes libres
«liguez en plusieurs lieux de I'Europe»® dés que «les premiers
gouverneurs et princes du monde voulurent abuser de leur authorité », et
dressés particulicrement contre la «tyrannie des Romains». Poussés par
«le vouloir fatal de Dieu», ces hommes libres sont «parvenuz en
germanye et de la aux Gaulles», ou les gentilshommes frangais sont leurs
descendants et incarnent I'esprit européen de liberté et d’opposition a
tout pouvoir tyrannique. Il est vrai que cette insistance sur l’origine
européenne de la noblesse frangaise rejoint chez René de Sanzay la
mystique nationale illustrée par Guillaume Postel: pour lui, «le Roy des
Francs duquel le tiltre estoit tresantien et favorable a la qualité infinie
sur tous hommes francz et libres de faict ou de vollonté joinct avecq les
gaulois peuple seul portant le nom des eschappez du deluge et tenant la
primogeniture en la Royaulté et Monarchie du monde occidental {...]
establirent en leurs successeurs legitime et redoutable monarchie de
I'Europe et du monde occidental »%°. Ainsi René de Sanzay justifie-t-il a
la fois, pour la France, I'hégémonie ecuropéenne ect, pour les gentils-
hommes, la prééminence sociale.

A ces écrits qui favorisent la noblesse d’épée s’opposent ceux qui,
par un effort identique mais de sens inverse, utilisent I'histoire des
origines européennes pour justifier la supériorité des gens de robe et de
leurs qualités propres. L’'un des premiers a aller dans ce sens est

67. Jeronimo de Urrea, Dialogue du vray honneur militaire, traduit par Gabriel
Chappuys, Paris, T. Périer, 1585, ff. 17 v° — 18",

68. René de Sanzay, De [l'origine, dignité et debvoir du Prince, du Seigneur, du
gentilhomme et du Noble homme. Leur Institution, religion, faictz d'armes, fiefs, dignitez,
seigneuries, honneurs, rangs, ceromonyes, qualitez, et differences avecques le moyen de
pacifier toutes querelles par le poinct d’honneur (1583), Bibl. nationale, Mss. Fr.
14722-14724, 3 volumes; tome 1, ff. 99 v°-100 r. — Sur René de Sanzay. voir Manfred
Orlea, La noblesse aux Etats Généraux de 1576, thése de troisieme cycle, Publ. de la
Sorbonne, Paris, P.U.F., 1980, p. 142-147.

69. René de Sanzay, De lorigine..., ff. 101 r°-101 v°. 1l est a noter que, pour René
de Sanzay, I'éloge des Francs ne s'accompagne pas d'une dépréciation des Gaulois.



204 A. JOUANNA

peut-étre le traité sur les meeurs des Gaulois de Pierre Ramus, publié en
1559. Cette ceuvre est I'une de celles qui ont contribué¢ a alimenter la
celtophilie du milieu du siécle. Mais elle s’en distingue par un effort
original pour mettre en évidence, dans le passé des principales nations
d’Europe, y compris celui de la Gréce et de Rome, les témoignages de
Iexistence d’un régime «démocratique » ou «timocratique ». Ainsi Pierre
Ramus en vient-il a définir un esprit de liberté propre a ce qu’il appelle,
d’'une expression particuli¢rement remarquable, la «Republique des
nations». Mais de ses descriptions des divers systeémes politiques
pratiqués autrefois par les peuples d’Europe émerge I'idée que ce sont
les magistrats qui formaient, avec les druides, le groupe le plus utile et le
plus éminent dans la société ™.

D’autres ouvrages ont également puisé dans le passé européen pour
y trouver des arguments a la louange des valeurs de la robe. Parmi eux
peuvent étre cités, malgré la diversité de leurs préoccupations, les
Commentaires de Francois Connat, la Méthode de !’Histoire de Jean
Bodin, la Responsio d'Antoine Matharel a Francois Hotman, [I'Estar,
description et gouvernement des royaumes et républiques du monde, de
Gabriel Chappuys, les Antiquitez gauloises et frangoises de Claude
Fauchet, L’excellence des rois et du royaume de France de Jérdme
Bignon. Si I'on tente de résumer bri¢vement les th¢mes de ces ceuvres,
on peut retenir que, pour elles, les Francs ne sont pas des Germains,
mais d’anciens Gaulois revenus au bercail, qui, lors de leur retour en
Gaule, ont di abandonner au contact de la civilisation gauloise la
barbarie acquise en Germanie. Proclamer la rapide assimilation des
Francs par les Gaulois, c’est affirmer le triomphe des vertus de paix et
de la culture juridique, valeurs propres aux hommes de robe, sur la
vaillance guerriére. Récusant 'apport barbare, ces auteurs voient 'esprit

70. Pierre Ramus, Liber de moribus veterum Gallorum, Paris, A. Wechel, 1559 ;
traduction frangaise par M. de Castelnau, Traicté des facons et coustumes des anciens
gaulloys, Paris, A. Wechel, 1559. Pierre Ramus met en parallele les meeurs gauloises et
celles des nations voisines, et en particulier celles de la «grand Bretagne» et de la
Germanie. La quatriéme partie de son ceuvre est consacrée a l'analyse de leurs régimes
politiques démocratiques ; ceux-ci €taient caractérisés par la souveraineté du peuple, qui
avait le pouvoir, par I'intermédiaire d’une assemblée générale, d’élire ses souverains et ses
magistrats, et aussi de les déposer lorsqu'ils se comportaient «autrement que les
ordonnances du peuple ne commandoient ». Ces systémes politiques sont décrits par César,
«dont s'entend le regiment Timocratique des Rep. que Platon et Aristote ont tant prisé, et
lequel la Gréce estant en sa liberté et I'Italie aussi ont gardé si curieusement». Un peu plus
loin, Ramus parle de «République Démocratique ». Pour lui, «il est donc manifeste par les
passages icy alléguez, que la police proposee par Cesar n’estoit point seullement commune &
toute la Gaulle, mais aussi generalement en recommandation & toutes les nations». Et il
poursuit par cette invitation: «Or sus illustrons donc particulierement les gouvernemens de
la Rep. des nations et citez des gents»... (Traicté des facons et coustumes des anciens
gaulloys, édition de 1581, Paris, Denys du Val, ff. 82 r°-83 r°, 85 v, 88 v"). Au sujet des
magistrats, Pierre Ramus écrit: «La profession des disciplines estoyt en grande reputation,
I'estat de judicature d’autorité insigne, la puissance de faire sacrifices et de divination
apartenoit a une majesté Royalle. Le premier degré de la Rep. Gaulloyse cest le magistrat,
puis les Princes, puis les chevaliers: le peuple elisoit selon son advis et pour sa commodité
les Princes qu'il vouloit pour faire la guerre et s'ilz ne faisoient bien a leur voulonté, ilz les
chassoient » (ibidem, f. 81 v°).



HISTORIENS ET THEORICIENS DE LA SOCIETE 205

de I’Europe dans sa science politique et sa fécondité en juristes’!. Ainsi,
ils tentent de faire piece aux efforts des gentilshommes pour rétablir une
prééminence menacée.

Au terme de cette rapide recension de quelques images de ’Europe
élaborées au XVI® siécle, on voit a quel point celles-ci sont lourdes de
passion partisane. C’est peut-étre le destin inévitable de quiconque essaie
précisément de se représenter 'Europe et de lui donner un visage. Ceux
qui ont été proposés au XVI¢ siécle n’étaient pas acceptables par tous;
ils ne pouvaient s’imposer. Les excés mémes de ces images partiales et
partielles expliquent sans doute que ce soit une autre vision de 'Europe
qui I'ait emporté au XVII° si¢cle, celle que I'on pourrait appeler la vision
réaliste. Déja présente dans I'ceuvre d’un Claude Seyssel, d’un Etienne
Pasquier, elle se caractérise par le refus de dessiner une image de
I’Europe et de risquer ainsi d’en altérer la diversité fondamentale. Pour
elle, il n’est pas de génie européen; il y a simplement un cadre
géographique ou se trouvent des pays solidaires mais divers. Cette vision
réaliste permettra a I'idée d’équilibre européen’ de s’épanouir. Mais,
aprés une éclipse, certains des thémes abordés au XVI® siecle connaitront
malgré tout une large postérité: témoin, aux XVIII® et XIX® siecles, la
fascination renouvelée pour I’Europe barbare.

Arlette JOUANNA

71. Arlette Jouanna, L’idée de race en France au XVI° siécle..., p. 840-849 et
p- 362-365.

72. Georges Livet, L’équilibre européen de la fin du XV a la fin du XVIII® siécle,
Paris, P.U.F., 1976, 231 p. (Coll. L’Historien).



EUROPE ET THEORIE DES CLIMATS
DANS LA SECONDE MOITIE DU XVI® SIECLE

La théorie des climats pose, comme l'on sait, une détermination par
le lieu des qualités physiques, psychologiques, morales et politiques des
différents peuples. Hérité de la médecine et de la philosophie grecques,
connu durant le Moyen Age, en faveur a I'époque du premier
humanisme occidental!, le principe du déterminisme mésologique ren-
contre dans la seconde moitié du XVI€ sécle, notamment en France, une
fortune sans précédent. Il permet alors, avec son élaboration systémati-
que par Jean Bodin, d’établir une grille cohérente et globale d’interpréta-
tion de ['univers, en méme temps qu’il devient la base des sciences
politiques modernes.

Originaire de Cos et d’Athénes, propagée beaucoup plus tard depuis
Paris ou Bologne?, Bale ou Anvers, la science des climats — au moins
sous la forme occidentale que nous lui connaissons — s’intéresse au
premier chef a I'Europe, qu’elle va s’employer a décrire et a recenser
dans sa variété, mais aussi a diviser. En effet, dans la mesure ou il est
fondateur de discriminations et ou il trace des fronti¢res entre des zones
inégalement favorisées, le code ainsi institué va pouvoir servir I'ambition
de puissances politiques et militaires rivales. Selon son lieu d’émission, il
fournira une sorte de justification a la volonté hégémonique d’une nation
sur ses voisines. Si la science des climats s’épanouit alors dans une
Europe en crise, divisée par la Réforme et I'antagonisme de nationa-
lismes naissants, il conviendra de mettre en doute son innocence, quitte
a retourner contre elle ses propres armes.

De la Gréce antique a la chrétienté moderne, I'influence du lieu de
sa production sur la théorie climatique elle-méme, qui, en fonction de
son origine géographique, varie a la fois dans sa forme, dans son
extension et dans sa lecon, exige ici un bref rappel. Cependant, loin de

1. Albert le Grand avait exposé en détail la théorie des climats. d’aprés Hippocrate
et Aristote. dans son traité De natura locorum, ouvrage bien connu a la Renaissance, en
particulier par les éditions de Vienne (L. Alantse. 1514) et de Strasbourg (M. Schurer,
1515). Plus diffusée encore était I'ccuvre de vulgarisation de Pierre d’Ailly. en particulier
son commentaire de Jean de Sacrobosco. Uberrimum sphere mundi commentarium
intersertis etiam questionibus divini Petri de Aliaco, Pansits. 1498 (B.N.. Rés. Ge DD.
1991), «Capitulum tercium. quarta pars de divisione climatum terre». En dehors de ces
fortunes occidentales de la théorie mésologique. il convient de rappeler la place importante
que lut avait réservée Avicenne dans son Canon de médecine.

2. C'est a I'Université de Bologne que le médecin Girolamo Cardano (1501-1576)
commentait le De Aere d'Hippocrate au début de la seconde moitié du XVI* siécle.



THEORIE DES CLIMATS 207

vouloir retracer lhistorique d’une notion dont la fortune ne s’est jamais
démentie au cours des siécles, nous nous bornerons a faire jouer les uns
avec les autres trois systeémes échelonnés dans le temps et dans I’espace,
mais qui, a I'époque de la Renaissance, se trouvent simultanément
présentés dans des commentaires, des relectures ou de nouvelles
définitions. Hippocrate expliqué par Jérome Cardan, Aristote transmis
par-dela la scolastique médiévale et la synthése nouvelle tentée par Jean
Bodin définissent trois variantes d’un méme schéma, ou la place de
I'Europe dans la grille climatique ne cesse, de par ses glissements
successifs, de constituer un enjeu essentiel.

Pour le «Pére de la médecine », Hippocrate de Cos, qui pose dans
son traité De Aere, aquis et locis, les bases d’'une théorie des milieux, le
partage climatique fondamental se traduit dans le vis-a-vis géographique
des deux bords occidental et oriental de la mer Egée. L’Asie —
mineure, mais Hippocrate élargit métonymiquement ses qualités au
continent asiatique tout entier — se recommande par la douceur de son
climat, la «mansuétude » de ses habitants, la grandeur et la beauté des
étres et des fruits qu’elle engendre. En un mot, longe pulchriora, et
majora omnia nascuntur in Asia®. L’Europe, en revanche, dont la Greéce
péninsulaire est partie constituante, offre un climat rude, des fruits plus
rares et de moindre gout, et des peuples moins policés. Le seul privilege
de I’Européen sur I’Asiatique est une plus grande robustesse, qui lui
permet de résister a un milieu hostile.

Premiére constatation: cette opposition climatique fondamentale de
deux continents suffit a rendre compte de la diversité du monde et de la
variété des cultures humaines. Tout se raméne a ces deux paradigmes,
asiatique et européen. L’Afrique, profuse et chaude, qui a vu fleurir la
sagesse des anciens Egyptiens, se réduit a4 une simple variante du modéle
asiatique. Quant a la septentrionale Scythie, elle représente, plutét qu’un
type climatique et culturel a part entiére, une sorte de condensé des
infortunes natureiles de I’Europe et de I’Asie .

En second lieu, cette division entre deux caractéres ou deux
tempéraments fondamentaux ne s’opeére pas exactement en fonction de la
latitude, encore moins, comme le souligne Cardan dans son
commentaire °, selon 'opposition du froid et du chaud. Ce qui fait la
«température » — au sens ancien — de I’Asie, ce n’est pas la douceur de

3. G. Cardano, Commentarii in Hippocratis De Aere, aquis et locis opus, quo
nullum, teste Galeno, omnibusque Medicis et Philosophis, praestantius extat, in quo, sine
dubio, sicur Hippocrates autor, ita Cardanus commentator seipsum superat. In CVIII.
lectiones divisum (...}, Basileae, 1570, liber V, lectio LXVII. Le jugement d’Hippocrate sur
I'Asie et I'Europe est ainsi commenté: «Praeponit Asiam Europae beneficio naturae et
probitatis, Europam roboris» (f. 143 r°). Alors que le traité d'Hippocrate se présentait sous
la forme d’un livre unique, Cardan I'a divisé, pour les nécessités pédagogiques d'un cours,
en 8 libri et 108 lectiones. Ce découpage du texte présentant quelque commodité, nous le
retiendrons pour le présent exposé, et renverrons dans la suite a cette édition.

4. Ibid., liber VII. Ce livre est tout entier consacré aux Scythes, qui allient & la
barbarie des Européens des tares telles que l'impuissance génitale, des contrefagons et
rhumatismes occasionnés par la vie a cheval ou dans des chariots.

5. Ibid., lib. VI, lectio LXXVIII, f. 170: «Neque enim ad calorem aut frigus
regionis, sed temporum mutationem haec refert Hippocrates».



208 F. LESTRINGANT

ses journées, mais bien I'égalité du temps qui, du seuil au terme de
I’année, ne connait pour ainsi dire pas de variations saisonniéres. A
I'inverse, la rudesse du climat européen — et, par voie de conséquence,
la rudesse de ses habitants — ne réside pas dans la rigueur de trop longs
hivers, mais dans le contraste de saisons fortement marquées. Cette
mutatio temporum a pour résultat, chez les hommes d’Europe, un
perpétuel mouvement (motus) de I'dme et du corps. D’ou la chaleur d’un
sang continuellement brassé qui les pousse a des actions promptes et
irréfléchies, et qui favorise, au lieu de la réflexion, la témérité et I'ardeur
guerriére °.

Au contraire, de par [I'égalité de saisons peu marquées, les
Asiatiques vivent une quiétude sans accident. Ce repos ininterrompu de
I’ame et du corps est naturellement favorable au développement des
disciplines intellectuelles et artistiques, en méme temps qu’il entretient
chez ces peuples une propension a la contemplation philosophique et
religieuse. :

Dés Hippocrate, la théorie des climats opere donc une division
géographique des aptitudes humaines qui se trouvent réparties en deux
aires complémentaires 'une de I'autre, mais inégalement favorisées. A
I'Asiatique fait défaut le courage de [I’Européen, mais celui-ci, a
I'inverse, est privé de la science, de la sagesse et des inventions
techniques de celui-la. Alors que les qualités de ’homme d’Europe se
rameénent en quelque sorte a des dispositions physiques exacerbées —
promptitude a courir au danger, inconscience face a la mort —, celles de
I'Asiatique témoignent d’'une bien plus grande variété et consistent en
des aptitudes élargies a tous les champs de I’activité humaine.

Si le motus implique une adhérence étroite, a ce moment, de I’dme
au corps, qu'une méme passion traverse et agite (unus est motus tam in
anima quam in corpore), la quies en revanche autorise une certaine
autonomie de ’ame, un détachement et une liberté de jeu, par lesquels
la stupiditas céde le pas a la prudentia’. A T'impulsivité sanguine de
IEuropéen doit donc étre préférée, selon Hippocrate et son exégéte
Cardan, la froide et molle inertie de I'Asiatique, plus éloigné de
Ianimalité brutale que son congénére d’outre-Egée.

Entre les deux paradigmes, le choix est donc clair. Si I'lle de Cos,
patrie légendaire d’Hippocrate, apparait située dans l'intervalle des deux
continents, il ne fait pas de doute qu’elle est nettement plus proche des
cotes de I'Asie que des bords européens de la Grece. « Hippocrate était
un homme d’Asie » (fuit autem Hippocrates Asianus), remarque judicieu-
sement Cardan, retournant contre son premier auteur I'explication par le
déterminisme mésologique ®.

Tout en faisant subir a la théorie hippocratique des lieux, des airs et
des eaux quelques altérations décisives, Aristote reprend a son compte la

6. Ibid.

7. Ibid. Cardan remarque ici: «Idem vulgatum est, Anima sedendo et quiescendo fit
prudens (7. Physicorum Tex. com. 20)». Et plus loin, pour expliquer le courage a partir de
I'agitation du sang et de la colére, il appelle Aristote en renfort («21. de Part. animal.
cap. 4»).

8. Ibid., lib. V, lectio LXVII, f. 143 r°.



THEORIE DES CLIMATS 209

bipartition climatique selon deux continents antagonistes. Les ressorts du
déterminisme des milieux sont par lui simplifiés et réduits schématique-
ment au contraste du chaud et du froid. Au livre VII de la Politique, qui
traite du «Souverain Bien pour les individus et pour les Etats», ’'Europe
se rameéne au Septentrion et a ses frimas, ’Asie au Midi caniculaire®. Au
demeurant, le froid, qui stimule ['organisme et agite le sang, parait avoir,
sur les Européens d’Aristote, le méme effet que le motus cher a
Hippocrate, et la chaleur engendre chez les Méridionaux cette quiétude
déja observée et cette absence de courage, dont I'astuce créatrice ou
spéculative est la contrepartie bénéfique.

Mais Aristote, a la différence d’Hippocrate, ne se veut ni Asiatique
ni Européen. La balance est maintenue égale entre les contraires
géographiques, au moyen — et a l’avantage — d’un troisieme terme
situé dans l'intervalle des deux précédents: I'Hellade égéenne, intercalée
entre les deux masses continentales complémentaires mais irréconcilia-
bles, apparait alors comme la résultante dialectique qui rassemble en une
synthese positive les deux espaces en vis-a-vis. Elle occupe a tous points
de vue le juste milieu — climatique, puisque soumise a des influences
contraires qui s’équilibrent, psychologique, moral et institutionnel: ni
chaude ni froide, ni impulsive ni léthargique, la «race des Hellénes»
refuse aussi bien Panarchie des Germains ou des Scythes que la tyrannie
subie de plein gré par les Egyptiens ou les Perses.

Cette transformation du binéme climatique en un systéme a trois
composantes ne préserve en tant que tels les termes initiaux d’Asie et
d’Europe que pour les subsumer dans l'unité totalisante d’une Hellade
intermédiaire et réconciliatrice. A Hippocrate I'« Asiatique » répond ainsi
le macédonien et panhelléne Aristote.

De linsulaire de Cos au Stagirite, le point d’ancrage de la théorie
des climats s’est déplacé, entrainant dans son sillage un nouvel ordre des
peuples et un projet politique bien précis. La volonté d’hégémonie
universelle de la race hellénique, «capable de gouverner le monde entier
si elle atteint a l'unité de constitution»'”, et plus encore, le réve
alexandrin d’unification des continents contraires sous tutelle macédo-
nienne se profilent clairement dans la nouvelle «donne » aristotélicienne
des climats. Le role du précepteur d’Alexandre se révele peut-étre dans
cette page de la Politique ou, altérant de propos délibéré la théorie
hippocratique, Aristote bouscule la dichotomie continentale jusqu’alors
admise pour inventer un continent et un climat intermédiaires, tertium
quid qu’incarne I'<hellénité » et a partir duquel toutes les révolutions du
sens et du pouvoir vont étre légitimées.

C'est cette théorie aristotélicienne privilégiant un centre au détri-
ment de bords symétriques, complémentaires et en définitive subordon-
nés, que le XVI®siecle va redécouvrir, avec le méme usage politique et
la méme affirmation hégémonique que lui avait prétés le philosophe.
Mais ce nouveau transfert implique une nouvelle transformation de
contenu et d’intention. Entité simple et concept opératoire chez Hippo-

9. Aristote, La Politique, éd. J. Tricot, Paris. J. Vrin, 1977, VII. 7. p. 492-497.
10. Ibid., p. 494.



210 F. LESTRINGANT

crate, composante secondaire mais distincte pour Aristote, I'Europe va
paradoxalement s’effacer en tant que telle dans la moderne — et
curopéenne — théorie des climats.

Jean Bodin, dont on a voulu faire, a la place de son «imitateur»
Montesquieu '', le véritable pere de I'analyse du déterminisme mésologi-
que, expose celle-ci au moins a trois reprises. D’abord, et d’emblée sous
sa forme achevée et quasi définitive, dans la Méthode de I'Histoire, puis
au livre V de la République, parue en 1576, dix ans aprés l'ccuvre
précédente ; enfin, sous une forme plus éparse, mais non moins
construite, dans le Thédtre de la Nature universelle (1597). Si la théorie
énoncée par Bodin est toujours la méme et si les termes dans lesquels
elle est exposée ne varient guére d’un ouvrage a l'autre, s’augmentant
tout au plus de quelques illustrations nouvelles, sa fonction apparait a
chaque fois différente et se régle selon le jeu de trois problématiques
distinctes et originales. Dans la Methodus de 1566, la référence au
déterminisme climatique permet d’établir «un jugement exact a I'égard
des Histoires» !>, dans la mesure ou est posé par la méme un cadre
objectif a I'activité des peuples et au devenir de leurs institutions. Selon
le degré de conformité des différentes chroniques a ce que I'on sait étre,
d’apreés les climats, la réalité «objective» et naturelle d’'un peuple, on
pourra aisément conclure a leur plus ou moins grande véracité. Grille
obligée pour une lecture critique des histoires anciennes ou modernes et
qui permet une vérification instantanée, la théorie des climats donne a
Bodin de renvoyer dos a dos, sur tel sujet de controverse, «Aristote,
Hippocrate, Galien, Diodore, Hérodote, Volaterra, Sabelli», etc. 3 Avec
la République, piéce maitresse comme on sait de I'’ceuvre bodinien, le
déterminisme climatique émigre de la philosophie de [histoire au
domaine juridique. Préludant au livre sur la forme du gouvernement,
I'exposé sur les climats est destiné, selon la formule célébre, a

. accommoder la forme de la chose publique a la nature des lieux, et les
ordonnances humaines aux lois naturelles 4.

La théorie mésologique n’est donc plus seulement [Poutil d’une
lecture du réel, mais celui d'une action sur celui-ci et d’une institution.
Non moins déterminante apparait la fonction de cette théorie dans le
Théditre de la Nature universelle, qui représente, comme le rappelait
Pierre Mesnard, I'ouvrage le plus ambitieux peut-étre et a coup sir le
plus méconnu de Bodin. Il ne s’agit de rien moins que de décrire

t1. Pierre Mesnard. article « Bodin» dans |"Encvclopaedia Universalis.

12. Nous citons cet ouvrage d'apres la traduction de Pierre Mesnard, La Méthode de
['Histoire, Paris-Alger, «Les Belles-Lettres». 1941, ch. V: «Du Jugement exact a I'égard
des Histoires», p. 68 sqq.

13. Ibid.. p. 106.

14. Jean Bodin. Les Six livres de la République, 1576, livie V. ch. I. Nous citons
d'aprés la seconde édition de 1577 (B.N.: *E 53. in-fol.}. p. 516.



THEORIE DES CLIMATS 211

... 'ordre indissoluble de nature, leur coherence, affinité et consentement,
et de monstrer comme respond la premiere extremité a la derniere et leur
milieu avec toutes les deux, et le tout avec une chacune de ses parties .

Rassemblant en un méme corps de savoir les lois de I'histoire
naturelle, humaine et religicuse, étendant son champ depuis les formes
les plus basses de l'univers physique jusqu’au divin, le Thédtre constitue
une sorte de traité de «cosmographie analogique» — pour reprendre
I'expression de Michel Foucault'®, dans lequel, d’étage en étage, les
différents ordres de la création se répondent terme a terme. Or, dans
une telle symbolique régie par I'accord du microcosme et du macrocos-
me, la théorie des climats, qui veut que I’homme soit en convenance
avec le sol qu’il foule et Iair qu’il respire et que les peuples apparaissent
a I'image des territoires qu’ils colonisent, est appelée a jouer un role
décisif. Génératrice de correspondances et moteur de 'analogie générali-
sée qui fait passer du corps individuel a la cité, de la cité au corps du
monde, la théorie des climats dépasse dés lors tout déterminisme au sens
strict pour s’affirmer comme principe universel de liaison et d’unification.
Loin de se réduire chez Bodin a la pauvreté d’'un schéma d’explication
causale, comme ce sera plus tard le cas avec Montesquieu, elle est bien
cette clé analogique du monde, ou toutes choses se font écho: les
nations sont a la semblance des pays, eux-mémes en accord avec tel
organe ou telle humeur du corps, ceux-ci en liaison a leur tour avec cette
planéte, cette couleur, ce signe, etc.

A toutes les étapes de la réflexion bodinienne, la place de la théorie
des climats apparait donc comme stratégique. Elle est critére de sélection
dans la Méthode de I’Histoire, instrument d’adéquation de I'institution au
fait dans la République, clé du symbolisme universel dans le Theatrum.

Cependant, par-dela cet enrichissement a la fois thématique et
fonctionnel, que reste-t-il chez Bodin de I'ancienne théorie des climats?
Comment, dans cet univers de correspondances soudain multipliées d’une
extrémité a lautre du cosmos, I'entité d’une Europe climatique va-t-elle
achever de se perdre? Des deux modeles qui lui sont proposés,
Hippocrate et Arnistote, Bodin attache peu d’importance au premier, qu’il
réfute en mainte occasion. Le portrait du Scythe émacié, basané,
courbaturé et impuissant, tel qu’il est tracé dans le trait€ De Aere, lui
parait constituer une véritable hérésie scientifique, et Bodin n’hésite pas
a en prendre I'exact contrepied, de facon a pouvoir ranger ce cas dans la
classe des Septentrionaux élancés, clairs de peau et de poil et d’une
singuliere vigueur’. Par respect pour ce qu’il nomme [|'expérience

15. Jean Bodin. Le Thédtre de la Nature Universelle, auquel on peut contempler les
causes efficientes et finales de toutes choses, desquelles l'ordre est continué par questions et
responses en cing livres. traduict du latin par Francois de Fougerolles, Lyon, Jean
Pillchotte. 1597, «Intention de I'Auteur ». feuillets liminaires non foliotés.

16. Michel Foucault, Les Mots et les Choses, Paris, Gallimard. 1966, ch. II. p. 38.
Tout ce passage relatif aux «Quatre similitudes » peut s’appliquer au Bodin du Thédtre de
la Nature Universelle.

17. Jean Bodin, La Méthode de I'Histoire, éd. cit., p. 87, passage dans lequel I'auteur
aligne les Scythes sur le modele germanique, et leur rend du méme coup la puissance



212 F. LESTRINGANT

commune, mais aussi en raison du privilége accordé au centre par ce
dispositif, Bodin hérite donc de la tripartition aristotélicienne. Mais c’est
pour I'appliquer d’emblée a tout autre chose qu’a des espaces continen-
taux différenciés. L'Europe, I’Asie ne sont plus pour lui des catégories
premiéres, et la Gréce déchue, la Grece ottomane du XVI° siecle ne
saurait plus désormais jouer ce role de pivot et de juste milieu qui était
le sien dans I’Antiquité. Certes, a 'origine, Bodin semble d’accord avec
ses prédécesseurs, dont il note:

Les anciens sont presque unanimes a remarquer a ce sujet que les hommes
du Nord ont le corps plus robuste et de plus haute taille; mais si les
Méridionaux sont plus faibles, il 'emportent par l'esprit: ce point est depuis
longtemps connu par expérience, tant il est facile de s'en apercevoir '®.

Dans un monde élargi et diversifié par les grandes découvertes, une
telle opposition ne peut plus se réduire au face-a-face des deux
continents anciens. Elle joue désormais sur le fond d'un espace
indifférencié et géométrisé, devenu de part en part habitable et qui
embrasse toute la sphére terrestre. En tant que théoricien des climats,
Bodin entend agir en effet avec une rigueur mathématique, et c’est en
cosmographe qu’il procéde lorsqu’il généralise a I'orbe habité le principe
de l'explication par le milieu. Trois facteurs d’importance décroissante
déterminent le climat d’un lieu: la latitude, premiére et fondamentale,
qui régle I'opposition Nord-Sud selon une progression de degré en degré
de I’Equateur au Pole et par un étalonnage tres précis du quart de
méridien; la longitude, qui, par une rotation de 90° de Iéchelle
précédente, permet d’appliquer a la dimension latérale le méme jeu de
différenciations ; I'altitude enfin qui nuance, corrige ou contrarie parfois
les deux déterminations premiéres .

Les deux notions fondamentales de latitude et de longitude relévent
précisément de la science cosmographique, telle que la définissait
Ptolémée au livre I°" de sa Géographie. Quel est en effet le propre de la
cosmographte par rapport aux autres disciplines descriptives comme la
géographie ou la topographie, sinon «qu’elle partit la terre par les
cercles du Ciel, et non par les montagnes, riviéres, mers et gouffres»?
En d’autres termes, la division du monde selon I'analyse cosmographique
ne procéde nullement de la configuration interne de celui-ci et du détail
de son dessin, mais de la projection sur le globe d’une grille géométrique

sexuelle que leur avait déniée Hippocrate: «Comme les Scythes sont a la fois pleins de
chaleur et d’humeur. conditions favorables a la génération, il ne fait pour moi aucun doute
qu’'ils soient le plus fécond de tous les peuples». Clest la le contrepied exact du livre VII
du De Aere.

18. Ibid., p. 69.

19. Ibid., p. 69. et La République, p. 516: «de sorte qu'en mesme ville, la diversité
des hauts lieux aux valees. tire apres soy varieté d’humecurs. et de meurs aussi (...)».

20. André Thevet, Cosmographie Universelle, Paris, P. L'Huillier. 1575, t. 1. f. 2 v°.
On trouve la méme définition, simplement transcrite de la Géographie de Ptolémée, chez la
plupart des auteurs de Cosmographies du XVI¢ siecle. Cf., a titre d’exemple, P. Apian,
Cosmographie ou description (...) du monde, Anvers, 1581, 1" Partie, ch. I, p. §.



THEORIE DES CLIMATS 213

engendrée par le circuit des planétes et des cieux autour de lui. Ecartant
le probléme des conjonctions astrales exceptionnelles, dont les lois, aux
yeux de Bodin, demandent des lumiéres tout autres que celles d'un
homme, fit-il aussi averti que Ptolémée?' — souvent en défaut sur cette
question —, nous nous en tiendrons aux cercles fixes: paralléles,
méridiens, équateur, écliptique, tropiques et cercles polaires construisent
de la sorte, a la fagon d’une sphére armillaire, 'armature ajourée de la
terre — parfait modéle mécanique, d’ou se sont effacés, au moins a titre
provisoire, les contours des océans et des «terres continentes». Ceux-ci
ne réapparaitront qu’ensuite, a la facon de déterminations secondaires
modifiant dans le détail de son application, mais non dans son principe,
la théorie fondamentalement géométrique des climats selon Bodin.

La disparition de I’Europe en tant qu’entité climatique simple est
bien corrélative ici de cette géométrisation du monde suivant les cercles
célestes et les quatre points cardinaux. En cela, I'auteur de la République
poursuit jusqu'au bout le projet de la cosmographie ptoléméenne — et il
est peut-étre le seul, au XVI® siécle, a s’en tenir avec une telle rigueur
au programme tracé dans le premier livre de la Géographie. En effet, les
grands ouvrages de cosmographie de la Renaissance, qu’il s’agisse de
ceux de S. Minster, de Belleforest, de Thevet, de Merula, ou, a une
échelle plus modeste, de Pierre Apian, abandonnent trés vite, apres les
avoir reproduites en quelques pages, ces prémisses mathématiques.
Placées sous le sceau de Ptolémée Pélusien qui les autorise d’une
certaine mani€re par cette référence inaugurale, les Cosmographies
Universelles des temps modernes développent en fait une suite de
narrations enchainées les unes aux autres selon des trajets terrestres ou
maritimes ol la géométriec n’a plus lieu détre. Leur modéle est
Iitinéraire de voyage — non pas la carte et son systtme de repéres
orthonormés. Par la, de tels ouvrages, bien que se réclamant explicite-
ment de Ptolémée, appartiennent de toute évidence a I'héritage de la
géographie «historiale » chére a Strabon, ou les anecdotes se mélent aux
descriptions dans le cheminement hasardeux de routes nécessairement
déterminées par les accidents de la topographie. Chez eux, comme jadis
chez Hippocrate, mais encore chez Strabon, la notion de continent garde
toute son importance et regroupe, a chaque fois, une synthése climatique
que quelques traits résument: I’Asie aux richesses profuses et a la
mollesse légendaire, I’Afrique fertile en monstres, 'Europe rude et
vaillante.

Ces caracteres des continents — sortes d’idées regues sur les lieux et
les peuples que la cosmographie ordonne non pas en dictionnaire ou en
catalogue, mais selon des allégories disposées dans I'espace, s’accroissent
au siécle des Grandes Découvertes de nouveaux clichés. Jean de Léry
remarque a ce propos que, de méme que I'on dit «vaillans Europiens,
effeminez Afriquains, mols Asiatiques», 'on peut parler avec la méme

21. Bodin, La Méthode de ['Histoire, ch. V, p. 133-134, ol Ptolémée et son
commentateur Cardan sont vivement pris a partie au sujet de I'astrologie judiciaire, telle
qu'elle était exposée par l'auteur de I'Almageste.



214 F. LESTRINGANT

vérité des «vindicatifs Ameriquains», «car en general voila leurs
humeurs, tiltres et epithetes » 2.

S’écartant d’entrée de jeu de cette distribution des caractéres des
peuples en fonction des continents, et sapant par 1a méme cette galerie
de clichés tenaces hérités de I’Antiquité a travers la tradition humaniste
-— quitte, il est vrai, & y revenir ensuite de manicre indirecte —, Bodin,
dont la conception est celle d’un géométre et d’un cartographe,
commence par revenir a la définition étymologique et mathématique du
mot climat. D’un mot grec qui signifie degré, on sait que le climat
désigne la «zone orbiculaire », c’est-a-dire I'espace de terre compris entre
deux cercles paralleles a P'équateur?. Sans tenir compte, dans un
premier temps, de la répartition des masses continentales sur le globe,
Bodin va donc découper méthodiquement chaque hémisphere selon les
paralleles. La tripartition qu’Aristote découvrait dans le point de
rencontre, en Hellade, des influences contradictoires de I'Europe et de
I'Asie, Bodin la reporte sur un axe vertical, divisé en trois portions
égales. Chaque part de méridien comprend de la sorte trois zones,
hautes de trente degrés chacune, qui définissent les trois climats
fondamentaux: le méridional, de I’équateur au trentiéme degré, le
tempéré du trente et uniéme au soixantieme degré, le septentrional
au-dela et jusqu’au pole. Chacune de ces trois zones peut elle-méme étre
divisée, toujours selon la hauteur, en unités plus restreintes qui
permettent a la théorie mésologique de s’appliquer avec plus de
précision. Ainsi la zone tempérée médiane reproduit «en abyme» la
tripartition de I’hémisphere, avec son Midi, compris entre le trentieme et
le quarantieme degré, son milieu, du quarantitme au cinquantiéme
degré, et son Nord qui s’étend jusqu’au 501xant1eme degré, a la frontiere
du Septentrion proprement dit.

Milieu du milieu, «la véritable région tempérée » sera donc située,
comme on peut le déterminer par un calcul simple, «entre le quaran-
titme et le cinquantieme degré » 2.

Des lors, du Sud au Nord et de Gibraltar a la Scandinavie, ’'Europe
va se trouver disloquée selon trois ensembles hétérogenes, dont chacun
déborde largement sur la partie correspondante de I’Afrique, de I’Asie
ou du Nouveau Monde. Appartiennent a la zone médiane :

’Espagne du Nord, la France, I'Italie, la Haute-Allemagne jusqu’au Main,
les deux Pannonies, I'lllyrie, les deux Mésies, la Dacie, la Moldavie, la
Macédoine, la Thrace, une bonne partie de I’Asie mineure, le pays des
Parthes, I’Arménie, un important morceau de I'Asie majeure %

22. Jean de Léry, Histoire d'un voyage fait en la terre du Brésil, « Advertissement de
I'Autheur » ajouté a I'édition de 1600 (et non de 1611, comme le suppose Jean-Claude
Morisot, qui reproduit ce texte aux pages 397-398 de sa réimpression en fac-simile, Genéve,
Droz, 1975).

23. Frangois de Dainville, S. J., Le langage des géographes, Paris, A. et J. Picard,
1964, ol se trouve cette définition du Climat, p. 18-19.

24. Bodin, Méthode de I'Histoire, ch. V, p. 79.

25. Ibid.



THEORIE DES CLIMATS 215

Quant au Septentrion, il rassemble sous un méme climat I’ Angleter-
re, le Danemark, la Scythie et la Tartarie. Arrachés au sud du continent
européen, I'Espagne méridionale, la Sicile, le Péloponnese, la Créte,
rejoignent I’Arabie, 1'Inde, I’Egypte et méme la Floride dans la zone
climatique du Midi?. Le privilege qui échoit au centre — seul capable
d’unir les extrémes et, selon le mot de Bodin, de «moyenner» la paix
entre eux?’ —, n’est donc pas exactement un privilége européen, il ne se
confond plus avec 'avantage exclusif d’un continent hégémonique. Placée
en sandwich entre les guerriers nordiques et les prétres-philosophes
méridionaux, la troisitme race d’hommes «qui possédent la science noble
entre toutes d’obéir et de commander, qui ont la force suffisante pour
tenir en échec la ruse des Méridionaux et la sagesse requise pour venir a
bout de la brutalité scythe»?® — entendez, septentrionale — et qui
semblent donc destinés a gouverner 'humanité, ou du moins, a la
maintenir dans la paix et I’harmonie souhaitables, cette race de
magistrats et de jurisconsultes ne se rencontre que dans le tiers central
de I'Europe. Il est méme peu de pays d’Europe ou cette race soit
partout répandue. L’Espagne et I’Allemagne, a cheval sur deux zones
climatiques distinctes, semblent ainsi échapper pour moitié 4 l'aire du
«juste milieu». A vrai dire, chez Bodin, seule la France parait & méme
de tenir ce role d’arbitre et de médiateur international, de par sa
position médiane tout entiere comprise dans la «véritable zone tempé-
rée», entre le quarantieme degré qui passe trés au sud de Toulon et le
cinquantieme qui coupe au nord la Picardie. Que l'on retrouve comme
terme préférentiel de la nouvelle donne climatique instituée par Bodin le
pays d’émission de celle-ci n’est évidlemment pas un hasard. Une
nouvelle fois, la reprise de la théorie mésologique s’accompagne d’un
recentrage au profit d’'un projet politique et d’une volonté d’affirmation
nationale. Ici encore, le but dernier qui, en ces années de trouble de la
seconde moitié du XVIC® siécle, est un programme de concorde a I'échelle
du monde, ne peut totalement dissimuler néanmoins les intéréts
particuliers et plus étroitement nationalistes qui ’alimentent.

Seulement, cette nostalgie ici perceptible de Bodin pour le modéle
aristotélicien, tripartite et centré sur un lieu d’équilibre et d’hégémonie,
ne doit pas faire illusion. L’Europe bodinienne n’a plus de contours,
puisque traversée dans toute son étendue par les trois climats qui se
poursuivent ailleurs et dont aucun ne saurait la définir totalement ni
exclusivement. Ce centre figuré par la monarchie frangaise, entre les
républiques nordiques et les tyrannies du midi, n’a donc qu’une valeur
relative. D’autres exemples d’un tel équilibre se trouvent nécessairement
en d’autres lieux qui bénéficient d’'un climat tempéré semblable. A la
certitude aristotélicienne d’un univers centré sur cet unique foyer de la
paix universelle que constitue I’'Hellade, et dont les contours renferment
la totalit¢ de I'@kouméne, se substitue une mappemonde couverte d’un
quadrillage géométrique ou apparaissent, selon [’entrecroisement des

26. Ibid.
27. Bodin, La République, livre V, p. 524.
28. Bodin, Méthode de I'Histoire, ch. V, p. 81.



216 F. LESTRINGANT

paralleles et des méridiens, des zones de tension entre peuples et climats
contraires, ou de calme et d’équilibre dans les régions a la «températu-
re » naturelle.

On pourrait penser que, conjuguée a ce modele géométrique et au
schéma hérité d’Aristote, l'influence d’Hippocrate permet a Bodin de
sauver I'Europe. Dans la mesure ou le De Aere établissait une distinction
latérale selon la longitude, I'auteur de la République pouvait y découvrir
des arguments propres a distinguer nettement [’ensemble européen des
peuples orientaux situés sous le méme climat. En fait, il n’en est rien, ou
plutot, cette distinction inter-continentale partiellement reproduite par
Bodin se transforme chez lui en un glissement de proche en proche vers
cet optimum climatique, humain et institutionnel que représente a ses
yeux la zone tempérée orientale. L’Asie, associée également au sud et
aux qualités intellectuelles que cette région favorise,

I’emporte sur toutes les autres parties du monde par la valeur des plantes,
des métaux, des pierres précieuses, des hommes, des animaux, des corps
célestes 282,

La ou I'on serait en droit d’attendre un hymne a I’Europe, comme il
en existe tant chez les cosmographes de I'époque, s’éleve un cantique a
la perfection du continent asiatique. Situé dans le droit fil de la tradition
hippocratique, mais nullement isol¢ dans I'cuvre de Bodin, un pareil
texte peut surprendre de la part d’'un Européen de la Renaissance
confronté par les faits a la puissance de P'Empire ottoman et au
débordement de celui-ci sur des territoires jusqu’alors considérés comme
partie intégrante de la chrétienté. Mais ce discours prétend a une fin
beaucoup plus haute et plus générale, loin au-dessus des aléas immédiats
de l'actualité internationale. Célébrer I’Asie a travers son climat et ses
productions, c’est du méme coup célébrer l'intellect au détriment du
corps et les valeurs religieuses et spirituelles préférables aux appétits
matériels. L’Orient qui reproduit, par une sorte de rotation et de
translation a angle droit, les qualités du Midi?, se trouve en effet
entretenir une convenance naturelle avec les choses de I'esprit, alors
qu’au contraire 1’'Occident, variante thématique du Septentrion, dont on
sait par ailleurs qu’il est la patrie des démons™®, ne recéle rien que de
matériel et de barbare.

Sous la carte du monde repose le «corps de Policie », et celle-ci est
a I'image de I'organisme humain, avec son cceur, son foie et sa rate, son
coté droit et son cOté gauche. Microcosmes de I’homme et de la
République, macrocosme universel se superposent exactement selon la
tripartition climatique. Cette derniére, comme le remarque Bodin, «a
une merveilleuse convenance au corps humain, qui est I'image du monde
universel, et de la République bien ordonnée » 3.

28, Ibid., p. 101.

29. La République, livre V, p. 537: «On trouvera que le peuple d'Occident tient
beaucoup du naturel du Septentrion, et le peuple Oriental. du naturel de Midy. en mesme
latitude ».

30. Méthode de I'Histwoire, p. 102.

31. La République, V, p. 536.



THEORIE DES CLIMATS 217

Corps individuel, République, univers, tels sont les trois termes
analogiques et directement contigus qui trament I’étendue du cosmos.
Dés lors, on comprend que la conscience nationale et la conscience
universelle puissent coexister chez le Bodin climatologue, puisqu’elles
apparaissent 'une et I'autre comme les figures solidaires et indissociables
d’'une méme conscience de I’étre, qui est la conscience méme de I'étre
individuel. Décrire Panatomie humaine, c’est simultanément dresser le
modele de la bonne constitution juridique et cartographier 'ordre du
monde. Mais 'on pressent aussi pour quelle raison, dans ce systéme
symbolique 2 trois composantes, il n’est nul intervalle ou viendrait se
loger une hypothétique et superfétatoire conscience de I'Europe. Ampu-
tée, découpée en tranches transversales, I'Europe de la climatologie
bodinienne ne constitue nullement un organisme viable. Elle n’est méme
pas, comme |'Asie, confondue avec I’Orient, un des vecteurs fondamen-
taux de l'univers. Elle représente tout au plus une portion — et 'une
des moindres — du grand corps cosmologique.

Cette indifférence apparente pour les aléas que connaissait 'Europe
contemporaine se découvrait dans la théorie bodinienne des climats par
le privilege accordé a la cohérence exclusivement latérale de ses trois
zones étirées d’ouest en est. Or, au méme moment, I'Europe du
XVI® siecle s’était pour ainst dire redressée verticalement sur la carte de
’hémisphére. Fortement rognée en Orient par la continuelle avancée des
Turcs et donc rétrécie en largeur, I'Europe découvrait simultanément
I’habitabilité de ses confins nordiques, que révélaient vers le milieu du
siécle des ouvrages comme L’Histoire des Pays septentrionaux de
I'archevéque d’Uppsal Olaus Magnus, abondamment lue et commentée
par tous les «philosophes naturels» . Se félicitant de cet accroissement
territorial et culturel, Francois de Belleforest observait 1a, ainsi que I'a
relevé Jean Céard, une sorte de providentielle compensation par quoi le
continent chrétien, amputé de sa moitié levantine, recouvrait au
Septentrion ses terres et ses peuples perdus*. De toute évidence,
I’entreprise bodinienne de division cosmographique selon I'étagement des
lattitudes contredit un tel espoir et une pareille volonté de retrouver
I'intégrité européenne au prix d’'une manipulation et d’'un redécoupage de
cartes. Lecteur lui-méme d'Olaus Magnus, Bodin y puise, dans tel
chapitre de démonologie, la confirmation éclatante selon laquelle la
Scandinavie et plus généralement les pays du Nord sont infestés par les
légions de Satan™.

Le théatre dont Bodin avait besoin pour dresser son systéme
d’analogies naturelles et de preuves objectives des histoires ne pouvait de
toute facon se restreindre a la moindre des trois ou quatre parties de

32. Olaus Magnus. L'Histoire des Pays Septentrionaux, Anvers, Ch. Plantin, 1561. ne
constitue qu'un épitomé. L'Historia de Gentibus Septentrionalibus, earumque diversis
statibus, conditionibus, moribus (...) et rebus mirabilibus, 1555, in-fol., apporte a Bodin non
seulement maintes informations, mais la confirmation de certains traits essentiels dc sa
théorie des climats, en particulier le caractére prolifique des peuples du Nord. qui les
pousse a envahir périodiquement les terres moins peuplées et plus fertiles du Sud. Voir /ib.
primus, cap. 111, f. 12 «Incredibilis multitudo hominum septentrionalium ».

33. Voir a ce sujet la communication de Jean Céard, « L'Europe des Cosmographes ».

34, Méthode de I'Histoire, p. 102.



218 F. LESTRINGANT

I'univers, fiit-elle accrue du supplément scandinave ; ce théatre embrassait
d’emblée la totalité du monde créé.

L’'une des conséquences les plus désastreuses pour [|'image de
I’Europe chez Bodin est alors son éclatement, et ses lambeaux étirés en
largeur vont rejoindre, par convenance ou émulation, des contrées
situées parfois aux antipodes les unes des autres, mais placées sous le
méme paralléle. Ainsi, le caractére mélancolique des Méridionaux, que
travaille une bile noire en exces, explique aussi bien la vogue italienne
des duels pour I'honneur et les reglements de compte par la dague ou
I'épée que les agapes cannibales des Brésiliens. Le lieu, du point de vue
de la latitude, est approximativement le méme, et les anthropophages du
Brésil qui, selon Pexpression imagée de Thevet, «se vengent a belles
dents» de leurs ennemis ** en les ingérant de pied en cap, obéissent en
fait a la méme humeur que les Italiens vindicatifs et cruels*. La
variation du degré de violence d’un cas a I'autre n’est fonction que de la
différence de hauteur sur le méridien. L'échelle verticale des distances
sur la carte est a lire simultanément comme l'échelle quantitative des
passions. Plus proches de I'Equateur, les Tupinambas sont par nature et
par situation plus mélancoliques et donc davantage sujets a la discrasie
des humeurs que leurs consanguins de Naples ou de Palerme. Mais le
ressort ici et la reste fondamentalement identique.

La complémentarité que Bodin remarque d’une région a l'autre,
d’un climat a son opposé, ne saurait jouer, en toute logique climatique
et cosmographique, qu'a Féchelle du monde entier. La perception d’une
cohérence d’ensemble n’est donc possible qu’a condition d’embrasser
instantanément la sphére et la symétrie de ses zones. Pour peu que l'on
se prive — délibérément ou non — de la vision globalisante nécessaire,
on apergoit, dans le détail de la théorie des climats, des incongruités ou
ce qu'il conviendrait d’appeler avec Roger Caillois des «cohérences
aventureuses» V7. Tel est bien le cas du rapprochement que nous venons
d’évoquer entre les Italiens et les Cannibales. Absurde en soi et si I'on
commet 'erreur de le dégager de son contexte, un tel paralléle regoit
toute sa signification et toute sa pertinence d’étre replacé au centre d’une
théorie d’ensemble.

De [a, un usage pervers de la théorie bodinienne des climats, qui
consistera a isoler et a prélever du copieux chapitre V de la Methodus
par exemple telle rencontre insolite et passablement défavorable a I’égard
d’une nation proche et rivale. Ce sera l'usage de certains polémistes

35. André Thevet. op. cit., 1575, t. 11, livrte XXI, ch. XV, f. 947 1. La mastication
des poux et de la vermine par les Indiens Tupinambas obéit au méme ressort que le
cannibalisme exogéne au groupe. Cf. ibid.: «La plus grande vengeance, de laquelle ces
Sauvages usent a I'endroit de leurs ennemis, et laquelle est plus que bestiale, c’est de les
manger ».

36. La République, livre V_ p. 528 «le peuple meridional est cruel et vindicatif, pour
la nature de la melancholie. qui presse les passions de I'ame d'une violence extreme, et
cmploye son esprit a vanger sa douleur ».

37. Roger Caillois, Cohérences aventureuses, Gallimard, «lIdées», 1976. L’essai sur
«la Dissymétrie». qui forme la troisieme partie du livre, est en un certain sens trés
bodinien d’esprit.



THEORIE DES CLIMATS 219

protestants entre autres, qui vont arguer du bodinisme pour réduire
effectivement ces Méridionaux que sont sans conteste les Italiens et les
Espagnols a des Sauvages mangeurs de chair chrétienne. Ou bien encore,
dans ce traité de cosmographie parodique que constitue [’Histoire de la
Mappe-Monde Papistique de Jean-Baptiste Trento, I'équivalence climati-
que latérale suivant le parallele permettra de voir dans le catholicisme
romain un prolongement de I'Islam et un poste avancé de I'Infidéle en
plein cceur de I'Europe ®. De fait,

il faut noter que presque toutes ces Provinces du Royaume des bonnes
ceuvres, et ces Républiques sont sous le Climat et quartier de la Province de
Marocco, et sous le mesme Climat et degré du Soleil, qu’'est la cité de
Sodome et aussi de Gomorre: comme est, pour exemple, la Province des
Moines, des Clercs, des Hermites, des sacrez Soldats ou Sorbonagres. des
Jésuites, des Chietins, et autres semblables ™.

Plus généralement, et dans des contextes moins ouvertement
polémiques, la théorie bodinienne des climats, souvent citée, souvent
alléguée, va servir de réservoir quasi inépuisable de lieux communs pour
alimenter des réflexions — presque toujours teintées d'un parti pris
nationaliste — sur le «naturel» des peuples d’Europe. En dautres
termes, la théorie symboliste se trouve déchue au rang de compilation
commode, d'un usage plus aisé que les volumineux Opera omnia
d’Aristote ou d’Hippocrate. Elle apporte de plus la garantie d'une
autorité scientifique a de vieux clichés transmis par la Vox populi, quand
ce n'est pas par le canal plus docte sans doute mais guére plus équitable
de la tradition humaniste lectrice de la Germanie de Tacite ou de la
Guerre des Gaules de César™.

La référence aux climats permet ainsi de réactiver une série de topoi
psychologiques, vestimentaires, moraux, qui ont parfois survécu jusqu’a
aujourd’hui: I’Anglais soumis au flegme de son organisme, le Frangais
inconstant et léger — a tel point que, dans une revue des différents
costumes nationaux des peuples d’Europe, on le représente « nud comme
sorti du ventre de sa mere», car il ne sait quels habits choisir et en
change sans cesse*'. L’Allemand, comme on le sait depuis Tacite, brille
par ses qualités guerriéres autant que par son ivrognerie, en laquelle
cependant il n'égale pas le Scythe — ne disait-on pas chez les anciens

38. Jean-Baptiste Trento, Histoire de la Mappe-Monde papistique, «composee par M.
Frangidelphe Escorche-Messes», 2° éd.. 1567 (B.N.: Rés. D2. 876). «Provinces du monde
Papistique. en general». f. 1.

39. Ibid.

40. La réputation des Gaulois «légers». que I'on retrouve partout a I'époque. vient
en particulier de César. Quant a l'ivrognerie réputée germanique, elle est déja attestée par
Tacite.

41. Pantaleon Thevenin, Commentaires sur La Sepmaine, ou Creation du Monde de
G. de Saluste Seigneur du Bartas. 1585, p. 134: «Henry Esticnne en son 1. dialogue du
langage Italianizé. escrit le conte qu'on fait d'un peintre. lequel ayant habillé I'Italien a
I'ltalienne, I'Espagnol a I'Espagnole. I'Alemand a I'’Alemande. et ainsi des autres nations,
venant au Frangots. le représenta nud comme sorti du ventre de sa mere. luy mettant une
piece de drap et des Ciseaux entre les bras. pour ce ridicule desguisement d’habits ».



220 F. LESTRINGANT

Grecs «boire en Scythe» pour exprimer une intempérance extréme *?
Or, un tel travers trouve a présent son explication scientifique et donc sa
raison naturelle dans le caractére septentrional de ces nations au sang
chaud, puisque la soif, selon la physique bodinienne, «n’est autre chose
qu’un appetit de froideur, et d’humeur»*. L’Italien, d’'une «souplesse »
toute politique, mais qui a l'occasion se montre acharné dans sa
vengeance, 'Espagnol fier et cruel apparaissent de la méme facon — en
particulier dans la polémique nationaliste francaise des années 1570-
1580*% — déterminés «objectivement » par la latitude méridionale qu’ils
occupent sur la carte climatique des peuples.

Ainsi dévoyée et a chaque reprise décentrée, la théorie bodinienne
devient 4 méme de servir toutes les causes et d’alimenter les idéologies
les plus diverses. Il n’est pas jusqu’aux Jésuites, adversaires pourtant
déclarés de la thése émise dans le livie V de la République —
condamnée notamment par Possevin dans sa Bibliotheca selecta® — qui
ne reprennent a des fins missionnaires et pour I'appliquer aux peuples
des Deux Mondes la grille climatique universelle*. Fonder une diffé-
rence de droit, établir d'un peuple & un autre, d’aprés Il'inégalité
supposée de leurs climats respectifs, un privilege de savoir et de
souveraineté, c’est a cela encore que se ramene la nouvelle science
missiologique esquissée par le Pére Acosta et généralisée dans ses
applications dés le début du XVII® siécle .

De cet usage particulier de la théorie climatique que représente la
science des missions aurait pu découler, il est vrai, le principe retrouvé
d’une unité de I'Europe septentrionale et chrétienne combattant Ia
«payenneté » des peuples du Sud, appelés a se convertir et a entrer sous
le joug de la colonisation. Cette image qui s’esquisse ici et la —
notamment dans les représentations allégoriques des quatre continents®

42. La République, V. p. 523. Montaigne, Essais II, 2 («De I'Yvrongnerie »), éd.
Villey-Saulnier, p. 340, rapporte a son tour ce lieu commun des Allemands ivrognes par
nature et par honneur. Il utilise & ce propos la périphrase peu flatteuse : «la plus grossiére
nation de celles qui sont aujourd’huy ».

43. La République, V. p. 523.

44. Au sujet de lanti-italianisme alors suscité en France par la Cour florentine de
Catherine de Médicis a Paris, voir Gabriel Maugain, «L’ltalie dans I'’Apologie pour
Hérodote d’'Henri Estienne », in Mélanges Abel Lefranc, Paris, 1936, p. 374-392, et I'étude
de J. Mathorez, «Les Italiens et I'opinion frangaise & la fin du XVI* siécle », in Bulletin du
Bibliophile et du Bibliothécaire, Paris, 1914.

45. Antoine Possevin. Bibliotheca Selecta, de ratione studiorum, ad disciplinas, et ad
salutem omnium gentium procurandam, Venetiis, 1603, lib. XVI. qui renferme un véritable
«Index » des ouvrages condamnés par la Société de Jésus.

46. Sur l'invention de la missiologic et sa fortune a I'époque des missionnaires
jésuites, voir Frangois de Dainville, La Géographie des Humanistes, Paris, Beauchesne.
1940, p. 150-151, ou il est plus particulicrement question des trois techniques de conversion
définies par le Pére José Acosta en fonction du degré de «barbarie » de I'infidele, dans son
ouvrage De natura Novi Orbis libri duo. Et de Promulgatione Evangilii apud Barbaros, sive
de procuranda Indorum salute libri sex, 1588. Quant a la persistance de la doctrine
climatique dans 'enseignement et la propagande de I'Ordre, on en trouve la preuve dans
les Parallela Geographiae Veteris et Novae, Paris, 1648, du Pére Philippe Briet. p. 161 sqq.

47. F. de Dainville. ibid.

48. Voir a ce sujet la communication de Jean-Claude Margolin, «L’Europe dans le
miroir du Nouveau Monde ».



THEORIE DES CLIMATS 221

— ne rompt pas en fait avec la tradition de discorde climatique et
idéologique de I'Europe, dans la mesure ol elle sert le plus souvent les
intéréts exclusifs de 'une ou 'autre des grandes puissances alors en lutte
pour I’hégémonie: Espagne de Philippe II, Angleterre élizabéthaine,
France des derniers Valois ou du premier Bourbon.

Quand par exemple, dans sa relation posthume publiée en 1586, le
gentilhomme protestant René de Laudonniére oppose «le Septentrion,
pere fecond» et conquérant, aux «regions meridionales» et sous-
peuplées, et qu'il justifie par 1a méme I'entreprise coloniale menée par la
France de Charles IX en Floride, il rappelle que la ligne de partage
climatique entre les deux zones ne se confond pas avec la césure océane,
mais qu’elle distingue d’un c6té «la Scythie, la Norvege, la Gothie et la
Gaule », et de lautre «1’Aphrique, I’Espagne et I'ltalie », auxquelles se
joint la péninsule nouvellement découverte «le jour de Pasques
Flories»*. De maniére analogue, a I'’époque de la fondation de la
Nouvelle-France canadienne par Champlain, son compagnon et porte-
parole Marc Lescarbot retrouve a l'intérieur du continent américain, du
Brésilien anthropophage et «basané» a I'Iroquois pacifique et de teint
plus clair, la méme différence de peau, de caractere et de meeurs
qu’'entre I'Espagnol et le Frangais™.

En d’autres termes, plutdt qu’elle ne les a réduites dans I'affronte-
ment a une réalité autre, PEurope a exporté dans le Nouveau Monde ses
divisions climatiques internes: transcription hyperbolique et délirante, a
I'échelle du quatrieme continent, de ses propres déchirements.

Emiettée, parcellisée, mais partout reconnaissable a la précision de
détails qui lui sont directement empruntés, la théorie bodinienne des
climats a donc trés vite donné lieu a des lectures délibérément gauchies
et orientées, qui allaient a contre-sens de son véritable projet. Les legons
discordantes qu’en tiraient les polémistes des guerres de religion ou,
presque simultanément, les propagandistes d’entreprises coloniales
concurrentes, trahissaient en fait 'unité profonde d’un systéme a la fois
épistémologique, institutionnel et pédagogique. Ce dernier aspect, essen-
tiel chez Bodin et particulierement marqué dans le Thédtre de la Nature
Universelle par ces dialogues qui réunissent de chapitre en chapitre le
Theorus — P'éleve — et son Mystagogue, informe peut-étre de maniére
sous-jacente le dessein général de I'cuvre. L’hémisphére bodinien ou
s’inscrivent, selon la grille des paraliéles et des méridiens, non seulement
les données les plus hétérogénes de la géographie physique et humaine,
mais aussi I’anatomie et ses principaux organes, foie nordique, rate
méridionale et cceur médian, les quatre humeurs qui vont de la pituite
polaire & la mélancolie tropicale, les couleurs, les directions — droite,
gauche —, les planétes — Mars, Jupiter, Saturne — qui correspondent

49. René de Laudonniére, Histoire notable de la Floride, 1586, éditée par Suzanne
Lussagnet, Les Francais en Amérique pendant la deuxiéme moitié du XVI siecle, t. 11,
Paris, P.U.F., 1958, «Preface», p. 34-35 et p. 39.

50. Marc Lescarbot, Histoire de la Nouvelle France, Paris, 1609, livre III, ch. 10:
«De la forme, couleur, stature, dexterité des Sauvages (...); et pourquoy les Ameriquains
ne sont noirs». Voir en particulier p. 715.



222 F. LESTRINGANT

aux trois zones, cet hémisphére géométrique constitue une sorte
d’encyclopédie spatiale a lecture instantanée. Les événements de [I'his-
toire et le droit se lisent également dans cet espace climatique, puisqu’il
serait contre nature qu’'un peuple du Septentrion vive sous un régime
tyrannique ou qu’a I'inverse une nation plus tempérée compte dans son
passé des révolutions ou des périodes d’anarchie. Il suffira donc de
pointer au hasard un endroit de la mappemonde pour a l'instant savoir,
en vertu de causes naturelles infaillibles, lhistoire, le nombre, le
caractére, les meeurs et la morphologie exacte de la population habitant
la contrée correspondante, jusqu'a des détails aussi infimes que la taille,
’habillement, la couleur des yeux et de la chevelure. L’historiographie,
la médecine, les sciences de 'homme et de la nature, se décelent, par le
biais de la théorie des climats, a fleur de carte; leur apprentissage, sur
I'espace normé de la mappemonde, est immédiat. De la sorte, Bodin
construit un «théatre de la mémoire », proche parent de celui dressé un
demi-siécle plus t6t par [I'ltalien Giulio Camillo, qui lui permet de
spatialiser et de donner a voir en une perception unique et instantanée la
totalité indéfiniment diverse du monde®'.

L’ceuvre bodinien peut étre considéré en ce sens comme un art de la
connaissance, par quoi la décourageante diversité du réel se ramene a
I'unité simple de la vision. Or, il se trouve que cette cosmographie —
dans l'acception ol nous avons défini ce terme — est constamment lue
par les contemporains comme une topo- ou chorographie. Autrement dit,
le systéme unitaire assorti a des regles géométriques simples telles que
paralléles et symétries, et dont les éléments composants entretiennent des
rapports de nécessaire réciprocité, se trouve d'entrée de jeu dissocié,
réduit & un désordre de fragments isolés et sans jointure. Ainsi procéde
Montaigne, ennemi déclaré, comme Il'on sait, des «cosmographes
universels » et qui appelle de ses veeux, dans un passage célébre de son
essai «Des Cannibales», «des topographes qui nous fissent narration
particuliere des endroits ou ils ont esté»*. Lorsque l'auteur de
I’Apologie, qui, selon Hugo Friedrich, «connaissait a fond» la Méthode
de I'Histoire ™, se fait I'écho de la théorie bodinienne des climats, il la
«topographise » en quelque sorte. Au licu d'y lire la clé d’une cohérence
universelle ou les contraires ne coexistent que pour converger en un
point d’équilibre, Montaigne se sert du déterminisme climatique pour
dénoncer les perpétuelles variations et contradictions de la raison,
instrument de la science:

. la forme de nostre estre despend de I'air, du climat et du terroir ot nous
naissons, non seulement le tainct, la taille, la complexion et les contenances,
mais encore les facultez de I'ame ™.

51. Voir Frances A. Yates. L'Art de la Mémoire, Paris, Gallimard, 1975, ch. VI:
«La mémoire de la Renaissance: le Théatre de la Mémoire de Giulio Camillo», p. 144
5qq.

52. Montaigne. Essais I, 31, p. 205. Dans le cosmographe implicitement visé dans le
passage précédant cette citation. on s'accorde a reconnaitre André Thevet.

53. Hugo Friedrich. Montaigne, Paris, Gallimard, 1968, p. 211.

54. Essais 11, 12, p. 575.



THEORIE DES CLIMATS 223

Les exemples allégués dans le méme passage relévent & proprement
parler de la topographie, puisqu’ils embrassent les limites étroites d’une
ville: Theébes la grossiére, Athenes la subtile, ou qu’ils s’adaptent & une
réalité géographique concréte et mouvante: la Perse «aspre et bossue »,
d’ot le Roi Cyrus se refuse a se transporter en un pays «doux et
plain»*. Quant aux lois générales de I'influence mésologique, elles sont
énoncées en une série d’antitheses qui interdisent par avance toute
conciliation et toute unité globale :

. ainsi que les fruicts naissent divers et les animaux, les hommes naissent
aussi plus et moins belliqueux, justes, temperans et dociles: ici subjects au
vin, ailleurs au larecin ou a la paillardise ; icy enclins a la superstition,
ailleurs a la mescreance ; icy a la liberté, icy a la servitude ; capables d'une
science ou d'un art, grossiers ou ingenieux, obeissans ou rebelles, bons ou
mauvais, selon que porte l'inclination du lieu ol ils sont assis, et prennent
nouvelles complexions si on les change de place, comme les arbres .

Une telle réduction de la théorie climatique a la topographie trouve
sa conclusion quelques pages plus loin dans I’Apologie : les caractéres des
peuples et, par conséquent, les différentes valeurs définies par la raison
humaine, le bien et le mal, le vrai et le faux, sont a lire non plus a
travers la grille a petite échelle du canevas de projection climatique, mais
dans le détail a treés grande échelle des accidents de terrain. Au lieu que
la discrimination naturelle des peuples et des jugements soit donnée par
le modele géométrique des cercles célestes, elle apparait dans la
disparate texture de lieux concrets et minuscules:

Quelle bonté est-ce que je voyois hyer en credit, et demain plus. et que le
trajet d’une riviere faict crime?

Quelle vérité que ces montaignes bornent, qui est mensonge au monde
qui se tient au-dela ¥ ?

Or, cette riviere, ces montagnes — et bientdt les Pyrénées de Pascal
— qui délimitent des espaces et tracent des fronticres, dessinent, depuis
Ptolémée, la dimension qualitative des lieux; elles ne sauraient donc
entrer dans un projet de description cosmographique dont on sait, par sa
définition méme, qu’il traite quantitativement des mesures de 'univers .

De cette variété de climats singuliers, de lieux épars et de
déterminations a chaque moment vartables, qui interdit toute généralisa-
tion comme tout étalonnage, il n’est plus dés lors de science possible. La
théorie climatique. bien loin d’assurer — comme le voulait Bodin — la
cohésion d’un systéme d’explication du monde naturel, humain et divin,
dénonce au contraire l'imposture constitutive de toute synthése a
prétention universaliste et unitaire.

55. Ibid.

56. Ibid.

57. Essais 11, 12, p. 579.

58. Cette distinction du quantim cosmographique et du guale chorographique partout
reproduite du ch. I de la Géographie de Ptolémée se trouve en particulier dans les ouvrages
cités a la note 20 ci-dessus.



224 F. LESTRINGANT

Ce gauchissement apporté par Montaigne a la théorie bodinienne
des climats, qui I'amene a faire de celle-ci un usage exactement inverse
de celui qu’avait voulu son auteur, se rencontrait déja chez Louis Le
Roy, ami «politique » de Bodin et disciple involontairement traitre, sans
aucun doute, a la doctrine de celui-ci. Son traité De la Vicissitude ou
varieté des choses en l'univers, publié en 1575, montre d’abord en lui un
lecteur attentif et scrupuleux de La Méthode de ['Histoire, dont il
reproduit mainte page®. Apparemment, Le Roy respecte l'unité du
projet bodinien, dans la mesure ou il remarque aprés Héraclite qu’'en
vertu d’une dialectique naturelle et universelle,

les choses paravant diverses et differentes, conviennent et accordent
ensemble 4 establir, entretenir, et embellir une autre, devenant la
contrarieté, unité, et la discorde, concorde .

Il semble méme qu’il accentue le caractere mathématique de la
climatologie bodinienne, quand il met en relation celle-ci avec une
observation de Ptolémée:

Les proprietez des gens (dict il) ont accoustumé d’estre distinguees ou par
tous paralleles et tous angles, ou par leur situation envers I'Ecliptique et le
Soleil ®.

On retrouve alors la sphére armillaire comme modéle géométrique
et rationnel de la description du divers, et Le Roy emprunte tout
naturellement a Bodin la tripartition climatique selon les hauteurs des
lieux sur le méridien. Tout semblerait donc devoir se ramener a l'unité
limpide et immédiatement déchiffrable de la construction cosmographi-
que. Mais il n’en est rien: & peine les a-t-il énoncés que Le Roy, contre
toute cohérence de son exposé, rompt avec ces préliminaires scienti-
fiques. Au lieu des conclusions rassurantes qu’il était en droit d’en tirer
quant a la maitrise possible des objets du monde au sein d’une harmonie
globale, il y découvre un enseignement radicalement opposé. L'’univers,
en perpétuelle mutation, est en proie a une disparité qui ne cesse de
s'étendre et décourage la description. Les régles de répartition locale des
peuples, des coutumes et des gouvernements se trouvent bouleversées
par de continuels glissements. L’écoulement de I’histoire engendre une
dégénérescence et un désordre qui vont croissant.

Or est la varieté et vicissitude plus grande en 'homme qu’en nulle
autre chose .

59. Loys Le Roy, De la Vicissitude ou Varieté des choses en ['univers, et concurrence
des Armes et des Lettres par les premieres et plus illustres nations du monde, Paris, Pierre
L'Huillier, 1576 (2¢ éd.). «De la varieté et vicissitude des ombres, jours, saisons de I'an et
diversité des habitations de la terre », f. 6 sqq. «De la varieté des choses selon la difference
des lieux», f. 8 v" sqq. «Dec la varieté et vicissitude humaine », f. 10. Ces trois chapitres
qui déclinent toutes les figures de la disparité universelle doivent I'essentiel de leur matiére
a la Methodus de Bodin, publiée une dizaine d’années plus tot.

60. Ibid., f. 5 1.

61. Ibid., f. 11 1.

62. Ibid., 1.9 v°.



THEORIE DES CLIMATS 225

Le temps, pour ainsi dire, ruine 'unité spatiale de la sphere. A la
suite des complexions naturelles qu’il rattache, en suivant Bodin, a
I’étagement des zones, mais en soulignant toutefois le caractére in-
suffisant de telles déterminations, Le Roy évoque les différentes manieres
de table, sans plus pouvoir les expliquer par leur localisation sur la
sphére. Il existe en fait une telle variété d’aliments et d’appétits, des plus
communs aux plus monstrueux, qu’elle rend toute taxinomie aléatoire *.
Le spectacle de la pure diversité ameéne donc & un constat amer touchant
la vicissitude des choses humaines et la vanité de tous usages. Il va sans
dire, des lors, qu'aux divers degrés de I'étre et qu’aux différentes
échelles de I'espace l'unité d’individus ou de sous-ensembles intermé-
diaires s’avere définitivement compromise: I'homme, la République
mitoyenne que représente par excellence la monarchie frangaise, aussi
bien que le monde, se trouvent désarticulés. A plus forte raison,
I’Europe, déja dissociée chez Bodin par la volonté de systématiser ses
trois composantes climatiques fondamentales a l'univers tout entier, ne
recouvre nullement, dans cet émiettement des vicissitudes, son unité
perdue. La traditionnelle liste des portraits nationaux confond la disparité
interne et externe au Vieux Continent:

Ainsi estre communement les Espagnols hautains, Egyptiens legers, Afri-
cains desloiaux, Anglois et Escossois fiers, Grecz cauteleux et subtils,
Italiens advisez, Frangois hardis ®.

Cependant, pour peu qu'a ce constat de la générale discorde se
méle le theme moral de la responsabilit¢ humaine et de la faute
originelle, va resurgir, du milieu d’une chrétienté déchirée et en cela
coupable au premier chef de la néfaste variété des choses, une sorte de
conscience malheureuse de I'unité manquante. Déja le Réformé Frangois
Desprez observait dans la «Diversité des habits »,

Qui les humains font I'un de l'autre estrange .

le signe d’une dégénérescence depuis la commune nudité originelle, dont
les causes conjuguées furent «la malice des hommes» et la disparité des
climats. Et son éloge de la simplicit¢ du vétement, par deld la
suppression de «la différence des religions » et, par voie de conséquence,
des vaines parures ecclésiastiques, en appelait a retrouver I'unité perdue
par I’Europe de I'étre et de la croyance ™.

63. Sur Le Roy et son traité De la Vicissitude, on se reportera a I'analyse détaillée de
Jean Céard dans son essai sur La Nature et les Prodiges. L’insolite au XVI° siécle, en
France, Geneve, Droz, 1977, p. 373 sqq.

64. Loys Le Roy. op. cit., f. 10 r°.

65. Frangois Desprez, Recueil de la diversité des habits, qui sont de present en usage,
tant en pays d'Europe, Asie, Affrique et Isles sauvages, le tout fait apres le naturel, Paris,
Richard Breton, 1567, «Epistre au lecteur» non foliotée. Sur cet ouvrage pour le moins
original qui méle, sans doute & des fins allégoriques et morales, quelques portraits de
monstres au défilé des modes contemporaines, on consultera J. Céard, op. cit., p. 278-279.

66. Desprez, ibid., f. A2 1° et v°.



226 F. LESTRINGANT

Dans la deuxiéme Journée de la Seconde Semaine, ou il évoque le
peuplement du globe et les «Colonies» des premiers humains, Du
Bartas, qui, au dire de son commentateur Simon Goulart, «en peu de
lignes a comprins les discours bien fongs» de Jean Bodin, reproduit le
détail de la répartition climatique en trois zones, pour aboutir au méme
triste bilan que Louis Le Roy. Mais, au détour de I'exposé, et avant que
ne se renouvelle, dans le balancement régulier de I'alexandrin, la litanie
des antithéses climatiques et nationales («L’Espagnol mange peu, le
Romain nettement/Le Frangois vit en Prince, en rustaut I’Alemant »), se
révele, pour ainsi dire en creux, la conscience par défaut d’'une Europe
innommée :

Mesme ne voit-on pas entre nous qui vivons
Quasi pesle-meslez, et qui pauvres n’avons
Pour partage a peu pres qu'une motte de terre,
Ceste varieté ©7?

Frank LESTRINGANT

67. Guillaume de Saluste Seigneur du Bartas, Les (Euvres, «reveies, corrigées,
augmentées de nouveaux commentaires, annotations en marge et embellies de figures sur
tous les jours de la sepmaine (...) par S. G(oulard) S. », Paris, Toussainctz du Bray, 1611,
p. 253, ch. 63. Parmi les nombreux ouvrages qui s’inscrivent dans le droit fil de la théorie
bodinienne des climats. on rappellera ici pour mémoire :

— Gabriel Chappuys, L'Estat, description et gouvernement des royaumes el respubliques du
monde, tant anciennes que modernes, comprins en XXIV livres, Paris, P. Cavellat, 1585. La
référence explicite au «cinquiesme livre » de Bodin. aux livres I et TII, permet a l'auteur de
fonder sur les lois physiques et naturelles I'éloge du caractére francais et du caractére
espagnol (f. 2 v' — 3 1, f. 55 v*).

—- Claude d'Abbeville. Histoire de la Mission des Péres Capucins en l'isle de Maragnan et
terres circonvoisines, ou est traicté des singularitez admirables et des maurs merveilleuses des
Indiens habitans de ce pais, Paris, Frangois Huby. 1614. Dans une perspective missiologi-
que, plusieurs chapitres de cet ouvrage (XLIV. LI, etc.) se réferent explicitement a la
théorie des climats pour vanter la «bonne temperature» du Brésil équatorial, laquelle
«profite extremement non seulement au corps, mais aussi a l'intellect et a toute la nature
de 'homme » (f. 310 v°).

On sait enfin I'importance de la théorie des climats dans la pensée espagnole du Siécle
d'Or. en particulier chez le médecin Juan Huarte de San Juan et I'humaniste Fadrique
Furid Ceriol. Sur I'un et sur l'autre. on consultera respectivement les ouvrages de
G.A. Pérouse, L'Examen des Esprits du Docteur Juan Huarte (Paris, Les Belles Lettres,
1970}, et de H. Méchoulan. Le Sang de I'autre ou 'honneur de Dieu (Paris, Fayard, 1979,
p. 171-176).



L'ORATIO DE PACE ET CONCORDIA
DE LOUIS LE ROY (1559)

A la lumiére des événements postérieurs, le traité du Cateau-
Cambrésis (1°'-3 avril 1559) apparait comme une simple tréve. Pourtant,
non seulement il souleva la joie populaire en Espagne, en Italie et en
France, joie bien légitime puisqu’on pouvait croire qu’il mettait fin a la
longue et sanglante rivalité entre les Habsbourg et la monarchie
francaise, mais il déchaina I’enthousiasme des poetes, des théologiens et
des publicistes. C’est que le traité fixait son terme a une situation que les
consciences occidentales éprouvaient comme scandaleuse, intellectuelle-
ment, moralement, politiquement et spirituellement: elle semblait ache-
vée I'’époque ou Charles Quint confrontait les chrétiens aux chrétiens
dans son désir de faire renaitre un empire universel, celle ou Frangois I¢
signait alliance avec les Turcs, ennemis de toujours. Dans linstant,
méme aux plus méfiants, le printemps de 1559 apparut comme le
printemps de I’'Europe, avec la restauration de la «pax christiana» dont
I'apparent retour a I’équilibre des puissances était tenu pour le garant
solide. Tout semblait a nouveau possible — a certains, méme le
renouveau de cette unité médiévale vers laquelle unanimement se
tournait la nostalgie. A dépouiller Pabondante littérature qui naquit au
choc de I’événement, on trouve rarement ces espoirs exprimés avec
netteté ; trop souvent les éditeurs se contentent de rafraichir des textes
écrits pour d’autres circonstances' et on rencontre surtout les sempiter-
nelles énumérations des horreurs de la guerre et des inestimables
bienfaits de la paix. L’Oratio ad inuictissimos potentissimosque principes
Henricum 1l. Franc. et Philippum Hispan. Reges, de Pace et concordia
nuper inter eos inita, et bello religionis Christianae hostibus inferendo?,
que le jeune Louis Le Roy composa a vif, sans doute en avril, pour
adresser ses louanges aux souverains signataires du traité, échappe a
cette uniformité. Certes cet opuscule de vingt feuillets est d’abord un
éloge et il serait vain d’espérer y trouver une analyse détaillée et
originale de la nouvelle situation internationale. Pourtant, sans s’affran-

1. Voir l'article de J. Hutton, «Gilles Corrozet, Frang¢ois Sagon et la Resjouissance
de la paix de 1559», in Bulletin du Bibliophile, 1961, p. 6 sqq

2. LVDOVICI REGIIVCONSTANTINI ORATIO/AD INVICTISSIMOS POTEN-
TIS-/simosque principes Henricum 1l.  Frang. &/Philippum Hispan. Reges. de Pace
&iconcordia nuper inter eos inita,/& bello religionis Chri-istianae hostibus in-/ferendo,/
[marque]. Parisiis,/Apud Federicum Morellum, in vico Bellouaco, ad vrbanam Morum./
1559./CVM PRIVILEGIO REGIS. 4°: A-E*; 20 folios = (2) 3-18 (2).



228 C. LONGEON

chir des régles du genre, Le Roy, qui — il se plait a le répéter — est
aussi homme d’expérience, s’emploie a faire connaitre ses convictions
politiques et s’efforce de proposer a cette «concordia» entrevue un
ciment durable, ainsi que le titre méme de I'Oratio en porte témoignage.
Le moins intéressant de ses propos n’est pas la conception qu’il se fait de
I'Europe nouvelle, au cceur de sa réflexion puisque le terme revient une
douzaine de fois sous sa plume et que lEurope elle-méme intervient a la
fin de I'éloge en une vigoureuse prosopopée.

L’éloge ne débute pas autrement que la plupart des écrits sur la
paix de 1559: une énumération assez froide des atrocités de la guerre.
Cependant dés les premieres lignes Le Roy laisse entrevoir I'une des
idées-forces de son argumentation: s’adressant aux deux souverains qui
viennent de conclure la paix, il les qualifie de «duo Christianorum
lumina, in quibus salus orbis et concordia Europae potissimum nititur »*.
L’Europe est si puissante, ses relations avec le reste du monde si
nombreuses et étroites que les conflits internes qu'elle a connus n’ont pas
pu ne pas avoir un retentissement sur les peuples qui lui sont étrangers.
Et Le Roy d'animer d’un souffle certain les phrases ou il décrit le
processus qui mena d’'une guerre locale a I'embrasement universel :

Venerunt in societatem potentissimi reges alij, bellicosissimae gentes,
reliqui principes, populi, ciuitates non Europae solum, sed etiam Asiae
atque Africae. Totus propemodum orbis hoc fatali dissidio commotus est .

Et plus loin:

Non Europa modo omnis, verum Asiae atque Africae regiones
ultimae, verum Orbis noui et Indiarum gentes immanitate barbarae,
multitudine innumerabiles, locis infinitae, bellis externis, et domesticis
arserunt ”

On dira que c’était ainsi mani¢re habile de flatter Philippe et Henri,
dont P'affrontement ¢ébranla le monde. Sans doute. Mais il ne faut pas
oublier combien Louis Le Roy, voyageur appliqué, attiré par les cultures
d’au-dela les frontieres de la France, fut sensible dés sa jeunesse aux
influences que les pays exercent les uns sur les autres®: ainsi 'idée de
I’Europe fauteuse de guerre mondiale reléve-t-elle de sa conviction
profonde. Ce n'est pas croire qu'il déplore cette «solidarité » universelle ;
rien au contraire ne lui est plus odieux que ces repliements frileux
auxquels les nations en conflit ont di se résoudre:

disiunctis inter se populis et dissipatis gentibus [...] ardente bello cuiusque
regionis commoda suis finibus circumscribebantur.

3. F2.

4. F° 3.

5. F* 14 v. La phrase est traduite mot pour mot dans De la Vicissitude, Paris, Pierre
L’Huilier, 1576, £ 101 v.

6. «En telle maniere les affaires du monde liez et correspondantz ensemble, ne

peuvent estre bien entendus les uns sans les autres» (Consideration sur [histoire
frangoise..., Paris, Morel. 1567).



LOUIS LE ROY 229

Et il appelle de ses veeux les temps prochains ol «erunt omnium
inter se communia»’. Lorsque les querelles intestines divisent I’Europe,
s’interrompt la bénéfique circulation des biens, des hommes et des idées,
tandis que seule la guerre s’exporte.

La paix entre nations européennes est donc précieuse ; mais Le Roy
ne cache pas a quel point elle est précaire. L’essentiel de son éloge est
dans la précision des méthodes pour la préserver et la renforcer. Les
circonstances voulaient qu’il mit d’abord I'accent sur le réle primordial
des souverains. Pour une bonne part, la concorde est entre leurs mains ;
elle dépend de leur sagesse, de leur bonne volonté, de leur sentiment de
la justice, de I'affection qu’ils portent a leurs peuples, de leur clémence;
mais aussi de leur aptitude a suivre la raison plus que le hasard, a s’en
remettre au jugement des lois plus qu’a la décision des armes®. «Non
immanitas sed humanitas, non vis sed ratio, non armorum dimicatio sed
iuris disceptatio», des formules qui viennent souvent sous sa plume”.
L’humaniste parle, mais aussi le courtisan, et ses propos, enflés de
rhétorique, méme s’ils sont sincéres, ne sont pas nouveaux. Jeune encore
et enthousiaste, LLe Roy n’est pourtant pas naif au point de croire que
désormais les grands du monde se guideront selon la raison et la vertu;
il y a au contraire comme en avertissement, au cceur de ce discours
lénifiant, le rappel de tous ceux qui oubliérent ces guides et qui
conduisirent leurs pays au désastre . Visiblement il est 4 la recherche
des raisons d’admettre que la situation a profondément changé. Ii croit
observer qu'un certain équilibre des forces entre les puissances a été
réalisé et il parait convaincu que cet équilibre devient I'un des meilleurs
garants de la paix: ceci en quelques expressions disséminées dans le
texte !'. En revanche sa condamnation des aspirations hégémoniques est
appuyée. D’abord la vicissitude méme des choses — dont il donne dans
cet éloge une de ses premiéres définitions!? — conduit fatalement les
empires les plus solides a la désintégration. Au reste la découverte des
terres lointaines rend absurde I'idée méme de royauté universelle :

Quid, qudéd ut Deus unus mundi totius est rector, sic nequit unus
homo omnem terrarum orbem possidere magna ex parte opertum mari,
etiam qua extat late squallidum, et aut ustum calore. aut frigore rigentem?
Nullius uiri uires atque opes tantae esse possunt, ut simul et tripartitis
terrarum oris, et regionibus nuper inuentis dominetur. Quin regna quo latius
longinsque diffunduntur, tantd aegrius administrantur et retinentur. Nullum
unquam fuit magnum imperium ipsis principibus, nisi angor animi, et
difficilis cura, et perpetua solicitudo, si suo munere bene fungantur: uel
paratissimum discrimen, si sint negligentes '*.

7. F® 2 v. Dans la Consideration (op. cit.), il souhaite «le commerce universellement
ouvert, et les gents tant esloignez s'entrevisiter ».

8. Passim; surtout " 4 v.

9. Ff. 4, 5v.

10. F* 8 v.

11. Exemple: «aequis partibus contentos» (£’ 4). L'Europe comme accord harmo-
nieux entre diverses nations, mais 1'Etat lui-méme comme accord harmonieux des divers
ordres (Exhortation aux Frangois pour vivre en concorde et jouir du bien de la paix, Paris.
Morel, 1570, £ 29 v).

12. F° 7 et v.

13. F°. 7.



230 C. LONGEON

Les édifices trop vastes s’effondrent sous leur poids, les villes
surpeuplées sont difficiles a contenir, les bateaux trop grands mal
gouvernables... «Sic potentatum illum, qui definita moderatione regitur,
optimé moratum iudicabimus» . Le Roy accorde donc sa préférence aux
pays d’étendue raisonnable, capables de se gouverner sans a-coup et de
refréner leurs désirs naturels d’expansion. L’Europe, ainsi composée
d’Etats souverains de puissance militaire comparable et politiquement
stables, demeurera en paix.

Mais, dira-t-on, pourquoi Louis Le Roy raisonne-t-il si volontiers en
termes d’Europe ? Il n’en donne pas explicitement la raison, puisque la
chose allait de soi pour 'homme du XVI° siécle. Malgré I'éclatement de
la nébuleuse médiévale, ou peut-étre a cause de lui, I’'Europe, mieux
circonscrite, reste une communauté vivante de traditions culturelles,
d’intéréts commerciaux et de convictions religicuses. Le christianisme est
toujours pour Le Roy le lien le plus fort et le plus durable qui unit les
peuples d’occident. Sous sa plume la confusion est courante entre
«respublica christiana» et « Europa», entre la «christiana concordia» et
'« Europaea concordia». Confusion significative qui montre que pour Le
Roy le monde chrétien se réduit aux dimensions de I’Europe. Il
n'accepte pas de gaieté de cceur cet état de fait et il évoque avec
nostalgie les temps ol la chrétienté étendait son regne au-dela du bassin
de la Méditerranée :

Reputate quaeso uobiscum quam laté patuerit olim Christiana religio,
et in quas nunc angustias sit adducta: qua tamen nulla melior, nulla
praestantior, neque data est mortalium generi Dei concessu atque munere,
neque dabitur. In Palestina nata, alta, et culta, ubi Christi primum sunt
impressa uestigia, breui tempore orbem terrarum peragrauit. Nostra fuit
aliquando Arabia, et Persis, nostra Armenia utraque, nostra Asia pené
cuncta. Tenuimus Africam a prima ora Aegypti, usque ad Mauritaniam 5.

Mais aujourd’hui il ne serait pas raisonnable que I'Europe s’avisat
de reconquérir ces immenses territoires, car ces guerres d’expansion sont
en elles-mémes blamables . En vérité «nunc non de amplificanda, sed
retinenda reliqua authoritate sua laborat» !, Car Louis Le Roy présente
aux princes chrétiens comme un devoir impérieux de rejeter I'envahisseur
turc hors des frontieres traditionnelles de I’Europe. Ils doivent unir leurs
forces pour reprendre la Hongrie, la Grece, la Thrace, la Macédoine, la
Chersonese et la Pannonie ; ils doivent mettre la Pologne et la Moscovie
a labri des incursions barbares'®. Il y va bien sir de I'honneur des
Chrétiens mais aussi du salut de PEurope. Et doublement. D’abord,
comme les nations qui la constituent, I’'Europe doit avoir des frontieres
slres, et inspirer la crainte et le respect a ses voisins; elle doit donc, en

14. F° 7v.

15. F 15.

16. Il est sévére pour I'Empire romain: «Quid non scelerum fuit in Romanorum
dominatione 7 » (f” 6).

17. Ff. 14 v-15.

18. F’ 16 v.



LOUIS LE ROY 231

toutes circonstances, manifester sa force et sa détermination a faire
respecter l'intégrité de son territoire. L'autre cause est plus classique:
'expérience a appris & Le Roy que seules perduraient les nations qui
cultivaient également la paix et la guerre. Ce qu’'il s’efforce de justifier
par la théorie des quatre ¢léments appliquée au corps civil, mais qu’il
éclaire plus simplement en certifiant que:

qui sunt caeteris modestiores, dum tranquillitatem domi, foris pacem
nimium expetunt, paulatim eneruantur imprudentes, iuniorumque animos
suo exemplo effoeminant: unde inuadentium quorumlibet iniuriis expositi,
breui libertatem amittunt, cim se sudque ab his defendere nequeunt '°.

Les belliqueux de nature sont tout aussi inexcusables, qui oppriment
leurs sujets et s’attirent la haine des voisins. La bonne attitude est dans
le juste équilibre :

Quapropter maximé expedita regna et ciuitates sic bonis temperari
legibus et institutis, ut simul cum re militari, tum pacis artibus ualeant, et
fortitudinis ac temperantiaec modum utilitate terminent 2.

Apparait aussi épisodiquement sous la plume de Le Roy I'idée qu'en
tout homme la violence est la préte & exploser si elle n’est pas convertie
en force; il en est de méme des nations. Aussi, pour que cette violence
ne se déchaine pas entre Européens, faut-il avoir la sagesse de la
discipliner et de la retourner contre I’ennemi extérieur, aujourd’hui le
Turc:

si armorum usus non est omnind intermittendus, si militiae disciplina
percipienda, et exercenda: conuertite uires in Mahumetanos qui continuis
superioribus dissidiis magni facti, in omneis Christianos iamdiu insultant.
Bellum est enim eiusmodi, quod maximé uestros animos excitare atque
inflammare debet *'.

Cette attitude nous place loin du pacifisme intégral d’Erasme, pres
d’'une sagesse politique romaine qui serait teintée d’une pointe de
machiavélisme. Le Roy, pas plus ici qu’ailleurs, ne se pose en moraliste,
mais en conseiller des hommes d’Etat, parfois en physiologue. Et c’est
sans doute son souci de traiter les nations et 'Europe elle-méme comme
autant de corps vivants qui I'amene en fin d’éloge a introduire une
émouvante prosopopée ou I'Europe s’adresse aux Princes chrétiens, les
suppliant de lui rendre la liberté, la dignité, I'intégrité de jadis; elle agite
ses membres comme autant de moignons, elle pleure sur ses territoires
perdus arrachés par les Turcs, par la faute des nations qui la composent,
longtemps paralysées par des guerres intestines; elle revit avec émotion
sa grandeur passée, les exploits de ses fils, son role de découvreur du
monde ; elle lance un appel a la renaissance de la paix et des arts*.

19. F* 13.

20. F*13.

21, F* 14 v,
22. Ff. 16 v-18.



232 C. LONGEON

On constate combien la position de Louis Le Roy vis-a-vis de la
guerre est nuancée. Il n’est pas loin de rejoindre Erasme quand ce
dernier observe que toute guerre en engendre une autre; mais pour lui
la guerre n’est pas un mal a I’état pur. Elle est au contraire la condition
méme de la paix et il accepte de gaieté de cceur qu’elle puisse étre la
solution aux conflits latents qui couvent entre les Etats européens.
Comme jadis les Grecs a propos de la guerre entre Hellenes, Le Roy
semble reconnaitre qu’entre peuples de I'Europe les luttes armées
doivent étre qualifiées de guerres civiles. Celles-la sont a proscrire mais
pas celle contre le Turc, dont il défend I'idée, non point tant au nom
d’une conception de la «guerre juste» empruntée aux décrétalistes, non
pas en agitant I'étendard de la Croisade, méme si la dimension religieuse
n’est point absente de sa réflexion, mais au terme d’une analyse politique
marquée d’une certaine forme de réalisme.

En plusieurs places dans ses écrits il tient a se distinguer de ces
réveurs qui dans le silence de leur cabinet élaborent leurs utopies. Méme
dans 1'Oratio de Pace, ou la parenthese ne s'imposait pas, il souligne
I'originalité de son éducation:

Mihi quidem & pueritia plurimum fuit et studij et temporis in
percipiendis omnibus artibus, sed maximeé illis, quae sunt nobis Graeciae et
Italiae monimentis disciplinisque traditae. Nec laboraui solum ut ex libris et
in umbraculis ociéque eruditorum ingenuas ac liberales doctrinas discerem:
sed quae de naturis rerum, de hominum moribus, et de rebus publicis erant
disputata, in medio rerum usu, et in luce hominum percipere conatus sum.
Ac non contentus disciplinis quas Gallia suppeditabat, exteras nationes
atque terras quascumque potui, propter discendi cupiditatem peragraui:
quod scirem eiuscemodi peregrinationem iudicari perutilem non ad res
solim gerendas, sed tractandas etiam literas, et ad omnem percipiendam
colendamque uirtutem **,

Les livres de toutes cultures, les voyages vers tous les horizons...
Cette revendication d’expérience n’est pas pour Le Roy une coquetterie,
mais la revanche sur l'esclavage physique et intellectuel que lui impose
son état de «courtisan vagabond, distrait par affaires, se trouvant
ordinairement prés les grands personnages a leur lever, coucher et
manger, sans pouvoir étudier parmi infinies indignitez et entre tant de
traverses et troublements»?*. La pratique des affaires, la connaissance
des hommes et des systémes de gouvernement peuvent lui permettre de
jouer ce role de conseiller auquel aspirent tous les secrétaires de France
et d’Italie. Cela explique sans doute son intérét pour la science politique
dont en plusieurs occasions il appelle de ses veeux le développement *, et
son parti pris de réalisme.

C’est une analyse qu’il veut réaliste de la situation occidentale en
1559 qui le conduit a mettre 'Europe au cceur de ses préoccupations. Il

23. F’ UL v,

24. «Discours aux lecteurs» aprés la III° partic de la traduction du Sympose de
Platon (1559).

25. En particulier dans De ['Origine, antiquité, progrés, excellence et utilité de l'art
politique, Paris, 1567.



LOUIS LE ROY 233

est loin le temps, auquel Le Roy, en d’autres lieux, consacre quelques
lignes nostalgiques, ou Charlemagne pouvait prétendre réunir en un
méme empire toutes les forces vives de la chrétienté . Il faut compter
désormais avec la puissance des mouvements nationaux et se résoudre a
remplacer I’'Europe de la chrétienté par I’Europe des patries. Une
mutation qui ne se fait pas brutalement et radicalement, ainsi que le
montrent les expressions employées par Le Roy pour désigner cette
réalité politique, religieuse et économique qu’est Europe. On le sent, ici
et ailleurs, pris entre les revendications du nationaliste qui réclame pour
la France une place prépondérante parmi les pays européens?, les
aspirations de I'’humaniste érasmisant qui reconnait dans les actions
hégémoniques la racine de tout conflit et les convictions du philosophe
des Vicissitudes, tenté par le mépris de toutes choses transitoires. A
chacun de ces hommes qui luttent en lui il donne en 1559 quelques pages
ou s’exprimer. Mais c’est le nationaliste qui parle le plus haut et qui
oriente le discours par son analyse; car I’épanouissement des nations
européennes est bien au cceur du débat. Or I'épanouissement de chaque
pays pris individuellement ne peut aller sans tenir compte de ceux qui
Ientourent: I'histoire, la politique, ['économie [’exigent, puisqu’une
méme culture habite au fond tous ceux de I’Europe. La conscience
nationale conduit nécessairement a la conscience européenne.

Le probléme le plus difficile a résoudre est comment maintenir,
entre ces pays dont souvent les intéréts divergent et parfois s’opposent,
la paix nécessaire au développement de chacun. Louis Le Roy a trop le
respect de la souveraineté nationale pour proposer, comme son prédéces-
seur Pierre Dubois par exemple, la création d’'un organe supérieur chargé
d’arbitrer entre les nations. Mais il connait trop les hommes, singuliére-
ment les souverains, pour laisser la paix dépendre de leur seule bonne
volonté. C’est le moment qu’il choisit pour avoir recours a la seule
solution que la maigre imagination des hommes ait formée pour
maintenir une paix localisée : I'abces de fixation, ici la lutte des forces
europ€ennes contre les Turcs envahisseurs et infideles, déja souvent
proposée, en particulier par Aenea Silvius Piccolomini et reprise la
méme anné 1559 par Guillaume Aubert ®. Alors apparait au clair l'idée
de chrétienté sous-jacente a une bonne part du raisonnement, congue
non plus comme le ressort de la domination universelle, mais comme le
commun dénominateur aux pays d’Europe en lutte pour la sauvegarde de
leur culture et de leur foi.

26. De la Vicissitude, éd. cit., f*76. — Ailleurs (Les Monarchiques, a la suite de
I'Exhortation aux Frangois, op. cit., p. 31) il marque clairement ol irait sa préférence si
tout était possible: «Le souverain remeéde seroit qu'il n'y €lit en toute la terre habitable
qu'une foy et un régne ressemblant au divin, ou le Prince, comme escrit Platon au
Politique, a I'exemple de Dieu aimét également toutes nations, les entretenant en bonnes
foix, jugements, ordre. paix, commerces assurez, communication et affluence de biens. —
Que si cela n'est possible universellement, qu'en chacune grande province il y ait un chef
auquel le commun proffit de tous soit universellement recommandé et le soin de conserver
"'union civile. »

27. On peut lire par exemple la description lyrique qu'il donne de la France dans
I'Exhortation, op. cit., p. 19-21.

28. Oraison de la Paix, et les moyens de [l'entretenir..., Paris, Benoist Prévost, 1559,
in fine.



234 C. LONGEON

Tout ce qui vient d’étre dit montre a 'évidence que les positions de
Louis Le Roy sur I'Europe sont loin d’étre parfaitement originales.
L’intérét est ailleurs, dans I'attitude de cet homme, courtisan famélique
aspirant a jouer un roOle politique et humaniste, a la notoriété encore
modeste, soucieux de faire partager des convictions qui doivent se tenir
dans la ligne fixée par ses illustres prédécesseurs. Ainsi s’explique ce
mélange de bons sentiments et de réalisme, de naiveté et de cynisme,
d’optimisme et d’universelle indifférence. Tiraillé entre ces extrémes, Le
Roy adopte une voie moyenne et il la propose a ceux a qui il compte
plaire : restaurer la solidarité chrétienne et européenne, pour permettre
aux monarchies de I’Occident de s’affirmer dans U'équilibre et ’harmonie.
En somme le chemin qu’il trace laisse d’un coté le passéisme de Charles
Quint qui avait mis son énergie a ressusciter une monarchie universelle
et le «machiavélisme » de Frangois 1°7 qui n’avait pas hésité a rompre,
au nom de l'intérét national, la solidarité millénaire de la chrétienté. Un
chemin qu'emprunteront apres lui Bodin, Sully, Richelieu et bien
d’autres, praticiens et théoriciens de la politique.

Claude LONGEON

29. «Vieux mastin affamé»: ainsi Du Bellay désigne-t-il Le Roy dans les Regrets
(s. LXIX).



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE

Quand Erasme de Rotterdam veut marquer, a la face des Italiens
ou par déférence a I’égard de personnalités flamandes ou hollandaises, sa
spécificité nationale, il se déclare volontiers homo Batavus'; il considére
Christophe de Longueil, homo Brabantus, comme «l'un des nétres»?, et
parle a Nicolas Everard, président du Conseil de Hollande et de
Zélande, de sa «patrie hollandaise » *. Quand il veut flatter un important
personnage d’Angleterre, de France ou d’Allemagne et remercier ses
hotes, le pays qui vient de le recevoir avec les honneurs dus a son rang
est toujours le premier, le plus riche en talents et en ressources diverses:
n’a-t-il pas commenté en connaissance de cause ’adage « Ubi bene, ibi
patria»*? 1l se déclare aussi, et sans doute plus profondément,
cosmopolite ou citoyen du monde. On connait sa lettre & Zwingli de
septembre 1522: «Je désire étre un citoyen du monde, égal pour tous,
ou plutdt étranger pour tous»®. Et celle du [°" février 1523 a Marc
Laurin, son héte brugeois: «Je veux étre un citoyen du monde entier, et
non d’une seule ville»®. Quand il faisait de Rome la patria communis’,
ce n'est évidemment pas & la Rome contemporaine qu’il songeait (et qui
Pa plutdét dégu), mais & la Rome éternelle, ancienne et chrétienne, 2a
celle de Cicéron et des successeurs de Pierre, celle qui convenait a un
humaniste chrétien. En fait, il semble bien que la véritable patrie

1. Cf. Tlarticle d'A. Gerlo., «Erasme et les Pays-Bas»., Colloquia Erasmiana
Turonensia, Paris (Vrin)-Toronto (T. Univ. Press). 1972, t. I, p. 96-111: J.-C. Margolin.
«Erasme et la psychologie des peuples», Revue de Psvchologie des Peuples, 1970 (4),
p. 373-424, notamment p. 383-388: L.E. Halkin, «Erasme et I'Europe », Commémoration
Nationale d’Erasme, Bruxelles, 1970, p. 81-101; A. Gerlo, «Erasme, homo batavus», ibid.,
p. 61-80.

2. Cf. L.E. Halkin, art. cit., p.85-86. Cf. aussi A. Gerlo, «Erasme et les
Pays-Bas», p. 106, et P.S. Allen. Opus Epistolarum D. Erasmi, t. 1V, Ep. 1026 (Louvain,
16 oct. 1519), 5-6 («Longueil, écrit-il a Lupset. est trop frangais. bien qu’il soit des
notres »).

3. A, Gerlo, ibid., p. 106, et Allen, ibid., t. IV, Ep. 1238 (Anderlecht, oct. 1521).

4. Adage n” 1193 (Ed. Lugd. Batav. t. II. 481C). Titre exact: «Quaevis terra
patria» (toute terre est une patrie).

5. Allen. t. V, Ep. 1314 (Bile, 3 sept. 1522). 2. Le terme que j'ai traduit par
«étranger» est celui de peregrinus: c’est le pélerin, le voyageur — homo viator —,
I'homme de nulle part. puisqu'il ne fait que camper ici ou 1a, de manié¢re éphémeére, dans
une cité terrestre ou dans une autre, sa vraie patrie étant ailleurs (la cité céleste).

6. Allen. t. V, Ep. 1342 (Bile), 538-540 («... Respondi me velle civem esse totius
mundi, non unius oppidi»).

7. LB (i.e. Erasmi Opera omnia, Lugd. Bat. 1703-06), t. X, 1750 E (Responsio).
Allen, t. XI, p. 177, 1. 207. Cf. aussi la lettre d’Erasme a Sadolet, t. VII (Ep. 2059, Bale,
1°7 oct. 1528), sur le sac de Rome.



236 J.-C. MARGOLIN

d’Erasme n’ait pas été de ce monde, il I'a d’ailleurs affirmé dans de
nombreux textes, surtout vers la fin de sa vie®. Quant a PEurope
elle-méme, elle ne sembie pas le préoccuper outre mesure. Ni le mot ni
la réalité historique, géographique ou culturelle (si toutefois ces expres-
sions ont un contenu matériel) ne font I'objet de longs commentaires®.
Sans doute, quand la guerre fait rage, le voit-on écrire: «Depuis tant
d’années déja presque aucune contrée d’Europe n’est épargnée par les
troubles » (lettre a Pirckheimer du 15 juillet 1529) . Ou encore (lettre a
Mountjoy du 8 septembre 1529): «Votre roi (c’est-a-dire Henri VIII),
avec une trés grande constance et autant de sagesse, ne s’est pas reposé
avant d’avoir scellé I'accord des monarques les plus puissants de toute
I’Europe » !! (allusion au traité de Cambrai du 5 aofit). L’Europe dont il
réve n'est pas une Europe des patries, encore moins une Europe des
nationalismes, mais une Europe unie, fraternelle, pacifique, c’est-a-dire
une Europe chimérique ou idéale, trés différente de celle que définit la
rivalité politique des Valois et des Habsbourg, trés différente aussi de la
carte religieuse que la Réforme luthérienne va dessiner, avec des
frontieres de plus en plus accentuées. Mais pour peu que FPennemi
traditionnel, le barbare, se fasse menagant en Méditerranée orientale, ou
ait méme solidement pris pied (depuis 1527) en Europe centrale, alors le
Turc est dénoncé a la face du monde et le pacifisme d’Erasme débouche
dans une campagne inlassable en faveur de l'union sacrée des princes
chrétiens, la cessation de leurs rivalités et des guerres intestines qui
ensanglantent I'Europe, la conversion spirituelle de ces combattants de la
foi, tres différents d’ailleurs dans son esprit et dans ses vceux des anciens
Croisés 2, Bref, tout comme autrefois le pape Aeneas Silvius
Piccolomini ', et de son temps Sadolet ' ou Vives's, Erasme découvre

8. Cf. Halkin, «Erasme et I'Europe », p. 100-101. Voir les deux vers d’Erasme dans
Christiani hominis institutum (et leur commentaire par R. Padberg, Erasmus als Katechet,
Fribourg-en-Brisgau, 1959, p. 57): ‘

Migrantemque animam per summa pericula tuto

Transmittit patriac et superis commendat euntem.

9. Sur l'utilisation du terme d'Europe (Europa) par Erasme, voir, ici méme, les
communications de J. Chomarat et de M.-M. de La Garanderie.

10. Allen. t. VIII, Ep. 2196 (Fribourg), p. 235, 178-180: «lam tot annis nulla fere
Europae pars vacat a tumultu, nec adhuc quicquam video praeter belli praeludia».

11. Allen, t. VIII. Ep. 2215 (Fribourg), p. 278, 17-20 («... Regi vestro, qui summa
constantia parique prudentia non conquievit, donec potentissimos totius Europae monarchas
inter se conglutinarit »).

12. Sur le pacifisme d’Erasme et son attitude d’hostilité aux Croisades et a leur
esprit, cf. M. Bataillon, «Erasmo curopeo? (1467-1536», Revista de Occidente, 1968 (58),
p. 50-67, ainsi que notre anthologie, Guerre et paix dans la pensée d’Erasme, Paris, Aubier,
1973, notamment Introduction, passim.

13. Voir entre autres la lettre du pontife romain a Mahomet Il, le vainqueur de
Constantinople (Epistola ad Mahumetem), qui date de 1463 (et sa traduction italienne, avec
introd. et notes de G. Toffanin, Naples, R. Pironti e Figli, 1953). Et aussi I'Oratio de
Constantinopolitana clade et bello contra Turcos congregando.

14. Cf. notre article, «Erasme et la guerre contre les Turcs», Il Pensiero Politico,
Firenze, 1980 (Anno XIII-1), p. 9, et Richard M. Douglas, Jacopo Sadoleto 1477-1547,
Humanist and Reformer, Harvard Univ. Press, Cambridge, Mass.. 1959.

15. Cf. I'opuscule de Vivés (consécutif a la bataille de Mohdcs), De Furopae dissidiis
et bello Turcico dialogus (Bruges, 1526), ainsi que son autre opuscule De conditione vitae
Christianorum sub Turca (Anvers, 1529).



L'EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 237

I'Europe par une prise de conscience renouvelée du péril turc. Mais cette
Europe, comme l'ont bien montré W. Fritzemeyer'® dés 1931, mais
surtout A. Saitta!” en 1948, Denys Hay ' en 1957, Federico Chabod ¥ en
1961, n’est encore que la version a peine retouchée de la Chrétienté
médiévale : la Respublica christiana, réve commun de tous les humanistes
chrétiens aussi éloignés qu’il soit possible de la «Realpolitik », est un
modeéle cher a leur cceur, qu’ils identifieraient volontiers avec cette
Europe qui leur est familiere, cette Europe culturelle ot I'on s’exprime
en latin, ou l'on enseigne indifféremment a Louvain, a Heidelberg, a
Cambridge, a Padoue ou au Collége royal de Paris, ou les idées circulent
aisément, et que I'on appellera bient6t la République des Lettres.

Si le probleme turc avec les crises politiques et morales qu’il a
suscitées du XV° au début du XVII® siécle, peut étre considéré comme un
élément fondamental d’une certaine prise et d’une certaine crise de
conscience européenne — je n'en veux pour preuve que I'énorme
bibliothéque «antiturque » dont Geoffroy Atkinson? nous a fourni les
échantillons les plus importants, en particulier ces feuilles volantes ou ces
sortes de chroniques journalistiques dont nous ressentons encore aujour-
d’hui Pactualité brélante et la charge émotive —., la découverte du
Nouveau Monde, ou plutét les effets a retardement de cette
découverte *!, constituent dans la seconde moitié, et méme dans les
derni¢res décennies du XVI* siecle, comme une sorte de révélateur ou la
caisse de résonance d'une certaine idée ou d'une certaine image de
I'Europe. Ce que je voudrais montrer, c’est que I'image persistante au
XVI* — et méme encore au XVIIsiecle — d’une Amérique sauvage,
paienne et «native» ou ingénue (pour ne pas dire animale) agit comme
un véritable miroir dans lequel des auteurs, mais surtout des peintres,
des graveurs, des géographes et des cosmographes, verront apparaitre
complaisamment les traits d’'une Europe politique, culturelle, religieuse,
dominatrice du monde sous le leadership traditionnel et incontesté de
I’Empereur (quand ce n’est pas sous 'égide du Roi de France, comme le
voulait déja Guillaume Postel??). Stéréotype de I’Amérique, dont une
assez récente exposition au Grand Palais — I'’Amérique vue par
’Europe® — a fourni quelques excellents échantillons, et auquel
correspond également un stéréotype de I'Europe. Mais dans cette

16. Christenheit und Europa, Minchen/Berlin, R. Oldenbourg, 1931.

17. Dalla Respublica Christiana agli Stati Uniti di Europa, Rome, 1948.

18. Europe, The Emergence of an Idea, Edinburgh University Press, 1968 (2° éd.).
Edition originale: 1957.

19. Storia dell’ idea d'Europa, 5a ediz. a cura di Ernesto Sesten et Armando Saitta,
Bari, Ed. Laterza, 1971 (la premiere édition date de 1961).

20. La linérature géographique francaise de la Renaissance. Répertoire bibliographique,
Paris, 1927.

21. C'est-a-dire les relations de voyage et les réactions a ces relations de la part des
Européens (avec de temps a autre, mais rarement, quelques contacts directs avec les
Indiens amenés en Europe).

22. Voir a cet égard la communication d’A. Jouanna dans ce volume d’Actes.

23. L’Amérique vue par I'Europe, Grand Palais, 17 sept. 1976 - 3 janvier 1977, Ed.
des Musées Nationaux, notamment chap. 6 et &.



238 J.-C. MARGOLIN

absence volontaire de toute communication, de tout dialogue entre
I’Amérique sauvage et I'Europe civilisée, ces images allégoriques,
destinées au méme public et aux mémes «patrons», se renforcent
mutuellement : plus ’Amérique est distante géographiquement, culturelie-
ment et presque physiquement de I’Europe, plus celle-ci se trouve
justifiée dans ses entreprises conquérantes et colonisatrices du passé, du
présent et méme de I'avenir. Comme on le voit, il ne s’agit pas d’images
Innocentes ou spontanées, et le graveur géographe — qu’il s’agisse de
Hondius * ou d’Ortelius ® —, comme les responsables du Ballet de cour
des quatre parties du Monde *, mettent leur science et leur talent au
service d’'une politique en vérité plus nationale qu’européenne, puisqu’il
s’agit, dans un cas, de la politique des Habsbourg, et dans le second, de
celle de Louis XIII ou plutét de Richelieu.

Dans un premier point, je voudrais montrer, par quelques images et
quelques textes — textes qui accompagnent le plus souvent ces images —
empruntés aux Allégories et aux cartes géographiques des quatre parties
du Monde, que I’Amérique occupe une place a part dans la représenta-
tion des continents extra-européens. Cette Amérique, vue de I'Europe,
détermine, négativement et en mani¢re de repoussoir, la conscience
d’une altérité absolue.

En revanche, et ce sera mon second point, une conscience
géographique, économique, politique et religieuse de I’Europe se fait
jour a travers ces documents, dont il ne conviendra pas de négliger
I'origine. Cette Europe concerne en fait essentiellement la Hollande et
I'Empire, dans la mesure ou les Pays-Bas n’ont pas encore acquis leur
autonomie politique et psychologique, comme le montre en particulier le
Théatre de I'Univers ¥’ d’Abraham Ortelius.

Cette conscience de soi de I'Europe, faite d’assurance, de confiance
en l'avenir, d’exaltation lyrique, définit ce que jappellerais volontiers une
conscience baroque de I'Europe: j’essaierai de I'analyser dans mon
troisi¢me point.

Cette double image contrastée de I’Amérique et de I'Europe n’a
sans doute pas une portée universelle. L'immense majorité des Euro-
péens de la fin du XVI® au début du XVII® siecle ignorent qu’ils sont
Européens, et méme la politique et les guerres ne leur permettent pas
toujours d’avoir seulement une conscience nationale. D’autre part,

24, Sur Josse (ou Jodocus) Hondius, «tailleur de cartes géographiques», cf.
Biographie Nationale Belge (Bruxelles, 1876). t. 5. art. I’Edm. De Busscher (De Hondt),
col. 185-189, et surtout dans le Supplément de cette Biographie (Bruxelles. 1977-1978),
t. XII, lart. d’A. De Smet. col. 448-467 (Hondius). qui comprend une trés riche
bibliographie.

25. Abraham Ortelius (Ortels ou Wortels) a fait I'objet de nombreux travaux. En
attendant qu’il figure dans un Supplément de la Biographie Nationale. cf. Bibl. Nat. Belge
(1901), t. XVI, l'art. de Wauwermans, col. 291-332.

26. Voir M. M. McGowan. L’Art du Ballet de cour en France 1581-1643, Paris, Edit.
du C.N.R.S. («Cheeur des Muses»), 1963, p. 151. Le titre exact de ce célebre ballet est
Ballet Roval du grand bal de la Douairiére de Billebahaut {voir plus loin).

27. Theatrum Orbis Terrarum, Anvers. 1570. Un certain nombre d'exemplaires ont
leur frontispice ainsi que toutes les cartes somptueusement coloriés. Il en est de méme pour
les éditions ultérieures.



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 239

certains esprits, comme Las Casas* ou Montaigne 2, pour évoquer les
plus connus, ne se sont fait la méme image ni de '’Amérique ni de
I’Europe, ou plutot des pays européens qui se sont octroyé le droit de
conquérir ces terres nouvelles. Mais ce sont des cas isolés, et par dela
une conscience nationale et le vif sentiment d’appartenance a un certain
type de culture, ils s’élevent jusqu’a une conscience mondialiste, qu’il
serait plus juste d’appeler simplement une conscience de la personne
humaine, concept qui a bien du mal a se frayer alors un chemin.
Dans la VI° section du Catalogue de I’Exposition a laquelle j’ai fait
allusion, intitulée «la quatriéeme partie du monde » ', on remarque avec
justesse que les trois continents de [|’ancienne cosmographie étaient
rarement représentés dans les ceuvres d’art jusque vers le milieu du
XVI¢siecle. Je I'ai constaté moi-méme en feuilletant des dizaines
d’ouvrages et en examinant de trés nombreuses séries de dessins et de
tableaux. En revanche, dans la seconde moiti¢é du XVI® siécle, ou les
expéditions de Colomb, de Vasco de Gama, de Cortés, celles de Thevet
ou de Cartier ont été en quelque sorte «digérées», ou les géographes
n‘oublient jamais de représenter les «iles récemment découvertes» —
formule stéréotypée qui sera encore employée un siecle apres leur
découverte effective —, ou la littérature «américaine » commence a se
répandre, o une curiosité scientifique et ethnologique réelle s’exprime
dans des ouvrages de zoologie et botanique*, des récits de voyage
largement illustrés, la représentation allégorique de I’Amérique entraine
celles de I’Afrique et de I'Asie. C’est 1a un point capital. Cette curiosité
nouvelle, si bien analysée a la fois par Atkinson en 1935 dans Les
nouveaux horizons de la Renaissance frangaise®, et par Alphonse
Dupront en 1940 dans son grand article «Espace et humanisme »*,
reflétait pour une part cet élargissement des horizons de la Renaissance
européenne, mais aussi et surtout la conscience de plus en plus vive que
I'Europe prenait d’elle-méme par rapport aux autres régions du monde.
Dans la représentation de I'Afrique et de I’Asie, sous les traits d’une
jeune femme dont les vétements, les parures, la coiffure, les attributs

28. La littérature lascasienne est immense. On se contentera de renvoyer ici le
lecteur & M. Bataillon et A. Saint-Lu. Las Casas et la défense des Indiens, Paris, Julliard,
1971 (coll. « Archives»). Du premier, encore: «Un estremo del irenismo erasmiano », in
Homenaje al profesor F. Sanchez-Escribano («Filologia y Critica Historica»), 1969,
p. 35-49. Egalement: A. Redondo. Antonio de Guevara et I'Espagne de son temps, Genéve,
Droz (Travaux d'Humanisme et Renaissance. CXLVIII). 1976, passim, notamment
p. 670-692.

29. Du chapitre consacré par G. Chinard dans son livre sur I'Exotisme américain, de
1911 (voir plus loin) 4 la propre communication de C. Blum, le probléeme de I'attitude de
Montaigne face a I'lndien a suscité de nombreux travaux.

30. Op. cit., p. 89-98.

31. Ceux de P. Belon (cf. notamment, dans son Histoire de la nature des oyseaux de
1555, la description du dindon, originaire d'Amérique), de Conrad Gesner (cf. sa
description du tatou dans son Historia Animalium de 1554), du médecin espagnol Nicolas
Monardes (qui décrit aussi le tatou), de Rembert Dodoens (Stirpium Historiae Pemptades
Sex, Anvers, 1583, avec la description du plant de tabac) ou de John Gerard (The Herbal
or General Historie of Plantes, Londres, 1597, avec la description du mais). Cf. chap. III du
Catalogue de I'Exposition, p. 38 sq.

32. Paris, Droz, 1935.

33. Bibliothéque d’'Humanisme et Renaissance, t. VIII (1946), p. 7-104.



240 J.-C. MARGOLIN

divers et I’environnement écologique visent a réunir en une seule image
tous les éléments possibles caractérisant le pays et ses habitants,
I'exotisme et ce que j’ai appelé I'altérité ne jouent pas au point d’établir
une distance infranchissable entre elles-mémes et la reine Europe. Leurs
images sont valorisantes, bien qu’elles représentent un niveau d’humanité
inférieur — n’ayons pas peur des mots — par rapport a I’Européen.
N’oublions pas que dans la mentalit¢ commune de ’époque, comme l'a
trés bien montré Arlette Jouanna* pour la France, les hommes et les
habitants de la planéte sont naturellement inégaux. Cest Bodin qui
déclare dans la République (1576) qu’«entre les hommes il y en a qui
ont moins de jugement que les bestes brutes, et d’autres ol la marque
de la lumieére divine est si claire, qu’ils semblent plustost anges que
hommes » *. Et Pierre ¢’Origny, dans son traité sur la Noblesse: «Il y a
de I'homme en tous, toutefois plus &s uns, &s autres moins» *. L’Afrique
et I’Asie jouissent, en ce qui les concerne, du double privilege culturel et
religieux, d’avoir été «reconnus» par les «auctores» de la culture
gréco-latine, d’Homere ou d’Hérodote a Ptolémée ou a Strabon, de
Salluste & Ovide, et par la Bible, Ancien et Nouveau Testament. On sait
méme que, dans une tradition biblique ininterrompue qui s'enracine dans
les chapitres 9 et 10 de la Genése ¥, la division du monde entre les trois
fils de Noé, Sem, Cham et Japeth, correspond a I'Asie, a I'Afrique et a
I’Europe ; division tripartite qui conviendra admirablement aux hommes
du Moyen Age et de la premiere Renaissance, car elle recouvre la
tripartition du monde antique *. Cette prégnance du double modele
judéo-chrétien et gréco-romain est si forte que, plus d’un siécle encore
aprés la découverte du Nouveau Monde — selon une terminologie plus
répandue que le terme d’Amérique —, quelques rares atlas «conserva-
teurs» continuent d’ignorer cette partie de lunivers terrestre, et que
certains esprits s’ingénient a trouver soit une trace de la présence des
Romains en ces régions (une piece de monnaie a I'effigie d’'un empereur
soi-disant découverte dans une mine d’or de I’Amérique australe)*, soit
méme les traces d’une évangélisation trés ancienne qui n’aurait pas porté
de fruits ¥.

Voici par exemple, dans le frontispice du Theatrum orbis terrarum
d’Abraham Ortelius (1570) ou les deux «nymphes» Afrique et Asie
occupent verticalement la partie droite et la partie gauche de la page,

34. Dans sa thése L’idée de race en France au XVI° siécle et au débur du XVII® siécle
(1498-1614), Lille, Atelier de reproduction des théses, 1975, et dans son livre Ordre social.
Mythes et hiérarchies dans la France du XVI° siécle, Paris, Hachette. 1977, notamment
chap. I (Bonne et mauvaise naissance), p. 15-21.

35. Texte cité par A. Jouanna, Ordre social, p. 16-17.

36. Le Hérault de la noblesse de France, Reims, }. de Foigny, 1578, f. 17 r°. Le
contexte a son importance : 'auteur examine les différents degrés de «valeur humaine » des
Rois de France.

37. Bible de Jérusalem, t. I, p. 20-25. Cf. D. Hay, op. cit., p. 89. Voir aussi les
Antiquités Juives de Flavius Joséphe, 1, 15.

38. Voir le diagramme de cette tripartition dans les cartes médiévales dites en T-O
(manuscrits d’Isidore de Séville du XI° siécle).

39. Sur cette anecdote, voir plus loin, p. 257 et n. 118.

40. Voir plus loin, p. 257 et n. 118.



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 241

tandis que la situation topographique de I'Europe est bien entendu la
partie supérieure et celle de ’Amérique la partie inférieure, la maniére
dont un contemporain, Gérard de Vivier*, les décrit, en retrouvant un
certain nombre de stéréotypes. L’Asie, richement vétue, parée de
multiples pierres précieuses (qui répondent a I'image traditionnelle de
I'opulente  Asie), est parfumée d’«encens, d’amome, de mirrhe» et
«d’autres bons parfums qu'on trouve en Arabie»*. Quant a I’Afrique,
qui lui fait face, «ceste negre en bon poinct, brunement bazanée » **, elle
n'est qu'a moitié nue — signe d’une nature déja policée — et ses seuls
attributs sont, si je puis dire, la coiffe brilante que lui font les rayons du
soleil d’'un jaune et d’un rouge éclatant — n’oublions pas qu’Africa
signifie «sans froid», alpha privatif et frigus*, ou encore qu’elle est la
partie du monde dévolue a Cham, qui signifie en hébreu chaleur® — et
le modeste rameau d’une plante odoriférante qu’elle tient d’'une main, et
qui est le baume d’Egypte. Mais a c6té de ces figures sereines, pacifiques
et avenantes, voici son antithése, Finconnue découverte depuis peu, celle
qui est restée toujours ignorée des Anciens et de la Bible, et qui n’a
donc pas eu de héros éponyme auquel on puisse rendre un hommage
rassurant. Je la présenterai en citant dans leur intégralité¢ les vingt
alexandrins de Gérard de Vivier #:

Celle qui tout en bas sur la terre couchée,
Toute nué tu vois, de plumettes coiffée,

Ayant en ['une main le chef d’'un homme mort,
Et l'autre le baston, dont elle fait I'effort,

41. D'apres I'édition frangaise du Thédtre de I'Univers (Anvers, 1572). L'édition que
jutilise est celle de 1598 (toujours d’Anvers). d’aprés I'exemplaire de la Bibliotheque
Bodléienne (Vet. Bl-b.2) qui a appartenu a Edward Radcliffe. C'est le n” 391 de la
Bibliographie-répertoire d’Atkinson. — Ce Gérard Du Vivier est un Gantois francophone ,
auteur d'une Institution de la langue fangoise, expliquée en aleman (1568) et d’une
Grammaire frangoise (en francais et en allemand) (1568).

42. Dans sa description cn prose — qui ne se veut pas allégorique ou symbolique —
de I'Asie, on lit, sous la plume de Pierre Bertius, «cosmographe du Roy Tres-Crestien »
(voir plus loin), a la page 673 de sa Geographie raccourcie : « De ia nous vient fe baume, le
calamus, encens, myrrhe, casse. clou de gyrofle. poivre, safran, bois de senteur, resine,
musc et perles de toutes sortes».

43. «... Le rameau qu’elle tient dedans sa main. de Baume,

Est signe, que tel fruict ne croit en nul Royaume

Que dedans I'un des siens, Egypte seulement

Se vante, et a bon droict, de donner cest onguent ».
Comme on le voit, la qualité poétique n'est pas la caractéristique majeure du style de G.
Du Vivier. On pourra encore ¢n juger par ces quatre vers extraits de la derniére partie de
la description versifiée du frontispice d’Ortelius:

Voicy que clairement vous dit le Frontispice

Qui vous sert proprement d’Indice fort propice

De ce beau livre icy, remply d’'ceuvre immortel,

Que le ciel nous permet par Abraham Ortel.

(* 4] VU

44. Ou le grec ppwi. D'ou le topos iconographique et «géographique » de I'Afrique
hérissée (comme dans le frontispice d'Ortelius) de rayons solaires.

45. Cf. Genese, IX, 27. Dans la Cité de Dieu (XVI, ii, 222), saint Augustin reprend
ce passage de la Bible, a propos de I'attribution des trois parties de la terre aux trois fils de
Noé: «... nominatus... latitudo... calidus».

46. Toujours d’apres I'édition frangaise d'Anvers. 1598.



242 J.-C. MARGOLIN

5 Meurdrissant les humains d’une crauté grande,

Le corps desquelz apres luy servent de viande ;
Ayant dessus le front une pierre de pris,

Dont elle en a tout plein en sa terre et pourpris,
Nous represente icy I’Amérique I'avare,

10 La gourmande par trop inhumaine et barbare,
Les plumes sur son chef et gemmes sur son front,
Autour la greve encor des sonnettes en rond,
Sont tous les ornements dont elle se decore.

Ell’ manie souvent I'arc et flesches encore,

15 Par lesquelles souloit les pouvres gens navrer,
Pour (comme je t’ay dit) desmembrer et manger,
Puis, pleine de la chair des hommes, qu’en la chasse
Elle a prins et tuez, et de la chasse lasse,

S’en va dormir dessus un harnas estendu

20 A deux arbres voisins, ou elle I'a pendu.

Finsiste un peu sur ces caractéristiques de la «sauvagerie» et de
état de nature quasi-animale de |’Amérique, car on les retrouve
quasiment tous — avec quelques variantes dues a [l'imagination de
I'artiste ou du commentateur ou a la place dont ils disposent — dans les
multiples allégories des parties du monde et dans les légendes versifiées
qui accompagnent les cartes géographiques ou la figure de ces «nym-
phes». D’ailleurs ces différents types d’allégories élaborées au cours du
XVI¢ siecle ont été classés par le célébre graveur Philippe Galle dans sa
Prosopographia¥’ (qui n’est pas datée, mais qui doit étre de 1579) et
surtout par Cesare Ripa dans son {conologia, qui date de 1593%. Pour
me contenter de la description de I'embléme-allégorie Amérique de ce
dernier recueil. je vous livre ces quelques lignes ou I'on retrouve ces
traits: nudité, cruauté, anthropophagie, civilisation matérielle quasi-
inexistante soulignée par V'arc, les fleches et la massue; un hamac ou,
repue, elle s’endort d’un sommeil de fauve ; parfois un énorme animal a
ses cOtés ou lui servant de monture — tortue géante, alligator, jaguar,
puma, voire |'anachronique ou plutét I'atopique rhinocéros ou un
perroquet. Mais écoutons Ripa*:

«Cette femme qui a le teint olivastre — voici une caractéristique
nouvelle —, le visage effroyable a voir et un voile de plusieurs couleurs
qui luy couvre le corps & demy — la nudité est ici censurée pour des
raisons qui tiennent soit a la morale soit au sens du pittoresque —
représente I’Amérique ; outre qu'une escharpe de plumes trés agréables

47. America (gravure de 19 X 11 cm, vers 1579-1600) porte le n" 43 de la série de
ces Personnifications figurées, que le célebre graveur hollandais fit paraitre peut-étre a
Anvers. Une inscription latine décrit I’Amérique comme une ogresse qui dévore les
hommes, qui est riche en or. redoutable par son arc, qui voit prospérer les perroquets et
porte des ornements de plume. Provenance de Pestampe: James Hazen Hyde. New York,
The New York Historical Society. Cf. Catal. Expos. n" 91.

48. Cesare Ripa, Iconologia. overo Descrittione dell’ imagini universali..., Roma,
heredi di G. Gigliotti, 1593.

49. Texte cité d'aprés I'édition frangaise de I'lconologie, ou la Science des Emblémes,
devises, etc. (tirée de Cesare Ripa). «enrichie par J.-B. (Baudouin) de I'Académie
francaise ». t. I, Amsterdam, Brackman, 1698, p. 275.



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 243

artistement jointes ensemble (trait positif) la fait particuliérement
remarquer par ce bizare ornement (trait mi-positif mi-négatif dans une
culture dominée par I'art baroque). Elle porte en une main une flesche
et en l'autre un arc, et un carquois a ses costez... Sur la téte, une
guirlande de plumes étranges (notons toujours ces €pithctes destinées a
souligner la distance morale et culturelle qui sépare I"Amérique de
I’Europe), a ses pieds une espéce de lézard ressemblant a peu prés a un
crocodile (référence a un modeéle africain moins inconnu), comme encore
une teste humaine (ce détail est assez fréquent lui aussi, et l'on se
souvient des célébres illustrations des récits de voyage de Thevet ¥ et de
Jean de Léry®') arrachée de son corps et traversée d'un dard. Cette
derniere partie du monde nouvellement descouverte par Americ Vespuce
Florentin (on notera la paresseuse répétition du titre méme de la relation
de voyage de Vespucci qui, elle, méritait bien son titre quand elle fut
imprimée en 1503°) est depeinte presque toute nué¢ pour ce que ses
habitans ont accoustumé d’aller tous nuds, si ce n’est qu’ils se couvrent
les parties honteuses (encore la Contre-Réforme!) d'une ceinture faite de
plumes et de coton, en forme de frange ».

Il est intéressant de comparer la description de [Iallégorie de
I’Amérique, dont on pourra par ailleurs rapidement visualiser quelques
représentations (gravures de Delaune®, de Stradan®, de Martin de

50. Les singularitez de la France Antarctique, autrement nommée Amérique, Paris,
1557. Les dessins de cette description fantaisiste et naive semblent avoir été faits par Jean
Cousin le Jeune, qui devait illustrer plus tard la Cosmographie Universelle de Thevet (Paris,
1575).

51. Histoire d'un voyage faict en la terre de Brésil awtrement dite Amérique, La
Rochelle, 1578. Claude Lévi-Strauss déclare dans Tristes Tropiques (Paris, 1964, p. 92) que
ce livre est un «chef-d’ceuvre de la littérature ethnographique ».

52. 1l s'agit de la lettre adressée par Vespucci & son ancien maitre, Lorenzo di Pier
Francesco de Medici, devenu entre-temps ambassadeur de Florence a Paris. Cette lettre a
servi de base aux traductions latines publiées sous le titre de Mundus Novus en 1503 a
Paris. en 1504 a Venise. Augsbourg et Rome. Cf. Catal. Expos. n" 2 et bibliographie. On
trouve, sous {a plume du traducteur Jehan Lambert. cette expression qui aura la vie
longue. de insulae nuper inventae (ou repertae). Voir aussi la traduction frangaise de la
vaste compilation italienne de 1507 (dont deux livres sont consacrés a I'’Amérique), traduite
en latin et publiée a Milan I'année suivante. traduite aussi (particllement) en frangais et
publiée en 1515 a Paris avec le titre suivant: Le Nouveau Monde et les navigations faites
par Emeric de Vespuce florentin. Des pays et isles nowvellement trouvez, auparavant a nous
incongneuz... A Paris pour Galliot du Pre, s.d. (mais privilege daté du 10 janvier 1516).
Rappelons pour mémoire le titre de la traduction latine de la recension par Christophe
Colomb de son expédition de 1492 et de sa découverte des iles de [a Mer des Antilles (ou
Sinus Yucatanus) : Epistola de Insulis de novo repertis. Impressa Parisiis in campo Gaillardi.
Sur le recto du second feuillet figure la mention qui nous laisse auvjourd'hui réveurs:
Epistola Christophori Colombi, cui aetas nostra multum debet: de Insulis Indie supra
Gangem nuper inventis... quam nobilis ac litteratus vir Aliander de Cosco ab Hispano
ideomate in Latinum convertit: tercio kalendas Maii MCCCCXCIII Pontificatus Alexandri VI
Anno Primo.

53. America d’Etienne Delaune (cf. Catal. Expos. n" 85) est une gravure de 6,5 X
8.2 cm. Elle est signée et datée de 1575. L'Amérique est toujours représentée nue, avec un
arc et des fleches et une massue brésilienne, aupres d'un animal qui représente sans doute
un lama.

54. L'une des plus célebres. Elle représente la découverte de I'Amérique par
Vespucci (1589). Plume et encre brune avec rehauts de blanc. 19 x 26,9 cm. Signature en
bas a droite: Johannes Stradanus faciebat. Inscription: Americus Vespuccius Florentinus
1497. Provenance : Metropolitan Museum of Art, New York. Cf. Catalogue Expos. n” 86.



244 J.-C. MARGOLIN

Vos %, de Gheeraerts 3%, de Stefano della Bella®®, de Jacob van Meurs ¥,
et surtout de Philippe de Galle*® et de Cornelis Visscher ¥) avec les
quelques lignes, qui se veulent objectives et purement géographiques,
que I'on trouve par exemple dans ’Epitome du Théatre de I'Univers, da
a Michel Coignet, « mathématicien d’Anvers», publi€¢ d’abord en latin a
Anvers en 1601 %, puis traduit en frangais et publié en 1602¢. On lit
ceci, dans la page qui correspond a la carte du Nouveau Monde, f. 4 v°:
«L’Amérique estoit sans froment et sans vin au commencement, et
n'avoit au temps passé des boeufs, ni des mulets, ni des asnes ni des
brebis, chevres ou chiens. Mais ceux d’Europe l'ont fait & present plus

Ce dessin (reproduit ici) est un dessin préparatoire pour une gravure d'une série due a
Philippe Galle et a quelques autres artistes, et publi€ée sous le titre Nova Reperta
(Nouvelles découvertes). Le contraste entre le navigateur, tenant d'une main un astrolabe
et de l'autre une banniére avec les étoiles de la Croix du Sud, et "Amérique (dont
I'attitude rappelle la figure du frontiscipe du Thédtre d'Ortelius), allongée nue sur son
hamac dans un paysage familier (cannibales, animaux sauvages, plant d’ananas, etc.),
souligne bien I'opposition radicale de deux mondes, de deux natures: la nature civilisée, la
nature sauvage. Cf. Catal. Expos. n” 86.

55. America. Plume et lavis. 28,5 x 16,5cm. Provenance: Anvers, Stedelijk
Prentenkabinet. Le dessin fait partie d'une série sur les continents composée pour I'arc de
triomphe des Genevois érigé lors de l'entrée solennelle a Anvers de I'archiduc Ernest,
gouverneur des Pays-Bas autrichiens en 1594. La taille démesurée du tatou sur lequel est
assise la jeune femme nue est un trait propre a M. de Vos (cf. Catal. Expos. n” 88).

55%. America de Marcus Gheeraerts (vers 1590-1600). Gravure de 20,6 x 14,3. Signé
Marc. Gerar. inven. et Phls Galle excud. En provenance de New York, Metropolitan
Museum of Art (cf. Catal. Expos. n” 92). On remarquera la présence de deux Esquimaux,
tandis que les Indiens d’Amérique du Sud (en haut et au centre) sont conformes au
stéréotype. La présence de la chévre et de I'animal qui lui fait vis-a-vis est plus anormale
que celle des perroquets.

56. Ce graveur florentin (1610-1664) a représenté (en 1644) une série de cartes a
jouer (exactement onze, intitulées respectivement « Amérique, Castille d'or, Popaian,
Brezil. Chile, Quiuira, Peru. Mexique, Floride, Virginic. Nouvelle-France »). La dimension
de chaque carte est: 8.8 X 54cm (cf. Catal. Expos. n” 93). New York, Metropolitan
Museum of Art. Ces cartes ont été produites lors de son installation a Paris. Utilisées a des
fins pédagogiques (commandées a lintention du jeune Louis XIV), elles décrivent
simplement, sous l'image, les caractéristiques essentielles du pays. L’Amérique est
représentée sous les traits d’une souveraine, assise dans un char tiré par deux tatous. On
notera cette « promotion » sociale et politique.

57. America, frontispice a 'ouvrage d’Arnoldus Montanus. De Nieuwe en Onbekende
Weereld (Amsterdam. 1671). Gravure de 31 x 198 cm (Washington D.C.. Library of
Congress, Prints and Photography Division). Dans cette composition pyramidale, I'’Améri-
que domine toutes les scénes, répandant généreusement son or au milicu d'Indiens de
différentes tribus, parmi des animaux, lama, castor, mouton a grosse queue. A
I'arriére-plan, on apercoit les Européens, prés d'une forteresse en pierre de taille. Cf.
Catal. Expos. n” 94.

58. Voir n. 47.

59. America. L'une des gravures les plus intéressantes par sa richesse baroque (cf.
Catal. Expos. n” 93a). datant de 1650-1660. 50,7 X 66 cm. Signé Visscher excudebat. New
York, The New York Historical Society. Une longue inscription en néerlandais décrit les
principales caractéristiques de cet étrange continent (le début: «L’Amérique est de
beaucoup le plus étrange des continents. La-bas, les gens vivent en sauvages sans joi. Mais
les Espagnols sont venus cultiver cette terre. Et occuper les ports avec leur forteresse... »).
Cette gravure fait, elle aussi, partie d'une série aliégorique des quatre continents. Cf. J.H.
Hyde, «The Four Parts of the World as represented in old-time pageants and ballets »,
Apollo, 1V (1926). p. 232.

60. Epitome Theatri orbis terrarum, Antverpiae, 1601 (Bibl. Nat. G. 9167).

61. L'Epitomé du Théatre de I'univers, Antverpiae, 1602 (Bibl. Nat. G. 9169).



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 245

riche de ces choses et autres»®. Rien a dire sur ce bref bilan de
carence, qui exprime ce fait qui a tant frappé les premiers explorateurs
européens et les premiers conquérants: pas d’élevage, aucun des
animaux domestiques qui leur étaient familiers, ni blé ni vigne — dons
de Céres et de Bacchus — qui symbolisent la fertilit¢ du sol et surtout
Paction civilisatrice de I’homme, et dont nous verrons qu’ils sont presque
toujours représentés comme des attributs de I’Europe, soulignés des
lantiquité par Strabon®. On pourrait dire que la nudit¢ ou la
quasi-nudité de I'allégorie féminine * de I'’Amérique est la représentation
symbolique de ce désert agricole et de cette absence d’élevage. Mais ce
que n’exprime pas ce court texte sur ’Amérique, c’est toute 'exubérance
d’'une végétation et lincroyable richesse d’une faune inconnues a
I’Europe . L’européocentrisme des artistes et des géographes est tel que
la faune, la flore, I'hydrographie ou I'orographie, les mceurs alimentaires,
vestimentaires ou guerricres des Indiens d’Amérique sont jugées et
jaugées a l'aune de modeles qualitatifs ou d’évaluations quantitatives
dont un Montaigne avait déja souligné le caractere relatif dans son
chapitre des Cannibales %. Mais le fait de la colonisation européenne est
ici mis en avant: aujourd’hui, PAmérique est riche de tout ce que Ia
civilisation de I’Ancien Monde a importé sur ses terres. Récriprocité des
bienfaits? 11 ne saurait en étre question, méme dans des textes plus
étendus que celui de cet Lpitome de 1601.

Mais tandis que les allégories des continents vont continuer jusqu’a
la fin du XVIII® siecle a répandre la fiction d’'une Amérique sauvage et
étrange, en cultivant ce golt de Parchaisme et de I'exotisme cher aux
vieilles nations européennes qui leur permettra de se raffermir dans leur
sentiment de supériorité culturelle, économique et politique, indice assuré

62. Description reprise presque mot pour mot dans la Géographie raccourcie de
Pierre Bertius, p. 775-776: « Ce pays n’avoit au commencement ny vin ny froment, mais au
lieu ils ont une certaine espece de legume appelée Mayz, et en quelques provinces ils font
du pain de racines... Les souris et les rats y ont prins leur origine d’un navire d’Anvers,
qui passa par ce destroit pour aller plus outre, lesquels y ont tellement augmenté... que
souvent les moissons y sont toutes gastées...».

63. Cf. la communication de Jean Céard, p. 49.

64. Sur cette nudité réelle ou allégorique, et sur les diverses manieres de
I'interpréter, il faut rappeler que le cordelier Thevet opposait a la thése de I’étre déchu
vivant «sans aucune loy ou foy, comme une beste » (Cosmographie — 11 —, f. 947 1) celle
de I'incarnation des plus hautes vertus antiques, ou du prestige édénique de la vie sauvage
(notant par ailleurs que bien des femmes européennes, abondamment vétues, étaient
infiniment moins pures que les sauvageonnes du Brésil). Voir a ce sujet I'étude de
F. Lestringant, «les représentations du sauvage dans I'iconographie relative aux ouvrages du
cosmographe André Thevet», BHR, 1978 (XL). p. 583-595.

65. Voir les gravures décrites précédemment. Il n’empéche que la référence a
I'Europe pousse parfois I'artiste a représenter des animaux qui n’ont jamais existé — du
moins a I'époque de la découverte de I’Amérique — dans cette partie du monde, comme le
mouton ou la chévre (quitte a feur conférer un air «américain », comme le mouton & grosse
queue).

66. Essais, livre 1, chap. 31. Ce chapitre figure, comme on sait, dans I'édition
originale de 1580. Cf. G. Chinard, op. cit., chap. IX: «Un défenseur des Indiens:
Montaigne », p. 193-218. Loin d'étre des barbares, ces indigénes ont une ingénuité ou une
«bonté » naturelle. A cette époque, Montaigne n'avait pas encore lu Gomara el son
Histoire générale des Indes Occidentales et Terres-neuves du Pérou, dans la traduction
frangaise de Martin Fumée (Paris, 1584).



246 J.-C. MARGOLIN

d’une supériorité naturelle ; tandis que le Grand Bal de la Douairiére de
Billebahaut 9 introduit en 1626, avec 'idée de I'Empire universel de la
France, 'image bouffonne du roi Altabalipa au masque énorme chargé
de plumes, porté sur une sorte de palanquin, et les monstres comiques
Hocricanes et Hosnaques, des descriptions du Nouveau Monde, plus
conformes aux exigences scientifiques et a I’équité, ne tarderont pas a se
répandre en Europe. Ainsi les quelques pages que Pon peut lire dans le
volume oblong intitulé La Geographie raccourcie de Pierre Bertius,
«Cosmographe du Roy Tres-Crestien», publié & Amsterdam en 1618
chez Josse Hondius ®, composé en sept livres, avec un trés grand nombre
de cartes, de plus en plus précises et documentées, des comparaisons
constantes entre la cartographie descriptive de Ptolémée et les descrip-
tions récentes de l'univers, et enfin ce Livre VII des «Tables geographi-
ques auquel est contenue I’Amérique avec amples explications d’une
chacune Table » ®, pour lequel évidemment 'ouvrage de Ptolémée n’est
d’aucun secours. Qu'il s’agisse de la description générale de I’Amérique
(p. 770-776), de celle des iles de Cuba, de la Jamaique ou d’Hispaniola
(p. 788-791), de celle de Terre-Neuve ou de I’Amérique septentrionale
(p- 776-781), de celle de la Nouvelle-Espagne (p. 792-797) ou de celle de
I’Amérique australe (p. 798-801) et en particulier de la description du
Pérou (p. 802-811), nous avons davantage affaire a une série d’informa-
tions historiques et scientifiques qu’a une image phantasmatique a
exorciser. En voici quelques lignes prises au hasard. A propos d’Hispa-
niola, ou Haiti: «Le milieu de ceste Isle est distant de I’Aequateur
d’environ 19 degrez vers le Nort; elle est de forme longue, car elle
s’estend du Levant au Couchant. Elle est montagneuse, mais plus fertile
et plaisante que toutes les autres. L’on dit que les cannes du sucre y sont
plus hautes et plus espais qu’en aucun autre lieu». A propos de la
Nouvelle Espagne ou Mexique, dont les ressources naturelles sont sans
comparaison avec I'évocation du désert que présentait Michel Coignet:
«Elle a plusieurs fleuves qui abondent en poissons, quelques uns aussi
portent 'or... Ce pays abonde aussi en mines exquises et riches d’or,
d’argent, de fer et de cuivre, elle produit la casse et quelques fruits que
les habitants appellent Yacao™, semblables aux amandes, desquels ils
font leur boire ; il y a du cotton et en outre toutes sortes de grains et de
fruits, que nous avons en Europe » (on notera encore ici cette référence
a I’Europe, mais cette fois dans un sens favorable aux autochtones,
puisqu’ils n’ont pas seulement des plantes et des animaux étranges, mais
des produits d’une activité agricole et arboricole qui ne doit rien aux
conquérants espagnols). Sans doute peut-on découvrir encore dans ces
descriptions une opposition entre I’état idolatre, anthropophage et

67. Voir M. M. McGowan, op. cit., p. 149-153 et pl. XVII. Voir plus loin.

68. Voir plus haut, p. 241 et n. 42. Le frontispice représente lui aussi les quatre
continents : I'Europe, en haut et & gauche (couronne, sceptre, globe et cheval); I'Asie, en
haut et a droite (tiare, encens, chameau); I'Afrique, en bas et a gauche (nudité, fleche et
bouc)lier, crocodile) ; enfin 'Amérique, en bas et a droite (nudité, plumes, arc et fleche,
félin).

69. Op. cit., p. 769.

70. Autrement dit cacao.



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 247

polygame de certains Indiens avant la conquéte et leur situation apres le
baptéme (p. 797), mais ce qui me frappe surtout, c’est le caractére positif
et valorisant de la description d’un pays comme le Pérou, dont la faune
et la flore luxuriantes, comme la richesse du sous-sol, sont mises au
compte de la fécondité de la nature et par conséquent de la Providence
divine.

Mais de toute maniére et quel que soit le degré d’information
scientifique du géographe, quelle que soit la bonne foi ou méme
I'imagination de l'artiste dans sa vision allégorique de I’Amérique, tous
s’accordent par 'itmage ou par la description, en vers comme en prose, a
reconnaitre la supériorité absolue de I’'Europe sur les trois autres
continents, et plus spécialement sur 'Amérique. La plus séche descrip-
tion géographique ne manquera pas de proclamer haut et clair cette
vérité inscrite dans la nature et dans ’histoire de I’humanité.

Revenons donc au frontispice du Thédtre de !'univers d’Ortelius. Je
laisse une fois encore la parole 3 Gérard de Vivier pour sa présentation
versifiée de I'Europe’, sans pouvoir faire passer par des mots la
magnificence des couleurs de ses vétements et de ses attributs:

La dame que tu vois assise tout en hault

En grave maiesté richement comme il fault,
Ayant dessus le chef couronne imperiale

Et en la droicte main un sceptre a la royale,
Tenant a la senestre au monde un gouvernal,
C’est nostre Europe icy, qui a en general

Jadis par les Romains commandé tout le monde
Et ores a present par ceste boule ronde

Ont domination les siens en mainte part.
Philippe le grand Roy, par I’Espaignol soldart
Domine trepuissant une grand part d’Afrique,
Et regit ce grand Roy encores I’Amerique,

Et maint autre pays sous le Midy ardant;

Aussi d’autre costé, 1a ot I'on va tremblant

Du froid trop excessif dessous le Pole Artique
Avec le Portugais sous le Pole Antartique.

Elle est couverte aussi de pampre verdissant,
Chargé de beaux raisins, fertile et abondant:
Car ceste Nymphe aussi le bon Bacchus honnore,
Et Bacchus derechef ceste nymphe decore.

Ce commentaire et I'image elle-méme méritent que l'on s’y arréte
un moment, car la représentation de I’Europe en reine ou impératrice,
dictant sa loi a I'univers, incarnant la Chrétienté triomphante en portant
soit un sceptre, soit le monde surmonté d’une croix, soit les deux dans
chacune de ses mains, quand I'une d’elles n’est pas occupée a tenir une

grappe de raisins, devient a cette époque — peut-€tre méme sous
I'influence d’Ortelius et de son splendide frontispice — un fopos a la fois

71. Op. cit., * 3 1°.



248 J.-C. MARGOLIN

iconographique, géographique, mais surtout politique et moral’™. On
peut encore une fois évoquer la Prosopographia de Philippe Galle qui
date de 1579. Son Europe, dont les deux vers de la légende latine ™
commentent exactement le symbolisme (un sceptre dans la main gauche,
parce qu'elle est la partie la plus prestigieuse du monde — pars
praestantissima mundi —, une grappe de raisins dans la droite, parce
que, joyeuse, «elle produit le vin, don de Bacchus»),se présente, comme
dans le frontispice d'Ortelius, sous ses deux aspects majeurs: sa
puissance, incontestable et incontestée, qui justifie toutes ses conquétes
(pour T'heure, il s’agit surtout de rendre hommage a la puissance
politique de I’Espagne et d’assimiler ses entreprises impérialistes d’Outre-
Mer a la réalisation d’'un décret de la Providence); sa fertilité, qu’elle
doit d’abord a son heureux climat et aux dons que le Ciel lui a accordés,
mais aussi au travail et & I’habileté de ses habitants, qui savent depuis
toujours mettre son sol en valeur. Une autre image de la reine Europe,
postérieure de quelques années au Thédtre d’Ortelius et a la Prosopogra-
phie de Galle, est cette étonnante figure d’une réimpression de la
Cosmographia universalis™ de Sébastien Munster, postérieure a la mort
du cosmographe hébraisant, I’édition originale de l'ouvrage datant de
1544, et celle ou est représentée I'image de 'Europe de 1588. A la fois
carte géographique dont I'étirement a un caractére surréaliste, et reine
dont les parties du corps et les vétements correspondent symboliquement
aux pays de ce continent, I’'Europe remplit ici d’'une fagon particuliere-
ment originale la fonction conventionnelle qui lui est assignée: la téte
couronnée, c'est naturellement I’Espagne, et le globe du monde quelle
tient dans sa dextre, c’est la Sicile, 4 moins qu’elle ne soit identifiée avec
cette main, dont le bras est I'Italie, la main gauche tient un sceptre
auquel sont accrochées I'Angleterre et I’Ecosse, avec au milieu de
I'Océan (qui sert de toile de fond, entourant le continent en forme de
reine) la petite Hiberia (ou Irlande). Que, dans cette station verticale de
I’Europe, la Tartarie, la Moscovie, le Scythie et la Bulgarie soient situées
a ses pieds (et non a I’Est, comme dans des cartes tendant a une
représentation scientifique), donc a l'opposé de I’Espagne, rectrice des
nations et téte du continent, ce n’est pas la, me semble-t-il, une
innocente nécessité graphique ou géographique. La symbolique corporelle
joue a plein, et le «petit monde » humanisé exprime une hiérarchie de
valeurs, qui doit correspondre au prestige politique différent des
provinces ou royaumes >

72. Ce n'est pas une innovation. Quand on lit les cosmographes du XVI¢ siécle, on
constate le méme phénoméne: éloges ou — quand il s’agit des pays turcs — jugement
dévalorisant sont distribués selon la méme optique. Cf. a ce sujet la communication de
Jean Céard dans ce volume.

73. «Sceptrum Europa gerit, pars praestantissima mundi

Laetaque fert vinum munus lacche tuum.»

74. Elle est reproduite en téte du volume de D. Hay, Europe. Voir aussi le
commentaire de D. Hay, p. 119. Il y eut plusieurs rééditions de la Cosmographia qui
contiennent cette gravure. L'édition de Bale de 1588 semble étre la premiére a la contenir.
Sur les éditions de la Cosmographia universalis, cf. K.H. Burmeister, Seb. Munster. Eine
Bibliographie, Wiesbaden, 1964.

75. C'est un bel exemple de figuration baroque et d'«icone symboligue », comme ont
pu l'analyser Robert Klein et Ernst Gombrich.



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 249

Voyons maintenant comment Ripa représente I’Europe dans son
allégorie des parties du monde. A la page 8 de I'édition frangaise de
I'lconologie, «moralisée» par Baudouin’, aprés I'Asie, 'Afrique, et
avant ’Amérique, nous pouvons lire ceci: «Cette partie du monde qui
excelle par dessus toutes les autres, nous est figurée par une dame
royallement vestue d’une robbe de plusieurs couleurs. Elle porte sur la
teste une riche couronne, et se voit assise au milieu de deux cornes
d’abondance, dont l'une est pleine de toutes sortes de fruicts et 'autre
estalle particulierement des raisins en abondance. Outre ces choses, elle
tient de la main droite la figure d’un beau temple, et de la gauche un
sceptre. Un cheval est remarquable auprés d’elle avec quantité de
trophées et d’armes de toutes sortes. A quoy sont joints encore a costé
des diadémes, des couronnes, des mytres, des livies, des globes, des
compas, des regles, des pinceaux et des instruments de musique...» .
Suit une allusion a la légende d’Europe, la nymphe séduite par le
taureau sous 'apparence duquel Zeus s’était métamorphosé — référence
classique obligée dont tous nos auteurs, nourris d’humanisme, se
recommandent 3 'envi™® — elle-méme suivie par une explication fort
didactique qui interdit toute interprétation erronée du symbolisme
allégorique. «La couronne qu’elle porte, y lit-on, fait voir qu'Europe a
toujours eu le principal advantage sur les autres parties de P'univers, dont
elle a triomphé comme Reine». Puis on évoque l'autorité de Strabon
pour la fécondité de son climat™. Quant au temple, dont il est
intéressant de noter qu’il n’a pas un aspect physique trés déterminé (on
n’y voit pas méme de croix) et qu’il figure a titre de simple indice
iconographique, il «signifie que dans son estendue est cultivée la vraye et
parfaite Religion»®. L’explication se poursuit: «Le sceptre qu’elle porte
est le symbole de la puissance, a cause qu’en son enclos tiennent leur
court les plus grands princes du monde, et particulicrement le Souverain
Pontife Romain (on notera cette substitution du pape a I'Empereur ou
au Souverain espagnol, de la part du graveur francais qui dédie son
ouvrage au Chancelier Séguier®'), I'authorité duquel s’estend generale-
ment par toute la terre ou 'on fait profession de la foy chrestienne, qui
par la grace de Dieu, est aujourd’huy parvenue jusqu’au Nouveau
Monde ». Ce dernier trait, pour traditionnel qu’il soit dans ces descrip-
tions trés orientées des figures allégoriques ou des représentations
cartographiques de I’Amérique et de I'Europe, la premiére servant de

76. Edition d'Amsterdam, 1636. Gravures de Jacques de Bie.

77. Ce texte correspond, aux variantes orthographiques prés, a celui de la p. 273 de
I'édition frangaise de 1611.

78. Voir, entre autres références, le chap. 1 de I'ouvrage de D. Hay (notamment p. |
et 2) et la reproduction dans ce livre (pl. VI) d'Europe et du taureau, d’aprés un groupe
sculpté de Derby (XVIII® siecle). Voir aussi Pauly-Wissowa, art. Europe, VI (I), 1287,
1298-1299.

79. Référence obligée chez tous les géographes et cosmographes du XVI® siecle. Cf.
J. Oliver Thomson, History of Ancient Geography, Cambridge, 1948, p. 21, 396 (et la
bibliographie indiquée).

80. C'est toujours I'identification médiévale de I'Europe et de la Chrétienté. Cf.
D. Hay, op. cit., chap. 2, Christendom.

81. Op. cit.,, a, — a, (1" — V").



250 J.-C. MARGOLIN

faire-valoir a la seconde, n’en est pas moins fondamental dans cette prise
de conscience avantageuse et orgueilleuse de I’Europe par elle-méme. La
conquéte et 'exploitation du Nouveau Monde — dont presque tous les
noms géographiques portent la marque indélébile de leur naissance
curopéenne, de la Nouvelle Espagne a la Nouvelle France, en passant
par la Castille d’or, la Nouvelle Galice ou Hispaniola — trouvent leur
pleine justification morale dans I’évangélisation des indigénes dont elles
ont été accompagnées. L’Europe colonisatrice et missionnaire, n’est-ce
pas un trait qui fait intégralement partie de cette conscience (et de cette
bonne conscience) européenne tout au long des siécles qui suivront, et
jusque vers la moitié du siécle ot nous sommes, pour ne pas parler de sa
survivance actuelle chez quelques esprits attardés? L’Europe est donc la
mere spirituelle du Nouveau Monde. Mais la fin de la description de
'allégorie montre bien que son triomphalisme n’est pas seulement
d’ordre religieux : mére des lettres, des sciences et des arts, ’Europe a
non seulement pourvu son sauvageon d’enfant de toutes les richesses
naturelles de son terroir (voyez le symbole des cornes d’abondance, une
autre figure emblématique ou allégorique qui fait fureur a cette
époque ), elle ’'a encore doté, une fois déposées les armes et affirmée
sa souveraineté politique, des différentes techniques et des différents
instruments scientifiques et attributs artistiques, livres, compas, globes et
pinceaux.

Un théme qui revient constamment, les différents auteurs se
recopiant d’ailleurs souvent en ajoutant ici ou la un trait plus personnel,
est celui de la petitesse de I’Europe par rapport aux trois autres
continents, et singuliérement a cette quatriéme partie du monde a
laquelle a été¢ dés le temps de sa découverte attribuée I'appellation de
Nouveau Monde pour marquer sa double caractéristique: continent
nouvellement découvert (De insulis nuper inventis)®, continent dont la
taille et I’étrangeté font de lui, par opposition & I’Ancien Monde, un
gigantesque et mystérieux vis-a-vis. Mais cette petitesse n’a évidemment
pas qu’une signification purement géographique ou mathématique. Ici
interviennent encore consciemment ou inconsciemment les références et
les jeux d’oppositions bibliques ou classiques: David et Goliath, Ulysse
et Polyphéme, l'ingénieux et inspiré petit homme, triomphant de
I'énormité et de la force brutale du géant, masse de chair et cervelle
d’oiseau. C’est peut-étre faire bon marché des armes de destruction et
des forces matérielles utilisées par la petite Europe pour venir a bout des
Indiens armés d’arcs et de fleches! Quoi qu’il en soit, voici ce que nous
pouvons lire au folio 2 du Thédtre de I'Univers, en face de la belle carte
de I’'Europe: «C’est la partie du monde que nous appelons pour le
présent Chrestienté, combien qu’en aucuns endroicts d’icelle la foy
Chrestienne (helas, par la tyrannie du Turcq) a esté abolie ». Remarque
intéressante dans cette description géographique, qui se veut également
sentimentale et historique et qui est contrainte de confronter a un idéal
de souveraineté intégrale du christianisme en Europe (ou d’identification

82. Voir les ouvrages d’emblémes et la bibliographie de 'emblématique de A. Schone
et A. Henkel, Emblemata... (1967).
82 a. Voir n. 52.



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 251

traditionnelle de I'Europe et de la Chrétienté) la réalité plus sombre
d’une partie de I’Europe placée sous le signe du Croissant. «C’est bien
la plus petite, quant a son estendue, entre les autres parties du monde,
combien qu’elle a tousiours esté reputée pour la meilleure. En ceste
partie, y a encores pour le jourdhui plus de vingt et huict Royaumes
Chrestiens, sans I’Empire Romain, lequel passe encores tous autres
Empires en dignite et reverence, et jadis en puissance et
renommee... » ¥, Cette derniere remarque, de la part d’Ortelius, sujet de
I'Empereur, n’est pas dépourvue d’intérét. On aura noté 'adverbe jadis
qui permet de distinguer entre la puissance politique et le prestige
culturel. Que ce soit dans le texte ou dans les figures allégoriques
(Europe est tantét une reine, tant6t une nymphe, comme le veut la
légende d’Europe, fille d’Agénor, roi de Tyr, ravie par Zeus-le Taureau,
transportée en Crete, ot elle accouchera de son fait de nombreux fils, les
royaumes d’Europe), les références historiques prédominent, ou plutét
les raccourcis de I’histoire du monde. Ceux-ci justifient les actions
politiques contemporaines: par une translatio imperii — pour employer
I'expression traditionnelle avec laquelle Pétrarque nous a familiarisés, et
que les travaux de Franco Simone ont actualisée® —, la puissance
politique est passée de Rome en Espagne. Ce que ne manque pas de
rappeler Ortelius, comme on vient de le voir dans le commentaire de la

N

carte de I’Europe, et comme il le répétera a propos de I’Espagne, dans
le texte qui figure au folio. Un peu plus loin, nous trouvons encore ces
traits dont il est bien difficile de déméler ce qui releve de la description
objective et «ingénue », de la prise en compte d’un topos traditionnel ou

83. Description a comparer avec le texte de Pierre Bertius (op. cit.), qui dit a peu
pres la méme chose (p. 95 et 96): «Les Geographes en leurs descriptions ont de coustume
de donner 'honneur a I'Europe et de la faire marcher devant, quoy que la moindre de
toutes les parties du monde, ce qu'ils font a cause de l'excellence de son terroir ou pource
que cest la mere qui les a engendrez ; ou pour la multitude de ses habitans, ou finalement a
cause des actes vertueux d'iceux, qui l'ont possédée jusques icy...». Puis il applique a
I’Europe {'image de la rosiére qui a été utilisée pour le monde («cest une tres belle
rosiere »): «Ceste cy est remplic de belles villes, montagnes et fleuves; elle fournit
abondamment et benignement tout ce qui est necessaire a la vie humaine ; mais quant aux
arts et sciences, elle les manie et conserve de telle facon, qu'on la peut a bon droit appelier
la mere d’invention, et la nourrice de sapience. Elle a ses escoles excellentes et florissantes,
la ou le barbarisme regne aux autres. Asie a eu Babylone, Ninive, lerusalem; mais elle les
a euz. Carthage estoit jadis en Afrique, maintenant des ruines et sables. Cusco est en
I'Amérique, Mexico en la Nouvelle Espagne, mais quest ce de ces choses considérées ou
ensemble ou par leurs parties, au prix de I'Europe, en comparaison de laquelle les autres
ne semblent que deserts et solitudes ?... ». Il continue en exaltant la supériorité de I'Europe
dans tous les domaines ou les hommes ont pu s'illustrer: le droit, la religion, les
humanités. la force des armes. Toutes les parties du monde ont été successivement
soumises a I'Europe. Quant & nos manques, les «espiceries», ce n'est pas trés grave. car
«elles nous sont apportées en si grande abondance qu'il semble que I'Asie nous les séme et
moissonne ». Le vin, s'il n'est pas partout présent (la description est nécessairement moins
synthétique que les images, qui ne représentent que des grappes de raisins), est remplacé
par la biére (suit une description de cette boisson, avec les références qui s’imposent aux
anciens, Diodore, Pline, Florus, Marcellin).

84. Voir a ce sujet «La coscienza storica del Rinascimento francese e il suo
significato culturale », Convivium, n. 2, s. 2 (mars 1954). p. 146-170, et La coscienza della
Rinascita negli Umanisti francesi, Roma, Ed. di Storia e Letteratura, 1949. Voir aussi notre
article, «Signification et fonction du concept de translatio studii dans la pensée et I'ceuvre
de Franco Simone », Revue de Littérature comparée, oct.-déc., 1977 (XLI-4), p. 457-478.



252 J.-C. MARGOLIN

d’'un jugement de valeur qui n’est rien moins, hic et nunc, que
désintéressé : « Les habitants de cette partie ont tousiours passé les autres
nations en subtilité et entendement, et dextérité corporelle ; par lesquelz
moyens ils ont jadis subjugué quasi tout le monde, au moins les parties
dont ilz ont eu cognoissance... Comme lon a bien veu, en premier licu,
au royaume de Macedoine par Alexandre le Grand, mais principalement
depuis ce temps la par 'Empire Romain® ; et presentement par le Roy
Catholique des Espaignes, nostre Souverain Sire, et le Roy de Portugal,
qui entre eux deux dominent aux quatre parties du monde». Et encore
cette remarque, qui exprime a la fois une conscience historique et un
sentiment proprement eschatologique du destin ou de la vocation de
certaines nations a gouverner le monde pendant une phase de son
développement, vocation qui ne peut se réaliser que si ces nations sont
naturellement aptes a accomplir cette mission quasi-providentielle : «De
sorte qu’il semble que les habitans de ceste partie susdicte soyent de leur
naturel idoines et aptes pour gouverner les autres parties du monde » .
Vérités qui semblent alors couler de source que cette identification du
génie naturel d’'un peuple ou d’un continent, de son imperium politique
et de sa mission civilisatrice, mais dont on sait mieux aujourd’hui a
quelles aberrations et & quelles criminelles entreprises elles peuvent
conduire. Les Flamands de cette époque, qui résistaient au Duc d’Albe
et qui se faisaient massacrer par les troupes espagnoles, en avaient
d’ailleurs également une idée. La position sociale, politique et religieuse
du grand géographe flamand ne pouvait sans doute pas lui permettre de
ne pas rendre cet hommage a Philippe II: n’avait-il pas appui d’Arias
Montanus lui-méme, le grand savant et théologien précisément dépéché
alors d’Espagne a Anvers pour y publier sa fameuse Bible Polyglotte ?
Or celui-ci garantissait aux autorités inquisitoriales de son pays la
parfaite orthodoxie du graveur-cartographe, dont la famille avait connu
naguere quelques ennuis liés a la politique répressive de remise en ordre
instaurée par I’Espagne dans cette partie de son Empire®. C'est donc
tout naturellement qu’Ortelius en vient, a4 propos de I’Espagne, a
proclamer a nouveau la légitimité de sa puissance, et a voir dans la
partie de ’Amérique qu’elle contrdle et qu’elle a précisément appelée la
Nouvelle Espagne, pour que nul ne puisse contester les droits ancestraux
et naturels qui sont désormais liés a cette terre, la preuve tangible de sa
vocation a gouverner |'univers.

Si maintenant nous ouvrions, entre autres documents — qui
foisonnent a cette époque et qui se répétent souvent, a peu de variantes
pres —, cet énorme dictionnaire géographique, congu par ce méme
Ortelius, intitulé Thesaurus geographicus®, nous constaterions que la
rubrique EUROPA (f° 1r°) fournit des indications plus succinctes, mais

85. C’est nous qui soulignons.

86. Thédatre de I'Univers, f.2 1°.

87. A la différence d'Ortelius, Hondius avait quitté son pays pendant les guerres
politico-religieuses menées par les Espagnols. Il vécut a Londres avec sa famille. Il revint
par la suite aux Pays-Bas, et s’installa 3 Amsterdam. Cf. n. 24,

88. Le titre original de ce dictionnaire géographique est Synonymia geographica sive
populorum, regionum, insularum, urbium... appellationes et nomina (Anvers, Plantin, 1578.



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 253

allant naturellement dans le méme sens®. L’intérét de cette somme
lexicographique et géographique — qui représente un peu pour la
connaissance théorique des pays, des fleuves, des montagnes, des villes et
de toutes les indications que P'on a pris I’habitude de voir consignées sur
les atlas universels, ce qu’étaient pour les philologues des générations
précédentes la Cornucopiae de Perotti, les Commentaires de la langue
grecque de Budé, ceux de la langue latine de Dolet, ou les Thesauri des
Estienne — réside également dans le parti qu'a pris son auteur — et
dont il s’explique dans une postface aux lecteurs® — de séparer
nettement les 1Crmes géographiques anciens des termes modernes. C’est
ainsi que l'on chercherait en vain, dans ce dictionnaire qui renoue avec
la grande tradition classique et humaniste, une rubrique AMERICA ou
une rubrique PERU; mais on trouvera une rubrique ATLANTIS?!, et
bien entendu, a l'intérieur de celle-ci, les termes « modernes » feront leur
apparition. La raison invoquée par 'auteur est le respect di au lecteur,
qui serait troublé ou choqué par la confusion de termes anciens — ceux
que l'on peut trouver chez Strabon, chez Ptolémée, chez Pomponius
Mela ou chez Tacite — et de termes modernes — mots plus ou moins
latinisés mais dérivés des langues indigénes® ou des noms de modernes
navigateurs ® — regroupés dans un ordre alphabétique unique. Cette
question n’est pas purement formelle: elle est un témoignage, parmi
d’autres, de la difficulté que l'on éprouvait encore a faire entrer la
géographie moderne dans les cadres traditionnels des rationes studiorum %
et dans le champ linguistique et sémantique familier. L’Europe, quant a
elle, figure, bien entendu, a sa place.

Nos analyses précédentes, appuyées sur un corpus iconographique
suffisamment vaste pour prendre une valeur significative, nous ont permis

— Bibl. Nat. G. 3098, in-4°). L’¢dition dont je me suis servi est celle de 1587 (a la fin de
la préface: «Ex nostro Museo, Antverpiae Ambivaritorum»). L’exemplaire de la
Bibliothéque Bodléienne a appartenu a Joseph-Juste Scaliger, qui I'a couvert de notes
savantes de son écriture élégante: I’hébreu et I'arabe y figurent souvent. Il a appartenu plus
tard a Nicolas Heinsius, dont l'ex-libris lui-méme réveéle le nom de son précédent
propriétaire («Ex bibliotheca illustris. viri Josephi Scaligeri, cujus manu complura annotata
hic leguntur »).

89. On lit: «hodie Christianorum regnum... Europaei Christianos vocant semet
ipsos». A la rubrique Christiani, on lit: «vide Europaei». Cf. D. Hay, op. cit, p. 110 et
n. 2. L’article Europa a suscité, de la part de Scaliger, de nombreuses notes marginales
(dans I'exemplaire de la Bodléienne). Au début de Ilarticle: «Una trium (sic) orbis
partium... ». Il s’agit des «antiqua nomina».

90. «Potuissem haec Barbara et recentium locorum nomina etiam inter Latina et
antiqua secundum litterarum ordinem distribuisse, quod tamen hoc minus fecerim, monuit
nos studiosorum commoditas, quibus in primis consultum cupimus».

91. Et dans VElenchus vocabulorum recentium et barbarorum, on trouve l'occurrence
America, définie comme «Atlantis insula»,

92. Peru (i.e. Ophir), Cuba (i.e. Atlantis Insula sive Fortunatae), Magareb (i.e.
Oceanum Atlanticum), Machometta (i.e. Adrumetum), etc.

93. Ils ne figurent pas toutefois dans I'index, mais dans les articles.

94. Voir & ce sujet F. de Dainville, La Géographie des Humanistes, Paris, 1940, ainsi
que ses travaux sur ’éducation des Jésuites.

95. Environ une trentaine d’images (dont un certain nombre ont été examinées a
I'occasion de cette communication). On n’en retiendra ici que quelques échantillons parmi
les plus typiques.



254 J.-C. MARGOLIN

de conclure & une représentation contrastée de I’Europe et de I’Améri-
que, les deux autres continents servant de truchement ou de médiation
entre elles. En fait I'équilibre est trés largement rompu au profit de
I'’Europe, puisque I’Asie et I’Afrique se retrouvent, sans aucune excep-
tion, dans son camp, a titre de vassales ou d’esclaves d’un rang
supérieur. Mais que faut-il entendre par conscience européenne, et
surtout qui, quel peuple, quels représentants suffisamment qualifiés ou
assurés pour parler en son nom sont-ils les sujets authentiques de cette
conscience ? Je n’at guere évoqué que le témoignage de géographes — et
surtout de géographes flamands —, d’artistes — principalement flamands
ou hollandais, eux aussi — ou d’emblématistes. Les textes ne manquent
pas, méme en dehors de ceux qui ont été exploités depuis longtemps par
Chinard *, Atkinson? et quelques autres?. De Rabelais®” a
Montaigne '™, en passant par Ronsard ' et du Bartas'®?, Thevet'"” et
Léry '™, Las Casas'®, Chauveton'™ ou Guevara!", les témoignages ne
manquent pas, qui donneraient une image trés différente a la fois du

96. G. Chinard, L’exotisme américain dans la littérature francaise du XVI siécle,
Paris, Hachette, 1911.

97. Op. cit. (Les nouveaux horizons...).

98. Voir les Actes du X°¢ Stage International de Tours (1966), La Découverte de
I’Amérique, Paris, Vrin, 1968.

99. Quart Livre (1547), les navigations de Pantagruel. Cf. G. Chinard, chap. 3,
p. 49-79. Rabelais semble tirer toute sa connaissance de ['Amérique du livre de Pierre
Martyr, De orbe novo Decades (1516).

100. Textes des Essais sur les «cannibales» qui doivent dater de 1578, année de la
publication du livre de Léry.

101. L’Europe est trop petite, et 'Asie et I’Afrique

Pour toy qui te verras de tout le monde Roy:

Aussi le Ciel n'aguere a fait naistre pour toy

Du milieu de la mer la nouvelle Amérique.

Les Isles Fortunées (3 M.-A. Muret).

102. Dans la Seconde Semaine, le troisiéme épisode du Deuxiéme Jour, qui a pour
titre Les Colonies. Cf. A. Stegmann, «L’Amérique de du Bartas et de de Thou», in La
découverte de I’Amérique, p. 299-309.

103. Voir a la fois les Singularitez de la France Antarctique (1557) et la Cosmographie
Universelle (1575), les premiers ouvrages européens a avoir fourni une série de
représentations iconographiques des «sauvages» d’Amérique, tels que les voyait (dans tous
les sens du terme) André Thevet (et les imaginaient ses lecteurs).

104. L’Histoire d’'un Voyage fait en la terre du Brésil de Jean de Léry. Voir I'article
cit¢ (n. 64) de F. Lestringant, p. 593.

105. Voir dans les Obras escogidas (éd. et étude de Juan Perez de Tudela Bueso,
S tomes, Madrid, Atlas, 1957-1958) de Las Casas, la Brevissima relacion de la destruicion de
las Indias, 1542, publiée en 1552 a Séville (B.A.E., t. 110, p. 134-181), la Historia de las
Indias achevée en 1560 (t. 95 et 96), le Tratado sobre los indios que se han hecho esclavos,
1547, publié en 1552 a Séville (t. 110, p. 257-290).

106. Le Réformé Urbain Chauveton est 'auteur d'un Brief Discours et Histoire d'un
voyage de quelques Francais en la Floride et du massacre autant injustement que barbarement
exécuté sur eux par les Hespagnols, 'an mil cing cens soixante cing. Comme on le voit, les
barbares ne sont pas les Indiens, mais des Européens.

107. Guevara se rattache au méme courant de pensée que Las Casas et sa vision
idéalisée du «bon sauvage » d'Amérique n’est guére différente. Voir a ce sujet la thése
d’A. Redondo, Antonio de Guevara et I'Espagne de son temps, Genéve, Droz (Travaux
d’'Humanisme et Renaissance, CXLVIII), 1976, notamment le chap. XI, «Les idées
politiques de Guevara».



L’EUROPE DANS LE MIROIR DU NOUVEAU MONDE 255

Nouveau Monde, et de I’Ancien, tel qu’il se reflete dans son miroir '*®. Si
Fon a pu parler de conscience, et méme de bonne conscience
européenne, il suffit d’évoquer les Cruautés et tyrannies des Espagnols de
Las Casas, ou les chapitres « Des Cannibales» ou «Des Coches» ' de
Montaigne pour fournir un contraste facile, et introduire des éléments de
mauvaise conscience ; mauvaise conscience individuelle, mauvaise
conscience collective, dans la mesure ol chacun de ces deux grands
témoins de leur temps se sent en quelque sorte solidaire des crimes dont
ses compatriotes ou les Européens portent la responsabilité, méme s’ils
ne partagent pas les passions des conquistadors. Ces textes sont trés
connus, et Montaigne a été largement mis a contribution par Claude
Blum " au cours de ce colloque. Mais ces voix, sans pourtant étre
isolées, ne sauraient en aucune fagon constituer une opinion, un
sentiment, un courant de pensée suffisamment représentatifs pour qu’ils
puissent modifier profondément la représentation stéréotypée et dévalori-
sante de I'Indien d’Amérique, surtout lorsqu’elle est orchestrée par des
hommes dont de grands intéréts politiques sont en jeu. D’autre part, si
Las Casas se sent, par son état, sa fonction, son appartenance a la
communauté espagnole, étroitement lié & I'aventure océanique et améri-
caine de son pays, Montaigne, par tempérament comme par la relative
indépendance sociale et la grande indépendance intellectuelle qu’il s’est
assurées dans son propre pays, exprime sur le probléme des rapports
entre les Européens et les Indiens d’Amérique des sentiments et des
idées qui le font accéder, sans la considération intermédiaire d’un Etat
ou d’'un ensemble d’Etats, directement & une conscience universelle, ou
plutot a la conscience de 'universalité des hommes. Universalité concréte
et, comme on a raison de le répéter, universalité singuliere, chaque
homme, qu’il soit Indien, Gascon ou Normand, devant étre reconnu,
estimé sinon aimé pour son irréductible singularité, comme pour son
expression de la personne humaine.

108. Une objection qui m'a été présentée par A. Redondo, c’est d'avoir donné une
vision unilatérale de I'’Amérique et des Américains, dans le miroir quelque peu déformant
utilisé par certains Européens, ceux qui se rattachaient au courant représenté notamment
par Juan Ginés de Sepulveda (I’antiérasmien par excellence). en particulier dans son
ouvrage Democrates segundo o De las justas causas de la guerra contra los indios (Séville,
1541). Objection qui n'en est pas une véritablement. car mon propos n’est pas ici d'opposer
deux visions contrastées de I'Amérique et. par ricochet, deux visions contrastées de
I'Europe, ou si I'on veut encore, une «bonne conscience » européenne et une «mauvaise
conscience » de I'Europe. J'ai choisi délibérément dans I'iconographie et dans les textes les
documents qui permettent, sans généralisation abusive, de conforter cette vision d'une
Europe, maitresse de ses destinées et de celles de I'univers. Et je pense aussi que, malgré
le prestige des noms que je viens de citer — surtout dans notre mentalité actuelle —. le
courant dont les images que j'ai présentées sont le reflet correspond davantage a 1'opinion
moyenne ou a celle que veulent faire prévaloir les hommes (y compris les cartographes et
les cosmographes) qui sont prés du pouvoir politique ou qui le servent par leurs travaux.

109. Le chapitre «Des coches» (1. II, chap. 6) ne figurait pas dans I'édition de 1580;
il n’apparait qu'en 1588. Une évolution s'est fait sentir entre ces deux dates: Montaigne a
pris position nettement. sa conscience s'est éveillée, il accuse la barbarie des conquérants
européens au nom du droit et de I'humanité.

110. Voir ci-dessus, p. 23-33.



256 }.-C. MARGOLIN

Il me semble donc que, sans vouloir extrapoler trop hardiment a
partir d’une série convergente de témoignages iconographiques et
géographiques stéréotypés ou d’une série d’emblemes ou d’allégories a la
mode, on peut établir I'idée d’une Europe triomphante et reine de
I'univers largement répandue a travers les peuples européens et leurs
diverses couches sociales. Il est facile de percevoir, au tournant du siccle,
et plus encore dans la premiére moiti¢ du XVII® siecle, de multiples
représentations sensibles de ce fopos qui n’a rien d’innocent ou de
spontané, car il est directement ou indirectement suggéré par le pouvoir
politique, non pas le pouvoir d’'une Europe qui n’existe pas (sinon dans
I'imagination de quelques-uns), mais celui d’un Etat, qu’il s’agisse de
I'Etat espagnol, de la monarchie anglaise ou de la monarchie frangaise ''.

En prenant, dans trois grands pays de I'Europe de cette €poque,
trois témoignages de type différent — le premier, géographique, littéraire
et religieux tout a la fois, le second, politique et culturel, le troisiéme
artistique, économique et religieux — qui manifestent ce triomphalisme
européen, je pense pouvoir définir ce que j'appellerai, d’un terme
peut-étre audacieux, une conscience européenne baroque ''.

Si je consideére d’abord ces étonnants livres de voyages de I'époque
jacobéenne que sont le Pilgrimage ' et les Pilgrims'* de ce non moins
étonnant Samuel Purchas'® (1613, 1614, 1617, et surtout 1626 pour la

111. Voir la remarque de la n. 108.

112. On sait qu'en dépit des multiples ouvrages, colloques, tables rondes consacrés
depuis une vingtaine d’années au concept de baroque dans ['art, la littérature, voire la
philosophie, la science, la théologie, et des différents « modeles» baroques qui ont pu
prévaloir dans telle ou telle partie de I'Europe — ou en Amérique —. et peut-étre
justement en raison de cette inflation, I'idée subsumée par ce vocable est loin de rallier
tous les suffrages. Je n’entends pas, & propos de mon propre développement, esquisser la
moindre théorie ni méme une conceptualisation originale du baroque, ce terme chargé de
dynamite. En me ralliant aux idées développées par les meilleurs spécialistes contemporains
du baroque et de I'Age baroque, Victor-Louis Tapié, Jean Rousset, Marcel Raymond (cf.
aussi les Actes du Colloque international de Tours, Renaissance, Maniérisme, Baroque,
Paris, Vrin, 1972, colloque auquel ont participé deux des trois spécialistes cités, ainsi que
les Journées internationates d’étude du Baroque, dont les Actes sont publiés dans la Revue
Internationale des «Cahiers du Baroque», Montauban). je fais une simple remarque: je
n'emploie le mot baroque (comme substantif ou comme adjectif) que s'il s’applique a
I'époque que l'on désigne traditionnellement sous le nom d'Age baroque, avec bien
entendu des caractéristiques formelles (style baroque), affectives (élan baroque) et
intellectuelles (pensée ou conscience baroque) et des connotations sociologiques. Parmi cent
autres exemples, le spectacle donné a Anvers en 1622 pour la canonisation d’Ignace de
Loyola réunit a lui seul tous les caractéres baroques.

113. Purchas His Pilgrimage; or Relations of the World and the Religions observed in
all ages... in foure parts..., London, W. Stansby, for H. Fetherstone, 1613. Ouvrage a
distinguer du livre de dévotion de 1619 intitulé Purchas His Pilgrim, et distinct également
de celui de 1626, His Pilgrimes (qui intégrera pourtant et assez curieusement le tome V du
Pilgrimage, malgré les grandes différences de composition et méme d’inspiration).

114. Hakluytus Posthumus (en hommage a son prédécesseur, le célebre Richard
Hakluyt, auteur de nombreux et importants récits de voyages, concernant aussi la
découverte de I'Amérique), or Purchas His Pilgrimes containing the story of the world by
sea voyages and land travels by Englishmen and others, London, Paul's Churchyard, 1626.

115. Sur Samuel Purchas the Elder, voir DNB, s.n., et I'édition moderne de
Hakluytus Posthumus, Glasgow, James Maclehose and Sons, 1906. Voir aussi E.G.R.
Taylor, Late Tudor and Early Stuart Geography, 1583-1650, New York, Octagon Books,
Inc., 1934, 1968. Egalement: Loren Pennington, Hakluytus Posthumus: Samuel Purchas
and the Promotion of English Overseas Expansion, Emporia, Kansas, 1966. Cf. aussi



	Dédicace
	Programme du colloque
	La notion d’Europe dans les livres d’astrologie du XVsiècle
	 Conscience européenne et mauvaise conscience à la cour de Mathias Corvin : la naissance du mythe de Dracula (1462-1465)
	 Des «Essais» au «Journal de Voyage» : espace humain et conscience européenne à la fin du XVIe siècle
	Confins italiens de l‘Empire : nations, frontières et sensibilé européenne dans la seconde moitié du XVe siècle
	L’image de l’Europe dans la littérature cosmographique de la Renaissance
	Sur le concept de barbarie au XVe siècle
	Aspects de la conscience européenne chez Valla et Erasme .
	L’hospitalité dans l‘Europe du milieu du XVe siècle : aspects juridiques, matériels et sociaux, d'après quelques récits de voyage
	La conscience européenne en Europe centrale aux XVIe et XVIIe siècles. Histoire, droit, science et religion.
	François Baudouin et l’idée d’Europe
	L’Angleterre et la découverte de l‘Europe (1300-1600) 



