
Synthèse

POUR LAS
C

IE
N

C
EFO

N
D

A
TI

O
N

Revue deè
Revue semestrielle
publiée avec le concours
du Centre national de la recherche scientifique
et du Centre national du livre

avec le soutien
du ministère de l’Éducation nationale, 
de l’Enseignement supérieur et de la Recherche,
de l’École normale supérieure
et de l’École des hautes études en sciences sociales

Cinquième série
Année 2005/2
Série générale : tome 126

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 273  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Fondation « Pour la science »
Centre international de synthèse
Direction : Michel Blay et Éric Brian

Revue de synthèse
Revue semestrielle fondée en 1900    par Henri Berr

Directeur de la publication et rédacteur en chef : Éric Brian

Secrétaire de rédaction : Agnès Biard, assistée de Laurie Catteeuw

Comité de rédaction

Charles Alunni, Étienne Anheim, Claude Blanckaert, Michel Blay, Dominique Bourel, 
Philippe Boutry, Jean-Pierre Cléro, Jochen Hoock, Dominique Margairaz, 
Henri-Jean Martin, Pierre-François Moreau, Jean-Claude Perrot, Olivier Remaud, 
Dinah Ribard, Jean-Marc Rohrbasser

Comité de lecture

Guy Beaujouan, Jacques Brunschwig, Paolo Casini, Roger Chartier, Joël Cornette, 
Robert Darnton, Robert Fox, Dominique Julia, Reinhart Koselleck, Evrett Mendelsohn, 
Stéphane Michaud, Jean Mosconi, Mona Ozouf, Pierre Pellegrin, Roshdi Rashed, 
Daniel Roche, Jean-Claude Schmitt, Pierre Vidal-Naquet

Aides à la rédaction

Mireille Delbraccio (comptes rendus), John Pappas (anglais), Friedrich Steinle (allemand)

Direction et rédaction

Fondation « Pour la Science »
Centre international de synthèse
Caphés-Ums 2267 CNRS, 45, rue d’Ulm, F-75005 Paris
Tél. +33(0)1 44 32 26 54/55 - Fax +33(0)1 44 32 26 56
revuedesynthese@ens.fr
http://www.ehess.fr/acta/synthese

Publication et diffusion

Éditions Rue d’Ulm, École normale supérieure
45, rue d’Ulm, F-75005 Paris
www.presses.ens.fr

Les textes publiés n’engagent que leurs auteurs

© 2005 Fondation « Pour la science »
Centre international de synthèse
et Éditions Rue d’Ulm

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 274  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:revuedesynthese@ens.fr
http://www.ehess.fr/acta/synthese
http://www.presses.ens.fr


Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 275-277.

Sciences et philosophie 
au XXe siècle
L’École de Zurich 
et le programme surrationaliste

278 Éric BRIAN

Suzanne Delorme (1913-2005)

Présentation
279 Charles ALUNNI, Éric BRIAN et Éric EMERY

Articles
283 Charles ALUNNI

Albert Lautman et le souci brisé du mouvement
Albert Lautman and the broken concern of the movement

303 Mario CASTELLANA

Federigo Enriques, Gaston Bachelard et Ferdinand Gonseth. Esquisse d’une 
tradition épistémologique
Federigo Enriques, Gaston Bachelard and Ferdinand Gonseth. Outline of an 
epistemological tradition

317 Gerhard HEINZMANN

Paul Bernays et la rénovation des fondements philosophiques des mathématiques
Paul Bernays and the renovation of the philosophical and mathematical foundations

331 Erhard SCHOLZ

Philosophy as a cultural resource and medium of reflection for Hermann Weyl
La philosophie comme ressource culturelle et moyen de réflexion d’Hermann Weyl

353 John STACHEL

Einstein et « Zweistein »
Einstein and « Zweistein »

367 Charles ALUNNI

L’« École de l’ETH » dans l’œuvre de Gaston Bachelard. Les figures spectrales 
d’Hermann Weyl, Wolfgang Pauli et Gustave Juvet
The « School of the ETH » in the works of Gaston Bachelard. The spectral figures 
of Hermann Weyl, Wolfgang Pauli and Gustave Juvet

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 275  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



276 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

391 Carlo VINTI

Présence de Ferdinand Gonseth dans la pensée de Gaston Bachelard
The presence of Ferdinand Gonseth in Gaston Bachelard’s thought

417 Gilles COHEN-TANNOUDJI

Actualité de la philosophie de Ferdinand Gonseth
Ferdinand Gonseth’s philosophy up-to-date

431 Basarab NICOLESCU

Stéphane Lupasco et le tiers inclus. De la physique quantique à l’ontologie
Stéphane Lupasco and the included middle. From quantic physics to ontology

Essais
443 Jürg FRÖHLICH

Réflexions sur Wolfgang Pauli
Reflections on Wolfgang Pauli

451 Dominique LECOURT

La philosophie dans les sciences
Philosophy in the sciences

455 Charles KLEIBER

Éloge de la politique
In praise of politics

Varia
463 Demetrio RIA

Hermann Weyl. Motivations philosophiques d’un choix Maverick 
Hermann Weyl. Philosophical motivations for a Maverick choice

Comptes rendus
PHILOSOPHIE

481 LURÇAT (François)
Le Chaos (J.-M. Rohrbasser)

484 SORBIÈRE (Samuel)
Discours sceptiques. Éd. critique établie et prés. par Sophie GOUVERNEUR (S. Giocanti)

485 FICIN (Marsile)
Les Trois Livres de la vie (J. Reynaud)

488 Révolution scientifique et libertinage. Études réunies par Alain MOTHU avec la collab. 
d’Antonella DEL PRETE, préf. de Michel BLAY, av.-pr. d’Alain MOTHU (M. Delon)

490 Une philosophie dans l’histoire. Hommages à Raymond Klibansky, éd. par Bjarne 
MELKEVIK et Jean-Marc NARBONNE (C. Spector)

493 CAPELLE (Philippe)
Philosophie et théologie dans la pensée de Martin Heidegger (C. Dubois)

496 SEBBAH (François-David)
L’Épreuve de la limite. Derrida, Henry, Levinas et la phénoménologie (P. Cabestan)

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 276  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 SOMMAIRE 277

498 KREMER-MARIETTI (Angèle), dir.
Éthique et épistémologie. Autour du livre Impostures intellectuelles de Sokal et 
Bricmont (V. Bontems)

503 EHRENBERG (Alain)
La Fatigue d’être soi. Dépression et société (C. Lefève)

505 DIDI-HUBERMAN (Georges)
Devant le temps. Histoire de l’art et anachronisme des images (P. Payan)

SCIENCES ET PHILOSOPHIE DES LUMIÈRES

508 Materia actuosa. Antiquité, âge classique, Lumières. Mélanges en l’honneur 
d’Olivier Bloch, recueillis par Miguel BENITEZ, Antony MCKENNA, Gianni PAGANINI et 
Jean SALEM (C. Duflo)

509 LOVELAND (Jeff)
Rhetoric and natural history. Buffon in polemical and literary context (J.-L. Guichet)

511 LE MERCIER DE LA RIVIÈRE (Pierre-Paul)
L’Ordre naturel et essentiel des sociétés politiques. Texte revu par Francine MARKOVITS 
(L. Charles)

513 Jean-Jacques Rousseau et la chimie. Textes réunis par Bernadette BENSAUDE-VINCENT 
et Bruno BERNARDI, Corpus, 36 (M. Lequan)

516 D’ALEMBERT (Jean)
Discours préliminaire des éditeurs de 1751 et articles de l’Encyclopédie introduits 
par la querelle avec le Journal de Trévoux. Textes établis et prés. par Martine GROULT 
(M. Cottret)

517 DIDEROT (Denis)
Choix d’articles de l’Encyclopédie. Anthologie établie et présentée par Marie LECA-
TSIOMIS (C. Duflo)

518 GROULT (Martine), dir.
L’Encyclopédie ou la création des disciplines (S. Albertan-Coppola)

520 MASON (Haydn), dir.
Les Œuvres complètes de Voltaire. 9 : 1732-1733 (M. Cottret)

521 TARIN (René)
Diderot et la Révolution française. Controverses et polémique autour d’un philosophe. 
Préf. de Roland DESNÉ (S. Audidière)

523 SCHALENBERG (Marc)
Humboldt auf Reisen ? Die Rezeption des « deutschen Universitätsmodells » in den 
französischen und britischen Reformdiskursen (1810-1870) (P. Hummel)

527 Notes de lecture, par Jochen HOOCK et Charles ALUNNI

535 Ouvrages reçus

541 Tables du tome 126, année 2005

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 277  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



SUZANNE DELORME (1913-2005)

Toutes celles et tous ceux qui participent ou ont participé aux activités du Centre
international de synthèse ont appris avec beaucoup de tristesse la disparition de
Suzanne Delorme, tant elle paraissait devoir partager avec Fontenelle le privilège d’une
grande longévité. À la suite d’Henri Berr, Suzanne Delorme a dirigé avec discrétion,
avec finesse et – c’est l’essentiel – avec intelligence, des institutions qui ont été indis-
pensables à l’entretien de l’esprit scientifique et philosophique, des années d’avant-guerre
à la fin des années 1970. Elles ont demeuré : le Centre international de synthèse (dont
elle a conçu la réforme avec Paul Chalus après la disparition de son fondateur Henri
Berr), la Revue de synthèse, la Revue d’histoire des sciences, les Semaines de synthèse,
sans oublier la Société française de philosophie. Elle fut aussi l’une des actrices et des
promotrices de l’activité philosophique internationale de cette époque. Elle a, de ce
fait, considérablement contribué au rayonnement international de la philosophie de
langue française. 

La Fondation « Pour la science » veut, d’une manière ou d’une autre, contribuer à ce
que les savants et les philosophes, dans l’avenir, gardent la mémoire de son action, et,
de cette manière, remercier Suzanne Delorme pour tout ce qu’elle nous a transmis.

Éric BRIAN

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 278  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 279-281.

PRÉSENTATION

Cent ans après la publication des textes d’Albert Einstein où le XXe siècle a reconnu
les marques de ses révolutions scientifiques, il n’est question ici ni d’un monument à la
gloire d’un génie mémorable, ni de publier quelque vue nouvelle sur la raison des arti-
cles de 1905, ni même encore de procurer une sorte de bilan scientifique. En réalité, il
revient au second siècle de la relativité moderne – au nôtre, donc – de mener l’enquête
sur le siècle précédent. Il ne s’agira pas d’ajouter de nouveaux commentaires aux
commentaires. En effet, il est grand temps de prendre pour objet le laborieux itinéraire
des savants et des philosophes qui, tout au long du XXe siècle, ont exploré les rapports
nouveaux que pouvaient entretenir les sciences et la philosophie, cela non pour épouser
telle option particulière mais pour gagner le bénéfice d’une perspective plus ample. 

Où mieux la saisir qu’à Zurich, qu’à l’ETH – c’est-à-dire à l’Eidgenössische
Technische Hochschule, à l’Institut fédéral de technologie qui célèbre en 2005 le
150e anniversaire de sa création sous la dénomination d’École polytechnique de Zurich
– et dans les réseaux des discussions européennes dont il fut l’un des pôles principaux
au cœur du XXe siècle ? On peut suivre en effet sur ce terrain un ensemble d’interactions
peu communes. Les différents articles de ce volume en procurent des analyses dont les
protagonistes sont notamment Ferdinand Gonseth, Wolfgang Pauli, Gaston Bachelard,
Federigo Enriques, Albert Lautman, Hermann Weyl ou Stéphane Lupasco.

À cent lieues de la vague culture relativiste qui hante, à la fin du XXe siècle, la
vulgate du commentaire des sciences, il s’agit ici pour la Revue de synthèse, et dans un
mouvement scandé par divers numéros parus ces dernières années, de continuer à
montrer que les renouvellements scientifiques du XXe siècle et leurs conséquences dans
la philosophie et dans les sciences sociales, en subvertissant les formes les plus routi-
nières de la transmission du rationalisme, ont non seulement ouvert une crise bien
connue, mais encore conduit plusieurs savants et philosophes à s’engager dans des
tentatives de résolutions où Gaston Bachelard, dès 1936, reconnaissait la trace du
surrationalisme.

Éric BRIAN et Charles ALUNNI

Les textes réunis dans le présent volume résultent d’une sélection faite parmi les
exposés donnés lors du colloque Pensée et science organisé à Crêt-Bérard – près de
Lausanne – par la Fondation Ferdinand-Gonseth, du 21 au 25 novembre 2000. Cette
manifestation se présentait comme un hommage rendu à Ferdinand Gonseth (1890-1975)
et à Wolfgang Pauli (1900-1958), voire à Stéphane Lupasco (1900-1988). 

L’idée première, qui inspirait les organisateurs de ce colloque, à savoir Charles Alunni,
Éric Brian et moi-même, trouve sa formulation dans le titre choisi : Pensée et science.
Que pensée et science soient associées l’une à l’autre est un fait, et il convient d’en tirer
activement les conséquences. Il me semble que Pauli et Gonseth approuveraient sans
réserve notre visée. Dans sa conférence donnée à la Philosophische Gesellschaft de

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 279  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



280 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Zurich en février 1949 sous le titre « La portée philosophique de l’idée de complémen-
tarité », Pauli s’exprime en effet ainsi : 

« En publiant la présente conférence, j’espère apporter une petite contribution à
l’ensemble des efforts dont le but général et commun est de rapprocher les unes des
autres les différentes disciplines spécialisées au profit desquelles notre activité intellec-
tuelle a perdu son unité. La scission qui, à partir de la philosophie de la nature unitaire
au départ mais encore préscientifique, a débuté au XVIIe siècle et fait des mathématiques
et des sciences de la nature des disciplines partielles autonomes, était assurément un
préalable nécessaire au développement ultérieur de la pensée occidentale. Mais il me
semble aujourd’hui que les conditions sont réunies pour que les physiciens et les philo-
sophes s’entendent à nouveau en vue de formuler la théorie de la connaissance sur
laquelle repose la description scientifique de la nature. En effet, le développement de la
physique atomique et de la théorie quantique depuis 1910 a eu pour résultat de
contraindre peu à peu la physique à abandonner son orgueilleuse prétention à pouvoir
en principe comprendre le monde dans sa totalité. Tous les physiciens, qui acceptent
l’évolution dont la construction systématique du formalisme mathématique de la méca-
nique ondulatoire a marqué en 1927 le terme provisoire, sont obligés de convenir que
nous possédons aujourd’hui, certes, des sciences de la nature, mais que nous n’avons
plus d’image scientifique du monde 1. »

Gonseth fait écho à cette thèse dans l’exposé introductif de la Deuxième Rencontre
de Rome de 1954. Son titre ? Science et philosophie : 

« Dans la situation actuelle, le fait même de choisir les rapports mutuels de la science et
de la philosophie comme thème général de discussion comporte une signification qui
me paraît devoir être soulignée, avant que l’entretien ne s’engage. Le philosophe a
toujours eu à se poser la question de ses rapports avec la connaissance scientifique.
Pourquoi cette question prend-elle, en notre temps, une urgence nouvelle ? Quelque
chose de nouveau s’est-il produit qui demande un examen renouvelé de la question ?
On peut répondre en mettant l’accent sur l’importance exceptionnelle et sur le caractère
imprévu des résultats de la recherche scientifique de notre siècle. Sans aucun doute,
dira-t-on, il y a du nouveau du côté des sciences, du profondément nouveau, de l’essentiel-
lement nouveau. Pour ne prendre que la physique en exemple et pour ne citer en physique
que la théorie de la relativité et la théorie des quanta, il saute aux yeux que les vues de
la science sur le réel et sur la façon dont il vient à notre connaissance ont subi depuis
cinquante ans des variations que rien ne laissait prévoir. Ces variations touchent les
objets les plus authentiques de la réflexion scientifique, l’espace et le temps, l’énergie et
la substance, le hasard et la causalité, etc. Le philosophe peut-il ne pas s’y sentir engagé2 ? »

Les travaux de Stéphane Lupasco en témoignent ; il est clair que pour lui aussi les
liens sont étroits entre pensée et science : c’est, en effet, une nouvelle logique et une
théorie renouvelée qu’ils apportent, et qui l’une et l’autre résultent d’une réflexion sur
les développements de la science du XXe siècle.

1.  Wolfgang PAULI, Physique moderne et philosophie, Paris, Albin Michel, 1999, p. 31.
2.  Ferdinand GONSETH, La Métaphysique et l’ouverture à l’expérience, Lausanne/Paris, L’Âge

d’Homme, 1973, p. 7.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 280  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



É. BRIAN, C. ALUNNI ET É. EMERY : PRÉSENTATION 281

Ne sommes-nous pas dans la perspective du Laboratoire disciplinaire « Pensée des
sciences », tel qu’il est animé par Charles Alunni à l’École normale supérieure, quand
il tend à « explorer le questionnement le plus actuel de disciplines aussi différentes que
la biologie, la physique, les mathématiques ou les sciences sociales » ? 

En vue d’ordonner les interventions variées des nombreux conférenciers (plus de
trente), les responsables du colloque Pensée et science ont obéi à des finalités que nous
expliciterons dans le volume premier des Actes 3. Ici, les choix effectués en vue de
répartir les textes en deux ouvrages répondent à une double visée : d’ordre académique
d’une part, d’ordre culturel d’autre part. Les auteurs retenus par la Revue de synthèse
témoignent de réflexions intimement liées à la recherche scientifique où prédominent
logique, mathématique et physique. Puissent ces deux ouvrages permettre aux chercheurs
de mieux prendre la mesure de certains problèmes actuels posés par diverses réflexions
sur la théorie de la connaissance ! 

Éric EMERY *

3.  À paraître prochainement, Lausanne/Paris, L’Âge d’Homme.
* Président du Comité d’organisation du colloque Pensée et science, ancien professeur invité de

l’EPF, Lausanne.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 281  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



=RevSynt 126(2) FM.book  Page 282  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 283-301.

ARTICLES

ALBERT LAUTMAN 
ET LE SOUCI BRISÉ DU MOUVEMENT

Charles ALUNNI

RÉSUMÉ : Nous posons l’œuvre d’Albert Lautman comme une sorte d’opérateur de brisure
de symétrie dans le cadre de l’opposition traditionnelle de la philosophie spéculative et des
sciences physico-mathématiques. L’enjeu pour la philosophie en est, à de très rares exceptions
près, encore très mal perçu. Sur ce plan, nous reprenons la question du « platonisme »
supposé de Lautman, et nous le confrontons à sa lecture fondamentale de Martin Heidegger.
Les conséquences de cette inscription dans le sillon heideggérien sont fondamentales pour
une juste restitution de cette pensée et de cette philosophie dans ce qu’elles conservent de plus
actuel. Sur l’autre versant, celui des percées lautmaniennes dans le champ de la physique
mathématique, nous insistons sur l’extrême alacrité prospectiviste de son regard, sa puissance
philosophique venant renforcer cette singulière sensibilité à ce qui fit l’essentiel des mathéma-
tiques et de la physique théorique de son temps. En ce sens, sa position occupe bel et bien l’un
des points nodaux du site « surrationaliste ».

MOTS-CLÉS : épistémologie, métaphysique, schéma, structure, dualité, involution, problème, différence
ontologique, symétrie, Heidegger.

ABSTRACT : We locate Albert Lautman’s work as a sort of agent of the break of symmetry in the
framework of the traditional opposition of speculative philosophy and the physico-mathematical
sciences. The stakes for philosophy are, with very rare exceptions, very poorly perceived. On this
level, we return to the question of Lautman’s supposed « Platonism » and we confront it with its
fundamental reading of Martin Heidegger. The consequences of this insertion in the heideggerian
furrow are fundamental for a just restitution of this thought and this philosophy into what they
retain in current thought. On the other side, that of Lautmanian entries in the field of mathematical
physics, we insist on the extreme prospective alacrity of his gaze, his philosophic power which
comes to reinforce this strange sensibility toward what constituted the essential part of theoretical
mathematics and physics in his time. In this sense, his position occupies actually one of the nodal
points of the « surrationalistic » landscape.

KEYWORDS : epistemology, metaphysics, scheme, structure, duality, involution, problem, ontological
difference, symmetry, Heidegger.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 283  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



284 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

ZUSAMMENFASSUNG : Wir positionieren das Werk von Albert Lautman wie einen Symmetrie-
brechungsoperator in den Rahmen des traditionellen Gegensatzes zwischen spekulativer Philosophie
und physikalisch-mathematischer Wissenschaft. Der mögliche Gewinn für die Philosophie ist,
von sehr wenigen Ausnahmen abgesehen, noch kaum erkannt worden. Wir nehmen Lautmans
Ausgangsfrage des « Platonismus » auf und stellen sie seiner gründlichen Lektüre von Martin
Heidegger gegenüber. Eine solche Inskription in die Heideggersche Spur hat fundamentale Folgen
für eine angemessene Rekonstruktion dessen, was in diesem Denken und dieser Philosophie an
Aktuellem bewahrt ist. Auf der anderen Seite – der der Lautmanschen Durchbrüche auf dem Feld
der mathematischen Physik – betonen wir die extreme vorausschauende Bereitwilligkeit seines
Blickes : sein philosophisches Vermögen hat diese einzigartige Sensibilität für das Essentielle in
der Mathematik und theoretischen Physik seiner Zeit verstärkt. In diesem Sinn nimmt seine Position
sehr wohl einen der Knotenpunkte der « surrationalistischen » Szenerie ein.

STICHWÖRTER : Epistemologie, Metaphysik, Schema, Struktur, Dualität, Involution, Problem, ontologische
Differenz, Symmetrie, Heidegger.

Charles ALUNNI, né en 1951, fut cofondateur et secrétaire technique du Groupe de recherches sur
l’enseignement de la philosophie, fondé à l’École normale supérieure de Paris (rue d’Ulm) en 1975 à
l’initiative de Jacques Derrida. Directeur de programme au Collège international de philosophie
de 1983 à 1989 et Gastdozent au département de philosophie de l’université de Bochum (Allemagne)
de 1983 à 1987, il est actuellement chargé de recherche en histoire de la philosophie à l’École normale
supérieure de Pise (Italie), et professeur détaché à l’École normale supérieure de Paris, où il dirige
depuis 1994 le Laboratoire disciplinaire « Pensée des sciences ».

Adresse : École normale supérieure, Laboratoire disciplinaire « Pensée des sciences », 45 rue
d’Ulm, 75 230 Paris cedex 05.

Courrier électronique  : Charles.Alunni@ens.fr

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 284  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:Charles.Alunni@ens.fr


C. ALUNNI : ALBERT LAUTMAN 285

À Jacques Derrida, l’ami,
À celui dont l’influence spectrale
ne se laissera jamais mesurer
ni la perte réparer.

PRÉAMBULE

Dijon, 11 Janvier 1938

Cher Monsieur,
Je vous remercie bien vivement pour l’envoi de vos thèses et pour les dédicaces qui me
touchent vivement. Je viens seulement d’en achever la lecture et je suis bien frappé par
la richesse des aperçus. À toutes les pages on trouve matière à réflexion. En évinçant les
calculs, vous avez su garder la pensée. Et cela n’est pas un mince mérite. Tout philosophe
scientifique sait que c’est là une difficulté presque insurmontable. Malheureusement, le
lecteur philosophe ne s’en doute pas, et il accuse l’auteur d’obscurité plutôt que de
s’accuser d’ignorance. Mais il faut que nous changions tout cela. Avec quelle sympathie
je salue en vous un représentant de la jeune équipe qui va ramener la philosophie aux
tâches héroïques de la pensée difficile. Si nous pouvions être une dizaine ! Ne manquez
pas de me signaler vos élèves, vos disciples, car vous allez bientôt avoir des disciples.
Dans la même estime, je tiens Cavaillès. Je n’ai pas encore de nouvelle de sa thèse. Il
ne va pas tarder je pense à la soutenir. Si vous le voyez, faites-lui mes amitiés.
Si vous n’avez personne aux Recherches philosophiques de l’an prochain pour faire un
compte rendu, donnez mon nom à Koyré ou à Wahl, et je me chargerai très volontiers
de ce compte rendu qui me permettra de dire publiquement tout le bien que je pense de
votre travail.
Vers la fin du mois, je compte vous envoyer mon nouveau livre. C’est un livre de
détente, écrit en marge d’interminables lectures […]1.

Le destinataire de cette lettre est Albert Lautman ; quant à son auteur, ce n’est autre
que Gaston Bachelard, et l’ouvrage en question (« livre de détente »), La Formation de
l’esprit scientifique, publié en 1938 2 ! On pourrait dire que tout est dit – ou presque –, et
que ce dire en dit aussi beaucoup sur son auteur, sur son éthique et sur sa philosophie (celle
des « philosophes scientifiques »), sur son appel impératif à l’action – « […] il faut que
nous changions tout cela » –, sur son sentiment de « solitude » dans la nécessaire endurance
de la pensée (qualifiée de « difficile ») : « Si nous pouvions être une dizaine ! »

Plus que tout, c’est ici un « envoi », une « injonction », lancés vers l’avenir qui ne
cesse encore d’inquiéter notre présent, ici et maintenant, en ces murs, dans ce colloque

1.  BACHELARD, in BENIS-SINACEUR, 1987b.
2.  Voir BACHELARD, 1938.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 285  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



286 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

suisse, toujours habité par quantité de « spectres » revenant inlassablement. Cette reve-
nance sonne comme en un étrange écho, par la bouche même de Bachelard qui ne
pouvait savoir, « raisonnablement », ce que le 17 mai précédent Jean Cavaillès avait
écrit d’Amiens à son camarade Albert Lautman : « Il est heureux que nous soyons deux
dans l’ingrat pays de la philosophie des sciences 3. » Ajoutons également l’ombre anti-
cipée d’une autre spectralité, sinistre celle-là, dont Cavaillès fera part à Lautman en
septembre 1938 : « Cher ami, [j]e suis à Paris depuis hier matin. Le congrès [d’Amersfoort
en Hollande] s’est effondré samedi : dans le brouillard hollandais, toutes les ombres
devenaient énormes 4. » « Nuit et brouillard » – déjà consommés. C’est là que Cavaillès
y rencontra Alfred Tarski et Ferdinand Gonseth, au cours d’entretiens habités par la
chape d’angoisses des prémices de guerre, comme nous l’a rapporté notre amie, présente
à Amersfoort, Paulette Destouches-Février.

Le décor est planté, et déjà notre discours paraît tenir de la gageure en prétendant
traiter le contenu de son titre. D’où la nécessité de présenter l’axiomatique minimale de
deux œuvres indéfectiblement tressées par les nœuds de leur brin. Nous polariserons donc
l’analyse sur quatre focales explicites, au risque de l’objection de trop grande densité et
de trouble opacité. Nous nous voyons donc contraint de répondre à l’objection, surtout
en cette époque où le temps n’a plus le temps que de compter sur l’immédiateté des
compréhensions mystificatrices par « survols », par ce que Georges Canguilhem et
Charles Ehresman notaient à propos des écrits de Cavaillès, avec la violence toujours
nécessaire de toute revendication philosophique et scientifique : « Ceux qui ne feront
pas l’effort nécessaire pour comprendre ne méritent pas d’être éclairés 5. »

En octobre 1984, Bruno Huisman déclarait à propos de Cavaillès :

« Soyons honnêtes, ou du moins réaliste : on peut être, aujourd’hui, professeur de
philosophie sans avoir jamais lu une seule ligne de Cavaillès. Invoquée souvent, citée
parfois, l’œuvre de Cavaillès est peu fréquentée pour elle-même6. » 

En ce qui concerne la figure d’Albert Lautman, force est de constater que la situation
est encore pire. Car si en 1994 l’éditeur Hermann, sous l’impulsion de Huisman et de
Canguilhem, recueillait la quasi-totalité des textes de Cavaillès en un épais volume des
Œuvres complètes de philosophie des sciences, l’Essai sur l’unité des mathématiques
et divers écrits de Lautman, paru à l’Union générale d’éditions en 1977, épuisé avant
les années 1980, n’a quant à lui jamais été réédité ! Cela restera pour nous comme un des
plus gros scandales de l’édition française. Ainsi, Jean Petitot peut à juste titre affirmer : 

« Considérée comme trop spéculative, malgré son exceptionnelle érudition mathématique
et son rapport étroit au structuralisme axiomatique hilbertien, sa philosophie mathéma-
tique n’a, jusqu’ici, fait l’objet d’aucune attention particulière […]. Pour le dire d’emblée,
Albert Lautman représente selon nous, sans emphase, un des philosophes les plus
inspirés de ce siècle 7. »

3.  CAVAILLÈS, in BENIS-SINACEUR, 1987a, p. 122.
4.  CAVAILLÈS, in BENIS-SINACEUR, 1987a, p. 122. Dans les citations, sauf mention contraire, c’est

nous qui soulignons.
5.  CANGUILHEM et EHRESMAN, 1947, in CAVAILLÈS, 1994, p. 482.
6.  HUISMAN, 1985, p. 25.
7.  PETITOT, 1987, p. 79-80.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 286  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : ALBERT LAUTMAN 287

On pourrait rendre raison, et même et surtout « raison philosophique » et « épochale » de
cette sinistre situation, mais nous ne le ferons pas ici. Reconnaissons simplement qu’il y a
une réputation légitime de difficulté, voire même de grande austérité, attachées au binôme
Cavaillès-Lautman – et c’est précisément tout ce qui en fait le prix, gage de leur importance,
tant pour leur présent que pour notre avenir. La constitution d’une « nouvelle philosophie
mathématique » présuppose une ascèse laborieuse. Le jugement bachelardien porté sur
Cavaillès, s’étend (et s’entend) également à (et de) Lautman : « Ainsi, on ne peut trouver,
dans les œuvres de notre ami, aucun préambule de lente initiation, aucun aperçu de facile
généralité, aucune préparation psychologique élémentaire. Pour lire Cavaillès, il faut
travailler 8. » Leur souci logique (et commun) aura toujours été de saisir, dans leur auto-
nomie, les gestes constructeurs de la mathématique effective. Or, ce n’est qu’une fois
« installés dans le champ » que l’on peut être en mesure d’élaborer, à nouveaux frais, une
doctrine de la pensée elle-même : « La connaissance mathématique est centrale pour savoir
ce qu’est la connaissance 9. » L’installation dans le champ correspond pour Cavaillès au
défrichage de la théorie abstraite des ensembles et à la découverte d’un « nouveau monde »
(suivant la formule de Bartel Leendert Van der Waerden) : le monde de la « mathématique
des algébristes » dont le centre mondial se situe alors à Göttingen ; quant à Lautman,
l’humus de ses recherches épistémologiques comprendra non seulement l’œuvre de son
ami Jacques Herbrand, mais également celle de David Hilbert (avec sa théorie du corps
de classes et les espaces du même nom), la Moderne algebra de Van der Waerden 10,
la topologie algébrique développée par Paul Alexandroff, Heinz Hopf et Lev Seminovich
Pontrjagin, la théorie des groupes quantiques d’Hermann Weyl, les travaux d’Élie Cartan
(sur les espaces symétriques et l’algèbre extérieure), enfin l’opération de re-fondation de
Nicolas Bourbaki (à travers Claude Chevalley et Henri Cartan).

Du silence pesant concernant le travail philosophique de Lautman auprès des philo-
sophes contemporains, une exception cependant (en dehors, évidemment, de philosophes
des sciences ou de scientifiques philosophes comme Jean-Toussaint Desanti, Dominique
Lambert, Jean Petitot ou Gilles Châtelet 11) : celle de Gilles Deleuze dès 1968, dans
Différence et répétition 12. Ses citations incitatives à une lecture attentive portent sur les

8.  BACHELARD, 1950, p. 223.
9.  CAVAILLÈS, « La pensée mathématique », séance du 4 février 1939 à la Société française de philo-

sophie, Bulletin de la Société française de philosophie, in CAVAILLÈS, 1994, p. 583-630.
10.  VAN DER WAERDEN, 1930.
11.  Et bien évidemment, d’Alain Badiou : « Je dois ici déclarer que les écrits de Lautman sont

proprement admirables, et que ce que je leur dois, jusque dans les intuitions fondatrices de ce livre, ne
se laisse pas mesurer » (BADIOU, 1988, p. 522, notes des pages 18 et 19). Il convient d’ajouter les
occurrences suivantes : BADIOU, 1992, p. 158 (note 26) ; BADIOU, 1989, p. 83-84 ; BADIOU, 1997,
p. 144 ; BADIOU, 1998a, p. 13, 14 et 17 ; BADIOU, 1998b, p. 56.

12.  DELEUZE, 1968, p. 212-213 et 230-238. En réalité, la référence lautmanienne parcourt l’ensemble
de l’œuvre deleuzienne. Par exemple : DELEUZE, 1969, p. 32, 69 et 127 ; DELEUZE, 1980, p. 462 et
606-607 ; DELEUZE, 1986, p. 85 ; DELEUZE, 1988, p. 136. Sur l’influence de cette référence deleuzienne,
nous renvoyons ici au témoignage du philosophe des mathématiques Jean-Michel Salanskis : « Cette
convocation des mathématiques par Deleuze m’a toujours semblé, dans son principe, légitime et
correcte. J’ajouterai même que la lecture de Deleuze m’a incité à lire Lautman, ce dont je ne lui serai
jamais assez reconnaissant, et que sa vision de l’idée et de l’actualisation selon l’idée était si sédui-
sante, notamment dans son habillage mathématique, qu’elle m’a incité non seulement à la réflexion, à
la recherche et au dialogue critique, comme toute idée importante, mais, de façon plus surprenante et
plus pertinente ici, à un effort accru de documentation mathématique », SALANSKIS, 1998, p 172.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 287  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



288 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

notions d’« Idée dialectique » de « différentielle » et de théorie des « problèmes », de
double aspect des « Idées-problèmes » (transcendance et immanence), dans un tressage
signifiant avec les travaux de Georges Bouligand (épistémologie du « problème » et de
la « différence » en mathématiques), de Louis Rougier (sur les concepts d’« intensité »,
de « dissymétrie », et à nouveau de « différence »), d’Arend Heyting (sur la « distance »
ou « différence logique et mathématique » selon Georges François Cornelis Griss), ou
de Paulette Destouches-Février (« différence et négation en logique », « mathématique
et physique »). Cette attention passera de façon massive et décisive dans l’œuvre de
Gilles Châtelet qui se forma, en philosophie, auprès de Deleuze 13.

DU FILON HEIDEGGÉRIEN…

Pourtant, au moins une occurrence majeure pour le contexte de la philosophie
française contemporaine aurait dû faire injonction aux « philosophes professionnels »
d’aller y voir au plus près : celle de Martin Heidegger convoqué, dans une économie
décisive que nous allons tenter de restituer, dans le texte de 1939, Nouvelles recherches
sur la structure dialectique des mathématiques14, publié dans les « Actualités scientifiques
et industrielles. Essais philosophiques » (le titre de la collection était dû à son directeur,
Cavaillès en personne). Il est vrai que Heidegger y est encadré par André Weil sur la
généralisation des fonctions abéliennes et par Erich Hecke sur la théorie algébrique des
nombres !

L’analyse philosophique de ce texte induit pourtant, à notre avis, un faisceau de
questions essentielles à l’élucidation :

1) de l’économie interne du corpus lautmanien comme tel ;
2) du rapport de concors-discors avec le dispositif théorique de Cavaillès ;
3) du trop célèbre « platonisme » de Lautman, dont l’élucidation demande une analyse

fine et induit à son tour un effet de feedback sur le totus de la philosophie des philosophes
comme telle.

Trois motifs qui nous ont paru suffisants pour en faire un foyer d’analyse relativement
autonome.

1. Contrairement à Catherine Chevalley qui, à la fin de son article sur « Albert Lautman
et le souci logique », ne consacre en tout et pour tout qu’une ligne relativement « expé-
ditive » à ce recours heideggérien, nous croyons plus juste de tenter une analyse des
nécessités internes au texte lautmanien, de cet appel au Vom Wesen des Grundes du

13.  À propos de Bouligand, voici ce que nous qualifierons volontiers de « révélation incidente »
sur ses liens à Cavaillès. Dans un cours manuscrit reprographié et complètement méconnu, l’auteur
annonce dans son avertissement : « Ce fascicule réunit mes notes, établies en vue de la préparation de
six conférences, faites en mars-avril-mai 1943 aux étudiants de la Faculté des Lettres de Paris, sur
l’invitation de M. Le Professeur Émile Bréhier, Directeur d’études en Philosophie […]. Quelques
étudiants éprouveront certainement le désir d’approfondir [l]es questions [traitées ici]. […] [L]es
thèses de M. Cavaillès leur apporteront, outre leur riche substance, des indications bibliographiques
très larges. Note – L’étude de ce texte doit précéder celle des thèses de M. J. Cavaillès. J’ai mis à profit
la rédaction du présent cahier pour préciser, sur quelques points, mes recherches antérieures sur la
structure des théories », BOULIGAND, 1948, p. I.

14.  LAUTMAN, 1939.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 288  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : ALBERT LAUTMAN 289

philosophe de Fribourg. Pour Chevalley, « [d]ans le texte de 1939, il cherche […] dans
un Heidegger imparfaitement identifié l’idée d’une relation transcendantale de domi-
nation des Idées aux théories mathématiques, qui rendrait compte de l’“émanation” de
celles-ci par “une sorte de procession” 15 ». Voilà pour nous le paradigme d’un universel
poncif !

Restituons maintenant le contexte du dispositif théorique dans lequel le texte de 1939
vient naturellement s’inscrire. Quels sont les acquis de la philosophie lautmanienne de
l’unité des mathématiques, au moment où apparaît le spectre heideggérien ou l’une de
ses déclinaisons ?

Lautman, sur les traces de l’axiomatique hilbertienne, s’inscrit d’emblée dans une
conception structurale. Cette conception « substitue à la méthode des définitions géné-
tiques [propres pour Lautman aux théories dinosauriennes du XIXe siècle] celle des
définitions axiomatiques, et loin de vouloir reconstruire l’ensemble des mathématiques
à partir de la logique [Lautman attaque cette fois les protocoles du Wiener Kreis], intro-
duit au contraire, en passant de la logique à l’arithmétique et de l’arithmétique à
l’analyse, de nouvelles variables et de nouveaux axiomes qui élargissent à chaque fois
le domaine des conséquences 16 ». Il parle alors d’une synthèse du réel qui « participe à
la fois de l’intelligence et de la rigueur logique, sans se confondre ni avec l’un, ni avec
l’autre 17 » ; c’est la conception structurale et dynamique :

« La conception structurale et la conception dynamique des mathématiques semblent
de prime abord s’opposer : l’une tend en effet à considérer une théorie mathématique
comme un tout achevé, indépendant du temps, l’autre au contraire ne la sépare pas des
étapes temporelles de son élaboration ; pour la première, les théories sont comme des
êtres qualitativement distincts les uns des autres, tandis que la seconde voit en chacune
une puissance infinie d’expansion hors de ses limites et de liaison avec les autres, par
quoi s’affirme l’unité de l’intelligence18. » 

Ce sont les théories, et non des concepts isolés, qui doivent être l’objet de la philo-
sophie scientifique. C’est en tant que structurales (mouvement autonome et historique
d’élaboration des théories) que les mathématiques réalisent des idées dialectiques à travers
lesquelles elles paraissent « raconter, mêlée aux constructions auxquelles s’intéresse le
mathématicien, une autre histoire plus cachée, et faite pour le philosophe 19 ».

2. C’est le passage aux schémas de structure : « Des résultats partiels, des rappro-
chements arrêtés à mi-chemin, des essais qui ressemblent encore à des tâtonnements
s’organisent sous l’unité d’un même thème, et laissent apercevoir dans leur mouvement
une liaison qui se dessine entre certaines idées abstraites, que nous proposons d’appeler
dialectiques 20. » « Nous n’entendons pas par Idées des modèles dont les êtres mathé-
matiques ne seraient que des copies, mais au véritable sens platonicien du terme, des

15.  CHEVALLEY, 1987, p. 71.
16.  LAUTMAN, 1977, p. 26.
17.  LAUTMAN, 1977, p. 26.
18.  LAUTMAN, 1977, p. 26.
19.  LAUTMAN, 1977, p. 204.
20.  LAUTMAN, 1977, p. 204.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 289  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



290 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

schémas de structure selon lesquels s’organisent les théories effectives 21. » Or, chose
essentielle pour qualifier « autrement » ce « véritable » platonisme :

« [l]a réalité mathématique ne réside […] pas dans les différences qui sépareraient les
être achevés des êtres inachevés, les êtres parfaits des êtres imparfaits ; elle réside
plutôt dans la possibilité de déterminer les uns à partir des autres, c’est-à-dire dans la
théorie mathématique où s’affirment ces liaisons. On voit ainsi que la réalité en question
n’est pas celle d’êtres statiques, objets de pure contemplation ; s’il existe dans les
mathématiques des distinctions qualitatives, elles caractérisent les théories et non les
êtres 22. » 

On verra plus loin la solidarité de cette « désubstantialisation », de cette volonté an-
hyposthatique avec la position de Heidegger.

Ces « schémas de structure » établissent, comme dans toute dialectique, des liaisons
spécifiques entre notions contraires : local/global, intrinsèque/extrinsèque, essence/exis-
tence, continu/discontinu, fini/infini, algèbre/analyse, etc. Ici, intervient un dispositif
fondamental de stratification qui vient déjà « compliquer », bouger, « brouiller » et
« ébranler » une vision dialectique platonicienne classique : 

« On peut définir la nature de la réalité mathématique de quatre points de vue diffé-
rents : le réel, ce sont tantôt les faits mathématiques, tantôt les êtres mathématiques,
tantôt les théories et tantôt les Idées qui dominent ces théories. Loin de s’opposer, ces
quatre conceptions s’intègrent naturellement les unes dans les autres : les faits consistent
dans la découverte d’êtres nouveaux, ces êtres s’organisent en théories et le mouvement
de ces théories incarne le schéma des liaisons de certaines Idées23. » 

Ici, les « schémas de structure » constituent avec les faits, les êtres et les théories
mathématiques, une quatrième couche du réel mathématique. Or, point central, qui
indique déjà pour nous un écart notable avec ce que l’on définit généralement comme
« platonisme », « la compréhension des Idées de cette Dialectique se prolonge néces-
sairement en genèse de théories mathématiques effectives ».

« Cherchant à déterminer la nature de la réalité mathématique, nous avons montré […]
que l’on pouvait interpréter les théories mathématiques comme une matière de choix
destinée à donner un corps à une dialectique idéale. Cette dialectique semble constituée
principalement par des couples de contraires et les Idées de cette dialectique se présentent
dans chaque cas comme le problème des liaisons à établir entre notions opposées. La
détermination de ces liaisons ne se fait qu’au sein des domaines où la dialectique
s’incarne 24. »

21.  LAUTMAN, 1977, p. 204. Ici, ce que Lautman reprend sous le terme d’« Idée », c’est-à-dire,
dans une meilleure traduction du grec, sous le concept de « Forme », doit bien plutôt faire signe vers
le concept opératoire, « schématisant » et « structurant » de forme différentielle suivant la théorie dite
des « p-formes » que vers une « Idée » scolairement, traditionnellement et faussement entendue
comme hypostase « platonicienne ».

22.  LAUTMAN, 1977, p. 138.
23.  LAUTMAN, 1977, p. 135.
24.  LAUTMAN, 1977, p. 253.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 290  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : ALBERT LAUTMAN 291

Ainsi, dialectique du concept et mathématiques qui lui donnent corps entretiennent un
rapport d’« exclusion interne » selon une étrange logique qui reste encore, aujourd’hui,
à interroger : « […] les théories mathématiques se développent par leur force propre,
dans une étroite solidarité réciproque et sans référence aucune aux Idées que leur
mouvement rapproche. » Il semble que l’on s’éloigne toujours plus d’un « platonisme »
de bon aloi, s’orientant bien plutôt vers un dispositif que Châtelet qualifiait, pour son
propre compte, de « force de l’ambiguïté » et de « balances dialectiques » 25.

3. On est alors conduit naturellement à la philosophie des « problèmes ». Les Idées
dialectiques sont purement problématiques ; c’est pourquoi : 

« Les schémas logiques [les idées travaillant les théories] ne sont pas antérieurs à leur
réalisation au sein d’une théorie ; il manque en effet, à ce que nous appelons […]
l’intuition extra-mathématique de l’urgence d’un problème logique, une matière à
dominer pour que l’idée de relations possibles donne naissance au schéma de relations
véritables 26. » 

Un « problème » n’a de sens que dans une théorie ; ainsi, analysant L’Idéal scienti-
fique des mathématiciens de Pierre Boutroux, Lautman affirme qu’il a tort de dire qu’il
y a une « indépendance des êtres mathématiques par rapport aux théories où ils sont
définis 27 ». En parlant du « vêtement logique ou algébrique sous lequel nous cherchons
à représenter un tel être 28 », Boutroux présuppose une sorte de neutralité du forma-
lisme par rapport au sens. Or, l’algèbre moderne montre comment les propriétés des êtres
mathématiques peuvent varier avec le domaine dans lequel on les considère. L’intro-
duction de la méthode axiomatique dans les mathématiques rend donc au contraire tout
à fait impossible d’isoler des « faits mathématiques » élémentaires, qui seraient comme
des briques de construction. Cela suffit, à notre avis, pour saisir ici la détermination par
Lautman d’une dialectique des Idées fort atypique, pour ne pas dire atopique. Nous
allons voir maintenant comment cet écart tendra à déporter, dans un certain « sens
heideggérien », le concept même de « vérité » métaphysique.

4. Le filon heideggérien s’insinue dès lors comme question du passage de l’essence
à l’existence. Ce « passage », « prolongement d’une analyse de l’essence en genèse des
notions relatives à l’existant 29 » – et donc, transformation de la compréhension d’un
sens en genèse d’objets – reprend ici la différence ontologique heideggérienne entre
Être et étant. Pour d’évidentes raisons de place, nous nous en tiendrons simplement à
quelques premiers frayages d’un filon qu’il restera à creuser. Soucions-nous simplement
du « souci » lautmanien : 

« L’ordre impliqué par la notion de genèse [lien intime entre la transcendance des Idées
et l’immanence de la structure logique de la solution d’un problème au sein des mathé-
matiques] n’est pas […] l’ordre de la reconstruction logique des mathématiques, au
sens où des axiomes initiaux d’une théorie découlent toutes les propositions de la théorie,

25.  CHÂTELET, 1993, en particulier « Géométrie et dialectique », « Articuler et engendrer », « La
dialectique intensif/extensif ».

26.  LAUTMAN, 1977, p. 142.
27.  LAUTMAN, 1977, p. 139.
28.  BOUTROUX, 1920, cité in LAUTMAN, 1977, p. 139.
29.  LAUTMAN, 1977, p. 206.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 291  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



292 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

car la dialectique ne fait pas partie des mathématiques, et ses notions sont sans rapport
avec les notions primitives d’une théorie. […] L’antériorité de la Dialectique [est] celle
du “souci” ou de la “question” par rapport à la réponse. Il s’agit là d’une antériorité
“ontologique” pour reprendre l’expression de Heidegger, exactement comparable à celle
de l’“intention” par rapport au “dessein”30. » 

Or, détail à notre connaissance jamais relevé par les critiques, ce « souci » (à rapprocher
de la Sorge heideggérienne), Lautman l’avait déjà introduit dans la conclusion de sa
thèse parue deux ans plus tôt, en 1937 : 

« Le seul élément a priori que nous concevions est donné dans l’expérience de cette
urgence des problèmes, antérieure à la découverte de leurs solutions […]. Nous entendons
cet a priori dans un sens purement relatif, et par rapport aux mathématiques ; c’est
uniquement la possibilité d’éprouver le souci d’un mode de liaison entre deux idées et
de décrire phénoménologiquement ce souci, indépendamment du fait que la liaison
cherchée peut être ou n’être pas opérable. Certains de ces “soucis” logiques se trouvent
dans l’histoire de la philosophie, comme par exemple le souci des liaisons entre le même
et l’autre, le tout et la partie, le continu et le discontinu, l’essence et l’existence 31. »

Martin Heidegger, ici, n’est pas convoqué comme tel : et pourtant, c’est déjà de lui
dont il s’agit, par quelque chose qui lui est comme télépathiquement, c’est-à-dire anti-
cipativement promis, au nom de la mathématique, et ce dans l’attente conjuguée d’un
mode inouï et radical de questionnement de la métaphysique occidentale : 

« […] mais les théories mathématiques pourront inversement faire naître l’idée de
problèmes nouveaux qui n’auraient pas été formulés abstraitement auparavant. La
philosophie mathématique, telle que nous la concevons, ne consiste donc pas tant à
retrouver un problème logique de la métaphysique classique au sein d’une théorie
mathématique, qu’à appréhender globalement la structure de cette théorie pour dégager
le problème logique qui se trouve à la fois défini et résolu par l’existence même de cette
théorie 32. »

Revenons une dernière fois au texte de 1939, où Heidegger est commenté ad
nominem et parfaitement « identifié 33 ». Non seulement Lautman réinvestit le dispositif
heideggérien de la « différence ontologique » (de l’être et de l’étant), affirmant que les
Idées dialectiques sont aux théories mathématiques ce que l’être et le sens de l’être sont
à l’étant et à l’existence de l’étant, mais, point ici capital, il mobilise dans le même
geste la catégorie heideggérienne de vérité dépliée comme « dévoilement de l’être » :

30.  LAUTMAN, 1977, p. 210.
31.  LAUTMAN, 1977, p. 142.
32.  LAUTMAN, 1977, p. 142-143. Émettons, par provision, l’hypothèse d’un lien à effectuer au

rapport homologie-cohomologie, et en particulier au théorème de Whitney montrant l’équivalence ou
les « morphismes » de deux théories (ou dispositifs).

33.  Notons que cette « identification », il la revendiquera jusqu’à la fin, en particulier face au
philosophe : « M. Hyppolite me dit que poser un problème, c’est ne rien concevoir ; je lui réponds,
après Heidegger, que c’est déjà délimiter le champ de l’existant » – « Réponse à Hyppolite » à la
séance de la Société française de philosophie du 4 février 1939, in CAVAILLÈS, 1994, p. 630.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 292  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : ALBERT LAUTMAN 293

cette a-léthéia que le philosophe de Freiburg traduit en sa propre langue par Entbergung
(la « découverture ») : 

« Il arrive alors, et cela est pour nous le point fondamental, que ce dévoilement de la
vérité ontologique de l’être ne puisse se faire, sans que se dessinent en même temps les
aspects concrets de l’existence ontique : “Caractéristique entre autres degrés est, par
exemple, le projet qui en esquissant la constitution de l’être de l’existant, jalonne en
même temps un champ déterminé (Nature, Histoire) comme le domaine où il sera
possible à une connaissance scientifique de constituer des objets” (Vom Wesen des
Grundes, tr. fr. par Henry Corbin, in Qu’est-ce que la métaphysique ?, Gallimard, Paris,
1938, p. 57). On voit donc, d’après ce texte, une même activité se dédoubler, ou plutôt
agir sur deux plans différents : la constitution de l’être de l’existant, sur le plan ontolo-
gique, est inséparable de la détermination, sur le plan ontique, de l’existence en fait
d’un domaine où prennent vie et matière les objets d’une connaissance scientifique. Le
souci de connaître ce qui fait l’essence de certains concepts n’est peut-être pas orienté
primitivement vers les réalisations de ces concepts, mais il se trouve que l’analyse
conceptuelle aboutisse nécessairement à projeter comme au-devant du concept, les
notions concrètes en lesquelles il se réalise ou s’historialise34. »

Or chose absolument remarquable, quelques lignes plus bas Lautman va jusqu’à
saisir certaines faiblesses de ce que l’on a pu qualifier depuis comme le « premier
Heidegger » (celui de « l’analyse existentiale ») radicalisant ainsi, ante litteram, la
propre auto-« critique » heideggérienne de Heidegger : 

« La distinction de l’essence et de l’existence, et surtout le prolongement d’une analyse
de l’essence en genèse des notions relatives à l’existant, sont quelquefois masqués dans
la philosophie de Heidegger par l’importance des considérations existentielles, relatives
à l’Être-dans-le-Monde, telles qu’elles apparaissent dans Sein und Zeit 35. » 

On pourrait parler ici d’une remarquable perspicuitas anticipative… C’est cette
conscience, certainement aiguisée par ses propres intérêts, qui lui a permis de si bien saisir
les propos et l’enjeu heideggériens. Le Wesen vom Grundes (auquel renvoie Lautman)
opère comme principe épochal qui entre ainsi dans la suite des établissements successifs
par lesquels de nouveaux champs d’intelligibilité se sont fait jour, brusquement et
imprévisiblement, depuis les débuts de notre histoire. « Époque » ne veut pas dire ici
un intervalle de temps dans le cours de ce qui arrive, mais le trait fondamental de
l’envoi : la retenue dans chaque cas, grâce à laquelle ce qu’il y a peut être perçu. Le
surgissement d’un principe épochal n’est rien d’autre que l’arrivée de l’économie
concrète d’un âge métaphysique. Un principe épochal se manifeste à la manière d’une
adresse, d’une réquisition. Il requiert une communauté d’hommes en vue de modes de
pensée et d’action finis.

Les conséquences de cette inscription dans le sillon heideggérien sont fondamentales
pour une juste restitution de cette pensée et de cette philosophie lautmaniennes dans ce
qu’elles conservent de plus actuel :

34.  LAUTMAN, 1977, p. 206.
35.  LAUTMAN, 1977, p. 206-207. Voir HEIDEGGER, 1927.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 293  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



294 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

1. Si pour Lautman, exposer le sens philosophique des mathématiques consiste à
montrer leur « rattachement à une métaphysique (ou Dialectique) dont elles sont le
prolongement nécessaire », il est maintenant évident qu’il ne s’agit pas de n’importe
quelle « métaphysique », et certainement pas de cette métaphysique « classique » qui
caractérise plutôt celle, déjà éculée et de surcroît aveugle, du « Cercle de Vienne » ; son
engagement se fait désormais aux côtés du questionnement le plus radical de cette
« métaphysique classique » dont Heidegger, comme on le sait, entamait ce qu’il appela
« le dépassement » ou la Destruktion 36.

2. Son alignement sur l’interprétation heideggérienne de l’a-léthéia conçue comme
« dévoilement de l’être » devrait radicalement disqualifier son trop fameux « plato-
nisme » – du moins au sens que l’on lui attribue traditionnellement avec une bien trop
grande désinvolture. Ainsi, sur ce point, Cavaillès lui-même aura donné d’une certaine
façon le mauvais exemple : 

« Dans les discussions proprement mathématiques qui avaient lieu entre tenants de
l’École de Vienne et de l’École de Hilbert, on se posait la question de savoir s’il y avait
une région d’objets idéaux auxquels pourraient se référer les mathématiques – on appelait
cela un platonisme, je crois que l’expression ne correspond pas très bien à la chose,
mais peu importe le mot 37. » 

Voilà pour la désinvolture ! Ce qu’il engage avec la théorie heideggérienne de la
vérité, c’est le renoncement à toute conception du vrai saisi comme omoiosis ou
comme adæquatio rei et intellectu, version « moderne » et cartésienne de l’idéalisme
platonicien. La question n’est plus celle de l’« adéquation de l’Idée au Réel », point sur
lequel Lautman n’a eu de cesse de revenir (voir entre autres sa critique de Boutroux).

3. L’engagement dans un autre concept de la vérité par un « dépassement » de la
métaphysique est solidaire d’une déconstruction des schèmes substantialistes. Pour
Heidegger, la recherche métaphysique d’un fondement premier est par définition à
l’affût de quelque chose qui se tienne en-dessous des phénomènes, à l’affût d’un hypo-
kémeinon, c’est-à-dire d’un « substrat ». Or Lautman est rigoureusement engagé dans
un procès de désubstantialisation de la philosophie mathématique, en particulier par un
déplacement et une complicatio du rapport métaphysiquement fondatif forme/matière.

 À titre d’exemple, et parmi tant d’autres, toujours de l’année1937 : le théorème de
Jacques Herbrand sur les « champs » s’offre pour Lautman comme un cas presque pur
de solidarité entre un ensemble d’opérations formelles définies par un système d’axiomes
et l’existence d’un domaine où ces opérations sont réalisables. Il note à ce propos : 

« Il semble qu’une certaine restriction adhère encore à ce schéma logique ; la genèse
n’y a lieu en effet que dans un sens, des opérations au domaine. Or, si l’on peut établir

36.  Il faut rapprocher ceci d’une autre « métaphysique » de mathématicien, celle revendiquée et
partagée par son ami André Weil : « Rien n’est plus fécond, tous les mathématiciens le savent, que ces
obscures analogies, ces troubles reflets d’une théorie à une autre, ces furtives caresses, ces brouilleries
inexplicables ; rien aussi ne donne plus de plaisir au chercheur. Un jour vient où l’illusion se dissipe ;
le pressentiment se change en certitude ; les théories jumelles révèlent leur source commune avant de
disparaître ; comme l’enseigne la Gita, on atteint à la connaissance et à l’indifférence en même temps.
La métaphysique est devenue mathématique, prête à former la matière d’un traité dont la beauté froide
ne saurait plus nous émouvoir », WEIL, 1980, p. 409.

37.  CAVAILLÈS, 1994, p. 603.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 294  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : ALBERT LAUTMAN 295

entre le domaine et les opérations définissables sur lui, une appropriation rigoureuse,
on peut chercher à déterminer aussi bien les opérations à partir du domaine que le
domaine à partir des opérations […]. Notre intention étant de montrer que l’achèvement
interne d’un être s’affirme dans son pouvoir créateur, cette conception devrait peut-être
logiquement impliquer deux aspects réciproques : l’essence d’une forme se réalisant
au sein d’une matière qu’elle créerait, l’essence d’une matière faisant naître les formes
que sa structure dessine. […] En fait, le schéma des genèses que nous allons décrire au
sein de théories plus compliquées, abandonne l’idée trop simpliste de domaines
concrets et d’opérations abstraites qui posséderaient en eux-mêmes comme une nature
de matière ou une nature de forme ; cette conception tendrait en effet à stabiliser les
êtres mathématiques dans certains rôles immuables et ignorerait le fait que les êtres
abstraits qui naissent de la structure d’un domaine plus concret peuvent à leur tour
servir de domaine de base pour la genèse d’autres êtres38. » 

On parlera ici du résultat d’une certaine axiomatique philosophique et de son auto-
application par « réflexion » : ce qu’affirme Lautman de la logique mathématique, des
théorèmes d’existence dans la théorie des fonctions algébriques, ou de la théorie de
la représentation des groupes en tant que domaines différents de l’investigation trans-
cendantale, est « retourné » par symétrie sur le dispositif philosophique lui-même, qui,
en un premier temps, se trouve situé en position d’opération – et inversement. C’est là
un opérateur d’interaction dialectique extrêmement puissant qui, à partir du domaine
de la physique-mathématique, sera inducteur d’effets dans le champ et l’activité philo-
sophiques.

 Destruktion de la métaphysique, « déconstruction » de la Vérité conçue comme
omoiosis, désubstantialisation : Heidegger l’aura lui-même (partiellement) saisi, à la
même époque, dans le champ de prédilection des enquêtes lautmaniennes – la physique
mathématique. C’est toute la question de ce qui pourrait s’intituler : Heidegger et la
Quantique.

… AU NŒUD « INVOLUTIF » DE LA PHYSIQUE MATHÉMATIQUE

Le lieu le plus impressionnant où l’approche lautmanienne apparaît comme quasi
« prophétique », le domaine de sa plus grande inspiration philosophique et intuitive, le
couplage dialectique sur lequel viennent se polariser toutes les promesses de sa philo-
sophie mathématique, semblent sans conteste toucher à la problématique de « la symétrie
et de la dissymétrie en mathématiques et en physique 39 ». 

Ce texte pourrait être emblématique de l’écart du binôme Cavaillès-Lautman. Si dès
sa thèse Lautman avait déjà montré son intérêt pour la physique mathématique – en
particulier par son étude attentive des textes d’Élie Cartan (sur la « généralisation de la

38.  LAUTMAN, 1977, p. 32.
39.  C’est le titre d’un des tout derniers textes de Lautman (1942), d’abord imprimé en fascicule

séparé dans les « Actualités scientifiques et industrielles » en 1946, avant de rejoindre d’autres contri-
butions dans le projet initié en 1942 par François LE LIONNAIS, Les Grands Courants de la pensée
mathématique, publié en 1948 (voir LE LIONNAIS, 1998, la nouvelle édition réalisée à l’initiative de
notre ami mathématicien Bernard Teissier).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 295  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



296 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

notion d’espace », « le parallélisme absolu et la théorie unitaire ») ou de ceux d’Hermann
Weyl (sur les « espaces riemanniens »), mais également par sa lecture de l’ouvrage
d’Arthur Eddington, Espace, temps, gravitation 40, ou par celle de La Structure des
nouvelles théories physiques de Gustave Juvet 41 –, c’est sur la fin de sa vie, avant de
tomber au combat, qu’il orienta toute son activité épistémologique sur ces questions de
physique (et ce, grâce à son exceptionnel bagage mathématique). Son apport très
personnel et extrêmement original touche principalement aux questions d’enveloppement
des notions de symétrie et de dissymétrie. Il opère son amorce thématique par une analyse
du travail pionnier de Louis Pasteur sur la dissymétrie cellulaire par « énantiomorphie »,
« à l’origine de toutes les théories structurales de la stéréochimie contemporaine 42 ».
Puis il passe aux travaux fondateurs en physique de Pierre Curie : 

« […] le mélange de symétrie et de dissymétrie devient pour lui condition nécessaire du
phénomène physique en général […]. A tout phénomène physique est liée l’idée d’une
saturation de la symétrie, d’une symétrie maxima compatible avec l’existence de ce
phénomène et qui le caractérise. Un phénomène ne peut exister que dans un milieu
possédant sa symétrie caractéristique ou une symétrie moindre. Si donc on appelle
élément de dissymétrie l’absence d’un élément de symétrie, on conçoit comment Pierre
Curie a pu écrire : “Certains éléments de symétrie peuvent coexister dans certains
phénomènes, mais ils ne sont pas nécessaires. Ce qui est nécessaire, c’est que certains
éléments de symétrie n’existent pas. C’est la dissymétrie qui crée le phénomène”
(P. Curie, « Sur la dissymétrie dans les phénomènes physiques », Œuvres complètes,
p. 126) 43. »

Lautman enchaîne cette idée de « symétrie limite » au Timée de Platon, et en parti-
culier à sa théorie du réceptacle conçu comme « lieu » qu’est la Chora. Or, il ne s’agit pas
ici (et c’est là la force spéculative prodigieuse de Lautman) d’une référence d’apparat : 

« Cette référence à Platon permet de comprendre que les matériaux de l’Univers ne
sont pas tant les atomes et les molécules de la théorie physique que ces grands couples
de contraires idéaux comme le Même et l’Autre, le Symétrique et le Dissymétrique,
associés entre eux selon les lois d’un harmonieux mélange […]. Platon suggère égale-
ment davantage […]. Les propriétés du lieu et de la matière ne sont pas chez lui purement
sensibles ; elles sont […] la transposition géométrique et physique d’une théorie dialec-
tique. Il se pourrait de même que la distinction de la gauche et de la droite, telle qu’on
l’observe dans le monde sensible, ne soit que la transposition sur le plan de l’expé-
rience d’une symétrie dissymétrique constitutive également de la réalité abstraite des
mathématiques 44. » 

40.  EDDINGTON, 1921.
41.  JUVET, 1933.
42.  LAUTMAN, 1977, p. 240.
43.  LAUTMAN, 1977, p. 240. « Chaque physicien se sert journellement, d’une façon plus ou moins

explicite, de ces notions de symétrie ; aussi sommes-nous fort étonnés de ne les voir énoncées dans
aucun traité de Physique. Ces notions sont cependant fondamentales et, énoncées dès le début, elles
facilitent beaucoup aux élèves la compréhension des phénomènes. Bien des démonstrations se trouvent
en effet immédiatement simplifiées lorsqu’on fait intervenir les notions de symétrie », CURIE, 1908, p. 150.

44.  LAUTMAN, 1977, p. 241.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 296  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : ALBERT LAUTMAN 297

Ici, à l’apogée de sa force de conviction, c’est comme si Lautman faisait fulgurer le
geste de sa pensée par un pivotement au cœur même du domaine ou du champ, à la fois
thématique et opérationnel de la physique mathématique. C’est ici qu’elle s’illustre
comme dans l’épure d’un pur diagramme de pensée, où la puissance virtuelle de ses
schèmes viendrait se visualiser dans l’œil de l’esprit à la fois mathématicien et philosophe.
La pensée s’accorde quelque chose comme sa propre perception « scopique » de soi 45.
C’est au moment même où il investit concrètement le domaine physico-mathématique
que se marque la toute-puissance de son dispositif dialectique. La philosophie vient ici
révéler son habitation de/dans la Science, révélant ainsi leur double pouvoir de suggestion
réciproque : car ici, la Science pense (et se pense), comme habitée par ses spectres
philosophiques. C’est dans un tel moment de suspens, dans cet « entre-deux Mondes »
que viennent d’elles-mêmes s’annuler les objections factices élevées contre un prétendu
« arbitraire » de sa Dialectique. C’est comme si l’opération dialectique se découvrait
d’un coup, se rendait subitement lisible à l’œil de la théorie par sa propre « montée vers
l’absolu », lui procurant ainsi une sorte de « surface universelle de recouvrement ».

Ce sentiment ne fait dès lors que s’aiguiser avec le déroulement de l’argumentation
lautmanienne. Par un dernier parcours exemplifiant, et en forme d’insistance, Lautman
dégage le foyer mathématique de l’entier dispositif : l’opération d’involution posée comme
opérateur « universel » et noyau de toute structure duale (ou principe de « dualité »)
– une notion qui est abordée de manière identique par Weyl dans le cas de la transfor-
mation appelée automorphisme pour un espace « zero-dimensionnel » (c’est-à-dire
réduit à la structure du point) : 

« Il nous faut insister un instant sur la façon dont la distinction de la gauche et de la
droite dans le monde sensible peut symboliser la non-commutativité de certaines opéra-
tions abstraites de l’algèbre. La propriété fondamentale de la symétrie par rapport à un
plan, c’est qu’opérée une fois, elle donne une figure distincte par son orientation de la
figure primitive, et que répétée une deuxième fois, elle redonne la figure primitive. C’est
en ce sens que la symétrie est dite opération involutive. Considérons maintenant une
opération algébrique portant sur deux quantités X et Y, et que nous écrivons (XY), la
parenthèse pouvant désigner un produit ordinaire, ou tout autre opération définie sur
les deux variables. C’est une opération non commutative si (XY) π (YX) et la non-
commutativité la plus féconde en mathématiques est celle où l’on a (XY) = – (YX).
L’opération (XY) est dissymétrique en X et Y, mais on vérifie facilement qu’elle définit
une opération involutive comme la symétrie ordinaire. Les expressions (XY) et (YX)
sont dites antisymétriques et ce mot traduit bien le mélange de symétrie et de dissymétrie
qui est ainsi profondément installé au cœur de l’algèbre contemporaine. Toute la théorie
des groupes continus de Lie repose sur la non-commutativité du produit de deux opérations
infinitésimales du groupe, et c’est cette théorie qui, étroitement associée à la théorie des
formes de Pfaff, expressions à multiplication antisymétrique, a permis à M. Cartan de
découvrir une profonde analogie entre les espaces de Riemann généralisés qui inter-
viennent dans les théories physicogéométriques de la Relativité, et l’espace des groupes
de Lie 46. » 

45.  Sur ce statut de la « métaphore à la lettre », voir ALUNNI, 2001.
46.  LAUTMAN, 1977, p. 244.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 297  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



298 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Working physicists et working mathematicians devraient aujourd’hui encore prendre
exemple sur ce texte, tant pour sa remarquable clarté que pour la lucidité à la fois
« structurale » et définitionnelle qu’il dégage.

Passant à la théorie des particules de la mécanique ondulatoire broglienne, Lautman
postule que « l’antisymétrie semble jouer dans la Nature un rôle beaucoup plus
fondamental que la symétrie […] ; elle joue un rôle capital dans l’explication du lien
moléculaire 47 ». Après une analyse fine de l’antisymétrie de spin, le rabattement de la
distinction des fonctions d’ondes à son fondement mathématique « d’une dissymétrie
interne du groupe de permutations », Lautman opère sa « montée vers l’absolu », c’est-
à-dire ici « vers le principe de dualité » 48 : 

« Transposée dans un langage plus abstrait, cette situation équivaut à la possibilité de
distinguer au sein d’un même être deux êtres distincts X et X’ qui seront dits en dualité,
d’une part si l’on peut définir pour chacun d’eux une orientation ou une ordonnance
inverse de celle de l’autre, et d’autre part s’il existe une relation involutive entre eux,
c’est-à-dire si X est à X’ ce que X’ est à X, c’est-à-dire si (X’)’ = X49. »

Enfin, parcourant à nouveau les étapes fondamentales de la constitution de la catégorie
de « dualité » (algèbre de George Boole, géométrie projective de Jean Victor Poncelet),
Lautman conclut sur un exposé des recherches les plus récentes menées alors en algèbre
abstraite (George Birkhoff, John von Neumann, Valere Glivenko et Oysten Ore) à travers
la « théorie générale des structures » (théorie des réseaux – ou lattices en anglais –,
dont on sait aujourd’hui toute l’importance, jusqu’en théorie des catégories), introduisant
la notion de « dual » (qu’il appelle « duel ») et celle d’anti-isomorphisme : 

« La théorie générale des structures repose donc sur la possibilité de structurer de deux
façons inverses l’une de l’autre un même ensemble, et c’est pour nous un résultat d’une
importance philosophique capitale de voir cette dualité interne de deux êtres anti-

47.  LAUTMAN, 1977, p. 245-246.
48.  La dualité (qui est une propriété mathématico-physique fondamentale) possède des termes

analogues tels que ceux de « conjugaison » ou de « réciprocité » (ce qui renvoie globalement à l’idée
centrale de « symétrie »). C’est une notion qui figure dans la dénomination tant de constructions géné-
rales (« dualité » des espaces linéaires, foncteurs « adjoints » en théorie des catégories), que de théorèmes
particuliers (« dualité » d’Henri Poincaré ou lois de « réciprocité » d’Emil Artin). Dans toutes les utili-
sations variées du terme est contenue l’idée de symétrie bilatérale d’un objet, d’une construction ou
d’une théorie mathématique. En fait, l’idée de dualité possède un caractère extrêmement général.
Parmi les corrélations les plus proches de la dualité mathématique, on notera par exemple : le principe
de classifications « dichotomiques » (en philosophie, le « dualisme » opposé au « monisme » est aussi
vieux que la philosophie elle-même : c’est par exemple l’enjeu du dispositif de « déconstruction » à
l’œuvre dans la philosophie derridienne) ; les « oppositions » du structuralisme contemporain ; la
« complémentarité » en physique quantique, modélisée par les inégalités de Heisenberg – certains
couples « séparés » de grandeurs classiques se trouvent fonctionner ici en variables conjuguées
(« complémentaires »). Ces inégalités estiment alors la production d’une « dispersion » autour de la
valeur moyenne de ces deux observables qui ne commutent plus. Le « prototype » de la dualité mathé-
matique est sans conteste celle des espaces linéaires. On pourrait même aller jusqu’à dire que, par elle,
s’y constitue le statut ontologique de la linéarité, dont les conséquences physiques sont « phénoménales ».
Dans ce cadre, et à titre d’exemple élémentaire, l’abaissement ou l’élévation des indices (ainsi que la
contraction) sont lus comme des opérations de dualisation linéaire d’opérations tensorielles (voir sur
cette catégorie essentielle, et transdisciplinaire, l’article remarquable de GEL’FAND et MANIN, 1978).

49.  LAUTMAN, 1977, p. 247.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 298  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : ALBERT LAUTMAN 299

symétriques, distinguables au sein d’un même être, former le principe générateur d’une
immense moisson de réalité mathématique50. » 

Comment ne pas penser ici à l’ombre projetée des Récoltes et semailles d’Alexandre
Grothendieck ? 

Pour conclure, mais en forme d’ouverture, on sait aujourd’hui toute l’importance
cardinale des questions et des techniques investies par Lautman : combien a tenu ses
promesses le « non-commutatif » (il n’est qu’à penser à l’œuvre d’Alain Connes sur la
géométrie non-commutative) ; combien la notion de « dualité » et de structure « duale »,
que Lautman avait abordées, dès sa thèse de 1937, en travaillant les « théorèmes de
dualité » définis comme « schémas de structure », et dans le cadre déjà parlant des
« propriétés intrinsèques et des propriétés induites », combien ces notions sont devenues
le cœur même des problématiques physico-mathématiques les plus actuelles. On sait,
par exemple, l’importance des « théorèmes de dualité » dans la caractérisation des
algèbres de Hopf pour le développement des groupes quantiques. Last, but not least,
notons que la fameuse « différence ontologique » est elle-même définie par Heidegger
comme « Dualité » (Zwiespalt) !

Pourtant, les idées de Lautman et de Weyl sur ce point ne retiendront pratiquement
pas l’attention avant… 1956. En ce qui concerne l’antagonisme « local-global », Lautman
avait également su faire appel à l’œuvre d’Élie Cartan, que bien peu appréciaient à sa
valeur avant 1935, et dont la place centrale dans toutes les mathématiques est maintenant
universellement reconnue. Et nous ne parlerons pas ici de ce qui constituait déjà son
attirance pour ce qui deviendra la fascinante théorie des catégories.

Ainsi, c’est un mathématicien, et pas des moindres, qui soutient : 

« On voit donc que Lautman avait pressenti cet extraordinaire développement de la mathé-
matique, auquel le destin ne lui a pas permis d’assister ; il l’eut rempli d’enthousiasme,
tant par la moisson inégalée de théories nouvelles et de solutions d’anciens problèmes,
que par le caractère éminemment esthétique qu’offrent maintenant (à ceux qui comme
Lautman, cherchent à les comprendre) les parties centrales de cet immense édifice 51. »

Nous dirons enfin que ce qui fait l’écart (inversement proportionnel à leur notoriété
dans le milieu philosophique français) avec son ami Jean Cavaillès (mais c’est ici une
question de sensibilité personnelle dans l’approche de la recherche, et donc une question
de style), c’est l’instauration par Lautman d’une « philosophie ouverte 52 » qui soit
véritablement tournée vers les promesses de ce qui n’était alors encore qu’un futur :
celui entrelacé de la philosophie, de la mathématique, de la physique (et de la physique-
mathématique), c’est-à-dire rien de moins que notre propre présent.

Charles ALUNNI

(novembre 2000).

50.  LAUTMAN, 1977, p. 250.
51.  Voir l’avant-propos de Jean DIEUDONNÉ, in LAUTMAN, 1977, p 19.
52.  BACHELARD, 1940, p. 67 : « Finalement la philosophie de la science physique est peut-être la

seule philosophie qui s’applique en déterminant un dépassement de ses principes. Bref elle est la seule
philosophie ouverte. Toute autre philosophie pose ses principes comme intangibles, ses premières
vérités comme totales ou achevées. Toute autre philosophie se fait gloire de sa fermeture. »

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 299  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



300 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

LISTE DES RÉFÉRENCES

ALUNNI (Charles), 2001, « Pour une métaphorologie fractale », Revue de synthèse, n° spéc. :
« Objets d’échelles », t. CXXII, 1, janv.-mars 2001, p. 154-171.

BACHELARD (Gaston), 1938, La Formation de l’esprit scientifique, Paris, Vrin.
BACHELARD (G.), 1940, La Philosophie du non. Essai d’une philosophie du nouvel esprit scien-

tifique, Paris, Presses universitaires de France.
BACHELARD (G.), 1950, « L’œuvre de Jean Cavaillès », in FERRIÈRES (Gabrielle), Jean Cavaillès.

Un philosophe dans la guerre. 1903-1944. Avec une étude de son œuvre par Gaston Bachelard,
Paris, Presses universitaires de France, p. 221-234.

BADIOU (Alain), 1988, L’Être et l’événement, Paris, Seuil. 
BADIOU (A.), 1989, Manifeste pour la philosophie, Paris, Seuil.
BADIOU (A.), 1992, Conditions, Paris, Seuil.
BADIOU (A.), 1997, Deleuze. La clameur de l’Être, Paris, Hachette.
BADIOU (A.), 1998a, Abrégé de métapolitique, Paris, Seuil.
BADIOU (A.), 1998b, Court traité d’ontologie provisoire, Paris, Seuil.
BENIS-SINACEUR (Hourya), 1987a, « Lettres inédites de Jean Cavaillès à Albert Lautman », Revue

d’histoire des sciences, t. XL, 1, p. 117-128.
BENIS-SINACEUR (H.), 1987b, « Lettre inédite de Gaston Bachelard à Albert Lautman », Revue

d’histoire des sciences, t. XL, 1, p. 129.
BOULIGAND (Georges), 1948, Les Méthodes mathématiques. De l’intuition à l’algébrisme. Les

structures des théories. L’axiomatisation. Les méthodes directes. La formalisation, nouvelle
édition avec des compléments 1) sur la formation et l’évolution des théories mathématiques
(rôle des problèmes et de la synthèse) ; 2) sur l’ossature algébrique de la mathématique
classique, Paris, Centre de documentation universitaire.

BOUTROUX (Pierre), 1920, L’Idéal scientifique des mathématiciens dans l’Antiquité et dans les
Temps modernes, Paris, Alcan.

CANGUILHEM (Georges) et EHRESMAN (Charles), 1947, « Avertissement des éditeurs à la première
édition de Sur la logique et la théorie des sciences », in CAVAILLÈS, 1994, p. 473-560.

CAVAILLÈS (Jean), 1994, Œuvres complètes de philosophie des sciences, Paris, Hermann.
CHÂTELET (Gilles), 1993, Les Enjeux du mobile. Mathématique, physique, philosophie, Paris,

Seuil.
CHEVALLEY (Catherine), 1987, « Albert Lautman et le souci logique », Revue d’histoire des sciences,

t. XL, 1, p. 49-77.
CURIE (Pierre), 1908, Œuvres, Paris, Gauthier-Villars.
DELEUZE (Gilles), 1968, Différence et répétition, Paris, Presses universitaires de France.
DELEUZE (G.), 1969, Logique du sens, Paris, Minuit.
DELEUZE (G.), 1980, Capitalisme et schizophrénie. Mille Plateaux, Paris, Minuit.
DELEUZE (G.), 1986, Foucault, Paris, Minuit.
DELEUZE (G.), 1988, Le Pli. Leibniz et le baroque, Paris, Minuit.
EDDINGTON (Arthur), 1921, Espace, temps, gravitation, Paris, Hermann.
GEL’FAND (Izrail Moiseevich) et MANIN (Yuri), 1978, « Dualità », in Enciclopedia, Turin, Einaudi,

vol. V, p. 126-178.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 300  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : ALBERT LAUTMAN 301

HEIDEGGER (Martin), 1927, « Sein und Zeit », in Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische
Forschung, Bd VIII, Halle, Niemeyer.

HEIDEGGER (M.), 1938, Qu’est-ce que la métaphysique ?, Paris, Gallimard.
HEIDEGGER (M.), 1984, Zur Frage nach der Bestimmung der Sache des Denkens, St. Gallen,

Erker.
HUISMAN (Bruno), 1985, « Jean Cavaillès et la philosophie française de l’entre-deux-guerres » in

Jean Cavaillès : philosophe, résistant, Amiens, Centre régional de documentation pédagogique,
p. 25-33.

JUVET (Gustave), 1933, La Structure des nouvelles théories physiques, Paris, Alcan.
LAUTMAN (Albert), 1939, Nouvelles recherches sur la structure dialectique des mathématiques,

Paris, Hermann (Actualités scientifiques et industrielles. Essais philosophiques, 804).
LAUTMAN (A.), 1977, Essai sur l’unité des mathématiques et divers écrits, Paris, Union générale

d’éditions.
LE LIONNAIS (François), 1998, Les Grands Courants de la pensée mathématique, Paris, Hermann.
PETITOT (Jean), 1987, « Refaire le Timée. Introduction à la philosophie mathématique d’Albert

Lautman », Revue d’histoire des sciences, t. XL, 1, p. 79-115.
SALANSKIS (Jean-Michel), 1998, « Pour une épistémologie de la lecture », in JURDANT (Benoît),

dir., Impostures scientifiques, Paris, La Découverte/Alliage, p. 157-194.
VAN DER WAERDEN (Bartel Leendert), 1930, Moderne algebra, Berlin, Springer.
WEIL (André), 1980, « De la métaphysique aux mathématiques », in ID., Œuvres scientifiques,

New York, Springer, vol. II, p. 409-412.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 301  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



T H E O R I A 
REVISTA DE TEORIA, HISTORIA Y FUNDAMENTOS DE LA CIENCIA 

SUMARIO / CONTENTS

VOL. 19 NÚMERO 51 SEPTIEMBRE 2004 
DEP. LEGAL: SS-820/85                                  ISSN 0495-4548 

SECCIÓN MONOGRÁFICA / SPECIAL ISSUE

   Dispositions, Causes and Propensities in Science  
      Guest Editors: Mauricio SUÁREZ and Alexander BIRD 
Mauricio SUÁREZ. Introducción
 Alexander BIRD. Antidotes all the way down?
 Mauricio SUÁREZ. Causal processes and propensities in quantum mechanics
Agustín VICENTE. The role of dispositions in explanation
Alice DREWERY. A note on science and essentialism
 Nicholas MAXWELL. Does probabilism solve the great quantum mystery?

ARTÍCULOS / ARTICLES
 Jose E. CHAVES. El contextualismo y P. Grice 

RECENSIONES / BOOK REVIEWS 
Josep LLUÍS BLASCO: LA NAU DEL CONEIXEMENT. (Carlos J. MOYA) 
Massimo FERRARI: ERNST CASSIRER. STATIONEN EINER PHILOSOPHISCHEN BIOGRAPHIE.
(Igor ARISTEGI URKIA) 
Vicente SANFÉLIX: MENTE Y CONOCIMIENTO. (María ALBISU)

SUMARIO ANALITICO / SUMMARY

SUMARIO DEL VOL. 19 / CONTENTS OF VOL. 19

CONSEJO EDITOR / EDITORIAL BOARD / COMITE EDITEUR 

Editor: Andoni IBARRA (UPV/EHU) 
Lógica y Filosofía de la Lógica: Ramon JANSANA (Barcelona) 
Filosofía del lenguaje: Manuel GARCÍA-CARPINTERO (Barcelona) 
Filosofía de la mente y de la ciencia cognitiva: Josep CORBÍ (Valencia) 
Historia y Filosofía de la matemática: José FERREIRÓS (Sevilla) 
Filosofía de la ciencia: Mauricio SUÁREZ (Madrid) 
Historia de la ciencia: Manuel SELLÉS (Madrid) 
Filosofía de la tecnología: Fernando BRONCANO (Madrid) 

María Luisa CUTANDA: Coordinadora de la Of. de Redacción y Biblioteca (CALIJ, San Sebastián). 
Francisco ALEN FARIÑAS: Secretario Técnico de la Of. de Redacción (UPV/EHU). 

REDACCIÓN / EDITORIAL OFFICE / REDACTION 

CALIJ-THEORIA, José Elosegui, 275, E 20015, Apartado 1594, 20080, Donostia-San Sebastián, España. 
Tel.: (34 943) 01.74.47. Fax: (34 943) 28.06.23. E-mail: theoria@sf.ehu.es. Para suscripciones, números 
atrasados y cambios de dirección / For subscriptions, back volumes and changes of address: Servicio 
Editorial, Universidad del País Vasco. Apartado 1.397, E 48080 Leioa, España. Tel.: (34 94) 601.51.26. 
Fax: (34 94) 480.13.14. E-mail: luxedito@lg.ehu.es.  

Coeditan: Centro de Análisis, Lógica e Informática Jurídica (CALIJ) y el Servicio Editorial de Universidad 
del País Vasco/Euskal Herriko Unibertsitatea 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 302  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:theoria@sf.ehu.es
mailto:luxedito@lg.ehu.es


Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 303-316.

FEDERIGO ENRIQUES, GASTON BACHELARD
ET FERDINAND GONSETH

ESQUISSE D’UNE TRADITION ÉPISTÉMOLOGIQUE

Mario CASTELLANA

RÉSUMÉ : Le développement et la complexité, qui ont caractérisé les débats sur la structure
conceptuelle des sciences au XXe siècle, ont déterminé la naissance d’une nouvelle discipline,
l’histoire de l’épistémologie, avec l’objectif de tracer une histoire critique de notre « patri-
moine épistémologique » avec des méthodologies plus appropriées de nature historique et
théorique. Une histoire critique de la philosophie des sciences nous montre beaucoup de
« Wenden » au-delà de celles plus bien connues, néopositiviste et post-néopositiviste ; en
Italie et en France, dans les dix premières années du XXe siècle, a pris naissance une tradition
de recherche épistémologique de nature néorationaliste, avec des noyaux théoriques spécifiques
pour l’importance accordée à l’historicité de la science. L’épistémologie néorationaliste
italo-française a privilégié l’analyse des rapports entre la pensée mathématique et la pensée
physique, telle que l’on peut la caractériser comme une véritable épistémologie de la physique
mathématique ; de plus, cette approche différente, dessinée d’abord par Federigo Enriques et
ensuite par Gaston Bachelard, Albert Lautman et Ferdinand Gonseth, a permis de comprendre
déjà dès les années trente la « philosophie implicite » dans les travaux de Kurt Gödel et
d’Hermann Weyl.

MOTS-CLÉS : Enriques, Bachelard, Gonseth, Lautman, Gödel, philosophie des mathématiques, épistémo-
logie, histoire de l’épistémologie.

ABSTRACT : The development and complexity of the debate about the conceptual structure of
science in the XXth century gave birth to a new discipline, the history of epistemology, with the
aim of giving a critical history of our « epistemological heritage » with suitable methodologies
of a historical and theoretical nature. A critical history of the philosophy of science on more
« Wenden », besides the neo-positivistic and post-neo-positivistic ones ; in Italy and France, in
the first period of the XXth century, developed a tradition of epistemological research in a neo-
rationalistic sense with specific theoretical characteristics, particularly for the relevance
assigned to the historicity of science. The Italian-French epistemology favored the study of the
relationship between mathematical and physical thought, such as can be characterized as a
really autonomous physical-mathematical epistemology ; this different historical and epistemo-
logical approach, first elaborate by Federigo Enriques and then by Gaston Bachelard, Albert
Lautman and Ferdinand Gonseth, allowed us to understand in the 30’s the « implicit philosophy »
in the works of Kurt Gödel and Hermann Weyl.

KEYWORDS : Enriques, Bachelard, Gonseth, Lautman, Gödel, philosophy of mathematics, epistemology,
history of epistemology.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 303  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



304 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

ZUSAMMENFASSUNG : Die Entwicklung und Komplexität der Debatten um die begriffliche
Struktur der Wissenschaften im 20. Jahrhundert haben das Entstehen einer neuen Disziplin
bestimmt : der Geschichte der Epistemologie, mit ihrem Ziel, durch angemessene historische und
theoretische Methoden eine kritische Geschichte des « epistemologischen Erbes » aufzuzeigen.
Eine kritische Geschichte der Wissenschaftsphilosophie zeigt uns zahlreiche « Wenden », neben
den bekannteren des Neopositivismus und des Post-Neopositivismus. Im ersten Jahrzehnt des
20. Jahrhunderts entstand in Italien und Frankreich eine neorationalistische Forschungstradition,
mit einigen für die der Wissenschaft zugeschriebenen Historizität spezifischen Theorieelementen.
Die italo-französische neorationalistische Epistemologie hat die Untersuchung der Beziehungen
zwischen mathematischem und physikalischem Denken solchermaßen in den Vordergrund
gestellt, dass man sie als Epistemologie der mathematischen Physik bezeichnen kann. Überdies
hat dieser Ansatz, ausgearbeitet zunächst durch Federigo Enriques, dann durch Gaston Bachelard,
Albert Lautman und Ferdinand Gonsetz, schon in den dreißiger Jahren ein Verständis der
« impliziten Philosophie » der Arbeiten von Kurt Gödel und Hermann Weyl erlaubt.

STICHWÖRTER : Enriques, Bachelard, Gonsetz, Lautman, Gödel, Philosophie der Mathematik, Epistemologie,
Geschichte der Epistemologie.

Mario CASTELLANA, né en 1949, est professeur associé à l’université de Lecce (Italie). Ses recherches
portent principalement sur l’histoire de l’épistémologie du XXe siècle, et plus spécialement sur la philo-
sophie des mathématiques en France et en Italie. 

Adresse : Dipartimento di filologia classica e di scienze filosofiche, Università degli studi di Lecce,
Palazzo Parlangeli, Via Stampacchia, I-73100 Lecce.

Courrier électronique : Castellana@ateneo.unile.it

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 304  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:Castellana@ateneo.unile.it


M. CASTELLANA : F. ENRIQUES, G. BACHELARD ET F. GONSETH 305

Ces dernières années est en train de se constituer dans différents pays un nouveau
savoir, que l’on peut définir comme « histoire de l’épistémologie », et qui est comme le
signe d’un intérêt croissant pour les vicissitudes de la philosophie de la science contem-
poraine. Au-delà des mouvements théoriques dominants, qu’il s’agisse du néopositivisme
ou des épistémologies historiques anglo-saxonnes, un certain nombre de spécialistes,
considérés à tort comme « mineurs », ont apporté une contribution considérable au
développement d’un véritable patrimoine épistémologique. Une histoire objective de
l’épistémologie contemporaine montre l’existence de nombreux programmes de recherches
autonomes, parfois radicalement alternatifs à la « philosophy of science » d’inspiration
analytique. Une véritable « tradition de recherche néorationaliste italo-francophone »
s’est développée dans la première moitié du XXe siècle, et ce en deux phases. À la première
phase ont surtout contribué Federigo Enriques, Abel Rey et Léon Brunschvicg, qui ont
élaboré une philosophie de la science post-conventionaliste. En Italie, Enriques a fondé
une nouvelle stratégie théorique et, bien avant Moritz Schlick, a opéré à travers son
ouvrage Problemi della scienza1 une véritable « Wende » de la tradition épistémologique
en prenant en considération le rôle de la physique-mathématique. Sa stratégie exhibe
des noyaux théoriques précis qui selon Gaston Bachelard ont produit « un bouleversement
épistémologique » : le non-positivisme, la revalorisation du théorique, le constructi-
visme mathématique, la considération des erreurs et de la dialectique scientifiques à
travers le « principe de correction progressive », le problème de la croissance de la
science, de la genèse des théories et de leur vérité.

Le mathématicien Enriques fonde ainsi une véritable épistémologie historique et
au congrès Descartes de 1937, qui s’est tenu à Paris, il est en mesure de proposer sa
stratégie comme alternative au programme néopositiviste. L’ensemble de ces noyaux
théoriques ont constitué le point de départ du développement du néorationalisme
épistémologique dans sa seconde phase, grâce en particulier aux contributions de
Gaston Bachelard, Jean Cavaillès, Albert Lautman et Ferdinand Gonseth qui, chacun à
leur manière, ont tracé des programmes de recherche singuliers concernant la philo-
sophie mathématique des années trente et quarante. On peut parler à ce propos d’une
épistémologie néorationaliste italo-francophone, fondée sur des références scientifiques
précises (Bernhard Riemann, la théorie de la relativité, la mécanique quantique,
Hermann Weyl, Kurt Gödel), et développant des noyaux théoriques spécifiques grâce à
une stratégie épistémique de nature historique. Du « rationalisme expérimental »
d’Enriques au « rationalisme appliqué » de Bachelard, en passant par le « rationalisme
dialectique » de Lautman et de Gonseth, ce qui se met en place à travers de « forts »
points communs, c’est un projet épistémologique qui démontre la grande puissance
d’articulation et la grande diversité de positions de l’un des chapitres de la philosophie
des sciences contemporaines les plus mal connus. Nous pouvons parler à ce propos
d’une véritable « tradition épistémologique » qui a lancé des pistes de recherche alter-
natives au courant dominant, avec des apports épistémiques spécifiques, élaborés à

1.  ENRIQUES, 1906.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 305  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



306 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

même les théories scientifiques. Plus précisément, c’est l’historicité de la science et de
la mathématique en particulier qui caractérise sa spécificité théorique, l’amenant ainsi
à avoir une interprétation différente de son devenir (de Riemann à Weyl et à Gödel),
de la même manière que la ligne Frege-Russell-Hilbert a pu caractériser la stratégie
logiciste du programme néopositiviste.

Tout cela nous conduit à remanier les idées historiographiques courantes touchant la
philosophie de la science contemporaine. C’est là une des tâches les plus importantes de
l’histoire de l’épistémologie que de combler ces lacunes afin d’éviter ces reconstructions
autojustificatives qui se limitent généralement aux seuls événements intérieurs à une
tradition de recherche unique, aussi importante soit-elle. 

Une histoire critique de l’épistémologie nous permet d’étudier ces auteurs (Enriques,
Rey, Brunschvicg, Cavaillès, Lautman, Gonseth, Piaget) et de les inclure dans une
tradition de pensée à l’origine de la « Wende » qui s’est opérée à propos des contenus
scientifiques eux-mêmes, et qui ont permis la naissance de stratégies théoriques alter-
natives. Elle nous permet non seulement de saisir la pluralité des approches qui ont été
élaborées à partir des sciences du XXe siècle, mais également d’éviter de considérer ces
auteurs – ainsi que d’autres qui appartiennent à des traditions de pensée différentes (nous
pensons à Ludwik Fleck, à Hermann Weyl ou à Louis Hjelmslev) – comme des « cas »
isolés ou atypiques. Une histoire de l’épistémologie contemporaine qui se limiterait
strictement à la philosophie des sciences néopositiviste ou post-néopositiviste (Popper
et les épistémologies anglo-saxonnes) ne pourrait en effet qu’élever des « obstacles » à
la compréhension d’autres traditions de pensée. C’est qu’elle tend à considérer tous les
auteurs qui n’entrent pas dans son schéma comme des auteurs « mineurs » et exotiques.
Seule une histoire critique de l’épistémologie nous permettra de comparer les diverses
traditions de pensée en reconnaissant tant leur apport théorique spécifique que leurs
limites, c’est-à-dire à la fois leurs points forts et leurs éventuelles faiblesses. Dès lors,
il ne sera plus possible de critiquer les unes en utilisant la faiblesse des autres, mais il
s’agira de les considérer comme des réponses différentes apportées à des contenus
scientifiques identiques. L’histoire critique de l’épistémologie nous permet ainsi d’éviter
des reconstructions purement imaginaires de son évolution, et surtout, elle peut servir à
réduire la propension à assigner trop souvent des attributs absolus aux composantes de
la recherche scientifique (que l’on parle de composante « logique », « linguistique »,
« historique », « théorétique », « sociologique », etc.).

L’histoire de la philosophie de la science nous porte à tenir compte de manière
critique de tout « le patrimoine épistémologique 2 » contemporain, et à reconsidérer les
différents renversements épistémiques (de la « Wende » conventionnaliste, au tournant
post-conventionnaliste, néopositiviste, et néorationaliste opposant Karl Popper d’un
côté, Enriques, Bachelard et Gonseth de l’autre ; des positions historiques de Fleck,
Hélène Metzger, Georges Canguilhem, François Russo d’un côté, aux épistémologies
historiques anglo-saxonnes de l’autre, etc.). Tout cela montre l’articulation interne des
diverses traditions de pensée, et c’est la prise en considération de l’historicité même de

2.  DUHEM, l906 et GEYMONAT, l985. Mais de son analyse des travaux de Riemann, Enriques tire
l’idée que tout accroissement du patrimoine scientifique induit parallèlement un accroissement du
patrimoine épistémologique.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 306  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



M. CASTELLANA : F. ENRIQUES, G. BACHELARD ET F. GONSETH 307

l’épistémologie 3 qui nous fait prendre conscience de la richesse théorique de cette
tradition italo-francophone, tradition qui parvient à élaborer ses noyaux spécifiques par
sa critique du mouvement conventionnaliste. Ce qui est fondamental pour Enriques, c’est
avant tout l’exigence de fonder la « critique gnoséologique 4 » sur de nouvelles bases.
Pour comprendre le sens vrai de la science, et plus particulièrement des mathématiques,
et face aux philosophies de « la banqueroute de la science », Enriques se donne pour
tâche de penser un savoir singulier – l’épistémologie – qui a pour objet spécifique la
structure de la connaissance scientifique. Cette épistémologie se doit d’analyser juxta
propria principia la science dans son devenir même. En tant que mathématicien, il
introduit ainsi l’exigence de rigueur, mais une rigueur « conçue comme technique de
correction et de critique. Erreurs historiques, paradoxes et sophismes, qui ont marqué
le cheminement des découvertes les plus importantes, deviennent dès lors essentiels 5 ».

C’est dès le début du XXe siècle qu’Enriques considéra l’historicité de la science
comme catégorie épistémologique fondatrice du travail scientifique. Alors que le
Cercle de Vienne prendra l’option logique et fera le choix linguistique pour comprendre
la structure de la science et son unité, Enriques recherchera quant à lui l’unité de la
pensée scientifique dans son histoire même 6. Comme le souligne Ludovico Geymonat,
chez Enriques « science et histoire de la science fusionnent. Entre la science et l’histoire
de la science il n’y a pas de copule “et”, mais une intégration de l’une dans l’autre 7 ».
C’est à partir de ce dispositif qu’Enriques critiquera l’épistémologie conventionnaliste
et la « réaction idéaliste contre la science » en orientant dans les années vingt et trente
ses intérêts vers des travaux d’histoire des sciences ; et c’est au congrès Descartes
de 1937 qu’il élaborera les fondements d’une « nouvelle épistémologie 8 » fondée sur
la considération de l’historicité intrinsèque de la science. Bachelard déchiffrera dans
I Problemi della scienza un véritable « renversement de la perspective épistémologique
traditionnelle9 » par la critique du conventionnalisme qui y est menée, et pour la stratégie
néorationaliste qui y est déployée. D’où l’inauguration d’un parcours de recherche
épistémologique absolument autonome, riche par ses nombreuses contributions aux
fondements de la géométrie et de la physique, parcours qui, s’il trouve en France

3.  Nous considérons l’histoire de l’épistémologie différemment de « l’épistémologie historique
[comprise] comme méta-épistémologie » de Jan Hacking, où l’épistémologie historique se définit par
une étude historique des concepts généraux (« organizing concepts ») conçus comme objectivité,
démonstration, raison, probabilité, etc. HACKING, 1995, p. 94, reconnaît sa dette envers Bachelard :
« Nous pouvons tous nous considérer, en manière peu connue, comme ses disciples intellectuels,
même si notre travail s’avère différent. »

4.  ENRIQUES, 1906, ici, l985, p. 7. 
5.  ENRIQUES, 1915, ici 1995, p. X. 
6.  Il faut avoir présent à l’esprit le caractère contemporain de la fondation de la revue Scientia (1907)

par Enriques, et les premières réunions tenues à Vienne de ceux qui devinrent les protagonistes du
néopositivisme logique. Pour une histoire critique de l’épistémologie, ces coïncidences prennent un
sens tout particulier, car elles démontrent la même préoccupation scientifique et une même atmosphère
culturelle, d’où a pu naître l’exigence commune de fonder, avec des moyens très différents, ce savoir
nouveau qu’est l’« épistémologie ». 

7.  GEYMONAT, 1989, p. 194. 
8.  Après sa défaite en Italie face à la réaction idéaliste de Benedetto Croce et de Giovanni Gentile,

Enriques poursuivra son travail d’historien des sciences en dirigeant des collections éditoriales en
France, ce qui explique sans doute que sa pensée épistémologique n’y soit pas totalement inconnue. 

9.  BACHELARD, 1934, ici 1971, p. 52. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 307  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



308 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

son espace de développement, connaît son approfondissement en Suisse, avec Gonseth
et Piaget 10.

C’est encore avec Enriques que s’instaure une tradition autonome de cette recherche
que l’on peut qualifier d’« épistémologie néorationaliste italo-francophone ». Pas plus
que la tradition néopositiviste elle n’est homogène, ne serait-ce que par la présence et
le nombre de savants-philosophes, de philosophes-épistémologues et d’historiens des
sciences. Elle se développe en réalité en deux phases, et la stratégie théorique avancée
par Enriques y joue un rôle décisif. La première phase (entre 1907 et 1920) se caractérise
par un « rationalisme expérimental 11 », accepté par Rey. Ce « nouveau rationalisme »,
cette « nouvelle philosophie de la science » doivent permettre de comprendre les
méthodologies singulières qui sont en acte dans les diverses théories scientifiques ;
mais ils doivent avant tout sauvegarder les « valeurs objectives » de la connaissance
scientifique, une idée qui est également présente dans les premiers ouvrages de Moritz
Schlick, Hans Hahn, Otto Neurath et Hans Reichenbach.

À cette première phase du néorationalisme épistémologique initiée par Enriques, Rey
et Brunschvicg apportent une contribution considérable quant à la nécessité de fonder
la philosophie des sciences sur son historicité. Ils s’engagent à redéfinir une nouvelle
image de la science post-conventionnaliste en en développant l’aspect constructiviste,
et ils élaborent une véritable épistémologie de la physique mathématique ; en effet,
toute la physique contemporaine, d’Einstein à la mécanique quantique, n’est autre qu’une
« physique-mathématique ». Ce noyau théorique constitue selon Geymonat l’apport
décisif de la pensée épistémologique italo-française : une pensée qui a parfaitement
saisi cette situation de la science contemporaine, en donnant une nouvelle dimension
épistémique au rapport existant entre mathématiques et sciences expérimentales. Au
XXe siècle,

« [i]l n’y a pas eu d’une part une révolution de la physique et de l’autre une révolution
de la mathématique, mais bel et bien une révolution de la physique mathématique. Que
la théorie de la relativité appartienne à la physique-mathématique […] est une idée
fondamentale qui fut bien comprise par la pensée française12 ».

Une histoire critique de l’épistémologie nous permet dès lors de découvrir les
noyaux communs à ces différents auteurs. Étudiés individuellement, ils semblent ne
pas manifester beaucoup d’intérêt pour le développement de la philosophie de la
science. Considérés à nouveaux frais dans le cadre d’une histoire plus objective de ce
savoir, ils retrouvent alors leur juste place théorique grâce à leurs références scientifiques
communes (de Riemann à Einstein et Weyl, en passant par les premières découvertes
de la mécanique quantique), références qui trouveront chez Bachelard leur pleine justi-
fication épistémique 13. Le « rationalisme expérimental », avancé au cours de ces mêmes

10.  Voir WITKOWSKI, l985-1986 et 1987.
11.  Voir notre introduction à ENRIQUES, l975. 
12.  GEYMONAT, 1986, p. 73 ; sur l’épistémologie de la physique-mathématique en France et en

Italie, voir CASTELLANA, 2004.
13.  Sur ce point, voir CASTELLANA, 1991. Dans son Essai sur la connaissance approchée (1928),

Bachelard fonde sa philosophie de l’approximation en développant les idées d’Enriques et en analysant
les travaux de Riemann. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 308  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



M. CASTELLANA : F. ENRIQUES, G. BACHELARD ET F. GONSETH 309

années, que ce soit par Enriques, Rey ou Brunschvicg14, est l’indice d’un effort épistémo-
logique commun marquant une prise de distance définitive à l’égard du mouvement
conventionnaliste, tant par le biais d’une considération historique des théories scientifiques
que par les nouveaux rapports établis entre mathématique et physique. C’est sur le
renouvellement méthodologique imposé par la géométrie différentielle, la topologie et le
calcul tensoriel, que se fonde le nouveau statut épistémique de la physique-mathématique
défendu par Enriques et par Brunschvicg : ils la considèrent tous deux comme une
science autonome déployant des styles de rationalité tout à fait spécifiques.

Ce « rationalisme expérimental » est le produit d’une prise de conscience des révolu-
tions imposées par Riemann, Ludwig Boltzmann et Heinrich Hertz. D’après Annibale
Pastore, à cause du primat assigné au théorique et du fait des transformations de sens
imposées aux notions communes (masse, force, matière, etc.), ces révolutions ont engendré
« une révolution dans la philosophie des sciences 15 » elle-même. Enriques, comme
Pastore et Brunschvicg, suivis rapidement par Bachelard, élaboreront l’idée que chaque
révolution scientifique tout à la fois provoque une révolution de la raison et enrichit le
patrimoine épistémologique. C’est une idée que l’on trouve déjà dans les fragments
philosophiques de Riemann, et dont Enriques ne fera que développer l’« épistémologie
germinale ». L’idée de Riemann, qui trouvera chez Einstein son expression majeure,
concerne l’étroite solidarité existant entre structures géométriques abstraites et nature
des phénomènes physiques : ce qui constituera pour Enriques l’instrument fondamental
d’une garantie de la pluralité des géométries, de leur valeur véritative et de l’objectivité
des expériences physiques. Pour lui, en effet, « l’espace physique est une approximation
objectivante de l’espace géométrique 16 » dont il trouve la preuve épistémologique la
plus éclatante dans Geometrie und Erfahrung d’Einstein. Les concepts géométriques
abstraits de « variété différentielle » et de « fonction de Riemann » expliquent les formes
d’existence réelle des phénomènes physiques. C’est là pour Enriques la question fonda-
mentale de toute philosophie des sciences : celle des rapports entre les sciences et le
réel, entre les mathématiques abstraites et le réel. Cette question de nature épistémo-
logique s’est posée à la naissance des géométries non-euclidiennes, mais elle est ensuite
devenue stratégique dans les doctrines relativistes, ainsi qu’en mécanique quantique
(que l’on pense aux grands débats entre Einstein et Bohr). Enriques reconnaît le rôle
essentiel que joue cette question dans le cadre de son « rationalisme expérimental ». Il
le pose comme l’un des noyaux théoriques de sa stratégie anti-néopositiviste de la
période des années 1930, un noyau et une stratégie qui seront repris et approfondis par
Lautman et Gonseth en vue de fonder leurs propres programmes épistémologiques 17.

Ce noyau théorique relie tous les protagonistes de la tradition néorationaliste italo-
francophone – dans ses deux phases – par une analyse partagée des motivations et des
modalités de l’application des théories mathématiques abstraites au monde réel. Cela
devient le point fort de cette tradition de pensée qui, face aux positions analytiques et

14.  Il faut ajouter Annibale Pastore (1869-1954), maître à penser d’Antonio Gramsci et de Ludovico
Geymonat à l’université de Turin ; il fut le premier à utiliser le terme d’« épistémologie » en Italie, et
ce dans son ouvrage d’esprit bachelardien intitulé Del nuovo spirito della scienza e della filosofia, voir
PASTORE, 1906. Sur cet auteur, voir CASTELLANA, 1982. 

15.  PASTORE, 1906, p. 107. 
16.  ENRIQUES, 1906, ici 1985, p. 267. 
17.  GONSETH, 1936 et LAUTMAN, 1937. Sur Lautman, voir CASTELLANA, 1978 et 1990, p. 54-90. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 309  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



310 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

conventionnelles des théories mathématiques, recherche des interactions entre les fonde-
ments de la mathématique et les fondements de la physique. Enriques, Brunschvicg,
Bachelard, Gonseth, Lautman et Cavaillès expliquent leur position anti-néopositiviste
propre par leur considération différente de la pensée mathématique : les mathématiques
ne sont pas des langages de la physique, mais de véritables théories qui « pensent le
réel et les objets physiques » avec leurs propriétés spécifiques. Les mathématiques ont
affaire à des objets spécifiques dotés d’une structure interne autonome et de lois
propres18, et chacune des sciences contemporaines se caractérise par ses manières propres
de « réaliser la pensée mathématique ». L’analyse critique des travaux de Riemann et
de Klein (Enriques), de la théorie des groupes (Brunschvicg), de l’algèbre non commu-
tative dans les travaux de Dirac et des espaces vectoriels hilbertiens (Bachelard), de la
topologie algébrique de Noether, de la théorie des espaces symétriques de Cartan et des
premiers travaux logiques de Gödel et de Gentzen (Cavaillès et Lautman), des travaux
mathématiques de Weyl, Bernays et Heyting (Gonseth) conduit à la nécessité d’une
« nouvelle philosophie mathématique ». Pour Enriques, tout l’effort « de l’épistémologie
nouvelle » est bel et bien de comprendre la vraie nature des mathématiques. Ce sont
surtout Cavaillès, Lautman et Gonseth qui élaboreront la nouvelle stratégie du néo-
rationalisme épistémologique dans sa deuxième phase, et ils seront les premiers épisté-
mologues à pouvoir comprendre « le nouvel esprit de la logique mathématique de
Gödel », car sa philosophie implicite était considérée par eux comme très éloignée du
programme logiciste du néopositivisme. Alors qu’ils ne pouvaient avoir connaissance
de l’existence du Nachlass de Gödel, leur « tactique épistémologique19 » et leur position
historique leur a néanmoins permis de donner de la pensée mathématique des années
trente une interprétation totalement différente de celle qui est sortie des canons néo-
positivistes. Leur engagement théorique visait avant tout à sauvegarder le caractère
autonome et objectif de la pensée mathématique, à comprendre « l’expérience mathé-
matique » dans le cadre même de l’évolution de ses concepts et, comme le formulait déjà
Brunschvicg dès 1912, à « retourner sur l’histoire même, à rechercher les convergences
et la coordination des résultats qui ont été obtenus aux différentes périodes, et à les
enregistrer comme les marques positives de l’objectivité 20 ». 

Cette nouvelle « philosophie mathématique » au sens d’Enriques et de Brunschvicg
visait à comprendre les « contenus » des théories mathématiques ainsi que leurs
changements qualitatifs ; et les épistémologues francophones surent parfaitement saisir
la relative intransigeance du monde mathématique de cette période (Kurt Gödel, Emil
Artin, Arend Heyting, Emmy Noether, Hermann Weyl, Paul Bernays, etc.) à l’égard de
la conception néopositiviste de cette discipline. Dans les traces de Weyl et de Heyting, ils
assigneront à la « philosophie mathématique » la tâche d’analyser le procès de « création
des idées mathématiques ». La cohérence de l’axiome du choix et l’hypothèse généralisée

18.  DESANTI, 1968. Sur cet auteur, voir CASTELLANA, l985, chap. II.
19.  Voir PETITOT, 1987. Ce n’est que très récemment qu’a été rendu public le Nachlass de Gödel

où s’expriment toutes ses critiques à l’encontre de la philosophie de la mathématique néopositiviste.
C’est d’ailleurs ce même Gödel qui publia dans les années cinquante deux articles extrêmement
importants dans les colonnes de la revue Dialectica de Gonseth. Sur cette question, voir SHANKER, dir.,
199l et CASTELLANA, 1990, p. 50-90. Les écrits philosophiques de Gödel n’ayant été publiés
qu’en 1995, voir GÖDEL, 1995.

20.  BRUNSCHVICG, 1912, ici 1974, p. 463. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 310  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



M. CASTELLANA : F. ENRIQUES, G. BACHELARD ET F. GONSETH 311

du continu (1938-1940) de Gödel, le développement de la métamathématique par
Gerhard Gentzen et par Jacques Herbrand, l’algèbre abstraite et les théorèmes de non-
commutativité constitueront, pour ces philosophes francophones de la mathématique,
des événements nécessitant un bouleversement radical des perspectives théoriques et des
instruments d’analyse. En ce sens, la Philosophie mathématique de Gonseth (1939) 21

et le débat entre Cavaillès et Lautman 22 concernant « la pensée mathématique » appa-
raissent comme le manifeste d’une vision « dialectique » des mathématiques qui tente
de comprendre l’ensemble de ces transformations à travers une méthodologie historique
propre. Leur objectif était de déchiffrer cette « Wende » opérée par les théorèmes de
Gödel, qui était également à la source d’un véritable bouleversement épistémologique.
Comme Enriques l’avait déjà affirmé à propos des travaux de Riemann, Cavaillès, Lautman
et Gonseth pensaient que la « nouvelle mathématique » et le « nouvel esprit de la logique
mathématique » exigeaient maintenant une posture épistémologique nouvelle. Si rigueur
et objectivité, démonstration et vérité, symboles et réalité étaient étroitement connectés
chez Gödel, cela ne pouvait absolument pas être compris par une vision analytique des
mathématiques. Ainsi, d’après Jean Petitot, Lautman a surtout découvert dans les
travaux gödeliens un « niveau qualitatif intégral » qualifié de « niveau lautmanien » :
« C’est le continent inconnu de la philosophie des sciences. Il relie démonstration,
vérité, objectivité et herméneutique 23. »

L’épistémologie italo-francophone nous permet dès lors de voir tout autrement le
problème de l’unification des sciences, et ce par l’introduction d’une catégorie hermé-
neutique : celle de l’historicité des « contenus objectifs des théories mathématiques »
et de leur progression interne. Cette grille interprétative donne une signification différente
aux nouveaux concepts introduits par Gödel, et Lautman s’engage alors à trouver l’unité
conceptuelle de champs théoriques divers, cette « histoire cachée dans les liens structuraux
entre la réalité empirique et la portée ontologique des mathématiques », cette « structure
dialectique » qui est « aussi bien génératrice de réalités mathématiques abstraites que de
conditions d’existence pour l’univers des phénomènes »24. Bachelard, Cavaillès, Lautman
et Gonseth assignent ainsi à la philosophie de la mathématique la tâche de découvrir
« le moment de la genèse », « le moment générateur », la « dialectique ad hoc » qui
serait intérieure au développement conceptuel des mathématiques. La philosophie de la
science doit alors saisir les moments constitutifs du savoir mathématique dans leurs
articulations historiques : les mathématiques connaissent un développement particulier
possédant une méthodologie dialectique autonome, et ce sont en effet les méthodologies
qui réalisent les « objets » mathématiques dans leurs « horizons de réalité ». Pour cette
tradition de pensée italo-francophone, seule une approche à la fois historique et épistémo-
logique du « continent mathématique » peut permettre de comprendre de manière globale
le caractère cognitif des mathématiques, ainsi que le rôle de ces principes généraux qui
pour Gödel transcendent l’arithmétique. Elle permet aussi de comprendre les changements,

21.  En Suisse, Gonseth a cherché à réunir les mathématiciens qui n’acceptaient pas la réduction de
la pensée mathématique au langage syntaxique. Voir GONSETH, 1939 et 1941, et sur cette question, voir
CASTELLANA, 1990, p. 74-90.

22.  Pour ce débat qui a eu lieu à la Société française de philosophie en février 1939, voir
CAVAILLÈS et LAUTMAN, 1946. Pour une analyse de ce débat, voir CASTELLANA, 1990.

23.  PETITOT, 1991, p. 278. 
24.  LAUTMAN, 1977, p. 254. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 311  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



312 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

les rectifications continues et la « mutation corrélative des méthodes ». Seule une
perspective historique permet de saisir leur aspect à la fois qualitatif et intégral. C’est
en devenant une catégorie épistémologique centrale qu’elle permet en effet de saisir
l’historicité même des « objectivités mathématique 25 ». C’est seulement à ce niveau
que l’on est en mesure de saisir les différences qualitatives entre les changements
conceptuels ; et tant pour Lautman, Gonseth que Cavaillès, il est fondamental ici d’intro-
duire cette notion de « dialectique » dans les sciences mathématiques. La « dialectique
dans les mathématiques » est l’instrument épistémique indispensable pour appréhender
les « liaisons structurales » entre la pensée et le réel, entre les schèmes logiques et le
réel, entre l’analytique et l’ontologie. C’est de là que provient l’idée fondamentale de la
tradition épistémologique néorationaliste italo-francophone, déjà définie par Enriques
dans son ouvrage Per la storia della logica 26, et renforcée par une réflexion critique
portant sur les travaux métamathématiques de Gödel : « […] la véritable logique n’est
pas a priori par rapport aux mathématiques, mais il faut à la logique une mathématique
pour exister27. » Le rapport dialectique entre abstraction et réalité, entre théories et idées,
entre les contenus conceptuels et leur explicitation externe caractérise la véritable « expé-
rience mathématique » qui est amenée à engendrer de nouvelles structures catégoriales.

Pour Lautman et Gonseth ce sont les premiers travaux de Gödel et de Weyl qui ont
permis de reconnaître ce parallélisme « mystérieux » entre physique et mathématiques,
et c’est la raison pour laquelle il a été nécessaire de concevoir la physique-mathématique
comme une science autonome, ce que Bachelard avait de son côté parfaitement compris.
Cette science permet de réaliser et de diversifier les objets mathématiques, de lier théorie
et expérience, de rendre historiques les concepts théoriques dans les doctrines physiques,
et de construire l’objectivité des phénomènes dans le cadre du devenir des idées mathé-
matiques. Enriques a évoqué une « raison mathématique qui part en reconnaissance de
l’inconnu 28 », et c’est parce qu’il a compris cette révolution de la raison scientifique que
Bachelard voit dans la pensée d’Enriques le fondement d’un new deal épistémologique.
Petitot, qui est aujourd’hui l’un des héritiers français de cette tradition de recherche, a
relevé dans les travaux épistémologiques d’Enriques, Bachelard, Lautman, Gonseth et
Cavaillès cette idée fondamentale :

« […] les mathématiques sont l’instrument le plus important pour constituer une hermé-
neutique de l’objectivité et même pour les procès de construction de cette objectivité29. » 

Une histoire critique de l’épistémologie nous a permis de comprendre un axe fort
d’une tradition de recherche qui a concentré tous ses efforts théoriques sur la physique-
mathématique contemporaine, alors que la philosophie de la science standard concentrait
les siens sur la logique mathématique, de Frege à Hilbert. Enriques a opéré un choix
épistémologique fondé sur une tradition scientifique qui va de Riemann à Einstein,
tandis que les autres épistémologues francophones ont continué à penser le rôle des
mathématiques dans le sens d’un approfondissement des premiers travaux de Gödel et

25.  DESANTI, 1968.
26.  ENRIQUES, 1922.
27.  LAUTMAN, 1977, p. 48.
28.  ENRIQUES, 1936, ici 2004, p. 24.
29.  PETITOT, 1991, p. 277. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 312  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



M. CASTELLANA : F. ENRIQUES, G. BACHELARD ET F. GONSETH 313

de Weyl. Or, ce choix épistémique n’a pas toujours été bien compris ; les idées avancées
par Enriques dans les premières années du XXe siècle ont été interprétées comme étant
encore liées aux débats vétéro-positivistes, ses travaux, comme ceux des autres auteurs
francophones, ayant toujours refusé d’épouser le logicisme. Mais les raisons de ce
refus n’ont jamais été analysées : son choix épistémologique d’une vision proprement
historique de la science a été perçu comme une option philosophique purement générique.
Il a certes été considéré comme un grand mathématicien, comme un historien des
sciences important, porteur d’une vision scientifique du monde (et c’est pour cela que
les néopositivistes l’ont considéré comme leur précurseur), mais dénué d’un projet
épistémologique véritablement profond. Une autre raison de son incompréhension, qui
n’est sans doute pas la moindre, est venue de sa considération historique d’une science
comme la mathématique qui avait été jusque-là très peu analysée dans une telle perspec-
tive. Enriques avait une conception expérimentale des mathématiques qu’il avait tirée
de Riemann, la source fondamentale de sa pensée épistémologique. Seule la tradition
de pensée francophone, qui fut également partie prenante d’une analyse approfondie
des travaux de Riemann (avec Brunschvicg et Bachelard), a su découvrir les apports
épistémologiques fondamentaux d’Enriques pour les intégrer à sa propre perspective.
Constructivisme épistémique, idée de l’approximation scientifique, « méthode de correc-
tion progressive », rationalisme expérimental, justification de la physique-mathématique,
primat théorique de l’erreur, tous ces thèmes pouvaient dès lors prendre tout leur sens
dans une vision de la connaissance scientifique intrinsèquement historique.

Pour Bachelard, Enriques a ouvert un nouveau type de savoir, l’épistémologie dans
sa dimension historique, un savoir pour lequel la connaissance scientifique est conçue
comme une activité incessante de correction et de construction de théories toujours plus
complexes. Sa rationalité est constituée par un processus d’approximations successives
et de substitution des principes. Pour Enriques, l’engagement épistémologique doit
avant tout déterminer les périodes de crise de la pensée scientifique qui représentent les
moments les plus significatifs d’un accroissement de la science ; là, non seulement
science et histoire de la science viennent fusionner, mais histoire et épistémologie viennent
se fondre dans l’analyse critique des sciences, et en particulier de la mathématique. En
ce sens, l’idée qu’Enriques opposait aux dérives conventionnalistes et aux différents
paramètres idéalistes, et selon laquelle « il n y a pas de théories vraies, mais seulement
des théories plus ou moins vraies 30 », assume ici toute son épaisseur théorique. Le
point de vue épistémique essentiel est alors que dans la science le parcours cognitif est
un parcours intra-théorique où, comme l’affirme Bachelard, on va « du rationnel au
réel ». Le parcours cognitif ne va pas de l’expérience à la théorie, mais d’une théorie à
une autre, là où l’objet scientifique reçoit sa physionomie conceptuelle. Toute théorie
est une réalisation du rationnel, et l’objet, qui est lui aussi construit, est une « raison
confirmée » (Bachelard).

Si nombre de ces idées, développées par la tradition de recherche italo-francophone,
appartiennent également à d’autres traditions de recherche (qu’elles soient poppériennes
ou post-poppériennes), c’est néanmoins dans le courant de l’épistémologie historique
qu’elles ont connu une intégration vraiment précise. D’ailleurs, l’histoire de l’épisté-
mologie contemporaine est riche de ces phénomènes d’intégration qui sont à l’origine

30.  ENRIQUES, 1906, ici 1985, p. 270. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 313  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



314 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

de multiples développements et source d’importants résultats (par exemple l’intégration
du néopositivisme à la philosophie pragmatiste américaine et à la tradition analytique
anglaise). Ainsi, l’intégration de la pensée d’Enriques à la tradition historique de l’épisté-
mologie française a pu produire une stratégie théorique riche en articulations et en
développements significatifs pour les perspectives ouvertes en particulier en mathé-
matiques. Seule une histoire de l’épistémologie conduite de manière critique peut à la
fois produire une analyse comparée des différentes intégrations et saisir les noyaux
fondamentaux de toutes les traditions de pensée. Mais ces noyaux ont avant tout été
exhibés à partir de leurs sources scientifiques, dans les champs ouverts par des savants
qui ont produit un nombre assez restreint d’idées de nature épistémologique, idées qui
n’en sont pas moins fondamentales (c’est le cas de Riemann et de Gödel, par exemple) ;
des idées qui seront abordées ensuite à partir de tactiques herméneutiques distinctes, et
donc à l’origine de réponses différentes.

L’histoire critique de l’épistémologie reconnaît avant tout un fait extrêmement
important : à des développements scientifiques identiques, on peut donner des réponses
épistémiques différentes. Comme pour toute reconstruction historique objective, elle
part de ses propres finalités théoriques pour caractériser la pluralité des stratégies épisté-
miques qui peuvent naître à propos d’un même fait scientifique. C’est d’ailleurs là une
exigence qui, ces dernières années, a parfaitement été ressentie dans les différents
contextes culturels 31 où elle intervient dans les débats en dénonçant les écarts entre les
modèles de rationalité scientifique construits et les parcours scientifiques réels, écarts
présents dans les courants les plus importants de la philosophie de la science. Il s’agit
donc d’une histoire critique de l’épistémologie, conduite avec des instruments divers et
selon différentes traditions de pensée, qui ne saurait constituer en aucun cas une pure et
simple reconstruction historiographique. En prenant également conscience de l’historicité
de la « méta-science », il devient dès lors possible de considérer le « patrimoine épistémo-
logique » comme un laboratoire d’idées utiles pour comprendre ce « risorgimento
philosophique » qui, pour Enriques, fut toujours en acte dans les sciences.

Mario CASTELLANA

(décembre 2002).
Traduit de l’italien par Charles Alunni.

31.  Ce projet de recherche est présent dans les travaux de LAUDAN, 1984, OLDROYD, 1989 et
WITKOWSKI, 1991.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 314  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



M. CASTELLANA : F. ENRIQUES, G. BACHELARD ET F. GONSETH 315

LISTE DES RÉFÉRENCES

BACHELARD (Gaston), 1934, Le Nouvel Esprit scientifique, Vendôme-Paris, Presses universitaires
de France-Alcan, rééd. Paris, Alcan, 1971.

BRUNSCHVICG (Léon), 1912, Les Étapes de la philosophie mathématique, Paris, Alcan, rééd.
Paris, Blanchard, 1974.

CASTELLANA (Mario), 1978, « La filosofia della matematica in Albert Lautman », Il Protagora,
115, p. 12-24.

CASTELLANA (M.), 1982, « F. Enriques e A. Pastore. Per una storia dell’epistemologia neorazio-
nalistica », in POMPEO FARACOVI (Ornella), dir., Federigo Enriques. Approssimazione e
verità, Livourne, Belforte Editore Libraio, p. 123-130.

CASTELLANA (M.), 1985, Epistemologia debole. Bachelard, Desanti, Raymond, Vérone, Bertani.
CASTELLANA (M.), 1990, « Alle origini della “nuova epistemologia”. Il Congrès Descartes

del 1937 », Il Protagora, 17-18, p. 11-100.
CASTELLANA (M.), 1991, « Geometrie e filosofia. Enriques interprete di Riemann », in CIMINO

(Guido), SANZO (Ubaldo) et SAVA (Gabriella), dir., Il Nucleo Filosofico della scienza, Galatina/
Lecce, Congedo Editore, p. 249-272.

CASTELLANA (M.), 2004, Razionalismi senza dogmi. Per una epistemologia della fisica-matematica,
Soveria Mannelli, Rubbettino Editore.

CAVAILLÈS (Jean) et LAUTMAN (Albert), 1946, « La pensée mathématique », Bulletin de la Société
française de philosophie, t. XL, p. 1-39.

DESANTI (Jean-Toussaint), 1968, Les Idéalités mathématiques, Paris, Seuil.
DUHEM (Pierre), 1906, La Théorie physique, son objet et sa structure, Paris, Chevalier et Rivière.
ENRIQUES (Federigo), 1906, I Problemi della scienza, Bologne, rééd. Bologne, Zanichelli, 1985.
ENRIQUES (F.), 1915, Lezioni sulla teoria geometrica delle equazioni e delle funzioni algebriche,

Bologne, rééd. Bologne, Zanichelli, 1995.
ENRIQUES (F.), 1922, Per la storia della logica. I principii e l’ordine della scienza nel concetto

dei pensatori matematici, Bologne, Zanichelli.
ENRIQUES (F.), 1936, Il Significato della storia del pensiero scientifico, Bologne, Zanichelli, rééd.

Manduria, Barbieri, 2004.
ENRIQUES (F.), 1975, Il Razionalismo sperimentale. Antologia, éd. Mario CASTELLANA, Lecce,

Milella.
GEYMONAT (Ludovico), 1985, Lineamenti di filosofia della scienza, Milan, Mondadori.
GEYMONAT (L.), 1986, « Tre domande per Ludovico Geymonat », in Due culture a confronto : la

filosofia della scienza in Francia e in Italia nel Novecento, Vérone, Bertani, p. 72-75.
GEYMONAT (L.), 1989, « Lo storicismo scientifico di F. Enriques », in SIMILI (Raffaella), dir.,

Federigo Enriques. Filosofo e scienziato, Bologne, Cappelli, p. 191-199.
GÖDEL (Kurt), 1995, Unpublished philosophical essays, éd. Francisco RODRÍGUEZ-CONSUEGRA,

Bâle-Berlin-Boston, Birkhäuser Verlag.
GONSETH (Ferdinand), 1936, Les Mathématiques et la réalité. Essai sur la méthode axiomatique,

Paris, Alcan, rééd. Paris, Blanchard, 1974.
GONSETH (F.), 1939, Philosophie mathématique, Paris, Hermann (Actualités scientifiques et

industrielles, 837).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 315  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



316 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

GONSETH (F.), 1941, Les Entretiens de Zurich sur les fondements et la méthode des sciences
mathématiques, Zurich, Leemann.

HACKING (Jan), 1995, « L’epistemologia come metaepistemologia », in LA VERGATA (Antonello)
et PAGNINI (Alessandro), dir., Storia della filosofia, storia della scienza. Saggi in onore di
Paolo Rossi, Scandicci, La Nuova Italia, p. 93-110.

LAUDAN (Larry), 1984, Scienza e ipotesi, Rome, Armando.
LAUTMAN (Albert), 1937, Essai sur les notions de structure et d’existence en mathématiques,

Paris, Hermann (Actualités scientifiques et industrielles).
LAUTMAN (A.), 1977, Essai sur l’unité des mathématiques et divers écrits, Paris, Union générale

d’éditions.
OLDROYD (David), 1989, Storia della filosofia della scienza, Milan, Il Saggiatore.
PASTORE (Annibale), 1906, Del nuovo spirito della scienza e della filosofia, Turin, Bocca.
PETITOT (Jean), 1987, « Refaire le “Timée”. Introduction à la philosophie mathématique d’Albert

Lautman », Revue d’histoire des sciences, t. XL, 1, p. 79-115.
PETITOT (J.), 1991, « Idéalités mathématiques et réalité objective », in Hommage à Jean-Toussaint

Desanti, Mauvezin, Trans-Europ-Repress, p. 213-282.
SHANKER (Stuart G.), dir., 1991, Il Teorema di Gödel.Una messa a fuoco, Padoue, Muzzio.
WITKOWSKI (Lech), l985-1986, « Il caso Enriques (alle radici del neorazionalismo e della strategia

genetica nell’epistemologia del ‘900) », Annali della facoltà di Lettere e di Filosofia
dell’Università degli studi di Perugia, vol. XXIII, p. 101-126.

WITKOWSKI (L.), 1987, « The Philosophy of science in Italy and the critical rationalism in
Europe », in MINAZZI (Fabio) et ZANZI (Luigi), dir., La Scienza tra filosofia e storia in Italia
nel Novecento, Rome, Istituto Poligrafo, p. 385-421.

WITKOWSKI (L.), 1991, « La ricezione dell’epistemologia di L. Brunschvicg », Filozofia, Acta
Universitatis Nicolaï Copernici, Torun, vol. XII, p. 16-50.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 316  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 317-329.

PAUL BERNAYS ET LA RÉNOVATION
DES FONDEMENTS PHILOSOPHIQUES

DES MATHÉMATIQUES

Gerhard HEINZMANN

RÉSUMÉ : L’histoire des fondements des mathématiques du XXe siècle montre qu’il nous
faut réviser la signification des notions philosophiques traditionnelles comme « évidence »,
« existence », « expérience » ou « rationalité ». On expose comment le logicien Paul Bernays,
familier des conceptions de la philosophie de Jacob Friedrich Fries et de Léonard Nelson,
donne aux résultats techniques une interprétation philosophique dont il s’inspire de plus en
plus – à partir du milieu du siècle – de la « philosophie ouverte » de Ferdinand Gonseth. Bien
avant Thomas Kuhn, Bernays conçoit la révision envisagée non pas simplement comme une
question de vérité ou de fausseté, mais comme un problème exigeant l’introduction d’un
nouveau système conceptuel. Cependant, l’affaiblissement du concept de vérité est pour lui
une conséquence épistémologique provenant de la théorie de la connaissance adoptée et
non une conséquence méthodologique issue d’un changement de paradigme et donc d’une
incommensurabilité.

MOTS-CLÉS : Bernays, Gonseth, intuition, structures schématiques, « expérience mentale », complé-
mentarité.

ABSTRACT : The history of the foundations of mathematics in the XXth century leads to a revision
of the meaning of traditional philosophical notions such as « evidence », « existence », « experience »
or « rationality ». This paper focuses on the influence of Ferdinand Gonseth’s « open philo-
sophy » on Paul Bernays’ philosophical interpretations of the technical results in the foundations.
Familiar with the ideas of Jacob Friedrich Fries and Léonard Nelson, the logician Bernays turns
at the middle of the century more and more towards Gonseth’s ideas. Quite before Thomas Kuhn,
Bernays considers the revisions under consideration not simply as a problem of truth and false-
hood, but as a task requiring the introduction of a new conceptual system. Indeed, in opposition
to Kuhn, according to Bernays, the necessary change is less the consequence from a change of
paradigm and methodological incommensurability as a epistemological necessity.

KEYWORDS : Bernays, Gonseth, intuition, schematic structures, mental experience, complementarity.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 317  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



318 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

ZUSAMMENFASSUNG : Die Geschichte der Grundlagen der Mathematik im 20. Jahrhundert
belegt die Notwendigkeit einer Revision der Bedeutung von traditionellen philosophischen
Begriffen wie « Evidenz », « Existenz », « Erfahrung » oder « Rationalität ». Der Gegenstand dieses
Artikels ist der Einfluss von Ferdinand Gonseths « Offener Philosophie » auf die philosophische
Interpretation von Paul Bernays’ technischen Resultaten in den Grundlagen. Vertraut mit den
Ideen von Jacob Friedrich Fries und Léonard Nelson, wendet sich der Logiker Bernays zur Mitte
des Jahrhunderts mehr und mehr den Ideen Gonseths zu. Schon vor Thomas Kuhn betrachtet
Bernays dabei die anstehende Revision nicht einfach als ein Problem von Wahrheit oder Falschheit,
sondern als die Aufgabe der Einführung eines neuen konzeptuellen Systems. Der Grund ist aber
hierfür weniger ein Paradigmenwechsel oder methodologische Inkommensurabilität als erkenntnis-
theoretische Notwendigkeit.

STICHWÖRTER : Bernays, Gonseth, Anschauung, schematische Strukturen, Geistesexperiment, Komple-
mentarität.

Gerhard HEINZMANN, né en 1950, a fait ses études de mathématiques et de philosophie à Fribourg-
en-Brisgau, Heidelberg, Sarrebruck et Paris VII. Assistant de recherche au Collège de France (1981-
1983), Hochschulassistent à l’université de la Sarre, il devient en 1990 maître de conférences, puis
professeur à l’université Nancy 2. Directeur du « Laboratoire de philosophie et d’histoire des sciences
– Archives Henri-Poincaré » (UMR 7117 du CNRS), ses recherches portent sur la philosophie de la
logique et des mathématiques et tout particulièrement sur l’œuvre de Poincaré. Mais ses domaines
d’intérêts concernent également les aspects systématiques de la philosophie de la connaissance, la philo-
sophie grecque, l’histoire des sciences, l’empirisme logique et la philosophie du langage ; il a publié
de nombreux travaux sur les œuvres de Charles Sanders Peirce, Henri Poincaré, Ferdinand Gonseth et
Jean Cavaillès que l’on pourra consulter sur le site Internet : <http ://www.univ-nancy2.fr/poincare>.

Adresse : Laboratoire de philosophie et d’histoire des sciences – Archives Henri-Poincaré, Université
de Nancy 2, 23 bd Albert-Ier, F-54015 Nancy Cedex.

Courrier électronique : Gerhard.Heinzmann@univ-nancy2.fr

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 318  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

http://www.univ-nancy2.fr/poincare
mailto:Gerhard.Heinzmann@univ-nancy2.fr


G. HEINZMANN : PAUL BERNAYS 319

La naissance, autour de 1900, de la logique symbolique, de la théorie des ensembles
et du nouveau rôle que l’on attribue à la méthode axiomatique est accompagnée d’un
aspect unificateur qui se manifeste déjà dans le choix des titres d’ouvrages. En effet,
depuis le Formulaire de mathématiques 1 de Giuseppe Peano, les fondements des
mathématiques remplacent les fondements de la géométrie et de l’arithmétique et restent
pendant tout le siècle un titre courant. Commençant avec The Principles of mathematics
de Bertrand Russell2 et terminant avec The Principles of mathematics revisited3 de Jaakko
Hintikka, on trouve un grand nombre d’ouvrages sur les fondements, les principes, les
éléments ou la philosophie des mathématiques4. La majeure partie de ces études concerne
la théorie des ensembles et la logique, domaines qui sont abordés selon trois différents
« soucis fondationnels » auxquels s’ajoute un intérêt technique :

a) on les analyse en poursuivant un intérêt d’unification et de clarification. Ainsi on
insiste sur la généralité, le nombre minimal de termes primitifs et d’axiomes, la clarté
du langage ;

b) on les analyse en se plaçant dans un contexte épistémologique. La consistance,
l’existence, la relation entre objets mathématiques et objets physiques, et la question
qu’est-ce qu’une démonstration ? jouent alors un rôle primordial ;

c) on les analyse en visant un intérêt historique ;
d) on les analyse dans un intérêt technique.
Du point de vue de la logique classique, les deux premières approches ont été pour-

suivies à la fois par les philosophes et les mathématiciens. La grande majorité des questions
abordées au XIXe siècle tirent leur origine de la discussion sur les monstres et sur la
formalisation des mathématiques. Il s’agit en fait d’une critique du rationalisme classique
qui prétend que l’on dispose d’une aperception claire et distincte des concepts dans
l’évidence rationnelle 5. 

Si cette critique visait ce que les Anglais appellent un « framework for the working
mathematicien », la flexibilité technique de l’axiomatisation ensembliste donnerait un
résultat satisfaisant et Bernays y aurait contribué d’une manière substantielle. Par contre,
si cette critique concernait le fondement philosophique, le résultat semblerait décevant :
la théorie axiomatisée des ensembles (1er ordre) est déductivement incomplète, inévitable-
ment non standard et nous ne pouvons avoir une idée claire de ce que son modèle
intentionné caractérise. En d’autres termes, nous ne pouvons nous fier à la théorie formelle
sans renoncer à notre intuition d’un contenu conceptuel.

On se demande alors si la traductibilité dans un langage logique et ensembliste
classique est le seul critère de rigueur et de justification, si l’on veut maintenir l’intégralité
scientifique. Une réponse pourrait être « Mathematics without foundations6 ». L’existence

1.  PEANO, 1895-1908.
2.  RUSSELL, 1903.
3.  HINTIKKA, 1996.
4.  Pour plus de détails concernant les thèses soutenues dans cette introduction, voir HEINZMANN, 2004.
5.  VUILLEMIN, 1979.
6.  Titre d’un article devenu célèbre de PUTNAM, 1967.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 319  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



320 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

de propositions formellement indécidables (dans un système arithmétique donné) ou
les problèmes non résolus par les axiomes standard (en théorie des ensembles) n’ont
pas empêché le développement d’une science viable et, en fait, puissante. En consé-
quence, c’est l’idée même de fondements des mathématiques qui pourrait être suspecte.
Les mathématiques pourraient alors être comprises à partir de leur seule pratique. Certes,
on se rappelle la leçon des Lumières : ce qui caractérise le philosophe est l’abandon
d’un système normatif en faveur d’un portrait du comportement. « Le philosophe, dit
Diderot, est celui qui sait s’arrêter juste 7. » Tout en reconnaissant cet enseignement, ne
peut-on pas néanmoins intégrer au comportement la fonction platonicienne du ≥∫z∑µ
{§{∫µa§ ?

En fait, la critique de l’évidence rationnelle – au début du siècle un leitmotiv bien
justifié pour l’entreprise des fondements – ne doit pas revenir, en mathématiques, à son
élimination pure et simple en faveur du raisonnement logique ; sinon, l’évidence analy-
tique serait non suspecte tout comme l’évidence en métamathématique. La conscience que
les mathématiques formalisées ne peuvent être privées d’un élément intuitif pourrait
bien être la devise de Bernays, pourtant l’un des créateurs dans le domaine de la théorie
axiomatique des ensembles.

Né en 1888 à Londres, fils d’un homme d’affaires qui s’installera bientôt à Berlin,
Bernays commence ses études de mathématiques, de philosophie et de physique théorique
dans la capitale de la Prusse où il suit entre autres les cours de Issai Schur, Edmund
Landau, Georg Ferdinand Frobenius, Carl Stumpf, Ernst Cassirer et Max Planck. Après
deux ans et demi, il passe à Göttingen et y assiste aux cours de David Hilbert, Edmund
Landau, Hermann Weyl, Félix Klein, Max Born, Woldemar Voigt et Léonard Nelson
qui était alors le représentant principal de l’école néofriesienne. D’ailleurs, la première
publication de Bernays, imprimée dans les Abhandlungen der Friesschen Schule, a
comme titre Das Moralprinzip bei Sidgwick und bei Kant. En 1912, Bernays soutient
sa thèse de doctorat sur un sujet de la théorie analytique des nombres sous la direction
de Landau. La même année encore, il obtient son habilitation à Zurich où Ernst
Zermelo était depuis 1910 professeur titulaire – ce dernier travail porte sur la théorie
des fonctions. Il devient alors Privatdozent. En contact avec George Polya, Albert Einstein
et Hermann Weyl, il rencontre en automne 1917 David Hilbert à Zurich lorsque celui-
ci donne sa célèbre conférence Axiomatisches Denken. Hilbert l’invite alors à retourner
à Göttingen et à collaborer comme son assistant à ses recherches sur les fondements de
l’arithmétique, qu’il avait récemment reprises. En 1919, Bernays obtient à Göttingen la
venia legendi avec un travail axiomatique sur le calcul propositionnel des Principia
mathematica. À partir de 1922, il est außerordentlicher Professor dans cette même
ville. Dès 1929, il se consacre à la transformation du système neumanien de la théorie
des ensembles, travail qu’il ne publiera qu’à partir de 1937 parce qu’il était mécontent du
caractère artificiel de l’axiomatisation impliquée 8. Après avoir perdu sa venia legendi
en 1933 – c’est Weyl qui faisait soutenir à sa place la thèse de Saunders Mac Lane qu’il
dirigeait 9 –, il reste encore six mois assistant, à titre privé, de Hilbert avant de retourner
comme chargé de cours à Zurich. Il ne parvient qu’en 1939 à obtenir à nouveau sa

7.  DIDEROT, 1986, vol. II, article « Socratique », p. 320.
8.  BERNAYS, 1976b, p. XVI.
9.  Nous remercions Ralf Kroemer pour ce renseignement.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 320  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



G. HEINZMANN : PAUL BERNAYS 321

venia legendi 10, perdue en Allemagne, et il restera Privatdozent jusqu’à 1945, année où
il devient enfin professeur à l’École polytechnique fédérale (EPF). 

Or, depuis 1929, Gonseth est titulaire, à l’EPF, d’une chaire de « Mathématiques en
langue française », mais effectue ses recherches en philosophie des sciences. Gonseth, né
en 1890, donc cadet de deux ans de Bernays, présenta en 1917 son travail de Privatdozent
à l’EPF 11, au moment où Bernays quitta l’université de Zurich pour Göttingen. Mais,
dès la fin des années 1930, sa coopération avec Gonseth sera constante et s’exprime
par l’organisation commune de colloques – il s’agit des Entretiens de Zurich 12 –, la
fondation de structures académiques – ensemble, avec Karl Dürr et Karl Popper, ils
fondent en 1947 la Société internationale de logique et de philosophie des sciences –,
la discussion publiée des idées de son collègue à l’occasion des hommages rendus 13,
des publications communes 14 et surtout l’édition d’une revue – il s’agit évidemment de
Dialectica, fondée en 1947 avec Gaston Bachelard. Dès le premier numéro de Dialectica,
Bernays parle de « notre école de philosophie ouverte » lorsqu’il essaie de repousser
les interprétations qui cherchent à rapprocher trop vite la dialectique de Gonseth de
celle de Hegel 15.

Comment s’explique cette affinité ? D’abord, Bernays peut assurer au philosophe le
lien avec la recherche technique actuelle dans les fondements des mathématiques que
Gonseth, atteint de cécité, avait perdu. Ensuite, Gonseth peut procurer au mathématicien
un cadre philosophique adéquat. Le passage suivant, extrait de la brève biographie de
Bernays que l’on trouve dans Sets and classes, montre en effet que la relation entre les
deux savants est loin d’être unilatérale :

« Im Philosophischen kam ich in näheren Kontakt mit Ferdinand Gonseth, an dessen
philosophischen Seminarien ich mich mehrmals beteiligte. Ich war aufgrund meiner
gedanklichen Auseinandersetzungen mit der Kant-Fries-Nelson’schen Philosophie den
Ansichten Gonseth’s sehr nahe gekommen, und so schloß ich mich seiner philosophischen
Schule an 16. »

10.  BERNAYS, 1976b, p. XVI et SPECKER, 1979, p. 381 sq.
11.  Voir EMERY, 1985, p. 13.
12.  Bernays donne des contributions aux premiers, deuxièmes, troisièmes et quatrièmes entretiens,

voir BERNAYS, 1939b, 1948a, 1952a, 1952b et 1953b.
13.  Voir les hommages rendus par BERNAYS, 1950, 1960, 1970 et 1977, à l’occasion des 60e, 70e et

80e anniversaires de Gonseth ainsi qu’après sa mort.
14.  Voir BERNAYS, 1939a ou les actes des premiers Entretiens de Zurich, mis au point, selon les

propos de Gonseth, « dans une étroite collaboration » avec Bernays.
15.  Voir BERNAYS, 1947, p. 308.
16.  BERNAYS, 1976b, p. XVI. Mise à part l’utilisation fréquente du vocabulaire philosophique de

Gonseth – voir, p. ex., BERNAYS, 1976a, p. 80, 87, 91, 95, 107, 172 sq. et 176 sqq. –, Bernays a
commenté à plusieurs reprises la « philosophie ouverte » de Gonseth d’une manière explicite :
en 1948, il donne aux deuxièmes Entretiens de Zurich une conférence intitulée « Grundsätzliches zur
“philosophie ouverte” », voir BERNAYS, 1948a ; en 1952, lors des troisièmes Entretiens de Zurich, il
esquisse sa philosophie en six thèses tout en soulignant la proximité méthodique de la « philosophie
ouverte », voir BERNAYS, 1952b ; en 1960, il écrit en hommage au 70e anniversaire de Gonseth un article
sur les « Charakterzüge der Philosophie Gonseths », voir BERNAYS, 1960 ; à l’occasion de son
80e anniversaire, il rédige l’article « Die schematische Korrespondenz und die idealisierten Strukturen »,
voir BERNAYS, 1970, reproduit dans les Abhandlungen zur Philosophie der Mathematik, voir BERNAYS,
1976a, et, après la mort de Gonseth, il publie finalement dans Dialectica l’article « Überlegungen zu
Ferdinand Gonseths Philosophie », voir BERNAYS, 1977.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 321  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



322 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Comment doit-on interpréter cette prétendue parenté intellectuelle entre l’école
néofriesienne et la pensée de Gonseth ? 

Grâce à l’étude de Volker Peckhaus 17, on connaît bien la campagne entreprise par
Hilbert en faveur de la création à Göttingen d’un « Extraordinariat » pour la philosophie
systématique des sciences exactes, poste prévu pour Nelson qu’il obtient finalement
en 1919. En fait, Nelson constate « bien des analogies entre l’axiomatique moderne
(d’Hilbert) et la critique de la raison (de Fries) », car selon Fries :

« […] la tâche principale de la philosophie des mathématiques […] est de distinguer ce
qui peut être démontré par la seule logique et ce qui est fondé sur l’intuition. Ainsi le
but principal est d’obtenir un petit nombre d’axiomes, mais néanmoins suffisant pour
obtenir les autres propositions. […] Le développement successif de l’axiomatique est
affiné de telle sorte que l’on peut prouver les limites de la logique en mathématiques en ce
sens qu’il est devenu possible de montrer que l’axiome des parallèles n’est pas dérivable
des autres axiomes. Cependant, remarque Nelson, la non-contradiction de la négation d’une
proposition n’est rien d’autre que le critère kantien d’une proposition synthétique18. » 

Le passage de la pensée de Bernays d’éléments nelsoniens à des éléments gonsethiens
peut être localisé en ce point précis de l’interprétation axiomatique. Cependant, si l’on
choisit comme échelle de réflexion une période de dix ans, le passage prend la forme
d’une évolution subtile ; si l’on choisit une échelle plus courte, on s’aperçoit que
Nelson et Gonseth sont pour ainsi dire rejoints par une courbe possédant deux points
d’inversion. Car, pour l’axiomatique hilbertienne du début du siècle, les axiomes ne
sont pas évidents et ne sont donc plus le résultat d’une connaissance, d’où la nécessité
de chercher une démonstration de non-contradiction. Miriam Franchella nous rapporte
que Bernays, lorsqu’il discute un article de Nelson, soutient en 1927 contre Nelson
justement une position qui refuse aux axiomes tout caractère abstractif 19. Appelons
cette position formaliste. Par contre, il est particulièrement intéressant de rappeler le
but que poursuit Bernays dans l’ouvrage A system of axiomatic set theory, publié sous
la forme d’une série d’articles entre 1937 et 1954 20, et qui compte parmi les contri-
butions majeures en théorie des ensembles. L’axiomatisation n’est plus entendue au sens
formaliste :

« The theory is not set up as a pure formalism, but rather in the usual manner of
elementary axiom theory, where we have to deal with propositions which are understood
to have a meaning, and where the reference to the domain of facts to be axiomatized is
suggested by the names for the kinds of individuals and for the fundamental predicates21. » 

En effet, un système axiomatique de la théorie des ensembles ne peut avoir le même
statut qu’un système axiomatique pour la théorie des groupes ou des nombres. Dans
ces deux cas, il est absolument correct de considérer les modèles de la théorie, tandis

17.  PECKHAUS, 1990.
18.  FRANCHELLA, 1997, p. 18-19 (c’est nous qui traduisons).
19.  FRANCHELLA, 1997, p. 18-20. 
20.  BERNAYS, 1976c.
21.  BERNAYS, 1976c, p. 1.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 322  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



G. HEINZMANN : PAUL BERNAYS 323

que parler des modèles de la théorie des ensembles, considérée elle-même comme
cadre conceptuel des mathématiques, ne fait aucun sens 22.

Quoi qu’il en soit, après les travaux de Kurt Gödel et de Gerhard Gentzen, Bernays
remarque en 1938 :

« Le récent développement de la théorie de la démonstration de Hilbert […] a mené à
une révision du point de vue philosophique […Celui-ci nous force à] reconnaître qu’il
n’est pas possible de tracer une ligne de démarcation nette entre les raisonnements
évidents (sûrs) et les raisonnements attaquables (suspects), quoiqu’on puisse délimiter
différents points de vue méthodiques23. »

Les différents points de vue méthodiques découlent par exemple des travaux de
Gentzen qui suggèrent une séparation nette des méthodes arithmétiques proprement
dites de celles appartenant à la théorie cantorienne des ordinaux. L’équivalence montrée
par Gödel des raisonnements classiques et intuitionnistes dans le domaine de la théorie
des nombres entiers montre, d’une part, la consistance de l’arithmétique et permet,
d’autre part, d’établir que la méthode de Gentzen (induction jusqu’à e0) constitue un
terme intermédiaire entre la méthode « évidente » finitiste et la méthode « attaquable » de
l’intuitionnisme. Or, la révision nécessaire des catégories gnoséologiques d’« évident »
ou « attaquable », entendues comme alternative entre l’évidence logique (le fini) et
l’évidence empirique ou opératoire, n’est pas suffisamment aboutie par l’introduction
d’un synthétique a priori comme le prône la solution kantienne 24. Les anciennes caté-
gories – « évident », « fini »/« attaquable », « infini » – ne sont plus assez spécifiques.
C’est dans la reconnaissance de ce fait que se situe la différence entre Nelson et Gonseth
par rapport à Bernays. Il faut, pour le dire en termes gonsethiens, passer d’un niveau
épistémologique « intuitif » à un niveau épistémologique « théorique ». Ainsi, la démar-
cation se retrouve dans la distinction entre le domaine arithmétique et celui d’un certain
segment non-initial de la théorie des ensembles. La séparation ne s’opère, dira en 1940
Jean Cavaillès, non pas entre le fini et l’infini mais à l’intérieur des ordinaux de la
2e classe 25, donc à l’intérieur d’un infini conceptualisé.

Bernays a très bien vu (et avant Kuhn) qu’une révision n’est pas simplement une
question de vérité ou de fausseté, mais qu’il s’agit d’introduire un nouveau système
conceptuel 26. Cependant, l’affaiblissement du concept de vérité est pour lui une consé-
quence épistémologique provenant de la théorie de la connaissance adoptée et non une
conséquence méthodologique provenant d’un changement de paradigme et donc d’une
incommensurabilité. Comme pour Poincaré et Cassirer, les révisions se font dans le
même paradigme, c’est-à-dire d’une manière évolutive et non révolutionnaire. 

Dans ses thèses exposées au IXe Congrès international de philosophie, tenu en 1937
à Paris, Bernays recommande encore d’autres révisions. Elles concernent la distinction
entre l’intuition arithmétique et l’intuition géométrique, effectuée traditionnellement
selon les éléments temporels et spatiaux. Ce critère devrait être abandonné en faveur

22.  MÜLLER, éd., 1981, p. 268.
23.  BERNAYS, 1938 (c’est nous qui traduisons).
24.  BERNAYS, 1939a, p. 87.
25.  CAVAILLÈS, 1962, p. 261.
26.  BERNAYS, 1948a, p. 275 et 1952a, p. 136.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 323  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



324 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

d’une distinction entre le discret et le continu 27. De plus, au lieu de maintenir la
distinction kantienne entre analytique et synthétique, distinction dont les difficultés
sont aujourd’hui bien connues par les écrits de Quine, il recommande l’introduction de
la distinction entre les éléments d’une théorie motivés formellement et « objectuellement »
(« gegenständlich ») 28.

C’est par le biais de cette dernière distinction que Bernays arrive à lier les principes
gonsethiens de révision et de dualité entre théorie et expérience. En s’opposant à l’empi-
risme logique, par leur conviction qu’il est impossible de saisir le fait brut par une
simple description, Gonseth et Bernays 29 – et avant eux, Poincaré – développent une
méthode d’interaction entre les éléments du langage théorétique et observationnel. Comme
le fait déjà Popper, Gonseth et Bernays soulignent que la rationalité n’est pas liée à une
évidence absolue. Il nous faut adopter une position du juste milieu entre le programme
initial de l’empirisme logique et le tournant, initié par le second Wittgenstein, vers une
ordinary philosophy of langage. 

Dans cette perspective, le principe de dualité est l’expression d’un point de vue anti-
dualiste en théorie de la connaissance car il postule, avant tout, la thèse selon laquelle la
spontanéité et la réceptivité sont inséparables. La compréhension est une capacité et non
une théorie interprétative s’exerçant sur une donnée factuelle inaliénable. « L’information
que la sensation extérieure nous donne des choses n’a pas un caractère d’immédiateté30 » :

« [Es liegt nahe], unsere Erfahrungserkenntnis nicht als einen in der Hauptsache
rezeptiven Vorgang und auch nicht als ein unmittelbares Schauen, sondern als ein von
Sinneseindrücken angeregtes Erzeugnis des Geistes anzusehen, und [damit behauptet
man nicht], daß in diesem Geistesprodukt alles Grundsätzliche durch unveränderliche
Grundbeschaffenheiten des Geistes bestimmt sei31. » 

Ainsi, selon Bernays, il nous faut « d’un point de vue de la “philosophie ouverte”
une révision par rapport à la délimitation d’éléments rationnels et empiriques32 » : dans
un corpus systématique, l’élément rationnel doit, certes, être situé au niveau des expressions
d’une théorie scientifique, mais il y est à un stade particulièrement développé ; moins
développé, l’élément rationnel se trouve néanmoins déjà dans le mythe tel que celui-ci
est à considérer, par rapport à certaines intentions, comme vraie doctrine de la réalité.
S’il y a bien différence entre mythe et théorie scientifique, elle est cependant graduelle
et non de principe, c’est-à-dire qu’il n’y a pas de frontière franche. De cette façon, la
juxtaposition des principes de révision et de dualité conduit à une transformation pragma-
tique de la corrélation entre les termes en question : d’une part, l’empirique (dans sa
signification révisée) n’est pas opposé au rationnel en général mais à une systématisation,
c’est-à-dire que l’entendement ne se fait plus valoir dans des principes a priori mais
par le progrès de la formation des concepts 33 ; d’autre part, le rationnel (dans sa

27.  BERNAYS, 1976a, p. 81.
28.  BERNAYS, 1976a, p. 79.
29.  BERNAYS, 1949, p. 46 sq.
30.  BERNAYS, 1946, p. 321.
31.  BERNAYS, 1937, p. 282.
32.  BERNAYS, 1953a, p. 32.
33.  BERNAYS, 1937, p. 289.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 324  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



G. HEINZMANN : PAUL BERNAYS 325

conception révisée) n’est pas opposé à l’empirique, mais à la capacité de concevoir des
impressions de contenu (inhaltliche Eindrücke), c’est-à-dire de concevoir un domaine
de données. Il en découle la possibilité pour Bernays de parler de l’expérience, soit-elle
geistig (mentale) 34, par rapport au domaine des mathématiques. L’opposition kantienne
entre le concept et l’intuition qui, exprimée en termes logiques, est l’opposition entre le
général et le singulier, se trouve remplacée par la distinction entre forme et contenu,
conçue dans la tradition néokantienne comme rapport fonctionnel 35. L’invariance qui
fonde l’analogie entre les concepts d’« expérience » et d’« expérience mentale » consiste
dans le fait qu’ils sont tous deux conçus en tant que contenus dans un rapport fonctionnel
avec leur forme respective. Ainsi, une révision ne consiste plus dans une critique de la
sensibilité par l’entendement (comme le pensait Kant), mais c’est le même entendement
qui révise d’un point de vue plus étendu la connaissance antérieure 36.

Par exemple, en logique, il nous faut bien accepter l’exigence méthodique de la cohé-
rence d’une théorie. Pourtant cette cohérence en tant que forme n’est pas à confondre
avec la formulation du principe de non-contradiction en tant qu’instantiation puisqu’il
pourrait être susceptible d’amendements 37. La logique paraconsistante donnera bien
raison à Bernays. En mathématique, chaque thématisation schématisante d’un certain
domaine, c’est-à-dire le passage d’un domaine particulier à sa structure, nous offre évidem-
ment la possibilité de considérer une foule de domaines structurellement identiques,
mais différents quant à leurs contenus. À ce stade, l’élément fonctionnel devient visible
grâce à la distinction entre axiomatisation schématisante et structurante, une distinction
dont la terminologie est reprise par Bernays de l’ouvrage de Gonseth Le Problème du
temps38. Les deux façons d’axiomatiser se placent à des niveaux d’abstractions différents.
L’axiomatisation schématisante se fonde sur un langage dont l’engagement ontologique
est supposé connu et par lequel on dispose de noms propres ou d’un domaine de quanti-
fication fixe. Les éléments qui le composent sont d’ailleurs bien différents des objets de la
nature, puisque le domaine ne contient pas les faits exprimés dans les assertions élémen-
taires sur ces éléments39. Par contre, dans l’axiomatisation structurante, les objets ne sont
uniquement connus que comme membres d’une structure, elle-même donnée par une
définition explicite grâce à l’indication de ses axiomes. Les modèles non nécessairement
isomorphes qui réalisent cette structure – ou, s’ils ne sont pas isomorphes, qui réalisent
le genre de la structure – peuvent êtres considérés comme sa signification extérieure,
c’est-à-dire comme son contenu « empirique » conçu. S’exprimer de cette manière se
trouve justifiée par le double processus d’abstraction obtenu à la suite d’une concaténation
des deux axiomatisations. Bien que les structures soient souvent considérées indépendam-
ment de leurs modèles ou uniquement par rapport à leur signification « interne »,
l’intérêt plus ou moins grand des modèles, c’est-à-dire leur parenté avec d’autres structures
abstraites ou concrètes, peut néanmoins influencer le développement des mathématiques.
C’est la raison pour laquelle Bernays réfute avec Gonseth l’opposition carnapienne
entre langage théorétique, utilisé pour exprimer un fait formel, et langage observationnel,

34.  BERNAYS, 1952a, p. 131.
35.  CASSIRER, 1990, p. 343.
36.  BERNAYS, 1948a, p. 276.
37.  BERNAYS, 1948a, p. 278.
38.  BERNAYS, 1970, ici 1976a, p. 181 ; GONSETH, 1964, p. 159.
39.  BERNAYS, 1963, p. 50.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 325  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



326 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

utilisé pour exprimer un fait concret ou un fait de la nature. La sémantique des deux
langages est supposée être interconnectée dès le départ par une correspondance schéma-
tique qui peut intervenir sous plusieurs formes, par exemple comme axiomatisation
schématisante et structurante. Citons une conférence de Bernays, faite en 1956 :

« What we do by our mathematical theories of branches of nature is to set up a schema,
as Mr. Gonseth says or more explicitly : the theories stand to nature in a relation of
schematic correspondence. But these schemata have their inner structure and mathematics
can be conceived as the general science of these structures 40. »

Au contraire, un fait par rapport auquel les points de vue de Paul Bernays et de
Rudolf Carnap semblent s’accorder est que l’existence, dans la pratique mathématique,
se trouve le plus souvent conditionnée par le cadre langagier choisi en vue d’un objectif
arrêté ; elle est donc « interne » (Carnap) ou « bezogen » (Bernays). Mais veut-on alors
dire avec Carnap 41 que le choix du cadre est soumis au principe de tolérance, applicable
aux formes linguistiques et déterminé par des considérations pratiques de sorte que les
assertions existentielles externes sont dépourvues de tout contenu cognitif ? Ou croit-on,
au contraire, le libre choix limité par un engagement ontologique ou par l’intuition
mathématique ? On pourrait penser qu’il s’agit ici d’une controverse rappelant la
dispute entre le formaliste et le réaliste face au théorème d’incomplétude de Gödel :
le formaliste montre la transcendance et par conséquent le non-sens des questions
sémantiques, le réaliste considère l’incomplétude comme symptôme de la limitation du
formalisme42 qui serait à élargir, par exemple dans le sens où Gentzen l’a fait. Cependant,
une telle alternative est pour ainsi dire neutralisée ou transgressée par l’opinion avancée
par Gonseth, puis par Quine (et non l’inverse) : Gonseth, Quine et Bernays sont d’accord
sur le fait qu’il n’existe pas, en principe, une frontière précise entre l’acceptation d’une
structure langagière et l’acceptation d’une assertion formulée dans ce langage 43. Nous
sommes ici au cœur de la problématique que Bernays attache au concept de correspon-
dance schématique. Si les propositions théoriques à l’intérieur d’un cadre linguistique
ne sont pas nettement distinctes des jugements pratiques qui déterminent ce cadre, il
nous faut envisager à la fois un processus de construction des objets et de leur description
à l’intérieur du cadre formel suggéré par la construction effectuée. En d’autres termes,
un processus constructif de schématisation et un processus descriptif de structuration
constituent deux horizons d’objectivité qui restent dans une interdépendance appelée,
selon une proposition provenant de Cavaillès, « dialectique 44 » – d’où le choix du nom
Dialectica. Bernays préfère à juste titre l’expression « horizon d’objectivité » à la
formulation « horizon de réalité » 45 de Gonseth, et le terme « complémentarité » à
celui de « dialectique » 46. D’une part, car il n’est guère convaincant que les mathéma-
tiques puissent être réduites au réel quelle que soit la signification que l’on veut lui

40.  BERNAYS, 1956, p. 7.
41.  CARNAP, 1958.
42.  MCNAUGHTON, 1957.
43.  CARNAP, 1958, n. 1, p. 215 ; HEINZMANN, 1982, n. 1, p. 122.
44.  BERNAYS, 1977, p. 121.
45.  BERNAYS, 1977, p. 125 sq.
46.  BERNAYS, 1948b et 1962.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 326  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



G. HEINZMANN : PAUL BERNAYS 327

attribuer : le réel objectif, le réel phénoménal ou la chose concrète 47. D’autre part, la
dialectique envisagée par Bernays n’est pas simplement un mouvement entre deux
états qui s’excluent mutuellement, mais elle ressemble plutôt à la complémentarité
entre deux aspects méthodiques. La théorie ondulatoire et la théorie corpusculaire, prises
dans le contexte de la théorie quantique, servent d’exemple : aucune n’est complètement
adéquate, mais là où l’une échoue, l’autre s’applique 48. C’est cette révision du concept
de réel vers un élément objectuel qui constitue le développement essentiel qu’apporte
Bernays à la « philosophie ouverte ».

Gerhard HEINZMANN

(novembre 2000).

47.  BERNAYS, 1950, ici 1976, p. 93.
48.  BERNAYS, 1948b, p. 66.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 327  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



328 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

LISTE DES RÉFÉRENCES

BERNAYS (Paul), 1937, « Grundsätzliche Betrachtungen zur Erkenntnistheorie », Abhandlungen
der Friesschen Schule, neue Folge 6, Heft 3-4, p. 279-290.

BERNAYS (P.), 1938, « Résumé », ms, archives Henri-Poincaré, code Ar-Ju, Université de
Nancy 2.

BERNAYS (P.), 1939a, « Bemerkungen zur Grundlagenfrage », in GONSETH (Ferdinand), Philosophie
mathématique, Paris, Hermann, p. 83-87.

BERNAYS (P.), 1939b, « Sur les questions méthodologiques actuelles de la théorie hilbertienne de
la démonstration », in GONSETH (Ferdinand), éd., Entretiens de Zurich 1938, Zurich,
Leemann & Co., p. 144-152.

BERNAYS (P.), 1946, « Quelques points de vue concernant le problème de l’évidence », Synthese,
vol. V, p. 321-329.

BERNAYS (P.), 1947, « Contradiction et non-contradiction », Dialectica, vol. I, p. 305-309.
BERNAYS (P.), 1948a, « Grundsätzliches zur “philosophie ouverte” », Dialectica, vol. II, p. 275-279.
BERNAYS (P.), 1948b, « Über die Ausdehnung des Begriffes der Komplementarität auf die Philo-

sophie », Synthese, vol. VII, p. 66-70.
BERNAYS (P.), 1949, « Die Erneuerung der rationalen Aufgabe », in BETH (Evert W.), POS

(Henry-J.), HOLLAK (J. H.), eds, Proceedings of the Xth International Congress of philosophy,
Amsterdam, North Holland, vol. I, p. 42-50.

BERNAYS (P.), 1950, « Mathematische Existenz und Widerspruchsfreiheit », in ID., Abhandlungen
zur Philosophie der Mathematik, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1976,
p. 92-106.

BERNAYS (P.), 1952a, « Dritte Gespräche von Zürich », Dialectica, vol. VI, p. 130-136.
BERNAYS (P.), 1952b, « Gesichtspunkte der Erkenntnistheorie », Dialectica, vol. VI, p. 137-140.
BERNAYS (P.), 1953a, « Diskussionsbemerkungen zum Referat von Herrn Husson », Dialectica,

vol. VII, p. 32-34.
BERNAYS (P.), 1953b, « Einleitendes Referat », Dialectica, vol. VII, p. 318-321.
BERNAYS (P.), 1956, « Language, mathematics and knowledge », Lecture given at Princeton

University, 25 April 1956, ms, archives Henri-Poincaré, Université de Nancy 2.
BERNAYS (P.), 1960, « Charakterzüge der Philosophie Gonseths », Dialectica, vol. XIV, p. 151-156. 
BERNAYS (P.), 1962, « Über den Unterschied zwischen realistischer und konservativer Tendenz

in der heutigen theoretischen Physik », Revue de métaphysique et de morale, t. LXVII, 2,
p. 142-146.

BERNAYS (P.), 1963, « Remarks to “the End of a Phase” », Dialectica, vol. XVI, p. 49-50.
BERNAYS (P.), 1970, « Die schematische Korrespondenz und die idealisierten Strukturen »,

Dialectica, vol. XXIV, p. 53-66, réimpr. in BERNAYS, 1976a, p. 176-188.
BERNAYS (P.), 1976a, Abhandlungen zur Philsophie der Mathematik, Darmstadt, Wissenschaftliche

Buchgesellschaft.
BERNAYS (P.), 1976b, « Kurze Biographie », in MÜLLER, 1976, p. XIV-XVI.
BERNAYS (P.), 1976c, A system of axiomatic set theory, in MÜLLER, 1976, p. 1-119.
BERNAYS (P.), 1977, « Überlegungen zu Ferdinand Gonseths Philosophie », Dialectica, vol. XXXI,

p. 119-128.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 328  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



G. HEINZMANN : PAUL BERNAYS 329

CARNAP (Rudolf), 1958, « Empiricism, semantics and ontology », in ID., Meaning and necessity.
A study in semantics and modal logic, Chicago/Londres, University of Chicago Press,
p. 205-221.

CASSIRER (Ernst), 1990, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, 1re éd. Berlin, 1910, ici Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

CAVAILLÈS (Jean), 1962, « Transfini et continu », in ID., Philosophie mathématique, Paris,
Hermann, p. 255-274.

DIDEROT (Denis), 1986, Encyclopédie ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des
métiers, chronol., introd. et bibliogr. par Alain PONS, Paris, Flammarion, 2 vol.

EMERY (Éric), 1985, Ferdinand Gonseth. Pour une philosophie dialectique ouverte à l’expérience,
Lausanne, L’Âge d’Homme.

FRANCHELLA (Miriam), 1997, Paul Bernays’ epistemological way towards Gonseth’s theory,
Milan, Cooperativa Universitaria Editrice Milanese.

GONSETH (Ferdinand), 1964, Le Problème du temps, Neuchâtel, Griffon.
HEINZMANN (Gerhard), 1982, Schematisierte Strukturen. Eine Untersuchung über den Idoneismus

Ferdinand Gonseths auf dem Hintergrund eines konstruktivistischen Ansatzes, Berne, Haupt.
HEINZMANN (G.), 2004, « Some coloured remarks on the foundations of mathematics in the

XXth century », in RAHMAN (Shahid), SYMONS (John), GABBAY (Dove) et VAN BENDEGEM

(Jean-Paul), éd., Logic, epistemology and the unity of science, Dordrecht/Boston/Londres,
Kluwer, p. 41-50.

HINTIKKA (Jaakko), 1996, The Principles of mathematics revisited, Cambridge, Cambridge
University Press.

MCNAUGHTON (Robert), 1957, « Conceptual Schemes in set theory », The Philosophical Review,
61, p. 66-80.

MÜLLER (Gert-Heinz), 1976, Sets and classes, Amsterdam/Oxford, North Holland.
MÜLLER (G.-H.), éd., 1981, « Framing mathematics », Epistemologia, IV, 1, p. 253-286.
PEANO (Giuseppe), 1895-1908, Formulaire de mathématiques, Turin/Paris, Bocca/Carré et Naud,

5 vol.
PECKHAUS (Volkert), 1990, Hilbertprogramm und Kritische Philosophie, Göttingen, Vandenhoeck

et Ruprecht.
PUTNAM (Hilary), 1967, « Mathematics without foundations », The Journal of Philosophy,

vol. LXIV, réimpr. in ID., Philosophical papers, 2e éd., Cambridge, Cambridge University
Press, 1993, vol. I, p. 43-59.

RUSSELL (Bertrand), 1903, The Principles of mathematics, 2e éd. Londres, 1979, ici Londres,
Allen & Unwin.

SPECKER (Ernst), 1979, « Paul Bernays », in BOFFA (Maurice), VAN DALEN (Dirk) et MCALOON

(Kenneth), éd., Logic colloquium ’78, Proceedings of the colloquium held in Mons,
August 1978, Amsterdam/Oxford, North Holland, p. 381-389.

VUILLEMIN (Jules), 1979, « La raison au regard de l’instauration et du développement scientifiques »,
in GERAETS (Theodore F.), éd., La Rationalité aujourd’hui, Ottawa, University of Ottawa
Press, p. 67-84.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 329  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



=RevSynt 126(2) FM.book  Page 330  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 331-351.

PHILOSOPHY AS A CULTURAL RESOURCE 
AND MEDIUM OF REFLECTION FOR HERMANN WEYL

Erhard SCHOLZ 

RÉSUMÉ : Dans un discours prononcé à Zurich vers la fin des années 1940, Hermann Weyl
a examiné l’épistémologie dialectique de Ferdinand Gonseth et l’a considérée comme trop
strictement limitée aux aspects de changement historique. Son expérience de la philosophie
diaclectique post-kantienne, en particulier la dérivation du concept de l’espace et de la matière
chez Johann Gottlieb Fichte, avait constitué une base dialectique solide pour ses propres études
de 1918 en une géométrie purement infinitésimale et la théorie antérieure d’un champ de
matière géométriquement unifié (en prolongement du programme Mie-Hilbert). Bien que
Weyl se fût alors éloigné des aspects spéculatifs de la philosophie de sa jeunesse et eût
montré, en particulier, moins d’enthousiasme qu’auparavant pour Fichte, il nourrissait encore
de nombreux doutes sur la base culturelle de la science mathématique moderne et sur son rôle
dans la culture matérielle du modernisme de pointe. Pour Weyl, la « réflexion » philosophique
était une nécessité culturelle ; il se tourna alors vers l’existentialisme de Karl Jaspers et de
Martin Heidegger pour trouver des raisons plus profondes, dans un mouvement comparable à
son orientation vers la philosophie de Fichte après la Première Guerre mondiale. Le débat de
la fin des années 1940 peut être compris comme une sorte de supplément postérieur à la
Seconde Guerre mondiale par rapport à ses commentaires plus connus sur les mathématiques
et les sciences naturelles publiés au milieu des années 1920.

MOTS-CLÉS : Weyl, Gonseth, Fichte, Heidegger, notion d’espace.

ABSTRACT : In a talk given at Zurich in the late 1940s, Hermann Weyl discussed Ferdinand
Gonseth’s dialectical epistemology and considered it as being restricted too strictly to aspects of
historical change. His experiences with post-Kantian dialectical philosophy, in particular
Johann Gottlieb Fichte’s derivation of the concept of space and matter, had been a stronger
dialectical background for his own 1918 studies in purely infinitesimal geometry and the early
geometrically unified field theory of matter (extending the Mie-Hilbert program). Although now
Weyl distantiated himself from the speculative features of his youthful philosophizing and in
particular from his earlier enthusiasm for Fichte, he again had deep doubts as to the cultural
foundations of modern mathematical sciences and its role in material culture of high modernity. For
Weyl, philosophical « reflection » was a cultural necessity ; he now turned towards Karl Jaspers’
and Martin Heidegger’s existentialism to find deeper grounds, similar to his turn towards
Fichte’s philosophy after World War I. The discussion in the late 1940s can be read as a kind of
post-World-War-II « Nachtrag » to Weyl’s more widely known philosophical comments on
mathematics and the natural sciences published in the middle of the 1920s.

KEYWORDS : Weyl, Gonseth, Fichte, Heidegger, concept of space.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 331  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



332 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

ZUSAMMENFASSUNG : In einem Vortrag in den späten 1940er Jahren diskutierte Hermann Weyl
die dialektische Epistemologie Ferdinand Gonseths als eine Auffassung, die primär auf die
Aspekte historischen Wandels von Wissenssystemen ausgerichtet sei. Seine eigenen, mittlerweile
schon etwa 30 Jahre zurück liegenden Erfahrungen mit der nach-kantischen dialektischen Philo-
sophie entsprangen einer Lektüre von Johann Gottlieb Fichtes Wissenschaftslehre, insbesondere
der fichteschen Ableitung der Begriffe von Raum und Materie. Diese Studien bildeten damals
einen Hintergrund für Weyls Forschungen zur « reinen Infinitesimalgeometrie » und die von ihm
im Jahre 1918 vorgeschlagene erste geometrische einheitliche Feldtheorie der Materie (in
Radikalisierung und Ausbau eines von David Hilbert und Gustav Mie gestarteten Programms).
Weyl distanzierte sich in den 1940er Jahren von den allzu spekulativen Zügen seiner Jugendphilo-
sophie, insbesondere von seinem damaligen Fichte-Enthusiasmus, der einen zeithistorischen
Hintergrund in der Krisenerfahrung des ausgehenden (ersten) Weltkrieges und der Gründungswirren
der Weimarer Republik hatte. Drei Jahrzehnte später hatte er jedoch erneut tiefe Zweifel an den
kulturellen Grundlagen der modernen mathematischen Naturwissenschaften und ihrer praktischen
Rolle in der Hochmoderne. Weyl sah tiefe Risse in lebensweltlicher Erfahrung und Wissenstrukturen
der Naturwissenschaften seiner Zeit, die seiner Auffassung nach zu dialektischem Nach-Denken
herausforderte. Er selbst bezeichnete das ganz klassisch als « Besinnung ». Bezugspunkte dieser
kulturell notwendigen Besinnung stellten für Weyl nun die Philosophien Karl Jaspers und Martin
Heideggers dar. In deren Existenzialphilosophie hoffte er tieferen Grund zu finden, ähnlich wie
er in der Krisenerfahrung nach dem ersten Weltkrieg bei Fichte « Rat » gesucht (und zu finden
geglaubt) hatte. Weyls Diskussionsbeiträge der späten 1940er Jahre verdienen es, gewissermaßen
als Nachtrag zu seinen weithin bekannten Ausführungen zur Philosophie der Mathematik und
der Naturwissenschaften der 1920er Jahre, breiter zur Kenntnis genommen zu werden.

STICHWÖRTER : Weyl, Gonseth, Fichte, Heidegger, Raumbegriff.

Ehrard SCHOLZ, born in 1947, is professor of the history of mathematics. His research deals with mathe-
matics, physics and the philosophy of the XIXth and XXth centuries, Hermann Weyl and Felix Hausdorff.

Address : Universität Wuppertal, Fachbereich C-Mathematik, D-42097 Wuppertal.

E-mail : scholz@math.uni-wuppertal.de

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 332  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:scholz@math.uni-wuppertal.de


E. SCHOLZ : HERMANN WEYL 333

Philosophers might get interested in Hermann Weyl for many reasons. One of these
may be his explicitly philosophical publications, first of all and best known his Philo-
sophie der Mathematik und Naturwissenschaften1 written in 1926 as a contribution to the
Handbuch der Philosophie. Moreover his mathematical and scientific work contains in
many places, sometimes in decisive branching regions of his thought, philosophical
arguments from which Weyl drew motivations for the scientific questions posed or the
research orientation chosen.

Among philosophies to which Weyl referred, Edmund Husserl’s phenomenology is
the best known. Weyl’s relationship to phenomenology has been investigated and docu-
mented in several publications 2, but Weyl never became a devoted adherent of any
single philosophy. He rather was a wanderer through the philosophical fields differing
with the changes in his scientific views 3, his personal environment 4, and with cultural
and social breaks in his environment. In particular he strongly felt the influences of
both great wars of the XXth century and was deeply affected by the social and cultural
changes resulting from them.

On this occasion I do not want to go into either Weyl’s more systematic exposition
of a Philosophy of mathematics and natural sciences 5 or his relationship with Husserl’s
philosophy. Rather I shall discuss some aspects of his relationship with dialectical
philosophies of his time, those of Ferdinand Gonseth and Martin Heidegger, or of some
identifiable influence on his scientific work, like Johann Gottlieb Fichte’s Wissenschafts-
lehre, which Weyl came close to in his early years at Zurich, under the influence of Fritz
Medicus 6.

1.  WEYL, 1927. 
2.  Among them, see VAN DALEN, 1984, TONIETTI, 1988, DA SILVA, 1997, TIESZEN, 2000, MANCOSU

and RYCKMAN, 2002. Da Silva argues convincingly for a close methodological link between Husserl
and Weyl’s Das Kontinuum, whereas he is much more cautious on Husserl’s overall role for Weyl
than Tonietti. I tend to be even more cautious and agree with the sceptical remarks in this respect by
Paolo Mancosu and Thomas Ryckman in MANCOSU and RYCKMAN, 2002, at the occasion of their
edition of and comments on the correspondence between Hermann Weyl and Oskar Becker. See
below, p. 338, at the beginning of the section « Fichte’s dialectical construction of the concept of
space ».

3.  An early example was his alienation from a (narrow) Kantianism under the influence of his
awareness of Hilbert’s work on the foundations of geometry at the beginning of his university studies
in 1904/1905.

4.  His personal relationship with Husserl’s student Helene Joseph, beginning in 1912 and soon to
become his wife, and his acquaintance and later friendship with Fritz Medicus, professor of pedagogy
and philosophy in Zurich, after 1913 had strong influences on the philosophical world of discourse, in
which Weyl chose his own point of view.

5.  WEYL, 1949b.
6.  For a better evaluation of the character of this « influence », see the discussion in the last section

of this paper, p. 346.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 333  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



334 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

SOME REMARKS BY WEYL 
ON GONSETH’S DIALECTICAL PHILOSOPHY AND ON HEIDEGGER

In his philosophically and foundationally (with respect to mathematics) most radical
phase, between 1916 and 1923/1924, Weyl pursued his intention of basing mathematics
and physics on « immediate intuition 7 » (unmittelbare Einsicht) or on what he called
an « analysis of essence attempted by phenomenological philosophy 8 » (von der
phänomenologischen Philosophie (Husserl) angestrebte Wesensanalyse). At that time
he rejected the more formal methods of construction of mathematical knowledge
proposed, among others, by his former teacher David Hilbert. In the middle of the 1920s
he reapproached Hilbert’s position on the foundations of mathematics to a certain degree
and conceded to formal mathematics founded on axiomatic principles a potentiality for
the intellectual appropriation of external reality or its symbolic representation, as Weyl
preferred to formulate it, which went far beyond what he had accepted some years
earlier. In a phase of restructuring of his thought between 1920 and 1922, he came to
the conviction that some « transcendent reality » (God, matter…) lies beyond the realm
of phenomenologically accessible reality, which at least in some aspects (e.g. matter
understood as a dynamic agent) might be indirectly represented by mathematical
symbols the nature and exact form of which had still to be explored (for a short phase
in the early 1920s he considered singularities of classical fields as a possible candidate)
or invented and developed (at the end of the 1920s he turned towards spinor fields with
an additional U (1) gauge symmetry and, at least in principle, their mathematically
highly problematical second quantization). In this case he realized that formal mathe-
matics might even have an advantage over immediately insightful (« phenomenological »)
mathematics, because in its conceptual constitution it was free from the restrictions of
the latter. I will call this view the symbolic realism of the « mature » Weyl.

The topic of symbolic realism was taken up and elaborated by Weyl in his contribution
« Wissenschaft als symbolische Konstruktion des Menschen » (Science as symbolic
construction of man) to the Eranos Jahrbuch 9, in which he sketched, now as a sexa-
genarian, a kind of résumé of the transition from the early modern, mechanistic image of
nature and the role of mathematics in it to the state it had assumed in the classical modern
view of the first half of the XXth century. This résumé is comparable to and continues the
one he had attempted in his Philosophie der Mathematik und der Naturwissenschaften
more than twenty years earlier. It was quite different in content from the first one, due
to further advances, not at all reassuring for Weyl, in the foundations of mathematics
and in fundamental physics.

Weyl characterized the quintessence of the transition as a replacement of the old
« mechanistic construction of the world » in the sense of some assumed spatio-temporal
materiality understood in an atomistic sense by a « construction in pure symbols » 10.
He deplored the fact that physicists and philosophers had both continued to 

7.  WEYL, 1921, p. 146.
8.  WEYL, 1918b, p. 146.
9.  WEYL, 1948.
10.  WEYL, 1948, p. 295.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 334  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



E. SCHOLZ : HERMANN WEYL 335

« stick stubbornly to the principles of a mechanistic interpretation of the world (mecha-
nistische Weltdeutung) after physics had, in its factual structure, already outgrown the
latter. They have the same excuse as the inhabitant of the mainland (Landmensch) who
for the first time travels on the open sea : he will desperately try to stay in sight of the
vanishing coast line, as long as there is no other coast in sight, towards which he
steers 11 ».

In his own perspective of a « construction of the world in pure symbols », his
symbolic realism as I called it above, Weyl hoped to see the first contours of a « new
coast line ». He frankly admitted, however, that he was not able to exclude the possibility
that, perhaps, « we are only deceived by a fog-bank »12. On that background he discussed
Einstein’s principle of relativity (approvingly) and Bohr’s principle of complementarity,
which he wanted to accept only as far as it « corresponds to a fact in quantum physics,
which can be given a precise mathematical meaning 13 ». We should take into account
for this passage that in 1948 about twenty years of hard work had been invested by
physicists and mathematicians to link quantum physics with special relativity. About
the time of Weyl’s talk the young generation of theoretical physicists were just achieving
a decisive step forward with renormalizable quantum electrodynamics 14, whereas the
wider perspective of a synthesis of gravitation and quantum physics was still deeply
covered by some barely identifiable « fog-bank ».

At this place, Weyl made a short excursion to the outlook of Gonseth’s philosophy,
as presented, e.g. in « Die Dialektisierung der Erkenntnis 15 » : « The call for a dialecti-
zation of knowledge rings out from Zurich. It is not completely clear to me what this
means 16. »

He agreed with Gonseth that modern science continues to create a theoretical image
of the world, although this image and the language in which it is formulated is no
longer restricted by any fixed a priori but is shaped by scientific experience and « its
interpretations (Deutungen) which are forced upon it by the context of science itself ».
Although Gonseth had, of course, analyzed the epistemic role of some of these Deutungen
in a stronger sense than Weyl presented in this short reference, i.e. as « constitutive
schemata » in knowledge production 17, Weyl essentially agreed with Gonseth thus far.
But, in the evaluation of the range of the change from the formerly fixed a priori to the
constructed constitutive schemata, he had a difference that he frankly stated : « But this
free outlook, which does justice to the interaction between construction and reflection,
probably does not yet deserve the label of dialectic 18. » 

Such a critical remark was not at all dismissive with respect to dialectical thought, as
one might expect from a mathematical scientist active in one of the « two cultures » of the
XXth century19. As distinct from most of the contemporary scientists and mathematicians,

11.  WEYL, 1948, p. 299.
12.  WEYL, 1948, p. 299.
13.  WEYL, 1948, p. 338.
14.  SCHWEBER, 1994.
15.  GONSETH, 1943.
16.  WEYL, 1948, p. 339.
17.  HEINZMANN, 1982, p. 89ff.
18.  WEYL, 1948, p. 339.
19.  SIGURDSSON, 2001.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 335  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



336 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Weyl had become acquainted with the dialectical philosophy of (post-Kantian) German
idealism in his early Zurich years under the influence of Medicus, and had, in particular,
intensely studied Fichte’s Wissenschaftslehre. As a result, he requested from a proper
dialectic that it should be richer in the interplay of internal oppositions than just
allowing for conceptual shifts in the historical development of knowledge systems.
Following a short presentation of Gonseth’s discussion of the concept of velocity and
its modification by relativity, he commented : 

« In the new relativistic picture the original concepts are “lifted” (aufgehoben) in
Hegel’s double meaning of the word. That may be accurate in the historical sense, but
even then it would only be a “historical” dialectic20. »

In the late 1940s, Weyl had distanced himself considerably from Fichte. As he explicitly
stated, he now sympathized with another version of dialectical thought, « existential
philosophy, e.g. in the Heideggerian form 21 ». To hint, at least at the direction in which
he looked for a connection between existentialist philosophy and modern science, Weyl
presented a simple but strong consideration that would counteract or even prevent any
attempt to strive for a new reductionistic world picture.

He reminded his audience that quantum physics (QP) posed a much more funda-
mental riddle than relativity theory (RT). In RT the classical concepts of kinematics and
dynamics were « lifted » in a way that allowed a reconstruction and understanding of
prerelativistic thought, well defined mathematically and physically. Critically reflecting
the Copenhaguen interpretation of quantum mechanics from his point of view, he
contrasted this well defined conceptual connection in RT with the dilemma outlined by
Bohr for QP, which arose from the necessity to represent the « hidden physical process »,
by a mathematical symbolism dissociated from classical physics and everyday experience.
On the other hand he declared that « natural understanding of the world and the
language in which it is expressed » is necessary for the process of measurement and
observation and its description, « perhaps slightly purified and clarified (gereinigt und
geklärt) by classical physics ». He saw no possibility for a complete theory of measu-
rement and observation in terms of QP. On the assumption that such a difference might
continue to hold in the future, he commented : 

« Then we had, here, a true dialectic, impossible to lift by any historical development :
the hidden soil (der dunkle Boden) [of everyday life and natural language] can be
illuminated from the higher viewpoint of quantum physics, but it remains the ground
(Grund) that cannot be dissolved into the light of the higher region 22. »

Such an unresolvable opposition reminded Weyl of a comparable one in existential
philosophy. There the Dasein (being-there) as the form of being, which includes
self-awareness, is achieved by human beings rising to consciousness of themselves. On
the other hand the same process necessarily led to a « burial of the external world in
nothingness », and thus made it necessary later to « prove » the latter indirectly. The

20.  WEYL, 1948, p. 339.
21.  WEYL, 1948, p. 343.
22.  WEYL, 1948, p. 340-341.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 336  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



E. SCHOLZ : HERMANN WEYL 337

rise of human cognition to a rationalist self-consciousness of an individual (Cartesian)
self, led necessarily to what Weyl now called the « problem of the external world
(Problem der Aussenwelt) 23  ». « [O]ne attempts to glue the isolated subject left behind
to the disconnected patches of the world, but it remains a patchwork 24. » 

Although Weyl admitted that his argument for comparability between the different
oppositions in QP and existential philosophy had no compelling power, he nevertheless
insisted on the value of the problem posed by this observation. Moreover, he indicated
how the existential split between the clarity of self-conscious being-there (Dasein) and
the dark patches of insight of the external world might be resolved, not by a progression
in pure thought, but by a transition to another way of life and being, in which the self
might be perceived as part of a communicating web of self-conscious beings and the
broader world in which they live. 

« In understanding myself as being-together-with (seiend-mit) I also understand different
being-there (Dasein). This is not, however, a knowledge achieved and concluded by
new cognition, but a primary existential way of being that is the conditio sine qua non
for cognition and knowledge 25. »

We find other notes and speeches which show that, after the experience of the
destructive powers unleashed by World War II, existential philosophy had become for
Weyl a medium of reflection not necessarily leading to consequences for scientific
knowledge, but endowed with a value of its own. Thirty years earlier in his life, in his
encounter with Fichte’s philosophy during and shortly after World War I, things had been
slightly different in this respect. Weyl had been attracted by philosophical considerations
as a young man, but at that time he tried to connect his newly-gained philosophical
convictions to his ongoing scientific research.

FICHTE’S DIALECTICAL CONSTRUCTION OF THE CONCEPT OF SPACE

In his glance back at his intellectual life, « Erkenntnis und Besinnung 26 », Weyl
recounted his turn towards Fichte’s Wissenschaftslehre under the influence of Medicus.
He admitted to having been seized by Fichte’s idealist metaphysics, although he had
been lucky enough to find a counterweight in Helene’s (his wife’s) more sober style of
thought, shaped by Husserl’s phenomenology : « I had to concede to her that Fichte, by
his stubbornness in pursuing an idea, blind to nature and facts, was swept away into
increasingly abstruse constructions 27. » On the other hand, he had been impressed and

23.  WEYL, 1948, p. 343. This formulation is close in language and content to the « problem of
matter (Problem der Materie) » that Weyl had encountered in the later 1920s, after he had given up the
reductionist idea of deriving matter structures, in a Mie-type approach, from pure (classical) field
theory.

24.  WEYL, 1948, p. 344.
25.  WEYL, 1948, p. 344.
26.  WEYL, 1954.
27.  WEYL, 1954, p. 637.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 337  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



338 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

attracted by Fichte, whom in 1954 he still esteemed as a « constructivist of the purest
water, who pursues his independent path of construction without looking right or left 28 ».

This characterization gives a clue as to why the young mathematician Weyl was
attracted by Fichte in the years between 1916 and 1921. At that time Weyl did not refer
much to Fichte in his publications ; nevertheless he did not completely hide the attraction
and sympathy he felt for Fichte’s philosophy. On the first pages of Das Kontinuum, he
discussed the difficult problem of a philosophically satisfying clarification of the
foundations of logic and confessed : 

« We cannot hope to give here a final clarification of the essence of fact, judgement,
object, property ; this task leads into metaphysical abysses ; about these one has to seek
advice from men whose name cannot be stated without earning a compassionate smile
(mitleidiges Lächeln) – e.g. Fichte 29. »

At the time more esteem could be expected among mathematicians, in particular
from the Göttingen milieu, from references to Husserl’s philosophy. Thus we find more
frequently public references to Husserl’s Phänomenologie than to Fichte’s Wissen-
schaftslehre, initially restricted, however, to the discussion of the problem of time and
Husserl’s Ideen zu einer reinen Phänomenologie 30. After Weyl had formulated his
« purely infinitesimal » geometry, he looked for a more philosophical underpinning of
his new geometry, and proceeded, in 1920 and the following years, to an a priori deri-
vation of its structure by what he then called the mathematical analysis of the problem
of space (mathematische Analyse des Raumproblems). His turn of thought coincided
with the publication of Husserl’s altered (second) edition of Logische Untersuchungen
in the years 1921 (Bd II) and 1922 (Bd I). Paolo Mancosu and Thomas Ryckman argue
that Weyl only then started to read the latter with some care. In fact, in a letter-of-thanks
(March 26-27, 1921) for the gift of the second edition of the Logische Untersuchungen
by its author, Weyl wrote to Husserl that he had « only now » been able to get some
« superficial » acquaintance with the book’s content 31.

When he included a first sketch of his investigations on the Raumproblem in the
fourth edition of Raum, Zeit, Materie it appeared fitting to him to declare his recent
investigations to be an « analysis of essence » as attempted by phenomenological
philosophy (« von der phänomenologischen Philosophie (Husserl) angestrebte Wesens-
analyse 32 »). This remark included, now, a global and non-explicit reference to Husserl’s
Logische Untersuchungen 33 . We had better abstain, however, from reading into it a
long-range impact of Husserl’s phenomenology on Weyl’s own researches 34. His letter

28.  WEYL, 1954, p. 641.
29.  WEYL, 1918a, p. 2.
30.  WEYL, 1918b, p. 133. References in WEYL, 1918a, p. IV, and at the beginning of WEYL, 1918b,

p. 4, footnote 1.
31.  HUSSERL, 1994, p. 290.
32.  WEYL, 1918b, p. 133.
33.  HUSSERL, 1900-1902.
34.  The dialogue between Weyl and Husserl may also have found expression the other way round.

In the 2nd ed. of Bd II of Logische Untersuchungen, we find interesting discussions of the Idee der
reinen Mannigfaltigkeitslehre and the division of labour among mathematicians/scientists and philo-
sophers, see HUSSERL, 1900-1902, here Bd II, 2nd ed.  1921, p. 258ff.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 338  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



E. SCHOLZ : HERMANN WEYL 339

to Husserl was written three to four years after Weyl’s first fundamental contributions to
the foundations of mathematics and « purely infinitesimal geometry » (gauge geometry)
in 1918, nearly two years after his « conversion » to Brouwer’s intuitionism, and at a
time when he was coming close to the end of his most radical phase in foundations of
mathematics and unified field theory based on a dynamistic natural philosophy. At this
time the « mathematical analysis of the problem of space » opened up for him a path
towards a continuation of his interest in gauge geometrical structures without a necessary
link to a purely field theoretic (Mie type) explanation of matter. Even taking into
account the appropriate modesty of Weyl as a scientific correspondent with respect to
the professional philosopher, we find here a convincing additional evidence for Weyl’s own
later evaluation that, although Husserl’s phenomenological philosophy had helped him
in finding a path towards a « freer view of the world » than the positivist one, it had not
been the strongest intellectual reference for him during his years of Sturm and Drang 35.

As I have already argued on another occasion 36, Fichte’s dialectical construction of
the concept of space seems to have been of more importance for the development of
Weyl’s research orientation in this early, philosophically radical, phase of his work. In
order to make the argument more accessible (and thus criticizable), I want to give a
short outline of some features of Fichte’s philosophy as a « radical constructivist » at
work in (dialectically) constructing the concept of space, both topics close to Weyl’s
mind in the years between 1916 and 1920 37.

Fichte considered dialectics as the form of movement in the self-construction of
thought, and described this conception in words that came to meet Weyl’s needs in his
search for intellectual orientation and support in the « metaphysical abysses » of the
philosophical clarification of the foundations of logic. Fichte explained, e.g., in this
context that he was not keen to develop the « dialectics of making up or inventing
something (die Dialektik des Aus- oder Erdenkens) » ; he wanted to achieve a way of
organizing the thought process in a way such that « we are seized by evidence ». This
was, according to Fichte, the task of a « true dialectic ». 

« Ingenuity gives only sudden evidence which can vanish again ; true dialectic is the
lawful method to achieve evidence. […] Construction is now the instruction to invent
the concept by the imaginative power, such that evidence may be gained 38. »

A comparable claim for a direct link between construction and evidence runs like a
continuous thread through Weyl’s radical writings on the foundations of analysis ; in
fact, on the level of basic methodological convictions, it unites the different, more

35.  WEYL, 1954, p. 637.
36.  SCHOLZ, 1995.
37.  See also the remarks on Fichte in DA SILVA, 1997.
38.  FICHTE, 1834, p. 188 : « Dies ist nicht die Dialektik des Aus- und Erdenkens, sondern das

Denken macht sich uns selbst, die Evidenz ergreift uns. Durch Genie nur plötzliche Evidenz, die
wieder entschwinden kann ; wahre Dialektik aber die gesetzmäßige Methode, zu dieser Evidenz zu
kommen. Die Kunst der Dialektik, wie alle Kunst, ist unendlich ; nicht aber die Wahrheit. Construction
ist nun die Anleitung, durch die Einbildungskraft den Begriff zu erfinden, daß die Evidenz sich
einstelle. Es giebt da gleichsam eine ursprüngliche, und nach dieser ringen wir. Wie in der Mathe-
matik : nicht die Wahrheit wird gemacht, sondern nur der Vortrag der Wahrheit. » (Emphasis in the
original.)

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 339  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



340 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

technical positions which he adhered to between 1916 and 1920/1921, from the predi-
cative, arithmetico-logical foundation in Das Continuum 39 to the (quasi-)intuitionistic
strategy of the article « Über die neue Grundlagenkrise der Mathematik 40 ».

As a philosophical resource of inspiration for Weyl, Fichte’s construction or « deri-
vation » of the concept of space seems to have been of far larger range. I sketch the
most important features (in the Weylian context) following Fichte’s exposition in the
Grundriß des Eigenthümlichen der Wissenschaftslehre 41.

Fichte started from two opposing, initially separated, « external » perceptions, i e.
perceptions of appearances, X and Y (Fichte’s own symbolism42). As appearances X and Y
were, for Fichte, expressions of two forces that had to be assumed « necessarily 43 ».
Space was then developed by Fichte as the « initially still unknown » external determi-
nation of the possible relations between X and Y (i.e., in particular not generated by the
interior determinations of the appearances X and Y). For this determination (which later
in the development – or « construction » – would become space), he introduced the formal
symbol O. 

Now, the « mode how X is thus determined », i.e. by its relation to the totality of
possible relations, may be symbolized as x, and the « mode how Y is thus determined »
as y. In this way, Fichte introduced symbols of external positioning x and y for the
appearances X and Y 44, and emphasized that the relation between X and Y, and thus O
(the concept of space in generation), could « by no means be derived from the self, but
must be attributed to the things themselves 45 ».

Fichte continued his argumentation that X and Y suffer « exclusion and continuity »
(Ausschließung und Continuität) and that by such an interplay a « common sphere » is
generated 46.

For the concept of space in generation Fichte postulated : « O must be something
which leaves the liberty of both [X and Y] in their activity completely undisturbed 47. »

Correspondingly, the external positionings x and y then represent also « spheres of
activity » (Sphären der Wirksamkeit) of the forces « assumed necessarily » for the
appearances X and Y. These must not, initially, be considered from an extensional point
of view, i.e. spacelike. Only after the formation of a « common sphere » of both
« [O will be…] posited (gesezt) (sic) as extended, connected, infinitely divisible and is
Space 48. » 

39.  WEYL, 1918a.
40.  WEYL, 1921.
41.  FICHTE, 1795.
42.  FICHTE, 1795, p. 194.
43.  FICHTE, 1795, p. 197.
44.  In fact, Fichte used different small letters, z and v, in place of our x and y, which we use here

for mnemonic reasons.
45.  FICHTE, 1795, p. 195.
46.  FICHTE, 1795, p. 196 : « Es wird demnach durch absolute Spontaneität der Einbildungskraft

eine solche gemeinschaftliche Sphäre producirt (sic). »
47.  FICHTE, 1795, p. 198. To readers acquainted with Weyl’s analysis of the problem of space, a

striking similarity to the latter’s « postulate of freedom » may come to mind, when reading this Fichtean
step.

48.  FICHTE, 1795, p. 200.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 340  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



E. SCHOLZ : HERMANN WEYL 341

Once the concept of space has been derived, the positions (x and y, etc.) are to be
understood as result of an infinite division of space, as « infinitely smallest parts of
space ». Fichte was quite definite, though, that such parts could not be considered as
points : « The infinitely smallest part of space is always a space, something endowed with
continuity, not at all a mere point or the boundary between specified places in space49. »

In these infinitesimal parts 50 the « imaginative power 51 » (Einbildungskraft) puts up
a force which expresses itself « with necessity ». Fichte thus arrived at a common
conceptualization of space and systems of forces that went far beyond the Kantian
dynamistic concept of matter in the Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissen-
schaften. « Thus intensity [here : force] and extensity [space] are by necessity synthetically
united, and one must not try to discuss the one without the other 52. »

Fichte concluded : « Each force, by its necessary product, fills […] a place in space ;
and space is nothing but that which is filled or to be filled by these products 53. » I have
already said that « places in space » (Stellen im Raume) were not to be considered as
points but as « infinitely smallest parts » 54.

To summarize, Fichte « constructed » a concept of space starting from « spheres of
activities » (x, y, etc.) of appearance (X, Y…) 55 ; the system O of possible external rela-
tions of these was « posited » as « continuous, connected, and infinitely divisible » 56.
Integration of the conceptual structure transformed the spheres of activities (x, y…)
into infinitesimal parts of O, which thus became the symbol and concept of space. The
infinitesimal parts were carriers of forces which Fichte considered as the primordial
space-filling structures.

In slightly more mathematical language we find here a clear and beautiful affinity to
three essential topics in Weyl’s « purely infinitesimal geometry » and his first unified
gauge field-and-matter theory of 1918 57 : 

– construction of a spacelike continuum from infinitesimal parts (not as a set of
points, endowed only in an additional step with a continuous, differentiable, etc. structure,
as intended –  not yet achieved – by mainstream mathematics of the time), 

– characterization of the space-filling entities as forces, the actions of which were
initially specified only in the infinitesimal parts (Weyl’s postulate to build geometrical
structures « purely infinitesimally »), 

– formation of matter as a form of appearance of space-filling forces (dynamical
theory of matter, going back to Kant and mathematically rejuvenated by Mie and
Hilbert). 

49.  FICHTE, 1795, p. 200.
50.  « Infinitesimal » is a word introduced by me (ES) not by Fichte, although the concept is.
51.  Probably of the « absolute self ».
52.  FICHTE, 1795, p. 201.
53.  FICHTE, 1795, p. 201.
54.  FICHTE, 1795, p. 200.
55.  FICHTE, 1795, p. 200.
56.  FICHTE, 1795, p. 200.
57.  On this background it does not come as a great surprise that Tonietti, in his excursion into

Weyl’s « purely infinitesimal » geometry, realizes at the height of his exposition of this point that he
apparently lost contact with Husserl, and that he had better come back to the question of Zeitbewußtsein,
in order to « again encounter Husserl who otherwise might be forgotten », see TONIETTI, 1988, p. 366.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 341  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



342 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

WEYL’S « PURELY INFINITESIMAL GEOMETRY » 
AND HIS FIELD/MATTER THEORY OF 1918

In order not to be misunderstood, I want to state the obvious in advance : Weyl’s
purely infinitesimal geometry and (gauge) field theory of 1918 were, of course, much
more than a mere transformation of Fichtean ideas into mathematics and physics.
There was a substantial and complex background in the mathematical and physical
knowledge of the time, deeply shaped by the work of Albert Einstein and extended by
Gustav Mie, David Hilbert, Tullio Levi-Civita, and others 58. The intellectual work to
be done was too demanding and technically too cumbersome, to allow such a (bad)
reduction. In addition, our mathematician was confronted with the beneficial warnings
of Helene Weyl not to follow Fichte’s « obstinacy, blind to nature and facts 59 », in
pursuing his ideas, without sufficient reflection and intellectual distance. The over-
enthusiastic language in key publications of the years 1918 to 1921 shows that he was,
in fact, in such a danger. He experienced these years of social and political disorder as
a time of cultural crisis, and was all the more longing for a path towards an alleged
transcendent order 60.

Already by November 1917, when he finished his work on Das Kontinuum with its
predicative construction of the arithmetically definable subset of the classical real
continuum, Weyl was dissatisfied with his own theory 61. In public he compared it with
Husserl’s discussion of the continuum of time, which had a « non-atomistic » character,
in drastic contrast to his own theory. No determined point of time can be exhibited,
only approximative fixing is possible, just as is the case for « the continuum of spatial
intuition » (Kontinuum der räumlichen Anschauung 62). Fichte had insisted on the same
feature, as Weyl knew well at the time, but preferred not to touch upon explicitly at this
place. However, he himself also accepted the necessity that the mathematical concept
of continuum, the continuous manifold, should not be characterized in terms of modern
set theory enriched by topological axioms (and axioms for coordinate systems),
because this would contradict the concept (the « essence » as Weyl liked to claim) of
the continuum. He continued to insist on this methodological principle even after softening
his radical position or even turning away from it. In a paper written in 1925, although
published only posthumously, we find, perhaps, the clearest expression of this Weylian
conviction with respect to the set-theoretic approach to manifolds : 

« It seems clear that it [set theory] violates against the essence of the continuum, which,
by its very nature, can not at all be battered into a set of single elements. Not the
relationship of an element to a set, but of a part to the whole ought to be taken as a basis
for the analysis of the continuum63. »

58.  For a comprehensive view, see VIZGIN, 1994, STACHEL, 1995, CAO, 1997 ; for Mie and Hilbert,
see CORRY 1999a, CORRY 1999b, CORRY 2004. 

59.  WEYL, 1954, p. 637.
60.  SIGURDSSON, 2001.
61.  For Weyl’s 1918 approach to foundations of analysis, see FEFERMAN, 2000, COLEMAN and

KORTÉ, 2001, p. 315ff. ; for a discussion of his shifts in foundations, see SCHOLZ, 2000.
62.  WEYL, 1918a, p. 70f.
63.  WEYL, 1925/1988, p. 5.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 342  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



E. SCHOLZ : HERMANN WEYL 343

For Weyl, single points of a continuum were empty abstractions ; an acceptable
abstraction would arise only from a limiting procedure of localization inside a continuum : 

« The mf. is continuous, if the points are fused together in such a manner that it is
impossible to display a single point, but always only together with a vaguely limited
surrounding halo (Hof), with a “neighbourhood” 64. » 

With such a conception Weyl entered difficult terrain, as no mathematical conceptual
frame was in sight, which could satisfy his methodological postulate in a sufficiently
elaborate way. For some years Weyl sympathized with Brouwer’s idea to characterize
points in the intuitionistic one-dimensional continuum by « free choice sequences » of
nested intervals 65. He even tried to extend the idea to higher dimensions and explored
the possibility of a purely combinatorial approach to the concept of manifold, in which
point-like localizations were given only by infinite sequences of nested star neighbour-
hoods in barycentric subdivisions of a combinatorially defined « manifold ». There
arose, however, the problem of how to characterize the local manifold property in purely
combinatorial terms. Although Weyl outlined a strategy to, possibly, overcome this
problem, his approach remained essentially without long-range effects in XXth-century
topology.

Weyl was much more successful on another level of investigation, in his attempts to
rebuild differential geometry in manifolds from a « purely infinitesimal » point of view.
He generalized Riemann’s proposal for a differential geometric metric 

.

From his purely infinitesimal point of view, it seemed a strange effect that the length
of two vectors x(x) and h(x’) given at different points x and x’ can be immediately (and
in this sense « objectively ») compared in this framework after the calculation of 

,      .

In this context, it was comparatively easy, for Weyl, to give a purely infinitesimal
characterization of metrical concepts. He started from the well known structure of a
conformal metric, i.e. an equivalence class [g] of semi-Riemannian metrics g = (gij(x))
and g’ = (gij’(x)) which are equal up to a point dependent positive factor l(x) > 0, g’ = lg.
Then, comparison of length made immediate sense only for vectors attached to the
same « point » x, independently of the « gauge » of the metric, i.e. the choice of repre-
sentative in the conformal class. To achieve comparability of lengths of vectors inside
each infinitesimal neighbourhood, Weyl invented the concept of « length connection »
formed in analogy to the affine connection G, just distilled from the classical Christoffel

64.  WEYL, 1925/1988, p. 2.
65.  WEYL, 1921. More details of this aspect are given in SCHOLZ, 2000.

ds2 x( ) gij x( )dxidx j

i , j 1=

n

∑=

ξ x( ) 2 gij x( )ξiξ j

i , j 1=

n

∑= η x’( ) 2 gij x’( )ηiη j

i , j 1=

n

∑=

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 343  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



344 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

symbols  of Riemannian geometry by Levi-Civita (and himself, as far as the abstraction

from the metrical context is concerned) 66. The localization inside such an infinitesimal
neighbourhood was given, as would have been done already by the mathematicians of
the past, by coordinate parameters x and x’ = x + dx for some « infinitesimal displacement »
dx. Weyl’s length connection consisted, then, in an equivalence class of differential

1-forms [j], , where an equivalent representation of the form is given

by j’ = j – dlogl, corresponding to a change of gauge of the conformal metric by the
factor l. Weyl called this transformation, which he recognized as necessary for the
consistency of his extended symbol system, the « gauge transformation » of the length
connection. That was the first step towards the investigation of (generalized) connections
in modern differential geometry, i.e. no longer necessarily in the linear group and derived
from a Riemannian metric. 

Weyl thus established a « purely infinitesimal » gauge geometry, where lengths of
vectors (or derived metrical concepts in tensor fields) were immediately comparable
only in the infinitesimal neighbourhood of one point, and for points of « finite » distance
only after an integration procedure. This integration turned out to be, in general, path
dependent. Independence of the choice of path between two points x and x’ holds if and
only if the « length curvature » vanishes. The concept of curvature was built in direct
analogy to the curvature of the affined connection and turned out to be, in this case, just
the exterior derivative of the length connection : f = dj. This led Weyl to a coherent and
conceptually pleasing realization of a metrical differential geometry built upon « purely
infinitesimal » principles. He explored some features of this geometry, which appeared
of immediate importance to him : existence and uniqueness of a compatible affine
connection, gauge behaviour (gauge invariance respectively « gauge covariance » specified
by « gauge weight ») of tensors derived from the data [g], [j] of the Weylian metric,
relationship to Riemannian manifolds, in particular different natural choices of gauge
in the (semi-)Riemannian case, etc.

Moreover, Weyl was convinced of important consequences of his new gauge geometry
for physics. The infinitesimal neighbourhoods understood as « spheres of activity », as
Fichte might have said, suggested looking for interpretations of the length connection
as a « field » representing physically active quantities. And in fact, building on the
(mathematically obvious) observation df = 0, which (in coordinates) was formally identical
with the second system of the generally covariant Maxwell equations, Weyl immediately
drew the conclusion that the length curvature f ought to be identified with the electro-
magnetic field. For Weyl this had some, initially equally, important consequences : 

(1) Conservation of current appeared as a consequence of gauge.
(2) Conformal metric, the gauge principle, length connection and affined connection

were part of a unified conceptually convincing structure. 
(3) Gravitation (with its potential g) and electromagnetism (potential j) were intrin-

sically unified and both identified with constitutive elements of the geometric structure. 

66.  See REICH, 1992, BOTTAZZINI, 1999.

Γij
k

ϕ ϕidxi

i 1=

n

∑=

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 344  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



E. SCHOLZ : HERMANN WEYL 345

(4) The Mie-Hilbert theory of a combined Lagrange function L (g, j) for the action
of the gravitational field (g) and electromagnetism (j) was further geometrized and
technically enriched by the principle of gauge invariance (for L). 

Weyl thus believed for a short while (from 1918 to summer 1920) that his gauge
geometric modification of the Mie-Hilbert theory would finally show the path towards
the blue flower of dynamism, i.e. an explanation of the stable structures of the elementary
particles known at the time (electron and proton), the mathematical derivation of the
basic stable composite configuration (atoms), at least in the simplest cases, and their
energy levels (spectra). 

He gave up the belief, however, in the ontological correctness of the purely field-
theoretic approach to matter (point (4) above) in late summer 1920, substituting in its
place a philosophically motivated a priori argumentation for the conceptual superiority
of his gauge geometry (i.e. point (2)) during the following years (his analysis of the
problem of space, 1920-1923)67. At the end of the 1920s he finally withdrew the metrical
version of the gauge characterization of electromagnetism (point (3) above) and trans-
formed it into the new form of a U (1) gauge connection in the extended symmetries of
a generally covariant formulation of the Dirac equation, which he proposed in 1929 68.
The gauge interpretation of current conservation (point (1)), finally, was upheld in the
new form. In the early 1930s Pauli assimilated it to the knowledge of quantum physics, and
it became, in a generalized form, a central methodological element in the self-construction
of theoretical fundamental physics during the second half of the XXth century 69.

The goal of a unified description of gravitation and electromagnetism, and the deriva-
tion of matter structures from it, was nothing specific to Weyl. After 1915 it had become
a hot topic in Göttingen, after Hilbert’s incursion into general relativity 70. Hilbert had
built upon Mie’s work, and Mie was fond of Kant’s dynamistic approach to the problem
of matter and other purely field-theoretic theories of the electron mass from the turn of
the century. So Weyl’s attempt at a unification was in its general perspective not at all
foreign to the larger enterprise of contemporary mathematical physics and natural
philosophy, at least in the scientific environment of Göttingen. In Weyl’s theory, the
« purely infinitesimal » approach to manifolds and the ensuing possibility to geometri-
cally unify the two known interaction fields gravitation and electromagnetism, this
perspective took on a particularly dense and conceptually sophisticated shape. Thus it
may be not surprising, although perhaps a bit ironic, that Hilbert showed awareness of
the « extreme idealization » of the geometric classical field theoretic approach to
fundamental physics only after he could reflect on Weyl’s sharpening of their common
approach in the winter 1919-1920 71. Hilbert’s surprise regarding Weyl’s theoretical
program which was so close in its goals to his own enterprise, only conceptually more
densely knit, helped him, apparently, to reflect critically on the attempts to derive
matter structures from classical fields. He now felt, that the « completed process of
physical idealization » building upon classically deterministic mathematical structures

67.  See COLEMAN and KORTÉ, 2001, p. 215ff. ; SCHOLZ, 2001, p. 85ff.
68.  See STRAUMANN, 2001 ; VIZGIN, 1994, chap. V.
69.  O’RAIFEARTAIGH and STRAUMANN, 2000.
70.  VIZGIN, 1994, CORRY, 1999a, CORRY, 1999b, CORRY, 2004, RENN and STACHEL 1999, ROWE,

2000, GOLDSTEIN and RITTER, 2000.
71.  HILBERT, 1992, p. 98ff.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 345  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



346 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

would necessarily lead to what he now called pejoratively « Hegelian physics » 72, as a
label for an all-embracing complete determinism. Such a world view would necessarily
run into the paradoxes of time inversion also holding for organic processes and, even
stranger, the following effect : 

« Decisions in the proper sense could not take place at all, and the whole world process
would not transcend the limited content of a finite thought. […] For the same reason
also intellectual culture (das Geistige), in particular our thought, had to be something
merely ephemeral (etwas bloß Scheinbares) – an absurd consequence for a view of
nature which results from the attempt to make all elements of reality (Inhalte der
Wirklichkeit) accessible to our thought73. » 

Hilbert was thus struggling, like Weyl, with the problem of how classical determinism
in the theory of nature could go in hand with a unifying world view. In his stubborn
rejection of post-Kantian dialectical philosophy, expressed in his misled stereotype of
« Hegelian physics », he pointed to a field that had served as a cultural background for
Weyl. He apparently was not aware that in its concrete manifestation it was Fichte’s
philosophy and not Hegel’s, which had inspired the scientific imagination of his former
student 74. Moreover, his polemics contain an unnoticed and unvoluntary self-ironic
twist : Hilbert apparently did not realize that the verdict of a « Hegelian physics » might
just as well, or even with stronger justification than to Weyl’s program, be applied to his
own theory 75 . 

WEYL’S LATE REFLECTIONS ON HEIDEGGER

What Weyl owed to Fichte’s philosophy cannot and should not be described as a
« philosophical influence » on mathematics, not even in the slightly more restricted
version of a presumed « influence » of Fichte’s philosophy of space and force on diffe-
rential geometry, foundations of mathematics, and/or field physics. Fichte’s philosophy
was, of course, no historical agent or even actor. Its role in the genesis of Weyl’s contri-
bution to infinitesimal geometry, the concept of continuum, and field theory is much more
precisely described as that of a cultural resource which Weyl utilized. This perspective
appears helpful for leaving behind the disciplinary boundaries in the investigation of
the history of mathematics and science in general 76. Not in all cases, however, could
Weyl’s resort to philosophers or philosophies be adequately described as a resource
made serviceable in his scientific work. We have seen above, how Weyl referred to
Heidegger’s existentialist or Gonseth’s dialectical philosophies in 1948. He was fond of,
and probably needed, a broad reflection on his activities as part of a conscious embedding

72.  HILBERT, 1992, p. 100.
73.  HILBERT, 1992, p. 100f. (emphasis in original).
74.  If Hilbert had known, he probably would not have cared.
75.  RENN and STACHEL, 1999, thus call Hilbert’s original program of 1915ff. an attempt of a

« theory of everything ».
76.  I thank Skúli Sigurdsson who in our discussions insisted on such a distinction and emphasized,

in particular, the « resource aspect » of philosophy for Weyl, see SIGURDSSON, 2001. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 346  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



E. SCHOLZ : HERMANN WEYL 347

in a cultural setting. Weyl considered such reflections as one part of a dyad on the other
side of which he saw and practised scientific activity, « construction » as he liked to
say. Although he talked about them in terms of « Besinnung » (contemplation), which
sounds surprisingly inoffensive and harmonious, these reflections were not at all of a
harmonizing and introspective nature. 

Just to the contrary, Weyl was deeply bewildered by the great crises of the XXth century,
World War I and the following revolutionary disturbances, the rise of Nazism in Germany,
World War II with the holocaust and the « (let us hope short-lived) Nazification of the
European continent 77 », and the ensuing menace of nuclear destruction. The goal of his
« Besinnung » was to cope with such disconcerting experiences and to find some
defendable position towards them. Weyl’s late turn towards Heidegger’s philosophy is
apparently an expression of the experience of being « cast » into a world that had turned
out to be socioculturally unreliable and had developed strong features of destructiveness.
Perhaps the strongest expression of his deep cultural doubts at this time can be found in
a manuscript on « The development of mathematics since 1900 78», in which he drew a
parallel between Aristotle’s characterization of metaphysics and of his own thoughts
about modern mathematics : 

« Here some words of Aristotle come to my mind which, to be true, refer to metaphysics
rather than mathematics. Stressing its uselessness as much as Hardy does in his
apology of mathematics, but at the same time its divinity, he says (Metaphysics 982b) :
“For this reason its acquisition might justly be supposed to be beyond human power ;
since in many aspects human nature is servile ; in which case, as Simonides says, ‘God
alone can have this privilege’, and man should only seek the knowledge which is of
concern to him (…éµ ≤a£’ aÀ…ªµ |’√§«…ç¥äµ). Indeed if the prets are right and the Deity
is by nature jealous, it is probable that in this case they would be particularly jealous
and all those who step beyond (√cµ…a» …∑Œ» √|ƒ§……∑Õ») are liable to misfortune.” 
« I am not so sure whether we mathematicians during the last decades have not “stepped
beyond” the human realm by our abstractions. Aristotle, who actually speaks about
metaphysics rather than mathematics, comforts us by hinting that the envy of the Gods
is but a lie of the prets (“prets tell many a lie” as the proverb says).
« For us today the idea that the Gods from which we wrestled the secret of knowledge
by symbolic construction will revenge our œxƒ§» has taken on a quite concrete form.
For who can close his eyes against the menace of our self-destruction by science ; the
alarming fact is that the rapid progress of scientific knowledge is unparalleled by a
congruous growth of man’s moral strength and responsibility, which has hardly a
chance in historical time79. »

Thus Weyl’s « Besinnung » did not at all avoid or compensate for uncomfortable
experiences. He posed and presented problems arising in mathematics, culture and
society as sharply as he could. Although he feared the menace arising from what he, in
his educated language shaped by the classical humanist tradition, called the « hubris »
of modern mankind, he did not give up the hope that another mode of (existential)

77.  See Hermann Weyl to Alvin Johnson, March 22, 1941, in SIEGMUND-SCHULTZE, 2001, p. 284f.
78.  WEYL, 1949a. English in original. 
79.  WEYL, 1949a, p. 6f.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 347  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



348 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

being might be possible. In his formulation inspired by Heidegger, cited at the beginning
of this article, he specified this mode as that of seiend-mit, of being-together-with. For
Weyl, remarks such as the one just cited show that he longed for a moral quality of
being together which we might prefer to call a mode of conviviality using the later
terminology proposed by Ivan Illich80. From Weyl’s perspective, such a mode of convivial
being and life might in turn contribute to the self-understanding of science and become
part of the scientific enterprise, although in this case too he felt only faint « contours »
of such a hope, outbalanced by the fear expressed at the end of our last quotation.
Nothing assured or assures us of the success of a turn in this direction, however necessary
it may be. 

Erhard SCHOLZ *

 (November 2004).

80.  ILLICH, 1973. We can thus express a distinction to a purely Heideggerian background. That
seems appropriate, because the person Martin Heidegger was too closely affiliated with Nazi politics,
at least in the first years after their rise to power, to accept that he and his philosophy might have
become, without specifications, a morally attractive point of reference for Weyl in 1948.

* I thank John Stachel and Skúli Sigurdsson for discussions and critical remarks to earlier versions
of the paper and for their linguistic support. The organizers of the conference at Crêt Bérard gave me
the opportunity to present the remarks on Weyl to a predominantly philosophical audience. Archival
material of the Weyl Nachlass was made accessible through the kind permission of Dr Michael Weyl
by the team of the Handschriftenabteilung of the ETH Zurich.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 348  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



E. SCHOLZ : HERMANN WEYL 349

LIST OF REFERENCES

BOTTAZZINI (Umberto), 1999, « Ricci and Levi-Civita. From differential invariants to general
relativity », in GRAY, 1999, p. 241-259.

CAO (Tian Yu), 1997, Conceptual developments of XXth-century field theories, Cambridge,
Cambridge University Press.

COLEMAN (Robert) and KORTÉ (Herbert), 2001, « Hermann Weyl. Mathematician, physicist,
philosopher », in SCHOLZ, 2001, p. 161-388.

CORRY (Leo), 1999a, « David Hilbert between mechanical and electromagnetic reductionism
(1910-1915) », Archive for History of Exact Sciences, vol. LIII, 6, p. 489-527.

CORRY (L.), 1999b, « From Mie’s electromagnetic theory of matter to Hilbert’s unified foundations
of physics », Studies in History and Philosophy of Modern Physics, vol. XXX, p. 159-183.

CORRY (L.), 2004, David Hilbert and the axiomatisation of physics (1898-1918). From Grundlagen
der Geometrie to Grundlagen der Physik, Dordrecht, Kluwer.

DA SILVA (Jairo J.), 1997, « Husserl’s phenomenology and Weyl’s predictivism », Synthese, 110,
p. 277-296.

DEPPERT (Wolfgang) et al., ed., 1988, Exact Sciences and their philosophical foundations, Kiel,
Internationaler Hermann-Weyl-Kongress, 1985, Frankfurt/Main, Peter Lang.

FEFERMAN (Solomon), 2000, « The significance of Weyl’s Das Kontinuum », in HENDRICKS,
PEDERSEN and JØRGENSEN, ed., 2000, p. 179-194.

FICHTE (Johann Gottlieb), 1795, Grundriss des Eigenthümlichen der Wissenschaftslehre in Rücksicht
auf das theoretische Vermögen, Jena/Leipzig, Gesammelte Werke, Bd I, p. 331-411, here
Gesammelte Abhandlungen, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1988-2001, Bd I.3,
p. 142-208.

FICHTE (J. G.), 1834, Einleitung in die Wissenschaftslehre. Nachgelassene Werke, Bd I, Bonn,
Adolph Marcus, here repr. Berlin, W. de Gruyter, 1962.

GOLDSTEIN (Catherine) and RITTER (Jim), 2000, « The varieties of unity. Sounding unified theories
1920-1930 », Berlin, Max Planck Institut für Wissenschaftsgeschichte (Preprint, 149).

GONSETH (Ferdinand), 1943, Die Dialektisierung der Erkenntnis, Zurich, ETH (Kultur- und
Staatswissenschaftliche Schriften).

GRAY (Jeremy), ed., 1999, The Symbolic Universe. Geometry and physics, 1890-1930, Oxford,
Oxford University Press.

HEINZMANN (Gerhard), 1982, Schematisierte Strukturen. Eine Untersuchung über den « Idoneismus »
F. Gonseths auf dem Hintergrund eines konstruktivistischen Ansatzes, Bern/Stuttgart, Paul
Haupt.

HENDRICKS (Vincent F.), PEDERSEN (Stigandur) and JØRGENSEN (Klaus F.), ed., 2000, Proof
Theory. History and philosophical significance, Dordrecht, Kluwer. 

HILBERT (David), 1992, Natur und mathematisches Erkennen. Vorlesungen, gehalten 1919-1920
in Göttingen, nach Ausarbeitungen von Paul BERNAYS, Hrsg. David ROWE, Basel, Birkhäuser.

HUSSERL (Edmund), 1900-1902, Logische Untersuchungen, Halle, Niemeyer ; Bd II, teilweise
umgearbeitete Auflage, Halle, Niemeyer, 1921 ; Bd I, 2. Auflage, Halle, Niemeyer, 1922 ;
repr. in Husserliana, XIX, The Hague, Martinus Nijhoff, 1984.

HUSSERL (E.), 1913, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie,
Jahrbuch für Philosophie und Phänomenologische Forschung, Bd I ; 2. und 3. Auflagen,

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 349  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



350 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Halle, Niemeyer, 1922 und 1928 ; überarbeiteter Neudruck in Husserliana, III, The Hague,
Martinus Nijhoff, 1950.

HUSSERL (E.), 1994, Briefwechsel. Bd VII : Wissenschaftlerkorrespondenz, Dordrecht, Kluwer.
ILLICH (Ivan), 1973, Tools for conviviality, 1st ed. New York, Harper and Row, French, Paris,

Seuil, 1973, German, Hamburg, Rowohlt, 1980.
MANCOSU (Paolo) and RYCKMAN (Thomas), 2002, « Mathematics, physics, and phenomenology.

The correspondence between Oskar Becker and Hermann Weyl », Philosophia Mathematica,
vol. X, p. 130-202.

O’RAIFEARTAIGH (Lochlainn) and  STRAUMANN (Norbert), 2000, « Gauge theory. Historical
origins and some modern developments », Reviews of Modern Physics, vol. LXXII, p. 1-23.

REICH (Karin), 1992, « Levi-Civitasche Parallelverschiebung, affiner Zusammenhang, Übertra-
gungsprinzip, 1916/1917-1922/1923 », Archive for History of Exact Sciences, vol. XLIII,
p. 77-105.

RENN (Jürgen) and  STACHEL (John), 1999, « Hilbert’s foundations of physics. From a theory of
everything to a constituent of general relativity », Berlin, Max Planck Institut für Wissen-
schaftsgeschichte (Preprint, 118).

ROWE (David), 2000, « Einstein meets Hilbert. At the crossroads of physics and mathematics »,
Mainz, preprint.

SCHOLZ (Erhard), 1995, « Hermann Weyl’s “Purely Infinitesimal Geometry” », in Proceedings of
the international congress of mathematicians, Zürich, Switzerland, 1994, Basel, Birkhäuser,
p. 1592-1603.

SCHOLZ (E.), 2000, « Hermann Weyl on the concept of continuum », in HENDRICKS, PEDERSEN and
JØRGENSEN, ed., 2000, p. 213-237.

SCHOLZ (E.), ed., 2001, Hermann Weyl’s Raum-Zeit-Materie and a general introduction to his
scientific work, Basel, Birkhäuser.

SCHWEBER (Silvan S.), 1994, QED and the men who made it. Dyson, Feynman, Schwinger and
Tomonaga, Princeton, Princeton University Press.

SIEGMUND-SCHULTZE (Reinhard), 2001, Rockefeller and the internationalization of mathematics
between the two world wars, Basel, Birkhäuser.

SIGURDSSON (Skúli), 2001, « Journeys in spacetime », in SCHOLZ, 2001, p. 15-47.
STACHEL (John), 1995, « History of relativity », in PIPPARD (Brian), BROWN (Laurie) and PAIS

(Abraham), Twentieth-Century Physics, vol. I, Bristol/Philadelphia/New York, Institute of
Physics Publishing, chap. IV, p. 249-356.

STRAUMANN (Norbert), 2001, « Ursprünge der Eichtheorien », in SCHOLZ, 2001, p. 138-160.
TIESZEN (Richard), 2000, « The philosophical background of Weyl’s mathematical constructivism »,

Philosophia Mathematica, vol. VIII, p. 274ff.
TONIETTI (Tito), 1988, « Four letters of E. Husserl to H. Weyl and their context », in DEPPERT

et al., 1988, p. 343-384.
VAN DALEN (Dirk), 1984, « Four letters from Edmund Husserl to Hermann Weyl », Husserl

Studies, vol. I, p. 1-12.
VIZGIN (Vladimir), 1994, Unified Field Theories in the first third of the XXth century, transl. from

the Russian by Julian B. BARBOUR, Basel, Birkhäuser.
WEYL (Hermann), 1918a, Das Kontinuum. Kritische Untersuchungen über die Grundlagen der

Analysis, Leipzig, Veit.
WEYL (H.), 1918b, Raum, Zeit, Materie, 1st ed. Berlin, here 4th ed. Berlin, Springer, 1921.
WEYL (H.), 1921, « Über die neue Grundlagenkrise der Mathematik », Mathematische Zeitschrift,

Bd X, p. 39-79, here repr. Gesammelte Abhandlungen, Berlin, Springer, 1968, vol. II,
p. 143-180.

WEYL (H.), 1925/1988, Riemanns geometrische Ideen, ihre Auswirkungen und ihre Verknüpfung
mit der Gruppentheorie, Berlin, Springer (le manuscrit de ce texte date de l925).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 350  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



E. SCHOLZ : HERMANN WEYL 351

WEYL (H.), 1927, « Philosophie der Mathematik und Naturwissenschaft », Handbuch der Philo-
sophie, Abt. 2A, weitere Auflagen, Philosophie der Mathematik und Naturwissenschaft,
2nd ed. 1949, 3rd ed. 1966, München, Oldenbourg, English with comments and appendices,
in WEYL, 1949b.

WEYL (H.), 1948, « Wissenschaft als symbolische Konstruktion des Menschen », Eranos-Jahrbuch,
p. 375-431, here in Gesammelte Abhandlungen, Berlin, Springer, 1968, vol. IV, p. 289-345.

WEYL (H.), 1949a, « Entwicklungslinien der Mathematik seit 1900. Problems and methods of
XXth-century mathematics. Gastvorlesung nach 1950, englisch », Ms, Nachlass Weyl, Zurich,
ETH Bibliothek, Hs 91a:72.

WEYL (H.), 1949b, Philosophy of mathematics and natural science, 1st ed. Princeton, 2nd ed.
Princeton, NJ, Princeton University Press.

WEYL (H.), 1954, « Erkenntnis und Besinnung (Ein Lebensrückblick) », Studia Philosophica,
here Gesammelte Abhandlungen, Berlin, Springer, 1968, vol. IV, p. 631-649.

WEYL (H.), 1968, Gesammelte Abhandlungen, ed. CHANDRASEKHARAN (Komaravolu), Berlin,
Springer, 4 vol.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 351  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



174
avril/ juin

2005

MOITIÉS D’HOMMES
Françoise Héritier Une figure multivalente

Nicole Belmont “Moitié d’homme” dans les contes 
de tradition orale

Stephen C. Headley Argument

Cécile Barraud Histoire “D’un Côté” dans la société de Kei
(Moluques, Insulinde)

Charles Macdonald Mythologie du corps morcelé 

aux Philippines et à Bornéo

Michael Prager The Cosmological Transformation of Body
and Society in Wemale Mythology

Jos. D. M. Platenkamp Des personnes incomplètes 
aux sociétés accomplies

Stephen C. Headley Des hommes incomplets à Java

�
Charlie Galibert Une écriture féminine de la mort corse 

Maria Couroucli Du cynégétique à l’abominable

�

Emmanuel Terray Claude Meillassoux (1925-2005)

France-Marie Renard-Casevitz  Olivier Dollfus (1931-2005)

Revue française d’anthropologie

REVUE TRIMESTRIELLE PUBLIÉE PAR

LES ÉDITIONS DE L’ÉCOLE DES

HAUTES ÉTUDES EN SCIENCES

SOCIALES

DIFFUSION Éditions du Seuil

VENTE au numéro en librairie
34 euros

RÉDACTION Laboratoire 
d’anthropologie sociale,
52 rue du Cardinal-Lemoine
75005 Paris
Tél. (33) 01 44 27 17 30
Fax (33) 01 44 27 17 66
L.Homme@ehess.fr

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 352  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:L.Homme@ehess.fr


Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 353-365.

EINSTEIN ET « ZWEISTEIN »

John STACHEL

RÉSUMÉ : Comme le suggère le sobriquet « Zweistein », Wolfgang Pauli fut considéré par
la communauté des théoriciens de la physique comme son membre le plus éminent après
Albert Einstein. Durant plus de trente-cinq ans, les deux hommes entretinrent des relations
intellectuelles et personnelles. Cet article analyse les relations entre quatre thèmes récurrents
de leurs discussions. 1) La théorie de la relativité : à l’âge de 20 ans, Pauli préparait un manuel
qui fera autorité sur la relativité, manuel qu’il révisera vers la fin de sa vie et qui demeure
incomparable aux yeux des physiciens et des historiens de la physique. 2) La théorie du
champ unifié : même s’il éprouvait de la sympathie, à l’origine, pour les recherches d’Einstein
en vue d’une unification des théories de l’électromagnétisme et de la gravitation, à laquelle il
apporta plusieurs contributions majeures, Pauli en vint à considérer une telle entreprise comme
stérile. 3) Les fondements de la mécanique quantique : le jugement négatif porté par Pauli sur
le programme de recherche d’Einstein s’accentua en raison de leur profond désaccord sur le
rôle que la mécanique quantique était appelée à jouer dans les développements futurs de la
physique théorique. 4) La gravitation quantique : Pauli reconnaissait toutefois que, tant qu’une
réconciliation fructueuse de la mécanique quantique et de la relativité générale ne serait pas
accomplie – réconciliation qui nous échappe toujours –, les scientifiques ne pourraient ignorer
le défi qu’Einstein adressait à la mécanique quantique.

MOTS-CLÉS : Einstein, Pauli, relativité, théorie des quanta, gravité.

ABSTRACT : As the sobriquet « Zweistein » suggests, within the theoretical physics community
Wolfgang Pauli came to be regarded as second in eminence only to Albert Einstein. Over a
period of thirty-five years, they interacted both intellectually and personally. This paper focuses
on four interrelated topics of their discussions. 1) The theory of relativity : at the age of twenty,
Pauli prepared the definitive survey of relativity, a survey which he revised near the end of his life
and which remains invaluable to physicists and historians of physics. 2) Unified field theories :
although initially sympathetic to Einstein’s search for a unified theory of electromagnetism and
gravitation and having made important contributions to the subject, Pauli came to regard such
efforts as fruitless. 3) Foundations of quantum mechanics : Pauli’s negative evaluation of Einstein’s
program grew out of their sharply differing evaluations of the role that quantum mechanics
would play in the future development of theoretical physics. 4) Quantum gravity : Pauli recognized
that, until the achievement of a successful reconciliation of quantum mechanics and general
relativity – an achievement that still eludes us – Einstein’s challenge to quantum mechanics could
not be laid to rest.

KEYWORDS : Einstein, Pauli, relativity, quantum theory, gravity.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 353  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



354 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

ZUSAMMENFASSUNG : Wie der Spitzname « Zweistein » zeigt, galt Wolfgang Pauli in der theore-
tischen Physik als die zweite Eminenz direkt nach Einstein. Über fünfunddreißig Jahre hinweg
pflegten sie intellektuellen und persönlichen Austausch. Dieser Aufsatz konzentriert sich auf vier
miteinander verbundene Themen ihrer Diskussion. 1) Relativitätstheorie : als zwanzigjähriger
stellte Pauli den definitiven Überblick zur Relativitätstheorie zusammen, den er gegen Lebensende
nochmals überarbeitete und der für Physiker und Physikhistoriker unschätzbaren Wert behält.
2) Einheitliche Feldtheorien : trotz seiner anfänglichen Sympathie für Einsteins Suche nach
einer einheitlichen Theorie von Elektromagnetismus und Gravitation, und trotz eigener wichtiger
Beiträge zu dem Thema, sah Pauli solche Versuche zunehmend als fruchtlos an. 3) Grundlagen
der Quantenmechanik : Paulis negative Bewertung von Einsteins Programm entstand aus ihrer
stark unterschiedlichen Einschätzung der zukünftigen Rolle der Quantenmechanik für die
theoretische Physik. 4) Quantengravitation : Pauli erkannte, dass ohne ein erfolgreiches – aber
bis heute nicht erreichtes – Versöhnen von Quantenmechanik und allgemeiner Relativitätstheorie
die Herausforderung Einsteins an die Quantenmechanik bestehen bleiben muss.

STICHWÖRTER : Einstein, Pauli, Quantentheorie, Gravitation.

John STACHEL, né en 1928, s’est consacré à la physique théorique, en particulier à la relativité
générale et aux fondements de la mécanique quantique, et plus généralement à l’histoire et à la philo-
sophie des sciences. Il est à l’initiative de l’édition des Collected Papers of Albert Einstein. Son dernier
ouvrage s’intitule Albert Einstein from “B” to “Z” (Boston/Bâle/Berlin, Birkhäuser, « Einstein Studies,
9 », 2002).

Adresse : Physics Department & Center for Einstein Studies of Boston University, Center for
philosophy and history of science, 745 Commonwealth avenue, Boston (MA) 02215.

Courrier électronique : stachel@bu.edu

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 354  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:stachel@bu.edu


J. STACHEL : EINSTEIN ET « ZWEISTEIN » 355

Le sobriquet de Wolfgang Pauli, « Zweistein », symbolise bien son accession au
rang des « augures [Auguren] » de la physique théorique, ainsi qu’Einstein les nommait,
et sa place de second qui ne cédait la préséance que devant Einstein lui-même (selon un
article de journal suisse, « les étudiants de l’ETH, l’appelait “Einstein II” pour faire
vite »). De fait, au cours des dernières décennies de leurs vies (bien que plus jeune de
vingt et un ans, Pauli ne survécut que trois ans à Einstein), les vues hétérodoxes d’Einstein
sur la mécanique quantique, le champ de la physique à l’essor le plus foudroyant, tant sur
le plan théorique que sur le plan expérimental, le transformèrent en une icône invoquée
à l’occasion des cérémonies, mais ignorée en ce qui regarde le développement de la
physique. Par contraste, Pauli assumait le rôle actif de « conscience de la physique
théorique » (Weisskopf) – « aucune forme d’approbation ne pouvait être plus précieuse
pour les physiciens, y compris Bohr, qu’un hochement de tête bienveillant de Pauli »
(Rosenfeld) – ou, sous un jour moins bienveillant (car, telle une divinité hindoue, Pauli
possédait de nombreux visages), le rôle d’un « fléau de Dieu » (Ehrenfest).

Ainsi se développa une profonde divergence de vues entre les deux hommes. Toutefois,
comme nous le verrons, certaines questions censées avoir divisé Einstein et Pauli ne
l’ont point fait, et celles qui les ont vraiment opposés constituent encore les enjeux de
la physique contemporaine.

On dit qu’ils se sont rencontrés pour la première fois à l’assemblée de Bad Nauheim
(en septembre 1920), organisée par la Société allemande des scientifiques et physiciens,
où les deux hommes prirent la parole, Einstein sur la relativité et Pauli sur la mécanique
quantique (Pauli commentant aussi l’article d’Hermann Weyl sur la théorie du champ
unifié). Même s’il n’avait alors que la moitié de l’âge d’Einstein, Pauli avait déjà
travaillé depuis plusieurs années sur la théorie quantique comme sur la théorie de la
relativité.

On sait qu’ils furent présentés l’un à l’autre par Lise Meitner, qui les connaissait
tous deux 1. Toutefois, Rudolph Peierls rapporte une anecdote (« que je ne connais
évidemment que par ouï-dire ») selon laquelle il y avait déjà eu un échange entre les
deux hommes :

« [Cela] remonte à ses études sous la direction de Sommerfeld. [Pauli] était encore
inconnu mais il était en train de rédiger sa thèse sur l’ion de la molécule d’hydrogène
en employant la première théorie quantique tout en préparant son grand article sur la
relativité […] Einstein était en visite et, après une allocution au colloque, fit quelques
commentaires qui firent se lever au fond de la salle le jeune Pauli qui déclara : “Vous
savez, ce que dit Monsieur Einstein n’est pas complètement idiot !”2. »

1) Passons maintenant au travail de Pauli sur la relativité. Âgé de 18 ans, il publia
son premier article sur la relativité générale, bientôt suivi de deux autres sur la nouvelle
théorie unifiée de l’électromagnétisme et de la gravitation de Weyl. Au début des

1.  MEYENN, WEISSKOPF et HERMANN, éd., 1979, p. 536.
2.  PEIERLS, 1985, p. 46.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 355  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



356 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

années 1920, Pauli travaillait sur une recension de la théorie de la relativité, restreinte
et générale, qui incluait la cosmologie et la théorie du champ unifié. Cette tâche lui
avait été confiée par son professeur, Arnold Sommerfeld, qui était l’éditeur de la partie
scientifique de la prestigieuse Encyklopädie der mathematischen Wissenschaften, dans
laquelle elle fut publiée en 1921. Cette étude s’attira les louanges appuyées du maître
lui-même. Einstein écrivit :

« En examinant ce travail mature et de haute conception personne ne croirait que
l’auteur est un jeune homme de 21 ans. On se demande ce qu’il faut admirer le plus, la
compréhension psychologique du développement des idées, la sûreté du raisonnement
mathématique, la profondeur de l’intuition physique, la clarté du style, la systématicité
de l’exposition, la connaissance de la littérature, l’exhaustivité de l’étude sur le sujet
[ou] la sûreté des évaluations critiques 3. »

Ce travail est si incomparable – et impérissable – qu’il fut reproduit tel quel dans la
traduction anglaise de 1958 avec les vingt-cinq pages de notes complémentaires qu’y
ajouta Pauli en 1956. Il nous suffit de dire que, lorsque nous eûmes à préparer, il y a
quelques années, un article sur l’histoire de la relativité pour le recueil Twentieth-century
physics 4, les commentaires de Pauli nous semblèrent encore la meilleure approche
possible de l’histoire de bien des concepts.

Pauli consacra des années plus tard un petit écrit à ce que l’on pourrait nommer la
théorie classique de la gravitation. Au milieu des années 1920, et pendant environ
trente ans, commença pour la relativité générale ce qui fut appelé « la traversée du
désert 5 », durant laquelle l’attention de la communauté des physiciens se détourna
largement du sujet et s’orienta ailleurs. Il va de soi que Pauli employait la théorie de la
relativité restreinte comme outil dans plusieurs de ses plus grands travaux, tels que le
développement de la théorie quantique des champs, la démonstration du théorème
spin-statistique, et le théorème CPT. Mais, « pour bien des raisons, l’histoire de la rela-
tivité générale (de 1920 à 1960) fut bien moins spectaculaire 6 ». Toutefois, durant son
séjour à l’Institut des études avancées (IAS) dans les années 1940, Pauli et Einstein
travaillèrent ensemble à un article 7 démontrant l’inexistence d’une solution stationnaire,
non singulière, et asymptotiquement plate pour les équations du champ gravitationnel
(à quatre ou cinq dimensions) à l’exception du champs décroissant plus rapidement que
1/r à l’infini (André Lichnerowicz montra par la suite que seul l’espace-temps de
Minkowski satisfait ces conditions). Quand vint le temps d’un second épanouissement
de la relativité générale, qui débuta dans les années 1960 et se poursuit de nos jours, les
deux hommes étaient morts. 

2) Dès le début de sa carrière, Pauli travailla sur des problèmes relevant de ce que
nous désignons aujourd’hui comme la première théorie quantique, un champ auquel
Einstein avait énormément contribué. Quoique Sommerfeld et Niels Bohr aient été les

3.  ENZ, 1973, p. 768, publie ce passage en anglais.
4.  STACHEL, 1995.
5.  EISENSTAEDT, 1986 et 1989.
6.  BARGMANN, 1960, p. 195.
7.  EINSTEIN et PAULI, 1943.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 356  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



J. STACHEL : EINSTEIN ET « ZWEISTEIN » 357

principales références de Pauli en ce domaine, l’œuvre d’Einstein s’avéra là encore
d’une valeur inestimable, comme Bohr lui-même le rappela par la suite :

« C’est inspiré par les considérations statistiques générales d’Einstein sur les échanges
de l’énergie et du moment dans les processus de radiation que [Pauli] montra que les
probabilités de dispersion dépendent de l’intensité des deux composantes de la radiation
intervenant dans le processus. La ligne directrice de ce travail est en effet très étroitement
liée à la théorie générale de la dispersion, formulée par Kramers, qui s’avéra si importante
pour les développements ultérieurs 8. »

Ainsi, il n’est pas insignifiant que Pauli ait choisi d’écrire sur « Les contributions
d’Einstein à la mécanique quantique » dans le volume des Philosophes contemporains 9

dédié à Einstein qui fut publié pour son soixante-dixième anniversaire. Ailleurs, Pauli
souligna « l’interaction décisive de ces deux directions de recherche [i. e. la relativité et
la théorie quantique] dans la vie d’Einstein 10 ».

Cependant, avec l’avènement de la nouvelle mécanique quantique au milieu des
années 1920, leurs vues commencèrent à diverger. Au moment du congrès Solvay de 1927,
Pauli était devenu un ferme partisan de la complémentarité, perspective développée par
Bohr, tandis qu’Einstein demeurait sceptique quant à la complétude de la description
par la mécanique quantique des phénomènes physiques et s’engageait dans la recherche
d’une telle description complète de la réalité physique. Trente ans plus tard, Pauli résuma
leurs différences :

« Je compte parmi les physiciens qui voient dans les fondements de la mécanique
quantique contemporaine, qui postulent des probabilités fondamentales, un approfondis-
sement du mode de pensée initié par Einstein. Des configurations expérimentales
spécifiées, qui sous certaines conditions sont complémentaires l’une de l’autre, jouent ici
le rôle que les états de mouvement de l’observateur ont dans la théorie de la relativité
d’Einstein ; la grandeur finie du quantum d’action, qui pose une limite à la divisibilité
des phénomènes dans le domaine atomique, joue ici le rôle de la vitesse maximale du
signal dans la théorie de la relativité restreinte d’Einstein. Le groupe des transformations
unitaires en mécanique quantique, qui englobent toutes les spécifications possibles des
configurations expérimentales, joue le rôle que le groupe des transformations de coordon-
nées, qui relie tous les états possibles de mouvement de l’observateur et leurs observations
relatives en conformité avec les lois de la nature, joue dans la théorie de la relativité
générale […].
« En dépit de cela, Einstein s’accroche à la conception de la réalité plus étroite, issue de la
physique classique, selon laquelle une description de la nature qui admet des événements
individuels qui sont réguliers quoique non déterminés lui apparaît nécessairement comme
“incomplète” 11. »

8.  BOHR, 1960, p. 2.
9.  PAULI, 1949.
10.  PAULI, 1958a, ici 1961, p. 85.
11.  PAULI, 1956, ici 1961, p. 79.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 357  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



358 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

En revenant au congrès Solvay de 1927, on peut détecter, dans une observation faite
par Einstein et la réponse de Pauli 12, les germes de la polémique ultérieure déclenchée
par le fameux article EPR, « Can quantum-mechanical description of physical reality
be considered complete ? ». Quand l’article EPR fut publié en 1935, Pauli réagit avec
une acerbité caractéristique, mais (après avoir lâché un peu de vapeur) une acuité tout
aussi caractéristique :

« Einstein s’est une fois de plus exprimé publiquement au sujet de la mécanique quan-
tique […]. Comme il est bien connu, c’est une catastrophe à chaque fois que cela se
produit […]. Tout à fait indépendamment d’Einstein, il me semble que l’on devrait, dans
un développement systématique de la mécanique quantique, apporter davantage d’attention
à la composition et la séparation des systèmes […]. C’est ce que – comme Einstein l’a
justement indiqué – un point des plus fondamental en mécanique quantique […] 13. »

Même si ses vues sur la mécanique quantique divergeaient grandement de celles
d’Einstein, Pauli comprenait le point de vue de ce dernier bien mieux que la plupart des
physiciens : « Nous avons souvent discuté de ces questions l’un avec l’autre, et j’ai toujours
tiré le plus grand profit de cela, même si je ne puis acquiescer aux vues d’Einstein 14. »

De fait, quand Max Born entama en 1954 un échange assez polémique avec Einstein
– ou plutôt un échange dans lequel Born devint polémique tandis qu’Einstein se résignait
à demeurer incompris –, Pauli, qui était en visite à l’IAS, entreprit une mise au point dans
deux lettres qu’il adressa à Born. Puisque la position d’Einstein est encore souvent mal
comprise, citons quelques lignes de cette correspondance :

« Einstein m’a donné votre manuscrit à lire ; il n’était pas du tout mal disposé à votre
égard, mais disait juste que vous étiez quelqu’un qui n’écouterait pas. Cela confirme
l’impression que j’ai eue moi-même dans la mesure où je suis incapable de reconnaître
en Einstein la personne dont vous parlez que ce soit dans votre lettre ou dans votre
manuscrit. Il me semble que vous vous êtes forgé une sorte d’Einstein benêt pour votre
propre usage, qui consiste à l’abattre avec grandiloquence. En particulier, Einstein ne
considère pas que le concept de “déterminisme” soit aussi fondamental qu’on le prétend
souvent (comme il me l’a dit avec insistance plusieurs fois) […]. Le point de départ
d’Einstein est “réaliste” plutôt que “déterministe”, ce qui signifie que son préjugé
philosophique est différent. […] Pour résumer, je dirais ceci : […] votre manuscrit
[…] manque complètement les problèmes qui préoccupent Einstein. En particulier, il
me semble inapproprié d’introduire le concept de déterminisme dans la controverse
avec Einstein. […] J’ai essayé dans ma dernière lettre de vous expliquer la position
d’Einstein. C’est exactement la même que celle exprimée dans les travaux publiés
d’Einstein et telle qu’il me l’a exposée 15. »

En effet, bien que pour des raisons différentes, Einstein était tout aussi sceptique que
Pauli en ce qui concerne les interprétations déterministes « à variables cachées » de la

12.  SOLVAY, éd., 1928, voir dans la « Discussion générale des idées nouvelles émises. Causalité,
déterminisme, probabilité » les sections consacrées à Einstein (p. 253-256) et à Pauli (p. 256-258).

13.  MEYENN, éd., 1985, p. 402-404.
14.  PAULI, 1958a, ici 1961, p. 89.
15.  «  Pauli à Max Born », 31 mars 1954, in BORN, éd., 1969, p.  285 et 288.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 358  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



J. STACHEL : EINSTEIN ET « ZWEISTEIN » 359

mécanique quantique 16. Insistons sur ce point car l’attitude d’Einstein à l’égard des
variables cachées est souvent mal comprise.

3) Initialement, Pauli était attiré par le programme de la théorie du champ unifié,
c’est-à-dire la tentative d’unifier la gravitation et l’électromagnétisme en une théorie du
champ unifié « naturelle » (i. e. sans « forcer » mathématiquement ou physiquement),
et son second article était une contribution à l’étude de la théorie proposée par Weyl.
Toutefois, il était dès le départ sceptique quant aux espoirs de Weyl et d’Einstein de
résoudre le problème de la structure atomistique quantique de la matière et du rayon-
nement au moyen d’une telle théorie du champ unifié : « Peut-être faisons-nous fausse
route dès le départ avec ces théories du continu pour le champ à l’intérieur de l’élec-
tron 17. » Dans sa recension de 1920, il raffine cette analyse :

« [Un] doute conceptuel doit être relevé. Les théories du continu font un usage direct
du concept ordinaire de force du champ électrique, même pour des champs à l’intérieur
de l’électron. Ces forces de champ sont toutefois définies comme forces s’exerçant sur
une particule test, et puisqu’il n’existe aucune particule plus petite qu’un électron ou un
noyau d’hydrogène, la force du champ s’exerçant en un point donné à l’intérieur d’une
telle particule est semble-t-il inobservable, par définition, et par conséquent fictive et
dénuée de signification physique. […] Ceci paraît parfaitement certain : de nouveaux
éléments, qui sont étrangers au concept de champ continu, devront être adjoint à la
structure de base des théories développées jusqu’à présent pour qu’on arrive un jour à
résoudre de façon satisfaisante le problème de la matière18. »

Même s’il est douteux que Pauli en ait eu connaissance, des doutes encore plus
radicaux avaient été exprimés en privé par Einstein dès 1917 :

« Si la conception moléculaire de la matière est correcte (adéquate) ; i. e. si une région
de l’univers doit être représentée par un nombre fini de points, alors le continu de la
théorie actuelle enferme une variété trop grande de possibilités. Je crois ainsi que cette
“trop grande” [variété] est responsable du fait que nos moyens actuels de description
échouent à rejoindre la théorie quantique. Le problème me semble [le suivant :]
comment peut-on formuler des jugements sur le discontinu sans faire appel au continu
(l’espace-temps) ; [le continu] devrait être banni de la théorie en tant que construction
supplémentaire qui ne serait pas justifiée par l’essence même du problème, car il ne
correspond à rien de “réel”. Mais la structure mathématique nous fait hélas toujours
défaut. Comme je me suis épuisé sur cette voie 19 ! »

Bien qu’Einstein passe pour le défenseur du champ continu par excellence, il y a un
autre courant de réflexion dans sa pensée, que j’ai désigné comme « L’autre Einstein :
Einstein critique de la théorie du champ 20 », un courant qui s’amplifie même lors des

16.  En ce qui concerne Pauli, voir PAULI, 1953, en ce qui concerne Einstein, voir STACHEL, 1986,
p. 376-377.

17.  PAULI, 1919. Ce passage est extrait d’ENZ, 1973, p. 768, et modifié ici par l’auteur.
18.  PAULI, 1921, traduit à partir de PAULI, 1958b, p. 206.
19.  « Einstein letter to Walter Dällenbach », traduit à partir d’EINSTEIN, 1998, p. 391.
20.  STACHEL, 1993.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 359  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



360 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

dernières années de sa vie. On trouve des remarques analogues, et même encore plus
sceptiques, dans les écrits ultérieurs de Pauli et d’Einstein. Néanmoins, par faute de
structures mathématiques adaptées au non-continu sur lesquelles il serait possible de
fonder une théorie physique, Einstein persévéra dans sa quête d’une théorie du champ
unifié jusqu’à la fin de sa vie, avec le sentiment que l’approche par le continu devait
être exploré jusqu’au bout.

Les sarcasmes de Pauli pouvaient être ravageurs au sujet des tentatives d’Einstein.
En 1931, Pauli écrit :

« Le don inépuisable [d’Einstein] pour l’invention allié à l’énergie obstinée qu’il
déploie dans la poursuite d’une fin déterminée nous a valu ces derniers temps à peu près
une théorie de ce style par an – et, à ce sujet, ce qui est psychologiquement intéressant,
c’est que la dernière théorie en date est habituellement donnée pendant un moment par
son auteur comme la “solution définitive”. Par conséquent, selon une variante de la
phrase historique bien connue, on pourrait s’exclamer à l’apparition d’une de ces
nouvelles tentatives sur cette question : “L’ancienne théorie du champ d’Einstein est
morte. Vive la nouvelle théorie du champ d’Einstein !”21. »

Cependant, Pauli semble avoir éprouvé une inclinaison persistante pour les théories
du champ unifié. Il écrivit deux articles sur l’interprétation projective de l’unification à
cinq dimensions de l’électromagnétisme et de la gravitation par Kaluza-Klein, que
Valentine Bargmann estime être « de loin la meilleure présentation des spineurs en relati-
vité générale, tout à fait indépendante des problèmes de la théorie du champ unifié22 ».

4) Pauli s’intéressa précocement aux relations entre mécanique quantique et relati-
vité générale. Toutefois, au moment de son travail fondamental sur la théorie quantique
des champs, entrepris avec Werner Heisenberg (1929), il semble avoir présumé que les
méthodes propres à leur théorie ne rencontreraient aucune difficulté particulière quand
on les appliquerait à la gravitation. Après avoir établi que la quantification du champ
gravitationnel s’avère nécessaire pour des raisons physiques, les deux auteurs se
contentent d’affirmer qu’on « pourrait la mener à bien sans autre difficulté au moyen
d’un formalisme strictement analogue à celui appliqué ici [à l’électromagnétisme] 23 ».

À une exception notable, la quasi-totalité des physiciens qui travaillèrent sur le
problème de la quantification du champ gravitationnel durant la décennie suivante
furent associés à Pauli d’une façon ou d’une autre : Léon Rosenfeld, Jacques Solomon
et Markus Fierz. À la fin de la décennie, Pauli était en mesure de synthétiser et de
prolonger son travail dans une section du rapport sur « Les propriétés générales des
particules élémentaires », préparé pour le congrès Solvay prévu pour 1939 qui n’aurait
jamais lieu. À la fin de cette section, consacrée aux « Ondes gravitationnelles et quanta
gravitationnels (Spin 2) », il observe :

« C’est une limitation certaine de la perspective “théorie quantique” de ce raisonnement
que l’on se satisfasse de l’approximation où les équations du champ relativiste généralisé

21.  PAULI, 1932.
22.  BARGMANN, 1960, p. 197.
23.  HEISENBERG et PAULI, 1929, p. 3.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 360  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



J. STACHEL : EINSTEIN ET « ZWEISTEIN » 361

sont linéaires. Cette limitation est très étroitement liée aux problèmes bien connus de
divergence en théorie [quantique] des champs24. »

Pauli se réfère alors au travail de 1938 de Solomon. Même s’il ne cite pas les phrases
suivantes, il paraît probable qu’il les ait lues : 

« [...] dans les cas où le champ de gravitation n’est pas faible, la méthode même de quanti-
fication, basée sur le principe de superposition, fait défaut […]. De telles considérations
sont de nature à mettre sérieusement en doute la possibilité de concilier le formalisme
présent de la quantification des champs avec la théorie non linéaire de la gravitation 25. »

Solomon fondait ses conclusions sceptiques sur les travaux du physicien soviétique
Matvei Petrovich Bronstein, qui travaillait sur la gravité quantique indépendamment de
Pauli, constituant l’exception remarquable à laquelle il a été fait allusion. Malheureusement,
aussi bien Bronstein que Solomon périrent (grâce à Staline et Hitler, respectivement)
bien avant que la recherche sur la gravité quantique ne redémarre après la Seconde
Guerre mondiale.

On trouve une fois seulement durant l’entre-deux-guerres un commentaire de Pauli
indiquant qu’il pensait que quelque chose de la plus grande importance pour la théorie
des particules élémentaires pouvait être caché au sein de la relativité générale :

« [...] dans les théories classiques contemporaines du champ, y compris dans la théorie
relativiste de la gravitation, le caractère essentiellement positif de k [la constante gravi-
tationnelle de couplage] – dont dépend le fait que la gravitation se manifeste toujours
comme une attraction, et jamais comme une répulsion des masses gravitantes – ne
trouve aucune explication satisfaisante. Une telle explication ne pourrait résulter que de
la réduction de la constante k au carré d’une autre constante. Ceci suggère de chercher
des phénomènes pour lesquels la racine carrée de k joue un rôle 26. »

La conjecture de Pauli selon laquelle ce fait pourrait être en relation avec l’interaction
faible s’est révélée sans fondement, mais une explication de la nature essentiellement
attractive de la gravitation nous échappe toujours.

À la fin de sa vie, Pauli comprit que la théorie quantique des champs n’avaient pas
été capable de relever le défi proposé par la relativité générale :

« Eussions-nous été capable de présenter à Einstein une synthèse de sa relativité générale
avec la théorie quantique que la discussion avec lui en aurait été considérablement facilitée.
Mais la dualité entre le champ et les moyens de le mesurer, quoique présente de manière
latente dans l’actuelle théorie quantique des champs, n’est pas clairement exprimé
conceptuellement. La relation entre l’application du concept ordinaire d’espace-temps et
les propriétés des plus petits objets physiques, les prétendues “particules élémentaires”,
n’est pas élucidée. La vie d’Einstein s’est achevée sur une question [posée] à la science
physique et l’engagement pour nous d’opérer une synthèse27. »

24.  MEYENN, éd., 1993, p. 901.
25.  SOLOMON, 1938, p. 484.
26.  PAULI, 1934, ici 1961, p. 75.
27.  PAULI, 1958a, ici 1961. ENZ, 1973, p. 791, publie ce passage en anglais.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 361  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



362 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Cette tâche nous incombe toujours, et la nature pourrait nous réserver encore bien
des surprises dans la poursuite de sa réalisation. En guise d’indication sur les tournants
que cette recherche est susceptible de prendre (et sans que nous abondions nécessairement
en ce sens), soulignons une ou deux phrases de ce qu’écrivait l’année dernière un avocat
patenté de la théorie quantique des champs, Gerard ‘t Hooft, lauréat du prix Nobel en 1999,
dans un article intitulé « Quantum gravity as a dissipative deterministic system » :

« Dans cet article, on élabore une théorie [de la gravitation quantique] en ne postulant
pas que les états quantiques en sont le point de départ central, mais plutôt des degrés de
liberté déterministes et classiques. Les états quantiques, en tant qu’instruments purement
mathématiques, permettant au physicien de faire des prédictions statistiques, seront
considérés comme des concepts dérivés, dont la définition ne sera pas formulée de
manière strictement locale28. »

De manière générale, aucune voie n’a été encore découverte pour accorder les
fondements conceptuels si manifestement divergents de la mécanique quantique et de
la relativité générale, les deux théories architectoniques de la physique moderne les
plus performantes. Ce problème est de nos jours couramment identifié au problème de
la gravité quantique. Deux communautés distinctes de théoriciens de la physique ont
travaillé sur ce problème, les chercheurs en théorie quantique des champs et les cher-
cheurs engagés dans la relativité générale. Ceux qui, comme Pauli, sont arrivés à ce
problème par le biais de la théorie quantique des champs, qui est fondée sur la relativité
restreinte, ont traditionnellement supposé que le cadre quantique actuel est adapté à la
solution du problème, et que, si les méthodes de cette théorie ne fonctionnent pas en
relativité générale, c’est que celle-ci doit être amendée (par exemple, la supergravité).
Einstein supposait que la mécanique quantique ne fournissait pas une description
complète de la réalité physique, et que les effets quantiques pourraient s’expliquer dans
le cadre d’une théorie du champ unifié, pour laquelle l’exigence de solutions non
singulières serait en mesure d’offrir les conditions quantiques requises.

Ces deux espérances ont été déçues. De nos jours, ceux qui abordent le problème de
la gravitation quantique par le biais de la relativité générale acceptent généralement
qu’un processus de quantification est nécessaire ; mais celui-ci diffère de ceux habituel-
lement employés en théorie quantique des champs relativiste (restreinte) dans la mesure
où il doit se conformer à l’invariance fondamentale du groupe de transformation de la
relativité générale, le groupe des difféomorphismes. Ceux qui abordent le problème par
le biais de la théorie quantique des champs adoptent maintenant habituellement une
approche qui prend sa source dans la théorie des cordes dans un espace-temps à dix
dimensions ou davantage. Jusqu’ici, aucune de ces deux approches n’est pleinement
satisfaisante dans ses propres termes, ni capable d’intégrer la perspective de l’autre. Il
existe une minorité croissante, dont font partie Gerard ‘t Hooft et Roger Penrose, qui
pense qu’une nouvelle perspective fondamentale est requise. Entre-temps, le problème
de la gravitation quantique demeure le défi incontournable du nouveau millénaire pour
la physique théorique.

28.  HOOFT, 1999, p. 3264.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 362  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



J. STACHEL : EINSTEIN ET « ZWEISTEIN » 363

En résumé, nous avons vu que ce n’était pas vraiment une divergence de vue sur la
signification du déterminisme, ni même sur le rôle du continu dans les évolutions futures
de la physique, qui séparait Einstein et Pauli, mais un différend fondamental sur ce qui
constitue une représentation objective et déterminée du monde physique. Tant que le
défi de la gravitation quantique n’aura pas été relevé, nul ne peut être déclaré vainqueur
de cette confrontation.

Achevons cet exposé comme ils finirent leurs vies, sur une note de réconciliation. En
dépit de profondes divergences intellectuelles, les rapports personnels de respect et
d’affection entre les deux hommes n’ont cessé de croître, en particulier à la suite de
longues périodes de fréquentation quotidienne à l’IAS (1935-1936, 1940-1946, et lors
des fréquentes visites ultérieures de Pauli). Le point culminant de cette relation advint
lors d’un dîner donné à l’IAS pour célébrer la consécration de Pauli par le prix Nobel
de physique en 1945, une récompense pour laquelle Einstein l’avait, parmi d’autres,
nominé. Au milieu de l’allocution qui suivit ce repas, Einstein parut à l’improviste,
« tel un Grec ancien » (selon les mots de Franca Pauli 29). À la mort d’Einstein, Pauli
évoqua ce discours :

« La mort d’Einstein m’affecte aussi personnellement. Celui qui fut pour moi un si
bienveillant et paternel ami n’est plus. Je n’oublierai jamais le discours qu’il fit en 1945
à Princeton à mon intention et en mon honneur après que j’eus reçu le prix Nobel. Il
était pareil à un roi abdiquant et m’adoubant, tel un “fils préféré” [Wahl-Sohn], comme
son successeur 30. »

John STACHEL

(novembre 2000).
Traduction de l’anglais par Vincent Bontems.

29.  Charles Enz, communication personnelle, Centre européen de la recherche nucléaire (CERN).
30.  Lettre à Max Born, 24 avril 1955, CERN (Pauli Letter Collection). Pauli ajoute : « Il ne reste

malheureusement aucune trace de ce discours d’Einstein, qui était improvisé et dont le manuscrit
n’existe pas davantage. » Remercions le Dr Enz d’avoir porté cette lettre à notre attention, ainsi que
pour ses nombreuses remarques qui nous ont été d’une aide précieuse. Sa biographie (ENZ, 2001) de
Pauli fera sans aucun doute autorité dans les temps à venir. Remercions également Mme Anita Hollier
(Section Leader, CERN Archives ETT-SI Division) pour nous avoir fourni une copie de la version
allemande du texte et de l’article de journal au sujet d’Einstein II.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 363  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



364 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

LISTE DES RÉFÉRENCES

BARGMANN (Valentine), 1960, « Relativity », in FIERZ (Markus) et WEISSKOPF (Victor F.), éd.,
Theoretical physics in the XXth century. A memorial volume for Wolfgang Pauli, New York/
Londres, Interscience, p. 187-198.

BOHR (Niels), 1960, « Forword », in FIERZ (Markus) et WEISSKOPF (Victor F.), éd., Theoretical
physics in the XXth century. A memorial volume for Wolfgang Pauli, New York/Londres,
Interscience, p. 1-4.

BORN (Max), éd., 1969, Albert Einstein, Hedwig und Max Born. Briefwechsel 1916-1955, Munich,
Nymphenburger.

EINSTEIN (Albert), 1998, The Collected Papers of Albert Einstein, vol. VIII-A : The Berlin Years.
Correspondence 1914-1917, Princeton, Princeton University Press.

EINSTEIN (Albert) et PAULI (Wolfgang), 1943, « Non-existence of regular stationary solutions of
relativistic field equations », Annals of Mathematics, 44, p. 131-137.

EISENSTAEDT (Jean), 1986, « La relativité générale à l’étiage. 1925-1955 », Archive for History of
Exact Sciences, 35, p. 115-185.

EISENSTAEDT (J.), 1989, « The low water mark of general relativity, 1925-1955 », in HOWARD

(Don) et STACHEL (John), éd., Einstein and the history of general relativity, Proceedings of
the 1986 Osgood Hill conference, Boston, Birkhäuser (Einstein Studies, vol. I), p. 277-292.

ENZ (Charles P.), 1973, « W. Pauli’s scientific work », in MEHRA (Jagdish), éd., The Physicist’s
concept of nature, Dordrecht, Reidel, p. 766-799.

ENZ (C. P.), 2001, Everything comes to him who knows how to wait. A biography of Wolfgang
Pauli, Oxford, Oxford University Press.

HEISENBERG (Werner) et PAULI (Wolfgang), 1929, « Zur Quantenelektrodynamik der Wellenfelder »,
Zeitschrift für Physik, 56, p. 1-61.

HOOFT (Gerard ‘t), 1999, « Quantum gravity as a dissipative deterministic system », Classical
and Quantum Gravity, 16, p. 3263-3279.

MEYENN (Karl von), WEISSKOPF (Victor F.) et HERMANN (Armin), éd., 1979, Wolfgang Pauli.
Wissenschaftlicher Briefwechsel mit Bohr, Einstein, Heisenberg u.a., vol. I : 1919-1929,
New York/Heidelberg/Berlin, Springer.

MEYENN (Karl von), éd., 1985, Wolfgang Pauli. Wissenschaftlicher Briefwechsel mit Bohr, Einstein,
Heisenberg u.a., vol. II : 1930-1939, Berlin/Heidelberg/New York/Tokyo, Springer.

MEYENN (K. von), éd., 1993, Wolfgang Pauli. Wissenschaftlicher Briefwechsel mit Bohr, Einstein,
Heisenberg u.a., vol. III : 1940-1949, New York/Heidelberg/Berlin, Springer.

PAULI (Wolfgang), 1919, « Zur Theorie der Gravitation und der Elektrizität von Hermann
Weyl », Physikalische Zeitschrift, 20, p. 457-467.

PAULI (W.), 1921, « Relativitätstheorie », in SOMMERFELD (Arnold), éd., Enzyklopädie der
mathematischen Wissenschaften, Leipzig, Teubner, vol. V, part. 2, p. 539-775.

PAULI (W.), 1932, Ergebnisse der exakten Naturwissenschaften, Bd X : Die Naturwissenschaften,
20, p. 186-187.

PAULI (W.), 1934, « Raum, Zeit und Kausalität in der modernen Physik », in PAULI, 1961, p. 64-75.
PAULI (W.), 1949, « Einstein’s contributions to quantum theory », in SCHILPP (Paul Arthur),

Albert Einstein : philosopher-scientist, La Salle, IL, Open Court Publishers (Library of
Living Philosophers, 7), p. 147-160.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 364  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



J. STACHEL : EINSTEIN ET « ZWEISTEIN » 365

PAULI (W.), 1953, « Remarques sur le problème des paramètres cachés dans la mécanique
quantique et sur la théorie de l’onde pilote », in GEORGE (André), éd., Louis de Broglie.
Physicien et penseur, Paris, Albin Michel, p. 33-42. 

PAULI (W.), 1956, « Relativitätstheorie und Wissenschaft », in PAULI, 1961, p. 76-80.
PAULI (W.), 1958a, « Albert Einstein in die Entwicklung der Physik », in PAULI, 1961, p. 85-90.
PAULI (W.), 1958b, Theory of relativity, trad. de PAULI, 1921, par G. FIELD (avec les notes

complémentaires de l’auteur), Londres/New York/Paris/Los Angeles, Pergamon.
PAULI (W.), 1961, Aufsätze und Vorträge über Physik und Erkenntnistheorie, Brunswick, Vieweg.
PEIERLS (Rudolph), 1985, Bird of passage. Recollections of a physicist, Princeton, Princeton

University Press.
SOLOMON (Jacques), 1938, « Gravitation et quanta », Revue de physique et du radium, 9, p. 479-485.
SOLVAY (Ernest), éd., 1928, Électrons et photons. Rapports et discussions du cinquième conseil

de physique tenu à Bruxelles du 24 au 29 octobre 1927 sous les auspices de l’Institut inter-
national de physique Solvay, Paris, Gauthier-Villars.

STACHEL (John), 1986, « Einstein and the quantum. Fifty years of struggle », in COLODNY (Robert),
éd., From quarks to quasars. Philosophical problems of modern physics, Pittsburgh, University
of Pittsburgh Press, p. 349-385.

STACHEL (J.), 1993, « The other Einstein. Einstein contra field theory », Science in Context, 6,
p. 275-290.

STACHEL (J.), 1995, « History of relativity », in BROWN (Laurie M.), PAIS (Abraham) et PIPPARD

(Brian), éd., Twentieth-century physics, Bristol/Philadephie, Institute of Physics Publications/
American Institute of Physics Press, vol. I, p. 249-356.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 365  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue française de sociologie
publiée avec le concours du

CENTRE NATIONAL DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE

59-61, rue Pouchet 75849 Paris Cedex 17 – Tél..: 01 40 25 11 87 ou 88

JANVIER-MARS 2005, 46-1 ISBN 2-7080-1099-9

Le marché scolaire et les différences
des performances

Georges FELOUZIS

Variables, mécanismes et simulations :
analyse critique des trois méthodes

Gianluca MANZO

La prostitution à Rio de Janeiro Christophe BROCHIER

La reproduction des groupes d’entreprises Sébastien DELARRE

Débat : Analyse stratégique et culture

Analyse stratégique et culture :
un nécessaire retour aux sources

Philippe d’IRIBARNE

L’analyse culturelle :
un horizon, pas un point de départ

Mathilde BOURRIER

La culture « nationale » n’est pas tout le social Erhard FRIEDBERG

LES LIVRES

Abonnements/Subscriptions (2005) :

L'ordre et le paiement sont à adresser directement à :
Please send order and payment to:
Éditions OPHRYS BP 87 05003 GAP cedex France
04 92 53 85 72

France :
Particuliers : 80 € (4 numéros trimestriels)
Institutions : 90 € (4 numéros trimestriels)
Institutions : 110 € (4 numéros trimestriels + supplément en anglais)
Étudiants : 60 € (4 numéros trimestriels)

Étranger/Abroad :

110 € (4 numéros + supplément en anglais/
four quarterly issues + the English selection)

Vente au numéro/Single issue :
Le numéro trimestriel/for each quarterly issue : 23 €

La sélection anglaise/for the English selection : 30 €

www.rfs-revue.com

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 366  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

http://www.rfs-revue.com


Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 367-389.

L’« ÉCOLE DE L’ETH » 
DANS L’ŒUVRE DE GASTON BACHELARD

LES FIGURES SPECTRALES D’HERMANN WEYL, 
WOLFGANG PAULI ET GUSTAVE JUVET

Charles ALUNNI

RÉSUMÉ : Il s’agit de retracer ici la présence spectrale dans l’œuvre de Gaston Bachelard de
ce que nous appelons « École de l’ETH ». Nous en avons choisi trois figures fondamentales :
Hermann Weyl, Wolfgang Pauli et Gustave Juvet. Pour le premier, nous traitons de sa place
centrale et permanente dans la constitution bachelardienne d’une philosophie qui se veut à
hauteur de la nouvelle « géométrie physique » rigoureusement construite dans un esprit
riemannien. Quant à Pauli, nous montrons une insoupçonnable affinité qui est étayée par les
analyses remarquables qu’en donna le philosophe : de la construction urgente d’une « méta-
physique quantique », qui se fonde sur les implications d’un principe de Pauli bien compris, à
l’idée de « particule métaphysique », en passant par les enjeux décisifs et si prometteurs du
« postulat de non-analyse ». Dans le cadre de cette polyconstruction convergente de l’entre-
prise « surrationaliste », nous traitons de la troisième figure, moins connue mais tout aussi
marquante, du mathématicien-philosophe Gustave Juvet.

MOTS-CLÉS : épistémologie, géométrie, physique, structure, substance, relativité, théorie quantique,
algébrisme, neutrino, Bachelard, Cavaillès, Clifford, Wheeler.

ABSTRACT : We retrace here spectral presence in the work of Gaston Bachelard which we call
« The School of the ETH ». We have chosen three fundamental figures : Hermann Weyl, Wolfgang
Pauli and Gustave Juvet. For the first one, we consider his central and permanent place in the
Bachelardian constitution of a philosophy which seeks to be at the height of the new « physical
geometry » rigorously constructed in a Riemannian spirit. As for Pauli, we show an unsuspected
affinity which is backed up by the remarkable analyses brought to it by philosophy : from the
urgent construction of a « quantic metaphysics », founded on the implications of a Pauli principle
well understood, to the idea of a « metaphysical particle », going on to the decisive and so promising
stakes of the « postulate of non-analysis ». In the framework of this convergent polyconstruction
of the « surrationalist » enterprise, we treat the third figure, less known but equally important, of
the mathematician-philosopher Gustave Juvet.

KEYWORDS : epistemology, geometry, physics, structure, substance, relativity, quantic theory, algebrism,
neutrino, Bachelard, Cavaillès, Clifford, Wheeler. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 367  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



368 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

ZUSAMMENFASSUNG : Es geht hier um ein Aufspüren der gespensterhaften Präsenz der so
genannten « Schule der ETH » im Werk Gaston Bachelards. Wir haben drei grundlegende Figuren
gewählt : Hermann Weyl, Wolfgang Pauli und Gustave Juvet. Für den ersten untersuchen wir seinen
zentralen und beständigen Ort in Bachelards Entwurf einer Philosophie auf der Höhe der neuen,
streng in Riemannschem Geist konstruierten « physikalischen Geometrie ». Mit Bezug auf Pauli
zeigen wir eine unzweifelhafte, durch bemerkenswerte Untersuchungen des Philosophen gestützte
Verwandtschaft : von der Konstruktion einer « Quantenmetaphysik » die sich auf die Implikationen
des wohlverstandenen Pauliprinzips gründet, bis zur Idee des « metaphysischen Teilchens »,
vermittelt durch das entscheidende und viel versprechende Spielgeld des « Postulats der Nicht-
Analyse ». Im Rahmen dieser konvergenten Polykonstruktion der « surrationalistischen » Unter-
nehmung behandeln wir die weniger bekannte, aber markante Figur des Mathematiker-Philosophen
Gustave Juvet.

STICHWÖRTER : Epistemologie, Geometrie, Physik, Struktur, Substanz, Relativität, Quantentheorie, Neutrino,
Bachelard, Cavaillès, Clifford, Wheeler.

Charles ALUNNI, né en 1951, fut cofondateur et secrétaire technique du Groupe de recherches sur
l’enseignement de la philosophie, fondé à l’École normale supérieure de Paris (rue d’Ulm) en 1975 à
l’initiative de Jacques Derrida. Directeur de programme au Collège international de philosophie
de 1983 à 1989 et Gastdozent au département de philosophie de l’université de Bochum (Allemagne)
de 1983 à 1987, il est actuellement chargé de recherche en histoire de la philosophie à l’École normale
supérieure de Pise (Italie), et professeur détaché à l’École normale supérieure de Paris, où il dirige
depuis 1994 le Laboratoire disciplinaire « Pensée des sciences ». 

Adresse  : École normale supérieure, Laboratoire disciplinaire « Pensée des sciences », 45 rue
d’Ulm, 75 230 Paris cedex 05.

Courrier électronique  : Charles.Alunni@ens.fr

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 368  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:Charles.Alunni@ens.fr


C. ALUNNI : L’ETH DANS L’ŒUVRE DE BACHELARD 369

À Alain Connes et Jean-Pierre Bourguignon

Posons dès le départ le syntagme « École de l’ETH » comme un marqueur spectral
d’une constellation de pensées singulières, et donc uniques, mais néanmoins articulées
(et non isolées dans un solipsisme). « Spectral » est ici à prendre d’abord comme
opérateur de déclinaisons « discrètes » des singularités philosophiques exprimées dans
chaque corpus référé, comme zone d’« interférences » de domaines d’explication et de
problématisation ; le modèle de cet « opérateur spectral » tient dans cette connexion
« magique » du Janus mathématico-physique. C’est la caractéristique « spectrale »
purement mathématique de l’espace abstrait de David Hilbert (élaboré par lui
dès 1910) qui permettra plus tard à Werner Heisenberg d’induire de manière géniale
qu’il constitue en réalité la lisibilité possible des « formes » apparaissant sur le spectre de
fréquences d’un corps (sur la base du principe de combinaison ou « loi de composition »
de Walter Ritz 1 et Johannes Robert Rydberg). Dès lors, tout corps physique trouve sa
signature dans son « spectre » quantique2. Notons au passage que l’« exemple pratique »
et paradigmatique du « mixte » mathématique chez Albert Lautman n’est autre que ce
même espace de Hilbert : continu pour la topologie de ses éléments ; discontinu pour
ses décompositions structurales 3.

Mais « spectral » renverra pour nous également à ces présences « fantomales » qui
hantent le grand œuvre de Gaston Bachelard, sous la forme de cette constellation épochale
que notre ami Mario Castellana qualifie de « “néo-rationalisme” italo-francophone ».
Lieu d’instauration d’une immense « tradition » épistémologique, notre présent devrait
commencer à en prendre toute la mesure. À titre d’exemplification « historique » l’un
des référents hautement symbolique de cette constellation fut en son temps représenté
par le groupe d’opposition théorique au Wiener Kreis lors du congrès Descartes de 1937
(Bachelard, « l’hôte muet » du congrès, Federigo Enriques l’Italien, Ferdinand Gonseth
le Suisse, Jean Cavaillès et Albert Lautman les deux Français ; on pourrait y ajouter les
« protagonistes anonymes » tels que Paulette Destouches-Février, Jean-Louis Destouches,
André Lalande, etc.) 4.

1.  Walter Ritz, physicien suisse mort à 32 ans (1878-1909), qui enseigna à Zurich et Göttingen, est
cité par Bachelard dès 1931, comme un hérault de la « nouvelle physique » : « Mais voici que la
Physique contemporaine nous apporte des messages d’un monde inconnu. Ces messages sont rédigés en
“hiéroglyphes”, suivant l’expression de Walter Ritz », « Noumène et microphysique », in BACHELARD,
1970, p. 12.

2.  Voir le dialogue de Marc Schützenberger et d’Alain Connes dans CONNES, LICHNEROWICZ,
SCHÜTZENBERGER, 2000. Connes n’a de cesse, dans ses conférences récentes, d’insister sur la « magie »
de ce lien entre caractéristique « spectrale » d’un espace abstrait (espace de Hilbert) et la « spectro-
scopie » concrète en physique. Il renvoie ce nœud paradigmatique du physico-mathématique contem-
porain au « fantôme » de Georg Friedrich Bernhard Riemann (à son « spectre » en quelque sorte) et à
sa révolution d’une géométrie littéralement « faite » pour la physique. Nous allons voir comment
Bachelard a très précisément pointé cela chez Riemann et Hermann Weyl.

3.  Voir infra, p. 443-449, le texte de Jürg Fröhlich, « Réflexions sur Wolfgang Pauli ».
4.  Travaux du IXe Congrès international de philosophie (Congrès Descartes), 1937. Pour un

résumé des enjeux du congrès, voir ALUNNI et BRIAN, 2002, p. 130-131, ainsi que CASTELLANA, 1990.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 369  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



370 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

C’est dire que la mobilisation par Bachelard de ces différents dispositifs mathématiques,
physiques et philosophiques n’y sont pas plus occasionnels que vagues. Car il ne s’agit
pas, comme c’est la règle chez nombre de ses contemporains philosophes (et des nôtres),
de les exhiber comme de pures références autojustificatives ou illustratives d’une philo-
sophie déjà refermée sur son propre système de présupposés. L’enjeu est bien plutôt de
les habiter de manière active et « ouverte », de les accompagner dans l’ascétisme de
leurs techniques spécifiques, pour leur faire sécréter in situ et in actu cette puissance
spéculative, toujours « disponible », engagée dans leurs gestes de pensée :

« […] aucun spectre n’est plus étendu que le spectre qui aide à classer les philosophèmes
des sciences physiques. Il est d’ailleurs bien entendu que toutes les parties d’une
science ne sont pas au même point de maturité philosophique. C’est donc toujours à
propos d’expériences et de problèmes bien définis qu’il faut déterminer les valeurs
philosophiques de la science5. »

C’est donc en tant que « située » en des topoï et sur des nœuds textuels parfaitement
identifiables, qu’il nous faut tenter de retracer cette présence spectrale de « l’École de
l’ETH » (ses enjeux théoriques, à la fois scientifiques et philosophiques – pour ne pas
dire « métaphysiques » –, ses solidarités induites, ses potentialités produites). Au choix
limité de certains loci du texte bachelardien, doit répondre un choix de signatures limitées
des représentants de cette École, dont la « proximité » de voisinage ne se limitait pas à
la seule fréquentation d’une même Eliteschule.

Nous tournerons notre attention exclusivement vers certains noms de l’ETH auprès
desquels Bachelard s’est ressourcé en permanence, diffusant et prolongeant par là
même leur travail réflexif : Herman Weyl, Wolfgang Pauli, et last but not least, Gustave
Juvet. Il aurait évidemment fallu thématiser les rapports de connivence du texte bache-
lardien avec d’autres éminents représentants de cette « École de l’ETH » : Albert Einstein
ou Ferdinand Gonseth. Pour le premier, nous avons déjà entamé ce travail ailleurs ;
quant au second, il en est question très en détail dans d’autres textes de ce volume.

I. – HERMANN WEYL ET LA « TRANSITION DE PHASE »
VERS UNE GÉOMÉTRIE PHYSIQUE

Hermann Weyl apparaît dès l’origine comme une présence « initiatique » dans l’œuvre
bachelardienne. Il est convoqué tant dans son Essai sur la connaissance approchée qui
constitua sa thèse principale pour le doctorat présentée devant la faculté des lettres
de l’université de Paris, le 23 mai 1927, que dans sa thèse complémentaire présentée
le 28 mars de la même année, sous le titre Étude sur l’évolution d’un problème de physique.
La propagation thermique dans les solides.

Weyl ouvre et clôt pratiquement l’Essai en deux occurrence fondamentales. Penchons-
nous d’abord sur l’ouverture du chapitre concernant « Les formules de dimension ».
Déployons, avant tout, les plis contextuels de cette référence inaugurale. Quelle est l’idée
fondamentale de Bachelard dans ce chapitre ? C’est l’interrogation philosophique de la

5.  BACHELARD, 1949, p. 7.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 370  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : L’ETH DANS L’ŒUVRE DE BACHELARD 371

« nouvelle métrologie » face à la dualité entre absolu (de l’unité) et arbitraire (de la
mesure). 

« Par mesure absolue, on ne doit pas entendre une mesure exécutée avec une précision
particulière, ni par unité absolue une unité d’une construction parfaite ; en d’autres
termes, en faisant usage des mots mesures ou unités absolues, on ne veut pas dire que
les mesures faites ou les unités de mesure sont absolument parfaites, mais seulement
que ces mesures, au lieu d’être établies par une simple comparaison de la quantité à
mesurer avec une quantité de même espèce sont rapportées à des unités fondamentales
dont la notion est admise comme axiome.
« Ainsi la métrologie est précédée, elle aussi, d’une véritable axiomatique puisqu’elle a
pour base des éléments d’une pureté parfaite et posés arbitrairement. Ces éléments,
comme des axiomes, seront seulement astreints à former un système cohérent, irréductible,
et à être indépendants. Enfin, de même que diverses géométries dérivent de différents
ensembles de postulats, de même des systèmes fondamentaux différents s’offrent pour
soutenir toutes les mesures de la physique 6. » 

Le décor est planté et, à lui seul, permettrait déjà de lire en filigrane tout un ensemble
de problèmes à venir et connexes, ainsi que d’autres faisceaux de citations. Comment
intervient ici la première mobilisation de Temps, espace, matière de Weyl dans sa
traduction Juvet-Leroy de 1922 ? 

« Ainsi [à propos de l’arbitraire masqué par des habitudes] croit-on que l’arbitraire soit
éliminé de la définition de l’unité de volume dès qu’on lie cette unité à l’unité de
longueur en choisissant le cube comme volume type ? La mémoire est évidemment
soulagée puisqu’elle suit la pente de la géométrie élémentaire traditionnelle […]. Mais
il y a des points de vue qui s’éclairciraient peut-être avec un autre choix. Ainsi la sphère
présente à certains égards des avantages rationnels indéniables. C’est elle qui est le
volume de définition minima, sa symétrie est d’une richesse inépuisable. […] De même
encore dans un espace physiquement anisotrope, il peut y avoir intérêt à dilater ou à
contracter certaines coordonnées suivant des fonctions plus ou moins compliquées.
C’est un artifice souvent employé dans les nouveaux espaces généralisés. On peut
toujours disposer des unités réunies en complexes pour retrancher des diverses mesures
géométriques les coefficients numériques – ou tout au moins réduire tous les coeffi-
cients à l’unité précédée du signe + ou du signe –. Dans une forme quadratique, seuls
les nombres des signes + et des signes – restent des caractéristiques invariantes (voir
Weyl, Temps, espace, matière, p. 20) 7. »

La référence nous renvoie ici au chapitre I de Temps, espace, matière, « L’espace
euclidien ; son expression mathématique et son rôle en physique », § 4 : « Les bases de la
géométrie métrique ». Le renvoi de pagination est erroné, et il faudrait lire pages 24-27 ;
Weyl y affronte les conditions de l’invariance des transformations linéaires orthogonales
en coordonnées cartésiennes. C’est techniquement le lieu de passage d’une « théorie de
l’invariance », pour des transformations linéaires avec conditions d’orthogonalité, à une
théorie de l’« invariance généralisée » dite « calcul tensoriel », corps mathématique de

6.  BACHELARD, 1928a, p. 85. Dans les citations, sauf mention contraire, c’est nous qui soulignons.
7.  BACHELARD, 1928a, p. 82. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 371  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



372 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

la relativité générale. Weyl conclut ce § 4 par son programme : « Nous développerons
donc cette théorie de l’invariance […] mais de telle manière qu’elle ne rende pas seule-
ment possible l’étude des objets mathématiques, mais encore et surtout l’étude des lois
physiques 8. » Bachelard reprendra très précisément le fil de ce programme weylien,
deux ans plus tard, en 1929, dans La Valeur inductive de la relativité. Telle est la conclusion
pro domo que tire quelques pages plus loin l’auteur de l’Essai, après ce premier
« passage » à travers Weyl : 

« Il semble qu’en allant des mesures aux idées, une connaissance se perde rapidement
dans le logicisme [peu propre à susciter l’expérience]. C’est par une autre voie, en revenant
de l’esprit vers les choses, qu’on pourra mobiliser encore la connaissance et lui donner
la souplesse suffisante à toucher le réel 9. » 

Le point de contact est déjà gros de la trajectoire partagée.
C’est la page 282 du chapitre conclusif de l’Essai, intitulé « Rectification et

réalité », qui va déployer toute la puissance de connexion et de fibration des approches
weyliennes et bachelardiennes. C’est la raison pour laquelle nous allons reconstruire
plus patiemment les implicites du contexte.

« Une géométrisation de la matière ne peut être un point de départ, c’est un schéma,
c’est un but, bref une découverte tardive. En fait, dans la science contemporaine, l’étendue
conçue a priori comme une qualité uniforme et générale a fait place à une étendue
chargée de caractères et saisie par son côté différentiel. Et c’est maintenant l’élément
différentiel qui détermine “l’explication”.
« C’est peut-être le trait le plus frappant de la nouvelle physique. L’idée de Riemann de
définir la fonction mathématique par ses variations infinitésimales vient de pénétrer la
physique elle-même. Et par un singulier retournement des principes qui va entraîner un
véritable bouleversement de l’épistémologie, c’est la loi intégrale qui, de principe,
devient la simple conséquence de la relation différentielle. Les “lois d’action de contact
doivent être considérées comme la vraie expression des dépendances entre les actions
qui s’exercent dans la nature” (Weyl, Temps, espace, matière, p. 55. La citation est tirée
du chapitre I, § 9, “Le champ électromagnétique stationnaire”). »

Et la citation continue :

« “L’idée de comprendre l’univers par son aspect dans l’infiniment petit est la raison
épistémologique qui anime la physique des actions de contact et la géométrie
riemannienne” (Weyl, Temps, espace, matière, p. 79. La citation est tirée du chapitre II,
“Le continuum métrique”, § 11 “Géométrie riemannienne”)10. »

Dans le premier texte, Weyl compare « la loi de Coulomb comme loi d’action à
distance, [qui] exprime que le champ en un point dépend des charges situées en tous les

8.  WEYL, 1922, p. 27. Sur l’œuvre de Weyl et les tentatives contemporaines de sa reconstruction,
voir SCHOLZ, 2001.

9.  BACHELARD, 1928a, p. 92.
10.  BACHELARD, 1928a, p. 282.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 372  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : L’ETH DANS L’ŒUVRE DE BACHELARD 373

autres points de l’espace, les plus éloignés comme les plus proches », aux lois d’action
de contact :

« […] beaucoup plus simples d’ailleurs […], puisque pour la détermination de la dérivée
d’une fonction en un point, il suffit de connaître l’allure de cette fonction dans un voisi-
nage arbitrairement petit autour de ce point ; les valeurs de r [densité de charge] et e [le
vecteur champ] en un point et dans un voisinage immédiat sont liées par les équations
(51) ; […] l’équation (49) ne doit être considérée que comme une conséquence mathé-
matique des équations (51) : grâce aux équations (51) dont la signification intuitive est
si simple, nous croyons comprendre d’où vient la loi de Coulomb. Certainement, nous
obéissons avant tout à une contrainte d’ordre épistémologique 11. »

La recherche de cette « contrainte épistémologique » est évidemment la finalité de
Bachelard ; et c’est chez Riemann qu’il va en chercher l’axiomatique originaire. C’est aussi
dans le rapport Riemann-Weyl que Bachelard exhibe en quelque sorte le « chiffre » de
cette révolution géométrique de la physique véritablement imposée par Weyl, et tout
particulièrement dans le cadre de la relativité générale. L’interface géométrico-physique
à l’avenir prometteur est ainsi mis à nu, avec son déplacement fondamental du rapport
a priori-a posteriori : 

« Des simples lois différentielles rot e = 0 et div e = r qui expriment que le rotationnel
du champ électrique e est nul et que sa divergence en tout point est égale à la densité
électrique en ce point, on déduit la loi de Coulomb suivant laquelle les corps électrisés
s’attirent par une force en raison inverse du carré de la distance. La loi générale cesse
donc d’être a priori, en facile accord avec un système de catégories, apparentées aux
principes logiques, toute proche de l’intuition intellectuelle. Elle est, dans toute
l’acception du terme, la conséquence d’un fait, mieux d’un nombre prodigieux de faits.
Mais elle ne les résume pas, car elle s’embarrasse de constantes d’intégration12. »

Il n’y a pas moins de sept occurrences riemanniennes dans l’Essai. Cela n’est pas un
hasard, pas plus qu’un accident, mais la conscience lucide du lien à Weyl. Reconstruisons
partiellement le spectre épistémologique de ces références riemanniennes : 

« La définition de la fonction [riemannienne] par simple correspondance a ici encore
une tout autre souplesse. “Cette définition, dit Riemann, ne stipule aucune loi entre les
valeurs isolées de la fonction, car lorsqu’il a été disposé de cette fonction pour un inter-
valle déterminé, le mode de son prolongement en dehors de cet intervalle reste tout à
fait arbitraire”. Ainsi la connaissance parfaite d’un être analytique dans un domaine
déterminé n’implique plus la moindre connaissance en dehors de ce domaine. L’être, en
Analyse, nous apparaît donc comme le résultat d’une construction qui, dans son principe,
sinon toujours en fait, est une construction libre.
« En analyse comme en géométrie, les conditions restrictives qui fixent les règles de la
construction ne ruinent pas le caractère hypothétique de l’élément analytique défini.
Ainsi, en une analogie curieuse, on retrouve pour définir une transcendante, les mêmes

11.  WEYL, 1922, p. 79. Il serait sans doute très stimulant de traiter la question de ce que les théories
de Feynman doivent à ce schème de l’« action de contact ». 

12.  BACHELARD, 1928a, p. 282-283.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 373  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



374 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

types de relations conditionnelles que dans l’Axiomatique de la géométrie. “Comme
principe de base dans l’étude d’une transcendante, écrit Riemann, il est, avant toute
chose, nécessaire d’établir un système de conditions indépendantes entre elles suffisant
à déterminer cette fonction”. La transcendante n’établit ainsi entre ses éléments que les
seules liaisons qui sont spécifiées par le système des conditions. Elle n’a pas de réalité
en dehors de ce système qui doit être, comme un système de postulats, complet et
fondamental 13. »

C’est sur ce socle que s’ouvre toute une problématique à venir concernant les catégories
de « réel », de « possible » et de « virtuel », catégories au travail dans toute l’œuvre, et
particulièrement thématisées dans La Valeur inductive de la relativité de 1929. Et c’est
ici un « constructivisme fonctionnel » que Bachelard pointe chez Riemann, qui pourrait
se prolonger dans une « ontologie nécessairement projetée » dans « l’existence méta-
phorique » attribuée à l’être mathématique : une « ontologie constructive [qui] n’est jamais
à son terme puisqu’elle correspond plutôt à une action qu’à une trouvaille » portant sur
une « réalité de second ordre » 14.

Mais ce qui intéresse également Bachelard, c’est ce que relèvera plus tard Lautman
dans sa propre thèse de 1937 15, le fait que, des mathématiques, Riemann a incontesta-
blement une conception structurale 16 : « Certes, au sens de Riemann, qui est le sens
profond, la fonction [mathématique] ne traduit que l’idée de correspondance 17. »

Revenons à Weyl « géomètre de la matière » et à l’importance des lois d’action de
contact riemanniennes qu’y relève Bachelard. On verra une forme de communauté
spectrale se dégager, quant à certaines conséquences épistémologiques. Le lien Riemann-
Weyl tient ici au fait que, du point de vue de la théorie de la connaissance, Riemann a
su imaginer que l’infiniment petit renfermait beaucoup plus d’informations essentielles
sur la nature, que l’infiniment grand. Il pense à une sorte de solidarité profonde, non
contingente entre les modèles mathématiques de l’infiniment petit et les lois physiques
suivant lesquelles cet infiniment petit s’exprime et se manifeste dans la nature des
phénomènes. Weyl a reconnu à la base de la nouvelle géométrie différentielle de
Riemann les mêmes principes théoriques qui ont animé la nouvelle physique des
actions de contact. D’où la possibilité d’établir un parallélisme entre la géométrie de
Riemann et la physique de Maxwell, que relève à son tour Bachelard comme déterminant
le tournant de la « nouvelle physique ». Dans un article important (contemporain de la
première édition de Raum, Zeit, Materie, 1918) où Weyl entreprend le projet d’élaborer

13.  BACHELARD, 1928a, p. 184-185.
14.  BACHELARD, 1929, p. 186. Sur le statut singulier de la métaphore scientifique (et philosophique)

chez Bachelard, voir ALUNNI, 2001. 
15.  « Essai sur les notions de structure et d’existence en mathématiques », in LAUTMAN, 1977,

p. 23-154.
16.  « Les schémas de structures », in LAUTMAN, 1977, p. 31-86.
17.  BACHELARD, 1928a, p. 201. « Le rationalisme est une activité de structuration. Si Bachelard

n’a pas consacré d’étude spéciale à l’épistémologie structurale, c’est que toute sa recherche épistémo-
logique est précisément structurale, ce n’est pas faute, on en conviendra, d’ignorer que la mathématique
contemporaine est purement – mais non simplement – formelle, opérationnelle, structurale (voir
La Philosophie du non, p. 133) », in CANGUILHEM, 1963. Ce texte important, l’un des très rares à interroger
sérieusement le concept bachelardien de « dialectique », a été repris in CANGUILHEM, 1968, ici 1981,
p. 202.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 374  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : L’ETH DANS L’ŒUVRE DE BACHELARD 375

une « pure géométrie infinitésimale » (reine Infinitesimalgeometrie) et où, par là, il pour-
suit celui de construire une théorie généralisée purement géométrique des phénomènes
physiques, il affirme : 

« La théorie de la relativité générale admet, conformément à l’esprit de la physique
moderne, des actions de contact seulement ce qui a une validité dans l’infiniment petit
[c’est-à-dire localement], et en ce qui concerne la métrique de l’Univers (Weltmetrik),
elle fait appel au concept général de détermination métrique fondée sur une forme diffé-
rentielle quadratique, proposé par Riemann dans son Habilitationsvortrag de 1854.
Mais l’élément vraiment important de cette nouveauté est la vue selon laquelle la métrique
n’est pas une propriété de l’Univers en soi (an sich) ; bien plutôt, comme forme des
phénomènes, l’espace-temps est un continuum quadridimensionnel complètement
amorphe, au sens de l’Analysis situs, la métrique exprimant toutefois quelque chose de
réel qui a une existence dans l’Univers, exerçant des effets sur la matière par le biais de
forces centrifuges et gravitationnelles et dont l’état, inversement, est également condi-
tionné, selon les lois de la nature (naturgesetzlich), par la distribution et la constitution
de la matière. »

Enfin Weyl conclut : 

« D’après cette théorie [la “géométrie infinitésimale pure”], tout ce qui est réel, c’est-à-
dire tout ce qui existe dans l’Univers, est une manifestation de la métrique de
l’Univers ; les concepts de la physique ne sont pas quelque chose d’autre que ceux de la
géométrie (die physikalischen Begriffe sind keine andern als die geometrischen). La
seule différence entre la géométrie et la physique tient dans ce que la géométrie sonde
de manière générale la nature essentielle des concepts métriques, mais c’est la physique
qui, de son côté, enquête sur la loi en vertu de laquelle l’Univers réel se distingue de
tous les espaces métriques quadridimensionnels possibles, d’après leur géométrie18. »

Au plus près de la pensée de Riemann, de la manière la plus cohérente et la plus
profonde, Weyl développe ici l’idée philosophique que la métrique exprime à la fois
un élément a priori et a posteriori de l’espace. On voit ainsi que « la conception
riemannienne ne néglige pas l’existence d’un élément a priori dans la structure de
l’espace ; seulement, la frontière entre l’a priori et l’a posteriori se trouve déplacée ».
Nous ne pouvons ici analyser tout ce que cela implique de « déplacement » par rapport au
kantisme. Que tire de son côté Bachelard du « bougé » riemannien opéré par la relation
différentielle de la loi d’action de contact ?

« La loi générale [de Coulomb] cesse donc d’être a priori […]. On objectera que le
général est tangent au particulier, que les cadres euclidiens sont une première simplifi-
cation du donné infinitésimal lui-même. Mais un système de référence euclidien qu’on
doit transporter de proche en proche d’une manière en somme non-euclidienne pour
suivre la pseudo-généralité a-t-il vraiment la valeur euclidienne qu’on lui attribue ? La
description sur place pourrait peut-être rentrer dans le cadre euclidien en première
approximation. Mais il s’agit d’une description essentiellement relative, c’est-à-dire
qui doit servir ailleurs et en un autre temps, qui doit lier par la pensée les états successifs

18.  WEYL, 1918, p. 384 et 411. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 375  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



376 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

et prochains du réel. Le mouvement descriptif doit donc se plier sous la courbure de
l’Univers. Il en résultera une géométrie a posteriori, post-expérimentale, qui n’aura pas
la valeur de prévision qu’on attribuait à une géométrie informatrice a priori, mais qui,
en échange, sera apte à enregistrer le discontinu du devenir et de l’être […]. La matière
nous apparaît donc sous la forme d’une contingence en quelque sorte feuilletée19. » 

Cet écho potentialisant à Weyl peut être qualifié comme la marque typique (et topique)
d’un grand pouvoir d’« oscultation » philosophique, répondant aux « méthodes d’oscul-
tation utilisées par le mathématicien » comme il le formulera dans sa conclusion. Ce
qu’il « osculte » ici du rapport Riemann-Weyl, « c’est l’allure rectificative d’une pensée.
Rien de plus clair et de plus captivant que cette jonction de l’ancien et du nouveau. La
rectification est une réalité, mieux, c’est la véritable réalité épistémologique (la “contrainte”
de Weyl), puisque c’est la pensée dans son acte, dans son dynamisme profond 20 ».

Il faudrait trouver le temps d’analyser à nouveau la présence récurrente de Weyl
dans La Valeur inductive de la relativité de 1929. Il s’agit ici du Weyl de la constitution
d’une « véritable géométrie du caractère électrique […], en liaison réciproque avec les
caractères purement mécaniques de la Relativité générale » : c’est ce qu’il qualifie de
« fusion de Weyl », comme tentative d’assimilation de l’électrique au dynamique. Il en
tire à nouveau une leçon pour l’épistémologie : « La méthode de M. Weyl consiste
essentiellement dans un élargissement de l’axiomatique. » Puis, solidairement, Bachelard
pointe la « géométrie des jauges » : 

« Avant les travaux de M. Weyl, […] l’unité de longueur gardait la même valeur après
un cycle fermé de transformations dans l’espace. Qu’on abandonne maintenant le
postulat de l’intégrabilité de la longueur, et dans la pangéométrie ainsi constituée (“la
géométrie des jauges”) on se rendra compte que le champ électromagnétique est
entièrement définissable par les moyens algébriques 21. » 

Conscient des difficultés soulevées, il n’en conclut pas moins « que le sens de la
tentative de M. Weyl doit retenir l’attention de l’épistémologue. Cette tentative est
propre, croyons-nous, à préparer cette conclusion : l’unité mathématique qui se constitue
dans une axiomatique de la Physique commande entièrement l’unité du phénomène22 ».
C’est pour défendre plus loin Hermann Weyl dans un débat avec Stanislaw Zaremba
qui porte précisément sur « l’axiomatisation » et sur la définition d’un corps rigide en
relativité générale. Il insiste positivement sur la définition « toute en virtualité » de
Weyl. Enfin il aborde la dialectique « généralités/spécifications » dans sa théorie
unitaire, pour terminer avec la « soudure axiomatique » de Weyl, « axiomatique » dans
laquelle il a découvert « la trace des potentiels électriques » (à nouveau sa théorie de
jauge). La restitution de cette économie « en partage » est essentielle, mais difficile,
faute de place, à exposer ici.

19.  BACHELARD, 1928a, p. 283.
20.  BACHELARD, 1928a, p. 300.
21.  BACHELARD, 1929, p. 136-137.
22.  BACHELARD, 1929, p. 137.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 376  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : L’ETH DANS L’ŒUVRE DE BACHELARD 377

II. – WOLFGANG PAULI OU LA « SCHOLA QUANTORUM »

Impossible de dire quelques mots sur la place de Pauli dans les écrits de Bachelard
sans rappeler qu’il était l’homme des boutades et du Witz, c’est-à-dire quelqu’un de
profondément « spirituel ». Lors d’un séminaire, John von Neumann démontrait un
théorème au tableau ; Pauli l’apostrophe : « Si faire de la physique, c’était démontrer
des théorèmes, tu serais un grand physicien. » C’est ainsi qu’il terrorisait un peu tous
les autres physiciens de par le monde, y compris Louis de Broglie ou Werner Heisenberg
qui fuyaient littéralement les colloques où il était présent.

II. 1. – Pauli en « principe »

Pour Bachelard, Pauli fait partie des hommes de l’« Ontologie provisoire », c’est-à-
dire de l’ontologie des êtres physiques de notre temps. C’est en 1932 que Pauli fait son
entrée sur la scène… des « spectres » précisément ! Le chapitre XII du livre III du
Pluralisme cohérent de la chimie moderne – intitulé « Du repérage à la mesure. De
la mesure à l’harmonie mathématique dans les problèmes de l’analyse spectrale »
– constitue le seuil obligé pour une compréhension de l’apport décisif du « Principe de
Pauli », exposé au chapitre XIII, intitulé « La description quantique ». Bachelard
prévient : « La découverte fondamentale de la spectroscopie théorique, c’est le fait que
la fréquence d’une raie se présente mathématiquement comme une différence de deux
termes. On ne saurait trop méditer ce théorème 23. » En effet, en s’en tenant à une philo-
sophie de la science issue des travaux d’Augustin Jean Fresnel et de James Clerk
Maxwell, « on ne verrait pas comment on a pu éprouver le besoin de former une
substructure de la notion de fréquence 24 ». C’est une « symétrie algébrique » qui
confirme l’intuition géniale de Ritz : la fréquence n’est pas le concept fondamental
puisque c’est une notion que l’on peut construire à partir de termes que l’on reconnaîtra
par la suite inscrits dans la nature des choses. Et le nombre de termes nécessaires est
plus petit que celui des raies.

« [Or] tout procédé qui restreint les moyens d’explication nous met sur la voie de la
rationalisation de l’expérience. Là encore, nous voyons le pluralisme du phénomène
s’ordonner en tendant systématiquement vers son minimum. Cette économie systéma-
tique – bien éloignée au fond de l’économie occasionnelle et pragmatique prônée par
Mach – consacre la notion de terme qui apparaît ainsi, dans la spectroscopie contempo-
raine, comme une notion à la fois primordiale et organique. […] C’est avec des termes
qu’on construira la notion dérivée de fréquence si longtemps tenue comme une notion
quasi immédiate. Ce sont les termes que l’on devra éclairer par des schémas. C’est à
fonder leur réalité que s’occupera toute une génération de physiciens 25. » 

Cela passera par la « construction de Bohr » (incomplète) et par la « rectification
(relativiste) de Somerfeld » : c’est le passage des termes de Balmer aux termes de Rydberg.

23.  BACHELARD, 1973, p. 202.
24.  BACHELARD, 1973, p. 202.
25.  BACHELARD, 1973, p. 204-205.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 377  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



378 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Sur les traces du « spectre », Pauli va apparaître comme le grand organisateur. Il va
en quelque sorte mettre en cohérence le champ. Avec la découverte du principe portant
son nom, c’est un système de description arithmétique qui s’est imposé peu à peu à la
chimie moderne. Cette description générale est coordonnée par un principe nouveau, le
principe de Pauli, « qui vient soudain éclairer d’une lumière rationnelle le tableau des
substances élémentaires. Avec ce principe de Pauli s’achèvera la cohérence arithmétique
du divers 26 ». Et c’est d’emblée dans le cadre de la « Schola quantorum » et d’une
« arithmétique quantique » que Bachelard inscrit son action. C’est effectivement vers
une pensée « en tableau », et par une sommation résumant des formations en carrés,
que l’on va faire tendre la formule de Bohr qui condense les principes de quantification
relative aux électrons. Une énumération cardinale des quanta est mise en rapport étroit
avec la numération ordinale des raies du spectre : « On voit bien, comme le fait remarquer
M. Eugène Bloch (L’ancienne et la nouvelle théorie des quanta), que l’arithmétique
quantique “peut fournir un fil directeur pour l’interprétation théorique de la formation
du tableau [couches électroniques et nombre maximal d’électrons]” 27. » 

Trois leçons bachelardiennes sont ici directement tirées du travail de Pauli : 
1. La nécessité et l’urgence de construire une métaphysique quantique de type

« non-réaliste » (au sens des « philosophies du non ») : 

« On pourrait […] objecter que la règle de Bohr garde un certain arbitraire et qu’elle
retrouve d’une manière factice la correspondance du nombre des électrons avec le nombre
des éléments dans les diverses périodes ? On ne voit pas bien par quels caractères
l’électron fixe les quanta. Mais c’est là encore la fausse idée du réaliste de la qualification
directe de l’électron par les quanta qui amène cette objection. Nous souffrons d’un déficit
de la pensée métaphysique. En effet, il paraît bien nous manquer encore un type de
pensée qui expliquerait, par une sorte d’attribution de groupe, le partage des quanta sur
les différents électrons. Autrement dit, la pluralité des électrons et la pluralité des
quanta devraient être mises en correspondance immédiate. C’est dans cette voie qu’on
pourrait peut-être interpréter directement la règle de Pauli 28. »

2. Le renforcement des « rationalisation[s] du possible » : 

« Cette règle [de Pauli] convenablement interprétée donne la formule limitative de
Bohr. Elle mesure le réel en fixant l’impossible. Cette règle ne s’éclairera pas en méditant
la nature particulière de l’électron ; au contraire elle s’affirmera mathématiquement par
des considérations de convenance générale, dans une pensée qui enserre et systématise
une pluralité de conditions.
« Une fois de plus ; la rationalisation du possible a précédé et préparé la rationalisation
du réel 29. » 

Il s’agit ici du prolongement dans la mécanique quantique des conclusions antérieures
de l’analyse fine de la « gravitation relativiste », tout à la fois un antisubstantialisme et

26.  BACHELARD, 1973, p. 215.
27.  BACHELARD, 1973, p. 220.
28.  BACHELARD, 1973, p. 220.
29.  BACHELARD, 1973, p. 220-221.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 378  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : L’ETH DANS L’ŒUVRE DE BACHELARD 379

une puissance rationnellement réalisante d’un préparatif des possibles comme « harmo-
nisation mathématique » par mise en place de dispositifs virtuels 30.

3. Enfin, l’ouverture sur le « Problème philosophique de l’harmonie substantielle »
(titre de la conclusion de l’ouvrage) : 

« Il nous semble qu’on pourrait, à certains titres, considérer le raisonnement expéri-
mental qui se confirme par le moyen d’une harmonie [rationnelle et non plus factuelle]
comme une extension du raisonnement inductif. Il s’agit en effet d’une extension qui
franchit les classes, qui postule d’une qualité à une autre qualité, qui se confie à une
homographie des substances. Différents éléments, intégrés dans une série, reçoivent de
cette série comme le reflet d’une unité idéale. “La sérialité peut être considérée comme
un cas particulier de la continuité […], au point qu’on pourrait parler de la continuité
d’un discontinu bien ordonné. Ici, comme en mathématiques, la loi de la série prime la
structure des éléments, ou du moins, on ne retient de la structure des éléments que ce
qui éclaire la construction d’une loi générale facilitant les inductions les plus audacieuses.
On peut dire vraiment que la pensée inductive passe du phénomène au noumène ; autrement
dit encore, on a l’impression d’avoir trouvé la raison de l’induction” (Voir Ernst Cassirer,
Substanzbegriff und Funktionsbegriff, p. 290 et 292.) […] De même qu’on a défini une
induction complète, on pourrait peut-être parler ici d’une construction complète 31. »

Ici, le déchiffrage « rationnel » du principe de Pauli, par le biais de sa « substitution
épistémologique » d’une harmonie des substances comme raisonnement à une harmonie
comme « fait », vient encore potentialiser les embrayeurs catégoriaux d’« inductivité »,
de « constructivité » et de « nouménologie » (de type non-kantien) élaborés précédemment
dans le champ de la relativité générale ou au travers des analyses de la « connaissance
approchée ».

Deux ans plus tard, en 1934, la présence pressante de Pauli se fait littéralement
« spectro-scopique » : c’est l’heure du Nouvel Esprit scientifique. Bachelard y radicalise
la « coupure » quantique, et par là même précise et enrichit les conséquences pour la
pensée philosophique : 

« Au lieu d’attacher directement à l’électron des propriétés et des forces, on va lui
attacher des nombres quantiques et, d’après la répartition de ces nombres, on déduira la
répartition des places des électrons dans l’atome et dans la molécule. Qu’on saisisse
bien la subtilisation soudaine du réalisme. Ici, le nombre devient un attribut, un prédicat
de la substance. Quatre nombre quantiques suffiront à donner l’individualité à l’électron.
Cette individualité sera d’ailleurs l’objet d’une sorte de respect mathématique […].
D’un électron à un autre, il faut qu’il y ait au moins une différence dans un nombre
quantique. C’est grâce à cette différentiation numérale que l’électron aura un rôle bien
fixé dans l’atome. Tel est le sens philosophique du principe d’exclusion de Pauli. On le
voit, ce principe va à l’encontre de toute attribution substantialiste, inscrite en profondeur
dans la substance, puisqu’il s’agit d’une sorte d’attribution en extension 32. » 

30.  Pour une délimitation des rapports entre « harmonisation mathématique » et dispositifs
virtuels, et pour une nécessaire rectification des interprétations dominantes des concepts bachelardiens
d’« induction » et d’« inductivité », voir ALUNNI, 1999.

31.  BACHELARD, 1973, p. 227-230.
32.  BACHELARD, 1934, p. 79 (souligné par l’auteur).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 379  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



380 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Mais le principe de Pauli doit s’étendre, au-delà de la molécule, « à toute association
matérielle » : 

« […] on est amené à une sorte de synonymie entre l’organisation matérielle et le principe
d’individuation quantique des éléments constituants. Dès qu’il y a organisation effec-
tive, il y a lieu de faire jouer le principe de Pauli. Philosophiquement parlant, c’est
l’exclusion systématique du même, c’est l’appel à l’autre 33. » 

La caractérisation catégoriale du corps chimique va dès lors trouver un autre statut :

« Il y a là une sorte de passage subreptice du corps chimique au corps arithmétique, ce
dernier terme étant pris dans son sens mathématique technique. Un corps chimique est
ainsi un corpus de lois, une énumération de caractères numériques34. »

Les affinités avec la future approche lautmanienne nous paraissent ici tout particu-
lièrement « électives » : « Tel est le premier effort de subtilisation qui marque le
passage du réalisme matérialiste au réalisme mathématique 35. »

Enfin, dernière grande leçon pour le philosophe de la chimie moderne, et nouvelle
tâche d’approfondissement de la radicalité quantique : 

« L’attribution des quatre nombres quantiques à l’électron doit encore être davantage
désusbstantialisée. Il faut maintenant comprendre en effet que cette attribution est
d’essence probabilitaire, car on sent plus ou moins nettement le besoin de fonder le
principe d’exclusion de Pauli à partir du calcul des probabilités […]. Peu à peu,
l’arithmétique quantique devient une arithmétique de la probabilité […]36. » 

En fait, c’est « l’abîme métaphysique » entre l’esprit et le monde extérieur qui apparaît
moins large :

« On peut même concevoir un véritable déplacement du réel, un épurement du réalisme,
une sublimation métaphysique de la matière. La réalité se transforme d’abord en
réalisme mathématique, puis le réalisme mathématique vient se dissoudre dans une
sorte de réalisme des probabilités quantiques […]. Exprimons donc cette double supré-
matie du nombre sur la chose et du probable sur le nombre par une formule polémique :
la substance chimique n’est que l’ombre d’un nombre 37. » 

C’est ce qu’il convient de qualifier de retour du spectre dans sa revenance philo-
sophique. Telles furent les trois étapes discursives et principielles de la Schola quantorum.

33.  BACHELARD, 1934, p. 80.
34.  BACHELARD, 1934, p. 80.
35.  BACHELARD, 1934, p. 80.
36.  BACHELARD, 1934, p. 81.
37.  BACHELARD, 1934, p. 81.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 380  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : L’ETH DANS L’ŒUVRE DE BACHELARD 381

II. 2. – Pauli démontré par le « postulat de non-analyse 38 »

L’année de la thèse de Lautman, en 1937, Bachelard prolonge encore le geste
« initiatique » de Pauli, au cœur même d’un ouvrage que nous considérons comme
central pour une compréhension fine de la mécanique quantique : L’Expérience de
l’espace dans la physique contemporaine. L’enjeu de l’ouvrage consiste à comprendre
catégoriquement (au sens également d’un « impératif catégorique » post-kantien !)
– puis à mettre en œuvre dans la pensée – les inégalités de Heisenberg : il s’agit pour
Bachelard de faire l’expérience effective (comprenons, une « expérience de pensée »
permanente) du nouvel espace quantique. C’est le sens programmatique du titre.

« Pénétrons-nous bien de cette pensée : ce qui rend inadéquate la description du
domaine atomique en termes d’espace et de temps usuels, c’est que nous négligeons la
corrélation des incertitudes géométriques et dynamiques. Négliger cette corrélation,
c’est accepter le postulat cartésien d’une analyse spatiale exhaustive susceptible
d’atteindre une localisation ponctuelle […]. Nous appelons postulat de non-analyse le
postulat fondamental de cette physique non-cartésienne 39. » 

Trois ans plus tard, Bachelard affine encore sa définition : 

« Nous avons exploité sous le nom de postulat de non-analyse le principe de Heisenberg
dont la fonction généralisée revient à interdire la séparation des qualités spatiales et des
qualités dynamiques dans la détermination du micro-objet. D’accord avec ce principe,
le micro-objet se présente alors comme un objet bispécifié. Corrélativement, la méditation
d’une telle bispécification nous fait comprendre que l’objet qu’on localise statiquement
dans l’intuition ordinaire est mal spécifié [pour une connaissance de deuxième approxi-
mation]. Autrement dit encore, sa spécification toute locale est une mutilation de la
bispécification désormais indispensable pour organiser la microphysique […]. Autrement
dit, l’espace de l’intuition ordinaire où se trouvent les objets n’est qu’une dégénérescence
de l’espace fonctionnel où les phénomènes se produisent 40. »

Suivant maintenant l’exposé de Frederick Alexander Lindemann, The Significance
of the quantum theory 41 Bachelard annonce une « extension » du principe d’exclusion :
« Nous allons montrer […] que l’application du principe de Pauli découle nécessairement
du postulat de non-analyse. Cette démonstration apportera une véritable cohérence au
pluralisme quantique 42. » Suit une démonstration rigoureuse qui s’avère fondatrice, sur

38.  Pour une définition précise de ce concept fondamental de « non-analycité », voir BACHELARD,
1940, le chapitre intitulé « Les connexions spatiales élémentaires. La non-analycité ». Pour une
reconstruction de sa postérité dans les théories physiques actuelles (aux côtés d’Einstein et de Feynman),
voir ALUNNI, 2001.

39.  BACHELARD, 1937, p. 42.
40.  BACHELARD, 1940, p. 109. Sur les philosophèmes mathématiques bachelardiens corrélatifs tels

que les concepts de « bicertitude », « diphilosophisme », « biréflexion », « corationalisme et applica-
tion conforme », voir les très belles analyses de PARROCHIA, 1997, en particulier « L’interrogation
philosophique », « Le mouvement épistémologique : du descriptif au normatif » (p. 45-50), et surtout
« Géométrie de Cremona et rationalisme appliqué » (p. 50-55).

41.  LINDEMANN, 1932.
42.  BACHELARD, 1940, p. 61.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 381  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



382 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

un cas simplifié (un ensemble d’électrons rapprochés et localisés sur un segment de
droite l), du principe d’exclusion de Pauli 43. Quelle est la conséquence spéculative
immédiate et rationnelle de cette démonstration ? 

« Nous assistons […] à la naissance d’une arithmétique ordinale qui n’a plus tout à fait
les mêmes propriétés que l’arithmétique cardinale ordinaire. Cette arithmétique ordinale
désigne les objets comme foncièrement différents du seul fait qu’ils ne se présentent
pas dans des expériences identiques […]. Pour nous, l’électron n’est qu’un résumé
d’expériences […]. Le sens de l’exploration nous paraît […] indéniable : il faut aller de
la méthode à l’être, à contre-courant de l’instruction réaliste44. »

On retrouve à nouveau l’idée d’une sorte d’ontologie « induite » et provisoire.

II. 3. – Pauli et sa « particule métaphysique »

C’est en 1951, avec L’Activité rationaliste de la physique contemporaine que se
clôturent les retours, par voie de citations et « spectraux », de la figure de Pauli, et cette
fois avec l’arrivée d’un « fantôme ».

Rappelons un point d’histoire. Dès 1930, Hans Bethe et Richard Becker bombardent
du béryllium avec des particules alpha (déjà identifiées par Ernest Rutherford), issues
du polonium, et découvrent qu’il en sort un rayonnement neutre très énergétique. Deux
ans après, Frédéric Joliot et Irène Curie (dont on vient également de fêter le centenaire)
font à nouveau l’expérience et sont en mesure de préciser que cette radiation est formée
de particules neutres capables de chasser des protons des noyaux de la paraffine. La
même année (en 1932) James Chadwick identifiait ces particules neutres comme étant
pratiquement identiques au proton, et les appela neutrons, en souvenir de Rutherford qui
en avait supposé l’existence sans les découvrir.

Puis, on identifia protons et neutrons comme deux états différents d’une même particule,
le nucléon, qui se manifestait tantôt avec une charge positive (le proton), tantôt avec
une absence de charge (le neutron). Sa grande caractéristique, nouvelle pour l’époque,
était d’être instable. Cette hypothèse, due à Chadwick, fut proposée dès 1935, mais
prouvée seulement en 1948 par George Davis Snell et précisée en 1950 par Robson.
C’est alors que l’on put l’identifier avec la désintégration b des noyaux, découverte
en 1900, et considérer qu’elle était due à une interaction (différente de l’électromagné-
tisme) dont Enrico Fermi avait jeté les bases en 1934. Or, entre-temps, Pauli examinait
la dynamique de la désintégration b et constatait que ni l’énergie, ni le moment cinétique
n’étaient conservés ; il était alors pour lui probable qu’une particule hypothétique neutre
et sans masse devait emporter avec elle, après la réaction, les quantités manquantes.
C’était là l’hypothèse théorique du neutrino n, qui ne sera découvert que vingt et un ans
plus tard, en 1956, par Frederick Reines et Clyde Cowan.

En 1951, Bachelard repose donc à nouveaux frais son programme de rectification
approximaliste et métaphysique : 

43.  BACHELARD, 1940, p. 60-65.
44.  BACHELARD, 1940, p. 65-66.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 382  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : L’ETH DANS L’ŒUVRE DE BACHELARD 383

« Ce corpuscule nous paraît fort propre pour sensibiliser les nuances philosophiques du
rationalisme appliqué. À son propos, en effet, on peut poser bien des questions philo-
sophiques : le neutrino correspond-il à une simple hypothèse de travail ? Est-ce une
entité commode, une convention utile à l’expression des faits ? Si c’est une convention,
pourquoi est-elle si généralement admise ? Ou bien, peut-on espérer qu’un type nouveau
d’expériences, qu’une sensibilité accrue dans les appareils de détection apporteront des
preuves de sa réalité ? […] Le philosophe doit trouver là de véritables leçons pour
l’esprit de finesse métaphysique 45. » 

Pauli se trouve à nouveau au centre d’un enrichissement, d’une complexification de
la pensée philosophique – prolongement intensifiant d’un même geste, inauguré dans
les protocoles de son principe, et poursuivi ici : 

« La philosophie corpusculaire [prend] alors une grande variété suivant qu’on l’abordera
par l’avenue des théories ou par l’examen des expériences […]. Le corpuscule nous
semble ainsi l’être même d’un rationalisme appliqué. On ne peut comprendre la philo-
sophie corpusculaire sans une philosophie essentiellement transactionnelle, sans une
philosophie à deux mouvements 46. » 

Pauli aura permis « de préciser comment une particule qui n’est pas encore physique,
une particule que le réaliste doit tenir pour métaphysique est cependant une particule
indispensable à l’organisation rationnelle de la pensée expérimentale 47 ». Pauli est
désormais l’un des grands « constructeurs » de la mécanique quantique, et il participera
encore à la « traduction de la notion de spin dans une organisation d’opérateurs 48 ». Sa
mécanique s’ouvrira « en recommençant dans un autre algébrisme, dans un algébrisme qui
va, cette fois, à la recherche de sa réalité49 ». Chimiste quantique, alchimiste classique, il
aura participé à « ouvrir un rationalisme multiple, au-delà du rationalisme de l’identité50 ».

III. – GUSTAVE JUVET : DES « STRUCTURES » À LA « GÉOMÉTRODYNAMIQUE »

Comparé à ses deux collègues de l’ETH, Gustave Juvet (1896-1936) fait vraiment
figure d’inconnu. Montrons ici simplement l’aberration d’une situation qui ne saurait
se justifier historiquement, pas plus au niveau scientifique qu’au niveau philosophique.

« Inconnu », mais encore ? 

III. 1. – Sur le plan scientifique

Rappelons trois points, gradués en fonction de la difficulté d’accès toute relative de
la mémoire collective de nos collègues physiciens et mathématiciens.

45.  BACHELARD, 1951, p. 118.
46.  BACHELARD, 1951, p. 127.
47.  BACHELARD, 1951, p. 118.
48.  BACHELARD, 1951, p. 178.
49.  BACHELARD, 1951, p. 176.
50.  BACHELARD, 1953, p. 224. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 383  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



384 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

1. Voici ce que l’on trouve dans l’ouvrage canonique, lu par des générations entières
d’ingénieurs et de physiciens relativistes : 

« Ces dernières années ont été publiés des traités généraux consacrés au calcul absolu
[ce que l’on appelle aujourd’hui le calcul tensoriel] : par exemple, ceux de Juvet (Intro-
duction au calcul tensoriel et au calcul différentiel absolu, Blanchard, Paris, 1922),
Marais (Introduction géométrique à l’étude de la relativité, Gauthier-Villars, Paris,
1923) et Galbrun (Introduction à la théorie de la relativité. Calcul différentiel absolu et
géométrie, Gauthier-Villars, Paris, 1923). […] Par exemple [concernant la découverte
et le prolongement, indépendants du traité fondateur de Gregorio Ricci et Tullio Levi-
Civita paru en français dans les Mathematik Annalen en 1901, et ce sur la base d’une
dérivation des schèmes tensoriels à partir de la notion fondamentale de “parallélisme”],
la définition d’un tenseur et nombre d’anticipations algébriques de résultats visant à
simplifier les démonstrations, se trouvent chez Weyl, Laue, et Marais, chacun d’eux
établissant, à l’instar d’Eddington, un lien plus ou moins étroit entre différentiation
covariante et parallélisme. Une discussion méthodique et complète de ce dernier point
est également donnée par Juvet et Galbrun 51. »

2. Qui voudrait considérer, même distraitement, les théories physico-mathématiques
les plus actuelles ne manquerait pas de tomber sur des champs thématiques impliquant
ce que les physiciens appellent les « théories pentadimensionnelles de Kaluza-Klein » :
de la topologie de Yang-Mills en théorie quantique des champs, aux théories des
« super-cordes » où les physiciens ont également appliqué les principes de la théorie de
Kaluza-Klein, en passant par les théories de jauge ou des « fermions dynamiques de
Kaluza-Klein en dimensions supplémentaires ». Cette double signature (il ne s’agit pas
encore là d’un véritable « objet » physico-mathématique « exotique ») renvoie tout
simplement à une théorie proposée dès 1919 par deux physiciens concernant un problème
non résolu par Einstein lui-même. Bien que les équations de la relativité générale telle
que formulée par Einstein donnent une description géométrique de la gravitation, elles
ne parviennent pas à fournir une description géométrique pour l’électromagnétisme.
Kaluza et Klein eurent alors l’idée de rajouter une cinquième dimension à l’espace-
temps et, de façon très surprenante, ils aboutissent à un résultat satisfaisant. Alors que
cette théorie a pu aujourd’hui renaître de ses cendres, que trouve-t-on sur cette question
dans la littérature (peu prolixe) de l’époque ?

De Ferdinand Gonseth et Gustave Juvet, pour les années 1927 et 1928, nous pouvons
citer : « Les équations de l’électromagnétisme et l’équation de M. Schrödinger dans
l’Univers à cinq dimensions 52 » ; « Sur la métrique de l’espace à cinq dimensions de
l’électromagnétisme et de la gravitation 53 » ; « Sur la relativité à cinq dimensions et
sur une réinterprétation de l’équation de M. Schrödinger 54 ». L’éclaircissement de ce
deuxième point devrait déjà contribuer à tirer Juvet de l’oubli.

51.  LEVI-CIVITA, 1977, p. VIII-IX. Il s’agit de la préface à la première édition italienne de The Absolute
differential calculus, parue à Rome en 1925 sous le titre Lezioni di calcolo differenziale assoluto. 

52.  GONSETH et JUVET, 1927a.
53.  GONSETH et JUVET, 1927b.
54.  GONSETH et JUVET, 1928.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 384  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : L’ETH DANS L’ŒUVRE DE BACHELARD 385

3. Le troisième événement se révèle encore plus marquant, car il est véritablement
pionnier. De 1930 à 1935, Juvet va consacrer une série d’articles à une autre question,
extrêmement actuelle également, concernant un formalisme puissant appliqué à la
physique. Il s’agit de l’expression (et de la condensation) des équations électromagnétiques
de Maxwell dans une unique formule des algèbres de Clifford : « Opérateurs de Dirac
et équations de Maxwell 55 » ; « Sur les nombres hypercomplexes de Clifford et leurs
applications à l’analyse vectorielle ordinaire, à l’électromagnétisme et à la théorie de
Dirac », en collaboration avec Schidlof 56 ; « Les nombres de Clifford et leur applica-
tion à la physique mathématique 57 » ; « Les rotations de l’espace euclidien à quatre
dimensions, leur expression au moyen des nombres de Clifford et leurs relations avec la
théorie des spineurs 58 ».

Sur ce point, les grands spécialistes actuels du champ, tel Pertti Lounesto 59 du
Helsinki Institute of Technology, référencient continûment ces travaux pionniers de
Juvet. Nous allons voir d’ailleurs l’importance fondamentale qu’ils ont dans une généa-
logie de la philosophie des sciences : disons, par provision, que c’est un « nouveau »
chantier à venir, tant pour le scientifique que pour le philosophe.

III. 2. – Du côté philosophique

La situation est de nos jours encore pire. Ce ne fut pas toujours le cas. Pour mémoire,
et pour la pincée d’humour, évoquons le débat qui suivit l’exposé de Gaston Bachelard,
le 25 mars 1950, devant la Société française de philosophie intitulé « De la nature du
rationalisme 60 ». Jean Ullmo prit la parole pour dire qu’il se souvenait « d’un texte très
intéressant de M. Juvet, un peu ancien maintenant » et Jean Beaufret, lui-même, inter-
vint pour donner une leçon au conférencier : « Je vous rappelle, dit Beaufret, le livre de
Juvet auquel faisait allusion Ullmo : c’est un de ceux qui m’ont le plus passionné il y a
quelques années », – et Bachelard de répondre : « Il y a vingt ans ! »…

Il faut également se souvenir que Juvet est une référence pour Lautman, dans sa thèse :
« Les schémas de genèse 61 ». Le contexte devrait désormais nous rappeler quelque
chose : « La réalité physique n’est donc pas indifférente à cette mathématique qui la
décrit ; les constatations expérimentales appellent une mathématique dont elles imitent
déjà le dessin [ici, renvoi à La Structure des nouvelles théories physiques, Paris, Alcan,
1933] 62. »

Juvet est avant tout mobilisé par Bachelard, dans Le Nouvel Esprit scientifique
de 1934, pour montrer, dans le cadre des relations des diverses géométries comme double
processus d’une « déconcrétisation des notions de base et […] de concrétisation des

55.  JUVET, 1930.
56.  JUVET et SHIDLOF, 1932.
57.  JUVET, 1932.
58.  JUVET, 1935.
59.  Pertti Lounesto est mort noyé en Crête le 21 juin 2002. Rappelons ici trois de ses ouvrages

fondamentaux : RIESZ, BOLINDER et LOUNESTO, dir., 1993 ; LOUNESTO, 1997 ; ABLAMOWICZ et
LOUNESTO, dir., 1995.

60.  BACHELARD, 1972, p. 45 sq.
61.  LAUTMAN, 1977, p. 151, n. 62.
62.  BACHELARD, 1928a, p. 147.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 385  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



386 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

relations entre ces notions décolorées  », la première de ces opérations : « En ce qui
concerne le premier processus, référons-nous à des pages profondes que M. Juvet a
écrites sur l’axiomatique 63. » C’est tout le chapitre premier, consacré à « La philo-
sophie géométrique », qui suit pas à pas l’entreprise de Juvet. C’est sur son analyse de
la place fondamentale de la notion de « groupe » en géométrie, et en particulier sur son
importance pour la théorie physique moderne que porte l’attention du philosophe.
Enfin Bachelard retiendra chez Juvet la dimension « structurale » de la science contem-
poraine. Cela se comprend aisément si l’on se souvient de l’intérêt soutenu et des
analyses profondes de l’auteur de l’Essai sur la connaissance approchée sur le binôme
Riemann-Weyl : c’est de cette ligne généalogique que l’on peut dessiner un spectre
précis de ce qui commande la philosophie profonde de Juvet. Sa sensibilité à la « structure
des nouvelles théories physiques » est nécessairement liée à son engagement pionnier
dans les « algèbres de Clifford », et c’est ce qui fait son actualité fondamentale. Nous
ne pouvons aborder ce point ici, mais Clifford, dès les années 1870, a développé une
« théorie de l’espace-courbure-matière » comme version géométrique de la théorie
physique du champ de Maxwell. Son importance, liée aussi aux idées de Maxwell, a
été décisive pour les développements de la physique moderne. On peut montrer qu’il y
a une analogie remarquable entre les idées exprimées par le fondateur de l’électro-
magnétisme et les idées de Clifford. C’est autour des années 1950 que Charles W. Misner
et John A. Wheeler s’inspireront de cette analogie pour construire, dans le cadre de la
relativité générale d’Einstein, une véritable synthèse des théories électromagnétiques
de Maxwell et de l’espace-courbe de Clifford, via une géométrisation totale de la
physique. Ce programme remonte à la construction d’une « pure géométrie infinitési-
male » tentée dès 1918 par Weyl et donnera naissance à ce que Wheeler a baptisé
en 1962 du nom de « géométrodynamique ». C’est dans cette grande tradition qu’il
faudrait désormais inscrire le physicien Gustave Juvet, qui était aussi philosophe – en
témoignent les minutes du « Club des Amis de la Nature » de Lausanne soulignant
qu’il présente « un merveilleux travail sur le Triangle de Pascal et le binôme de
M. Newton, travail fort personnel, suave, doux, coulant, qui eut le seul tort de ne pas
être écouté par des affreux littéraires, sabots du Club […] 64. »

IV. – CONCLUSION

Terminons par un souhait, le souhait « surréel » de Bachelard, qui sera également le
nôtre : 

« Nous voudrions en effet donner l’impression que c’est dans cette région du surrationa-
lisme dialectique que “rêve” l’esprit scientifique. C’est ici, et non ailleurs, que prend
naissance la rêverie anagogique, celle qui s’aventure en pensant, celle qui pense en
s’aventurant, celle qui cherche une illumination de la pensée par la pensée, qui trouve
une intuition subite dans les au-delà de la pensée instruite.

63.  BACHELARD, 1934, p. 29-30.
64.  9 octobre 1913. « Quelques fragments de L’évolution créatrice de Bergson, contre les méca-

nistes » (lecture/séance n° 368).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 386  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : L’ETH DANS L’ŒUVRE DE BACHELARD 387

« […] La rêverie anagogique, dans son élan scientifique actuel, est, d’après nous,
essentiellement mathématisante. Elle aspire à plus de mathématiques, à des fonctions
mathématiques plus complexes, plus nombreuses. Quand on suit les efforts de la
pensée contemporaine pour comprendre l’atome, on n’est pas loin de penser que le rôle
fondamental de l’atome c’est d’obliger les hommes à faire des mathématiques. De la
mathématique avant toute chose… Et pour cela préfère l’impair… Bref, l’art poétique
de la Physique se fait avec des nombres, avec des groupes, avec des spins, en excluant
les distributions monotones, les quanta répétés, sans que rien de ce qui fonctionne ne
soit jamais arrêté. Quel poète viendra chanter ce panpythagorisme, cette arithmétique
synthétique qui commence en donnant à tout être ses quatre quanta, son nombre de
quatre chiffres, comme si le plus pauvre, le plus abstrait des électrons avait déjà néces-
sairement plus de mille visages […]. L’atome est une société mathématique qui ne nous
a pas encore dit son secret 65. »

Continuités référentielles qui participent à la puissance du continu de la pensée. Un seul
Bachelard, mais un Bachelard « prismatique », chez qui le perspectivisme scientifique,
épistémologique et métaphysique (on songe à Nietzsche) constitue l’unité différentielle
d’une pensée en marche. Surprendre les sciences dans leurs approximations successives,
voilà qui fait la surprise jubilatoire de la pensée.

Charles ALUNNI

(septembre 2000).

65.  BACHELARD, 1940, p. 49-50. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 387  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



388 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

LISTE DES RÉFÉRENCES

ABLAMOWICZ (Rafal) et LOUNESTO (Pertti), dir., 1995, Clifford algebras and spinors structures.
A special volume dedicated to the memory of Albert Crumeyrolle (1919-1992), Dordrecht,
Kluwer Academic (Mathematics and its Applications, vol. CCCXXI).

ALUNNI (Charles), 1999, « Relativités et puissances spectrales chez Gaston Bachelard », Revue de
synthèse, n° spéc. : « Pensée des sciences », t. CXX, 1, janvier-mars, p. 73-110.

ALUNNI (C.), 2001, « Pour une métaphorologie fractale », Revue de synthèse, n° spéc. : « Objets
d’échelles », t. CXXII, 1, janvier-mars, p. 154-171.

ALUNNI (Charles) et BRIAN (Éric), 2002, « La mémoire des gestes de science et ses enjeux »,
Actes de la recherche en sciences sociales, n° spéc. : « Science », 141-142, mars, p. 127-134.

BACHELARD (Gaston), 1928a, Essai sur la connaissance approchée, Paris, Vrin.
BACHELARD (G.), 1928b, Étude sur l’évolution d’un problème de physique. La propagation

thermique dans les solides, Paris, Vrin.
BACHELARD (G.), 1929, La Valeur inductive de la relativité, Paris, Vrin.
BACHELARD (G.), 1934, Le Nouvel Esprit scientifique, Vendôme-Paris, Impr. Presses universitaires

de France-Alcan.
BACHELARD (G.), 1937, L’Expérience de l’espace dans la physique contemporaine, Paris, Presses

universitaires de France.
BACHELARD (G.), 1940, La Philosophie du non. Essai d’une philosophie du nouvel esprit

scientifique, Paris, Presses universitaires de France.
BACHELARD (G.), 1949, Le Rationalisme appliqué, Paris, Presses universitaires de France.
BACHELARD (G.), 1951, L’Activité rationaliste de la science contemporaine, Paris, Presses

universitaires de France.
BACHELARD (G.), 1953, Le Matérialisme rationnel, Paris, Presses universitaires de France.
BACHELARD (G.), 1970, Études, Paris, Vrin.
BACHELARD (G.), 1972, L’Engagement rationaliste, Paris, Presses universitaires de France.
BACHELARD (G.), 1973, Le Pluralisme cohérent de la chimie moderne, Paris, Vrin.
CANGUILHEM (Georges), 1963, « Dialectique et philosophie du non chez Gaston Bachelard »,

Revue internationale de philosophie, 66, fasc. 4, p. 441-452.
CANGUILHEM (G.), 1968, Études d’histoire et de philosophie des sciences, ici 5e éd. augmentée,

Paris, Vrin, 1981.
CASTELLANA (Mario), 1990, « Alle origini della “Nuova epistemologia”. Il Congrès Descartes

del 1937 », Protagora, 4e sér., 17-18, p. 15-100.
CONNES (Alain), LICHNEROWICZ (André), SCHÜTZENBERGER (Marc), 2000, Triangle de pensée,

Paris, Odile Jacob.
GONSETH (Ferdinand) et JUVET (Gustave), 1927a, « Les équations de l’électromagnétisme et

l’équation de M. Schrödinger dans l’Univers à cinq dimensions », Comptes rendus de
l’Académie des sciences, Paris, Académie des sciences, t. II, p. 535-538.

GONSETH (F.) et JUVET (G.), 1927b, « Sur la métrique de l’espace à cinq dimensions de l’électro-
magnétisme et de la gravitation », Comptes rendus de l’Académie des sciences, Paris,
Académie des sciences, t. II, p. 412-413.

GONSETH (F.) et JUVET (G.), 1928, « Sur la relativité à cinq dimensions et sur une réinterprétation
de l’équation de M. Schrödinger », Helvetica Physica Acta, 1, p. 421-436.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 388  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. ALUNNI : L’ETH DANS L’ŒUVRE DE BACHELARD 389

JUVET (Gustave), 1930, « Opérateurs de Dirac et équations de Maxwell », in Commentarii
mathematici helvetici, Bâle, Birkhäuser, vol. II, p. 225-235.

JUVET (G.), 1932, « Les nombres de Clifford et leur application à la physique mathématique », in
Actes du Congrès international des mathématiciens de Zurich, Bâle, Birkhäuser, p. 225-235.

JUVET (G.), 1933, La Structure des nouvelles théories physiques, Paris, Alcan.
JUVET (G.), 1935, « Les rotations de l’espace euclidien à quatre dimensions, leur expression au

moyen des nombres de Clifford et leurs relations avec la théorie des spineurs », in Commen-
tarii mathematici helvetici, Bâle, Birkhäuser, vol. VIII, p. 264-304.

JUVET (Gustave) et SCHIDLOF (Arthur), 1932, « Sur les nombres hypercomplexes de Clifford et
leurs applications à l’analyse vectorielle ordinaire, à l’électromagnétisme et à la théorie de
Dirac », Société neuchâtelloise des sciences naturelles. Bulletin du centenaire, Neuchâtel,
Neuchâtel publications, vol. LVII, p. 127-147.

LAUTMAN (Albert), 1977, Essai sur l’unité des mathématiques et autres écrits, Paris, 10/18.
LEVI-CIVITA (Tullio), 1977, The Absolute differential calculus, New York, Dover.
LINDEMANN (Frederick Alexander), 1932, The Significance of the quantum theory, Oxford,

The Clarendon Press.
LOUNESTO (Pertti), 1997, Clifford algebras and spinors, Cambridge, Cambridge University Press.
PARROCHIA (Daniel), 1997, Les Grandes Révolutions scientifiques du XXe siècle, Paris, Presses

universitaires de France.
RIESZ (Marcel), BOLINDER (E. Folke) et LOUNESTO (Pertti), dir., 1993, Clifford numbers and

spinors, with Riesz’s private lecture to E. Folke BOLINDER and a historical review by Pertti
LOUNESTO, Dordrecht-Londres, Kluwer Academic (Fundamental Theories of Physics,
vol. LIV).

SCHOLZ (Erhard), 2001, Hermann Weyl’s Raum, Zeit, Materie and a general introduction to his
scientific work, Bâle, Birkhaüser.

Travaux du IXe Congrès international de philosophie (Congrès Descartes), 1937, éd. par
Raymond BAYER et al., Paris, Hermann.

WEYL (Hermann), 1918, « Reine Infinitesimalgeometrie », in Mathematische Zeitschrift, Berlin/
Heidelberg, Lichtenstein, vol. II, p. 384-411.

WEYL (Hermann), 1922, Temps, espace, matière, trad. de Gustave JUVET et Robert LEROY, Paris,
Blanchard.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 389  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Annales
Histoire, Sciences sociales

Fondateurs : Marc BLOCH et Lucien FEBVRE
Ancien directeur : Fernand BRAUDEL

Revue bimestrielle publiée depuis 1929 par l’École des Hautes Études en Sciences Sociales
avec le concours du Centre National de la Recherche Scientifique

60e année – no 1, janvier-février 2005

Le laboratoire des Cités
NICOLAS DODIER, L’espace et le mouvement du sens critique

Histoire palestinienne
JIHANE SFEIR-KHAYAT, Historiographie palestinienne. La construction d’une

identité nationale
STÉPHANIE LATTE ABDALLAH, Subvertir le consentement. Itinéraires des

femmes des camps de réfugiés palestiniens en Jordanie (1948-2001)
EMMA AUBIN-BOLTANSKI, Salāh al-Dı̄n, un héros à l’épreuve. Mythe et pèleri-

nage en Palestine
AUDE SIGNOLES, Les représentations du passé en Palestine. Municipalités

d’hier, municipalités d’aujourd’hui

Israël/Palestine (comptes rendus)

La construction des identités
MARIA CECILIA D’ERCOLE, Identités, mobilités et frontières dans la Méditer-

ranée antique. L’Italie adriatique, VIIIe-Ve siècle avant J.-C.
WALTER POHL, Aux origines d’une Europe ethnique. Transformations

d’identités entre Antiquité et Moyen Âge
SAMI BARGAOUI, Des Turcs aux Hg anaffiya. La construction d’une catégorie

« métisse » à Tunis aux XVIIe et XVIIIe siècles

RÉDACTION : 54, boulevard Raspail, 75006 PARIS
ABONNEMENTS/SUBSCRIPTION TERMS 2005

1 an (6 nos) 2 ans (12 nos)

● France Particuliers / Individuals (79 €) (137 €)
Institutions / Institutions (97 €) (166 €)
Étudiants / Students (62 €)

● Étranger Particuliers / Individuals (101 €) (174 €)
Institutions / Institutions (120 €) (204 €)

Les abonnements doivent être souscrits auprès de
Send your order and payment to :

COLIN-ABONNEMENTS - 94207 IVRY-SUR-SEINE CEDEX
Tél. : (France) Numéro Indigo : 0820 065 095/(Étranger) : 33 1 40 64 89 02

Courriel : abonnement@editions-sedes.com

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 390  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:abonnement@editions-sedes.com


Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 391-415.

PRÉSENCE DE FERDINAND GONSETH 
DANS LA PENSÉE DE GASTON BACHELARD

Carlo VINTI

RÉSUMÉ : Le but de cet article est d’analyser l’influence de la réflexion épistémologique et
philosophique de Ferdinand Gonseth dans la pensée de Gaston Bachelard à deux niveaux
différents : d’une part, au niveau des citations directes des textes et des notions gonséthiennes
par Bachelard et, d’autre part, au niveau de l’accord entre les deux pensées sur des thèses
centrales – accord qui fait soupçonner une influence de Gonseth sur Bachelard ou une identité
de leurs points de vues. On conclut en rappelant la notion de « subjectivité quelconque »
suggérée à Bachelard par l’idée gonséthienne de « logique comme physique de l’objet
quelconque » et en cherchant à saisir les différences entre la notion bachelardienne de « sujet
quelconque » et l’homo phenomenologicus de Gonseth. On peut définir les épistémologies de
Bachelard et de Gonseth comme deux phénoménologies de l’homme de science : c’est la
caractéristique fondamentale qui les unit.

MOTS-CLÉS : expérience, dialectique, phénoménologie de la subjectivité épistémique.

ABSTRACT : The purpose of this paper is to analyse the influence of Ferdinand Gonseth’s
epistemological and philosophical reflection on Gaston Bachelard. This will be done on at least
two levels : on the one hand, on the level of direct quotations of Gonseth’s texts and notions made
by Bachelard ; on the other, on the level of an agreement between the two conceptions concerning
some central issues – agreement that lets one suppose an influence of Gonseth on Bachelard or
an identity between their views. One concludes recalling the notion of « subjectivité quel-
conque », suggested to Bachelard by the gonsethean idea of « logique comme physique de
l’objet quelconque », and seeking to grasp the differences between Bachelard’s notion of « sujet
quelconque », and Gonseth’s one of homo phenomenologicus. One could define Bachelard’s and
Gonseth’s epistemologies as two phenomenologies of the man of science : this is their main
common feature.

KEYWORDS : experience, dialectic, phenomenology of epistemic subjectivity.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 391  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



392 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

ZUSAMMENFASSUNG : Das Ziel dieses Aufsatzes ist es, den Einfluss der epistemologischen und
philosophischen Reflexion Ferdinand Gonseths auf das Denken Gaston Bachelards auf zwei
Ebenen zu untersuchen : der Ebene der direkten Zitate von Gonseths Texten und Begriffen durch
Bachelard, und der Ebene der Übereinstimmung der beiden Denkweisen in zentralen Thesen,
einer Übereinstimmung, die einen Einfluss Gonseths auf Bachelard oder gar eine Identität ihrer
Standpunkte vermuten lässt. Zum Beschluss wird an den Begriff der « subjectivité quelconque »
erinnert, auf den Bachelard durch die Idee Gonseths von einer « logique comme physique de
l’objet quelconque » gebracht wurde, und es wird versucht, die Unterschiede zwischen Bachelards
Begriff des « sujet quelconque » und Gonseths Begriff des homo phenomenologicus zu erfassen.
Man kann die Epistemologien Bachelards und Gonseths als zwei Phänomenologien des Menschen
der Wissenschaft bestimmen – hierin liegt ihr fundamentales einendes Charakteristikum.

STICHWÖRTER : Erfahrung, Dialektik, Phänomenologie der epistemischen Subjektivität.

Carlo VINTI, né en 1947, est actuellement professeur titulaire de la chaire de philosophie théorétique
à l’Università degli Studi de Pérouse. Il est également directeur du Département de philosophie,
linguistique et littératures. Il enseigne l’histoire de la philosophie contemporaine et la philosophie du
langage. Spécialiste d’histoire de la philosophie moderne (science moderne et Spinoza) et d’épistémo-
logie contemporaine (Bachelard, Koyré, Polanyi), il est auteur de plusieurs ouvrages d’histoire des
sciences (notamment Il Soggetto qualunque. Bachelard fenomenologo della soggettività epistemica,
Naples, ESI, 1977). Il a également dirigé plusieurs recueils et traduit en langue italienne Meyerson
(La Deduzione relativistica, Pise, Istituti editoriali internazionali, 1999) et Polanyi (La Logica della
libertà, Soveria Mannelli, Rubbettino, 2002).

Adresse : Università degli Studi di Perugia, Dipartimento di filosofia, linguistica e letterature, Via
dell’Aquilone, 8, I-06123 Perugia.

Courrier électronique : carvinti@unipg.it

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 392  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:carvinti@unipg.it


C. VINTI : GONSETH DANS LA PENSÉE DE BACHELARD 393

I. – FRAGMENTS D’UNE HISTOIRE À ÉCRIRE

La question que nous nous sommes proposée d’affronter est suffisamment complexe
pour mériter un espace beaucoup plus ample que celui que nous pouvons ici lui accorder.

En vérité, ce thème a été d’une certaine façon déjà traité tant par les spécialistes de
la pensée bachelardienne que par ceux de la pensée de Gonseth ; mais la plupart du
temps ceci a été fait de manière assez sommaire, par le biais d’un certain nombre
d’allusions, le plus souvent sporadiques et anecdotiques, à leurs différents contacts, à leurs
influences réciproques, ainsi qu’à une certaine communauté de pensée. Tout récemment,
dans sa préface au volume d’Éric Emery, Pour une philosophie du dialogue. Les combats
singuliers de Ferdinand Gonseth, Dominique Lecourt parlait de « communautés de
vue » entre Gonseth et Bachelard, une communauté qui est le fruit d’un dialogue et d’une
amitié à la fois philosophiques et humains, mais dont l’histoire « reste à écrire 1 ».

Cependant, certains fragments de cette histoire ont bel et bien été écrits. C’est ce qui
nous occupera dans la première partie de notre texte.

À l’occasion des entretiens qui se sont tenus à Rome, en 1955, sur La Métaphysique
et l’ouverture de l’expérience, Stanislas Breton rappelle certains aspects de l’épistémo-
logie bachelardienne, « d’autant plus, affirme-t-il, qu’elle me paraît assez proche sur
bien des points de la pensée de M. Gonseth 2 ». D’une manière assez singulière, et en
renvoyant à l’intervention introductive de Gonseth dans Science et philosophie, Breton
y retrouve de surprenantes analogies avec l’avant-propos de La Philosophie du non
dont le thème est précisément : « Pensée philosophique et esprit scientifique 3. »

Plus tard, en 1970, Vasile Tonoiu rappelle, dans son essai intéressant sur « La philo-
sophie et la méthodologie ouvertes », « la considération avouée » de Gonseth pour
Bachelard, et plus particulièrement pour sa vision dialectique de la connaissance scienti-
fique, alors même que « ces deux penseurs […] semblent, sur certains points, exactement
opposés 4 ». Tonoiu tient à souligner que la conscience d’ouverture bachelardienne ne
possède pas l’épaisseur philosophique d’un Gonseth. Bachelard plus que Gonseth a
accentué le rôle de contestation et de rupture radicale de la connaissance scientifique à
l’égard du sens commun, tout en soulignant sa fonction constructive et réalisatrice.
Bachelard associe la pratique de la science à un esprit fébrile, polémique, à une activité
discursive violente et volcanique, alors que le propre de la vision gonsethienne c’est la
« patience méthodologique », l’équilibre dynamique des diverses approches – intuitives,
discursives, techniques – que l’esprit humain propose du réel 5. En définitive, pour
Tonoiu la « distance stylistique » entre Bachelard et Gonseth renvoie à une manière
différente de comprendre le travail de la raison scientifique. Mais malgré cela, l’auteur est

1.  LECOURT, préface, p. II, in EMERY, 1995.
2.  GONSETH, dir., 1973, p. 31. 
3.  Voir GONSETH, dir., 1973, p. 31-33 et BACHELARD, 1983, p. 1-17. 
4.  TONOIU, 1970, p. 618. 
5.  TONOIU, 1970, p. 618-619.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 393  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



394 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

de l’avis que la confrontation entre les deux est nécessaire et « digne d’un traitement plus
ample et d’un terrain mieux circonscrit » que ce qu’il a lui-même réussi à mettre en place6.

L’essai d’Henri Lauener, « Gaston Bachelard et Ferdinand Gonseth philosophes de
la dialectique scientifique », paru dans Dialectica en 1985, est à notre connaissance le
premier à avoir thématisé de manière explicite le rapport Bachelard-Gonseth, très
précisément sur cette notion de dialectique. Si, d’un côté, Lauener souligne non seulement
la différence de leurs origines intellectuelles, mais également leur différence de style et
de tempérament, de l’autre il parvient quand même à soutenir que « l’identité de leurs
vues philosophiques reste frappante jusque dans les détails et parfois même jusque dans
certains défauts 7 ». Leur accord passe par l’emploi des mêmes termes – « philosophie
ouverte », « ouverture à l’expérience », « dialectique », « engagement », « discursivité »,
etc. – qui « apparaissent indifféremment et pratiquement avec le même sens chez l’un
et chez l’autre 8 ».

Mais si l’on doit parler d’influence réciproque, celle subie par Bachelard semble,
d’après Lauener, « plus évidente », ne serait-ce que parce que ce dernier cite Gonseth
plus fréquemment que l’inverse. Et s’il est ensuite nécessaire de relever des différences,
Lauener tient à dire qu’elles viennent de ce que Bachelard, historien des sciences pourvu
d’un tempérament d’artiste, porte plus particulièrement son attention sur la psychologie
de l’esprit scientifique, alors que Gonseth, mathématicien et homme de science, met
plutôt l’accent sur le versant méthodologique des productions scientifiques 9.

En approfondissant les liens qui unissent les deux auteurs, Lauener découvre une
unité d’intentions, « un accord presque total » qui concerne les points suivants : a) une
opposition à la vision statique de la science propre au néopositivisme logique, au nom
d’une vision historiquement dynamique de cette science ; b) un relevé de la portée
philosophique des découvertes scientifiques ainsi que de l’étroit rapport entre science
et philosophie ; c) la spécification du caractère central de la notion de dialectique.

Dans sa conclusion, Lauener ne se prive pas de rappeler aussi certains défauts communs
aux deux positions : il parle du caractère « répétitif » et « quelque peu » superficiel des
analyses de Bachelard, et du risque inutile que court Gonseth en présentant le mot de
dialectique comme synonyme d’« idoine » et d’« ouvert », avec pour conséquence une
inquiétante imprécision de certaines de ses notions épistémologiques 10.

En 1994, dans une monographie consacrée à la pensée de Gonseth et au titre bache-
lardien de Pour un nouvel esprit philosophique d’après l’œuvre de Ferdiand Gonseth,
Pierre-Marie Pouget examine certaines « réactions » significatives, favorables à la pensée
de Gonseth, telles en particulier celles de Wolfgang Pauli, Jean Piaget et, précisément,
Bachelard :

« Ces réactions, écrit Pouget, établissent un voisinage fécond avec les idées de Gonseth :
dans le cas de Bachelard, le rapprochement confine à l’identité avec le principe de
dualité 11. »

6.  TONOIU, 1970, p. 619. 
7.  LAUENER, 1985, p. 5.
8.  LAUENER, 1985, p. 5.
9.  LAUENER, 1985, p. 6.
10.  LAUENER, 1985, p. 17-18.
11.  POUGET, 1994, p. 42.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 394  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. VINTI : GONSETH DANS LA PENSÉE DE BACHELARD 395

Pouget reprend plus loin :

« Quant à Bachelard, il soutient des thèses épistémologiques qui convergent, au-delà du
voisinage, dans une quasi-unanimité, avec le principe de dualité 12. »

Dans la postface de sa monographie consacrée à Ferdinand Gonseth. Pour une
philosophie dialectique ouverte à l’expérience, Emery trouve tout à fait pertinent de
définir la doctrine gonsethienne à travers deux locutions sans conteste d’origine bache-
lardiennes – « existentialisme à la pointe de l’être pensant » et « phénoménologie de
l’homme studieux » –, précisément pour indiquer la proximité et la communauté des
positions dans la définition des tâches incombant à l’analyse épistémologique, tout
particulièrement en référence au statut et aux fonctions du sujet connaissant 13.

Dans son intervention au colloque international organisé en 1998 par le centre
Gaston Bachelard de recherches sur l’imaginaire et la rationalité, de l’université de
Dijon, l’auteur fait référence à « la notion de temps chez Bachelard et Gonseth », en
soutenant qu’à première vue rapprocher Bachelard de Gonseth ne consiste absolument
pas en une opération gratuite :

« Ils ont défendu tous deux, écrit Emery, des options philosophiques communes : ce
sont les deux grands philosophes de l’ouverture ; il y a de nombreuses similitudes entre
l’œuvre de l’un et celle de l’autre14. »

Dans les premières pages de son intervention, Emery nous informe des rencontres
les plus significatives entre les deux, dès la première survenue au congrès Descartes de
Paris en 1937 : « Cette rencontre a sans doute été décisive pour tous deux, car de 1937
à la mort de Bachelard, des échanges épistolaires eurent lieu 15. » Après cette première
rencontre, Bachelard et Gonseth se revoient une deuxième fois l’année suivante à
Dijon, suite à une invitation de Gonseth par Bachelard à venir faire une conférence sur
« La pensée scientifique » (10 mai 1938). En septembre de la même année, ils se
retrouvent encore à Amersfoort à l’occasion du colloque sur Les Conceptions modernes
de la raison. À cette occasion, Gonseth présente un texte intitulé « Validité universelle
de notre connaissance du monde extérieur 16 », texte qui sera repris et discuté par
Bachelard, parallèlement à celui de Marcel Barzin 17, précisément à cause du rapport
étroit qui y est établi entre logique et mathématique, mais aussi en vertu de l’originalité
et des limites d’une logique comprise comme « physique de l’objet quelconque ».
Nous reviendrons plus loin sur cette intervention de Bachelard. 

Par la suite, en 1947, Bachelard rendra visite à Gonseth à Zurich à l’occasion de la
fondation de la revue Dialectica dont le projet était en chantier depuis plus de dix ans. Et
en 1952, Bachelard et Gonseth seront tous deux présents aux rencontres internationales
de Genève consacrées à « L’homme devant la science ». En conférence d’ouverture, le

12.  POUGET, 1994, p. 47.
13.  EMERY, 1985, p. 317. Les citations de Bachelard sont tirées du Problème philosophique des

méthodes scientifiques, in BACHELARD, 1972, p. 36-37.
14.  EMERY, 2000, p. 177.
15.  EMERY, 2000, p. 177.
16.  Les Conceptions modernes de la raison, 1939, p. 19.
17.  « La psychologie de la raison », in BACHELARD, 1972, p. 27-34.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 395  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



396 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

3 septembre, Bachelard traite de « La vocation scientifique et l’âme humaine » – à notre
avis un véritable manifeste de toute son épistémologie –, tandis que Gonseth, intervenant
le 6, et dans le cadre d’un séminaire non officiel, introduit le thème : « Expérience et
théorie dans les sciences. » Comme le mentionne Emery, Bachelard prit la parole le
premier pour réagir à l’exposé de Gonseth qui, à son tour, devait répliquer :

« Rien ne me sépare de Gaston Bachelard qui vient de faire [à propos du rapport entre
l’expérience et la théorie] une sorte d’illustration merveilleusement explicite de la
façon dont le mariage peut s’établir, bien que le contrat ne soit jamais formulé en
termes définitifs, mais il fonctionne18. »

Enfin, une dernière rencontre aura lieu entre Bachelard et Gonseth, mais il s’agira
d’une rencontre indirecte. En effet, le 15 juin 1957 Bachelard écrit à Gonseth pour lui
demander son curriculum vitæ en vue d’illustrer sa candidature, soutenue par André
Lalande, au titre de « correspondant étranger » auprès de l’Institut de France, en
remplacement de Gaston Berger. Cette candidature sera approuvée à l’unanimité des
membres présents, le 8 juillet de la même année.

Dans son article, riche en notices précieuses, Emery nous apprend aussi que dans le
fonds Gonseth de la bibliothèque cantonale et universitaire de Dorigny-Lausanne, sont
conservées 13 lettres de Bachelard à Gonseth. Il nous en offre les passages les plus
significatifs qui témoignent d’une sincère communion d’idées et, plus essentiel encore
pour ce qui nous intéresse ici, d’une fréquentation assidue des œuvres de Gonseth par
Bachelard. Le 11 septembre 1937, Bachelard écrit :

« J’espère que je profiterai beaucoup de l’enseignement de vos ouvrages qui me
donnent confiance pour ce que j’entrevois sur le développement des méthodes » ;

et il ajoute, le 1er novembre de la même année : 

« […] plus je fréquente votre œuvre et plus je m’y trouve de parenté avec les idées que
je défends […]. Je crois que si nous pouvions fonder une revue solide, nous aurions vite
fait de déterminer un noyautage de la philosophie scientifique autour d’idées communes
qui nous sont chères 19. »

Emery conclut l’introduction de son intervention, riche en informations que seul un
disciple direct de Gonseth peut détenir, en affirmant : « Les œuvres des deux philosophes
de l’ouverture forment une globalité : la lecture de Bachelard me stimule, celle de Gonseth
me structure 20. »

Pour ce qui touche au thème propre de son article, à savoir la notion de temps chez
Bachelard et Gonseth, Emery souligne de manière tout à fait honnête que l’échange est
plutôt dans le sens Bachelard-Gonseth que l’inverse. Les analyses de Bachelard sur le
temps remontent aux années trente, alors que celles de Gonseth datent des années
soixante ; de plus, tout cela tourne avant tout autour de l’idée de dialectique et de la
distinction des dimensions de la temporalité au niveau de l’expérience subjective et de

18.  EMERY, 2000, p. 178.
19.  EMERY, 2000, p. 178-179.
20.  EMERY, 2000, p. 179-180.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 396  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. VINTI : GONSETH DANS LA PENSÉE DE BACHELARD 397

la conscience, distinction entre un temps qui se vit, un temps qui s’éprouve et un temps
qui se construit. Emery conclut ainsi :

« On retrouve donc chez Bachelard et chez Gonseth une même idée de dévoiler, dans
les diverses activités humaines, les jeux dialectiques […] entre les variantes temporelles ;
il y a entre eux une concordance totale des points de vue21. »

Emery a certes toute l’autorité nécessaire pour soutenir cette thèse, mais nous resterons,
quant à nous, plus prudent sur ce point. Le temps discontinu et instantané de Bachelard
est-il bien le même temps que celui de Gonseth ? Nous pensons, et nous le montrerons plus
loin, qu’il existe d’autres thèmes pour lesquels la concordance entre les deux positions
apparaît comme beaucoup plus évidente.

II. – LES LIEUX BACHELARDIENS DES CITATIONS DE GONSETH

Dans cette deuxième partie, nous nous occuperons de la présence explicite de
Gonseth dans les œuvres de Bachelard. Alors que nous n’avons trouvé aucune trace de
Gonseth dans les œuvres consacrées à la phénoménologie de l’imaginaire, la lecture
des textes épistémologiques de Bachelard offre, à notre connaissance, cinq lieux où le
nom et la position théorique de Gonseth sont explicitement rappelés. Nous en donnons
ici un compte rendu synthétique.

II. 1. – Gonseth dans Le Nouvel Esprit scientifique (1934)

Le Nouvel Esprit scientifique est la première œuvre où Bachelard interpelle directement
Gonseth, où il entame un dialogue fécond avec lui, « et déjà, comme l’affirme Lecourt,
avec le ton de la complicité enjouée que l’auteur savait réserver à ses véritables amis22 ».

En effet, au chapitre I intitulé « Les dilemmes de la philosophie géométrique 23 »,
Bachelard se pose la même question que se posa Gonseth dès son premier ouvrage, Les
Fondements des mathématiques. Cette question sera d’ailleurs reprise dans toute son
œuvre, jusqu’à La Géométrie et le problème de l’espace : c’est celle qui consiste à
« retracer la prodigieuse évolution de la philosophie géométrique ». Elle réside d’ailleurs
dans la conviction que c’est dans la pensée géométrique, plus que dans toute autre
pensée scientifique, que « la dialectique et la synthèse sont plus claires, plus systéma-
tiques » ; c’est pourquoi « il nous faut essayer de caractériser, de ce point de vue dialectique
et synthétique, la division et l’élargissement de la pensée géométrique » et surtout,
ajoute Bachelard, « nous devons mettre en évidence le jeu dialectique qui a fondé le
non-euclidisme, jeu qui revient à ouvrir le rationalisme, à écarter cette psychologie
d’une raison close, fermée sur des axiomes immuables » 24.

21.  EMERY, 2000, p. 184.
22.  LECOURT, préface, p. II, in EMERY, 1995.
23.  BACHELARD, 1984, p. 23-44.
24.  BACHELARD, 1984, p. 23.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 397  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



398 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Le langage de cette page qui ouvre le chapitre est sans conteste gonsethienne
– « ouverture », « fermeture » – et c’est encore Gonseth qui est directement interpellé
quand il s’agit de mettre en évidence, au cœur même de la pensée géométrique, la fonction
des « schémas abstraits, fournis par les axiomatiques » qui déterminent la structure de
la philosophie mathématique contemporaine25. Tout en en accentuant la portée, Bachelard
souligne la dénonciation gonsethienne de l’attraction, profonde et inconsciente – et
l’on en vient même à parler d’un « inconscient géométrique » – de la géométrie
élémentaire, c’est-à-dire de la géométrie « des formes solides », « de l’expérience du
solide naturel et manufacturé », qui donne lieu à de « véritables habitudes rationnelles »26.
D’où la nécessité d’une « psychanalyse des entraînements euclidiens » qui permette de
nous introduire au nouveau territoire de la physique contemporaine, c’est-à-dire au
territoire de la microphysique, ce nouveau champ de pensées abstraites et d’êtres réalisés
à travers l’effort mathématique.

Refus du naturalisme et du réalisme immédiat qui sont propres à la mentalité eucli-
dienne et au sens commun, défense d’un réalisme construit à travers la fonction réalisante
de la pensée mathématique, telle est la leçon fondamentale que Bachelard tire sans
détours de Gonseth :

« C’est tout le problème de la connaissance scientifique du réel qui est engagé par le
choix d’une mathématique initiale. Quand on a bien compris – en suivant par exemple les
travaux de M. Gonseth – que l’expérimentation est sous la dépendance d’une construction
intellectuelle antérieure, on cherche du côté de l’abstrait les preuves de la cohérence du
concret 27. »

II. 2. – Gonseth dans « La psychologie de la raison » (1939)

La deuxième référence de Bachelard à Gonseth dans « La psychologie de la raison »
nous paraît encore plus significative 28. 

Il s’agit là du texte d’une intervention de Bachelard aux entretiens d’été d’Amersfoort
de septembre 1938 au cours desquels il avait entamé avec Gonseth – qui présentait à
cette occasion un essai intitulé « Validité universelle dans notre connaissance du monde
extérieur » – une sorte d’amitié intellectuelle qui durera jusqu’à la mort de l’épistémo-
logue de Bar-sur-Aube.

La référence à Gonseth y est importante à plus d’un titre. Avant tout parce que
Bachelard analyse attentivement les notions gonsethiennes – volontairement paradoxales
et critiques à l’égard de l’orientation néopositiviste – de logique conçue comme
« physique de l’objet quelconque » et de logicien considéré comme « physicien de
l’objet quelconque ». Par ces notions, l’épistémologue suisse entendait affirmer que les
concepts et les principes logiques fondamentaux sont tirés des expériences les plus
élémentaires de la vie et de la communication par un processus d’abstraction de plus en
plus sophistiqué, et ce à travers un mécanisme de schématisation et d’axiomatisation

25.  BACHELARD, 1984, p. 39.
26.  BACHELARD, 1984, p. 41.
27.  BACHELARD, 1984, p. 44.
28.  In BACHELARD, 1972, p. 27-34 ; tout d’abord in Les Conceptions modernes de la raison, 1939,

p. 29-34.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 398  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. VINTI : GONSETH DANS LA PENSÉE DE BACHELARD 399

des caractères de l’objet empirique 29. Or, dans un hypothétique schéma triangulaire
dans lequel on pourrait situer les positions les plus pertinentes soutenues au cours des
cessions d’« entretiens », et où les deux autres sommets seraient occupés par le « pôle
de la logique pure » (Barzin) et par celui de la « logique psychologisée » (qui n’est
autre que la position de Bachelard lui-même) :

« Gonseth représenterait le pôle de la logique mathématisante. Je ne dis pas, ajoute
Bachelard, la logique mathématisée, car je crois que, dans la philosophie gonsethienne,
l’aile marchante est l’aile mathématique, l’évolution mathématique dépose des logi-
ques ; l’essai mathématique n’a pas peur de dépasser ce qui est l’exigence logique la
plus stricte. M. Gonseth nous demande d’être idoines, non seulement à la connaissance,
mais à la recherche, de mettre le maximum de pensée dans le temps de la connaissance
présente 30. »

L’intérêt de Bachelard pour la doctrine gonsethienne de la logique comme physique
de l’objet quelconque dérive en première instance du fait qu’elle est certes la connais-
sance « la plus générale possible », mais qu’elle « conserve » toutefois « une très grande
souplesse » 31. En réalité, si l’on reporte son attention sur la « notion de quelconque »,
on s’aperçoit qu’elle empêche toute absolutisation de l’instrument logique. En effet, si
le « quelconque » n’élude pas la division entre macro- et micro-objets, la conscience d’une
telle discontinuité épistémologique « nous offre l’occasion d’une libération vertigineuse :
la libération de l’esprit à l’égard de lui-même 32 ».

Pourtant, même la théorie gonsethienne de la logique conçue comme « physique de
l’objet quelconque » n’apparaît pas comme pleinement satisfaisante car, à son avis, elle
reste encore trop liée à l’objet concret ; mais cela n’empêche pas que la conception
opposée d’une logique pure, désincarnée et abstraite, porteuse d’une instance légitime
de réduction de la réalité immédiate, n’en est pas moins tout aussi insatisfaisante 33.
C’est pourquoi il convient de repenser l’idée gonsethienne du « quelconque », non plus
en référence à l’objet, mais cette fois en rapport au sujet, à une logique psychologisante
adéquatement débarrassée des conditionnements psychologiques les plus concrets et
les plus immédiats : « Mes conclusions seront, en effet, une défense du psychologisme,
à vrai dire d’un psychologisme travaillé, psychanalysé, normalisé 34. »

Le point de vue soutenu par Bachelard « de la logique psychologisée » ne prétend
pas constituer une alternative aux deux autres, mais tout simplement opérer leur
dialectisation :

« J’accepte donc, écrit Bachelard, aussi bien la réduction barzinienne que l’idonéisme
gonsethien. Réduction et idonéisme sont des fonctions indispensables pour la vie de

29.  Il nous semble opportun de rappeler que la notion de logique considérée comme « physique de
l’objet quelconque » avait été présentée par Gonseth en 1935 lors du Congrès parisien organisé par les
représentants du néopositivisme logique et qui sera reprise ensuite dans les pages centrales de son
texte Les Mathématiques et la réalité (1936) et de Qu’est-ce est la logique ? (1937).

30.  BACHELARD, 1972, p. 29.
31.  BACHELARD, 1972, p. 29.
32.  BACHELARD, 1972, p. 29.
33.  BACHELARD, 1972, p. 28.
34.  BACHELARD, 1972, p. 28.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 399  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



400 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

l’esprit scientifique. Ces fonctions sont la systole et la diastole qui doivent sans fin se
succéder si nous voulons que la raison ait, comme il convient, une action de surveillance
et une action d’invention, une action défensive et une action offensive 35. »

Nous pourrions nous attarder encore sur ce point. Il nous suffira tout simplement de
rappeler qu’à partir de « La psychologie de la raison », c’est-à-dire de la confrontation
à la notion gonsethienne de logique conçue comme « physique de l’objet quelconque »,
l’attention de Bachelard se concentre sur la notion de « quelconque » référée à l’objet,
mais également, et avant-tout, au sujet : « esprit quelconque », « sujet quelconque ». C’est
dans cette perspective que, dans L’Activité rationaliste de la physique contemporaine,
Bachelard relèvera les caractères du sujet de la science avant de conclure son analyse
épistémologique idéale que nous avons pu qualifier ailleurs de « phénoménologie de la
subjectivité épistémique ». Voici ce passage fameux :

« Alors, le sujet individuel sera éliminé. Plus exactement, on fera l’inversion décisive
qui permet de penser la causalité sous la forme d’un pouvoir du sujet quelconque. Mais
ce sujet quelconque ne saurait être le sujet empirique livré à l’empirisme de la connais-
sance. C’est le sujet qui connaît clairement les certitudes de sa généralité, c’est le sujet
rationnel qui a les garanties d’être sujet d’un rationalisme enseignant, d’une puissance de
transmettre une connaissance rationnelle, bref, c’est le sujet de la cité scientifique 36. »

II. 3. – Gonseth dans La Philosophie du non (1940)

À propos de la présence de Gonseth dans cet ouvrage, il convient avant tout de partir
d’une observation de caractère général : ce texte a été écrit dans la période où les relations
entre les deux philosophes étaient les plus intenses. C’est ce qui apparaît de la manière
la plus évidente à chaque page, mais, plus fortement encore dans l’avant-propos 37. Ici,
le rapport entre « pensée philosophique » et « esprit scientifique » semble véritablement
modulé par des tonalités gonsethiennes, et des locutions telles que « fermeture de la
philosophie » ou « philosophie ouverte », etc., ne sauraient renier leurs origines.

En ce qui concerne les citations directes de Gonseth, nous trouvons la première in
fine du chapitre IV : « Les connexions spatiales élémentaires. La non-analyticité. » Il s’agit
là d’un chapitre fondamental pour Bachelard et son projet de sonder « la possibilité
d’établir un kantisme de deuxième approximation, un non-kantisme susceptible d’inclure
la philosophie criticiste en la dépassant 38 ». Or, dans ce projet est présente l’idée d’une
force constructive de la science mathématique pure, une force de construction « noumé-
nique » en ce sens qu’elle abandonne définitivement les intuitions naturelles de l’espace
et de l’expérience communs pour se confier aux capacités réalisantes de la pensée
abstraite. Telle est la tâche que Bachelard entend confier à une philosophie du non
« correspondant aux progrès actuels de la pensée mathématique », une pensée qui se
constitue en corrigeant et en dialectisant « un à un tous les éléments de l’intuition » 39.

35.  BACHELARD, 1972, p. 28-29.
36.  BACHELARD, 1965, p. 220-221.
37.  BACHELARD, 1983, p. 1-17.
38.  BACHELARD, 1983, p. 94.
39.  BACHELARD, 1983, p. 104.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 400  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. VINTI : GONSETH DANS LA PENSÉE DE BACHELARD 401

C’est ce caractère contre-intuitif de la mathématique contemporaine que Bachelard
retrouve expressément dans l’ouvrage de Gonseth :

« On retrouverait alors dans cette tâche de libération intuitive le beau livre de Gonseth
que nous avions déjà eu l’occasion de signaler. La doctrine de l’idonéisme gonsethien
réclame une refonte corrélative des intuitions et des concepts mathématiques. C’est une
sorte de rationalisme souple et mouvant. Mieux que tout autre doctrine récente, il a su
marquer la richesse et le progrès de la pensée mathématique40. »

Le livre de Gonseth auquel Bachelard fait ici référence est évidemment l’ouvrage
intitulé Les Fondements des mathématiques, même si dans une note il nous informe de
sa lecture parallèle de Philosophie mathématique paru en 1939 :

« Nous avons connu trop tard pour l’utiliser le nouvel ouvrage de M. Gonseth, Philosophie
mathématique, Hermann 837. On y trouvera des nombreux arguments pour une Dialec-
tique de la Connaissance scientifique 41. »

Cela n’est pas la seule référence à Gonseth dans la Philosophie du non. Au chapitre V,
au moment d’affronter la question de la « logique non-aristotélicienne », et plus précisé-
ment la fameuse distinction kantienne entre logique transcendantale et logique de l’usage
particulier de l’entendement ou logique appliquée, Bachelard se réclame non seulement
du père de la sémantique générale, Alfred Korzybski, et d’un groupe d’auteurs gravitant
autour, mais pour sa définition de la logique appliquée, il renvoie également à sa définition
gonsethienne :

« [...] la logique appliquée reste solidaire du principe de l’objectivation. On obtiendra
alors la logique la plus générale en retranchant tout ce qui fait la spécificité des objets
et c’est en cela que la logique générale est finalement, comme le dit si bien Ferdinand
Gonseth, la physique de l’objet quelconque42. »

Ce n’est qu’à la condition d’une telle définition, par un renvoi à « l’objet quelconque »,
que la logique transcendantale pourra se traduire en logique appliquée ; et, comme
c’était déjà évident dans « La psychologie de la raison », cela ne sera pas sans consé-
quences sur le sujet de la logique, sur la subjectivité connaissante qui, à son tour, et à
l’instar de la logique, ne sera plus une subjectivité absolue, mais une subjectivité à la
fois divisée et plurielle :

« Le monde de l’objet quelconque étant divisé, le je pense correspondant à l’objectivation
est divisé, le je pense doit avoir une activité dialectique ; il doit se mobiliser, s’alerter
dans une philosophie du non43. »

Mais tout cela conduit à une mise en crise de la structure même du kantisme, de sa
fermeture, sans pour autant en abandonner l’esprit :

40.  BACHELARD, 1983, p. 104.
41.  BACHELARD, 1983, p. 104, n. 1.
42.  BACHELARD, 1983, p. 106.
43.  BACHELARD, 1983, p. 106.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 401  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



402 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

« Naturellement, malgré cette dialectique à adjoindre, le mouvement spirituel du
kantisme reste bon, mais ce mouvement ne se dépense plus dans une seule direction ; il
se déroule le long de deux axes, peut-être le long de plusieurs axes 44. »

Il nous semble important de conclure en soulignant comment, dans la Philosophie
du non, la position de Gonseth est rappelée, au même titre que celle de Korzybski, dans
le cadre d’une critique de la logique aristotélicienne et de la logique kantienne, et dans le
seul but de soumettre le criticisme à « une refonte profonde », tout en en sauvegardant
« le mouvement spirituel » 45.

II. 4. – Gonseth dans Le Rationalisme appliqué (1949)

On sait que « La philosophie dialoguée » est l’un des articles inauguraux de la revue
Dialectica et qu’elle constitue le premier chapitre de l’ouvrage intitulé Le Rationalisme
appliqué. Ces pages renvoient à l’introduction de son livre Le Nouvel Esprit scientifique
où, dans sa critique du « rationalisme fermé » de la vieille philosophie, et dans sa défi-
nition du fonds dialectique de la philosophie scientifique contemporaine, le langage
apparaissait déjà comme étant fortement gonsethien 46.

Bachelard met plus particulièrement en évidence le caractère dialectique de la pensée
physique contemporaine, l’idée d’un primat de la « mémoire rationnelle » sur la « mémoire
empirique ». Il s’agit du primat de la « perspective théorique » qui « place le fait expéri-
mental où il doit être », et qui fait du fait scientifique un « fait de culture », c’est-à-dire
le résultat d’un travail théorique et pratique de la « cité scientifique » : 

« Modernisme de la réalité technique et tradition rationaliste de toute théorie mathéma-
tique, voilà donc l’idéal de la culture qui doit s’affirmer sur tous les thèmes de la pensée
scientifique 47. »

Il s’agit alors de défendre une idée de la science où paraît évidente la coopération de
l’aspect rationnel et de l’aspect technique, où existe et se pratique en acte le dialogue
philosophique du rationaliste et de l’expérimentateur :

« En résumé, pas de rationalité à vide, pas d’empirisme décousu, voilà les deux obli-
gations philosophiques qui fondent l’étroite et précise synthèse de la théorie et de
l’expérience dans la physique contemporaine 48 » ;

cette « bi-certitude » est « essentielle » d’après Bachelard :

« [elle] ne peut s’exprimer que par une philosophie à deux mouvements, par un dialogue
[…] un dialogue si serré qu’on ne peut guère y reconnaître la trace du vieux dualisme
des philosophes 49. » 

44.  BACHELARD, 1983, p. 106.
45.  BACHELARD, 1983, p. 107.
46.  BACHELARD, 1986, p. 1-11.
47.  BACHELARD, 1986, p. 3.
48.  BACHELARD, 1986, p. 3.
49.  BACHELARD, 1986, p. 3-4.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 402  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. VINTI : GONSETH DANS LA PENSÉE DE BACHELARD 403

Cela suffit pour saisir cette proximité à Gonseth dans le cadre d’une « philosophie
dialoguée » que Bachelard illustre à travers la figure, à la fois étrange et originale,
d’une « topologie philosophique 50 ».

C’est précisément à partir de cette vision d’une dialectique scientifique conçue comme
« effort d’idonéisme » que Bachelard marque ses distances à l’égard de Meyerson et
déclare sa proximité à Brunschvicg et à Gonseth. En réalité Meyerson défend « une
philosophie à deux pôles éloignés » et un « savant » « qui est contemporainement un
réaliste absolu et un logicien rigoureux » et qui parvient à juxtaposer « des philosophies
générales inopérantes » 51.

La conception meyersonienne est une « conception statique de la psychologie de
l’esprit scientifique », et Brunschvicg avait parfaitement entrevu la faiblesse de cette
position – une « position d’absolu » qui oppose la double réalité « d’une raison absolue
et d’un objet absolu » – tout en insistant « surtout sur la relativité essentielle de la
raison et de l’expérience ». Avec ses « doublets », Brunschvicg a bien vu le « fort couplage
des idées et des expériences qui se manifeste dans les développements de la physique et
de la chimie contemporaines », avant que Gonseth ne suive ses traces. Voici ce passage
fondamental :

« Si l’on fait essai de détermination philosophique des notions scientifiques actives, on
s’apercevra bientôt que chacune de ces notions a deux bords, toujours deux bords.
Chaque notion précise est une notion qui a été précisée dans un effort d’idonéisme, au
sens gonsethien du terme, idonéisme d’autant plus poussé que les dialectiques ont été
serrées 52. »

La présence de Gonseth et de son idonéisme est donc au cœur même de la conception
bachelardienne de la dialectique scientifique. Un peu plus loin, au deuxième chapitre
de l’ouvrage – intitulé « Rationalisme enseignant et rationalisme enseigné » –, lorsqu’il
a recours à l’« analogie scolaire » pour montrer que le rationalisme n’est jamais disso-
ciable d’une perspective pédagogique, Bachelard fait encore appel à Gonseth ; il pense
pouvoir tirer à propos de cette question les conséquences d’une enquête faite par l’épisté-
mologue suisse auprès de ses étudiants de l’École polytechnique de Zurich, enquête
dont les résultats avaient été commentés dans le premier fascicule de La Géométrie et
le problème de l’espace 53. Avec Gonseth, Bachelard cherche à mettre en évidence un
potentiel philosophique commun qui est présent dans les diverses orientations philo-
sophiques que nous pouvons retrouver dans la science physique contemporaine 54 :

« Cette thèse d’un potentiel philosophique commun actualisé dans l’activité rationaliste
de la science contemporaine, écrit Lecourt, constitue le cœur de son épistémologie dans
sa version la plus accomplie. Gaston Bachelard en fait expressément hommage à
Gonseth 55. »

50.  BACHELARD, 1986, p. 5.
51.  BACHELARD, 1986, p. 9.
52.  BACHELARD, 1986, p. 7.
53.  GONSETH, 1945-1955, vol. I, p. 32.
54.  BACHELARD, 1986, p. 17-18.
55.  LECOURT, préface, p. I, in EMERY, 1995.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 403  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



404 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Enfin, on trouve une seconde référence à La Géométrie et le problème de l’espace 56

au chapitre V du Rationalisme appliqué (« L’identité continuée »), à propos d’« un
certain finalisme de la démonstration » que, d’après Bachelard, « bien peu d’épistémo-
logues signalent », mais qui « n’a pas échappé à Ferdinand Gonseth qui l’inscrit parmi
les trois caractères fondamentaux d’une axiomatique » 57.

II. 5. – Gonseth dans « L’idonéisme ou l’exactitude discursive » (1950)

Il s’agit cette fois d’un profil synthétique de la pensée gonsethienne dessiné par
Bachelard, et repris dans les Études de philosophie des sciences offertes, en 1950, en
hommage à Ferdinand Gonseth, à l’occasion de son soixantième anniversaire 58. Le
texte de Bachelard, bien que bref, est remarquable au moins à un double titre : tout
d’abord parce qu’il s’agit là d’une intervention directe sur la pensée et sur la réflexion
de Gonseth au moment de son plein épanouissement. C’est précisément au cours de ces
années-là que Gonseth est en train d’écrire, sous forme de fascicules, sont œuvre peut-
être la plus significative : La Géométrie et le problème de l’espace. Seconde raison de
son importance, cette intervention se situe dans la période de maturité de la réflexion
épistémologique bachelardienne : la période où s’enchaînent Le Rationalisme appliqué,
L’Activité rationaliste de la physique contemporaine et Le Matérialisme rationnel.
C’est aussi une phase d’interventions plutôt significatives, que nous pourrions qualifier de
gonsethiennes, concernant « le problème philosophique des méthodes scientifiques »
(1949), « la dialectique philosophique des notions de la relativité » (1949), « la nature
du rationalisme » (1950), et enfin « l’actualité de l’histoire des sciences » (1951) 59.

Résumons brièvement les points que Bachelard considère comme spécifiques de la
pensée gonsethienne, et qu’il estime d’une certaine façon comme siens, car inhérents à
sa propre approche philosophique.

1) La reconnaissance de la valeur d’une philosophie qui a « eu la chance initiale de
partir sur la belle route régulière des progrès mathématiques » et conscience qu’« aussitôt,
les valeurs décisives de la pensée mathématique sont venues le combler, le soutenir ».
Il n’est pas exagéré d’affirmer que Bachelard a suivi sa propre voie en suivant l’exemple
de Gonseth, et ce dès l’Essai sur la connaissance approchée :

« Les premiers essais de Ferdinand Gonseth, il y a un quart de siècle, ont été des traits
de lumière pour l’épistémologue qui voulait voir clair dans la philosophie des mathé-
matiques modernes, pour le philosophe aussi qui voulait prendre une mesure de cette
singulière et soudaine liberté de raison que nous offre le choix entre les différentes
axiomatiques 60. » 

Bachelard est alors conduit à suivre le conseil gonsethien de ne pas identifier
« pensée mathématique et langage mathématique », évitant ainsi à la fois « de verser
dans un formalisme », de « suivre docilement un nominalisme », et d’accepter la thèse

56.  GONSETH, 1945-1955, vol. III, p. 165.
57.  BACHELARD, 1986, p. 84, n. 1.
58.  BACHELARD, 1950.
59.  Ces différents essais ont tous été repris in BACHELARD, 1972.
60.  BACHELARD, 1950, p. 7.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 404  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. VINTI : GONSETH DANS LA PENSÉE DE BACHELARD 405

philosophique, toujours captivante, « d’être platonicien », c’est-à-dire « d’être réaliste,
de répéter les actes de foi du réalisme des essences ». De ce point de vue, pour Bachelard
comme pour Gonseth, il est nécessaire, tant en mathématique que dans la science en
général, de se débarrasser d’une ontologie d’inspiration platonicienne, l’ontologie
« des êtres absolus », « des êtres contemplés dans un empyrée de clarté ». D’où le rejet
solidaire d’une ontologie des « buts » au profit d’une ontologie des « moyens », d’une
ontologie de l’exactitude à la fois discursive et constructive 61.

2) La valorisation de la pensée axiomatique, d’une pensée surveillée, ouverte, plurielle,
constructive, mais « trop souvent acceptée d’un bloc par le philosophe qui ne suit pas le
travail effectif du mathématicien » et qui ne comprend pas que la pensée axiomatique
« n’est ni un départ inconditionné ni une marche automatique » 62.

3) Le choix d’une vision dialectique, discursive, pluraliste, non seulement pour la
raison mathématique, mais pour la raison scientifique en tant que telle. En ce sens
Bachelard partage l’idée gonsethienne de la dialectique conçue comme une connais-
sance qui « est un essentiel et constant ajustement de la nature de l’esprit et de la nature
des choses », qui est un rapport entre le concret et l’abstrait, l’intuition et la rigueur,
l’expérimental et le rationnel 63.

4) La conscience de l’« absolu modernisme » qui guide la raison scientifique dans
ses reconstructions historiques, à savoir l’idée qu’une reconstruction historique épisté-
mologiquement correcte doit « mettre entre parenthèses les valeurs historiques » et
« dégager les valeurs de raison », « reconnaître que les premières valeurs livrées par
l’histoire ne sont pas nécessairement les bonnes valeurs, les meilleures valeurs » ; en
ce sens, « l’idonéisme, par système, doit être un absolu modernisme. Il a la redoutable
fonction de la modernité » 64.

5) Le partage de la position gonsethienne « vis-à-vis des valeurs intuitives », en
particulier du fait que dans la dialectique idonéiste du concret et de l’abstrait, « l’intuition
restera toujours une nourriture concrète que l’exactitude abstraite devra assimiler ».
Bachelard cite à ce propos un passage fameux tiré de l’ouvrage Les Fondements des
mathématiques – « dans toute construction abstraite, il y a un résidu intuitif qu’il est
impossible d’éliminer » – en émettant sous forme interrogative ses doutes concernant
la position gonsethienne elle-même : « Sera-t-il même utile d’éliminer le résidu intuitif ?
Ne se reformerait-il pas de soi-même ? Ne tient-il pas à la nature même de l’humain65 ? »

6) Enfin, le partage du point de vue selon lequel toute tentative méthodologique d’un
choix rationnel d’exactitude et de précision implique le renvoi à un sujet connaissant, et
avec lui, le fait qu’un tel sujet devient « vraiment le sujet conscient du verbe choisir »
et reste « le maître de la pluralité des choix » ; la méthode, le choix, l’exactitude, la
discursivité impliquent la conscience des opérations effectuées 66.

En conclusion, rappelons que nous avons délibérément choisi l’option de la présence
directe et immédiate de Gonseth chez Bachelard, conscient que l’on aurait pu faire un

61.  BACHELARD, 1950, p. 7.
62.  BACHELARD, 1950, p. 8.
63.  BACHELARD, 1950, p. 8.
64.  BACHELARD, 1950, p. 8.
65.  BACHELARD, 1950, p. 10. La citation de Gonseth se trouve in GONSETH, 1974a, p. 5.
66.  BACHELARD, 1950, p. 7-8.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 405  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



406 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

autre choix comme celui de la présence de Bachelard chez Gonseth, une présence, en
vérité, plus sporadique et moins déclarée.

Pensons, par exemple, à la façon dont Gonseth, dans « Connaissance objective et
connaissance poétique », se réclame de la notion bachelardienne de « profil épistémo-
logique », « mot très heureux », pour désigner le processus à la fois de dévalorisation et
de revalorisation relatif à un concept scientifique déterminé 67. Cet article, le plus signi-
ficatif à cet égard, a été écrit à quatre mains avec son fils Jean-Paul et publié dans
Dialectica en 1947, et explicitement « inspiré par l’opposition qui semble exister entre
les deux grands courants animant l’œuvre de M. Bachelard 68 ». Il est possible de
retrouver dans ce texte, concernant l’ensemble de l’œuvre bachelardienne, des observa-
tions d’ordre à la fois historiques et théoriques vraiment intéressantes. Du point de vue
historique, Gonseth porte toute son attention sur La Formation de l’esprit scientifique
et sur La Psychanalyse du feu. Sur le premier, « livre étonnant » par sa notion d’obstacle
épistémologique, voilà ce qu’écrit l’auteur, tout en manifestant quelque perplexité à
propos de l’idée de la psychanalyse considérée comme seule « technique de déblocage » :
« Toute technique de déblocage mériterait-elle d’être appelée une psychanalyse ?
N’exagérons pas : il peut arriver que l’obstacle cède avec une facilité déconcertante69. »
Certes, si comme l’estime Bachelard l’obstacle est enraciné au plus profond de
l’inconscient, alors la nécessité de l’instrument psychanalytique s’impose. En ce qui
concerne La Psychanalyse du feu, que la plupart des spécialistes considèrent comme la
première œuvre bachelardienne consacrée exclusivement à l’analyse des produits de
l’imagination – et qu’il faudrait par conséquent ranger exclusivement du côté du
Bachelard théoricien de l’imagination –, Gonseth estime, et nous partageons son avis,
qu’elle fait partie à part entière des œuvres à caractère épistémologique, ou du moins
qu’elle appartient aux œuvres charnières : 

« L’intention en étant encore toute de la philosophie de la connaissance, il prolonge
authentiquement la ligne déjà indiquée dans les précédents ouvrages, en particulier
dans La formation de l’esprit scientifique 70. »

D’un point de vue théorique, Gonseth considère que les deux versants de la réflexion
bachelardienne, le versant épistémologique et le versant de la phénoménologie des
images, ne proviennent pas de deux intérêts opposés, mais d’une inspiration unique,
même si la vie et le fonctionnement de la raison et de l’imagination sont irréductibles
et irréductiblement séparés 71. Quant au versant épistémologique, Gonseth souligne, et
il ne pouvait pas en être autrement, le caractère central pour Bachelard de la notion de
dialectique et, avec elle, des idées de révision, de réorganisation et d’intégration 72.

67.  GONSETH, 1947, p. 121.
68.  GONSETH, 1947, p. 126.
69.  GONSETH, 1947, p. 120.
70.  GONSETH, 1947, p. 118.
71.  GONSETH, 1947, p. 123-124.
72.  GONSETH, 1947, p. 120-121.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 406  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. VINTI : GONSETH DANS LA PENSÉE DE BACHELARD 407

III. – INFLUENCES, IDENTITÉS DE VUES, VOISINAGES, ANALOGIES

Il s’agit à présent de tenter de dégager un discours plus général à propos du rapport
Gonseth-Bachelard. En un mot, il convient d’aller au-delà des influences récipro-
ques et déclarées pour saisir les thèmes plus généraux qui engagent les deux positions.
La complexité de la question nous contraint d’une part à présenter une liste quasi
squelettique des problématiques en discussion, et de l’autre, de par l’approfondissement
qui reste toujours nécessaire, à renvoyer, encore une fois, aux contributions historio-
graphiques que nous avons déjà indiquées en première partie.

Pour ne pas alourdir excessivement notre exposé, nous nous dispenserons, autant
que possible, d’indiquer des points de détail qui devraient intéresser l’ensemble de la
production épistémologique des deux auteurs.

III. 1. – Influences

Afin de mieux définir le rapport entre les deux auteurs, le premier pas à effectuer
consistera à dégager leurs influences communes. De ce point de vue, il n’est pas
douteux qu’en ce qui concerne plus particulièrement l’analyse du savoir mathématique,
ainsi que la critique de l’empirisme et du logicisme néopositivistes, leurs sources
d’inspiration communes remontent à Federigo Enriques et à Léon Brunschvicg. Nous
pensons surtout que le magistère de Brunschvicg est très présent dans les réflexions
épistémologiques de Bachelard comme de Gonseth. Ailleurs, nous avons longuement
exposé tout ce qui concerne les étroites relations de Brunschvicg et de Bachelard 73.
Or, Gonseth lui-même déclare à plusieurs reprises sa dette à l’égard du maître français.
Dans Les Mathématiques et la réalité, par exemple, il renvoie à « l’ouvrage célèbre »
L’Expérience humaine et la causalité physique, « dans lequel, écrit-il, une bonne partie
du programme que nous venons de tracer se trouve justement réalisé 74 ».

D’un point de vue général, on peut alors affirmer que, grâce en particulier au magistère
d’Enriques et de Brunschvicg, Gonseth comme Bachelard s’insèrent dans un courant et
dans une tradition épistémologiques, certainement minoritaires mais néanmoins des
plus significatives, où sont abondamment décrites les dynamiques historiques, psycho-
logiques et conceptuelles de l’entreprise scientifique. Ce courant, qui alimente également
des auteurs comme Albert Lautman, Jean Cavaillès ou Jean Piaget, se montre extrêmement
critique à l’égard de la position néo-empiriste, des dangers d’absolutisation de la base
empirique et de la composante logique de l’entreprise scientifique qu’elle recèle. C’est
sans aucun doute un courant sensible à la nécessité d’une confrontation ouverte avec la
position kantienne, de par la nécessité d’une dynamisation et d’une relativisation de
l’apparat catégorial, et des structures a priori qui doivent être renvoyées à la « plasticité »
dynamique de notre édifice mental.

73.  VINTI, 1997, p. 427-451.
74.  GONSETH, 1974b, p. 31.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 407  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



408 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

III. 2. – Le rôle de la pensée mathématique

La communauté des points de vue sur cette question ne se limite pas au rejet de la
conception ontologisante de la mathématique de type platonicien ou néoplatonicien – le
monde des êtres mathématiques qui auraient une existence indépendante et qui pourraient
être saisis par un acte quelconque de notre intellect –, ou au refus de la conception
logistique et nominaliste – la mathématique considérée comme terrain du tautologique
ou comme langue pure –, mais elle s’étend à l’affirmation du caractère à la fois inventif
et constructif du savoir scientifique.

Il y a néanmoins une différence fondamentale dans l’attitude de Gonseth et de
Bachelard concernant le savoir mathématique, une différence qui présuppose un point
de vue épistémologique précis. Pour Gonseth, la branche de la mathématique à laquelle
il s’agit de se confronter en permanence est la géométrie, car c’est précisément en son
sein que se joue le rapport, d’exclusion et d’inclusion, entre intuition et raisonnement,
caractère figuratif et abstraction. Or, ce caractère intrinsèque de la pensée géométrique
est reconnu par Bachelard lui-même, mais c’est précisément en cela qu’elle est
suspecte à ses yeux. Si Gonseth est le philosophe de la géométrie, Bachelard est le
philosophe de l’arithmétique et de l’algèbre, car elles seules, et non la géométrie, même
la plus abstraite, ont véritablement rompu avec le monde de l’intuition et de la figuration.
Pour Gonseth, l’homme de science est homo geometricus, mais pour Bachelard, il ne
peut être qu’homo algebricus.

III. 3. – L’intuition

Gonseth, tout comme Bachelard, souligne le fait que le savoir scientifique tient dans
la remise en question et, en définitive, dans le refus de l’intuition, en tant que celle-ci
démontre son insuffisance face à une « expérience fine ». Mais si Gonseth note égale-
ment le privilège de la discursivité rationnelle dans l’acte de connaissance, pour lui
l’intuition maintient malgré tout sa fonction précise dans le processus cognitif. Il n’est
qu’à rappeler un passage des Fondements des mathématiques : la connaissance est un
processus de schématisation « à partir de schémas qui sont déjà en jeu dans l’intui-
tion » et, en définitive, en chaque acte cognitif discursif et rationnel demeure « un
résidu intuitif qu’il est impossible d’éliminer » 75. C’est pourquoi, ajoute Gonseth, « la
mathématique ne peut qu’artificiellement, ne peut qu’en apparence être détachée de ses
fondements intuitifs, et de son prolongement dans le réel 76 ». Bachelard épouse par
contre une position beaucoup plus sévère à l’égard de l’intuition : pour lui, l’intuition
est toujours « un obstacle » qui doit être éliminé afin que la connaissance rationnelle
puisse se constituer. On peut opposer aux affirmations de Gonseth rapportées ci-dessus,
celle, bien plus connue de Bachelard, qui donne clairement la mesure de la distance entre
les deux positions : « Les intuitions sont très utiles : elles servent à être détruites 77. »

75.  GONSETH, 1974a, p. 105 ; un peu plus loin (ibid., p. 107) l’auteur écrit : « Dans toute expéri-
mentation, il y a un résidu abstrait, et dans toute abstraction (mathématique), il y a un résidu intuitif. »

76.  GONSETH, 1974a, p. 13.
77.  BACHELARD, 1983, p. 139.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 408  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. VINTI : GONSETH DANS LA PENSÉE DE BACHELARD 409

III. 4. – La connaissance scientifique comme connaissance approchée, révocable, dialectique

Ce sont là les trois aspects par lesquels Gonseth caractérise son idée de connaissance
et que Bachelard épouse intégralement, même s’il finit par les connoter d’une manière
différente, d’un point de vue terminologico-linguistique plutôt que substantiel. Chez
ces deux auteurs, l’idée d’approximation n’indique pas le fait de se rapprocher d’une
réalité cachée et inatteignable, mais donne le sens de la partialité, de l’imperfection et
de l’ouverture de la connaissance, d’une connaissance qui se tient dans l’écart toujours
irréductible de l’objet de la science et des opérations cognitives de l’Homme, de la
réalité et de la frontière toujours mobile des connaissances.

La notion d’incomplétude et de révocabilité revient souvent sous la plume de
Gonseth et de Bachelard, mais c’est encore plus le cas de la notion de dialectique, cet
authentique « pivot » de leurs positions épistémologiques respectives. En réalité, cette
notion est présente, surtout à partir du milieu des années trente, pratiquement à chaque
page de leurs écrits ; on leur a d’ailleurs reproché un usage de ce concept excessif et
souvent peu correct du point de vue méthodologique. Nous n’entendons pas entrer, ne
serait-ce qu’un instant, dans cette problématique, et nous nous contenterons de dire que
chez ces deux auteurs le terme de dialectique trouve non seulement son usage élargi,
mais également un emploi plus restreint et plus spécifique. Dans le premier cas, ils
recourent souvent, peut-être avec trop de facilité, à ce terme pour indiquer le dyna-
misme et l’ouverture du savoir scientifique ; dans le second, ils entendent connoter
méthodologiquement la connaissance scientifique comme un mouvement dual – non
pas en termes d’opposition contradictoire mais en termes de complémentarité – entre
raison et réalité, théorie et expérience, hypothèse et preuve expérimentale. C’est à la
lumière de cette prise de conscience méthodologique – dont les garants sont recherchés
dans la tradition philosophique mais bien plus encore dans la science contemporaine,
qu’elle soit relativiste ou quantique –, que l’on trouve chez eux le refus de la dialectique
triadique, c’est-à-dire de la dialectique de l’opposition contradictoire de matrice idéaliste
ou marxiste. 

III. 5. – Problématique du fondement et problématique du commencement

À la lumière de ce que nous avons vu concernant les caractères de la connaissance
scientifique, il est clair que pour Gonseth, comme pour Bachelard, les problématiques
des fondements – qui occupent une grande part de la mathématique contemporaine – et
du commencement s’avèrent inefficaces, et même paradoxales et antinomiques. Non
seulement il n’existe pas de fondements absolus ni d’évidences initiales aussi absolues,
mais le projet d’un commencement lui-même absolu s’avère également illusoire. La
science ne part pas de certitudes initiales, elle ne chemine pas de certitude en certitude,
mais bel et bien de résultats provisoires en résultats pareillement provisoires, de vérités
en vérités dont les caractéristiques sont celles de l’incomplétude et, comme nous l’avons
indiqué, de la révocabilité.

Il convient de rappeler comment cette problématique, de façon plus nette encore
chez Bachelard, finit par prendre un tour fortement polémique et antiphilosophique,
les philosophes étant essentiellement les théoriciens des fondements et des commence-
ments absolus ; et c’est ce rejet qui fait, pour le philosophe de Bar-sur-Aube, tout le sel

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 409  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



410 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

de l’épistémologie gonsethienne : « Conscience de reprendre, de recommencer vite, de
recommencer mieux, de recommencer bien, voila l’idonéisme gonsethien 78. »

III. 6. – Le concept d’objet scientifique

Chez Gonseth et chez Bachelard, la connaissance scientifique abandonne définitivement
l’idée de retrouver et de refléter une réalité donnée, ce qui accentue son caractère à la
fois créatif et constructif.

L’objet scientifique n’est pas l’objet naturel, ni l’objet macroscopique de la science
moderne, pas plus qu’il ne coïncide avec le donné immédiat de la conscience ; il est
plutôt le résultat d’un effort de construction intellectuelle et technique. Le « principe de
technicité », comme le qualifie Gonseth, ou la « phénoménotechnique » comme préfère
l’appeler Bachelard, sont au fondement de la construction scientifique contemporaine.
L’objectivité est alors le résultat d’un processus d’objectivation, c’est-à-dire d’une
activité scientifique prise dans ses « démarches » théoriques, techniques et sociales. Dès
lors, Gonseth et Bachelard continuent de défendre la fonction réaliste de la connais-
sance scientifique ; mais, cette réalité de l’objet scientifique ne coïncidant plus avec la
réalité naïve du sens commun et de la perception, ils parlent tous deux d’un « réalisme en
action », d’un « réalisme opératoire », résultat de l’activité de l’« homme technicien »
voué à l’artificialité de ses opérations.

Mais, comme ils y insistent aussi tous deux, l’« homme technicien » ne peut absolument
pas coïncider avec l’homo faber bergsonien, technicien certes, mais encore plongé dans
le monde naturel. Bachelard partagerait pleinement cette affirmation gonsethienne,
surtout si on la rapporte à la création scientifique :

« L’homme qui bâtit les villes et administre les États n’est pas seulement un homo faber,
un homme-artisan. C’est déjà l’homme technicien qui se dépasse lui-même constamment
dans ses œuvres et que ses propres œuvres dépassent constamment79. »

 Toutefois, ici aussi on pourrait relever une différence significative entre les deux
positions : alors que Gonseth attribue la fonction constructive et artificialiste de
l’opération scientifique à l’instrument technique, Bachelard retrouve cette fonction
aussi bien dans la pensée que dans la raison mathématique. À travers un renversement
du schème kantien, à la fois original et par certains côtés paradoxal, il parle de la
pensée comme d’une authentique création nouménique : les objets de la science
contemporaine, de la microphysique comme de la chimie, sont avant tout des objets de
pensée, de « véritables noumènes », des choses en soi 80.

III. 7. – Le modernisme de la raison et son caractère méthodologique

Si, en renvoyant au caractère dialectique de la raison, Gonseth conclut qu’elle « ne
s’applique pas à expliquer le présent par le passé mais […] juge le passé à la lumière du

78.  BACHELARD, 1950, p. 10.
79.  GONSETH, 1954, p. 195. Pour une critique de Bachelard à l’homo faber, voir VINTI, 1997,

p. 887-906.
80.  Nous avons parlé de cet aspect de la pensée bachelardienne in VINTI, 1997, p. 536-556.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 410  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. VINTI : GONSETH DANS LA PENSÉE DE BACHELARD 411

présent 81 », Bachelard de son côté non seulement accentue cette « force d’actualisation »
de la raison comme telle, mais il en fait, dans « L’actualité de l’histoire des sciences82 »,
la ligne directrice d’une théorie de l’historiographie scientifique parfaitement identifiable :
une histoire des sciences clairement connotée par l’épistémologique et, pour des raisons
critiques, par l’idéalisme.

On peut relier à cette thématique la défense, très présente chez les deux auteurs, du
caractère méthodologique de la recherche scientifique. Cette défense ne les dispense
pas cependant de relever l’anachronisme de la méthodologie cartésienne – dont on
pourra néanmoins reconnaître la fonction historique effective –, surtout si on la restitue
aux cadres d’une philosophie prédicative et d’une stratégie épistémologique qui sont
vouées à la recherche de fondements définitifs et d’évidences indiscutables : et
aujourd’hui, nous savons bien qu’elle ne peut plus prétendre qu’à assumer la fonction
d’exercice garanti d’hygiène mentale. Cela conduit à la nécessité, évoquée par Gonseth
et Bachelard, d’un nouveau discours de la méthode, d’une défense du caractère méthodo-
logique de la science, d’une prise de conscience de ce que faire œuvre de science est un
exercice de méthode sévère, ou plutôt de méthodes en exercice dans les différentes
régions du savoir : pluralité des méthodes, conflit des méthodes, régionalisation des
savoirs et des techniques, voilà le sens à donner à un nouveau commencement méthodo-
logique de la science, contre toute tentation relativiste.

III. 8. – L’étroit rapport de la science et de la philosophie

Sensibles aux leçons de l’épistémologie la plus radicale, Gonseth et Bachelard
concordent sur le fait que science et philosophie ne peuvent plus rester séparées, et
surtout que la philosophie ne peut plus prétendre « tourner le dos à la science », ni se
résoudre à une espèce de fonction de légitimation à son égard. Il s’agira même de
soutenir que c’est précisément sur le terrain scientifique lui-même que se joue la question
de l’efficacité ou de la sanction des différentes confrontations du savoir philosophique.

Dès lors, un savoir philosophique distinct et autonome à l’égard du savoir scientifique
est-il encore pensable ? Sur ce point, les positions de Gonseth et de Bachelard semblent
diverger, en particulier dans les dernières années de leur carrière. Pour Gonseth, si la
philosophie doit constamment se positionner dans une relation d’attention, d’intégration
et de coopération réciproque avec la science, cela n’empêche pas qu’elle conserve un
terrain d’application qui lui est propre, que la « méthodologie ouverte » peut être consi-
dérée non seulement comme l’organe de la recherche scientifique, mais également
comme cet organe qui inaugure une nouvelle forme de la recherche philosophique, une
méthode capable en somme d’investir les divers champs de l’expérience humaine, de la
science à la morale, en passant par l’esthétique et le religieux. Pour Bachelard par
contre, sensible en cela au réductionnisme des néopositivistes, il n’y a aucune possibilité
pour que la philosophie possède un terrain d’analyse, et donc de connaissance, qui lui
soit véritablement propre. Pour Bachelard, ou bien la philosophie consiste en un
« discours sur la science », c’est-à-dire en une épistémologie, ou bien elle n’existe pas.

81.  GONSETH, 1968a, p. 973.
82.  In BACHELARD, 1972, p. 137-152.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 411  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



412 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

III. 9. – L’épistémologie comme phénoménologie de la subjectivité

C’est là, à notre avis, la caractéristique fondamentale des recherches de Gonseth et de
Bachelard, et c’est sans doute celle qui les soude le plus fortement. En ce qui concerne
Bachelard, nous renvoyons à notre ouvrage déjà abondamment cité, Il Soggetto qualunque.
Gaston Bachelard fenomenologo della soggettività epistemica, où, à travers une analyse
minutieuse des textes épistémologiques de Bachelard, nous sommes parvenu à la
conclusion annoncée dans le titre même de notre travail : dans ce qui la caractérise au
plus profond, l’épistémologie bachelardienne se présente comme une authentique phéno-
ménologie de l’homme de science, de l’homme engagé dans la connaissance scientifique,
et finalement de l’homme appelé, en écho à Gonseth, « le sujet quelconque ».

Comme nous y avons insisté à plusieurs reprises, Bachelard s’est sur ce point sûrement
inspiré de Gonseth, c’est-à-dire de celui qui, dès ses premiers travaux d’épistémologie
mathématique, et dans la mouvance d’Enriques et de Brunschvicg, avait mis au centre de
son attention l’homo mathematicus, en un mot le sujet des productions scientifiques 83.
La question de la subjectivité est clairement au centre des intérêts gonsethiens, de
« L’homo phenomenologicus 84 » au travail sur « le référentiel 85 » : « Mon projet est
ici, affirme Gonseth dans le premier texte, d’aller à la recherche du sujet 86. »

En 1968, dans une intervention au Congrès mondial de philosophie qui se tenait à
Vienne, et en référence précise à cet aspect-là de ses recherches, Gonseth devait avouer
qu’il s’agissait bien de la « réalisation d’un projet philosophique », pour lequel :

« […] il faut d’abord renoncer à l’idée même d’une théorie du sujet (d’une phénoméno-
logie) inspirée par l’intention de faire apparaître le sujet dans sa propre lumière en
mettant le monde entre parenthèses. Il faut lui substituer, poursuit Gonseth, une phéno-
ménologie ouverte c’est-à-dire une théorie du sujet mettant en place les structures de la
subjectivité grâce auxquelles et en dépit desquelles le sujet peut à la fois s’accorder et
s’opposer au monde, s’y insérer et s’en abstraire. Il y a déjà longtemps, conclut
Gonseth, que les linéaments d’une telle phénoménologie ont été posés87. »

Dans le cadre de ce projet de phénoménologie de la subjectivité épistémique, on
peut dire que les recherches de Gonseth et de Bachelard vont dans le même sens : celui
de la définition du « chercheur » comme « chercheur quelconque » (Gonseth), comme
« sujet quelconque » (Bachelard), qui n’est plus le sujet individuel mais un sujet
pluriel, une « conscience de groupe et de dialogue », une « conscience collective unie
dans un rapport de fidélité et de sincérité » 88, un homme « à la millième personne du
singulier », habitant de la cité scientifique 89.

83.  Deux des interprètes les plus sensibles de la pensée de Gonseth ont insisté sur cet aspect de la
spéculation gonsethienne : EMERY, 1985, p. 62 et POUGET, 1994, passim, qui écrit entre autres (p. 30) :
« Toute l’œuvre gonsethienne […] est une lecture du sujet engagé dans l’expérience, notamment celle
de la connaissance objective. »

84.  GONSETH, 1965.
85.  GONSETH, 1975.
86.  GONSETH, 1965, p. 41.
87.  GONSETH, 1968b, p. 544-545. Pour une analyse de la pensée gonsethienne située dans cette

perspective, voir FABRIZIANI, 1996.
88.  Voir en particulier GONSETH, 1968b, p. 545 sq.
89.  Voir spécialement BACHELARD, 1965, p. 6.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 412  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. VINTI : GONSETH DANS LA PENSÉE DE BACHELARD 413

Il nous paraît toutefois important de noter que, même dans le cadre de cette thématique,
de cette phénoménologie de la subjectivité épistémique qui associe les deux positions,
il est possible de relever des différences importantes. Pour Gonseth, la phénoménologie
du « chercheur quelconque », de l’« homo phenomenologicus » est une phénoménologie
qui entend saisir le sens de toute l’expérience humaine, de l’expérience humaine saisie
dans les divers champs de son engagement, du champ scientifique aux champs esthétique
et moral. En revanche, pour Bachelard le « sujet quelconque » est seulement le sujet de
l’expérience scientifique, un sujet séparé, opposé, bien que complémentaire, au sujet de
la rêverie et à son mode spécifique de fonctionnement. Il y a chez Bachelard la nécessité
d’une « di-phénoménologie » : une phénoménologie de l’homme de science et une
phénoménologie du « sujet rêvant », ayant des tâches et des buts différents.

Dans ce texte, nous avons surtout tenu à relever la présence directe de Gonseth dans
l’œuvre de Bachelard, en indiquant de façon approximative d’éventuelles thématiques
de confrontation. Nous pensons avoir ainsi, au moins partiellement, contribué à esquisser
quelques traits de l’amitié personnelle et intellectuelle qui liait Gonseth et Bachelard.
Mais, comme le rappelait Lecourt, l’histoire de cette amitié reste encore entièrement à
écrire, même après notre modeste intervention.

Carlo VINTI

(novembre 2000).
Traduit de l’italien par Charles Alunni

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 413  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



414 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

LISTE DES RÉFÉRENCES

BACHELARD (Gaston), 1950, « L’idonéisme ou l’exactitude discursive », in Études d’histoire et
de philosophie des sciences (en hommage à Ferdinand Gonseth), Neuchâtel, Le Griffon,
p. 7-10.

BACHELARD (G.), 1965, L’Activité rationaliste de la physique contemporaine, 1re éd. Paris, 1951,
ici Paris, Presses universitaires de France.

BACHELARD (G.), 1972, L’Engagement rationaliste, Paris, Presses universitaires de France.
BACHELARD (G.), 1983, La Philosophie du non, 1re éd. Paris, 1940, ici Paris, Presses universitaires

de France.
BACHELARD (G.), 1984, Le Nouvel Esprit scientifique, 1re éd. Vendôme/Paris, Impr. des Presses

universitaires de France/Alcan, 1934, ici Paris, Presses universitaires de France.
BACHELARD (G.), 1986, Le Rationalisme appliqué, 1re éd. Paris, 1949, ici Paris, Presses universitaires

de France.
Les Conceptions modernes de la raison (entretiens d’été, Amersfoort, 1938), 1939, vol. I : La

raison et le monde sensible (exposés de Ferdinand Gonseth, Marcel Barzin, Gaston Bachelard,
discussions), Paris, Hermann.

EMERY (Éric), 1985, Ferdinand Gonseth. Pour une philosophie dialectique ouverte à l’expérience,
Lausanne, L’Âge d’Homme.

EMERY (É.), 1995, Pour une philosophie du dialogue. Les combats singuliers de Ferdinand Gonseth,
préf. de Dominique LECOURT, Lausanne, L’Âge d’Homme.

EMERY (É.), 2000, « La notion de temps chez Bachelard et chez Gonseth », in GAYON (Jean) et
WUNENBURGER (Jean-Jacques), dir., Bachelard dans le monde, Paris, Presses universitaires
de France, p. 177-185.

FABRIZIANI (Anna), 1996, Conoscere il soggetto. L’ipotesi metodologica di Ferdinand Gonseth
tra scienza e filosofia, Padoue, Logos.

GONSETH (Ferdinand), 1945-1955, La Géometrie et le problème de l’espace, Neuchâtel, Le Griffon,
4 vol.

GONSETH (F.), 1947, « Connaissance objective et connaissance poétique », Dialectica, vol. I, 2,
p. 117-126.

GONSETH (F.), 1954, « Connaître par la science », Dialectica, vol. VIII, 1-2, p. 183-198.
GONSETH (F.), 1965, « L’homo phenomenologicus », Dialectica, vol. XIX, 1-2, p. 40-68.
GONSETH (F.), 1968a, « Expérience et dialectique », Studium generale, vol. XXI, p. 971-989.
GONSETH (F.), 1968b, « La philosophie ouverte », in Akten des XIV Internationalen Kongresses

für Philosophie, Vienne, 2-9 sept. 1968, Vienne, Herder, vol. I, p. 543-559.
GONSETH (F.), dir., 1973, La Métaphysique et l’ouverture à l’expérience, 1re éd. Paris, 1960, ici

Lausanne, L’Âge d’Homme.
GONSETH (F.), 1974a, Les Fondements des mathématiques, 1re éd. Paris, 1926, ici Paris, Blanchard.
GONSETH (F.), 1974b, Les Mathématiques et la réalité, 1re éd. Vendôme/Paris, Impr. des Presses

universitaires de France/Alcan, 1936, ici Paris, Blanchard.
GONSETH (F.), 1975, Le Référentiel, univers obligé de médiatisation, Lausanne, L’Âge d’Homme.
LAUENER (Henri), 1985, « Gaston Bachelard et Ferdinand Gonseth philosophes de la dialectique

scientifique », Dialectica, vol. LIX, 1, p. 5-18.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 414  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. VINTI : GONSETH DANS LA PENSÉE DE BACHELARD 415

POUGET (Pierre-Marie), 1994, Pour un nouvel esprit philosophique d’après l’œuvre de Ferdinand
Gonseth, Vevey, Éditions de l’Aire.

TONOIU (Vasile), 1970, « La philosophie et la méthodologie ouvertes : un nouveau style et une
nouvelle conscience », Revue internationale de philosophie, vol. XXIV, p. 601-622.

VINTI (Carlo), 1997, Il Soggetto qualunque. Gaston Bachelard fenomenologo della soggettività
epistemica, Naples, Edizioni scientifiche italiane.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 415  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



=RevSynt 126(2) FM.book  Page 416  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 417-429.

ACTUALITÉ DE LA PHILOSOPHIE 
DE FERDINAND GONSETH

Gilles COHEN-TANNOUDJI

RÉSUMÉ : Les progrès les plus récents de la physique contemporaine, en particulier la
convergence de la physique des particules et de la cosmologie en une authentique cosmogonie
scientifique, avivent les enjeux philosophiques de l’entreprise scientifique, mais les rapports
conflictuels entre physique et philosophie ne s’en trouvent pas apaisés ; un fossé semble même
en train de se creuser entre science et philosophie. L’œuvre du philosophe suisse Ferdinand
Gonseth qui s’est attaché à élaborer une philosophie qui soit et qui puisse rester au niveau de
la connaissance scientifique peut fournir une aide particulièrement adéquate à ceux qui
voudraient contribuer à combler ce fossé.

MOTS-CLÉS : Ferdinand Gonseth, physique, philosophie, cosmologie, cosmogonie.

ABSTRACT : The most recent progresses of contemporary physics, in particular the merging of
particle physics and cosmology into a genuine scientific cosmogony revive the philosophical
stakes of the scientific enterprise, but the adversarial relationship between physics and philosophy
is not alleviated ; a ditch seems even to be deepening hollow between science and philosophy.
The work of the Swiss philosopher Ferdinand Gonseth who endeavored to work out a philosophy
which is and which can remain at the level of scientific knowledge can provide a particularly
adequate help to those who would like to contribute to filling this ditch.

KEYWORDS : Ferdinand Gonseth, physics, philosophy, cosmology, cosmogony.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 417  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



418 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

ZUSAMMENFASSUNG : Die jüngsten Fortschritte der heutigen Physik, insbesondere die Konvergenz
der Teilchenphysik und der Kosmologie zu einer genuinen Kosmogonie, lassen die philosophi-
schen Aspekte der wissenschaftlichen Unternehmung wieder aufleben. Aber die konfliktreichen
Beziehungen zwischen Physik und Philosophie kommen nicht zur Ruhe, vielmehr scheint sich
geradezu ein Graben zwischen Wissenschaft und Philosophie aufzutun. Das Werk des schweizeri-
schen Philosophen Ferdinand Gonseth, der sich das Erarbeiten einer Philosophie vorgenommen
hatte, die auf dem Niveau des wissenschaftlichen Wissens bleiben sollte und könnte, kann ein
besonders angemessenes Hilfsmittel für diejenigen bereitstellen, die zum Zuschütten dieses Grabens
beitragen möchten.

STICHWÖRTER : Ferdinand Gonseth, Physik, Philosophie, Kosmologie, Kosmogonie.

Gilles COHEN-TANNOUDJI, né en 1938, est conseiller scientifique auprès du directeur des Sciences
de la matière du Commissariat à l’énergie atomique. Il est retraité de cet organisme, dans lequel il a
fait toute sa carrière comme physicien théoricien dans le domaine de la physique des particules.
Actuellement, il prépare une thèse de philosophie, sous la direction de Dominique Lecourt, sur la
philosophie de Ferdinand Gonseth.

Adresse : CEA Saclay, 91191 Gif-sur-Yvette Cedex.

Courrier électronique : cohen@dsmdir.cea.fr ; gicotan@club-internet.fr

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 418  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:cohen@dsmdir.cea.fr
mailto:gicotan@club-internet.fr


G. COHEN-TANNOUDJI : FERDINAND GONSETH 419

Le 14 décembre 1900, Max Planck présentait, devant la Société allemande de physique,
le travail dans lequel il expliquait le spectre universel de rayonnement du corps noir au
moyen de la théorie des quanta d’énergie. Cette date est considérée comme la date de
naissance de la physique des quanta, qui a révolutionné la physique, et au travers elle
l’ensemble des sciences et des technologies. La Suisse a joué et joue un rôle très important
dans ce mouvement de la science. En effet, c’est en Suisse, qu’un jeune et obscur
employé des brevets à Berne, nommé Albert Einstein, devait, dès 1905, presque en
même temps qu’il jetait les bases de la théorie de la relativité, corroborer les travaux de
Planck et les élargir en émettant l’hypothèse révolutionnaire du caractère discontinu du
champ électromagnétique. D’autre part, c’est en Suisse que devait exercer son activité
le grand physicien, dont nous avons célébré le centenaire, Wolfgang Pauli. Enfin, tout
le monde sait que c’est en Suisse qu’est implanté le CERN (Conseil européen pour la
recherche nucléaire), capitale mondiale de la physique des particules, où l’on a décou-
vert les bosons intermédiaires, et où se préparent, avec le LHC (Large Hadron Collider
Project), les plus grandes expériences scientifiques jamais réalisées par l’humanité. 

C’est à l’œuvre du philosophe suisse Ferdinand Gonseth, disparu en 1975, que je
consacre la thèse de philosophie que je prépare actuellement sous la direction de
Dominique Lecourt.

Ma carrière de physicien théoricien au CEA (Commissariat à l’énergie atomique)
débuta en octobre 1962 à Saclay. La discipline que j’ai choisie, la physique des particules,
prenait alors son essor. Rétrospectivement, il apparaît que ce fut une grande chance,
puisque j’ai pu être un témoin et, pour une toute petite part, un acteur d’une des plus
formidables mutations qui se soient opérées dans la connaissance humaine. Depuis les
années 1960, sont intervenues en effet trois avancées majeures :

1) l’émergence de ce que l’on appelle le modèle standard de la physique des particules,
qui décrit avec une extraordinaire précision l’ensemble des données expérimentales
concernant les constituants élémentaires de la matière et les interactions qualifiées de
fondamentales dans lesquelles ces constituants sont impliqués ;

2) l’émergence du modèle standard de la cosmologie, appelé modèle du big bang,
selon lequel notre univers est en expansion et en refroidissement depuis une phase
primordiale de température et de densité infinies ;

3) la convergence de ces deux modèles standard, leur coopération qui leur confère
une dimension temporelle, cosmogonique.

Qui, mieux que Gonseth, pourrait mettre en évidence les immenses enjeux philo-
sophiques de ces avancées scientifiques ? C’est en effet lui qui a préfacé le livre dans
lequel le chanoine Georges Lemaître exposait en 1946 son « hypothèse 1 de l’atome
primitif » qui devait devenir le fameux modèle du big bang. Dans cette préface, Gonseth
souligne que 

1.  Dans son livre consacré à la vie et à l’œuvre de Georges Lemaître, LAMBERT, 2000, souligne
l’influence philosophique profonde qu’a eue Ferdinand Gonseth sur le père du big bang et il note
« qu’il n’est pas impossible que le philosophe suisse ait proposé ce titre qui semble tellement bien
rejoindre sa “philosophie ouverte” ».

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 419  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



420 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

« la portée d’une hypothèse cosmogonique dépasse d’une manière incommensurable la
sphère de l’utile immédiat et touche à la nécessité. Comme la voûte du ciel surplombe
et enveloppe la terre de toutes parts, une certaine doctrine cosmogonique domine et
enveloppe la conscience de l’homme, la conscience de tous les hommes ». 

Puis il conclut : 

« Quel que soit l’avenir de l’hypothèse de l’atome primitif, on peut dire sans exagération
que la grandiose perspective qu’elle dessine dans le monde phénoménal se réfléchit en
une grandiose perspective sur le plan philosophique 2. »

PHYSIQUE ET PHILOSOPHIE, DES RAPPORTS COMPLEXES 

Mécanisme, atomisme et positivisme

À la fin du XIXe siècle, la physique, l’archétype des sciences de la nature, était parvenue
à un stade de grand épanouissement, qui faisait dire à certains qu’elle était en voie
d’achèvement. Jusqu’à la naissance de la science moderne, avec les travaux fondateurs
de Galilée, Newton, Leibniz et Descartes, la pensée du monde et de notre rapport au
monde était à peu près exclusivement l’affaire des philosophes, ou, plus précisément,
l’affaire des grands systèmes philosophiques, comme la conception des quatre éléments
ou la conception atomiste. La théorie de Newton, qui réalisait l’unification des phéno-
mènes qui se passent sur terre et de ceux qui concernent le mouvement des astres célestes,
marque une rupture majeure. Comme le dit Gonseth, 

« la mécanique de Newton donne une cause au mouvement des planètes sur leurs orbites :
l’attraction mutuelle des planètes et du Soleil. Toute l’explication des mouvements des
planètes sur la voûte céleste, à travers les constellations des étoiles fixes, vient donc se
fonder dans la matière et dans les lois auxquelles obéit la matière. Pour prévoir tout
l’avenir et pour reconstituer tout le passé du système solaire, il suffisait en principe de
connaître la distribution des masses matérielles dans l’espace et leurs vitesses en un
instant déterminé. Le monde physique se refermait sur lui-même et se donnait à
lui-même la loi fondamentale. Un monde matérialiste avait pris naissance 3 ».

Il va sans dire qu’une telle révolution scientifique, dont le développement de la
cosmologie moderne est en quelque sorte le prolongement, ne pouvait pas ne pas avoir
de profondes répercussions sur l’ensemble de la philosophie. Il devenait urgent de
repenser les catégories fondamentales de matière, de temps et d’espace. C’est essentiel-
lement à cette tâche que s’est attelé Kant :

« La théorie kantienne de la connaissance est un essai de purification de la situation de
connaissance propre à la science newtonienne, un essai de désigner ce qui doit être
nécessairement assuré d’avance pour que cette science puisse être ce qu’elle était. Le

2.  LEMAÎTRE, 1946, p. 23.
3.  GONSETH, 1953, p. 38.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 420  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



G. COHEN-TANNOUDJI : FERDINAND GONSETH 421

rôle que le temps et l’espace jouent dans la science newtonienne se trouve consacré par
leur élévation au rang d’intuitions a priori dans la doctrine kantienne4. »

Ainsi voyait-on un système philosophique se construire dans la perspective de s’adapter
à une grande avancée scientifique, voire de tenter de la récupérer 5. 

Mais c’est surtout sur le plan strictement scientifique que la percée des travaux de
Newton ouvrait de très grandes perspectives. La méthode expérimentale, inaugurée par
Galilée, et la mathématisation mise en œuvre par Newton ouvraient la voie à un
programme ambitieux, le programme mécaniste (ne devrait-on pas dire mécaniciste ?), qui
vise à ramener l’ensemble de la physique aux lois du mouvement des objets matériels
dans l’espace et dans le temps. La mécanique se sépare alors en deux parties : d’une part,
l’art de fabriquer des machines, à l’origine de la révolution industrielle du XIXe siècle,
et d’autre part la mécanique rationnelle, qui consiste à poser et à résoudre les équations
du mouvement des divers objets matériels dont le monde est constitué. Il est tout à fait
remarquable que ce programme non seulement reste encore d’actualité de nos jours,
mais encore qu’il se soit épanoui dans la cosmogonie scientifique que nous avons
évoquée plus haut. C’est d’ailleurs pour lever les difficultés rencontrées dans sa mise en
œuvre qu’ont été accomplies les grandes remises en cause de la révolution scientifique
du XXe siècle. 

Grâce aux travaux de Lagrange, Euler, Hamilton et Jacobi, la mécanique rationnelle
atteint un degré inégalé d’efficacité. La conception de l’espace s’affine : on passe de
l’espace de la géométrie élémentaire à trois dimensions, à des espaces abstraits de
représentation du mouvement des objets matériels, comme l’espace de configuration et
l’espace de phase, dont le nombre de dimensions est proportionnel au nombre de
degrés de liberté du système matériel à l’étude. La compréhension de l’articulation
entre invariances, symétries et lois de conservation, permettait de dégager des critères
de réalité, en faisant jouer un rôle fondamental au concept d’énergie.

Comme il fallait s’y attendre, la philosophie s’est adaptée pour intégrer les dévelop-
pements rapides de la science. Cette adaptation est bien résumée par le positivisme
d’Auguste Comte. Cette doctrine distingue trois stades dans le développement des
connaissances humaines : le stade théologique ou fictif, le stade métaphysique ou
abstrait et, enfin, le stade scientifique ou positif. Mais cette doctrine a suivi la pente
naturelle de toute philosophie, celle qui consiste à s’ériger en système. Ayant procédé à
une classification de toutes les sciences, le positivisme tend à énoncer un critère absolu
de réalité : n’est réel que ce que la science, parvenue à un stade achevé, nous dévoile.
C’est au nom de ce critère que les physiciens d’inspiration positiviste comme Wilhelm
Ostwald ou Ernst Mach se sont opposés avec acharnement aux travaux de James Clerk
Maxwell et Ludwig Boltzmann qui, avec la théorie cinétique de la matière et la thermo-
dynamique statistique, s’efforçaient de rendre compatibles l’hypothèse atomique et la
mécanique rationnelle. Maxwell et Boltzmann acceptaient l’hypothèse atomique,
c’est-à-dire celle d’une limite à la divisibilité de la matière, et ils essayaient d’appliquer

4.  GONSETH, 1953, p. 42.
5.  Dans le chapitre intitulé « Kant et les quanta » du livre consacré au Siècle des quanta, LECOURT,

2003, montre que ce que les physiciens fondateurs de la mécanique quantique appellent « la physique
classique » n’est en fait que la physique newtonienne, profondément remaniée par Kant. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 421  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



422 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

la mécanique rationnelle au mouvement des constituants irréductibles de la matière,
les atomes ou molécules. À la fin du XIXe siècle, on peut dire que grâce à leurs travaux,
la conception atomiste, qui pendant près de vingt-cinq siècles était restée une simple
hypothèse philosophique, commençait à se transformer en une authentique théorie scienti-
fique ; il devenait possible d’unifier l’ensemble des descriptions phénoménologiques
et macroscopiques de la matière, et de les intégrer au programme de la mécanique
rationnelle ; la chimie pouvait se détacher définitivement des méandres de l’alchimie et
devenir une science à part entière capable de nous éclairer sur les processus qui se
développent au sein de la matière. Malheureusement, il a fallu attendre encore quelques
années pour que l’existence effective des atomes puisse être expérimentalement mise
en évidence, un laps de temps qui a été mis à profit par les philosophes et physiciens
d’inspiration positiviste pour rejeter ce qui s’annonçait comme les prémices d’une
grande révolution scientifique et conceptuelle.

La révolution des quanta et de la relativité

Cela nous amène à la période qui va de 1895 à la fin des années 1920, au cours de
laquelle s’est jouée la révolution scientifique qui a donné naissance à la science
contemporaine. Pour apprécier la difficulté des problèmes posés par la découverte des
quanta, le mieux est peut-être de citer l’auteur même de cette découverte, Max Planck,
qui s’exprime ainsi dans son Autobiographie scientifique : 

« Le rôle joué par cette constante nouvelle dans le déroulement uniformément régulier
des processus physiques restait encore une question tout à fait obscure. J’essayai donc
immédiatement de rattacher d’une manière quelconque le quantum élémentaire
d’action h au cadre de la physique classique. […] L’échec de toutes mes tentatives pour
sauter l’obstacle me rendit bientôt évident le rôle fondamental joué par le quantum
élémentaire d’action dans la physique atomique, et que son apparition ouvrait une ère
nouvelle dans les sciences de la nature. Car elle annonçait l’avènement de quelque
chose d’entièrement inattendu et elle était destinée à bouleverser les bases mêmes de la
pensée physique, qui depuis la découverte du calcul infinitésimal s’appuyaient sur
l’idée que toutes les relations causales sont continues6. »

Outre la remise en cause du dogme du continu dans les relations causales, la constante
de Planck traduit une nouvelle limitation fondamentale qui s’impose à tout sujet
connaissant dans son rapport cognitif avec la nature : à moins de faire une expérience
durant un temps infini, on ne peut pas observer une particule microscopique sans lui
transférer un tant soit peu d’énergie, et si, réciproquement, on veut observer un objet
microscopique avec une grande précision spatio-temporelle, on doit lui communiquer
une énergie d’autant plus élevée que la précision souhaitée est élevée. Il devient dès
lors impossible de faire abstraction des conditions de l’observation du monde micro-
scopique. Ainsi, ce n’est pas seulement la causalité qui est mise en cause par le quantum
d’action, mais c’est l’objectivité elle-même, l’autre pilier de toute l’entreprise scientifique

6.  PLANCK, 1960, p. 93-94.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 422  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



G. COHEN-TANNOUDJI : FERDINAND GONSETH 423

qu’il va falloir redéfinir. Pour lever ces difficultés, il a été nécessaire de modifier de
fond en comble le formalisme de la physique.

D’autres remises en cause fondamentales ont été impliquées par la théorie de la
relativité : matérialité de la lumière, conception profondément modifiée de l’espace et
du temps, critique de notions jusqu’alors considérées comme évidentes comme la
simultanéité, autant de questionnements qui, à l’instar de la remise en cause des critères
classiques d’objectivité impliquée par la découverte des quanta, n’allaient pas manquer
de provoquer de profonds débats proprement philosophiques.

Physique et philosophie, un fossé qui se creuse ?

Ce qu’il convient de noter d’emblée à propos de ces débats philosophiques appelés
par le développement de la physique, c’est leur nouveauté radicale et l’impossibilité
dans laquelle se sont trouvés les différents systèmes philosophiques alors établis d’y
apporter quelque contribution utile. Le positivisme lui-même, qui se prétendait être le
système philosophique le plus adéquat au développement de la science, se trouva en
échec : dès la fin de la première décennie du siècle, il avait fallu se rendre à l’évidence,
les atomes, dont le positivisme niait l’existence, étaient une réalité expérimentalement
tangible. Comme le dit Jean Perrin, à la fin de son livre de 1913, intitulé Les Atomes : 

« La théorie atomique a triomphé. Encore nombreux naguère, ses adversaires enfin
conquis renoncent l’un après l’autre aux défiances qui, longtemps, furent légitimes et
sans doute utiles. C’est au sujet d’autres idées que se poursuivra désormais le conflit
des instincts de prudence et d’audace dont l’équilibre est nécessaire au lent progrès de
la science humaine 7. »

Ce n’est pas mon propos ici de m’étendre sur le formidable essor des sciences qui a
suivi la révolution du début du XXe siècle. Tout le monde sait que le monde observable
s’étend considérablement aussi bien en direction de l’infiniment petit des particules
élémentaires que de l’infiniment grand de l’astrophysique et de la cosmologie. Comme
nous l’avons évoqué en introduction, le rapprochement de ces deux disciplines débouche
sur une authentique cosmogonie selon laquelle l’univers nous apparaît comme en devenir
depuis une phase indifférenciée jusqu’à l’état dans lequel il se laisse observer, à la suite
de toute une série de transitions de phases au cours desquelles les symétries se brisent,
les interactions se différencient, certaines particules acquièrent leurs masses, de nouvelles
structures ou états de la matière émergent. Ces progrès sont concomitants d’autres
faisant intervenir un troisième infini, l’infiniment complexe, et ayant ouvert à la
science l’accès à une immense diversité de structures, de phénomènes ou de situations,
et d’applications technologiques. Il faut noter, dans ce domaine, le rôle primordial du
concept d’information qui débouche aujourd’hui sur les nouvelles technologies de
l’information et de la communication, en train de faire muter nos sociétés.

C’est surtout le problème philosophique rencontré par les fondateurs de la physique
contemporaine qui sera évoqué ici. Ce problème est, tout compte fait, le problème
fondamental de toute la philosophie, celui du rapport de la matière à la pensée, ou

7.  PERRIN, 1991, p. 284-285.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 423  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



424 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

encore celui de l’adéquation du rationnel au réel. Il faut bien reconnaître en effet que la
physique quantique qui se construisait et, dans une moindre mesure, la théorie de la
relativité avaient de quoi dérouter ceux qui ne voulaient pas se contenter de considérer
la science comme un simple ensemble de recettes. D’après le consensus mécaniste qui
prévalait alors, on pensait que l’objectivité de la réalité physique ne posait aucun véri-
table problème : la réduction de la réalité en deux sous-ensembles, celui qui dépend de
l’observateur et celui qui n’en dépend pas, ne posait aucune difficulté de principe. Il
semblait possible de séparer nettement l’objectif du subjectif ; la mécanique classique
ignorait le sujet de la connaissance. En physique classique, il est toujours possible, en
principe, de faire abstraction des conditions de l’observation ; à la rigueur, ces conditions
sont présentes, en pratique, dans les marges d’incertitudes ou « barres d’erreurs », avec
lesquelles sont présentés les résultats des expériences. Mais avec la physique quantique,
on est confronté à l’impossibilité, de principe, de faire abstraction des conditions de
l’observation ; le mouvement de la connaissance serait-il alors contraint de revenir en
arrière, du stade scientifique au stade métaphysique ? Faudrait-il renoncer à la recherche
de l’objectivité inhérente à toute démarche scientifique ? Les fantastiques progrès
scientifiques permis par la physique quantique démontrent à l’évidence qu’il n’en est
rien. Encore fallait-il résoudre de façon satisfaisante le problème philosophique qui
était posé. Les physiciens du début du siècle ont pris la mesure du défi qu’ils avaient à
relever, d’autant plus qu’ils savaient ne pouvoir compter sur aucun des systèmes philo-
sophiques existants. Ils se sont attelés à la tâche dans un intense bouillonnement de
débats et de controverses sans concessions, comme ceux qui ont opposé pendant de
nombreuses années Bohr et Einstein. À la fin des années 1920, un certain consensus
était atteint sur ce que l’on a appelé l’interprétation de l’école de Copenhague. Selon
cette école, il convenait de distinguer au sein de la physique quantique le formalisme
mathématique et l’interprétation de ce formalisme, c’est-à-dire la façon dont ce forma-
lisme est capable de rendre compte du résultat des expériences ou des observations.
Autant le formalisme semblait rigoureux, efficace et infaillible, autant l’interprétation
semblait comporter des zones d’ombre et même des failles qui fournissaient l’occasion
de controverses persistantes, comme celles qui ont perduré autour du « chat de
Schrödinger » ou du paradoxe d’Einstein, Podolsky et Rosen. Ce décalage entre forma-
lisme et interprétation a encore accru l’incompréhension de la plupart des philosophes
face à un développement scientifique particulièrement ardu pour des non-spécialistes.
L’efficacité un peu mystérieuse du formalisme, comparée à la relative faiblesse de
l’interprétation, a alimenté les courants du néopositivisme 8 et de l’empirisme logique,
voire un retour au relativisme. Il faut bien reconnaître que les développements formels
de plus en plus techniques qui ont suivi cette période n’ont pas contribué à combler ce
fossé. Tant et si bien que nous sommes actuellement dans une phase de blocage du
dialogue entre philosophes et physiciens, comme en témoigne le chapitre intitulé « Contre
la philosophie » dans le livre récent du prix Nobel de physique Stephen Weinberg 9, ou

8.  Sans compter que certains physiciens de l’école de Copenhague se sont laissé aller à des positions
franchement positivistes, comme lorsqu’ils ont voulu dissuader Hideki Yukawa de proposer une théorie
impliquant l’existence d’une nouvelle particule, le méson. 

9.  WEINBERG, 1996.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 424  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



G. COHEN-TANNOUDJI : FERDINAND GONSETH 425

bien ce que l’on a appelé « l’affaire Sokal 10 », du nom de ce physicien qui s’en est pris
vivement au relativisme prôné par certains philosophes comme Bruno Latour : 

« Latour prétend ensuite s’adresser à la sociologie des sciences, mais son exposé est
confus : il mélange allègrement ontologie et épistémologie, et s’attaque à des thèses
que personne ne soutiendrait. “Au lieu de reconnaître une science à l’exactitude absolue
de son savoir, on la reconnaît à la qualité de l’expérience collective qu’elle montre” – mais
qui de nos jours prétendrait que la science fournit des “exactitudes absolues” ? La
mécanique newtonienne décrit le mouvement des planètes (et beaucoup d’autres
choses) avec une précision extraordinaire – et ceci est un fait objectif – mais elle est
néanmoins incorrecte. La mécanique quantique et la relativité générale sont de meilleures
approximations de la vérité – et ceci également est un fait objectif – mais elles aussi,
étant incompatibles, seront sans doute un jour supplantées par une théorie (encore
inexistante) de la gravitation quantique. Tout scientifique sait bien que nos connaissances
sont toujours partielles et révisables – ce qui ne les empêche pas d’être objectives. De
la même manière, Latour réduit le relativisme à une banale “capacité à changer de point
de vue”, comme si celle-ci n’était pas depuis longtemps une des caractéristiques par
excellence de l’attitude scientifique 11. »

Mais cette attitude hostile vis-à-vis de la philosophie venant des physiciens peut
faire craindre une aggravation des formes de rejet de la science qui se manifestent
actuellement dans nos sociétés, par exemple sous forme de désaffection des jeunes
pour les études scientifiques. Avec la perspective de cosmogonie scientifique que nous
avons évoquée plus haut, la plus technique des disciplines scientifiques, la physique,
s’aventure sur un terrain auquel aucune religion ou croyance ne peut être indifférente.
La philosophie, dans toutes ses dimensions (ontologique, gnoséologique et axiologique),
sera-t-elle à la hauteur de sa tâche de combattre symétriquement le scientisme et
l’obscurantisme ? C’est, encore une fois, à Gonseth que l’on peut emprunter l’exorde
de l’admirable texte concluant La Métaphysique et l’ouverture à l’expérience : après
avoir montré les menaces extrêmes que ferait peser le « désenracinement philosophique
de la superélite scientifique », il expose la tâche qui attend la philosophie face à la science, 

« facteur de puissance et ferment d’évolution. […] Mais sans aller jusque-là, sans aller
jusqu’à la menace et la contrainte mortelle, exercée sur les esprits par l’intermédiaire de
la menace de la contrainte exercée sur les corps, l’évolution dont nous voyons dès
maintenant les effets mettra la philosophie devant une tâche hérissée de difficultés.
Encore une fois, je ne parle pas de la philosophie qui se mettrait à l’abri et à l’écart,
dans la tour d’un système bien construit, mais fermé au défi que l’expérience pourrait
lui jeter. Dans le monde tel qu’il est, dans l’histoire telle qu’elle se fait, une philosophie
de ce genre laissera fatalement l’essentiel de sa mission lui échapper. Mais quel pourrait
être le rôle d’une philosophie qui accepterait pleinement sa fonction au sein même de
l’éternel changement, celle de mettre et de remettre constamment à découvert les
valeurs à promouvoir ? Je ne lui vois pas d’autre destin que de se lier à la science, non
pour en être la servante, mais pour lui rester toujours égale. Non pour la suivre en tout,
mais pour l’accompagner partout, pour se mesurer partout avec elle et ne jamais lui

10.  BRICMONT et SOKAL, 1997.
11.  SOKAL, 1997.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 425  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



426 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

céder le terrain en toute propriété. Nul ne peut prévoir les péripéties de ce dialogue, où
chacun lutterait pour les autres en luttant pour soi-même. 
« On peut espérer que la philosophie y trouverait quelque force et la science quelque
sagesse.
« À celui qui me dira “tout ce qui ne vise pas l’absolu vise trop bas”, je répondrai “à qui
veut trop, tout est repris” 12 ».

C’est parce que je souhaite contribuer, autant que faire se peut, à combler le menaçant
fossé qui se creuse entre science et philosophie que j’ai entrepris de confronter la philo-
sophie de Gonseth aux développements de la physique contemporaine. Mathématicien
de formation et de profession, Gonseth (1890-1975) a été, à mon avis, l’un des seuls
philosophes du XXe siècle à avoir compris la science de son siècle et à avoir proposé une
philosophie digne de cette science. Comme il le dit dans Mon itinéraire philosophique 13,
son option fondamentale consiste à privilégier la recherche par rapport aux systèmes et,
au sein de la recherche, à privilégier la recherche scientifique. 

Tout en continuant à enseigner les mathématiques, il a suivi avec une très grande
attention les développements de la physique théorique, et y a même contribué à quelques
reprises. En 1928, il signe avec Gustave Juvet un article dans Helvetica Physica Acta
intitulé « Sur la relativité à cinq dimensions et sur une interprétation de l’équation de
Schrödinger 14 ». Dans Mon itinéraire philosophique, Gonseth se plaint que cet article
soit quelque peu passé inaperçu, mais, quand on sait l’importance qu’ont prise à l’heure
actuelle les idées de dimensions supplémentaires de l’espace pour l’unification de la
relativité générale et de la mécanique quantique, on ne peut qu’admirer la perspicacité de
Gonseth et Juvet qui, dès 1928, s’y étaient intéressés, précisément dans cette perspective.

Tout au long de son œuvre, Gonseth s’est attaché à comprendre, de l’intérieur, la
stratégie de la recherche scientifique face au problème de l’adéquation du rationnel au
réel. Ainsi, pouvons-nous voir comment il caractérise le mouvement de la science dans
« Motivation et structure d’une philosophie ouverte », chapitre d’introduction aux
entretiens de Rome (repris dans Philosophie néo-scolastique et philosophie ouverte) :

« Celui qui a vécu, dans le doute d’abord, les premiers temps de la théorie de la relati-
vité, et, plus tard, le développement de la théorie des quanta, qui les a vues se confirmer
d’un œil et d’un esprit presque incrédules, celui-là sait désormais que les audaces de la
pensée scientifique n’ont rien d’arbitraire, et qu’elles témoignent au contraire d’une
sûreté qui serait inconcevable, si l’on ne savait de quelle chaîne ininterrompue d’essais
et d’efforts elle a été payée. Il y a dans la science telle qu’elle se fait, telle qu’elle
s’avance, telle qu’elle s’aventure et telle qu’elle se corrige, une si évidente correspondance
au réel que le doute systématique n’est plus permis à un esprit informé et sincère15. » 

Il constate, à partir d’une analyse minutieuse de l’histoire de la géométrie 16, que la
stratégie de la recherche scientifique est plutôt une stratégie d’engagement (plus tard,

12.  GONSETH, 1973a, p. 291.
13.  GONSETH, 1994.
14.  GONSETH et JUVET, 1928. 
15.  GONSETH, 1973b, p. 16.
16.  GONSETH, 1949.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 426  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



G. COHEN-TANNOUDJI : FERDINAND GONSETH 427

dans Mon itinéraire philosophique, il utilise un terme qu’il trouve plus « idoine », celui
de cheminement) qu’une stratégie de fondement 17, et il en tire une option philosophique
fondamentale : l’ouverture à l’expérience. Pour la philosophie, l’avancée de la science
est une expérience qu’elle ne peut pas ne pas prendre en compte si elle ne veut pas être
marginalisée. D’autre part, au plan strictement philosophique, la stratégie de fondement
est condamnée par la pluralité des systèmes et par leur échec face à l’antinomie du
commencement. Une stratégie philosophique d’engagement lève cette antinomie et
permet une approche dialectique du problème de l’adéquation du rationnel au réel. C’est
ainsi que le concept clé d’horizon de réalité permet d’élucider nombre des difficultés
rencontrées lors du développement de la physique quantique :

« À première vue, les deux parties de l’expression “le monde propre” ne s’accordent
guère : la première met l’accent sur la réalité extérieure, sur la réalité du monde naturel ;
la seconde évoque au contraire l’idée que la forme sous laquelle l’homme conçoit le
monde n’est que la transcription de la structure même de ses facultés de connaître : la
première partie est réaliste, la seconde idéaliste. C’est d’ailleurs aussi le cas de
l’expression “horizon de réalité” dont la première partie relativise et subjectivise la
seconde. Un tel mariage d’expressions tirant dans des directions aussi nettement opposées
est-il admissible ? Je le crois nécessaire, pour éviter de tomber dans l’une ou dans
l’autre de deux erreurs elles-mêmes opposées. La première consisterait à dire que notre
conception du monde n’est qu’une empreinte, en nous, du monde extérieur existant
en dehors de nous avec tous ses caractères objectifs ; la seconde serait d’affirmer, de
façon en quelque sorte symétrique, que la réalité telle que nous la concevons n’est
qu’une production de notre esprit, qu’elle n’est que la projection de notre structure
mentale. L’idée de “l’horizon de réalité” se détourne de l’une et de l’autre de ces inter-
prétations trop simples, trop extrêmes. Cette idée est médiatrice entre celle de l’autonomie
de l’esprit et de la prédétermination inconditionnelle de la réalité du monde. Elle ne fait
que répondre à l’expérience de la connaissance scientifique sur laquelle nous insistions
déjà tout au début : au dévoilement progressif de la réalité. Elle a été conçue pour
recueillir cette expérience et lui donner sa forme conceptuelle18. »

C’est dans le numéro consacré à la notion de complémentarité, de la revue Dialectica
dont est extraite cette citation que s’étaient exprimés les pères fondateurs de la théorie
quantique tels Wolfgang Pauli, Niels Bohr, Werner Heisenberg, Louis de Broglie et
Albert Einstein. Gonseth, directeur de la revue, concluait ce « fascicule publié sous la
direction de Wolfgang Pauli » par une « Remarque sur l’idée de complémentarité ».
Dans son éditorial, Pauli avait exprimé l’accord des physiciens de l’école de Copenhague
avec les vues philosophiques de Gonseth. La coopération, voire la connivence des deux
hommes pour la réalisation de cet ouvrage essentiel pour l’histoire de la mécanique
quantique apparaît incontestable.

Si Gonseth s’est toujours trouvé en phase avec les développements les plus avancés
de la science, c’est parce qu’il avait mesuré l’enjeu de la compréhension de ce qu’est la
méthodologie scientifique. Cette préoccupation méthodologique traverse toute son
œuvre. On la retrouve explicitement dans ses livres principaux, qu’ils soient consacrés

17.  GONSETH, 1968.
18.  GONSETH, 1948.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 427  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



428 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

à l’espace 19, ou au temps 20 et dans la quasi-totalité de ses articles. Parti des mathéma-
tiques et des sciences de la nature, il s’est convaincu que la méthodologie « des quatre
phases et des quatre principes 21 » était aussi pleinement à l’œuvre dans les sciences
humaines, des sciences vers lesquelles il s’est tourné vers la fin de sa vie, en s’attaquant
à des problèmes de philosophie générale, comme celui de la morale ou celui de la foi. 

Le XXe siècle a vu naître, se déployer et s’épanouir une révolution scientifique d’une
extraordinaire ampleur du point de vue de ses conséquences et d’une exceptionnelle
profondeur à l’égard des remises en cause qu’elle implique. Une telle révolution scienti-
fique appelle une révolution philosophique au moins aussi profonde. Je ne sais pas si
tous les philosophes ont pris conscience du défi qui est ainsi lancé à la philosophie. En
tout cas, il semblerait que Gonseth l’ait bien compris, comme il le dit dans ce texte,
extrait de Mon itinéraire philosophique, où il analyse (à la troisième personne) son
livre sur le problème du temps : 

« L’œuvre philosophique de Ferdinand Gonseth est toute dominée par la triple intention
que voici :
« Fonder une philosophie qui soit et qui puisse rester au niveau de la connaissance
scientifique.
« Dégager cette philosophie non pas de principes posés a priori comme nécessaires,
mais de la pratique et du progrès même de la recherche.
« L’engager à titre d’épreuve dans toutes les perspectives déjà ouvertes. »

Après avoir explicité son intention, il souligne l’ampleur de la tâche qu’il s’est donnée : 

« Il n’y avait qu’une preuve à donner de l’existence d’une telle philosophie : lui conférer
l’existence en la faisant de toutes pièces. C’est cette démonstration-là que M. Gonseth
prétend avoir pour le moins esquissée dans son dernier ouvrage22. »

Voilà pourquoi je suis profondément convaincu que l’on peut trouver chez Ferdinand
Gonseth des moyens très efficaces pour tenter de combler le fossé qui se creuse entre la
science et la philosophie.

Gilles COHEN-TANNOUDJI

 (octobre 2004).

19.  GONSETH, 1949.
20.  GONSETH, 1964. Alors que l’approche du problème de l’espace s’appuyait sur le développement

d’une science mathématique, la géométrie, l’approche du problème du temps aborde deux autres
problématiques, celle d’abord du langage (comme l’a si bien démontré EMERY, 1998) et celle de
l’instrumentation scientifique, en liaison avec la mesure du temps, si importante en Suisse, la patrie de
l’industrie horlogère, mais aussi pays hôte du CERN !

21.  EMERY, 1985.
22.  GONSETH, 1994, p. 187.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 428  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



G. COHEN-TANNOUDJI : FERDINAND GONSETH 429

LISTE DES RÉFÉRENCES

BRICMONT (Jean) et SOKAL (Alan), 1997, Impostures intellectuelles, Paris, Odile Jacob.
EMERY (Éric), 1985, Ferdinand Gonseth. Pour une philosophie « dialectique » ouverte à l’expé-

rience, Lausanne, L’Âge d’Homme.
EMERY (É.), 1998, Temps et musique, Lausanne, L’Âge d’Homme.
GONSETH (Ferdinand) et JUVET (Gustave), 1928, « Sur la relativité à cinq dimensions et sur une

interprétation de l’équation de Schrödinger », Helvetica Physica Acta, vol. I, fasc. 6, p. 421-436.
GONSETH (Ferdinand), 1948, « Quelques remarques sur l’idée de complémentarité », Dialectica,

vol. II, fasc. 3-4, p. 413-420.
GONSETH (F.), 1949, La Géométrie et le problème de l’espace, Neuchâtel, Le Griffon.
GONSETH (F.), 1953, « Philosophie et sciences », conférence présentée au symposium de la

Société suisse de philosophie, Berne, 10-11 oct. 1953, Studia Philosophica, Separatum,
vol. XIII, p. 36-44.

GONSETH (F.), 1964, Le Problème du temps. Essai sur la méthodologie de la recherche, Neuchâtel,
Le Griffon.

GONSETH (F.), 1968, « Stratégie de fondement et stratégie d’engagement », Dialectica, vol. XXII,
fasc. 3-4, p. 171-186.

GONSETH (F.), 1973a, La Métaphysique et l’ouverture à l’expérience, Lausanne, L’Âge d’Homme.
GONSETH (F.), 1973b, Philosophie néo-scolastique et philosophie ouverte, Lausanne, L’Âge

d’Homme. 
GONSETH (F.), 1994, Mon itinéraire philosophique, présentation de François BONSACK, Vevey,

L’Aire.
LAMBERT (Dominique), 2000, Un atome d’univers, Bruxelles, Racines. 
LATOUR (Bruno), 1997, « Y a-t-il une science après la Guerre froide ? », Le Monde, 18 janv.,

p. 17.
LECOURT (Dominique), 2003, « Kant et les quanta », in CROZON (Michel) et SACQUIN (Yves), éd.,

Un siècle de quanta, Les Ulis, EDP Sciences, p. 149-158.
LEMAÎTRE (Georges), 1946, L’Hypothèse de l’atome primitif, préf. de Ferdinand GONSETH,

Neuchâtel, Le Griffon.
PERRIN (Jean), 1991, Les Atomes, Paris, Champs Flammarion.
PLANCK (Max), 1960, Autobiographie scientifique et derniers écrits, trad. par André GEORGE,

Paris, Albin Michel (Les Savants et le monde).
SOKAL (Alan), 1997, Réponse à un article de Bruno Latour, Le Monde, 18 janv.
WEINBERG (Stephen), 1996, Le Rêve d’une théorie ultime, Paris, Odile Jacob.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 429  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



É T U D E S

RR U R A L E S

n°

juillet décembre

Les « petites Russies » 
des campagnes françaises

Rose Marie Lagrave
Le marteau contre la faucille. Introduction 
Julian Mischi et Michel Streith
L’implantation du PCF. Bastions ruraux, bastions urbains
Jean-Claude Bontron et Agnès Roche
La résistance du vote rural (1981-2002) 
Édouard Lynch
Socialistes et communistes dans l’entre-deux-guerres 
Julian Mischi
Être communiste en milieu rural 
Laird Boswell
La petite propriété fait le communisme (Limousin, Dordogne)
Alain Chaffel
Paradoxes et diversité du communisme rural drômois (1945-1981) 
Ronan Le Coadic
Les nouveaux « Bonnets rouges » de Basse-Bretagne 
Agnès Roche
Un terreau favorable 
Fabien Conord
Tensions entre socialisme et communisme en Bourbonnais
(1945-2002)
Vincent Fabre 
Propagande et effets de propagande. Le canton de Bourbon-
l’Archambault dans l’entre-deux-guerres 
Julian Mischi
Un parti ouvrier en milieu rural
Haksu Lee
Culture bourbonnaise, culture communiste (1920-1939) 
Ivan Bruneau et Emmanuel Le Dœuff
Les paysans du « Maitron ». Militants de l’entre-deux-guerres
Romain Henry
Élus et responsables politiques (1920-1940)

Gérard Belloin
Renaud Jean. Un tribun des paysans
Jean Vigreux
L’étoffe d’un dirigeant : Waldeck Rochet 
Bernard Pudal
Postface
Michel Streith
Bibliographie générale

*
Anne-Sophie Vivier
Évolution de la pensée religieuse dans un village chiite 
de l’Iran contemporain
Carole Ferret
De l’attache des chevaux à la fécondation des femmes
en passant par la cuisine. Quelques pistes pour l’exploration
des notions altaïques de chaud et de froid

Comptes rendus

Rédaction
Laboratoire d’anthropologie sociale
52, rue du Cardinal Lemoine
75005 Paris
tél. : 01 44 27 17 43/44
fax : 01 44 27 17 66
etudes.rurales@ehess.fr

Abonnements
EHESS – Service abonnements
5-7, rue Marcelin Berthelot
92762 Antony cedex
tél. : 0155 59 52 53
fax : 01 55 59 52 50
abo.services@wanadoo.fr
Institutions :
France : 66 € ttc/Étranger : 76 € ttc
Particuliers :
France : 43,50 € ttc/Étranger : 43,50 € ttc

Vente au numéro
CID – 131, bld. Saint-Michel
75005 Paris 
tél. : 01 43 54 47 15
fax : 01 43 54 80 73
cid@msh-paris.fr
numéro simple 16 €
numéro double 32 €
numéro triple 39 €

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 430  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:etudes.rurales@ehess.fr
mailto:abo.services@wanadoo.fr
mailto:cid@msh-paris.fr


Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 431-441.

STÉPHANE LUPASCO ET LE TIERS INCLUS

DE LA PHYSIQUE QUANTIQUE
À L’ONTOLOGIE

Basarab NICOLESCU

RÉSUMÉ : Nous rappelons tout d’abord les trois étapes majeures dans l’œuvre de Stéphane
Lupasco (1900-1988) : l’introduction du principe de dualisme antagoniste, l’examen des
notions d’actualisation et de potentialisation et la formulation de la logique du tiers inclus.
Ensuite, nous étudions les relations entre le tiers inclus et la contradiction et entre logique et
ontologie et nous évoquons le rapport entre Gonseth et Lupasco. Enfin, nous introduisons la
notion de niveaux de Réalité qui donne une explication simple et claire de l’inclusion du tiers. 

MOTS-CLÉS : Stéphane Lupasco, tiers inclus, logique, ontologie.

ABSTRACT : At first, we expose the three major periods in the work of Stéphane Lupasco
(1900-1988) : the introduction of the principle of antagonistic dualism, the consideration of the
notions of actualization and potentialization and the formulation of the logic of the included middle.
Later, we study the link between included middle and contradiction and between logic and ontology
and we evoke the relation between Gonseth and Lupasco. Finally, we introduce the notion of
« levels of Reality », which gives a simple and clear explanation of the meaning of the included
middle.

KEYWORDS : Stéphane Lupasco, included middle, logic, ontology.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 431  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



432 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

ZUSAMMMENFASSUNG : Wir erinnern zunächst an drei größere Schritte im Werk des Stéphane
Lupasco (1900-1988) : die Einführung des Prinzips des antagonistischen Dualismus, die Prüfung
der Begriffe der Aktualisierung und der Potentialisierung, und die Formulierung der Logik
des eingeschlossenen Dritten. Anschließend untersuchen wir die Verhältnisse zwischen dem
eingeschlossenen Dritten und dem Widerspruch, und zwischen Logik und Ontologie, und wir rufen
die Beziehung zwischen Gonseth und Lupasco in Erinnerung. Schließlich führen wir den Begriff der
Realitätsebenen ein, der eine einfache und deutliche Erklärung des Einschlusses des Dritten gibt.

STICHWÖRTER : Stéphane Lupasco, das eingeschlossene Dritte, Logik, Ontologie.

Basarab NICOLESCU, né en 1942, est physicien théoricien au Centre national de la recherche scienti-
fique, et enseignant chercheur à l’université Paris VI. Il est également membre de l’Académie roumaine
et président du Centre international de recherches et études transdisciplinaires (CIRET). Ses principaux
domaines de recherche sont la chromodynamique quantique, l’épistémologie et la transdisciplinarité.

Adresse : 19, villa Curial, F-75019 Paris.
Courrier électronique : nicol@club-internet.fr

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 432  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:nicol@club-internet.fr


B. NICOLESCU : STÉPHANE LUPASCO ET LE TIERS INCLUS 433

Le hasard du calendrier a fait que les centenaires de la mécanique quantique, de
Wolfgang Pauli et de Stéphane Lupasco ont été célébrés au cours de la même année 2000.
Mais il ne s’agit pas d’une simple coïncidence chronologique. La mécanique quantique
fonde la vision de Lupasco. De même, le principe d’exclusion de Pauli est-il une réfé-
rence fondamentale de l’œuvre de Lupasco : c’est ce principe qui a inspiré le concept
lupascien d’hétérogénéisation. Pratiquement, tous les livres de Lupasco, ainsi que ses
articles publiés dans la Revue philosophique et dans Lettre ouverte, citent Pauli.

Quant à Ferdinand Gonseth et Stéphane Lupasco, leurs rapports étaient courtois
mais distants. Certes, Gonseth a écrit en 1947, dans Dialectica, un article relativement
critique sur « L’expérience microphysique et la pensée humaine » et sur « Logique et
contradiction » 1. Il faut remarquer qu’en 1947, le concept de tiers inclus, que nous
allons étudier, n’était pas encore présent dans la philosophie de Lupasco. En tout cas,
Gonseth et Lupasco se sont finalement retrouvés dans un livre d’entretiens réalisés par
l’écrivain roumain Vintila Horia, Viaje a los centres de la Tierra 2.

On peut déceler trois étapes majeures dans l’œuvre de Stéphane Lupasco (1900-1988)3.
Sa thèse de doctorat, Du devenir logique et de l’affectivité 4, publiée en 1935, est une

méditation approfondie sur le caractère contradictoire de l’espace et du temps, révélé
par la théorie de la relativité restreinte d’Albert Einstein. Le principe de dualisme anta-
goniste y est pleinement formulé. Les notions d’actualisation et de potentialisation sont
déjà présentes, même si elles ne seront précisées que, graduellement, au niveau de la
compréhension et aussi à celui de la terminologie.

Si, dans sa thèse, Lupasco s’intéresse à la théorie d’Einstein, apogée de la physique
classique, dans L’Expérience microphysique et la pensée humaine 5, il assimile et géné-
ralise l’enseignement de la nouvelle physique – la physique quantique – dans une véritable
vision quantique du monde, acte de courage intellectuel et moral dans un monde fortement
dominé par le réalisme classique. Il rejoint ainsi la réflexion philosophique de Niels
Bohr, Wolfgang Pauli, Werner Heisenberg et Max Planck.

Enfin, le dernier pas décisif est franchi, en 1951, avec Le Principe d’antagonisme et
la logique de l’énergie. Prolégomènes à une science de la contradiction 6, qui représente
l’essai d’une formalisation axiomatique de la logique de l’antagonisme. Le tiers inclus,
clef de voûte de la philosophie lupascienne, y est, pour la première fois dans l’œuvre de
Lupasco, présent. C’est le tiers inclus qui permet la cristallisation de la pensée de
Lupasco, en introduisant une rigueur et une précision sans lesquelles elle pouvait être
perçue comme une immense rêverie, fascinante mais floue. Cette rigueur et cette précision
expliquent l’influence, ouverte ou souterraine, de l’œuvre de Lupasco dans la culture

1.  GONSETH, 1947.
2.  HORIA, 1971.
3.  Pour une biobibliographie exhaustive de Stéphane Lupasco, on peut consulter BADESCU et

NICOLESCU, dir., 1999.
4.  LUPASCO, 1935.
5.  LUPASCO, 1941.
6.  LUPASCO, 1951.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 433  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



434 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

française. Mais c’est également le tiers inclus qui a déclenché toute une série de malen-
tendus sans fin et une hostilité, allant du silence embarrassé à l’exclusion délibérée de
Lupasco du monde académique et des dictionnaires. Pour toutes ces raisons, il est
préférable de concentrer ici notre réflexion sur le tiers inclus, ayant déjà eu l’occasion
de m’exprimer ailleurs, par exemple dans mon livre Nous, la particule et le monde, sur
l’œuvre de Lupasco dans son ensemble 7.

LE TIERS INCLUS ET LA NON-CONTRADICTION

La première phrase du Principe d’antagonisme et la logique de l’énergie était suffi-
sante pour éloigner de la lecture du livre de Lupasco tout philosophe ou tout logicien
normalement constitué : « [...] que se passe-t-il si l’on rejette l’absoluité du principe de
non-contradiction, si l’on introduit la contradiction, une contradiction irréductible,
dans la structure, les fonctions et les opérations mêmes de la logique 8 ? » Cette phrase
condense, aujourd’hui encore, le malentendu majeur concernant l’œuvre lupascienne :
la logique de Lupasco violerait le principe de non-contradiction. La philosophie de
Lupasco serait donc frappée du sceau de l’insignifiance. Or, comme nous le verrons par
la suite, Lupasco ne rejette pas le principe de non-contradiction : il met simplement en
doute son « absoluité ». 

Lupasco aggrave encore son cas quelques pages plus loin, là où il formule son
postulat fondamental par une logique dynamique du contradictoire : 

« À tout phénomène ou élément ou événement logique quelconque, et donc au jugement
qui le pense, à la proposition qui l’exprime, au signe qui le symbolise : e, par exemple,
doit toujours être associé, structurellement et fonctionnellement, à un anti-phénomène
ou anti-élément ou anti-événement logique, et donc un jugement, une proposition, un
signe contradictoire : non-e… 9. » 

Lupasco précise que e ne peut jamais qu’être potentialisé par l’actualisation de non-e,
mais non disparaître. De même, non-e ne peut jamais qu’être potentialisé par l’actualisation
de e, mais non disparaître.

On peut très bien imaginer la perplexité de beaucoup de logiciens et de philosophes
devant un tel postulat : si le mot « proposition » est bien défini en logique, quelle pourrait
être la signification des mots comme « phénomène », « élément » et « événement »,
appartenant plutôt au vocabulaire de la physique qu’à celui de la logique ? Surtout,
comment comprendre qu’un seul et même symbole « e » puisse signifier les quatre mots
à la fois ?

Le fameux état T (« T » du « tiers inclus ») fait son apparition à la page 10 du Principe
d’antagonisme. Il est défini comme un état « ni actuel ni potentiel 10 ». Le mot « état »
fait référence aux trois principes lupasciens – l’actualisation A, la potentialisation P et

7.  NICOLESCU, 1985, chap. « La genèse trialectique de la Réalité », ici 1re éd., p. 185-220.
8.  LUPASCO, 1951, 1re éd., p. 3.
9.  LUPASCO, 1951, 1re éd., p. 9.
10.  LUPASCO, 1951, 1re éd., p. 10.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 434  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



B. NICOLESCU : STÉPHANE LUPASCO ET LE TIERS INCLUS 435

le tiers inclus T – sous-jacents au principe d’antagonisme. Sur le plan formel, e et
non-e ont ainsi trois indices : A, P et T, ce qui permet à Lupasco de définir ses
« conjonctions contradictionnelles » ou quanta logiques 11, faisant intervenir six termes
logiques indexés : l’actualisation de e est associée à la potentialisation de non-e, l’actua-
lisation de non-e est associée à la potentialisation de e et le tiers inclus de e est, en
même temps, le tiers inclus de non-e. Cette dernière conjonction montre la situation
particulière du tiers inclus. Ce tiers est un tiers unificateur : il unifie e et non-e. Nous
verrons plus loin le sens de cette unification non-fusionnelle qu’il est impossible de
comprendre sans faire appel à la notion de « niveaux de Réalité 12 ».

Les trois quanta logiques lupasciens sont directement inspirés par la physique quantique,
notamment par le principe de superposition des états quantiques. Ils remplacent les deux
conjonctions de la logique classique, faisant intervenir quatre termes logiques indexés :
« si e est “vrai”, non-e doit être “faux” » et « si e est “faux”, non-e doit être “faux” ».

On comprend ainsi que Lupasco ne rejette point le principe de non-contradiction : il
élargit son domaine de validité, tout comme la physique quantique a un domaine de
validité plus large que la physique classique. 

Mais la question cruciale persiste : comment peut-on concevoir un tiers unificateur
de e et de non-e ?

Un chapitre extrêmement intéressant s’intitule « La contradiction irréductible et
la non-contradiction relative 13 ». Lupasco introduit ici la contradiction et la non-
contradiction elles-mêmes en tant que termes logiques. Mais, si ces deux termes sont
indexés en fonction de A et P, l’index T est absent. Autrement dit, dans l’ontologique
lupascienne, il n y a pas de tiers inclus de la contradiction et de la non-contradiction.
Le tiers inclus intervient néanmoins d’une manière capitale : le quantum logique
faisant intervenir l’indice T est associé à l’actualisation de la contradiction, tandis que
les deux autres quanta logiques, faisant intervenir les indices A et P, sont associés à la
potentialisation de la contradiction. Dans ce sens, la contradiction est irréductible, car
son actualisation est associée à l’unification de e et de non-e. Par conséquent, la non-
contradiction ne peut être que relative. Le sens de ces affirmations s’éclaire après avoir
introduit les niveaux de Réalité et leur incomplétude 14. 

L’ONTOLOGIQUE DE LUPASCO

Le Principe d’antagonisme dissipe un autre malentendu : Lupasco ne rejette pas la
logique classique, il l’englobe. La logique classique est, pour lui, « [...] une macrologique,
une logique utilitaire à grosse échelle, qui réussit plus ou moins, pratiquement 15 ». En
revanche, « La logique dynamique du contradictoire se présente [...] comme la logique
même de l’expérience, en même temps que comme l’expérience même de la logique16 ».

11.  LUPASCO, 1951, 1re éd., p. 11.
12.  NICOLESCU, 1985.
13.  LUPASCO, 1951, 1re éd., p. 14.
14.  NICOLESCU, 1996.
15.  LUPASCO, 1951, 1re éd., p. 20 (souligné par l’auteur).
16.  LUPASCO, 1951, 1re éd., p. 21 (souligné par l’auteur).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 435  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



436 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Pour Lupasco, la logique est bien « l’expérience même de la logique » : le sujet
connaissant est impliqué lui-même dans la logique qu’il formule. L’« expérience » est
ici l’expérience du sujet. Le caractère circulaire de l’affirmation « logique comme
expérience même de la logique » découle du caractère circulaire du sujet : pour définir
le sujet, il faudrait prendre en considération tous les phénomènes, éléments, événements,
états et propositions concernant notre monde, et de surcroît l’affectivité. Tâche évidemment
impossible : dans l’ontologique de Lupasco, le sujet ne pourra jamais être défini. Tout
ce que la logique peut faire c’est expérimenter un cadre axiomatique bien défini.

Cela a des conséquences épistémologiques importantes. Si Lupasco est d’accord avec
Gonseth sur l’impossibilité d’un jugement scientifique absolu, il s’éloigne de Gonseth
sur le plan de la compréhension de cette impossibilité 17. Pour Lupasco, un jugement
scientifique est intrinsèquement relié au jugement scientifique antagoniste : c’est cette
contradiction irréductible, reliée au sujet lui-même, qui est le moteur même de l’avancée
scientifique.

« L’histoire de la science est d’ailleurs là pour décevoir impitoyablement toute
croyance à une vérité absolue, à quelque loi éternelle 18. » Cette affirmation de Lupasco
mériterait d’être longuement méditée aujourd’hui quand, dans la foulée de l’affaire
Sokal, on voit réapparaître les démons de la « vérité absolue » et des « lois éternelles »19.

Pour Lupasco, tout peut être ramené à e ou à non-e. 

« Davantage encore si l’on remarque maintenant que e ou non-e […] ne sont pas des
éléments ou événements substantiels, des supports derniers, les termes pour ainsi dire
“matériels” d’une relation, mais eux-mêmes toujours des relations20. » 

Les supercordes 21, telles qu’elles apparaissent aujourd’hui dans la plus ambitieuse
théorie d’unification en physique quantique et relativiste et qui sont supposées repré-
senter les particules et les antiparticules, ne sont-elles pas plus des relations que des
éléments substantiels ?

La logique axiomatique contient trois orientations privilégiées, trois dialectiques
déterminées par les trois principes lupasciens A, P et T. Le tiers inclus est associé à la
dialectique quantique, celle de la « contradiction actualisée relativement par le possible
ambivalent, par l’équivoque ». Elle donne accès à « la logique concrète qui règne souvent
dans les profondeurs de “l’âme”, la logique plus particulièrement “psychique” 22 ».

La dialectique quantique est, selon les très beaux mots de Lupasco, celle de la
« dilatation du doute 23 ».

La structure ternaire de systématisations énergétiques se traduit, dans la philosophie
de Lupasco, par la structuration de trois types de matières, ou plutôt par l’existence de
trois orientations privilégiées d’une seule et même matière. Dans son livre le plus célèbre,

17.  GONSETH, 1947.
18.  LUPASCO, 1951, 1re éd., p. 21.
19.  NICOLESCU, 1997.
20.  LUPASCO, 1951, 1re éd., p. 36.
21.  NICOLESCU, 1998.
22.  LUPASCO, 1951, 1re éd., p. 40 (c’est nous qui soulignons).
23.  LUPASCO, 1951, 1re éd., p. 63 (c’est nous qui soulignons).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 436  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



B. NICOLESCU : STÉPHANE LUPASCO ET LE TIERS INCLUS 437

Les Trois Matières, publié neuf ans après Le Principe d’antagonisme et la logique de
l’énergie, Lupasco écrit : 

« […] la matière ne part pas de l’“inanimé” […] pour s’élever, par le biologique, de
complexité en complexité, jusqu’au psychique et même au-delà : ses trois aspects
constituent [...] trois orientations divergentes, dont l’une, du type microphysique [...]
n’est pas une synthèse de deux, mais plutôt leur lutte, leur conflit inhibiteur […] 24. »

La dialectique lupascienne est une vision de l’unité du monde, de sa non-séparabilité :

« […] il n’est pas d’élément, d’événement, de point quelconque au monde qui soit
indépendant, qui ne soit dans un rapport quelconque de liaison ou de rupture avec un autre
élément ou événement ou point, du moment qu’il y a plus d’un élément ou événement ou
point dans le monde (ne serait-ce que pour notre représentation ou notre intellect) […].
Tout est ainsi lié dans le monde […] si le monde, bien entendu, est logique […]25. »

Il ne fait pas de doute que, pour Lupasco, la science, tout du moins une science
digne de ce nom, a nécessairement un fondement ontologique. Sinon, elle se réduit à
« un procès-verbal dressé au contact de la succession des faits 26 ».

LE TIERS INCLUS ET LES NIVEAUX DE RÉALITÉ

Il nous reste à répondre à la question centrale : Comment peut-on concevoir un tiers
unificateur de e et de non-e ? 

Dans une série d’articles parus en 1983, j’ai formulé la notion de « niveaux de
Réalité 27 », qui trouvera sa formulation plénière en 1985, dans mon livre Nous, la
particule et le monde 28. Cette notion donne une explication simple et claire de l’inclusion
du tiers.

Il faut donner au mot « réalité » son sens à la fois pragmatique et ontologique.
Par Réalité, on entend tout d’abord, ce qui résiste à nos expériences, représentations,

descriptions, images ou formalisations mathématiques. La physique quantique nous a
fait découvrir que l’abstraction n’est pas un simple intermédiaire entre nous et la
Nature, un outil pour décrire la Réalité, mais une des parties constitutives de la Nature.
Dans la physique quantique, le formalisme mathématique est inséparable de l’expé-
rience. Il résiste, à sa manière, à la fois par son souci d’autoconsistance interne et son
besoin d’intégrer les données expérimentales sans détruire cette autoconsistance.
L’abstraction fait partie intégrante de la Réalité.

Il faut donner une dimension ontologique à la notion de Réalité, dans la mesure où
la Nature participe de l’être du monde. La Réalité n’est pas seulement une construction

24.  LUPASCO, 1960, 1re éd., p. 56. 
25.  LUPASCO, 1951, 1re éd., p. 70.
26.  LUPASCO, 1951, 1re éd., p. 82
27.  NICOLESCU, 1983. Dans le même numéro de cette revue, p. 40-45, Stéphane LUPASCO publiait

« La systémologie et la structurologie ».
28.  NICOLESCU, 1985.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 437  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



438 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

sociale, le consensus d’une collectivité, un accord intersubjectif. Elle a aussi une
dimension transsubjective, dans la mesure ou un simple fait expérimental peut ruiner la
plus belle théorie scientifique.

Il faut entendre par niveaux de Réalité un ensemble de systèmes invariant à l’action
d’un nombre de lois générales : par exemple, les entités quantiques soumises aux lois
quantiques, lesquelles sont en rupture radicale avec les lois du monde macrophysique.
C’est dire que deux niveaux de Réalité sont différents si, en passant de l’un à l’autre, il
y a rupture des lois et rupture des concepts fondamentaux (comme, par exemple, la
causalité). Personne n’a réussi à trouver un formalisme mathématique qui permet le
passage rigoureux d’un monde à l’autre. Il y a même de fortes indications mathémati-
ques pour que le passage rigoureux du monde quantique au monde macrophysique soit
à jamais impossible.

Le développement de la physique quantique ainsi que la coexistence entre le monde
quantique et le monde macrophysique ont conduit, sur le plan de la théorie et de l’expé-
rience scientifique, au surgissement de couples de contradictoires mutuellement exclusifs
(A et non-A) : onde et corpuscule, continuité et discontinuité, séparabilité et non-
séparabilité, causalité locale et causalité globale, symétrie et brisure de symétrie,
réversibilité et irréversibilité du temps, etc.

La polémique qui dure depuis un siècle sur la compréhension de la mécanique quantique
a comme source le fait que les couples de contradictoires que la mécanique quantique a
mis en évidence sont effectivement mutuellement contradictoires quand ils sont analysés
à travers la grille de lecture de la logique classique. Cette logique est fondée sur trois
axiomes :

Dans l’hypothèse de l’existence d’un seul niveau de Réalité, le deuxième et le troisième
axiome sont évidemment équivalents. 

Si l’on accepte la logique classique, on arrive immédiatement à la conclusion que les
couples de contradictoires mis en évidence par la physique quantique sont mutuellement
exclusifs, car on ne peut affirmer en même temps la validité d’une chose et son contraire :
A et non-A. La perplexité engendrée par cette situation est bien compréhensible : peut-on
affirmer, si l’on est sain d’esprit, que la nuit est le jour, le noir est le blanc, l’homme est
la femme, la vie est la mort ?

Dès la constitution définitive de la mécanique quantique, vers les années 1930, les
fondateurs de la nouvelle science se sont posé avec acuité le problème d’une nouvelle
logique, dite « quantique ». À la suite des travaux de George David Birkhoff et de John
von Neumann, toute une floraison de logiques quantiques n’a pas tardé à se manifester29.

La plupart des logiques quantiques ont modifié le deuxième axiome de la logique
classique – l’axiome de non-contradiction – en introduisant la non-contradiction à
plusieurs valeurs de vérité à la place de celle du couple binaire (A, non-A). 

1. L’axiome d’identité : A est A.

2. L’axiome de non-contradiction : A n’est pas non-A.

3. L’axiome du tiers exclu : il n’existe pas un troisième terme T qui est à
la fois A et non-A.

29.  BRODY, 1984.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 438  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



B. NICOLESCU : STÉPHANE LUPASCO ET LE TIERS INCLUS 439

Ce fut le mérite historique de Lupasco d’avoir montré que la logique du tier inclus
est une véritable logique, formalisable et formalisée, multivalente (à trois valeurs : A,
non-A et T) et non-contradictoire. Lupasco avait eu raison trop tôt. L’absence de la
notion de « niveaux de Réalité » dans sa philosophie en obscurcissait le contenu. Beau-
coup ont cru que la logique de Lupasco violait le principe de non-contradiction – d’où
le nom, un peu malheureux, de « logique de la contradiction » – et qu’elle comportait
le risque de glissements sémantiques sans fin.

La compréhension de l’axiome du tiers inclus – il existe un troisième terme T qui est
à la fois A et non-A – s’éclaire complètement lorsque la notion de « niveaux de
Réalité » est introduite.

Pour obtenir une image claire du sens du tiers inclus, représentons les trois termes de
la nouvelle logique – A, non-A et T – et leurs dynamismes associés par un triangle
dont l’un des sommets se situe à un niveau de Réalité et les deux autres sommets à un
autre niveau de Réalité. Si l’on reste à un seul niveau de Réalité, toute manifestation
apparaît comme une lutte entre deux éléments contradictoires (exemple : onde A et
corpuscule non-A). Le troisième dynamisme, celui de l’état T, s’exerce à un autre
niveau de Réalité, où ce qui apparaît comme désuni (onde ou corpuscule) est en fait uni
(quanton), et ce qui apparaît contradictoire est perçu comme non-contradictoire.

C’est la projection de T sur un seul et même niveau de Réalité qui produit l’apparence
des couples antagonistes, mutuellement exclusifs (A et non-A). Un seul et même niveau
de Réalité ne peut engendrer que des oppositions antagonistes. Il est, de par sa propre
nature, autodestructeur, s’il est séparé complètement de tous les autres niveaux de
Réalité. Un troisième terme, disons T’, qui est situé sur le même niveau de Réalité que
les opposés A et non-A, ne peut réaliser leur conciliation.

Toute la différence entre une triade de tiers inclus et une triade hégélienne s’éclaire
par la considération du rôle du temps. Dans une triade de tiers inclus, les trois termes
coexistent au même moment du temps. En revanche, les trois termes de la triade hégé-
lienne se succèdent dans le temps. C’est pourquoi la triade hégélienne est incapable de
réaliser la conciliation des opposés, tandis que la triade de tiers inclus est capable de la
faire. Dans la logique du tiers inclus, les opposés sont plutôt des contradictoires :
la tension entre les contradictoires bâtit une unité plus large qui les inclut.

L’objection majeure de Gonseth contre la philosophie de Lupasco était précisément
le non-respect de l’axiome de non-contradiction. Cette objection, faite en 1947, n’a plus
lieu d’être en 1951 et surtout maintenant, après l’introduction de la notion de niveaux
de Réalité. 

La logique du tiers inclus n’est pas simplement une métaphore pour un ornement
arbitraire de la logique classique, permettant quelques incursions aventureuses et passa-
gères dans le domaine de la complexité. La logique du tiers inclus est une logique de la
complexité et même, peut-être, sa logique privilégiée dans la mesure où elle permet de
traverser, d’une manière cohérente, les différents domaines de la connaissance.

La logique du tiers inclus n’abolit pas la logique du tiers exclu : elle restreint seulement
son domaine de validité. La logique du tiers exclu est certainement validée pour des
situations relativement simples comme, par exemple, la circulation des voitures sur une
autoroute : personne ne songe à introduire, sur une autoroute, un troisième sens par
rapport au sens permis et au sens interdit. En revanche, la logique du tiers exclu est
nocive, dans les cas complexes comme, par exemple, le domaine social ou politique.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 439  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



440 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Elle agit, dans ces cas, comme une véritable logique d’exclusion. Il serait révélateur
d’entreprendre une analyse de la xénophobie, du racisme, de l’antisémitisme ou du
nationalisme à la lumière de la logique du tiers exclu. 

LE TIERS INCLUS LOGIQUE ET LE TIERS INCLUS ONTOLOGIQUE

Le tiers inclus logique est utile sur le plan de l’élargissement de la classe des phéno-
mènes susceptibles d’être compris rationnellement. Il explique les paradoxes de la
mécanique quantique, dans leur totalité, en commençant par le principe de superposition.
Dans la prochaine décennie, le tiers inclus va probablement faire son entrée dans la vie
de tous les jours par la construction des calculateurs quantiques30, qui vont marquer l’unifi-
cation entre la révolution quantique et la révolution informationnelle. Les conséquences
de cette unification sont incalculables.

Par la suite, de grandes découvertes dans la biologie de la conscience sont encore à
prévoir si les barrières mentales par rapport à la notion de niveaux de Réalité vont
graduellement disparaître. Les travaux de Francisco Varela 31 nous semblent indiquer
qu’une telle évolution est tout à fait réaliste. 

Grâce à la fécondité du tiers inclus ontologique, impliquant la considération simul-
tanée de plusieurs niveaux de Réalité, de multiples disciplines, comme par exemple
l’art, le droit ou l’histoire des religions, auront la chance d’un complet renouvellement
et l’éthique et l’éducation vont pouvoir enfin se mettre en conformité avec les défis de
notre millénaire.

Basarab NICOLESCU

(janvier 2005).

30.  DEUTSCH, 1997.
31.  VARELA, 1999.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 440  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



B. NICOLESCU : STÉPHANE LUPASCO ET LE TIERS INCLUS 441

LISTE DES RÉFÉRENCES

BADESCU (Horia) et NICOLESCU (Basarab), dir., 1999, Stéphane Lupasco. L’homme et l’œuvre,
Monaco, Le Rocher (Transdisciplinarité).

BRODY (T. A.), 1984, « On Quantum Logic », Foundation of Physics, vol. XIV, 5, p. 409-430.
CAZENAVE (Michel), dir., 1998, Dictionnaire de l’ignorance, Paris, Albin Michel (Sciences

d’aujourd’hui).
DEUTSCH (David), 1997, The Fabric of Reality, Londres, Penguin Books.
GONSETH (Ferdinand), 1947, « À propos de deux ouvrages de M. Stéphane Lupasco », Dialectica,

vol. I, 4, p. 309-316.
HORIA (Vintila), 1971, Viaje a los centres de la Tierra, Barcelone, Plazas y Janes.
LUPASCO (Stéphane), 1935, Du devenir logique et de l’affectivité. Vol. I : Le Dualisme antagoniste

et les exigences historiques de l’esprit ; vol. II : Essai d’une nouvelle théorie de la connais-
sance, 1re éd. Paris, Vrin, 2e éd. Paris, Vrin, 1973.

LUPASCO (S.), 1941, L’Expérience microphysique et la pensée humaine, 1re éd. Paris, Presses
universitaires de France, 2e éd. Monaco, Le Rocher (L’Esprit et la matière), 1989, préf. de
Basarab NICOLESCU.

LUPASCO (S.), 1951, Le Principe d’antagonisme et la logique de l’énergie. Prolégomènes à une
science de la contradiction, 1re éd. Paris, Hermann & Cie (Actualités scientifiques et indus-
trielles, 1133), 2e éd. Monaco, Le Rocher (L’Esprit et la matière), 1987, préf. de Basarab
NICOLESCU.

LUPASCO (S.), 1960, Les Trois Matières, 1re éd. Paris, Julliard, rééd. Paris, UGE (10/18), 1970.
NICOLESCU (Basarab), 1983, « Quelques réflexions sur la pensée atomiste et la pensée systé-

mique », 3e Millénaire, 7, mars-avr., p. 20-26.
NICOLESCU (B.), 1985, Nous, la particule et le monde, 1re éd. Paris, Le Mail, 2e éd. Monaco,

Le Rocher (Transdisciplinarité), 2002.
NICOLESCU (B.), 1996, La Transdisciplinarité, manifeste, Monaco, Le Rocher (Transdisciplinarité).
NICOLESCU (B.), 1997, « Le véritable enjeu de l’affaire Sokal », Transversales Science/Culture,

47, sept.-oct., p. 12-13.
NICOLESCU (B.), 1998, « Relativité et physique quantique », in CAZENAVE, dir., 1998, p. 108-120.
PETITOT (Jean), VARELA (Francisco J.), PACHOUD (Bernard) et ROY (Jean-Michel), dir., 1999,

Naturalizing Phenomenology. Issues in contemporary phenomenology and cognitive science,
Stanford, Stanford University Press.

VARELA (Francisco J.), 1999, « The specious present. A neurophenomenology of time conscious-
ness », in PETITOT, VARELA, PACHOUD et ROY, dir., 1999, p. 266-314.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 441  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



173
janvier/mars

2005

Alfred Adler Manga Bekombo Priso (1932-2004)

Ethnographie, historiographie

Claude Calame Pour une anthropologie culturelle 

des pratiques historiographiques

Laurent Vidal L’instant de vérité

De l’objet  à son écriture en anthropologie

Croyances, incroyances

Jean-Pierre Albert Hérétiques, déviants, bricoleurs

Peut-on être un bon croyant ?

Marie-Luce Gélard La fourmi voleuse de lait

(Tafilalt, Sud-Est marocain)

❖

Anne Monjaret De l’épingle à l’aiguille

L’éducation des jeunes filles au fil des contes

Luc de Heusch Une monographie exemplaire

Jackie Assayag La  violence d’une partition inachevée

Véronique Bénéï L’Inde à l’étranger

Christine Laurière Jacques Roumain, ethnologue haïtien

Revue française d’anthropologie

REVUE TRIMESTRIELLE PUBLIÉE PAR

LES ÉDITIONS DE L’ÉCOLE DES

HAUTES ÉTUDES EN SCIENCES

SOCIALES

DIFFUSION Éditions du Seuil

VENTE au numéro en librairie
34 euros

RÉDACTION Laboratoire 
d’anthropologie sociale,
52 rue du Cardinal-Lemoine
75005 Paris
Tél. (33) 01 44 27 17 30
Fax (33) 01 44 27 17 66
L.Homme@ehess.fr

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 442  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:L.Homme@ehess.fr


Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 443-449.

ESSAIS

RÉFLEXIONS SUR WOLFGANG PAULI

Jürg FRÖHLICH

J’ai la tâche difficile de vous présenter quelques réflexions sur Wolfgang Pauli, le
physicien génial, l’homme, et son époque. La raison banale est qu’en avril on a célébré
le 100e anniversaire de sa naissance, et notre relation un peu superstitieuse avec le
système décimal nous invite à marquer un tel événement. Une raison plus profonde est
que les empreintes des activités et de la personnalité de Pauli sont encore bien percep-
tibles en Suisse et en Europe centrale. Ces activités et les circonstances de la vie de
Pauli doivent apparemment avoir eu un caractère exceptionnel et méritent donc bien
une certaine réflexion. Je parle ici en tant que professeur de physique théorique à l’ETH
de Zurich, où Pauli a passé la plupart de sa vie professionnelle. Je suis trop jeune pour
avoir eu la chance de faire sa connaissance, ou pour m’occuper de l’histoire de la
science. Je vous parle donc de Pauli sans prétention quelconque ! Mon exposé est
divisé en trois parties : I. Wolfgang Pauli, l’homme de science et le génie ; II. Un
chapitre sombre de l’histoire de la Suisse et de l’ETH ; III. De la bonne et de la
mauvaise influence de Pauli sur le développement de la physique.

I. – WOLFGANG PAULI, L’HOMME DE SCIENCE ET LE GÉNIE

Quand je parle de l’œuvre scientifique de Pauli, je dois commencer avec quelques
remerciements. Tout ce que je sais sur Pauli et son œuvre, je l’ai appris de Res Jost,
Markus Fierz, Walter Hunziker et surtout de Norbert Straumann. Je leur en suis profon-
dément reconnaissant !

Commençons en évoquant une évidence : Pauli comptait indéniablement parmi les
plus grands physiciens de la première moitié du XXe siècle. Quoiqu’il est probable que le
quotient d’intelligence de Pauli était supérieur à ceux de tous ces collègues, à l’exception
de quelqu’un comme John von Neumann, ses contributions scientifiques n’ont pas le
caractère révolutionnaire, le poids et l’importance de celles de Max Planck, d’Albert
Einstein, Werner Heisenberg, Erwin Schrödinger et Paul Dirac, qui ont bouleversé les
fondements de la physique.

Pauli est né quand Max Planck a découvert la théorie quantique de la lumière, c’est-
à-dire du champ électromagnétique. Cette année, on célèbre donc le 100e anniversaire
de la découverte de la théorie quantique et de la naissance de Pauli ! On pourrait spéculer
sur le génie de l’an 1900 qui expliquerait que parmi les contributions scientifiques les
plus importantes de Pauli on trouve ses travaux sur le développement de la mécanique

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 443  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



444 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

quantique et la théorie quantique des champs. Parler des contributions scientifiques
principales de Pauli est assez facile : il n’y a aucun doute sur les textes dont il est question.

I. 1. – Contributions aux théories de la relativité

Il s’agit ici de la critique de la théorie unifiée d’Hermann Weyl et de l’article de
1’Encyclopédie des sciences mathématiques (fondée par Félix Klein) sur les théories de
la relativité d’Einstein. Avec ces travaux clairs et tranchants, que Pauli accomplit entre
19 et 21 ans, il fit sa réputation de jeune génie, d’un calibre tout à fait exceptionnel, dans
l’opinion des plus grand théoriciens de l’époque comme Einstein, Arnold Sommerfeld,
Max Born et Hermann Weyl. Ces quelques réflexions sur Pauli ne permettent pas de
développer ce point. Qu’il suffise de dire que Pauli a très bien reconnu les faiblesses de
la théorie de Weyl en découvrant par exemple qu’elle donne un résultat ambigu pour le
mouvement du périhélie de la planète Mercure. Mais il a surtout démontré qu’il était un
maître sans pareil de l’exposition limpide d’une théorie physique très complexe. Il l’a
prouvé encore avec ses articles sur la théorie quantique ancienne de Planck, Bohr et
Sommerfeld, et par les « Principes généraux de la mécanique ondulatoire », paru dans
le Handbuch der Physik en 1933 – « l’ancien et le nouveau testament » de Pauli. Cet
article sur la mécanique ondulatoire est peut-être le plus remarquable, du moins pour
ceux qui s’intéressent non seulement à la science mais aussi à la personnalité de Pauli.
Il montre bien la modestie de Pauli concernant ses propres contributions, sa générosité
envers ses collègues comme Heisenberg, Jordan et Schrödinger, son intellect brillant,
original et pénétrant, et l’ombre du côté irrationnel de son esprit.

I. 2. – Le principe d’exclusion de Pauli et le spin de l’électron

Au début de l’année 1925, l’année de la naissance de la mécanique quantique moderne,
Pauli publie dans la Zeitschrift für Physik un article intitulé « Über den Zusammenhang
des Abschlusses der Elektronengruppen im Atom mit der Komplexstruktur der Spektren ».
Cet article se situe encore dans le cadre de la théorie quantique ancienne. Il est le résultat
d’un travail énorme, de beaucoup de peine, qui vaudra à son auteur le prix Nobel de
l’année 1945. Dans ce texte et les deux articles précédents, Pauli décrit les faits expéri-
mentaux sur les spectres des atomes, les règles d’interprétation de ces spectres et son
point de départ théorique avec une clarté exemplaire. D’une sûreté de somnambule il
n’utilise que des faits et des principes qui survivront au passage de la théorie quantique
ancienne à la mécanique quantique moderne. Il n’est pas possible ici de décrire les
arguments qui ont amené Pauli à la découverte du principe d’exclusion et du spin de
l’électron. À ceux qui s’intéressent à l’histoire des idées, je recommande la lecture de
l’article de Norbert Straumann « Über Paulis wichtigste Beiträge zur Physik » (version
écrite de la conférence prononcée au symposium « Wolfgang Pauli und die Moderne
Physik », tenu à Zurich, à l’ETH en 2000).

Résumons le résultat de l’analyse de Pauli. Il caractérise chaque état d’un électron
dans l’enveloppe d’un atome par 4 nombres quantiques :

n, l, j, mj, où mj = – j, – j + 1 … j, et j = l ± .1
2
---

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 444  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



J. FRÖHLICH : RÉFLEXIONS SUR WOLFGANG PAULI 445

On interprète n comme nombre quantique principal, l comme moment cinétique
orbital, j comme moment cinétique total et mj comme nombre quantique magnétique.
Du nombre quantique

qui apparaît dans la structure de doublets des spectres des atomes alcalins, Pauli dit :
« Die Dublett-Struktur der Alkalispektren […] kommt durch eine eigentümliche, klassisch
nicht beschreibbare Art von Zweideutigkeit der quantentheoretischen Eigenschaften
des Leuchtelektrons zustande. » C’est ainsi que Pauli découvre le spin de l’électron.

Le principe d’exclusion est formulé par Pauli de façon à ce que chaque état quantique –
caractérisé par les nombres quantiques n, l, j, mj – reste vide ou ne soit occupé que par
un seul électron. Ainsi, Pauli réussit à clarifier la théorie de l’effet Zeeman, à déduire
systématiquement les valeurs du facteur g de Landé, à calculer la multiplicité des
niveaux d’énergie d’atomes complexes et à caractériser les couches fermées des atomes.
Après la découverte de la mécanique quantique moderne en 1925-1926, le principe
d’exclusion de Pauli sera reformulé, en 1926-1927, par Dirac, Heisenberg et, sous sa
forme générale, par Eugene Wigner, comme la loi selon laquelle chaque fonction d’onde
d’un système d’un nombre quelconque d’électrons doit être complètement antisymétrique
sous tout échange d’électrons.

En 1926, le grand travail de Born, Heisenberg et Jordan, la « Drei-Männer-Arbeit »
paraît dans la Zeitschrift für Physik. Il contient, parmi d’autres résultats fondamentaux
sur la mécanique quantique, la théorie quantique du moment cinétique et, comme cas
particulier, du spin. En 1927, après la découverte par Schrödinger de son équation
d’onde, Pauli trouve, en utilisant la théorie quantique du spin, la forme définitive de
l’équation de Schrödinger pour un électron quantique non-relativiste dans un champs
électromagnétique externe arbitraire. Cette équation porte le nom d’équation de Pauli.

L’équation de Pauli et son principe d’exclusion forment la base de toute la physique
quantique des atomes, molécules, gaz, liquides, solides et même de quelques aspects de
la physique des étoiles. Ils suffisent, en principe, pour comprendre la stabilité de la
matière quantique non-relativiste (Dyson-Lenard, Lieb-Thirring), la théorie de phéno-
mènes comme le magnétisme et la supraconductivité, la limite de Chandrasekhar sur la
masse des étoiles et beaucoup d’autres phénomènes du monde quantique. Aux personnes
qui s’intéressent à cette histoire passionnante, on ne peut que recommander le livre
d’Elliott H. Lieb, The Stability of matter. From atoms to stars (Berlin, Springer, 1991). Une
généralisation de l’équation de Pauli de l’espace physique à des variétés riemanniennes
plus générales peut servir comme point de départ de la géométrie différentielle et du
théorème de l’indice d’Atiyah et Singer.

I. 3. – L’hypothèse du neutrino

En 1914, James Chadwick découvre le spectre continu d’énergies dans la désintégration
radioactive b. En 1925, Ralph Kronig montre que le spin du noyau d’azote est égal à 1,
au lieu d’être demi-entier (comme l’avait prédit le modèle de Rutherford) ; en 1929
Heitler et Herzberg concluent que ce noyau n’obéit pas au principe d’exclusion, mais
qu’il est un boson. Vers la fin de l’année 1930, Pauli fait un effort remarquable pour
résoudre ces énigmes paradoxales en stipulant l’existence d’une nouvelle particule

s j l– 1
2
---= =

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 445  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



446 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

neutre et de spin . Des données expérimentales connues en 1930, Pauli conclut que la

masse de cette particule doit être très petite en comparaison avec celle du proton et que
son moment magnétique doit être minuscule. Il l’appelle « neutron ».

Quand la particule maintenant appelée « neutron » est découverte par Chadwick
en 1932, Enrico Fermi donnait le nom de « neutrino » à la particule dont l’existence
avait été prédite par Pauli. Tandis que le neutron de Chadwick apportait la solution au
problème du faux spin et de la fausse statistique des noyaux, le neutrino de Pauli
résolvait le problème du spectre continu dans la désintégration b et sauvait ainsi les lois
de conservation d’énergie-impulsion et du moment cinétique. Le neutrino est un
composant essentiel de la théorie des interactions faibles ; il détient un rôle proéminent
dans l’astrophysique. Des expériences avec des rayons de neutrinos à haute énergie ont
joué un rôle essentiel dans les premiers tests du modèle standard de Glashow, Salam et
Weinberg. À l’heure actuelle, des expériences qui cherchent à déterminer la masse des
neutrinos ont été réalisées ; d’autres sont envisagées. Elles suggèrent que les neutrinos
ont des masses petites mais qui ne sont pas nulles.

I. 4. – Théories relativistes des champs

Une théorie quantique relativiste prend la forme d’une théorie de champs. Elle décrit
des systèmes physiques à un nombre infini de degrés de liberté. Pauli a apporté des contri-
butions importantes à la théorie générale des champs en collaboration avec Werner
Heisenberg, Pascual Jordan, Victor Weisskopf, Markus Fierz, Félix Villars, et d’autres.
Il trouve une manière d’écrire les règles de commutations fondamentales de la théorie
des champs qui est compatible avec la théorie spéciale de la relativité. Il commence à
voir les contours d’une connexion générale entre le spin et la statistique des champs et
des particules :

spin, s, demi-entier ´ principe d’exclusion valable,
spin, s, entier ´ statistique de Bose-Einstein.

Plus tard, après un travail fondamental de Fierz, Pauli trouve une démonstration
élégante du théorème sur la connexion entre spin et statistique. Il formule ensuite une
version assez générale du théorème selon laquelle l’opération CPT – inversion du
temps, suivie d’une réflexion de l’espace, puis d’une conjugaison de charge – est une
symétrie de toute théorie relativiste de champs causale, dont la forme générale sera
découverte par Jost. Entre temps, nous avons appris que le théorème de la connexion
entre spin et statistique et le théorème CPT sont des conséquences d’une théorie
profonde concernant les algèbres d’opérateurs : la théorie de Tomita-Takesaki. Cette
théorie et la causalité d’Einstein fournissent une « explication » fondamentale du
principe d’exclusion.

Pauli apporta quelques contributions importantes à l’électrodynamique quantique.
Mais sa découverte la plus intéressante et la plus profonde dans le domaine de la théorie
des champs est peut-être celle qui concerne les théories de jauge non abéliennes. On les
appelle « théories de Yang-Mills » ; elles jouent un rôle fondamental dans la théorie des
particules, en particulier dans le modèle standard. Pauli a trouvé un exemple d’une théorie
de jauge non abélienne en généralisant la théorie de Kaluza et Klein, qui représente un

1
2
---

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 446  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



J. FRÖHLICH : RÉFLEXIONS SUR WOLFGANG PAULI 447

essai d’unification de l’électromagnétisme avec la gravitation. Pauli considère une
généralisation de la relativité générale qui parte d’un espace-temps de la forme :

(espace-temps physique) ¥ (sphère S2).

Le groupe de symétrie de la sphère étant le groupe des rotations SO(3), Pauli identifie
ce groupe comme groupe de jauge de sa théorie. Il paraît que Pauli n’a jamais achevé
son étude, parce qu’il a constaté que son champs de jauge décrivait des modes de masse
nulle – ce qui ne paraissait pas acceptable physiquement. Il n’existe donc qu’une lettre
de Pauli à Abraham Pais sur ce sujet et des notes d’une conférence de Pauli.

II. – UN CHAPITRE SOMBRE DE L’HISTOIRE DE LA SUISSE ET DE L’ETH

On connaît l’histoire des efforts restés vains de Pauli afin d’obtenir la nationalité
suisse avant la Seconde Guerre mondiale et celle des relations pénibles entre l’ETH et
Pauli après son départ pour les États-Unis, en 1940, grâce à l’ouvrage fort intéressant
de Charles Enz, Beat Glaus et Gerhard Oberkofler. À eux d’en parler !

Quelques-uns des faits principaux sont bien connus : Pauli avait des origines juives.
Depuis l’annexion de l’Autriche par le IIIe Reich, il avait la nationalité allemande. Si
l’Allemagne avait attaqué la Suisse, la vie de Pauli aurait été en grave danger. N’ayant
pas obtenu la nationalité suisse, Pauli accepta une invitation à l’Institute for Advanced
Study et partit aux États-Unis. On peut soupçonner les autorités politiques et les services
de police suisses d’avoir su que Pauli ne pourrait pas revenir des États-Unis avant la fin
de la guerre, parce qu’il ne recevrait ni la permission des États-Unis de partir ni celle de
la Suisse de rentrer. Néanmoins, certaines instances de la faculté de l’ETH, et même le
Schulrat, commençaient à presser Pauli de revenir à l’ETH, sous peine d’être contraint
de le remplacer. Ce procédé dura même après la guerre et ne prit fin qu’au moment où
Pauli reçut le prix Nobel.

Pourquoi ce comportement honteux des autorités politiques, des services de police
et d’une bonne partie de l’ETH ? Il n’y a pas de réponse simple à cette question, mais
les motifs suivants semblent bien avoir été impliqués : un courant antisémite assez
important ; une mentalité anti-élitiste assez répandue en Suisse ; une méfiance envers
les personnes hors du commun et les étrangers ; un esprit mesquin. Quand on parle de
ces propriétés de beaucoup de nos compatriotes on n’a, malheureusement, aucune
raison d’utiliser l’imparfait ! Il faut et il faudra tirer des leçons des exemples de sort
comme celui de Pauli. Dans son cas, il y aurait eu deux solutions possibles, une bonne
et une moins bonne. La bonne solution aurait été de lui accorder la nationalité suisse
en 1938, au plus tard. Étant donné que la bonne solution avait échouée, l’ETH aurait pu
créer une deuxième chaire de physique théorique et attendre le retour de Pauli d’une
manière gracieuse et confiante.

Je crains que, jusqu’à présent, on n’ait quasiment rien appris de cette affaire. Décidé
à ne pas en rester au pessimisme, j’ajoute ce qui me donne un peu d’espoir : le père
de Pauli, Wolfgang Josef, recevait la permission d’immigrer en Suisse et de travailler
à l’université de Zurich. Il a donc été sauvé par l’action de quelques-uns de nos
concitoyens, comme le professeur Paul Karrer. Probablement est-ce toujours une petite

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 447  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



448 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

minorité de personnes qui comprennent les difficultés des situations et ont le courage et
la sagesse d’essayer de les surmonter.

III. – DE LA BONNE ET DE LA MAUVAISE INFLUENCE DE PAULI
SUR LE DÉVELOPPEMENT DE LA PHYSIQUE

Quand on essaie de se rendre compte de l’œuvre de Pauli, on s’aperçoit qu’il réalisait
ses découvertes les plus fondamentales – à savoir le spin de l’électron et son principe
d’exclusion, l’hypothèse du neutrino – quand il partait d’un ensemble riche de données
expérimentales concrètes et précises qu’il n’interprétait pas dans le cadre d’une théorie
ou de modèles déjà connus, mais qu’il tentait au contraire d’ordonner en partant de
principes et d’arguments généraux et assez conservateurs, comme par exemple les
« règles de somme », les lois de conservation et les principes de symétrie associés.
Dans l’exemple du spin de l’électron, du principe d’exclusion et de l’hypothèse du
neutrino, cette attitude, cette « stratégie » de recherche l’amena à faire des découvertes
tout à fait inattendues et assez révolutionnaires ne pouvant être menées à leur terme que
par quelqu’un qui – sachant bien se servir des mathématiques comme outil de travail –
possédait une exceptionnelle force pénétrante de la pensée et une clarté intellectuelle hors
du commun. Dans ces exemples, l’évidence tirée des données expérimentales en faveur
de l’idée que des théories déjà connues n’expliquaient pas les faits expérimentaux était
assez éclatante, et ces faits expérimentaux servaient de guide fiable à la spéculation
théorique.

Pauli suivait ses propres spéculations et sa pensée théorique, ainsi que celle de ses
collègues et confrères avec un esprit critique perçant et incisif. Son intellect, son génie,
sa critique redoutée, son intégrité intellectuelle et le champ de force qui émanait de sa
personnalité singulière et un peu angoissante impressionnaient et influençaient tout ceux
qui le rencontraient – collègues, étudiants, disciples. La plupart de ceux qui croisaient
sa voie sentaient quelque chose de la tension entre le côté lumineux et le côté sombre,
le côté rationnel et le côté irrationnel de la personnalité de Pauli. Il les fascinait ! C’est
peut-être la peur du côté sombre et irrationnel de son esprit et de son psychisme qui
incitait Pauli à se méfier de la pure spéculation théorique, des sauts peu logiques dans
l’argumentation théorique et des images et métaphores peu précises mais intuitives,
comme par exemple celle de Goudsmit et Uhlenbeck (qui interprétaient le spin de
l’électron comme moment cinétique d’une petite boule tournante). C’est peut-être cette
peur de son côté sombre et illogique qui poussait Pauli à redouter l’inspiration géniale,
mais a priori peu compréhensible et peu logique. Quoique Pauli avait un don tout à fait
exceptionnel pour les mathématiques, il ne faisait pas confiance à l’usage d’arguments
purement mathématiques formels ou de nature esthétique en physique (sauf quand ils
ont des racines dans des lois naturelles déjà connues ou dans des données expérimentales).
Pauli utilisait les mathématiques comme outil, non pas comme source d’inspiration et
guide. Ainsi, il ne se fia pas à sa découverte, faite à l’aide d’arguments formels mathéma-
tiques, de la théorie de jauge non-abélienne malgré la nature concise et esthétique de
cette théorie. Il croyait avoir des arguments montrant que cette théorie ne correspondrait
pas à la nature. Il ne publia donc pas cette découverte fondamentale !

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 448  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



J. FRÖHLICH : RÉFLEXIONS SUR WOLFGANG PAULI 449

Tout ce dont Pauli se méfiait, tout ce à quoi il ne faisait pas confiance, il le critiquait
d’une manière dure et incisive quand il le rencontrait chez ses collègues et ses élèves.
Sa critique était redoutée et prise au sérieux par la communauté scientifique. Or, il y
avait beaucoup de découvertes fondamentales en physique qui n’apparaissaient pas
d’une manière forcée ou du moins mathématiquement logique, qui ne provenaient pas
des données expérimentales déjà connues, qui étaient comme le fruit inattendu d’une
inspiration. On pourrait citer la découverte de la loi de Planck, celle de la mécanique
des matrices par Heisenberg, ou l’interprétation statistique de la fonction d’onde par
Born ! Se priver des arguments heuristiques, des sauts illogiques, de l’inspiration intuitive
et de la spéculation formelle de nature mathématique ferait de la physique une science
assez austère et peu féconde. Et même si l’on préfère une telle approche austère de la
science, qui reste proche des données expérimentales et des principes généraux fiables,
il ne faudrait jamais essayer de l’imposer aux autres, ou les critiquer sévèrement, parce
qu’ils adoptent une autre démarche. Il faut avoir l’esprit ouvert et tolérant et donner de
l’espace à l’imagination libre ! Par sa critique incisive et presque méchante, justifiée ou
non, Pauli eut une mauvaise influence sur l’imagination et le succès de certains de ses
élèves, surtout sur Stückelberg qui aurait peut-être pu avoir un prix Nobel si Pauli ne
l’avait pas découragé de poursuivre et de publier ses découvertes (le méson de Yukawa,
la forme covariante de la théorie des perturbations…).

De bonne influence par sa générosité et son intégrité intellectuelle, son esprit lucide
et sa critique perçante, de mauvaise influence par sa critique acerbe, par un certain
manque d’ouverture d’esprit, de tolérance et de confiance dans la force de l’intuition et
le « darwinisme » en science, Pauli se priva de quelques découvertes fondamentales et
poussa la physique théorique en Suisse dans une direction un peu austère et formelle. À
la jeune génération d’essayer de faire mieux !

Jürg FRÖHLICH *

(novembre 2000).

* Jürg FRÖHLICH est professeur de physique théorique à l’École polytechnique fédérale de Zurich.
Spécialiste de physique mathématique, ses recherches portent sur la mécanique quantique, la théorie
des champs et la mécanique statistique (Institut de physique théorique, ETH-Hönggerberg, CH-8093
Zurich, juerg@itp.phys.ethz.ch).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 449  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:juerg@itp.phys.ethz.ch


=RevSynt 126(2) FM.book  Page 450  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 451-454.

LA PHILOSOPHIE DANS LES SCIENCES

Dominique LECOURT 

La science suscite dans nos sociétés des sentiments dont l’ambivalence n’a cessé de
s’accentuer depuis un demi-siècle. Nul aujourd’hui ne défend plus guère l’idée qu’elle
pourrait par elle-même résoudre tous les problèmes qui se posent à l’humanité. On en a
fini avec la véritable idolâtrie qui avait conduit quelques grands esprits du XIXe siècle
finissant à annoncer qu’elle était appelée à se substituer à la religion pour le plus grand
bien de l’humanité.

Il n’empêche que le projet d’une « conception scientifique du monde » reste très
vivant. L’idée en particulier qu’il existe une cohérence de l’ensemble de tous les savoirs
scientifiques, qui permettrait à terme de parvenir à une maîtrise rationnelle des relations
humaines, garde un grand pouvoir de conviction. Les progrès des sciences biologiques
depuis cinquante ans, le jaillissement puis l’expansion des biotechnologies, les succès
des nouvelles techniques d’information et de communication suscitent l’admiration de
nos contemporains.

Mais, dans le même temps, le dénigrement des sciences, qui avait déjà connu un
moment fort au début du XXe siècle lorsque Oswald Spengler, écrivant Le Déclin de
l’Occident, dénonçait la folie de « l’homme faustien », connaît un regain spectaculaire :
c’est de peur panique qu’il faut parler face aux progrès mêmes qu’on célèbre par ailleurs
comme des prouesses. La menace nucléaire continue de faire l’objet de discours alarmistes.
OGM et clonage aidant, le généticien n’est pas loin de prendre figure de malin génie
acharné à fausser toutes les valeurs vitales et à falsifier tous les repères éthiques. 

La médecine même, naguère régulièrement invoquée lorsqu’il s’agissait de défendre
la valeur « progressiste » de la science, devient suspecte. Les industries pharmaceutiques
sont réputées la précipiter sur la pente d’une déshumanisation qui fait l’objet d’une
déploration rituelle. De l’allongement de la vie humaine – le rêve de Francis Bacon et
de René Descartes – on en vient à souligner plus volontiers aujourd’hui les incidences
économiques et démographiques néfastes que le surcroît de bonheur qu’il apporterait à
qui saurait en bénéficier.

Force est de constater cependant que ce vaste débat social autour de la science ne
trouve guère d’écho dans l’enseignement scientifique. Les étudiants peuvent ainsi avoir
le sentiment d’un profond hiatus entre la science qu’ils apprennent et la société où ils
seront appelés à mettre en œuvre les compétences qu’ils auront acquises au terme
d’études extrêmement lourdes. 

En tout cas, l’enseignement des sciences, tel qu’il est aujourd’hui conçu, ne leur
apporte pas les instruments intellectuels nécessaires pour répondre aux questions qui
ne manqueront pas de leur être posées.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 451  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



452 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Tout se passe même comme si, par réaction, la pédagogie des sciences dans l’ensei-
gnement supérieur s’était raidie. Une image purement calculatoire et opérative de
l’activité scientifique tend à s’imposer aux chercheurs eux-mêmes. Ses finalités s’affi-
chent simplement utilitaires. Parce que la science est conçue comme un instrument de
puissance et une réserve de certitudes, son enseignement vise essentiellement à la
maîtrise technique et récompense souvent non les esprits les plus inventifs mais les plus
dociles.

Il y a plus grave encore : les liens qui unissent la recherche scientifique et l’invention
technique aux autres formes de la culture humaine semblent avoir été rompus, quand ils ne
sont pas résolument niés. Nombreux sont les étudiants qui, dans ces conditions, perçoivent
l’enseignement scientifique comme « anticulturel », que ce soit pour s’en réjouir, s’en
satisfaire, ou encore qu’ils y trouvent un motif de grave déception, voire de rejet.

La baisse du nombre des inscriptions dans les filières scientifiques des universités,
constatée depuis quelques années à l’échelle internationale, trouve sans doute ici une
part de son explication. Pour rendre compte de ce phénomène spectaculaire, il ne suffit
pas en effet d’invoquer la crainte du chômage ou la modicité des salaires dans les
métiers de la recherche, pas plus que l’attrait grandissant des filières de gestion. La
ruée, dans notre pays, vers les études de psychologie ou vers les sciences et techniques
du sport ne témoigne pas de la part des étudiants d’une rationalité de type purement
utilitaire dans le choix des orientations.

C’est bien le contenu et les modalités de l’enseignement scientifique qu’ils mettent
en cause, bien en amont de l’enseignement supérieur. Toutes les enquêtes le confirment
depuis vingt ans dans notre pays : à mesure que les élèves gravissent les degrés de leur
scolarité, leur passion pour les sciences diminue ! Les inscriptions universitaires
donnent aujourd’hui la mesure de leur désillusion face aux programmes et à la pédagogie
qui s’est imposée depuis plusieurs décennies.

Le projet d’implanter ou de développer un enseignement de philosophie des sciences
dans les cursus scientifiques répond ainsi à une véritable urgence. S’il y est intégré à
part entière et si l’on veille à ce que son contenu soit en prise directe sur les matières
scientifiques enseignées, il permettra de remettre en pleine lumière la grande oubliée
du scientisme comme de l’antiscience : la pensée scientifique. Si un véritable travail
commun s’institue à cette fin entre philosophes et scientifiques, on peut s’attendre à ce que
se produise une profonde rénovation de l’enseignement supérieur. Et l’on redécouvrira
que cette forme de la pensée communique avec toutes les autres (technique, artistique,
politique, éthique…).

Que les ressorts philosophiques de la pensée scientifique soient dégagés et c’est tout
une dynamique culturelle qui se trouvera réenclenchée. L’enseignement scientifique
retrouvera dans ces conditions son attrait d’aventure intellectuelle aux yeux des jeunes
étudiants.

Une rapide enquête sur la situation institutionnelle de l’enseignement de la philosophie
des sciences à l’échelle internationale confirme les analyses plus théoriques produites lors
du colloque international de 19941, Science, philosophie et histoire des sciences en Europe.

1.  Science, philosophie et histoire des sciences en Europe, colloque organisé par Dominique
LECOURT, les 9 et 10 décembre 1994, à l’École normale supérieure et dans le Grand Amphithéâtre de
la Sorbonne, sous la dir. de D. LECOURT, Bruxelles, Commission européenne, 1998 et 2e éd., 1999.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 452  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



D. LECOURT : LA PHILOSOPHIE DANS LES SCIENCES 453

Dans les pays de tradition anglo-saxonne, la philosophie des sciences présente une
tonalité logique accentuée. Sauf rares et brillantes exceptions (Boston University et
Cambridge en Angleterre notamment), elle ne fait l’objet de recherche et d’enseignement
qu’à l’intérieur de départements de philosophie, et non dans les départements scientifiques.
Toutefois, la souplesse des systèmes (avec la pratique des « mineures » qui veut que les
étudiants, du moins en début de cursus, s’inscrivent dans plusieurs disciplines) favorise
l’acquisition d’une compétence en épistémologie. Mais, c’est surtout le mouvement
inverse qui est encouragé : les philosophes des sciences sont incités à acquérir une
réelle compétence scientifique ; un grand nombre d’entre eux ont d’ailleurs une formation
initiale scientifique et se sont orientés vers la philosophie au niveau du master.

Dans l’Europe continentale, on trouve en Allemagne, qui elle aussi pratique le
système des « mineures », quelques postes de philosophie des sciences implantés dans
des départements ou facultés scientifiques. Et il existe également dans ce pays un
important réseau d’instituts d’histoire de la médecine qui prend en charge les questions
de philosophie de la médecine et d’éthique médicale.

C’est sans doute en Italie que se sont exprimées récemment des préoccupations qui
rejoignent les nôtres, même s’il n’existe guère à l’heure actuelle d’enseignement
d’épistémologie dans les facultés des sciences et de médecine. Le rapport d’un groupe
de travail ministériel publié en mars 1998 fait valoir, arguments historiques à l’appui, qu’un
enseignement de philosophie des sciences s’avérerait bénéfique pour l’enseignement
scientifique à tous niveaux. Mais il n’a pas, à notre connaissance, été, pour l’instant,
suivi d’effets significatifs.

Peut-être la France se trouve-t-elle en définitive paradoxalement bien placée du fait
de l’histoire propre de son enseignement philosophique pour prendre la tête d’un
mouvement de grande portée institutionnelle autant qu’intellectuelle. Le premier effet
d’un tel mouvement serait de restaurer l’idée même d’Université moderne qui n’a
jamais pu s’implanter dans notre pays et qui subit une crise profonde depuis plus de
trente ans à l’échelle internationale.

L’Europe continentale a en effet inventé, à l’extrême fin du XVIIIe siècle, un concept
moderne d’université. Un philosophe parmi les plus puissants, Emmanuel Kant, en a
tracé le premier dessin en 1798. Un savant parmi les plus universels, Wilhelm von
Humboldt, en a réalisé concrètement le prototype à Berlin en 1810, tirant les leçons de
discussions fiévreuses où s’illustrèrent, parmi d’autres, les grands noms de Fichte,
Schelling et Hegel. Cette Université tournait le dos aussi bien au très ancien modèle
anglais qu’au modèle napoléonien.

Dans la pensée de ses inventeurs, deux caractéristiques la distinguaient fondamentale-
ment de toute autre. La première tenait à ce que l’Université devait être, selon le mot
de Hegel, « encyclopédie en marche » : lieu, par excellence, du développement des
connaissances, miroir vivant de leur agencement dans le savoir contemporain. Elle
devait inciter les étudiants à participer le plus tôt possible à cette marche tout en leur
apprenant à s’orienter dans la pensée.

La seconde caractéristique tenait à ce qu’elle devait comprendre en son sein une
instance philosophique. Cette instance se voyait attribuer la mission de constituer un
lieu de réflexion collective où la communauté universitaire trouverait le loisir d’examiner
librement les perspectives intellectuelles, mais aussi économiques, politiques et éthiques
des progrès du savoir.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 453  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



454 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Grâce à une telle instance philosophique, l’Université était censée pouvoir ajuster
son point de vue sur elle-même en situant son travail dans l’histoire dont elle était
l’héritière. Cette instance devait également lui permettre de procéder au réglage de ses
rapports avec l’extérieur : avec l’État, comme le rappelait Kant en délicatesse avec
Frédéric II, mais aussi avec le monde économique qui commençait à demander que la
recherche et l’enseignement fussent finalisés en fonction de besoins qui se révélaient
souvent contradictoires entre eux.

Il se pourrait que le malaise chronique, qui affecte depuis plus de trente ans les insti-
tutions d’enseignement supérieur dans l’Europe entière, tienne secrètement à ce qu’ait
été depuis longtemps perdu de vue ce concept d’Université, lequel constitue pourtant le
soubassement intellectuel de l’existence des institutions qui s’en partagent le titre. 

La situation de l’enseignement supérieur en France présente des caractères très
particuliers. Le système des Grandes Écoles avec leurs réseaux de classes préparatoires
a hypothéqué la fonction sociale des universités, le développement des grands organismes
de recherche a pesé sur leurs missions intellectuelles. La création des nombreuses insti-
tutions qui – du Collège de France à l’École des hautes études en sciences sociales – se
sont , au fil des siècles, établies sur leurs marges a sanctionné leurs carences et a contribué
à les aggraver.

Quant à l’instance philosophique, elle n’y a jamais joué le rôle qui aurait dû lui revenir.
L’existence d’un enseignement philosophique dans les classes terminales des lycées a
eu pour effet de vouer l’essentiel de l’activité des départements de philosophie à la
préparation aux concours de recrutement. Le contenu de l’enseignement étant pour
l’essentiel tributaire des programmes de l’agrégation, la part de l’histoire de la philo-
sophie n’a cessé d’y croître. Les relations étroites qui auraient dû s’instituer, avec les mathé-
maticiens, les physiciens et les biologistes n’ont jamais connu l’intensité intellectuelle
qui aurait pu dynamiser l’Université tout entière.

Si l’on créait aujourd’hui les conditions pour que s’enclenche une telle dynamique,
on voit très bien que, du fait de la position de l’enseignement philosophique dans les
lycées, c’est l’ensemble du système éducatif qui en tirerait bénéfice, pour peu qu’on
prenne les mesures appropriées en matière de formation des enseignants. On pourrait
même voir les philosophes apporter leur indispensable contribution à l’élucidation des
présupposés philosophiques à l’œuvre dans la pensée des spécialistes en sciences
humaines et sociales. Au lieu de tenir ces disciplines pour de perverses rivales et de
cultiver à leur endroit une mentalité obsidionale, comme c’est trop souvent le cas dans
notre pays, la philosophie jouerait alors pleinement son rôle critique et constructif.

La pensée des citoyens vis-à-vis de la science, devenue l’un des plus puissants organi-
sateurs de la société, gagnerait à cette dynamique quelque allure de liberté. 2

Dominique LECOURT*

(novembre 2000).

2.  * Dominique Lecourt est président du Comité d’éthique de l’Institut de recherche pour le dévelop-
pement (IRD) et professeur de philosophie à l’université de Paris 7 où il dirige le centre Georges-
Canguilhem (case courrier 7041, 2 place Jussieu, F-75251 Paris Cedex 05).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 454  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 455-461.

ÉLOGE DE LA POLITIQUE

Charles KLEIBER

Elle n’a pas de nom. Elle a des difficultés à se tenir debout, un regard fixe, des trem-
blements et une grande sensibilité au bruit. Ainsi la décrit Colin Whitaker, vétérinaire à
Ashford dans le Kent. C’est le 25 avril 1985. Elle n’a pas de nom ; on l’appellera plus
tard la vache folle. C’est, Mesdames et Messieurs, à partir de son histoire 1, c’est grâce
à elle, pour nous et pour nos frères ruminants, que j’aimerais, me livrer à un bref éloge
de la politique. Plus précisément : j’aimerais montrer que si l’homme, comme disait
Ferdinand Gonseth, « ne peut être qu’en devenant 2 », seule la pratique politique peut
orienter nos innombrables devenirs possibles et leur donner un sens qui s’inscrive dans
un projet civilisateur.

1986 : Plusieurs dizaines de cas de vaches folles sont signalés. Les premiers rapports
qui les recensent admettent l’émergence d’une nouvelle maladie animale, et la classe dans
la famille des encéphalopathies spongiformes – scrapie chez le mouton, Creutzfeldt-
Jakob chez l’homme – qui aboutit invariablement à la dégénérescence du système
nerveux. L’issue est fatale et atroce.

Tous ces rapports sont muets sur les causes et les modes de transmission de la maladie.
Les conséquences possibles pour l’homme ne sont pas à l’ordre du jour et aucune
mesure n’est évoquée, aucune instruction n’est donnée pour détruire les carcasses
contaminées qui entrent, comme si de rien n’était, dans la chaîne alimentaire. Car la vie
des vaches folles n’est pas terminée : elles deviendront de la farine industrielle fabri-
quée à partir de leurs détritus rachetés aux abattoirs. Ainsi inocule-t-on la maladie à des
bovins sains. Ainsi les ruminants deviennent-ils carnivores. 

Une voix, une seule, dénonce : celle du professeur Richard Lacey, spécialiste de
microbiologie clinique à l’université de Leeds. Il parle déjà de « passivité criminelle ».
Nous sommes en 1986, tout va bien.

1987 : 420 cas de maladie sont officiellement recensés. Les pistes convergent sur la
nourriture des bovins. Le coupable est désigné : une dérégulation décidée par le
gouvernement Thatcher qui permet aux équarrisseurs de réaliser des économies d’énergie
et de réduire les coûts en limitant les températures de traitement des déchets animaux.
L’agent infectieux est ainsi préservé. Pourtant, la raison d’État trouve cette année son

1.  D’après COJEAN (Annick) et FOTTORINO (Éric), « Chronique d’une négligence d’État », Le Monde,
6 avril 1996.

2.  GONSETH (Ferdinand), Éditorial, Dialectica, 1, 1947, p. 7.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 455  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



456 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

discours qui ne variera plus : l’homme ne court aucun danger puisque la scrapie existe
depuis deux cents ans sans dommage pour quiconque. Tout va bien.

1988 : 2 185 bovins malades sont recensés. Le gouvernement britannique désigne
en mai un groupe de travail présidé par sir Richard Southwood, professeur de zoologie
à Oxford, très éloigné comme ses trois collègues de l’étude des maladies spongiformes.
On le dit « compréhensif » à l’égard des impératifs d’État. Le groupe de travail propose
néanmoins une première recommandation de bon sens que le gouvernement adopte :
détruire les carcasses des animaux infectés. Mais il fixe la compensation à 50 % seulement
du prix des animaux détruits. Le gouvernement empêche ainsi, par souci d’économie,
la destruction scrupuleuse des carcasses infectées. Les ruminants sont interdits de
farine carnée, tandis que les cochons et les poulets conservent leur régime. Les
consommateurs, eux, continuent de manger la viande infectée. Tout va bien.

1989 : 7 136 cas de maladie bovine sont confirmés. Le comité Southwood publie
son rapport et le gouvernement britannique respire. Le comité, en effet, affirme que la
maladie n’est transmissible ni de vache à vache, ni de vache à veau. Puisque la farine
carnée – vecteur officiel de la transmission – est désormais interdite, l’épidémie s’éteindra
naturellement. Le rapport précise même la date (1996) et le nombre maximum
d’animaux atteints (20 000). À quoi bon procéder aux abattages massifs réclamés par
quelques esprits chagrins dont le professeur Lacey ? Les risques pour la population ?
Invérifiables avant dix ans, infimes pour ne pas dire nuls. Tout va bien.

Pourtant une sourde inquiétude demeure, alimentée par la croissance des chiffres.
Un nouveau comité scientifique, présidé par le Dr Alan Tyrell, est désigné, qui s’inter-
roge enfin sur les possibilités de transmissions verticales et horizontales de la maladie
et demande la mise en œuvre urgente d’une étude. Il s’agit d’examiner tous les cas
signalés en Grande-Bretagne de la maladie de Creutzfeldt-Jakob ; il s’agit aussi de préciser
la proportion des vaches atteintes par la maladie sans manifestation de symptômes et
qui – de ce fait – entrent, malgré tout, dans la chaîne alimentaire. Mais le coût de cette
étude est jugé excessif. D’ailleurs, précise le gouvernement, pourquoi étudier puisque
l’extinction naturelle de la maladie est certaine. Tout va bien.

1990 : 14 180 cas de maladie sont recensés. Après les vaches, les moutons, les bisons,
un chat siamois, devenu fou, meurt à Bristol : la famille britannique est atteinte. Alors
la rumeur gronde, les médias se font plus exigeants, l’inquiétude devient pesante. Le
gouvernement, prisonnier de sa logique, n’a qu’une attitude possible : rassurer. Il rassure
donc et la fille du ministre de l’Agriculture, Cordelia, quatre ans, mange innocemment
un hamburger devant les caméras de la télévision.

Peu à peu, un cordon sanitaire se met en place. Le 30 mai, la France décrète un
embargo sur la viande bovine, suivie par l’Allemagne et par le Luxembourg puis par la
Belgique et le Portugal. Le débat passe du sanitaire à l’économique et au politique : la
commission de l’Union européenne, qui endosse les thèses britanniques, menace de
prendre des sanctions légales contre ces pays et de les poursuivre devant la Cour euro-
péenne de justice pour non-respect du principe de libre circulation des marchandises.
Un compromis momentané est trouvé grâce aux engagements britanniques de renforcer
le contrôle sanitaire du cheptel et de la viande. Le 6 novembre, la Suisse interdit la
nutrition des ruminants avec la farine animale.

C’est à la fin de cette année qu’une expérience permet d’établir la possibilité de
transmission de l’encéphalite spongiforme bovine au porc. Ce fait, essentiel, dément la

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 456  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. KLEIBER : ÉLOGE DE LA POLITIQUE 457

thèse de la non-transmission de la maladie. Vu la troublante proximité organique entre
l’homme et le porc, c’est, dit le professeur Lacey, « une très mauvaise nouvelle ». Rien
ne va plus.

1991 : 25 025 cas d’encéphalite spongiforme bovine sont reconnus. Surtout, un veau
né après la date de retrait des aliments incriminés est reconnu porteur de la maladie.
L’incertitude sur le mode de transmission augmente. L’Angleterre pourtant persiste :
elle suit la science. Elle accepte le risque. Le doute ne profite pas au consommateur ; il
bénéficiera pour l’instant aux producteurs et à ceux qui les défendent.

On connaît la suite : 35 045 cas reconnus en Grande-Bretagne en 1992, 36 755
en 1993 puis les chiffres diminuent. Mais les interdictions d’exportation se multiplient,
le doute croît, la tension monte avec l’annonce que deux fermiers anglais ayant passé
leur vie dans des exploitations laitières sont morts de la maladie de Creutzfeldt-Jakob.
Le modèle historique de l’alimentation animale est mis en question. Si le mode de
transmission de la maladie n’est toujours pas établi, l’hypothèse d’une transmission à
l’homme se renforce. Aucune étude sérieuse n’est faite. Et pourtant, dit, avant d’autres,
le Premier ministre anglais John Major, ce n’est pas la vache, c’est la presse qui est
folle.

1996 : dix ans après la découverte de l’encéphalite spongiforme bovine, la preuve de
sa transmission à l’homme, sous forme d’une variante mortelle de la maladie de
Creutzfeldt-Jakob, est enfin établie. Mais l’interdiction complète des farines animales
n’est toujours pas prononcée.

2000 : le gouvernement de Tony Blair publie le rapport de lord Nicholas Phillips of
Worth Matravers. Trois ans d’enquête impitoyable pour mettre en lumière dix ans
d’erreurs et de manipulations de l’opinion. Enfin, John Major présente ses excuses et le
gouvernement travailliste décide d’indemniser les victimes. Mais, avec de nouveaux
cas recensés, le débat s’enflamme en France et en Allemagne principalement. La Grande
Peur du bœuf se propage partout en Europe, imposant des mesures symboliques
d’apaisement pas toujours raisonnables et sollicitant plus que jamais la science.

Aujourd’hui le mal court toujours dans la campagne anglaise et sans doute dans les
nôtres. De nombreux animaux continuent d’absorber des farines carnées. Le silence,
les petites lâchetés ordinaires, les égoïsmes, les rivalités imbéciles ont tué ; elles tueront
davantage. Selon les prévisions les plus actuelles, c’est quelques milliers de personnes
ou quelques dizaines de milliers – 150 000 ? – qui pourraient mourir après une période
d’incubation de plusieurs dizaines d’années. Peut-être « beaucoup, beaucoup plus »,
ajoute un ministre britannique. Telle est jusqu’à ce jour l’histoire de la vache folle, ses
incertitudes et ses questions.

Derrière le bruit, derrière les silences, derrière les drames de cette sale histoire,
derrière ces morts annoncées, une question ne cesse de nous interpeller : qu’est-ce qui a
guidé les comportements de ceux qui, volontairement ou involontairement, consciemment
ou inconsciemment, l’ont écrite ? 

La science ne guide plus. Le professeur Southwood, le docteur Tyrell, le professeur
Lacey même, et les autres, tous ont donné leurs versions de la vérité, posé leurs questions,
donné leurs réponses, formulé leurs doutes. Que faire de tant d’incertitudes, d’hypothèses,
de vérités contradictoires orientées à l’évidence par le vécu et les enjeux personnels.
Que faire des connaissances nouvelles quand ces connaissances deviennent des facteurs

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 457  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



458 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

de production nécessaire à la compétitivité des entreprises et à la prospérité des
nations ? Comment trouver le juste chemin quand les enjeux scientifiques, économiques
et politiques sont inextricablement liés ? Comment transformer la connaissance en
sagesse ? Le gouvernement britannique a choisi ses experts, puis s’est porté garant de
leur science, celle qu’il a bien voulu financer. La preuve par les faits et la raison a
montré ses limites. Peut-on mieux démontrer que la science n’est plus cette raison
commune, ce langage universel et incontesté qui apporte des réponses aux questions des
hommes ?

Les religions : elles ne guident pas davantage. Depuis longtemps à travers les morts
de l’intolérance et tous les fondamentalismes, elles ont montré leur impuissance à faire
vivre les hommes entre eux. On le savait : la preuve par l’amour des religions ne prouve
plus grand-chose dans un monde de plus en plus individualisé, où chacun, seul ou
presque, construit ou plutôt bricole son système de significations, choisit ses mythes et
ses croyances.

Qu’est-ce qui nous guide ? Le marché, disent-ils, institution imparfaite et nécessaire,
la plus mauvaise à l’exception de toutes les autres... Certainement pas celui, qui sous
prétexte de compétitivité économique, a été déréglementé au point d’ignorer l’exigence
de stérilisation des déchets carnés, d’oublier les contrôles d’hygiène des abattoirs et
finalement de tuer. Certainement pas celui qui n’a d’autre ambition que la rationalité
des échanges et la rentabilité à court terme, certainement pas celui, orgueilleux et
dominateur qui se déploie au niveau de la planète et fait dire à certains que les marchés
gouvernent et que les gouvernements gèrent. Ce marché-là, porteur d’aucune ambition
sociale et d’aucun rêve, ne peut guider une communauté. Il ne peut qu’orienter les
comportements économiques et répartir les ressources et le profit. Mais peut-être
certains marchés pourraient-ils être conçus pour tenter de réconcilier efficacité écono-
mique et responsabilité écologique, le court terme et le long terme. Ceux-là prendraient
en compte les coûts de la pollution, du chômage, des atteintes à l’environnement et à la
santé ; les prix du marché comprendraient un montant compensatoire suffisamment
faible pour ne pas freiner la compétition économique et suffisamment fort pour respon-
sabiliser directement l’entreprise sur les conséquences sociales et écologiques de sa
performance. Ce marché-là, qui serait un outil économique et simultanément politique
d’allocation de ressources pourrait peut-être être guidé. Il reste à construire et c’est une
autre histoire.

L’éthique peut-elle guider ? L’histoire de la vache folle permet d’en douter. Tous, au
cours de cette tumultueuse affaire, les scientifiques, les éleveurs, les gouvernements,
les consommateurs, tous auront évoqué pêle-mêle la liberté d’entreprendre, l’efficacité
économique, le principe de précaution, la liberté académique, le bien des malades, la
protection des consommateurs, le secret médical ; tous auront mis le citoyen, le consom-
mateur, le producteur, la science, les malades, les animaux au centre de leur préoccupation,
avec les résultats que l’on sait. Conclusion : l’éthique indolore et acratopège, l’éthique
abstraite et rassurante de l’Homme, du droit, l’éthique minimale de l’évitement du mal
et de la douleur – ce qu’Henri Atlan appelle l’éthique de l’enfant –, cette éthique ne
guide pas. Elle fixe des limites, parfois empêche l’impensable, mais justifie aussi
l’injustifiable en offrant à chacun – pas seulement aux instances politiques – un alibi.
L’éthique institutionnelle ne guide pas ; elle protège les institutions. Elle ne peut penser le
bien de tous. Au mieux, peut-elle désigner le mal : ce sera ce qui menace les institutions.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 458  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. KLEIBER : ÉLOGE DE LA POLITIQUE 459

Plus précisément : elle ne peut travailler à l’avènement d’un avenir nouveau et encore
insoupçonné puisqu’elle admet au départ que l’homme est une victime passive, d’un
malheur dont il faut le protéger. Elle ne peut inventer ; elle préserve.

Pourtant il y a eu le professeur Lacey. Lui, pendant dix ans, n’a cessé d’exiger la
vérité. À partir de sa conception des faits, à partir de ses recherches et de son expé-
rience, cet homme tranquille et plutôt conservateur, a harcelé de ses questions le
gouvernement et les commissions scientifiques successives. Apparaît à travers lui, sans
doute à travers d’autres, une conception différente de l’éthique. Il s’agit non pas de
l’éthique abstraite et passive des grands principes et des institutions mais celle, indivi-
duelle et plus fragile, des situations concrètes. Il s’agit d’une recherche, parfois d’une
ascèse, d’un long effort de mise en ordre relationnelle, d’une tentative de dégager des
exigences pratiques par rapport à une idée momentanée de la vérité, ou plutôt : d’un
consensus possible, sur une vérité provisoire. Cette éthique-là ne préserve pas, elle
invente.

L’exigence de vérité, la passion de comprendre : elles ont amené le professeur Lacey
à ne pas accepter comme inéluctable la raison commune qui aurait pu justifier de ne pas
aller jusqu’au bout, d’abandonner, de ne pas comprendre, de ne pas dénoncer avec tout ce
qui est disponible et sans rien considérer d’autre. Il aura fallu pour cela un engagement
complet dans le réel de la situation. Il aura fallu maintenir une insatisfaction radicale et
protéger la capacité de rébellion comme cette petite flamme vacillante qui éclaire la
nuit et qui constitue « la part immortelle de l’homme 3 ». C’est dans cette longue quête
qui le met tout entier en question, que l’homme devient. 

Mais les professeurs Lacey ne sont pas si nombreux. Nous voilà donc sans connais-
sance unifiée, sans raison commune, sans religion, presque sans éthique, juste avec une
petite flamme pour nous dire, par-delà l’air du temps, au-delà des apparences et des
clichés, comment est le monde et comment il faut se comporter pour être en harmonie
avec lui. L’histoire de la vache folle le montre : le progrès dont l’idée nous habite depuis
deux siècles n’aboutit pas nécessairement aux retrouvailles de l’homme et de la nature.
La vérité se dérobe : elle est plurielle, complexe, changeante. Elle déserte parfois ce
monde, devenu village et ces institutions dans lesquelles tant bien que mal nous tentons
de vivre et de travailler.

Qu’est-ce qui nous guide ? On pourrait dire, plus généralement : qu’est-ce qui guide
le changement de nos sociétés et oriente nos rêves ? Qu’est-ce qui guide la destruction
créative des paradigmes, des idées, des emplois, de nos économies, des représentations
de nous-mêmes et du monde, et tout ce qui nous emporte nul ne sait où ?...

Pour terminer, j’aimerais, dans un bref hommage de la politique, montrer que,
malgré sa crise de légitimité, malgré son effacement progressif devant l’économique,
guider est la fonction principale de la politique et qu’elle seule pourrait, à certaines
conditions, le faire. 

Guider : ce terme est contestable. Il s’agit plutôt de gouverner, c’est-à-dire de rendre
auteur. On pourrait dire aussi : faire du gouverné quelqu’un capable de faire œuvre de
lui-même, d’inventer sa vie et peut-être de penser sa fin. Vaste programme, qui pose
toute la question du renouvellement du modèle de la gouvernance publique, de ses
concepts et de ses instruments hérités au mieux du XIXe siècle. Quelle conception de la

3.  BADIOU (Alain), L’Éthique, essai sur la conscience du mal, Paris, Hatier, 1993.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 459  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



460 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

gouvernance peut être à la hauteur de l’enjeu ? Quand tous les jours nous inventons de
nouvelles technologies qui en retour nous inventent, quand les interdépendances écono-
miques, écologiques et culturelles transforment les questions intérieures en questions
planétaires, quand l’économie se désinsère du social et du culturel et s’autonomise
toujours davantage, quand la logique du toujours plus et les mythes de la démesure – mythe
de la santé parfaite et de l’éternelle jeunesse, mythe de Prométhée maîtrisant la nature –
se renforcent et créent sans cesse de nouveaux « besoins », quand les finalités devien-
nent floues, il y a danger, il y a urgence : l’histoire de la vache folle en témoigne. La
politique ne peut plus être la simple mise en forme de l’inéluctable, une signature sur
l’air du temps qui accompagne le grand fleuve tranquille du changement. Il faut inventer
de nouvelles formes de gouvernance, il faut repolitiser la politique. Comment ?

D’abord, première exigence, en garantissant, ici et maintenant et quel qu’en soit le
prix, le fondement du « vivre ensemble » : la sécurité, la santé publique, l’état de droit
et ses libertés, la transparence, le débat. Tout est à craindre sans ce socle de droits
démocratiques et sa permanente adaptation. Combien, dans l’histoire de la vache folle,
paieront ses fissures de leur vie ?

Ensuite, deuxième exigence, en participant activement à la construction d’un ordre
public international, seule réponse à la mondialisation, seul moyen capable d’assurer
un développement durable et de garantir le partage de la richesse et du savoir, donc la
paix, sur notre belle et unique planète. Ce cadre législatif transnational sera l’instru-
ment principal de la gestion de l’espace à grande échelle et le fondement de l’action à
long terme. Car la maîtrise des grands espaces et de la longue durée est désormais une
obligation qui dépasse les individus vivants, identifiables et prévisibles. Les choix collectifs,
l’histoire de la vache folle à nouveau en témoigne, concernent de plus en plus les géné-
rations futures et la communauté des nations, à qui les patrimoines construits dans la
durée sont transmis. Tout cela suppose la construction progressive et patiente d’une
conception transnationale et transgénérationnelle du bien commun. Vaste programme…

Troisième exigence, en protégeant le service public. Non pas l’administration de
prestations par des appareils administratifs insensibles, à des administrés passifs, justi-
ciables, patients, étudiants, laissés-pour-compte, vieux, pauvres, étrangers abandonnés,
filles mères, femmes battues…, mais le service au public – c’est-à-dire la construction
d’une économie publique avec ses savoirs, ses exigences de qualité, ses mécanismes de
dépassement et de concurrence organisée, ses entrepreneurs, ses entreprises, sa culture,
sa fierté, sa capacité de s’inventer et de rendre des comptes.

Enfin, quatrième exigence, en acceptant l’impuissance d’ordonner la société et le
changement et en créant les conditions qui permettent au plus grand nombre d’inventer
l’avenir et de mettre de la vie dans les processus démocratiques, de la vie et rien
d’autre. De la vie ou ce qui naît du choc des valeurs différentes, de la confrontation de
vérités contradictoires puis de la tentative de les réconcilier. C’est peut-être le plus
urgent et le plus difficile. À travers la multitude des arbitrages, à travers les innombrables
compromis qui nous permettent de vivre ensemble, se construiraient peu à peu un
projet explicite, une aventure toujours en devenir, portée par une démarche mutuellement
pédagogique. La politique serait alors cela : une manière nouvelle de dire nos contra-
dictions et de les transformer en action, la capacité d’individualiser l’action collective
et de donner la parole à tous les professeurs Lacey et à ceux – rebelles, emmerdeurs,
empêcheurs – qui représentent la conscience critique de la société. Ce serait la volonté

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 460  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



C. KLEIBER : ÉLOGE DE LA POLITIQUE 461

tenace d’écouter, de comprendre pour agir et d’agir pour comprendre, le courage de
choisir, donc de renoncer, pour ajuster une attente sociale infinie à des ressources limitées.
Ce serait le débat permanent sur les conditions concrètes d’un « vivre ensemble » et
surtout, la construction patiente, par la formation et la vie en société, de l’autonomie et
de la responsabilité individuelles. Il faut pour cela que la politique soit présente là où la
société s’élabore, qu’elle repose sur une idée et un goût du bonheur, qu’elle s’enracine
dans la culture et que les femmes et les hommes qui s’y engagent reconnaissent dans
l’autre les multiples visages de la vérité. Il faut une ambition qui se nourrit dans
l’action, par l’échec et par le succès, et se construit patiemment, les pieds dans la boue
et la tête dans les étoiles.

Si notre espace est de plus en plus indifférencié, sans frontières, sans normes, sans
séparation entre l’interdit et le permis, il faut que la politique, guidée par une conception
du juste et de l’injuste, du vrai et du faux, recrée du sens et montre dans les faits que
l’innovation scientifique, technologique, économique, culturelle, sociale et politique
vont ensemble. Cette politique reste à inventer ; elle sera en devenant.

Ces quelques exigences sont à mon sens nécessaires pour nous « rendre auteurs ».
Sans doute ne sont-elles pas suffisantes. Vous pourriez, Mesdames et Messieurs, en
suggérer bien d’autres. J’en ajoute une, exigée par l’esprit des temps et cet acharnement
collectif au pragmatisme qui n’a d’autre objectif que l’arrangement à court terme. Une
exigence qui pourrait nous aider à penser le changement plutôt en terme de chance que de
menace ; une exigence qui s’appuierait sur un empirisme savant et sur la connaissance
approfondie du terrain. Une exigence ? – Juste un vœu : l’utopie, celle qui s’appuie sur
la réalité, celle qui crée l’élan et le transforme en désir d’avenir. 4

Charles KLEIBER*

(novembre 2000).

4.  * Charles KLEIBER, architecte, directeur des hôpitaux universitaires du canton de Vaud, enseignant
en économie de la santé à l’université de Lausanne, est secrétaire d’État à l’éducation et à la recherche
(Secrétariat d’État à l’éducation et à la recherche, 4 Hallwylstrasse, CH-3003 Berne, Charles.kleiber
@sbf.admin.ch).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 461  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

mailto:@sbf.admin.ch


=RevSynt 126(2) FM.book  Page 462  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 463-479.

VARIA

HERMANN WEYL
MOTIVATIONS PHILOSOPHIQUES 

D’UN CHOIX MAVERIK

Demetrio RIA

« Mon travail a toujours cherché à concilier vérité et beauté, mais
lorsque j’avais à choisir entre l’une et l’autre, généralement je préférais
la beauté. »

Hermann WEYL 1.

1940 fut une année décisive dans le développement intellectuel d’Hermann Weyl
(1885-1955), en ce sens qu’elle marque une étape fondamentale dans sa représentation
épistémologique de la réalité. En effet, ses deux mémoires « The ghost of modality 2 »
et « The mathematical way of thinking 3 » datent précisément de cette période ; ils
constituent dans leur ensemble un unicum, car tous deux affrontent, à partir de points
de vue différents, les questions les plus décisives de l’épistémologie des mathématiques
postgödéliennes. Comme Federigo Enriquès4, Hermann Weyl considère que la réflexion
épistémologique appliquée à la recherche physico-mathématique constitue l’unique
fondement apte à parachever ses recherches de manière organique ; pourtant, parvenu à
ce point de son itinéraire intellectuel avec certaines convictions, il considère qu’il est
nécessaire de réfléchir sur la validité réelle de ces préceptes.

Weyl considère la science contemporaine comme fondée sur de l’« empirico-intuitif 5 »
qui ne représente pas une variante plus ou moins stable de l’empirisme scientifique tout
court, mais qui constitue un véritable processus d’objectivation-quantification métrique
manifestant la forme de la pensée dans la réalité du monde. En ce sens, oscillant entre
fondement théorique et fondement empirique, la logique formelle joue un rôle central

1.  Lettre d’Hermann WEYL à Frank Dyson, 27 févr. 1921.
2.  WEYL, 1940a ; voir également CHANDRASEKHARAN, éd., 1968, vol. III, p. 684-709. Dorénavant,

cette référence au recueil des œuvres weyliennes sera indiquée par le sigle G. A.
3.  WEYL, 1940b.
4.  ENRIQUÈS, 1906, parvint lui aussi à la « critique gnoséologique » après avoir apporté sa contri-

bution à la géométrie algébrique ; sur cette question, voir CASTELLANA, 1990.
5.  WEYL, 1967, p. 163. Il faut considérer ici que Weyl a en tête les géométries non-euclidiennes

qu’il considère comme des structures interprétatives englobant le caractère intuitif de la géométrie
euclidienne. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 463  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



464 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

dans le divorce radical de la déduction empirico-formelle et de l’induction formelle-
empirique 6. De même, le transcendantal s’objective et se conceptualise, non plus en un
schématisme de l’entendement, mais en une forme exclusivement mathématico-analytique
dont sera tiré le modèle logique. C’est pourquoi on peut soutenir que si d’un côté la
science est fille de la philosophie, la mère – qui, en parcourant à nouveau les résultats
de la fille, rajeunit – régénère quant à elle les principes que la fille sera amenée à utiliser
en vue de porter un regard neuf sur le monde et d’atteindre de nouveaux objectifs.

Pour toutes ces raisons, Weyl considère qu’il est fondamental de reprendre l’étude
de la nature en tant qu’objet de la recherche scientifique en se confrontant à ces probléma-
tiques qui naissent des conflits engendrés par deux moments incontournables, constitutifs
du processus de recherche de la vérité : il considère comme absolument nécessaire non
seulement d’analyser ce moment où la pensée mathématique est à la portée de l’intuition
du fait de ses liens fonctionnels-formels, mais également d’instruire ce moment où la
forme en vient à s’autoanalyser, afin de dégager les principes dont elle dotera ensuite la
pensée ; c’est là ce qui va ensuite permettre de restructurer de nouvelles fonctions-formes7.

« THE MATHEMATICAL WAY OF THINKING »
ET LES PRÉSUPPOSÉS LOGIQUES 

D’UNE NOUVELLE « CONSCIENCE » SCIENTIFIQUE

« It seems to me that in the intellectual life of man two spheres can be distinguished, the
one that of doing, shaping, constructing, creating something, in which the active artist,
scientist, technician, statesman move, the other that of the reflection where the meaning
of all this activity is questioned and which one may consider the proper domain of the
philosopher 8. »

À l’occasion du bicentenaire de la fondation de l’université de Pennsylvanie, Weyl
participa à un séminaire d’études sur l’histoire de la Mathématique en proposant le
thème : « The mathematical way of thinking ». À travers une analyse des phénomènes
relativistes et une étude des groupes ainsi que des rapports qu’ils entretiennent avec la
mécanique quantique, Weyl s’était aperçu qu’Einstein avait apporté une contribution
encore plus profonde que celle qui était en train de se concrétiser dans le champ de la
recherche. Weyl soutient alors que la pensée d’Einstein, peut-être par la faute même du
physicien allemand, se voyait limitée à la recherche scientifique pure, et qu’elle n’était
pas exploitée dans toutes ses possibilités 9. « The mathematical way of thinking » est un
essai qui vise à reprendre l’interprétation épistémologique des contributions scientifiques
dans la perspective d’une crise pérenne des fondements 10.

6.  WEYL, 1967, p. 77-78.
7.  Voir G. A., et plus particulièrement les essais de la période 1938-1942. 
8.  WEYL, 1920, p. 12. 
9.  Pour un regard critique sur cette question, voir BERGMANN, 1954. 
10.  WEYL, 1946 ; voir également G. A., vol. IV, p. 268-279, en part. p. 279, où Weyl écrit : « From

this history one thing should be clear : we are less certain than ever about the ultimate foundations of
(logic and) mathematics. Like everybody and everything in the world today, we have our crisis »
(souligné par Weyl).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 464  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



D. RIA : HERMANN WEYL. MOTIVATIONS PHILOSOPHIQUES 465

Nous représentons la réduction de l’espace-forme à sa structure empirique en consi-
dérant l’espace comme un continu relatif, qui s’exprime logiquement dans la dépendance
d’une métrique (infinitésimale généralisée) construite pas à pas, et en opérant effectivement
de manière fonctionnelle dans le cadre d’une structure algébrico-mathématique. C’est
ainsi la relation modale qui se trouve réalisée dans la pensée mathématique ; à travers
sa propre définition (opératoire) inhérente au phénomène particulier, elle permet de
dépasser la forme du transcendantal 11. C’est enfin de cette manière que s’effectuent les
étapes nécessaires d’une construction de la métrique générale du phénomène particulier12.
Cela revient à constituer un « réalisme critico-opératoire » tel que Willem Evert Beth 13

le définit dans ses Principes logiques de la mathématique : « […] la construction d’un
système formel de type restreint qui serait ensuite élargi de manière à embrasser des
parties de plus en plus considérables de la mathématique classique […] 14. » Beth étend
son analyse en proposant cette idée comme point de contact entre la pensée mathématique
et son interprétation épistémologique, réussissant ainsi à constituer une métalogique
formelle de l’objet « pensée » qui répond au désir récurrent des philosophes comme des
scientifiques. Dès lors, par la réalisation d’une métalogique capable d’englober le mode
de penser mathématique, le pur formalisme sine rebus n’est aucunement destructuré,
et la pensée peut se concrétiser à travers la construction d’objets éidétiques utiles à
l’explication formelle du phénomène. Cette interprétation se retrouve exprimée chez
Weyl à travers l’exemple suivant :

« [...] About a month ago I hiked around Longs Peak in the Rocky Mountain National
Park with a boy of twelve, Pete. Looking up at Longs Peak he told me that they had
corrected its elevation and that it is now 14,255 feet instead of 14,254 feet last year. I
stopped a moment asking myself what this could mean to the boy, and should I try to
enlighten him by some Socratic questioning. But I spared Pete the torture, and the
comment then withheld, will now be served to you. Elevation is elevation above sea
level. But there is no sea under Longs Peak. Well, in idea one continues the actual sea
level under the solid continents. But how does one construct this ideal closed surface,
the geoid, which coincides with the surface of the oceans over part of the globe ? If the
surface of the ocean were strictly spherical, the answer would be clear. However, nothing
of this sort is the case. At this point dynamics comes to our rescue. Dynamically the sea
level is a surface of constant potential f = f ; more exactly f denotes the gravitational

11.  KANT, 1971, p. 60-61 : « Au contraire, le concept transcendantal des phénomènes dans l’espace
est un avertissement critique qu’en général rien de ce qui est intuitionné dans l’espace n’est une chose
en soi, et que l’espace n’est pas une forme des choses – mais que les objets ne nous sont pas du tout
connus en eux-mêmes et que ce que nous nommons objets extérieurs n’est pas autre chose que de
simples représentations de notre sensibilité dont la forme est l’espace, et dont le véritable corrélatif,
c’est-à-dire la chose en soi, n’est pas du tout connu et ne peut pas être connu par là. Mais on ne s’en
enquiert jamais dans l’expérience. » 

12.  Ce qui nous fait penser à la relativité des méthodes, non seulement par rapport aux sciences,
mais également par rapport à la nécessité de distinguer les différentes métriques au sein des différents
champs phénoménaux. Chaque science singulière analyse en détail un champ phénoménal particulier
et structure un relativisme « fonctionnel » critique qui, si on l’interprète du point de vue de cette
science particulière, offre plus de force explicative du réel rationnel ; et ce, grâce également à la force
éidétique particulière de la « pensée opératoire » ou épistémologique propre à chaque scientifique.

13.  BETH, 1963.
14.  BETH, 1963, p. 232.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 465  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



466 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

potential of the heart, and hence the difference of f at two points P, P’ is the work one
must put into a small body of mass 1 to transfer it from P to P’. Thus it is most reasonable
to define the geoids by the dynamical equation f = f. If this constant value of f fixes the
elevation zero, it is only natural to define any fixed altitude by a corresponding constant
value of f, so that a peak P is called higher than P’ if one gains energy by flying from P
to P’. The geometric concept of altitude is replaced by the dynamic concept of potential
or energy 15. » 

Évidemment, si la réflexion sur le simple concept opératoire de hauteur conduit à
considérer le rapport essentiel entre l’entité géométrique et le champ du potentiel gravita-
tionnel qui lui est lié, dans ses termes les plus généraux l’analyse devrait lier, de manière
tout aussi essentielle, l’espace-temps au « champ 16 » dont la nature est fortement
dépendante de sa métrique opératoire.

Pour toutes ces raisons, l’interprétation de la relativité conduira à des considérations
telles qu’elles déferont définitivement toute contribution formelle, purement éidétique,
permettant ainsi de hisser nos idées au-dessus d’une métaforme restructurée sur la base
d’une relation essentielle à la pensée, et non plus sur le fonds d’objectivité d’un réel
dénudé. Dans le cadre de cette analyse, la métaforme devrait constituer l’objet d’une
nouvelle logique de la relation qui se superpose au concept critique d’« inférence »,
concept qui assume à son tour une fonction importante aussi bien en science qu’en
philosophie. L’inférence, et à plus forte raison l’« inférence complète », constitue le point
critique de tout le dispositif logique. Weyl en déduit que :

« The principle of this inference by complete induction is as follows. In order to show
that every number n has a certain property V it is to make sure of two things : 
1) 0 has this property ; 
2) if n is any number which has the property V, than the next number n’ has the
property V. 
« This is practically impossible[…] 17. »

Il est par conséquent nécessaire de construire un halo continu (un champ) de nombres
où vérifier la propriété V qui, possédant les mêmes caractéristiques que le continu,
pourra de plus bénéficier de la possibilité d’être maniée avec une plus grande facilité.
Cette situation impose deux réflexions que Weyl assigne à la recherche épistémologique :
d’un côté, il est nécessaire d’analyser les implications théoriques de la possibilité que le
halo continu soit altéré (en tout ou en partie) par rapport à l’ensemble continu infini 18 ;
d’un autre côté, il convient de connaître les lois logiques fondamentales19 qui pourraient

15.  WEYL, 1940b, p. 711-712.
16.  EINSTEIN, 1964, plus précisément p. 175 : « Descartes n’avait donc pas tellement tort quand il

se croyait obligé de nier l’existence d’un espace vide. Cette opinion paraît absude tant que les corps
pondérables seuls sont considérés comme réalité physique. C’est seulement l’idée du champ comme
représentant de la réalité, conjointement avec le principe de relativité générale, qui révèle le sens véritable
de l’idée de Descartes : un espace “libre de champ” n’existe pas. »

17.  WEYL, 1940b, p. 713. Sur le concept d’induction complète, voir WEYL, 1967, en part., p. 33.
18.  WEYL, 1967, en part., p. 47 : « Par conséquent, pour la théorie des ensembles, il n’y a pas de

différence principielle entre le fini et l’infini. »
19.  Sur ce point, la contribution de Gödel relative à la période 1930-1931 est évidemment décisive. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 466  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



D. RIA : HERMANN WEYL. MOTIVATIONS PHILOSOPHIQUES 467

permettre une réduction de ce genre. En conclusion, se pose la question suivante : quels
sont les principes de la logique qui naissent de la limitation du fini par rapport à l’infini ?
Par bien des aspects, cette question est déjà une question riemannienne, mais Weyl
l’approfondit à nouveaux frais.

Richard Dedekind 20 avait ainsi défini un ensemble infini : « Un système S est dit
infini s’il est semblable à l’une de ses parties propres […] ; dans le cas contraire, il sera
dit système fini 21. » D’un point de vue opératoire, cette définition laisse trop de portes
ouvertes aux paradoxes. On sait, par exemple, que Bertrand Russell avait signalé à
Gottlob Frege un paradoxe dans lequel on risque de tomber dès lors qu’on pense
qu’une fonction peut se comporter comme un élément instable (ou hybride).

« w peut-il être prédiqué de lui-même ? De chaque réponse s’en suivra son opposé. Il
nous faut donc conclure que w n’est pas un prédicat. De même, il n’y a pas de classe
(conçue comme totalité) de ces classes, chacune étant prise comme une totalité, qui
n’appartiennent pas à elles-mêmes. J’en conclurai donc que, sous certaines conditions,
une collection définissable ne forme pas une totalité22. »

Par ailleurs, l’espoir de résoudre ces questions, et bien d’autres, grâce à une méthode
purement formaliste, privée de toute consistance, était déjà, à ce moment-là, un espoir
totalement dépassé 23. Toutefois, Russell, Frege et d’autres 24 restaient prisonniers des
anciennes conceptions : la logique, latu sensu, se devait d’être formaliste, et il devenait
indispensable d’acquérir un niveau d’analyse capable de réduire la formalisation
frégéo-russellienne au statut de simple cas particulier. C’est probablement ce à quoi
pensait Weyl lorsqu’il déclarait :

« You probably know Galileo’s words in the Saggiatore where he says that no one can
read the great book of nature “unless he has mastered the code, in which it is
composed, that is, the mathematical figures and the necessary relations between them”.
Later we have learned that none of these features of our immediate observation, not
even space and time, have a right to survive in a pretended truly objective world, and
thus have gradually and ultimately come to adopt a purely symbolic combinatorial
construction 25. »

La « construction combinatoire 26 », utilisée ici par Weyl, constitue un premier pas
vers une solution encore plus révolutionnaire : la résolution de la pensée mathématique

20.  Sur cet argument, voir DEDEKIND, 1872. 
21.  DEDEKIND, 1888. 
22.  Voir lettre de Russell à Frege du 16 juin 1902, in BOTTAZZINI, FREGUGLIA et TOTI RIGATELLI,

1992, p. 445-446. 
23.  Sur cet argument, voir AMBROSE, 1933, BLACK, 1933, enfin, CAVAILLÈS, 1938 (à quoi l’on

ajoutera les Réflexions sur les fondements des mathématiques publié l’année précédente chez le même
éditeur). [Ces deux derniers textes sont désormais réunis in CAVAILLÈS, 1994, respectivement p. 1-202
et 577-580 – NdT].

24.  Nous faisons ici référence à ce groupe d’auteurs membres de l’école de Cambridge. 
25.  WEYL, 1940b, p. 715.
26.  Pour une analyse des implications philosophiques de cette question, voir KNOBLOCH, 1973,

CANTELLI, dir., 1958 ; pour un approfondissement historico-philosophique, voir CORSANO, 2000.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 467  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



468 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

dans un relativisme critique appliqué à une mathématique capable d’englober la force
éidético-sémantique de la logique formelle.

Si l’on continue à penser qu’à partir de la « simple » logique des énoncés 27 on est
toujours en mesure de tirer un principe formel ou une axiomatique élémentaire 28 qui
nous permette l’usage de « règles », on risque peut-être de se condamner à construire
une spirale infinie. En réalité, rien n’interdit qu’on tire de la logique 29 des principes
exigée par le processus même de l’institution des règles, un principe encore plus
« formel ». On sera ainsi conduit à construire une métalogique de la métalogique des
principes qui nous éloigne de plus en plus de la simplification rationnelle de la réalité.
En d’autres termes, on complique la réalité au point de la transformer en quelque chose
qui n’a plus rien à voir avec la réalité qu’on voulait analyser au départ.

À la suite de Kant 30 et de Husserl, Weyl pense qu’il convient de réarticuler les
fondements de la mathématique sur un ensemble d’axiomes eux-mêmes fondés sur la
« relation 31 » et sur la « quantité ». Un petit nombre de principes généraux, régulés par
des lois univoques, permet à la pensée mathématique de se structurer non pas de
manière statique et unilatérale, mais de manière dynamique.

Le pas suivant que doit effectuer Weyl revient à approfondir la recherche d’une
relation entre le continu et son schème symbolique, ce qui le conduira à la définition de
l’« isomorphisme » :

« The connection between a given continuum and its symbolic scheme carries with it
this notion of Isomorphism ; without it and without our understanding that isomorphic
schemes are to be considered as not intrinsically different, no more than congruent figures
in geometry, the mathematical concept of a topological space would be incomplete.
Moreover it will be necessary to formulate precisely the conditions which every topological
scheme is required to satisfy 32. »

Il existe par conséquent une relation qui lie les figures isomorphes aux faits observés,
relation qui conduit à la forme générale du principe de relativité. Pour mettre l’accent
sur la valeur logique reliant les figures isomorphes d’un espace continu métrique, Weyl
relève l’importance non pas des structures objectives mais, à l’aide du concept même
d’isomorphisme, de leur relation. C’est là un passage fondamental qui, dès Raum, Zeit,
Materie 33, et d’un point de vue exclusivement analytique, lui avait permis de développer,
par le biais du principe de « congruence », l’espace métrique conçu comme extension

27.  Pour une approche philosophique des questions concernant la logique des énoncés, voir
CHOMSKY, 1970.

28.  Sur ce point, voir ZERMELO, 1908, également, CELLUCCI, dir., 1978. 
29.  Qui devra être considérée comme métalogique par rapport à la logique des énoncés. 
30.  KANT, 1971, § 8, p. 68, affirme que « si nous faisons abstraction de notre sujet, ou même seulement

de la nature subjective de nos sens en général, toute la manière d’être (Beschaffenheit) et tous les
rapports des objets dans l’espace et dans le temps et même l’espace et le temps disparaissent ». 

31.  Pour un approfondissement des implications de la relation en logique mathématique, voir
SCHRÖDER, 1890-1895, PEIRCE, 1897. Ici se développe plus spécifiquement le concept de calcul des
relations comme branche de la logique contemporaine. 

32.  WEYL, 1940b, p. 715.
33.  WEYL, 1918. Pour une analyse critique à la fois complète et à jour de cet ouvrage, voir SCHOLZ,

éd., 2001 ; toujours de Scholz, voir ses essais particulièrement précieux et explicatifs : SCHOLZ, 1994
et SCHOLZ, 1999

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 468  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



D. RIA : HERMANN WEYL. MOTIVATIONS PHILOSOPHIQUES 469

de l’espace euclidien. Toutefois, si dans Raum, Zeit, Materie, il remplaçait le principe
de congruence par un principe métrique l’englobant en tant qu’expression d’une métrique
particulière, dans ce contexte plus logique, Weyl met de côté l’objectualité du schème
statico-topologique à valeur mathématique et sa structure topologique, pour la remplacer
par un « comme » modal 34.

« Structures such as the topological schemes are to be studied in the light of the idea of
isomorphism. For instance, when it comes to introducing operators t which carry any
topological scheme S into a topological scheme t(S) one should pay attention only to
such operators or functions t for which isomorphism of S and R entails isomorphism
for t(S) and t(R) 35. »

Le concept de « groupe 36 » constitue l’un des éléments essentiels qui permettent
cette connexion : il peut fondamentalement être tiré de l’usage systématique et applicatif
des sciences mathématiques, et circonscrire en outre les formations logiques du
« formalisme critique ». Avec l’analyse groupale, on assiste à une transformation de
l’axiomatique qui se drape dans une pensée nouvelle elle-même issue de l’application
concrète du concept physique de « métrique ».

« We have seen before that topology is to be based on a full enumeration of the axioms
which a topological scheme has to satisfy. One of the simplest and most basic axiomatic
concepts which penetrates all fields of mathematics is that of group 37. »

Dès lors, le concept de « groupe » enrichit le processus herméneutique de la science
mathématique en en concrétisant la « maniabilité » analytique. Comme nous l’avons
vu, dans son indétermination déterminée le continu n’offre pas autant de clarté ni
d’agilité dans l’usage 38. D’un côté, ce point de vue impose une procédure de restructu-
ration du « formel » propre à la logique ainsi qu’une réorganisation de son constituant
« intuitif » ; de l’autre, apparaît la nécessité d’un Bild éidétique et fonctionnel en mesure
d’entrer en « relation » avec le concret réel. Que le réel soit continu ou discret, tout cela
est possible du moment qu’il est isolé et enveloppé dans son « halo de conscience 39 ».
À l’instar de l’isomorphisme géométrique, le schème topologique auquel renvoie Weyl est
interprétable comme une contribution « instantanée » (ici et maintenant) de la conscience
logique de l’espace. La relation entre isomorphisme géométrique et schème physique
repose sur la communauté d’un rapport 40 au réel qui sert de facteur dynamique dans le
« groupe-champ ». Cette relation ne dépasse pas cependant le niveau de la compréhension
immédiate, et ne saurait se constituer, du moins pas encore, en logique modale : elle est

34.  La voie ouverte par Weyl est aujourd’hui l’objet de développements extrêmement intéressants ;
nous signalons, en part., les travaux de Laurent Nottale en relativité d’échelle et ses implications :
NOTTALE, 1992, NOTTALE, 1999, NOTTALE, CÉLÉRIER et LEHNER, [submitted for publication]. Voir
également sur la question le texte récent de SCHOLZ, 2004. 

35.  WEYL, 1940b, p. 716.
36.  Sur le concept de groupe, voir GALOIS, 2000. 
37.  WEYL, 1940b, p. 716-717.
38.  Notons ici la proximité singulière de Weyl avec l’intuitionnisme. Il part du présupposé que la

résolution doit être atteinte en priorité.
39.  Étant donné l’importance de cette question, voir RIA, 2005. 
40.  Ici encore statique. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 469  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



470 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

simplement toute prête d’acquérir une valeur dynamique. Concernant la formation
analytico-mathématique et l’usage technico-scientifique de l’espace weylien, nous ne
pouvons que renvoyer à un ensemble de documents qui, à partir des années 1960, ont été
publiés dans différentes revues officielles de la communauté scientifique internationale41 :
c’est là ce que nous pourrions qualifier comme constituant le plus clair exemple
d’application de la phénoménologie husserlienne à la mathématique.

Les aspects particuliers de cette interprétation épistémologique de l’espace sont par
conséquent : a) la dimension axiomatique et la fonctionnalisation métrico-relativiste à
un fondement critique ; b) la capacité relationnelle dynamique qui permet la réduction
logique à des principes (ou axiomes logiques) réduits, mais en même temps compré-
hensifs et explicatifs ; c) le dépassement du formalisme hilbertien vers un néo-criticisme
capable de laisser la porte ouverte à la mesure, sans se réduire à l’échec par recours à
des moyens ontologico-métaphysiques totalisants.

Cette synthèse, entre interprétation formaliste issue de David Hilbert et contributions
intuitionnistes héritées de Luitzen Brouwer, ouvre la voie à une interprétation que nous
pourrions qualifier de « relativiste-critique », et qui se présente comme ouvrant une
troisième voie. Ludovico Geymonat 42 avait déjà souligné comment chez Hermann Weyl
le principe de relativité, chargé d’une nouvelle forme expressive, devient capable
d’englober le réel, non seulement en tant que principe physique, mais en tant que
« fondement » philosophico-épistémologique.

« THE GHOST OF MODALITY »
POUR UNE LOGIQUE DE LA MODALITÉ

De quelle manière la modalité exprime-t-elle et caractérise-t-elle la constitution
logico-formelle de l’espace ? C’est là le second volet épistémologique lié à la question
spatiale et qui dérive directement de la formation même de l’espace de Weyl. On a pu
affirmer que l’espace weylien constitue un continu métrique n-dimensionnel régi par
une définition de la relation, relation elle-même représentée par le principe « métrique ».
Dans son texte monumental intitulé Das Kontinuum, Weyl est allé jusqu’à mettre en
lumière les aspects logico-épistémologiques de cette relation ; mais, dans « The ghost of
modality », il revient encore sur ces questions et, cela n’est pas un hasard, à l’occasion
de la publication d’essais critiques à la mémoire d’Edmund Husserl.

La question de fond de la relation « métrique » qu’il faut clarifier repose sur la clé
catégoriale de la modalité comprise, d’un côté, comme conjugaison de la relation
analytique et, de l’autre, par opposition à la possibilité considérée comme négation
de la relation analytique. Le dispositif auquel Weyl espère parvenir doit tenir compte
de la théorie de la relativité générale ; et, dans ce contexte, le référent éidétique est

41.  FULTON, ROHRLICH et WITTEN, 1962.
42.  GEYMONAT, 1976, p. 292 : « Une position en un certain sens intermédiaire entre Hilbert et

Brouwer […] affirme H. Weyl […] repose sur la conviction que le fondement ultime de la pensée
mathématique est “la représentation de l’itération, de la succession des nombres naturels. […] ; la
succession des nombres naturels et le concept d’existence y afférant en constituent le fondement”. »
C’est là, en d’autres termes, le fondement de l’infinité des problèmes mathématiques.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 470  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



D. RIA : HERMANN WEYL. MOTIVATIONS PHILOSOPHIQUES 471

fondamentalement constitué de Husserl43, de la phénoménologie et de tout le background
logico-analytico-formel développé par le criticisme kantien dans une perspective anti-
néopositiviste. Weyl déclare que « […] there is no reason why it should remain the
monopoly of the positivistic school 44 » dans le traitement symbolique qui reste neutre,
y compris face à l’interprétation philosophique. Le fondement ou la recherche des
fondements y trouveraient une contribution importante, tant sur le plan de la formalisation
que sur celui du fondement. L’étape suivante consistera à réexaminer les fondements de la
logique classique en vue d’un travail de déstructuration-restructuration des propositions,
et ce jusqu’à l’apparition de points critiques. C’est la raison pour laquelle Weyl affirme :

« The classical logic of propositions as formalized by G. Frege, and later by Russell
and Whitehead in the Principia Mathematica, is based on the assumption that a propo-
sition puts a question to some realm of reality whose facts answer with a clear-cut yes
or no, according to which the proposition is either true or false45. »

D’après la logique classique, la proposition est donc susceptible de prendre deux
valeurs de vérité (vrai ou faux), et les « opérateurs », définis par des matrices, permettent
d’encadrer les schèmes logiques grâce à une série définie d’axiomes. Nous reproduisons
ici le tableau-résumé tel que Weyl le construit dans son essai 46.

Table CT 47

Voilà pour les relations logiques ou les axiomes de la logique classique, mais Weyl
poursuit : « The following fundamental combinations are true whatever the truth
values of the arguments a, b, c may be […] 48. »

43.  WEYL, 1940a, p. 684, affirme dès le départ : « Husserl’s philosophy developed from his endeavor
to lay bare the phenomenological roots of arithmetic and logic. The present occasion might therefore
not be unfitting for a mathematician to survey the attempts made in symbolic logic to account for an
idea of such paramount importance as that of possibility. »

44.  WEYL, 1940a, p. 684.
45.  WEYL, 1940a, p. 684. 
46.  On tiendra plus particulièrement compte du rôle joué par l’opérateur implication et par le

schème correspondant de l’inférence, car on verra plus loin qu’il fut un objet de polémique entre
Russell et Weyl.

I (Implication) II (Negation)

1) a Æ (b Æ c) 1) (a Æ b) Æ (~ b Æ ~ a)

2) (a Æ (a Æ b)) Æ (a Æ b) 2) a Æ ~ ~ a

3) (a Æ b) Æ ((b Æ c) Æ (a Æ c) 3) ~ ~ a Æ a

III (Disjunction) IV (Conjunction)

1) a Æ * a » b 1) a « b * Æ a

2) b Æ + a » b 2) a « b * Æ b

3) (a Æ c) Æ ((b Æ c) Æ (a » b * Æc) 3 (a Æ b) Æ ((a Æ c) Æ (a Æ * b « c)

47.  WEYL, 1940a, p. 685. Il faut noter ce que Weyl ajoute en note : « This table is copied from
D. Hilbert and P. Bernays, Grundlagen der Mathematik I (Berlin, 1934), 66. »

48.  WEYL, 1940a, p. 685.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 471  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



472 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Suit un autre tableau, indiqué par le sigle CS, qui montre comment les axiomes
exprimés par le tableau CT permettent de créer des dépendances duales sur la base de
la théorie des « types ramifiés » de Russell 49.

« The arrangement of our Table CS exhibits an inherent dualism according to which the
axioms on the right-hand side follow from those on the left, and vice versa, by applying
the involution. 

Table CS 

« These axioms are true for any sets a, b, g 50. »

Dans ce jeu de constructions 51, et grâce à ces opérateurs, tous les axiomes constituent
bien des formules valides, mais des formules dépourvues de « matière » et, plus encore,
privées de « consistance 52 » ; Weyl précise d’ailleurs que :

« One has to distinguish clearly between the symbolic formulas, which are meaningless
in themselves, and the rules of procedure which tell us how to deal with the symbolic
material and whose meaning must be understood by whoever applies them. In certain
well-defined sense Table CT is complete 53. »

CONCLUSIONS

Le principe épistémologique suivant lequel il convient de distinguer les formules
(symboliques) des procédures (relations), et que Weyl met ici en évidence, appose un
fondement transcendantal (au sens kantien du terme) au formalisme. Cet aspect n’a pas
été suffisamment mis en évidence, à tel point que la polémique avec Russell sur la fonction

49.  RUSSELL, 1908 ; ici in RUSSELL, 1962. 

~ ~ a = a

~ 0 = w ~ w = 0

~ (a « b) = (~ a) » (~ b) ~ (a » b) = (~ a) « (~ b)

a » 0 = a a « w = a
a « 0 = 0 a » w = w
a » (~ a) = w a « (~ a) = 0

a « b = b « a a » b = b » a
(a « b) « g = a « (b « g) (a » b) » g = a » (b » g)
a « (b » g) = (a « b) » (a « g) a » (b « g) = (a » b) « (a » g)

50.  WEYL, 1940a, p. 688.
51.  Pour un approfondissement du concept de « construction » pris en un sens plus épistémologique

et plus particulièrement orienté sur l’œuvre de Bachelard, voir ALUNNI, 1999. 
52.  WEYL, 1929, p. 156 sq. 
53.  WEYL, 1940a, p. 678.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 472  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



D. RIA : HERMANN WEYL. MOTIVATIONS PHILOSOPHIQUES 473

de l’opérateur implication Æ est le plus souvent réduite à un débat purement linguistico-
nominal 54.

« Perhaps Russell was unfortunate and invited misunderstandings by calling the
operator Æ implication. The implication expressed in the first antecedent of the syllogism :

All men are mortal
Socrates is a Man
Socrates is mortal

« states that
x being man Æ x being mortal

« holds good for all individuals x. We are here concerned with propositional functions
U(x) or predicates referring to an arbitrary element x in a certain “field” or “space” w
of individuals or “points”. […] The regions or “sets” a thus correspond to the possible
predicates U(x) concerning a variable point x in w ; a is the extension of U(x) encom-
passing all points x for which U(x) holds 55. »

On pourra suivre une analyse comparable pour la relation de congruence 56, en se
souvenant que le dépassement de la conception classique de l’espace en faveur de cette
métrique était conditionné par cette relation, et comment ce dépassement de la logique
classique au profit d’une interprétation modale était lui-même toujours fondé sur cette
relation. Weyl affirme :

« So far the axioms deal with but one class of objects, namely sets. Points and their
relationship to sets could conveniently be introduced by expressing the fact that a
point x lies or does not lie in a set x as ( x ; x ) = I or ( x ; x ) = 0 respectively 57. »

Cette expression classique dont les prédicats renvoient aux valeurs de vérité et de
fausseté, dépasse, dès le départ, les limites de la logique classique (et, à la vérité, les limites
de la théorie des types de Russell) en rouvrant la question modale d’un tout autre point de
vue. Ainsi, très précisément dans une polémique ouverte avec Russell, Weyl déclare :

« The first serious attempt to reopen the way to a logic of modality which had been
barred by the Principia Mathematica was made by C. I. Lewis’s system 58 of “strict

54.  Sur cette polémique, voir Hermann Weyl, « Mathematics and logic. A brief survey serving as a
preface to a review of The philosophy of Bertrand Russell », in G. A., vol. IV, p. 268-279 ; voir également,
Hermann Weyl, « Review : The philosophy of Bertrand Russell », in G. A., vol. IV, p. 599-608. 

55.  WEYL, 1940a, p. 678.
56.  Comme l’affirme Hans Reichenbach : « Le choix d’une géométrie demeure arbitraire tant que

n’a pas été spécifiée la définition de la congruence. Une fois cette définition établie, la question de
savoir quelle géométrie s’adapte à l’espace physique devient une question empirique », in SCHILPP,
1949, vol. I, p. 295. Le choix de Weyl, proche des positions de Reichenbach, suit une direction décidément
différente de WHITEHEAD, 1920, chap. VI, p. 128 : « La congruence est un exemple particulier du fait
fondamental de la recognition. Dans la perception nous reconnaissons. Cette recognition ne concerne
pas seulement la comparaison d’un facteur naturel posé dans la mémoire avec un facteur posé par la
conscience sensible immédiate. La recognition intervient dans le présent sans aucune intervention
de la pure mémoire. » 

57.  WEYL, 1940a, p. 689.
58.  SHEARMAN, 1906 ; également MACCOLL, 1906. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 473  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



474 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

implication”. Lewis missed in Russell’s “material implication” Æ the binding moment
of valid inference 59. »

Cet opérateur qui, d’après Weyl, a poussé Russell 60 à l’erreur, a été injustement limité
au cas de l’implication matérielle. S’impose dès lors une distinction entre la règle
d’inférence et l’opérateur. Weyl insiste sur ce point :

« [...] The assumptions, e.g., of Principia Mathematica, imply the theorems in the same
sense that a false proposition implies anything. I believe that this argument has lost all
power by to clear distinction between the formulas of the system in which the
symbol Æ occurs and the rules of procedure including the rule of inference (F) according
to which the game of deduction is played61. “Valid inference” is established by my
acting upon the formulas according to rules which I understand how to apply ;
while Æ is part of the meaningless formulas. Thus Hilbert’s distinction between mathe-
matics and meta-mathematics seems to contain a more complete and radical formulation
of what Lewis was aiming at by opposing strict to material implication. Lewis himself
holds that the true or strict implication expresses the necessity of a Æ b ; and thereby
he resorts to the correlative modal ideas of necessity and impossibility. (Impossibility
of a is equivalent to necessity of ~ a.) 62. »

C’est là un élément fondamental pour la rencontre des différentes structures logiques.
D’après la pensée de Weyl, il convient de continuer l’œuvre de reconstruction éidétique
qui seule aurait permis de poursuivre la reconstruction de l’« architectonique de la
connaissance » en vue de la progression du savoir.

« Let us return to fundamentals. The basic assumption of the strict alternative of true
and false, characteristic for classical logic, leaves no room for bridging the abyss by
“perhaps” or “possibly”. However, the major part of statements in our everyday life
which have vital meaning for us and our communicants are not of this rigorous nature.
A given hue may be more or less grey instead of pure black or pure white. We may find
it too arbitrary or even impossible to set exact boundaries in a continuum. By far the
most important examples are provided by statements about the future 63. »

En réalité, nous sommes désormais face à une situation du genre : « Under the most
favourable circumstances likelihood will be measurable probably 64. »

59.  En ce qui concerne l’inférence, voir GOODMAN, 1954. Pour cette citation, voir WEYL, 1940a,
p. 690.

60.  Un large débat sur la question de l’implication a vu le jour dans les années 1950-1960. Signalons
ici quelques références : SELLARS, 1957, BURKS, 1951. 

61.  Aldo Gargani a amplement traité de ces questions ; signalons, en part. : GARGANI, 1975. Par
ailleurs, un cadre problématique allant dans le sens poursuivi ici a été présenté par Charles Alunni dans
son habilitation à diriger des recherches, soutenue le 15 novembre 2003 à l’École normale supérieure
de Paris, voir Charles ALUNNI, Tradition-Transmission-Traduction. L’action d’un foncteur universel,
tapuscrit, Paris, École normale supérieure, 2003.

62.  WEYL, 1940a, p. 691.
63.  WEYL, 1940a, p. 693. 
64.  WEYL, 1940a, p. 695.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 474  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



D. RIA : HERMANN WEYL. MOTIVATIONS PHILOSOPHIQUES 475

Ce qui signifie que le « peut-être » appartient non seulement à la possibilité mais,
surtout, à la nécessité de sa mesure, et que la « nouvelle logique » doit prendre en compte
ce fait nouveau. Pour l’espace compris de manière topologique, cela implique que :

« Because of the inevitable vagueness of localization in a continuum, the logic of predi-
cates or sets, of which the reader was reminded in section I, is of doubtful application
if the space w is a continuum, in particular for the phase space of a physical system.
Aristotle in discussing Zeno’s paradox remarks : “The movement does not move by
counting […]. By dividing the continuous line into two halves one takes the one point
for two ; one makes it both beginning and end. But if one divides in this manner, neither
the line nor the motion are any longer continuous”, and he concludes significantly :
“In the continuous there is indeed an unlimited number of halves, but only potentially,
non actually” 65. »

Weyl met ensuite l’accent sur une question importante qui engage de vastes problé-
matiques, essentiellement liée au formalisme hilbertien et qui imprime une inflexion
vers l’intuition dans la formation axiomatique de la logique. Il écrit :

« Hilbert’s formulas consist of four kinds of symbols : constants (like 0, I), variables
(x, y…), operators (like the logical operators ~, «, » or the arithmetical operators +, *),
quantifiers. The most important quantifiers are “any” (x) and “there is” ($x). The
formulas (x)U(x), ($x)U(x) correspond to the propositions “U(x) holds for all x”, and
“There is an x for which U(x) holds”. The quantifiers bear a variable x as index, and
“bind” that variable in the whole following formula U(x). An exact description is given
of the way in which the symbols combine to form formulas. A formula without free
variables may be called a closed formula ; in our mathematical game they correspond
roughly to individuals or individual propositions. Let b be a closed formula and U a
formula which contains only one free variable x. We denote by U(b) the closed formula
arising from U if one replaces the variable x wherever it occurs free, by the whole
expression b. Hilbert and von Neumann maintain the table CT in the sense that its rules
furnish axioms if one takes for a, b, c, any closed formulas. About quantifier (x) they
first stipulate the rule 

(x)U Æ U(b)

« with the notation just explained. In order to make possible conclusions resulting in a
“general” statement (x)U, Hilbert is bold enough to combine the ideas of “any” and
“there is” with Zermelo’s axiom of choice by inventing a quantifier rx, called represen-
tative. The idea is that a predicate U will hold for any individual x if it holds for
representative rxU of U. Or, translated into an axiomatic rule with the same notations
as before :

U(r x U) Æ (x)U

« Similarly for existence. The syllogism (F) remains the only rule of inference. We are
now very far from claiming the rules in Table CT as universal truths which have a crystal-
clear significance and are indubitably true irrespective of the propositions a, b, c and
the field of reality with which they deal. But we incorporate them, together with the

65.  WEYL, 1940a, p. 697-698.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 475  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



476 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

“transcendental” logical axioms (12), (13), as an intrinsic part into the symbolic edifice
of mathematics. As soon as we argue “mathematically” about the consistency of the
whole system, our reasoning is not governed by the axioms but by sheer evidence 66. »

En conclusion, nous dirons que notre analyse a permis de dégager certains points
théoriques fondamentaux qui constituent les véritables nœuds interprétatifs de la pensée
de Weyl. Ces points nodaux sont les suivants : une « axiomatique logico-transcendantale » ;
une structure symbolico-formelle fondée sur des bases logico-modales transcendantales ;
un continu caractérisé par une métrique définie pas à pas 67. Ils représentent les pilastres
d’un choix tout autre qu’escompté : un choix maverik. 

Demetrio RIA*

(juin 2003).
Traduit de l’italien par Charles Alunni.

66.  WEYL, 1940a, p. 702-703.
67.  À ce sujet, on peut rapporter les propos de POPPER, 1979, p. 140 : « On peut dès lors répéter ici ce

qui a été déclaré précédemment (et en accord avec Kant, Reininger, Born, et surtout Weyl) : l’objectivité
de la science s’acquiert nécessairement au prix de sa relativité (et celui qui veut l’absolu n’a plus qu’à
aller le chercher du côté de la subjectivité). » 

* Docteur en histoire de la philosophie, Dipartimento di filologia classica e di scienze filosofiche de
l’université de Lecce (Italie), mes recherches portent principalement sur la philosophie de la mathéma-
tique et de la physique et sur la pensée d’Hermann Weyl. Le présent travail constitue une synthèse de
mon doctorat de recherche intitulé L’Unité physico-mathématique dans la pensée épistémologique
d’Hermann Weyl. Ce mémoire fut achevé en juin 2003. Je me dois de remercier Charles Alunni qui, à
cette occasion, comme pour cet article, m’a beaucoup aidé par sa discussion de la plupart des thèses
présentées ; ses très nombreuses suggestions se sont avérées extrêmement précieuses. Je saisis l’occasion
pour remercier également Mario Castellana qui m’a soutenu dans ce travail, non seulement par sa
grande compétence, mais en faisant preuve de beaucoup de patience ; c’est à lui que je dois ce travail
et c’est à lui que je le dédie. Imprécisions, erreurs ou imperfections ne sauraient relever que de ma
seule responsabilité.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 476  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



D. RIA : HERMANN WEYL. MOTIVATIONS PHILOSOPHIQUES 477

LISTE DES RÉFÉRENCES

ALUNNI (Charles), 1999, « Relativités et puissances spectrales chez Gaston Bachelard », Revue
de synthèse, 4e sér., 1, janv.-mars, p. 73-110.

AMBROSE (Alice), 1933, « A controversy in the logic of mathematics », The Philosophical
Review, 42, p. 594-611.

BERGMANN (Gabriel), 1954, The Metaphysics of logical positivism, 1re éd. New York, 2e éd.
Madison, The University of Wisconsin Press, 1967. 

BETH (Willem Evert), 1963, I Fondamenti logici della matematica, dir. Ettore CASARI, Milan,
Feltrinelli.

BLACK (Max), 1933, The Nature of mathematics. A critical survey, Londres, Routledge & Kegan
Paul.

BOTTAZZINI (Umberto), FREGUGLIA (Paolo) et TOTI RIGATELLI (Laura), 1992, Fonti per la storia
della Matematica, Florence, Nuova Italia.

BURKS (Arthur Walter), 1951, « The logic of causal propositions », Mind, 60, p. 263-282, trad.
ital. in PIZZI (Claudio), dir., 1978, p. 181-203.

CANTELLI (Gianfranco), dir., 1958, La Disputa Leibniz-Newton sull’analisi, Turin, Boringhieri.
CASTELLANA (Mario), 1990, « Alle origini della “nuova epistemologia” », Il Protagora, 17-18,

p. 15-102.
CAVAILLÈS (Jean), 1938, Méthode axiomatique et formalisme, Paris, Hermann. 
CAVAILLÈS (J.), 1994, Œuvres complètes de philosophie des sciences, Paris, Hermann. 
CELLUCCI (Carlo), dir., 1978, Il Paradiso di Cantor. Il dibattito sui fondamenti della teoria degli

insiemi, Naples, Bibliopolis.
CHANDRASEKHARAN (Komaravolu), éd., 1968, Gesammelte Abhandlungen Hermann Weyl, Berlin/

Heidelberg/New York, Springer, 4 vol. (dans les notes, cette référence au recueil des œuvres
weyliennes est indiquée par le sigle G. A.).

CHOMSKY (Noam), 1970, Saggi linguistici, vol. II, Turin, Boringhieri.
CORSANO (Antonio), 2000, G. W. Leibniz, Galatina, Congedo.
DEDEKIND (Richard), 1872, Stetigkeit und irrationale Zahlen, Braunschweig, Vieweg, également

in DEDEKIND, 1931, vol. III, p. 315-334 ; trad. ital., Continuità e numeri irrazionali, dir.
ZARISKI (Oscar), Rome, Stock, 1926.

DEDEKIND (R.), 1888, Was sind und was sollen die Zahlen ?, Braunschweig, Vieweg & Sohn,
également in DEDEKIND, 1931, vol. III, p. 335-391 ; trad. ital. Che cosa sono e a cosa
servono i numeri, in ID., Scritti sui fondamenti della matematica, dir. GANA (Francesco),
Naples, Bibliopolis, 1992, § 5, définition n° 64 ; trad. franç. de Jacques MILLER et Hourya
SINACEUR, Les Nombres. Que sont-ils et à quoi servent-ils ?, Paris, Ornicar, 1979.

DEDEKIND (R.), 1931, Gesammelte mathematische Werke, dir. NOETHER (Emmy) et al.,
Brunswick, Vieweg.

EINSTEIN (Albert), 1964, La Théorie de la relativité restreinte et générale. Exposé élémentaire.
La relativité et le problème de l’espace, trad. franç. de l’allemand Maurice SOLOVINE, Paris,
Gauthier-Villars, p. 149-176.

ENRIQUÈS (Federigo), 1906, I Problemi della scienza, Bologne, Zanichelli.
FULTON (Thomas), ROHRLICH (Frank) et WITTEN (Louis), 1962, « Conformal invariance in physics »,

Review of Modern Physics, vol. XXXI, juil., p. 442-457.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 477  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



478 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

GALOIS (Évariste), 2000, Scritti matematici, dir. TOTI RIGATELLI (Laura), Turin, Boringhieri.
GARGANI (Aldo), 1975, Il Sapere senza fondamenti, Turin, Einaudi.
GEYMONAT (Ludovico), 1976, Storia del pensiero filosofico e scientifico, vol. IX, Milan, Garzanti.
GOODMAN (Nelson), 1954, Fact, fiction and forecast, Cambridge, Harvard University Press,

trad. ital., Fatt, ipotesi e previsioni, Rome/Bari, Laterza, 1985, trad. franç. de Pierre JACOB,
Faits, fictions et prédictions, Paris, Minuit, 1985.

KANT (Emmanuel), 1971, Critique de la raison pure, trad. franç. André TREMESAYGUES et
Bernard PACAUD, Paris, Presses universitaires de France.

KNOBLOCH (Eberhard), 1973, Die mathematischen Studien von G. W. Leibniz zur Kombinatorik,
Wiesbaden, Franz Steiner Verlag (Studia Leibnitiana Supplementa, vol. XI). 

MACCOLL (Hugh), 1906, Symbolic Logic and his applications, Londres, Longmans.
NOTTALE (Laurent), 1992, « The theory of scale relativity », International Journal of Modern

Physics A, vol. VII, 20, p. 4899-4936.
NOTTALE (L.), 1999, « The scale-relativity program », Chaos, Solitons & Fractals, vol. X, 2-3,

p. 459-468.
NOTTALE (Laurent), CÉLÉRIER (Marie-Noëlle) et LEHNER (Thierry), [submitted for publication],

Gauge field theory in scale relativity, <arXiv:hep-th/0307093>. 
PEIRCE (Charles Sanders), 1897, « The Logic of relatives », The Monist, 7, p. 161-217.
PIZZI (Claudio), dir., 1978, Leggi di natura, modalità, ipotesi. La logica del ragionamento

contrafattuale, Milan, Feltrinelli. 
POPPER (Karl Raimund), 1979, Die Beiden Grundprobleme der Erkenntnistheorie, Tübingen,

Mohr, ici trad. franç. de Christian BONNET, Les Deux Problèmes fondamentaux de la théorie
de la connaissance, Paris, Hermann, 1999.

RIA (Demetrio), 2005, L’Unità fisico-matematica nel pensiero epistemologico di Hermann Weyl,
Galatina, Congedo.

RUSSELL (Bertrand), 1908, « Mathematical logic as based on the theory of types », American
Journal of Mathematics, 30, p. 222-262.

RUSSELL (B.), 1962, Logic and knowledge. Essays 1901-1950, 1re éd. Londres, Allen & Unwin,
1956, ici trad. ital., ID., Logica e conoscenza. Saggi 1901-1950, Milan, Longanesi.

SCHILPP (Paul Arthur), dir., 1949, Einstein Philosopher-Scientist, New York, Tudor.
SCHOLZ (Erhard), 1994, « Hermann Weyl’s contribution to geometry, 1917-1923 », in ID.,

The Intersection of history and mathematics, Bâle, Birkhäuser, p. 203-230.
SCHOLZ (E.), 1999, « Weyl and the theory of connections », in GRAY (Jeremy), dir., The Symbo-

lical Universe. Geometry and physics, 1890-1930, Oxford, Oxford University Press,
p. 260-294.

SCHOLZ (E.), éd., 2001, Hermann Weyl’s Raum, Zeit, Materie and a general introduction to his
scientific work, Bâle, Birkhäuser.

SCHOLZ (E.), 2004, « Hermann Weyl’s analysis of the “problem of space” and the origin of gauge
structures », Science in Context, 17, p. 165-197.

SCHRÖDER (Ernest), 1890-1895, Vorlesungen über die Algebra der Logik (Exakte Logik), Leipzig,
Teubner, 3 vol.

SELLARS (Wilfrid), 1957, « Counterfactuals, dispositions, and the causal modalities », in FEIGL

(Hendrik), SCRIVEN (Martin) et MAXWELL (George), éd., Minnesota Studies in the Philosophy
of Science, vol. II, Minneapolis, MN, University of Minnesota Press, p. 225-308, trad. ital.
in PIZZI (Claudio), dir., 1978, p. 130-155.

SHEARMAN (Arthur), 1906, The Development of symbolic logic. A critical-historical study of the
logical calculus, Londres, William and Nortage.

WEYL (Hermann), 1918, Raum, Zeit, Materie, Berlin, Springer.
WEYL (H.), 1920, « Axiomatic versus Constructive procedures in mathematics », publication

posthume sous la dir. de Tito TONIETTI, The Mathematical Intelligencer, vol. VII, 4, 1985,
p. 10-17.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 478  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



D. RIA : HERMANN WEYL. MOTIVATIONS PHILOSOPHIQUES 479

WEYL (H.), 1929, « Consistency in mathematics », The Rice Institute Pamphlet, 16, p. 245-265,
ici in G. A., vol. III, p. 150-169.

WEYL (H.), 1940a, « The ghost of modality », in FARBER (Marvin), éd., Philosophical essays in
memory of Edmund Husserl, Cambridge, MA, Harvard University Press, p. 278-303, ici
in G. A., vol. III, p. 684-709.

WEYL (H.), 1940b, « The mathematical way of thinking », Science, 92, p. 437-446, ici in G. A.,
vol. III, p. 710-718.

WEYL (H.), 1946, « Mathematics and Logic. A brief survey serving as a preface to a review of
The Philosophy of Bertrand Russell », The American Mathematical Monthly, 53, p. 2-13.

WEYL (H.), 1967, Filosofia della matematica e delle scienze naturali, trad. ital. Alfonso CARACCIOLO

DI FORINO, Turin, Boringhieri.
WEYL (H.), 1994, Le Continu et autres écrits, notes introductives et trad. de Jean LARGEAULT,

Paris, Vrin (Mathesis).
WHITEHEAD (Alfred North), 1920, Le Concept de nature, ici trad. franç. de Jean DOUCHEMENT,

Paris, Vrin, 1998.
ZERMELO (Ernst), 1908, « Untersuchungen über die Grundlagen der Mengenlehre I », Mathema-

tische Annalen, vol. LXV, p. 261-281.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 479  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



=RevSynt 126(2) FM.book  Page 480  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 481-525.

COMPTES RENDUS

PHILOSOPHIE

François LURÇAT, Le Chaos. Paris, Presses universitaires de France, 1999. 11,4 ¥ 17,5,
128 p., bibliogr. (Que sais-je ?, 3434).

Après la claire et vivante présentation du chaos, due à Ivar Ekeland et parue chez Flam-
marion en 1995, voici un autre ouvrage destiné à renseigner les « non-initiés » sur les plus
récentes avancées dans le domaine de la physique. Conscient de ce que, sans mathématiques,
on ne peut donner qu’une image « un peu floue » de la théorie des processus chaotiques,
François Lurçat a cependant préféré aux équations une approche géométrique simple destinée
à faire comprendre de quoi il s’agit et de quoi il ne s’agit pas quand on parle de chaos, afin
de mieux appréhender la portée philosophique de ce courant scientifique.

L’auteur rappelle d’abord les éléments d’une analyse du mouvement. Depuis Galilée et
Newton, la science physique a renoncé à une explication complète du « système du
monde » ; elle peut rendre compte de la loi du mouvement, mais les conditions initiales de
ce dernier sont hors de sa portée. Si une pierre a été lancée de tel point de la surface terrestre,
dans telle direction et avec telle vitesse, la physique ne peut nous le dire, mais elle peut
déterminer quel sera le mouvement de la pierre pour des conditions initiales déterminées.
Ainsi, pour un mobile donné, assimilé à un point matériel, l’espace de phase inclut non
seulement ses positions mais encore ses vitesses. C’est un espace abstrait à six dimensions,
trois pour la position, trois pour la vitesse, qui correspond à une position et à une vitesse
déterminées du mobile. L’avantage de cette abstraction est considérable : si, en effet, par un
point de l’espace passent une infinité de trajectoires possibles du mobile, par l’espace de
phase, en revanche, passe une trajectoire de phase possible et une seule. On peut ainsi
étudier la dynamique de ce mobile, à savoir les forces qui infléchissent son mouvement.
Pour calculer la trajectoire des planètes, Newton a recours à l’approximation keplérienne
dans laquelle chaque planète est supposée seule avec le Soleil.

Les successeurs de Newton dépassent cette approximation, en tenant compte de l’inter-
action des planètes entre elles dans l’étude du « problème des trois corps » : on calcule
l’effet de cette interaction en effectuant successivement de petites corrections à l’approxi-
mation keplérienne. Cette conception de la dynamique est appelée aujourd’hui la « conception
classique » : pour un système dynamique ainsi envisagé, l’énergie est une constante du
mouvement ; on dit alors que ce système est intégrable, ses mouvements étant quasi pério-
diques et prévisibles avec une très bonne approximation.

Mais certains systèmes déterministes ont des propriétés stochastiques. James Clerk
Maxwell avait déjà discuté du problème de la sensibilité aux conditions initiales, relayé en
cela par Ludwig Boltzmann qui, étudiant la cinétique des gaz, y introduisait le calcul des

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 481  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



482 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

probabilités : l’existence de conditions instables rend impossible l’exacte prévision des
événements futurs. Henri Poincaré montrait alors qu’il existe des trajectoires instables dont
une des propriétés est la stochasticité : ainsi le hasard peut être présent dans la structure
d’une trajectoire unique. Une suite de mouvements correspondant à une telle trajectoire a
les mêmes propriétés statistiques qu’une suite obtenue en jouant à pile ou face. On démontre
alors que le fait de posséder des trajectoires stochastiques est une propriété très générale des
systèmes dynamiques. Tandis qu’une trajectoire régulière reste confinée sur un tore invariant
de dimension deux, une trajectoire stochastique parcourt toute une « surface » de dimension
trois, appelée la « surface d’énergie ». En partant d’un système intégrable et en y introduisant
une perturbation dont l’intensité augmente, les constantes du mouvement sont « détruites », la
trajectoire devient très irrégulière, sa forme très embrouillée : elle est sensible aux conditions
initiales, elle est chaotique.

Compte tenu de ces résultats, il n’est plus du tout certain que les mouvements des astres
dans le système solaire soient exactement quasi périodiques, le contraire étant même très
probable. On peut le montrer en étudiant certaines perturbations relatives aux astéroïdes,
ainsi que le phénomène des météorites, ces objets extraterrestres qui tombent sur la Terre.
On définit ainsi des « bouffées d’excentricité » qui affecteraient ces corps et rendraient leur
comportement chaotique. Une rétrospective historique de l’étude du mouvement des planètes
démontre que les solutions exactes rêvées par Pierre Simon Laplace et Urbain Le Verrier, au
XIXe siècle, ne convenaient qu’à des systèmes intégrables. Depuis les recherches de Poincaré,
on conjecture que le système solaire ne constitue pas un tel système intégrable. C’est ce que
montrent les travaux récents de Jacques Laskar. Ce physicien élimine les échelles de temps
courtes et remplace chaque planète par une sorte de train de poussière dont la masse totale
est celle de la planète, et qui tourne sur l’orbite à la même vitesse qu’elle. En intégrant des
équations moyennées sur une durée de plus de deux cents millions d’années, Laskar montre
que les mouvements des planètes intérieures sont chaotiques, possédant la propriété fonda-
mentale de sensibilité aux conditions initiales. Ce ne serait pas le cas des planètes extérieures.
Qu’en est-il alors du vieux problème de la stabilité du système solaire ? Sur une durée de
l’ordre de dix millions d’années, on peut considérer, à une bonne approximation près, que le
mouvement du système solaire est quasi périodique, ce qui autorise à employer les méthodes
de calcul classique. Mais, au-delà de cent millions d’années, on ne peut plus du tout prévoir
le mouvement. L’étude n’en devient pas pour autant impossible : on parle de « stabilité
marginale » du système solaire.

L’auteur a jusqu’ici envisagé des systèmes dynamiques hamiltoniens, objets mathéma-
tiques représentant des objets physiques sans amortissement. Les effets de faibles frottements
peuvent certes le plus souvent être ignorés en commettant une erreur négligeable. Cepen-
dant, un système dissipatif, plus proche de la réalité physique qu’un système hamiltonien,
ne les ignore pas : son énergie ne se conserve pas, mais décroît au cours du temps. Ainsi, un
système dissipatif isolé évolue plus ou moins vite vers un état d’équilibre, il tend à s’arrêter.
D’autres systèmes dissipatifs, une montre à quartz par exemple, qui reçoivent de l’énergie
de l’extérieur, n’évoluent pas vers un état d’équilibre : leur mouvement est « entretenu » et
tend vers un mouvement déterminé, appelé « état de régime », indépendant des conditions
initiales ; on dit alors que la trajectoire de phase tend vers un attracteur. Pour des conditions
initiales quelconques, le mouvement commence par une période transitoire pendant laquelle
la trajectoire de phase se rapproche de l’attracteur ; ensuite, elle se confond pratiquement
avec l’attracteur. L’application logistique fournit un modèle simple de plusieurs propriétés
du chaos dans les systèmes dissipatifs. Les périodes du mouvement doublent en cascade
jusqu’à atteindre une valeur appelée « critique ». Au-delà de cette valeur, la situation
devient très compliquée : il n’y a plus aucune périodicité, aucune régularité d’aucune sorte.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 482  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 483

La cascade des doublements de période est une propriété universelle des systèmes dyna-
miques, et l’on retrouve des propriétés chaotiques dans une série de phénomènes physiques
extrêmement variés.

C’est le cas par exemple d’un robinet qui goutte. On ouvre un robinet, très peu, de
manière qu’il laisse échapper les gouttes une par une. C’est un phénomène périodique. Mais,
en augmentant très doucement l’ouverture, on observe à un moment donné une transition :
au lieu de gouttes se succédant régulièrement, on a deux gouttes, puis un intervalle de temps
plus long, puis à nouveau deux gouttes, et ainsi de suite, ce qui correspond au doublement
de la période. Lorsqu’on augmente encore l’ouverture du robinet, il vient un moment où les
gouttes se mettent à tomber à un rythme complètement irrégulier : on est passé à un système
chaotique. Une analyse des considérations bien connues d’Edward Lorenz sur le chaos en
météorologie mène au célèbre « effet papillon » : le battement des ailes d’un papillon au
Brésil peut-il déclencher une tornade au Texas ? Lurçat étudie encore les phénomènes soumis
à des « attracteurs étranges », ainsi que la turbulence.

Des « réflexions » concluent l’ouvrage, reliant physique et considérations philosophiques.
Le chaos marque une étape dans l’histoire de la physique et de disciplines voisines, en
premier lieu l’astronomie. Grisés par les succès de Newton et de ses successeurs, savants et
philosophes des XVIIIe et XIXe siècles avaient cru que toutes les sciences pouvaient se
construire sur le modèle newtonien. Même si ce n’est pas le cas, il convient cependant de
refuser les courts-circuits du « tout est chaos » : si la plupart des systèmes dynamiques ont
des trajectoires chaotiques, ils ont aussi des trajectoires régulières. Ainsi, le chaos ne détruit
pas la physique classique, mais y introduit des « remaniements », en circonscrivant mieux le
domaine de validité du déterminisme et les limites apportées à la prévisibilité absolue, telle
que l’établissait par exemple Laplace au début du XIXe siècle. Comme l’indique Lurçat,
« l’avènement du chaos met une fois de plus en évidence le caractère conservateur des révo-
lutions scientifiques ». Il convient également de ne pas oublier que « déterminisme » est un
mot polysémique : des trajectoires mathématiquement chaotiques peuvent être physiquement
stables et toute discussion sur le déterminisme doit tenir compte des échelles de temps consi-
dérées. Le hasard est bien autre chose que « le nom donné à notre ignorance » : Poincaré
faisait de l’instabilité la caractéristique objective des phénomènes fortuits. De même, les
trajectoires stochastiques, tout en obéissant au déterminisme mathématique, ont des propriétés
aléatoires. Ainsi, le concept de chaos, au-delà des abus qui l’ont grevé, se révèle très
fécond : on comprend mieux aujourd’hui que l’unité des mathématiques et de la physique,
déniée par les Anciens au nom de l’imperfection nécessaire du monde sublunaire, n’est pas
une plate identité, mais une « dualité unifiée ». Enfin, le chaos précise notre conception du
hasard et contribue à expliquer des phénomènes naturels inexplicables dans le cadre de la
physique classique.

L’ouvrage, parfois technique mais jamais abscons, permet au lecteur profane de s’initier
à un important courant de la physique contemporaine, tout en comprenant ses enjeux scien-
tifiques et philosophiques. L’objectif de l’auteur est ainsi parfaitement atteint : toujours aussi
simple qu’exact, il nous apprend ce qu’est le chaos et nous permet d’en élaborer les consé-
quences dans l’ordre de réflexions qui nous intéresse. Nous ne saurions trop recommander
la lecture de cette remarquable synthèse.

Jean-Marc ROHRBASSER

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 483  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



484 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Samuel SORBIÈRE, Discours sceptiques. Éd. critique établie et prés. par Sophie GOUVERNEUR.
Paris, Honoré Champion, 2002. 15,5 ¥ 22,5, 107 p. (Libre pensée et littérature clandes-
tine, 10).

Comme souvent dans les textes répertoriés comme « libertins », c’est l’usage spécifique
de différentes traditions philosophiques qui en constitue le libertinage. Les Discours sceptiques
de Samuel Sorbière ne font pas exception. En effet, en s’appuyant d’une part sur la tradition
machiavélienne de la raison d’Etat et sur le contractualisme hobbien, d’autre part sur
l’anthropologie sceptique de Montaigne (qui propose une réévaluation de la barbarie) et sur
son éthique sceptique (qui, au mépris des morales inaccessibles et des affaires du monde,
conseille de « se tenir sur soi »), ces Discours sceptiques se prêtent à une double lecture
dont l’enjeu est politique, et dans une moindre mesure moral. La première lecture, qui tire
parti de la tradition machiavélienne et hobbienne, « développe une théorie de l’obéissance
selon laquelle un pouvoir fort est nécessaire à la conservation de la paix civile » (p. 33) et
tend ainsi à une apologie du despotisme présenté comme le modèle de perfectionnement du
régime monarchique. La seconde, qui s’appuie sur la tradition sceptique, tourne le dos à
l’orthodoxie pour inviter à une réflexion sur l’autonomie politique et sur les moyens d’y
parvenir, en légitimant une pratique de la dissimulation qui relève de la résistance à
l’oppression (p. 14).

 L’Essai sur la pensée politique de Sorbière de Sophie Gouverneur qui expose cette
interprétation est d’autant plus convaincant qu’il procède de la réinsertion des Discours
sceptiques dans l’œuvre (méconnue) de Sorbière. La référence à la Lettre sur le gouvernement
des Provinces-Unies (extraite des Lettres et discours de M. de Sorbière sur diverses matières
curieuses), où Sorbière fait l’éloge du gouvernement républicain, accrédite la thèse selon
laquelle le pouvoir fort recommandé par Sorbière vaut seulement comme expédient face à la
barbarie des monarchies européennes qui accumulent les inconvénients (inégalités et
violence) liés à une socialisation continue. Il apparaît alors, et ce bien plus clairement qu’à
la seule lecture des Discours sceptiques, que la défense du despotisme à laquelle procède
Sorbière ne peut valoir que comme un moindre mal qui n’exclut pas la recommandation
d’un gouvernement républicain, conçu sur le modèle des Provinces-Unies, dans lequel l’usage
civil de la liberté naturelle serait compatible avec la paix, la sécurité, et le bonheur des
citoyens. 

Ceci ne signifie pas pour autant que les Discours sceptiques de Sorbière ne doivent au
scepticisme que leur titre. Pourquoi n’y aurait-il pas, comme le suggère Gouverneur, « une
hésitation fondamentale de Sorbière sur la définition de la nature humaine et par conséquent
du meilleur régime politique » (p. 33) ? La question mérite d’être posée, car si l’argumentation
sceptique de Sorbière héritée des sceptiques grecs (pratique de l’isosthénie chère à Sextus
Empiricus) paraît être un moyen rhétorique habile pour présenter sans faire scandale des
thèses audacieuses, « la palinodie permet[tant] de déplacer sans cesse le lieu de parole,
évitant ainsi les accusations d’impiété ou d’immoralité qu’il a pourtant provoquées »
(p. 49), il semble bien que Sorbière, à la suite de Montaigne, s’interroge sceptiquement sur
la nature humaine. Il s’y réfère, ou bien pour dire que l’homme civilisé s’est construit un
naturel (par le biais de l’éducation notamment) dont il ne peut s’extraire (ce qui met hors de
portée un discours sur la nature originelle), ou bien pour s’essayer à discourir sur cette
nature première en invoquant soit la malignité originelle des hommes, soit l’heureuse liberté
dont ils jouissent à l’état de nature (dont les sauvages d’Amérique fournissent un échan-
tillon représentatif). Ainsi, la lecture des Discours sceptiques de Sorbière confirme que le
point aveugle (plus que la doctrine cachée) des écrits dits « libertins » d’inspiration sceptique
réside dans leur discours sur la nature, et en particulier sur la nature humaine : elle révèle à

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 484  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 485

la fois la difficulté insurmontable (aux yeux des sceptiques) qu’il y a à déterminer une
nature et la grande difficulté éprouvée par le sceptique à se passer de ce concept. 

Toutefois, si l’on est attentif à l’argumentation des Discours, il semble que l’usage rhétorique
du scepticisme prime : si scepticisme et libertinage y sont inévitablement associés, c’est
parce que le souci de soi montanien – que Sorbière reprend à son compte – est incompatible
avec toute forme de gouvernement qui ne préserve pas la liberté d’action et d’expression
que le philosophe revendique pour lui-même. Et il va de soi que cette liberté ne peut être
exercée dans un régime despotique (qui la ruine), régime que Sorbière ne peut donc pas
défendre sérieusement dans ses Discours, même si c’est ce à quoi il s’emploie explicitement.
Ce décalage entre la démarche explicite de chaque discours d’une part, et la reconstitution
laborieuse de la cohérence de l’argumentation considérée dans la continuité implicite des
trois discours d’autre part, n’a rien de surprenant. La forme sceptique permet précisément,
dans le contexte politique qui est celui de la monarchie absolue, d’éviter la censure sous le
coup de laquelle tomberait un texte qui oserait revendiquer purement et simplement la
liberté de se soumettre de son plein gré lorsque la raison de chacun en déciderait. Une telle
thèse ne pourrait être approuvée par l’autorité qui fait précisément l’objet de la critique, ce
qui est pourtant requis, dans la mesure où tout texte imprimé devait être soumis à une
demande d’autorisation de publication auprès de représentants du pouvoir royal. Dans ces
conditions, on comprend que l’argumentation sceptique devienne un instrument de complexi-
fication gratuite du discours philosophique, instrument grâce auquel l’auteur espère que le
lecteur prendra conscience qu’une réflexion sur la liberté politique ne peut faire l’économie
d’une critique du gouvernement monarchique. 

C’est ce qu’illustrent les pages du troisième dialogue sur les pratiques immorales des
pouvoirs et des hommes. Ces pratiques vicieuses résultent en effet nécessairement du degré
de civilisation (au sens large) auquel les Français sont parvenus. Mais si elles peuvent être
présentées ainsi, c’est grâce à la pratique sceptique du paradoxe dans laquelle elles s’inscrivent
et que l’auteur cherche à faire passer pour un pur divertissement intellectuel qui consiste à
complaire à des orateurs hors pair en leur donnant l’occasion d’exercer leurs talents de réfu-
tation dans un cadre mondain strictement privé. Toutefois, il est tellement difficile d’être
dupe de cette présentation – ne serait-ce que parce qu’elle est contraire à l’entreprise de
publication des textes – que l’on est tenté, comme le fait Gouverneur à la dernière page de
son Essai, d’appliquer aux Discours sceptiques ce que Sorbière disait du Citoyen de Hobbes
dans son « Avertissement du traducteur » : qu’il faut le publier parce qu’il est « expédient
que le peuple [soit] instruit d’une chose qui le concerne de plus près que les doctes ». Les
Discours sceptiques, tout en étant de facture sceptique, sont porteurs d’effets subversifs qui,
dans la mesure où ils ont été programmés par une argumentation sinueuse dont la finalité ne
fait aucun doute, attestent de l’existence d’une pensée politique libertine au temps de la
monarchie absolue. 

Sylvia GIOCANTI

Marsile FICIN, Les Trois Livres de la vie. Paris, Fayard, 2000. 14 ¥ 22,5, 283 p. (Corpus des
œuvres de philosophie en langue française).

Témoignant de l’intérêt grandissant porté à l’endroit de la philosophie de la Renaissance
en général, et de Marsile Ficin en particulier, dont on a fêté le 500e anniversaire de la mort
en 1999, cette édition française de l’un des grands succès littéraires des XVe et XVIe siècles,

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 485  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



486 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

le De triplici vita, dans la traduction qu’en apporta en 1582 Guy Le Fèvre de La Boderie,
Les Trois Livres de la vie, présente plus d’un intérêt. Le texte, restitué pour la première fois
en intégralité et corrigé lorsque l’édition de Bâle demeurait fautive et omettait l’important
chapitre XVI du livre III, est accompagné de quelques annexes dont le mérite est d’inviter
tant à la lecture de Ficin qu’à celle de La Boderie dont la production personnelle fut largement
influencée par le maître de l’école platonicienne de Careggi. L’Apologie de Ficin et quelques
sonnets de La Boderie sur les thèmes récurrents des Trois Livres de la vie suivent de près le
traité. Thierry Gontier se montre ainsi fidèle au projet de La Boderie évoquant dans sa dédicace
la nécessité de « faire sortir au jour » (p. 16) un traité si utile.

Car Les Trois Livres de la vie se veulent un ouvrage pratique et non une énième spéculation
comme le sont beaucoup d’autres productions de Ficin depuis la Théologie platonicienne
jusqu’au Commentaire du Banquet. Il s’agit d’un recueil de conseils avisés émanant non
tant d’un philosophe que d’un médecin et adressé à ces hommes dont la vie emprunte la
voie difficile conduisant jusqu’à la vérité : les hommes d’étude. Du fait de la noblesse de
leur recherche, les studieux méritent plus que quiconque de demeurer en bonne santé (L. I)
et de vivre longtemps (L. II). Le fait est que ces êtres méritants, tel est le constat dressé par
Ficin, négligent de prêter attention aux exigences de leur corps – qu’ils jugent inessentiel –
et, ce qui est plus grave, de leur esprit – qu’ils croient à l’abri de tout danger. La dimension
inédite du traité transparaît dans la démarche même de l’auteur qui se propose d’offrir aux
studieux, pour la première fois, des remèdes et conseils adaptés à leur constitution (« jusque
icy defaut seulement quelque medecin aux hommes studieux […] je me présente le premier
comme medecin », p. 26), renouant ainsi avec la vocation médicale de son père.

Aux recommandations du médecin-diététicien des deux premiers livres s’ajoutent les
traitements prodigués par le médecin-astrologue du livre III dont l’examen étendu manifeste
le vif intérêt de Ficin pour la iatromathématique. Dans un long mouvement ascendant, le
lecteur s’élève depuis les médecines terrestres jusqu’aux célestes – progression anagogique
typique de notre auteur pour qui l’homme peut devenir « deus quatenus ».

Cette parénétique ascendante s’intéresse donc en priorité (L. I) à ce corps dont le studieux
fait peu de cas. Il pourrait paraître surprenant que Ficin, grand représentant du platonisme
florentin, ne souscrive pas, comme son maître, au mépris du corps-tombeau et s’en soucie
au point d’y consacrer pas moins de deux livres sur trois. Or le corps devient pour Ficin la
condition matérielle d’une possible élévation jusqu’à la vérité. Si le souci de soi pris comme
fin en soi est condamnable, il est légitime de le considérer comme un moyen en vue d’une
fin supérieure. Ainsi le corps, lorsqu’il est en bonne santé devient l’indicateur de la santé de
l’âme. Ce corps renvoie non pas aux membres mais aux parties internes – organes (estomac,
foie), cerveau, dits « excellents » parce que liés à l’esprit – qui seules réhabilitent le souci de
soi. La nouveauté de ce traité réside peut-être dans cet appel que fait Ficin à l’intelligence
de ses patients pour qu’ils pensent de façon différente et nouvelle leur propre rapport au
corps. Or, pour saisir ce rapport, deux paramètres sont à considérer : 1) la vie longue et en
bonne santé est le réquisit principal d’une étude efficace ; 2) il existe des liens entre l’esprit
et le corps : la santé spirituelle implique que l’on reconnaisse l’existence de ce « psycho-
somatisme ». La notion essentielle de ce livre I est celle d’« esprit » (spiritus) que Ficin doit
à toute une tradition médicale d’influence stoïcienne – notamment à Galien. Cette « vapeur et
fumée de sang pur, subtil, chaud et luisant » est donc, pour user d’une métaphore ficinienne
l’« instrument » de cet « artisan » du vrai qu’est le studieux (chap. II). Reprenant la conception
hippocratique de la maladie comme déséquilibre des quatre humeurs – humeurs dont la
fluidité supporte de multiples variations et dont les qualités couplées sont : chaud/froid, sec/
humide –, il fait apparaître la fragilité de la constitution de l’homme d’étude dont le spiritus,
par nature subtil, chaud, lumineux et plutôt humide, est malmené tour à tour par son rythme

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 486  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 487

de vie (l’oisiveté diurne épaissit et l’activité nocturne noircit les esprits), par son mauvais
régime alimentaire (une mauvaise digestion cause la perte des esprits contenus dans les
aliments et rend le sang trop épais), enfin par son activité même, l’étude, laquelle est le
signe patent de son tempérament mélancolique (chap. III). À bien des égards, la mélancolie
peut être considérée comme le vrai sujet de cet ouvrage. Rien d’étonnant de la part de ce
studieux « mélancolique et enfant de Saturne » qu’est Ficin ! Il met donc toutes les ressources
de son art médical et de sa propre expérience d’homme saturnien à la disposition des individus
de constitution semblable à la sienne. D’où le ton parfois intime et subjectif de l’ouvrage
qui propose des médecines dont Ficin a le secret pour en avoir testé l’efficacité sur lui-même.
Ainsi, l’effort permanent de concentration du studieux, bien connu de notre auteur, est à
l’origine d’une tristesse, d’un tourment de l’âme, voire d’une folie, toujours associés aux
excès de bile noire. Pourtant, et l’on sent là une hésitation constante chez Ficin, cette ténébreuse
humeur est aussi la source organique même de l’excellence et de l’ingéniosité. De fait, les
philosophes et les poètes sont très souvent des saturniens. Cette positivité de la mélancolie
trouve sa justification dans quelques textes essentiels que cite notre auteur (le Phèdre de
Platon et sa théorie des fureurs, le Problème XXX du Pseudo-Aristote et sa thèse de l’excel-
lence des hommes sujets aux excès de bile noire) et rompt manifestement avec le Moyen
Âge et son acédie malfaisante, ouvrant la voie aux grandes défenses du génie mélancolique
des artistes de la Renaissance, dont Michel-Ange et Dürer sont les figures emblématiques.
Grâce à Ficin, cet homme « ingénieux » connaîtra ses principaux ennemis – l’humeur noire
en excès, la pituite, l’acte vénérien, la satiété et le sommeil du matin –, et les soignera en
usant de remèdes, hérités de Galien ou de Mésué, dont la nature aérienne s’apparente à celle
de l’esprit : odeurs suaves, épices (où l’on apprend qu’un philosophe est maître en l’art
d’assaisonner), soleil, musique, couleurs dorées (chap. X et suiv.). Mais, défendant la supé-
riorité de Socrate, médecin de l’âme, sur Hippocrate, médecin du corps, Ficin limite la portée
du souci du corps et invite à « diligemment avoir soing » de l’entendement.

Pour ce faire le livre II compte prolonger la vie du studieux dont la recherche est non
seulement ardue, comme il est dit au livre I, mais encore bien longue : parce que l’expé-
rience est trompeuse, il faut multiplier les expériences pour que le jugement soit de plus en
plus avisé. Encore faut-il, dirait Sénèque, être le prudent gestionnaire de cette vie longue. Il
faudra pour cela éviter tant la « résolution » ou dissolution (perte de chaleur) que la « putré-
faction » ou suffocation (chaleur en excès) qui menacent sans cesse un esprit dont la mèche,
comme celle de la lampe, ne supporte ni trop ni trop peu d’huile. Pour ne tomber dans aucun
de ces excès Ficin reprend quelques conseils de diététique (chap. IV, V, VI) qui, toujours,
respectent la constitution de chacun. Un soin tout particulier est accordé à la condition des
vieillards – comprendre l’homme de plus de 49 ans ! (chap. VIII-XIX). La vieillesse est l’âge
où l’influence saturnienne est la plus forte. À l’influence de la planète froide, lente, triste,
Ficin oppose des médecines solaires : air tempéré, promenades dans les jardins, musique,
odeurs suaves du vin. Mieux, il est conseillé au vieillard de sucer le lait au sein de quelque
« jeune fille saine, belle et gaie » : excellent roboratif. Les chapitres XIII et XIX annoncent
déjà l’orientation astrologique et magique du livre suivant : il y est question du concours des
planètes au rétablissement du vieillard. 

Le but de ce dernier livre, toujours pratique, est de conquérir la vie du ciel, car les corps
célestes profitent « quelquefois à la vie et félicité ». À celui qui souhaite recouvrer la santé et
qui ose entrer en « la boutique de Marsile » (p. 135) sont proposés des remèdes plotiniens.
Le livre commente en effet l’Ennéade IV, 3, § 11 de Plotin, évoquant la possibilité d’attirer
l’âme universelle en rendant l’esprit réceptif aux influx célestes : « […] le monde vit du tout
et respire, et nous est loisible de puiser son esprit » (p. 150). Cette affinité de l’esprit humain
et de celui du monde justifie donc que la médecine cherche, en usant sur le malade de procédés

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 487  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



488 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

s’insérant dans un réseau de correspondances astrales, à attirer ces influx passant de l’astre
au démon, puis à l’homme, à l’animal, à la plante, à la pierre. Ainsi, tous les remèdes des
livres I et II sont liés aux planètes, étoiles et autres signes zodiacaux : ils devront être admi-
nistrés à certains plutôt qu’à d’autres, en fonction de leur horoscope propre. Donc, loin
d’apporter des traitements originaux, l’astrologue ne fait que confirmer et compléter (par la
médecine des pierres précieuses ou des anneaux) les diagnostics du médecin. On sent toute
la défiance mêlée de fascination de Ficin pour l’astrologie dans les chapitre XIII à XX sur les
images, talismans et incantations, et dans l’Apologie. Un rejet tout chrétien de l’idolâtrie
explique sans doute sa prudence à l’endroit du culte des effigies et de la magie qu’il
« n’approuve pas tant comme [il] les récite » (p. 136) s’en tenant sur ce point à de prudentes
conjectures (p. 134 et 143).

Hygiène, diététique, souci de soi, autant de préoccupations capitales à notre époque et qui
méritent d’être interrogées à nouveau, en un sens plus spirituel. Les hommes du XVIe siècle
retinrent de ce texte sa modernité. Puisse-t-elle ne pas nous échapper.

Julie REYNAUD

Révolution scientifique et libertinage. Études réunies par Alain MOTHU avec la collab.
d’Antonella DEL PRETE, préf. de Michel BLAY, av.-pr. d’Alain MOTHU. Turnhout, Brepols,
2000. 16 ¥ 24,5, 312 p., index (De Diversibus Artibus, t. XLVIII).

Le recueil constitue les actes d’une table ronde qui a eu lieu au XXe Congrès international
d’histoire de sciences à Liège en 1997. Il frappe à la fois par la cohérence de l’ensemble et
par l’ouverture des cas étudiés. La relation entre la révolution scientifique et cette nébuleuse
floue, polysémique qu’est le libertinisme, mal distingué du libertinage, ne peut être conçue
que comme une interaction complexe. Précédées d’une préface de Michel Blay et d’un
avant-propos d’Alain Mothu, les études vont chronologiquement de Galilée à Fontenelle et
s’attachent successivement à Mersenne, Roberval, La Mothe Le Vayer et Pascal. Il ne s’agit
ni d’enrôler ces savants et philosophes dans une marche vers un progrès qu’incarneraient les
Lumières et le scientisme du XIXe siècle, ni de nier les déplacements et mutations qui sapent
l’ancien monde de la croyance et du savoir.

Si Galilée se fait le champion de Copernic, c’est sans doute pour arracher l’héliocentrisme
au protestantisme. Malgré la condamnation de l’Inquisition, ses certitudes scientifiques lui
paraissent s’accorder avec ses convictions catholiques (Isabelle Pantin). Le minime Mersenne
refuse à son tour de laisser la science moderne s’égarer vers l’athéisme. En affirmant sans
cesse son obéissance à l’Église, il s’autorise des contacts et des amitiés avec ceux que celle-ci
condamne, et pratique toute une gamme de procédés rhétoriques et intellectuels pour affirmer
ce qu’il croit être la vérité lorsque celle-ci n’est pas acceptée par l’autorité (Armand Beaulieu).
Quand il réfute l’infinité et la pluralité des mondes selon Giordano Bruno, il cherche autant
que possible à adapter la doctrine à un vocabulaire orthodoxe et en distingue plusieurs
versions pour négocier la conformité de l’une d’entre elles avec sa foi (Antonella Del Prete).
C’est à une rhétorique de l’hypothétique et du subjonctif conditionnel que se livre Roberval
pour rendre compte d’expériences sur le vide, la lumière ou la pesanteur, sans s’aligner sur
aucun dogmatisme, ni celui d’Aristote, ni celui de Descartes. Il coupe la physique de tout
fondement métaphysique et Vincent Jullien peut résumer sa position d’une formule frappante :
« ni Dieu ni atomes ». 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 488  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 489

Chacun de ces cas suppose l’étude précise d’une démarche argumentative, susceptible
a posteriori d’interprétations divergentes. La condamnation par La Mothe Le Vayer des
errances et des incertitudes de la raison ne va pas sans délimitation d’un usage critique et
libertin d’une raison, consciente de ses limites (Giovanni Ruocco). L’analyse de la référence
mathématique dans l’apologie de Pascal ne consiste pas à relever un double jeu (au sens non
moral de l’image), mais à réfuter une vision romantique et existentielle des Pensées : les
arguments mathématiques ne prétendent nullement prouver Dieu, mais seulement instruire
l’homme sur son fonctionnement mental (Dominique Descotes). Quant à Fontenelle, il chante
en tant que secrétaire de l’Académie des sciences les progrès de l’esprit humain, capable
d’absorber dans des formulations scientifiques successives les irrégularités de la nature, et
se conforme, comme sujet et fidèle, à tous les rites extérieurs de la religion (Alain Niderst). 

Ces études de cas sont accompagnées d’enquêtes transversales qui insistent plutôt sur le
poids des problématiques traditionnelles. La longue durée permet de voir les glissements et
les renversements qui s’y opèrent. Richard Popkin montre comment l’ancien scepticisme
antiphilosophique et antiscientifique se transforme en un scepticisme constructif et optimiste
qui libère la science de tout a priori religieux, en dégageant un espace de pensée non-
métaphysique. La théorie de la génération spontanée de l’homme se perpétue d’Épicure à
Ovide, de Gassendi à Cyrano de Bergerac et même Diderot, elle est renouvelée par l’idée
d’un déluge universel et d’une régénération de l’humanité, en dehors de toute création
divine (François de Graux). Une recette alchimique du XVIIe siècle pour convertir le pain en
chair et en sang, découverte par Didier Kahn à Hambourg, s’inscrit dans une tradition
ancienne, mais ne manque pas d’utilisations anticléricales et matérialistes. L’idée d’une
âme matérielle peut être défendue par des médecins anglais, partisans du Jugement dernier
et de la Résurrection, ou bien par des médecins discrètement ou ouvertement matérialistes,
de Guillaume Lamy à La Mettrie (Ann Thomson). Bertram Eugene Schwarzbach propose
quelques éléments de réflexion sur les croisements entre critique biblique et révolution
scientifique. Maître d’œuvre de l’ensemble, Alain Mothu part de l’anecdote de Maurice
de Nassau et de Don Juan qui ne croient qu’à deux et deux font quatre pour brosser un large
panorama de la référence aux mathématiques dans le débat entre religion et libre pensée. La
suspicion de la théologie à l’égard d’un savoir indépendant prend un sens nouveau lorsque
les mathématiques sont constituées en paradigme d’une pensée logique par laquelle
l’homme s’égale à Dieu, avant de se passer de lui. Descartes peut bien hiérarchiser vérités
théologiques et vérités scientifiques, Newton et Leibniz marquer les limites du mécanisme,
et bien des théologiens fourbir des démonstrations mathématiques pour la plus grande gloire
de Dieu, les mathématiques n’en ont pas moins discrédité l’ancienne divinité incompréhensible
et vidé la nature de toute présence transcendante.

Le mérite de ce recueil est d’allier une érudition scrupuleuse à une vaste perspective
d’ensemble. Les figures particulières prennent place dans des milieux, les débats se dévelop-
pent à travers des réseaux d’échange, les textes trouvent leur relief dans une tradition culturelle
et rhétorique qui permet de dire et de contredire en même temps, d’affirmer une chose et
d’en suggérer une autre. On sait que le progrès avance à reculons, mais on ne sait pas vraiment
comment penser une histoire qui ne soit ni finalisée ni rapportée à des moments épistémo-
logiques, chargés de donner sens aux problèmes particuliers et aux cheminements individuels.
L’intérêt de ce recueil de haut niveau, bien organisé par Alain Mothu, est de rendre sensible
la complexité d’une époque et les contradictions d’un devenir irréductible à tout schéma
simplificateur, comme si notre temps, orphelin des anciens grands modèles historiques,
redécouvrait les mérites d’une cure de scepticisme.

Michel DELON

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 489  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



490 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Une philosophie dans l’histoire. Hommages à Raymond Klibansky, éd. par Bjarne MELKEVIK

et Jean-Marc NARBONNE. Québec, Presses de l’université de Laval, 2000. 13,5 ¥ 21,5,
410 p. (Zêtêsis. Série Textes et essais, 3).

Une philosophie dans l’histoire plutôt qu’une philosophie de l’histoire : rendre hommage
à Raymond Klibansky suppose de prendre la mesure des contingences et des vicissitudes qui
président à l’élaboration d’une œuvre. Histoire d’un homme, d’abord, dans des circonstances
tragiques qui marquèrent durablement le cheminement de sa pensée. Comme le rappelle
Michèle Le Doeuff (« Raymond Klibansky. Périple d’un philosophe illustre »), le jeune
philosophe qui fuit l’Allemagne nazie en 1933 et s’exile à Londres avec la bibliothèque
Warburg (suivant ses livres dotés d’un passeport diplomatique) a déjà un passé d’érudit,
dont un ambitieux projet d’édition des œuvres de Maître Eckart en collaboration avec
l’académie Heidelberg – projet qui connaîtra, en ces temps troublés, bien des atermoiements
et des désillusions. Dans ce contexte, l’histoire de l’homme est d’abord celle d’un engagement
infatigable : engagement pratique pendant la guerre, quand Klibansky met ses compétences
historiennes au service du Foreign Office ; engagement théorique en faveur de la tolérance,
une fois reprise sa carrière d’enseignant, à Oxford et à Montréal, et une fois acceptée la
charge de directeur d’études au Warburg Institute ainsi que de nombreuses responsabilités
dans des sociétés savantes. N’était-il pas salutaire de mettre à la disposition de la commu-
nauté intellectuelle internationale les textes, comme la Lettre sur la tolérance de Locke, qui
dessinaient les contours d’une tradition susceptible de contrer l’autoritarisme ? En matière
d’histoire des idées, l’aspiration du savant se comprend de façon analogue à la lumière
d’une certaine conception de la culture. Refusant l’hypothèse discontinuiste, l’œuvre de
Klibansky a tenté de rétablir des ponts, de restaurer des liens, refusant la réduction du
Moyen Âge à une zone obscure de barbarie, suivant la pénétration des idées platoniciennes
que l’on croyait disparues : la Renaissance, se plaisait-il à dire, n’a pas surgi d’un seul coup
« telle Minerve du crâne de Jupiter ». Ainsi les deux histoires, celle de l’homme et celle de
la pensée, ne sont-elles jamais dissociées dans l’esprit de l’érudit. De sa réflexion sur Proclus
à son édition des œuvres de Nicolas de Cues en passant par ses travaux sur la continuité du
platonisme au Moyen Âge, Klibansky n’a eu de cesse de faire participer son immense
culture à une entreprise humaniste dont Saturne et la mélancolie, écrit en collaboration avec
Erwin Panofsky, est sans doute le couronnement : à l’encontre de toute conception monolithique
de la culture, pour une érudition vivante. 

Diverses et riches, érudites et argumentées, les contributions réunies en hommage à
Klibansky se veulent donc respectueuses de l’esprit de sa démarche. L’Antiquité est d’abord
à l’honneur avec quatre articles consacrés à Platon, Aristote et les néoplatoniciens. Refusant
de faire remonter aux présocratiques l’alliance entre recherche d’un principe premier et
démonstration de l’existence de Dieu, Gérard Naddaf (« Platon créateur de la théologie
naturelle ») fait du Platon des Lois le véritable fondateur de la théologie naturelle – discours
rationnel qui entreprend de démontrer que Dieu ordonne le monde et en prend soin. C’est
encore d’un Platon fondateur qu’il s’agit lorsque Louis-André Dorion analyse « le destin
ambivalent de la sixième définition du Sophiste : l’exemple d’Aristote et de Clément
d’Alexandrie ». En s’interrogeant sur la pratique de la réfutation, le Sophiste associe en
effet deux approches, l’une épistémologique et l’autre morale, que ses lecteurs ont très tôt
dissociées : soit qu’ils privilégient la première, avec Aristote, en refusant à la pratique de la
réfutation toute finalité éducative ou morale ; soit qu’ils insistent sur la seconde, à l’instar de
Clément d’Alexandrie, qui rapproche la réfutation de l’admonestation dans le cadre de la
formation chrétienne. Cette singularité de l’approche aristotélicienne dans sa théorie de la
connaissance se trouve confirmée du point de vue de sa théorie de la perception. De la

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 490  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 491

psychologie aristotélicienne à la théorie de l’intentionnalité, il se pourrait que la consé-
quence soit bonne : la thèse audacieuse de Stephan Eberle (« Le problème de la perception
du temps et la théorie de l’intentionnalité chez Aristote ») s’inscrit dans le sillage des
recherches phénoménologiques issues de Franz Brentano, et se fonde sur une belle analyse de
la conception aristotélicienne de la temporalité. Les formes de perception, objets immédiats
de la connaissance sensible, auraient pour Aristote le caractère de contenus mentaux ;
reconstituer l’objet perçu par la connaissance dans un temps vécu comme identique et
indivisible supposerait par conséquent d’invoquer un acte intentionnel en vertu duquel
l’individu se réfère à un objet extérieur comme tel. Tout le problème devient dès lors de
savoir comment la conscience peut viser un objet non-existant. Telle est précisément la
question néoplatonicienne par excellence, qu’interroge à nouveaux frais l’intervention de
Jean-Marc Narbonne (« Éléments de réflexion sur l’epekeina platonicien »). Que peut vouloir
signifier la formule selon laquelle l’Un se trouve « au-delà de l’être » ? La tradition hénolo-
gique échoue-t-elle dans son aspiration à décrire l’Un, ou peut-elle se prévaloir au contraire
d’une véritable méthode d’investigation rationnelle ? L’auteur tranche sans hésiter pour la
seconde interprétation. Si l’Un est bien « mesure de toutes choses », comme l’enseignait déjà
Aristote, il convient selon les néoplatoniciens de l’entendre en un sens singulier, particulière-
ment fécond : avec la postulation d’un principe unique, transcendant et ineffable, Plotin,
Proclus et leurs émules n’ont-ils pas aussi fourni la règle grâce à laquelle l’ensemble de la
réalité trouvait à s’ordonner ?

Spécialiste de l’Antiquité tardive, Klibansky a toujours refusé d’en délimiter l’approche :
les philosophies antiques se prolongent sans véritable solution de continuité jusqu’à la
Renaissance. À travers l’étude du prologue du commentaire sur l’Isagoge de Porphyre attribué
à Jean Le Page, Claude Lafleur (« Une figure métissée du platonisme médiéval : Jean Le Page »)
rend ainsi hommage à l’auteur de La Continuité de la tradition platonicienne pour montrer
comment s’est réalisée, au Moyen Âge, un véritable métissage entre le corpus platonicien et
le corpus aristotélicien. Autre continuité, autre conciliation, chez Nicolas de Cues, dont
Klibansky fut le si remarquable éditeur. Car Nicolas de Cues fut aussi un étonnant apôtre de
la tolérance religieuse. Comment comprendre autrement qu’en 1453, l’année même de la
prise de Constantinople, le célèbre docte propose une réconciliation des diverses traditions
religieuses de l’humanité ? À travers l’analyse de La Paix de la foi, Jean-Claude Simard
(« La paix religieuse selon Nicolas de Cues ») suggère ainsi que les thèses épistémologiques
du Cusain (relatives, en particulier, à la docte ignorance) sont à l’origine d’une conception
œcuménique qui débouche sur un projet de paix perpétuelle : dans une démonstration
convaincante, il fait droit à sa conception de l’infini, mettant en rapport œuvre mathématique,
thèse épistémologique, dispositif artistique, éthique du dialogue et anthropologie de la finitude. 

Après les « perspectives antiques et médiévales », la seconde section du volume est
consacrée à l’histoire de la philosophie, « de la Renaissance à la Modernité ». Pic de la
Mirandole constitue un premier jalon, et les érudits pourront faire leur miel des commentaires
critiques de Louis Valcke (« Jean Pic de la Mirandole : une mise en scène étonnante ») sur
l’édition monumentale des 900 thèses réalisée par Stephen A. Farmer. Montaigne, bien sûr,
est une autre figure décisive, généralement perçue comme fondatrice de la tradition moderne
du sujet. Or là encore, la lecture discontinuiste n’est pas forcément la meilleure : selon Paul
Knee (« Le dialogue avec soi et l’autorité de l’autre chez Montaigne »), la modernité des
Essais ne saurait se résoudre dans une théorie précartésienne du sujet. Tourner sa vue vers
soi n’est pas décortiquer un sujet déjà constitué, en s’en tenant à sa propre autorité intérieure,
mais amorcer, par la médiation de l’écriture et des autres, le travail de constitution d’un
sujet problématique. Naviguant dans les méandres des Essais, le commentateur distingue
ainsi une « rhétorique de l’autoportrait » à travers laquelle le sujet prend forme par l’écriture

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 491  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



492 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

de soi et « une rhétorique de l’autorité » à travers laquelle il constitue son identité par le
rapport à l’autre. Théorie du sujet ou déplacement hors de soi ? La question ne se pose sans
doute pas pour Descartes, qui s’institue médecin de l’âme face à Élisabeth, et diagnostique
la mélancolie à travers les troubles psychosomatiques de la princesse : seul le bon usage de
la raison peut constituer une thérapeutique adéquate (Annie Bitbol-Hespériès, « Descartes
face à la mélancolie de la princesse Élisabeth »). Elle se pose en revanche dans toute son
acuité dans la philosophie de Bayle. Dans un beau parcours qui fait droit aux principales
œuvres d’un érudit auquel Klibansky n’a pu être indifférent, Francine Markovits (« Bayle et
le décalogue sceptique ») fait l’hypothèse d’une critique de la philosophie du sujet comme
d’une critique de l’universalisme sans concession pour l’irrationalisme. Par-delà la perspective
biographique, cristallisée (jusqu’à l’aveuglement ?) sur la question de la religion de Bayle,
l’article suggère une autre approche, soucieuse de repérer les arguments de Sextus Empiricus
et leurs variations dans le discours de Bayle. La question de la singularité du scepticisme
moderne se trouve de ce fait posée, et examinée à travers trois registres discursifs distincts.
Dans les Pensées diverses sur la comète, Bayle multiplie les points de vue tout en théorisant
un déplacement : un savoir peut opérer d’une autre place que la sienne, qui n’est plus celle
de la compétence mais de l’autorité, ipso facto critiquée. Dans le Commentaire philosophique
en revanche, l’étude du renversement entre religion dominante et religion dominée met la
foi au pluriel en la dissociant de la vérité. C’est le thème du dictamen de la conscience, en
même temps que des droits de la conscience erronée : le sujet a une place, qui n’est pas
celle, cartésienne, d’un point fixe. Dans l’article « Pyrrhon » et les Éclaircissements sur les
Pyrrhoniens enfin, c’est la foi elle-même qui se trouve déplacée : la remise en question des
évidences de la raison amène à envisager dans la foi, non sans paradoxes, une autre figure
de la rationalité. Bayle, démystificateur sceptique ou universaliste précurseur de Kant ?
Sans doute le lecteur habitué aux tours et détours de l’art d’écrire au XVIIe siècle ne sera-t-il
pas surpris de constater que les exégèses de Bayle ne concordent nullement. Pour Bjarne
Melkevik (« Rendre justice à Bayle : à propos de la tolérance et du droit »), l’œuvre du
théoricien calviniste peut se lire comme le premier jalon de la pensée moderne de la tolé-
rance. La reconnaissance des droits de la conscience errante est alors mise en relation avec
la pratique d’une autolégislation morale : au-delà de la problématisation politique de la
liberté de conscience, la tolérance devient ainsi une exigence universelle et un véritable
devoir. Or le thème de la liberté de conscience défendu par Bayle et, à sa façon, par Locke,
puise ses racines dans un débat qui entrelace questions religieuses et questions politiques :
la demande de liberté de la conscience pieuse finit par s’adresser au pouvoir souverain
(contre l’avis de Bayle sans doute). Michel Despland (« Les déplacements de l’intolérable »)
en dévoile l’origine, et souligne les responsabilités intellectuelles du protestantisme. Faut-il
dire cependant qu’une certaine problématique de la tolérance s’achève avec la philosophie
kantienne, et qu’une nouvelle conception peut apparaître, fondée sur la reconnaissance des
antinomies de la raison pure ? Force est de constater, en retraçant les étapes du cheminement
effectué par Kant entre 1763 (L’Unique fondement possible d’une démonstration de l’existence
de Dieu) et 1790 (Critique de la faculté de juger), que le moment crucial de la Critique de
la raison pure ne doit pas cependant être surestimé. D’une preuve ontologique à une preuve
morale en passant par un refus de toute preuve légitime, la pensée kantienne suit selon
Sophie Grapotte (« L’unique fondement possible d’une preuve de l’existence de Dieu ») de
multiples détours, dont il faut tirer une conclusion jusqu’à ce jour occultée : la raison pure en
son usage pratique est susceptible d’une certaine connaissance de Dieu et de son existence ;
en d’autres termes, une théologie morale demeure possible.

De Kant au « Dialogue philosophique contemporain », qui donne son titre à la dernière
section de l’ouvrage, c’est le rapport entre rationalité et tolérance qui se trouve dès lors au

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 492  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 493

centre des débats. En s’interrogeant sur « la raison dans l’espace public » de Kant à Habermas
en passant par Rawls, Guy Lafrance se demande en ce sens comment conférer à la raison une
efficacité réelle dans l’État de droit régi par des règles démocratiques : chez les penseurs
politiques contemporains, l’alliance entre l’exigence universaliste et le souci empiriste
d’efficacité se traduit par une redéfinition du rôle de la raison publique. Chez Rawls
d’abord, qui finit par restreindre son champ de juridiction à la recherche d’un accord
consensuel issu de doctrines philosophiques « raisonnables » et politiquement acceptables ;
chez Habermas ensuite, qui récuse cette réduction de l’ambition du rôle de la raison dans sa
prétention à justifier des normes morales universelles. Ce parcours, de Kant à Habermas, est
repris, à sa façon, par Stéphane Courtois (« Kant, Habermas et l’idéal cosmopolitique »)
pour tenter de cerner la place qui revient aux États-nations dans le cadre d’une conception
rénovée des relations internationales. De la fédération d’États libres susceptible d’asseoir
les conditions d’une paix durable au simple droit à l’hospitalité, la position kantienne
évolue, et ses conclusions comme ses prémisses peuvent être soumises à critique. Sans
même parler de l’hypothèse téléologique d’une intention cachée de la nature, ne doit-on pas
tenter de recenser les conditions sociales, politiques et juridiques du cosmopolitisme
kantien ? Il reste, selon l’auteur, que la position d’Habermas révèle à son tour ses insuffisances,
en renonçant trop rapidement à l’importance de l’État-nation… L’ensemble de ces réflexions
contemporaines se complète enfin de deux analyses sur les rapports entre raison et tolérance :
l’une, celle de Désiré Park (« Raison et tolérance »), montre comment l’empirisme peut
venir à l’appui de la tolérance en reconnaissant la finitude du savoir et de la faillibilité
humaine ; l’autre, celle de Richard Bodéüs (« Des conditions du dialogue et de la philo-
sophie »), déplore l’absence de véritable dialogue philosophique entre adversaires désireux
d’emporter la conviction de façon souvent dogmatique. 

« Una veritas in variis signis varie resplendet » (une vérité une, dans des signes divers,
brille diversement) : la phrase de Nicolas de Cues, que Klibansky s’est si souvent plu à citer,
invite sans doute à cette réflexion sur les conditions authentiques du dialogue philosophique.

Céline SPECTOR

Philippe CAPELLE, Philosophie et théologie dans la pensée de Martin Heidegger. Paris,
Cerf, 1998. 13,5 ¥ 21,5, 281 p. (Philosophie et théologie).

Les liens de la pensée de Heidegger et de la théologie sont depuis longtemps, pour les
philosophes et les théologiens, un lieu d’interrogation majeur. La parution des volumes de
la « Gesamtausgabe » permet maintenant d’orienter mieux les questions, au moins autour
de deux pôles restés longtemps en retrait : la pensée du « jeune Heidegger », dans la période
précédant l’éclosion du projet de « Sein und Zeit » (1919-1923), et ses liens avec une théma-
tique « chrétienne-luthérienne » ; l’élaboration de la pensée de l’Ereignis (1936-1938), et,
dans l’écoute de la poésie de Hölderlin, l’attente du « dernier dieu ».

Le titre réel du livre de Philippe Capelle est donné dans ses dernières pages : « La relation
philosophie-théologie comme tension du penser de Heidegger » (p. 242). La « relation »
entre la théologie et la philosophie est pour Heidegger, selon l’auteur, « organique », non
pas un thème parmi d’autres dans son œuvre, mais un mouvement constitutif de la question
du sens de l’être. Il ne s’agit pas de présenter Heidegger en « théologien dissimulé », mais
de montrer des tensions à l’œuvre, dans lesquelles la pensée et la théologie se démarquent
l’une de l’autre, en conquérant ainsi leurs autonomies respectives. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 493  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



494 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Le livre de Capelle s’organise en trois parties : l’auteur retrace d’abord les trois « topiques »
du problème, en y apportant à chaque fois des « objections » sous forme de questions ouvertes ;
il explore ensuite, de 1910 à 1927, le trajet de Heidegger en relation à la question théologique ;
enfin, un court épilogue propose la possibilité d’un dialogue peut-être sans fin entre Heidegger
et les théologiens.

La première topique est celle qui se voit illustrée par le texte de 1927, « Phénoménologie et
théologie » (GA, 9, Francfort-sur-le-Main, Klostermann, 1978). La théologie est science
ontique, positive ; la philosophie est science ontologique. Le positum propre à la théologie
est défini comme étant la Christlichkeit (« christianité »), mot repris à Franz Overbeck. Elle
est existence croyante, véritable renaissance dans la foi qui prend part à l’événement de la
crucifixion, recouverte par la Christentum (« christianisme ») comme réalisation culturelle
dans l’histoire objective. La théologie, si elle se comprend elle-même, est, herméneutiquement,
science croyante de ce dans quoi on engage sa foi, visant l’accomplissement plénier de la
croyance. Elle est un moment de l’explicitation du Dasein « re-né » dans la foi et s’y
accomplissant. Quelle peut bien être sa relation à la philosophie ? Elle est double ; elle est
aide et adversité. Aide : la philosophie (l’analytique existentiale) peut servir de « correctif
ontologique » à la théologie. Par exemple, la philosophie ne connaît pas le péché. Mais, à
titre d’ontologie du Dasein, elle comprend la condition nécessaire (et radicalement insuffisante
du point de vue de la foi) du péché : la faute (Schuld). Elle peut donc à ce titre orienter l’auto-
compréhension du pécheur, ne serait-ce qu’à la libérer d’une compréhension inadéquate
(par exemple « mythologique ») de la faute, qui grèverait l’appréhension du péché. Adversité :
d’une part, cette relation de la philosophie à la théologie est contingente. La philosophie n’a
pas besoin de la théologie – et la théologie dispose ancillairement de la philosophie pour
mener à bien l’autoéclaircissement de l’existence croyante. D’autre part et surtout, philosophie
et théologie s’opposent comme deux modalités existentielles ennemies, autonomie question-
nante et hétéronomie croyante. Une philosophie chrétienne est un « fer en bois », comme le
dira Heidegger dans le cours de 1935, « Introduction à la métaphysique » (Tübingen,
Niemeyer, 1953, trad. fr. G. Kahn, Paris, Gallimard, 1967). Capelle voit à tout ceci deux
« objections », qu’il laisse suspendues : d’une part (l’auteur reprend ici une suggestion
d’Henri Birault) la « neutralité » religieuse des concepts de l’analytique existentiale peut-
elle avoir un sens ? Du point de vue religieux, certainement pas. Mais justement, c’est tout
le sens de l’« opposition » entre philosophie et théologie ! D’autre part, la compréhension
heideggerienne de la théologie ne la limite-t-elle pas trop à l’exégèse néotestamentaire, à
l’explicitation du pur kérygme ?

La deuxième topique est celle des relations entre philosophie et théologie du point de
vue de l’ontothéologie. La question de Heidegger est : comment « Dieu » entre-t-il en
philosophie ? La réponse est : philosophiquement, c’est-à-dire par la question du fondement
premier et dernier de l’étantité de l’étant, comme l’étant premier. La « théologie » est ici
requise par la constitution de la métaphysique comme ontothéologie, dans l’élément de l’oubli
de la différence ontologique. Cette deuxième topique est apparemment très différente de la
première : il s’agit ici de la théologie proprement philosophique, et par philosophie, il faut
entendre la métaphysique comme unité d’une histoire où l’être s’oublie, et où Dieu finit
aussi par s’exténuer. Mais justement : s’il s’agit bien pour Heidegger de se « déprendre » de
la métaphysique pour penser autrement, dans cette pensée « autre » se trouve peut-être la
possibilité d’une approche d’un « Dieu plus divin » que celui de l’ontothéologie. Peut-être
la « théologie » a-t-elle à « se remettre », elle aussi, de la métaphysique. Ce qui voudrait
dire qu’elle n’aurait, par exemple, en aucun cas à se suspendre à une « métaphysique de
l’Exode ». Par là, cette deuxième topique rejoint la première dans son souci de distinguer à
l’origine des expériences différentes, en deçà de leur mêlée dans la métaphysique comme

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 494  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 495

histoire. Capelle objecte pourtant à ce souci (qui, aussi, sépare le grec philosophique du
judéo-chrétien religieux) une alternative : si le nom que Dieu (se) donne à Moïse n’est décidé-
ment pas celui de l’être parménidien, peut-on sans autre forme de procès passer par-dessus
les « traductions » de l’hébreu au grec ? La question est classique, mais on peut sans doute
se demander si elle ne va pas contre les intentions les plus explicites de la « destruction »
heideggerienne de l’histoire de l’onto(théo)logie.

La troisième topique est infiniment plus retorse que les deux premières : elle concerne
l’attente propre à Heidegger de ce que les « Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis) » (GA 65,
Francfort-sur-le-Main, Klostermann, 1989) appellent « le dernier dieu ». La difficulté est la
suivante : il n’en va plus ici de la philosophie et de la théologie, qu’ils s’agissent des rapports
entre la compréhension de l’existence croyante et de l’analytique existentiale, ou de
ceux de la théologie néotestamentaire et de la métaphysique, mais de la pensée de l’« autre
commencement », la pensée de l’Ereignis, et du dieu qui pourrait s’y annoncer. Dieu
inconnu, qui n’a plus aucun trait du dieu de la révèlation juive et chrétienne. La question est
donc celle de la ressource de la pensée de l’Ereignis pour, non pas amener ce « dieu » à se
manifester, mais pour penser, dans le deuil des dieux enfuis, l’espace pour sa manifestation.
Cette « ressource », Capelle la nomme « Pro-eschato-théo-logie », entendant par là un
basculement qui mène de la tradition de l’ontothéologie remémorée à la venue d’un dieu
« nouveau » et, pour cela même, « archi-ancien ». Tout cela nous semble très problématique,
et sans doute le dialogue de Heidegger avec Hölderlin aurait ici mérité d’être d’avantage
interrogé. 

La deuxième partie de l’ouvrage de Capelle se livre à la genèse de la pensée de Heidegger,
de 1910 à 1927, des premiers articles du Heidegger catholique antimoderniste au cours
de 1927, « Les problèmes fondamentaux de la phénoménologie », à la lumière de ses rapports
à la théologie et à l’univers religieux. On sait l’itinéraire « personnel » de Heidegger, du
catholicisme à la sortie de la foi, par le passage par un protestantisme extrême. Il faut se
concentrer sur la séquence 1919-1923, époque de l’herméneutique de la facticité, qui, dans
une recherche inquiète et jaillissante, met à l’œuvre la fameuse déclaration récapitulative
du semestre d’été 1923, « Ontologie » (GA 63, Francfort-sur-le-Main, Klostermann, 1988) :
« Le compagnon de ma recherche fut le jeune Luther et mon modèle Aristote, que le premier
détestait. Kierkegaard m’a aiguillonné et Husserl m’a implanté les yeux » (ici p. 138). Sans
doute ne peut-on mieux dire la tension entre philosophie et théologie. On aurait aimé que
Capelle se penche d’avantage sur le « parallélisme » qu’il peut y avoir entre le dégagement
de la christianité de l’enveloppe de la tradition scolastique et la destruction de l’histoire de
l’ontologie pour retrouver l’existence facticielle vive. De même, l’analyse de l’expérience
facticielle chrétienne de la temporalité, et sa valeur exemplaire pour l’analytique temporelle
du Dasein, aurait pu être plus discutée. Capelle donne parfois l’impression d’une « inspira-
tion » théologique heideggerienne un peu éclectique. Suffit-il d’écrire que Heidegger aurait
conquis et développé « […] le “pas en arrière” auprès de Luther ; la finitude de la transcen-
dance auprès de Bultmann ; l’“être-pour-la-mort” auprès d’Augustin ; l’“angoisse” auprès de
Kierkegaard ; la diffusion temporelle sans fond auprès de Maître Eckhart », même à signaler
que tous ces « thèmes » sont « reliés » à l’« herméneutique de la facticité » (p. 242) ? De
même, l’idée avancée selon laquelle les trois topiques, distinguées auparavant, sont en place
dès l’époque de « Sein und Zeit » semble discutable.

L’épilogue conclut à l’enracinement, à la dette et à la provenance théologique de la
pensée de Heidegger. Sévère avec le travail de Marlène Zarader (parce qu’il transforme trop
vite le constat d’une « communauté formelle » entre le monde hébraïque et la pensée de
Heidegger, qui ouvre la question d’une « filiation » déniée, en thèse d’une filiation « réelle »)
et prolongeant le final du texte de Jacques Derrida, « De l’esprit », mais peut-être en laissant

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 495  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



496 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

de côté son ironie, Capelle finit sur la nécessité du colloque interminable entre la pensée de
Heidegger et la théologie chrétienne. Conclusion un peu irénique.

Christian DUBOIS

François-David SEBBAH, L’Épreuve de la limite. Derrida, Henry, Levinas et la phénoménologie.
Paris, Presses universitaires de France, 2001, 15 ¥ 21,8, VII-320 p., index (Bibliothèque
du Collège international de philosophie).

Comme l’indiquent titre et sous-titre de l’ouvrage, François-David Sebbah nous offre
une réflexion critique sur la phénoménologie et, plus particulièrement, sur ses limites. Le
projet rappellera sans doute Le Tournant théologique de la phénoménologie française de
Dominique Janicaud. On ne peut cependant confondre les deux perspectives : contestant la
netteté et l’étanchéité du partage qu’opère ce dernier entre la phénoménologie et son au-delà
théologique, Sebbah veut aller plus loin et dépasser la manière dont Janicaud pose la question.
Disons le d’emblée, l’entreprise de Sebbah s’inspire largement de l’œuvre de Jacques Derrida,
et L’Épreuve de la limite s’efforce de penser le mélange originaire sur le mode de la conta-
mination. Ne demandez donc pas à Sebbah qu’il vous dise ce qu’est la phénoménologie
« comme telle », ou encore qui est phénoménologue et qui ne l’est pas. On l’aura compris :
ici on déconstruit.

L’auteur formule ainsi l’interrogation qui anime son ouvrage : que peut-on attendre en
phénoménologie de la pratique de l’excès ? Ou encore : que peut-on attendre d’une phéno-
ménologie à laquelle le souci de l’originaire fait perdre tout sens de la mesure ? Si une telle
entreprise ne prétend pas considérer la phénoménologie dans son ensemble, elle s’efforce
toutefois – et c’est sans doute là l’un de ses grands mérites – de prendre en compte aussi
bien les œuvres fondatrices d’Edmund Husserl et de Martin Heidegger que la phénoménologie
française contemporaine, celle d’après Jean-Paul Sartre et Maurice Merleau-Ponty, que
représentent des auteurs comme Jean-Toussaint Desanti, Marc Richir ou Jean-Luc Marion.
Cependant, Sebbah interroge plus spécifiquement trois « phénoménologies » auxquelles il
reconnaît comme un air de famille : Emmanuel Levinas, Michel Henry et Jacques Derrida.
Un tel choix ne va pas de soi et témoigne d’un certain courage. Non seulement les liens de
ces auteurs à la phénoménologie sont des plus problématiques – que de fois n’a-t-on pas dit,
par exemple, que la phénoménologie henrienne de l’invisible ne relevait pas de la phénomé-
nologie – mais, en outre, certains d’entre eux ne sont pas unanimement reconnus, et d’aucuns
suspectent le sérieux de leurs recherches.

Peu importe. Comme le montre à l’envi L’Épreuve de la limite, les œuvres de Levinas,
d’Henry et de Derrida méritent tout d’abord d’être étudiées de près. Elles sont par ailleurs,
de fait, inséparables de la phénoménologie, et s’il est possible de retrouver en chacune un
air de famille, cela tient sans doute déjà à la manière dont elles s’opposent à son fondateur,
critiquent l’intentionnalité, et tentent de « l’excéder » en s’interrogeant sur ce qui toujours
la précède et lui échappe. Excéder ne signifie pas renier ; mieux : selon une hypothèse
commandée par le concept très (trop ?) souvent mobilisé de double bind, ce serait dans cet
excès sur elle-même que la phénoménologie française serait pleinement elle-même. Un tel
excès soulève naturellement la question de la donation et de la non-donation comme celle de
la limite, et de ce point de vue l’auteur se risque à opérer un premier partage entre, d’un côté,
les phénoménologies de la (trop) pleine présence à l’origine dont relèveraient l’immanence
selon Henry ainsi que le phénomène saturé de Marion ; et, de l’autre, les phénoménologies

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 496  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 497

de la non-donation et du défaut de présence : l’altérité de l’Autre selon Levinas et la critique
de la métaphysique de la présence.

Mais l’auteur remanie quelque peu ce premier appariement au cours de la deuxième
partie de son ouvrage. À propos des thèmes entrecroisés de la donation et de la temporalité,
en tant que terrain exemplaire de l’aporie de la non-donation, Sebbah examine alors la
manière dont chacun fait l’épreuve de la limite. Ainsi, alors que Levinas et Henry sont dits
travailler « l’intentionnalité à la limite » (p. 108), Marion, en dépit d’une proximité revendiquée
avec Derrida, ignorerait superbement l’épreuve de la limite et se trouve pour ainsi dire
« mise à l’index ». Confrontant avec talent Donner le temps de Derrida et Réduction et
donation de Marion, Sebbah souligne alors non seulement l’irréductible écart qui sépare les
deux philosophes mais en outre – et le propos devient alors presque polémique – la théolo-
gisation marionienne de la phénoménologie. Face au Christ en tant que phénomène saturé
par excellence – « aliquid quo majus cogitari nequit » – qui trônerait au sommet de la
phénoménalité, Sebbah écrit alors : « Comment ne pas s’apercevoir que ce n’est pas à partir
d’une description phénoménologique, pas même d’une description phénoménologique de la
foi, mais de la foi elle-même, d’ailleurs particularisée comme chrétienne, qu’une telle
hiérarchie est possible, qu’on le veuille ou pas, qu’on le dise ou pas » (p. 143).

La troisième partie de l’ouvrage est consacrée à la subjectivité qui fait l’épreuve de la
limite et tente de saisir, par-delà l’ego transcendantal husserlien et la destruction du sujet de
la métaphysique traditionnelle, une nouvelle naissance de la subjectivité. À nouveau,
Sebbah étudie les œuvres de Levinas, Henry et Derrida. Il s’agit là peut-être de la partie la
plus intéressante de cet ouvrage et l’on ne saurait trop recommander la lecture des pages
consacrées à la naissance. Naissance entendue, d’une part, comme arrachement au « il y a »
chez Levinas – ce que l’on pourrait peut-être rapprocher de la décompression d’être qui est
au principe du pour-soi sartrien ; d’autre part, comme « venue au monde », c’est-à-dire
comme énigmatique venue en soi de la Vie et du Soi pour Henry ; et, enfin, comme événement
de la présence chez Derrida.

Cette dernière affirmation pourra surprendre. Mais l’un des mérites de L’Épreuve de la
limite est précisément de rappeler que Derrida reste, quoi qu’on en dise, un penseur de la
présence. Comme l’a écrit également Rudolf Bernet, c’est au nom de l’enchevêtrement
indissoluble de la présence et de l’absence que la pensée de la « différance » conteste la
philosophie de la présence qui doit être toujours déjà compliquée d’un écart à soi originaire.
De même, pour Sebbah, la déconstruction ne congédie pas sans reste la subjectivité, mais,
en tant que sujet spectral, la découvre tout autre qu’elle ne se rêvait. Encore une fois, ne
retrouvons-nous pas d’une certaine manière la description sartrienne du pour-soi qui n’est
pas ce qu’il est et qui est ce qu’il n’est pas ? Non sans doute, s’il est vrai que pour cette
famille phénoménologique la subjectivité est appelée – appelée par la Vie (Henry), la forme
pure de l’appel (Marion), l’Autre (Levinas/Derrida). En ce sens, contrairement à l’existence
sartrienne, elle a toujours une vocation (vocatio) qui la sauve de sa contingence.

Enfin, la quatrième et dernière partie de l’ouvrage considère les textes de Levinas et
Henry et, tout particulièrement, leur rythme compris dans une perspective proche de celle
de Jacques Garelli. Le rythme ne concerne alors pas seulement le style d’un auteur, hyper-
bolique dans un cas (Levinas), « tautologique » dans l’autre (Henry), mais appartient origi-
nairement à la phénoménalité comme telle. De ce point de vue, Sebbah examine de quelle
manière le rythme de la phrase fait écho au rythme de la phénoménalité. Pour Levinas et
Henry, le phénomène se donne selon la temporalité primordiale de la cassure et, de par sa
violence, le rythme de la venue dans l’apparaître est marqué par la discontinuité.

Que retenir de cette phénoménologie française et surtout de la manière dont, à travers
certaines de ses œuvres, elle cultive l’excès ? Double bind oblige, c’est sur son impossibilité

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 497  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



498 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

et l’impossibilité de son impossibilité que Sebbah conclut son ouvrage. « Plus haute que sa
possibilité est son impossibilité » écrit-il (p. 304) en modifiant alors la formule de Heidegger
« plus haute que son effectivité se situe sa possibilité », (Être et temps, trad. F. Vezin, Paris,
Gallimard, 1986, p. 66). Une semblable rhétorique peut faire sourire, voire agacer. Il faut
alors comprendre que l’impossibilité en question, loin d’être absolue, n’est jamais que
l’impossibilité du comme tel, de la phénoménologie comme telle. Il faut également
comprendre que cette lecture repose sur une certaine conception de l’aporie – le problème
est promesse de vérité, l’aporie est suspens, paralysie provoqués par une double contrainte
– et, par suite, de la phénoménologie qui devient alors champ non de problèmes mais
d’apories. On peut naturellement s’interroger sur la fécondité d’une telle démarche ; mais
l’un de ses mérites nous semble évident : il s’agit désormais et pour autant que cela soit
possible de ne plus se payer de mots (ou, pour reprendre une métaphore derridienne, de
fausse monnaie) et de renoncer entre autres à toute superbe ontologique.

Philippe CABESTAN

Angèle KREMER-MARIETTI, dir., Éthique et épistémologie. Autour du livre Impostures intel-
lectuelles de Sokal et Bricmont. Paris, L’Harmattan, 2001. 13,5 ¥ 21,5, 315 p., index
(Épistémologie et philosophie des sciences).

Éthique et épistémologie présente les actes du colloque éponyme tenu le 15 mai 1999 à
l’université de Paris IV. Dans l’introduction, Angèle Kremer-Marietti souligne d’emblée
que les prises de positions philosophiques relatives à la science se concentrent autour de la
question de la transformation des paradigmes scientifiques. Elle reprend alors à son compte
la critique d’Alan Sokal et Jean Bricmont quant aux théories de Karl Popper (falsificabilité,
induction), dont les insuffisances aurait conduit les épistémologues à privilégier une tradition
conventionnaliste (dans laquelle elle range Willard Quine et, de façon contestable, Pierre
Duhem) en délaissant la tradition rationaliste (Gaston Bachelard, Georges Canguilhem),
jugée trop « positiviste ». Larry Laudan n’étant pas parvenu, de son propre aveu, à expliquer
le changement de paradigme dans le cadre d’un relativisme historique sans présupposition
réaliste, les thèses relativistes développées au sein de l’épistémologie post-moderne propagèrent
une curieuse contagion de scepticisme (à plusieurs degrés de récurrence) qui finit par entamer
la crédibilité du débat lui-même. C’est donc le risque du nihilisme qui transparaît à travers
la caractérisation nietzschéenne de cette crise : « […] le livre de Sokal et Bricmont s’affirme
là comme un symptôme que les philosophes auront à élucider dans l’urgence » (p. 13).
L’urgence marque ici la nécessité d’une remise en question des méthodes au nom même du
souci de méthode, et l’intrication de l’enjeu éthique et épistémologique s’explique donc par
l’angoisse que libère ce vacillement des certitudes frontalières : comment opérer la purge et
séparer les appropriations légitimes des détournements et des falsifications ?

L’une des solutions serait évidemment de délimiter à nouveau des frontières de légitimité
moins poreuses, et c’est la perspective que propose Kremer-Marietti en invoquant la distinction
diltheyenne qui offre, grâce à la distinction conceptuelle entre l’explication de la science et
la compréhension de la philosophie, la latitude nécessaire à l’interprétation dans l’espace
métathéorique. Encore faudrait-il savoir ce qui demeure de la consistance explicative dans la
compréhension. Dans « Entre “réfléchir” et “déterminer”, retour au livre de Sokal et Bricmont »,
elle précise une position déontologique vis-à-vis du risque de la métaphore : si les « sciences
cognitives ont confirmé l’importance de la métaphore en tant qu’elle est un aspect central de

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 498  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 499

la pensée et du langage – ce dont Nietzsche eut le premier l’intuition – et, en particulier,
relativement aux notions de base telles que la signification, les concepts et la raison, cette
observation ne justifie en rien l’usage des métaphores injustifiées ou de comparaisons abusives »
(p. 299). Cette stratégie de restriction conceptuelle, adoptée par d’autres contributeurs,
invite cependant à une censure qui prend la forme d’une régression métaphysique, voire le
retour à la métaphysique aristotélicienne. Une autre ligne de questionnement présente dans
l’ouvrage consiste toutefois à examiner le passage des frontières, le problème de l’analogie,
et l’enjeu des rapports entre Relativité et relativisme.

Dans « Les savoirs d’aujourd’hui. Pour un travail d’explication », Jacqueline Feldman
médite sur la crise du dialogue entre les « deux cultures », scientifiques et littéraires, telles
que Charles Percy Snow les a isolées. Elle observe que l’accréditation de la scientificité dans
la « troisième culture » (les sciences sociales) passe parfois curieusement par une stratégie
de dévaluation de la rationalité strictement « scientifique » ; la confusion entretenue alors
entre infériorité théorique et complexe psychologique explique l’affectivité flagrante de
certaines réceptions de l’affaire : publié sous la direction de Baudoin Jurdant, Impostures
scientifiques. Les malentendus de l’affaire Sokal, représente selon elle une tentative de
conciliation et de dénégation assez embarrassée. La sociologie post-mertonienne rejette la
transparence de la structure normative du champ scientifique et se libère ainsi d’une illusoire
dogmatique de la scientificité, mais se trouve aussi privée de toute propédeutique commune
avec les sciences de la nature. Si bien que cette sociologie des sciences se limite à des éclai-
rages extérieurs, sous la forme d’un socio-constructivisme qui dissout la spécificité de son
objet en prétendant le constituer : « On peut remarquer que les rapports de force et de légi-
timation sur lesquels insistent certains procèdent d’aspects sociaux qui existent dans toute
institution » (p. 61). Après s’être retranchée derrière la « frontière Dilthey », Feldman
conseille au sociologue d’admettre la critique « extérieure » des scientifiques s’il tient à
préserver le droit à l’extériorité de son propre discours.

Michel Sigen interroge les origines du discours métathéorique dans « Culture et respect
des méthodes chez Aristote ». Selon Aristote, l’analogie n’est valide entre sciences qu’en
raison d’une correspondance spécifique entre certains genres de l’être : « Il en résulte que le
genre doit nécessairement être le même, soit d’une façon absolue, soit tout au moins d’une
certaine façon, si la démonstration doit se transporter d’une science à une autre » (Seconds
analytiques, I, 7, 75 a39-b2, cité p. 68). Or le genre se caractérise par son « mode de procéder »,
si bien que la culture générale est connaissance des méthodes, la critique du manque de
méthode relevant de l’éthique (Éthique à Eudème, I, 6, 1217 a 8-10, cité p. 70). Cette
brillante restitution de la philosophie aristotélicienne, en tant qu’instance régulatrice de la
culture antique, correspond toutefois à une régression philosophique par rapport aux exigences
du rationalisme contemporain. La difficulté à envisager les implications du surrationalisme
bachelardien sans céder à la facilité de blâmer l’aveuglement rationaliste qui « n’admet pas
d’autre mesure que la raison elle-même » (p. 78) témoigne de la dépendance vis-à-vis d’une
métaphysique substantialiste dont Bachelard voulait justement se déprendre. Sigen confond
Relativité et relativisme ordinaire : « […] tout ce qui apparaît ne saurait être vrai, car ce qui
apparaît apparaît à quelqu’un ; par conséquent, dire que tout ce qui apparaît est vrai, c’est
ramener tous les êtres à la relation » (Aristote, Métaphysique, Livre G, 6, 1011 a 15-20).

On retrouve cette difficulté à assumer l’héritage bachelardien dans « La réflexion philo-
sophique a-t-elle sa place dans la connaissance scientifique ? » où François Besset, interprète
la dissolution de l’ontologie substantialiste du sens commun comme une perte de l’implicite
nécessaire à toute communauté conceptuelle : « Si la science se confirme désormais dans
une sorte de déréalisation de l’objet naturel, le philosophe et le scientifique ne partagent
aucune problématique commune » (p. 86). La neutralisation proposée de la métaphysique

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 499  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



500 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

entraîne en fait une oscillation permanente entre des présuppositions réalistes et idéalistes :
dans un même paragraphe, Besset peut défendre l’idée qu’on « ne peut s’empêcher de
penser à la possibilité scientifique d’autres mondes » tout en concédant le « tour fictif que
prend ce développement » (p. 91). Même si Kurt Gödel a montré l’impossibilité d’une
science absolument apodictique et totalement consistante, et par la même occasion les limites
de tout métalangage, le respect de la « structure naturelle du discours subordonnant l’ordre
de la relation à celui de la substance » (p. 99) suffit-il à assurer la légitimité et l’intelligibilité
du discours ? On peut douter que la distinction aristotélicienne entre discours para et kata
physin, c’est-à-dire dans l’ordre de la relation ou de la substance, soit adaptée à la situation
épistémologique actuelle.

« Le relativisme cognitif comme “moulin à vent” ? Constructivisme et relativisme en
sociologie des sciences », de Michel Dubois, entreprend de retracer la généalogie du relati-
visme cognitif à partir de la critique de la sociologie mertonienne opérée par le programme
fort de Bloor, la production du groupe PAREX, et les auteurs rassemblés autour de la revue
Pandore. Bruno Latour prétend dépasser la description extérieure pour opérer une restitution
intégrale de l’activité scientifique, et sous-titre l’un de ses ouvrages : The (Social) Construction
of scientific facts ; l’élision de l’adjectif « social » dans le sous-titre de la seconde version
(1986) est symptomatique de ce glissement conceptuel. Le totalitarisme socio-constructiviste
apparaît comme préalable à la méconnaissance des exigences du constructionnisme rationnel.
De telles dérives ne sont pas inédites, et selon Dubois, Latour pourrait se revendiquer de la
« critique des sciences » d’Édouart Le Roy : ce disciple d’Henri Bergson mettait en avant la
composante psychologique, la constitution active et déterminante par l’esprit du fait scien-
tifique, et son corrélat métaphysique, le polymorphisme indéterminé du substrat matériel.
Les théories de Le Roy et Latour mettent en évidence la récurrence d’un cycle « relati-
viste » : l’occultation de certaines hypothèses réalistes permet d’abord la proclamation
d’originalité théorique, puis les implications métaphysiques de cet abandon sont approfondies
en réponse à des critiques jugées non-fondées, enfin, pour esquiver la correction, se produit
l’atermoiement entre deux positions afin d’entretenir la confusion entre relativisme (tout se
vaut) et Relativité (« le relativisme est une qualité, pas un défaut. C’est la capacité à changer
de point de vue, à établir des relations entre mondes incommensurables », cité p. 127 ; mais
si les mondes sont incommensurables comment comprendre leur relativité ?), ce qui conduit
à « adopter deux discours différents selon que nous considérons un domaine stabilisé ou
non de la science. Nous aussi, nous serons relativistes dans le dernier cas et réalistes dans le
premier. Lorsque nous étudierons des controverses […] nous ne pouvons pas être moins
relativiste que les chercheurs et ingénieurs que nous accompagnons » (cité p. 128).

Ainsi le socio-constructiviste finit donc par définir sa position en invoquant la sanction
sociale des objets scientifiques dont il prétend pourtant expliquer la production.

Le texte d’Amy Dahan Dalmenico, « Éthique et épistémologie des discours sur les
sciences », prend quant à lui une tournure profondément autodestructive : « La reconnais-
sance de cette diversité des assertions métascientifiques prive la relation entre science et
métascience de tout caractère nécessaire ou universel » (p. 140). 

Ne nous attardons pas non plus sur « Et si Sokal et Bricmont s’étaient trompés sur
Bergson ? » d’Anastasios Brenner, qui se borne à rappeler que le postmodernisme s’inspire
de Kuhn et Quine, qui eux-mêmes peuvent être situés dans le prolongement de Le Roy, lui-
même élève de Bergson et de Poincaré, qui étaient des gens fort respectables. 

Quant à l’article sur « Les sciences, la philosophie et l’histoire » de Maria Donzelli, il ne
constitue, en dépit de son intitulé, qu’une mise au point sur la manière dont la virulence des
débats fut perçue en Italie : « Plusieurs comptes rendus du livre, favorables à la dénonciation
de nos auteurs, même en Italie, ont montré la gêne pour ce ton “colpevolizzante e castrante”

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 500  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 501

dans l’exposition, qui devient dangereux pour le dialogue entre les deux cultures et pour
toutes sortes d’études interdisciplinaires » (p. 172).

Pour « Les sciences humaines sont-elles des sciences morales ? » de Dominique Terré, le
problème consiste en la métaphoricité de pseudo-analogies : « L’essentiel du débat repose
sur la question des analogies et des métaphores » (p. 181) mais, Terré n’indique cet horizon
que pour renoncer aussitôt à sa théorisation : « Il ne s’agit pas ici de reposer l’épineuse
question des critères de la légitimité de l’analogie et de la métaphore, mais de remarquer
que l’incertitude et les discussions qui accompagnent leur usage s’expriment dans un registre
moral et politique (abus, légitimité) » (p. 183).

Doit-on prendre au sérieux Paul Feyerabend quand il écrit : « Galilée l’emporte grâce à
son style, à la subtilité de son art de persuasion, il l’emporte parce qu’il écrit en italien et
non en latin, enfin parce qu’il attire ceux qui, par tempérament, sont opposés aux idées
anciennes et aux principes d’enseignement qui y sont attachés » (Contre la méthode, Paris,
Seuil, 1979, p. 152) ? – Telle est la question que traite « À propos du relativisme cognitif :
lecture critique de Feyerabend » de Fouad Nohra. Souvent utilisé comme caution ou
repoussoir, le rôle producteur reconnu par Feyerabend aux circonstances sociales repose en
premier lieu sur l’hypothèse d’une équivalence entre originalité et incommensurabilité des
paradigmes scientifiques. Ce qui n’est évidemment pas le cas chez Bachelard : « La physique
indéterministe de Heisenberg absorbe bien plutôt la physique déterministe en fixant avec
précision les conditions et les limites dans lesquelles on peut tenir un phénomène pour
pratiquement déterminé » (Le Nouvel Esprit scientifique, Paris, Presses universitaires de
France, 1975, p. 125). En second lieu, une telle conception déroge aussi à la distinction de
Reichenbach entre contexte de découverte et contexte de justification. Enfin, cela place le
sociologue dans une situation d’irréflexivité méthodologique : « Bricmont/Sokal avancent
cet argument : la conception relativiste des sciences côtoie une sociologie qui renonce à se
critiquer elle-même » (p. 196).

La problématique de la commensurabilité est approfondie dans « Le relativisme cognitif
et l’incommensurabilité des paradigmes » de Jean-Charles Sacchi : Kuhn caractérise ainsi
la situation d’incommensurabilité entre paradigmes concurrents par trois déterminations :
« Les défenseurs de paradigmes concurrents se livrent alors à leurs activités dans des
mondes différents. Sans doute le monde n’a-t-il pas effectivement changé, mais les uns et
les autres voient des choses nouvelles et de nouveaux rapports s’établissent entre celles
qu’ils voyaient avant, d’où ce qui sera évident pour l’un ne le sera pas pour l’autre » (p. 207).
Cependant l’exemple même de Galilée met en jeu le passage d’un paradigme à un autre à
travers la mise en place de dispositifs de traduction : « Aristote dit qu’une “boule de fer de
cent livres, tombant de cent coudées, touche terre avant qu’une boule d’une livre ait parcouru
une seule coudée, et je vous dis, moi, qu’elles arrivent en même temps ; vous constatez, en
faisant l’expérience, que la plus grande précède la plus petite de deux doigts, c’est-à-dire
que quand celle-là frappe le sol, celle-ci s’en trouve encore à deux doigts. Or, derrière ces
deux doigts vous voudriez cacher les quatre-vingt dix neuf coudées d’Aristote, et, parlant
seulement de ma petite erreur, passer sous silence l’énormité de l’autre” » (Discours de
Salviati, cité p. 207).

« Ainsi, en dépit de concepts et de réseaux conceptuels différents, va s’opérer progressive-
ment une commensuration des discours » (p. 220), toutefois, Kuhn résiste jusqu’au bout
au paradigme de la traduction en jouant lui-même les Simplicius pour qui les imperfections
de la commensurabilité relative sont plus importantes que l’incohérence globale de l’incom-
mensurabilité. Kuhn accorde à chaque paradigme une capacité de réinterprétation des autres
paradigmes : « L’incommensurabilité c’est l’échec de la traduction d’une théorie dans
l’autre. Mais là où la traduction échoue, l’interprétation n’est pas, pour autant impossible »

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 501  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



502 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

(p. 215). Toutefois cette solution ne règle en rien le problème de la tension entre la portée
ontologique et les évolutions historiques de la science, alors que la perspective d’une
compréhension dynamique de la science mérite d’être explorée : « […] ce passage d’une
conceptualisation à une autre relève-t-il de procédures rationnelles ? » (p. 218). Sacchi
entend alors « souligner le rôle déterminant joué par ce qu’il est convenu d’appeler les
“controverses métathéoriques” » (p. 219). 

« La magie de Lacan. Une récréation mathématique » de Thierry Simonelli est une
déconstruction ludique et rigoureuse des analogies lacaniennes : « Selon Lacan, il est possible
de traduire la “pure différence” des signifiants, fondement essentiel de tout langage, par une
formulation binaire du type de l’opposition entre 0 et 1 » (p. 229). De cette affirmation
péremptoire, découle la possibilité d’une démonstration « imaginaire » de la transcendance
du symbolique : Lacan affirme que si l’on choisit des suites arbitraires de trois booléens,
celles-ci se répartissent en trois catégories – a (000, 111) figurant le réel ; b figurant l’imagi-
naire ; et c (010, 101) figurant le symbolique – qui forment un système de relations déterminées
(au profit du symbolique) tel que dans toute lignes de booléens considérés en triplets,
lorsqu’on décale la lecture d’un signe, on observe que si a est suivi d’un nombre impair de
b alors suit forcément un c. Lacan en tire une loi de l’impair : « La série se souviendra du
rang pair ou impair de chacun de ces (b) ». La transcendance du symbolique se manifeste
donc à la fois dans cette latence permanente au sein des développements imaginaires du réel
et par l’objectivité contingente de la loi mathématique.

Simonelli montre qu’on a cependant aucune peine à mettre en défaut le théorème de
Lacan, il suffit de commencer une ligne par b ou par c pour trouver des contre-exemples. Se
livrant alors à une savoureuse opération de « reverse-engineering », il met à jour l’élaboration
mystificatrice soigneusement dissimulée par Lacan. La classe b renferme en fait deux groupes
de signes : b+ (001 ; 110) et b- (011 ; 100), aux propriétés grammaticales distinctes au
même titre que a et c. Si l’on connaît la syntaxe des booléens et qu’on a repéré ces quatre
catégories « la loi de l’impair qu’invoque Lacan n’a aucune incidence réelle et aucune
causalité au niveau des séquences signifiantes […] il s’agit d’une extrapolation illicite d’une
Loi à partir d’un cas particulier » (p. 235). Simonelli rend sensible ce gauchissement en
« corrigeant » les diagrammes proposés par Lacan : « La “répartitoire” signifie simplement,
malgré la confusion mystificatrice de Lacan, que si l’on fixe le premier terme, et si l’on
impose un changement de signe, on a deux possibilité à chaque coup, soit une chance sur
deux de viser juste. Le reste n’est que mise en scène » (p. 237).

Non seulement la classe c du symbolique n’a aucun privilège mais il n’est pas nécessaire
d’avoir une suite de trois booléens, deux suffisent : « […] ce n’est pas le nombre du groupe qui
fait la loi, mais sa lecture » (p. 239). Simonelli ne produit pas que la déconstruction d’une
mystification, il indique les structures refoulées par Lacan, celles de la subjectivité : « Le
secret de la logique des signifiants ne réside pas dans l’“annulation” ou dans l’“abdication” du
sujet, mais simplement dans l’escamotage de l’intervention permanente de ce sujet » (p. 241).

« Le Chaos : du phénomène dynamique au phénomène de mode » d’Éric Bois se contente
de rappeler que « l’apport de la science du chaos en Philosophie de la Nature est que le
dualisme prédictibilité-imprédictibilité n’est pas l’alternative déterminisme-indéterminisme »
(p. 252).

Il semblerait que Bricmont ait décidé d’exercer un droit de poursuite contre toute prétention
injustifiée à la scientificité. Du moins se découvre-t-il de nouvelles cibles dans « Comment
peut-on être “positiviste” ? » : la psychanalyse, l’homéopathie, la théologie, le marxisme.
Ce n’est pas tant la qualification de science que la constitution même de l’objet qui fait
problème : sait-on très exactement quelle théorie attribuer à Freud ou à Marx ? S’en suit une
critique de Wilhelm Dilthey qui ne laisse pas de faire problème quand nombre des philosophes

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 502  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 503

s’abritent derrière la distinction entre explication et compréhension : non seulement, il n’est
pas nécessaire de recourir à cette hypothèse, qui repose sur un dualisme psychosomatique
métaphysique, pour éviter le réductionnisme, mais cela conduit aux apories de la pluralité
des rationalités. Cela serait même une perversion de l’intention de scientificité de la psycha-
nalyse elle-même, Freud n’étant pas un herméneute, mais un chercheur de causalité. Après
ce passage au crible, Bricmont ne peut toutefois s’empêcher une provocation facile : « Les
figures originaires du XIXe siècle qui ont pendant longtemps été les amours de la culture
intellectuelle, du moins en France, étaient les “maîtres du soupçon”, Marx, Freud et Nietzsche,
pourtant, déjà au XIXe siècle, le physicien Ludwig Boltzmann remarquait que son siècle
serait celui de Darwin » (p. 277). Nous ne nous attarderons pas sur la conformité de l’assertion
de Bricmont à ses propres critères de rigueur, mais, pour le dédouaner, rappelons que Marx
tenait déjà Darwin pour le génie du siècle.

Vincent BONTEMS

Alain EHRENBERG, La Fatigue d’être soi. Dépression et société. Paris, Odile Jacob, 1998,
15,5 ¥ 24, 320 p. 

L’ouvrage entrecroise la question épistémologique de la constitution de la dépression comme
maladie mentale et la question psychologique et sociologique de la définition de l’individualité
contemporaine. Sont censées s’éclairer réciproquement l’histoire de l’individualité patho-
logique et psychiatrique et l’histoire des transformations normatives de la société française
de la seconde moitié du XXe siècle. La thèse de l’ouvrage consiste à relier l’assomption de la
dépression comme paradigme contemporain de la maladie mentale et l’idée selon laquelle
l’identité se définit désormais comme normativité et responsabilité individuelle. Selon Alain
Ehrenberg, l’individualité ne se définit plus aujourd’hui à partir du conflit du permis et du
défendu, mais à partir de l’écart entre le possible et l’impossible. À la névrose qui ressort du
conflit permis/défendu et s’exprime par la culpabilité du sujet se substitue la dépression
qui s’éprouve comme l’insuffisance du sujet au regard des possibilités infinies qui s’ouvrent
à lui et des responsabilités qui, du coup, lui incombent. La dépression apparaît comme
« l’ombre familière de l’homme sans guide, fatigué d’entreprendre de devenir seulement lui-
même et tenté de se soutenir jusqu’à la compulsion par des produits ou des comportements »
(p. 17).

Dans un premier temps, Ehrenberg rappelle les étapes importantes de l’histoire de la
psychiatrie du XIXe siècle aux années cinquante et soixante. Il insiste sur la constitution de la
mélancolie comme maladie mentale et souligne le rôle essentiel de la notion d’affect dans
l’assomption de la souffrance psychique. Il voit dans la neurasthénie, maladie due au
progrès économique et social, une étape essentielle de la socialisation de la maladie
mentale. Enfin, il rappelle que la notion de névrose s’élabore au travers de l’opposition entre
Janet et Freud : pour le premier, la névrose est une insuffisance de l’énergie et de la tension
psychique, pour le second, elle naît d’un conflit refoulé impliquant la culpabilité du sujet.
Ehrenberg souligne le rôle essentiel de la thérapeutique dans la définition psychiatrique de
la dépression et de son étiologie. Jusqu’aux années cinquante en effet, le traitement de la
thymie par les électrochocs confirme au niveau thérapeutique la réflexion clinique du
XIXe siècle sur les psychasthénies : la maladie mentale résulte, non d’une lésion cérébrale,
mais d’un dérèglement fonctionnel qui atteint l’affect, l’humeur. L’application de l’électro-
choc en dehors des cas de mélancolie ouvre non seulement la question de la distinction de

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 503  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



504 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

la dépression et de la mélancolie, mais aussi celle de la dépression et de la névrose. Se dégagent
ainsi deux aspects permanents de la question de la dépression. Premièrement, de l’utilisation
des électrochocs à l’invention des antidépresseurs, la question de l’effet des médicaments est
le fil conducteur des débats diagnostiques, nosographiques et thérapeutiques. Deuxièmement,
la définition de la dépression impliquera qu’on la situe par rapport à la névrose, que l’on
différencie le trouble de l’humeur que l’on a de la personnalité troublée que l’on est.
Jusqu’aux années soixante-dix, l’analyse clinique et psychopathologique recherche la patho-
logie sous-jacente aux syndromes, elle s’appuie sur la tripartition des dépressions endogène,
psychogène ou névrotique et exogène ou réactionnelle. Les antidépresseurs sont considérés
comme les plus efficaces dans les dépressions endogènes où l’affect est malade. Cependant,
puisqu’ils agissent aussi sur les névroses, la plus grande confusion règne en matière de défi-
nition de la dépression. On assiste de fait, au plan théorique, à l’alliance du modèle déficitaire
et du modèle conflictuel et, au plan thérapeutique, à l’alliance de la chimiothérapie et de la
psychothérapie, le médicament étant censé potentialiser la psychothérapie.

Dans un deuxième temps, Ehrenberg s’attache à l’assomption de la dépression dans les
années soixante-dix. Elle correspond, selon lui, au drame d’une nouvelle normalité sociale
définie comme normativité individuelle, comme possibilité de construire ses propres règles
au lieu de se les voir imposer. Contrepartie de la souveraineté individuelle, elle incarnerait
la tension entre l’aspiration et la difficulté à n’être que soi. Sur le plan social, l’auteur relie la
définition de la dépression comme pathologie du changement social et l’entrée de l’intime
dans l’espace public et médiatique. Sur le plan psychologique, il examine les difficultés de
la psychanalyse à se saisir de la dépression. Sur le plan médical, en premier lieu, Ehrenberg
constate la part prééminente de la médecine générale dans la prise en charge de la dépression
et, du fait de l’apparition d’antidépresseurs stimulants et anxyolitiques, l’évolution de sa
définition à partir de l’asthénie, de l’inhibition et de l’anxiété. En second lieu, il étudie le
tournant nosographique qui s’est opéré avec l’élaboration aux États-Unis des DSM (diagnostic
and statistical manual of mental disorders). Au paradigme étiologique s’est substitué un
paradigme descriptif, à la recherche de la pathologie s’est substitué le raisonnement syndro-
mique appuyé sur des outils diagnostiques stantardisés et des études épidémiologiques.
Pour Ehrenberg, la définition, inspirée de la recherche, de la dépression comme syndrome
achève de la déconnecter de la névrose et constitue un ultime avatar du modèle déficitaire
centré sur l’affect proposé par Janet. L’approche syndromique conduit à la primauté de la
thérapeutique sur le diagnostic clinique, à sa biologisation et, finalement, à la mise en place
de dispositifs qui excluent la référence au sujet et consistent moins à lui faire retrouver un
état d’équilibre qu’à le désinhiber et lui permettre de démultiplier ses propres possibilités. De
fait, se pose la question de la transformation du médicament en drogue et de la thérapeutique
en altération de la personnalité ou en dopage.

Dans un troisième temps, Ehrenberg montre que, dans les années quatre-vingt, la dépression
est définie comme une pathologie de l’action. Il relie l’asthénie, l’inhibition et l’impulsivité
qui frappent le dépressif et l’idéal normatif de l’initiative et de l’action individuelle qui
structure notre conception de l’identité. Il montre que les nouveaux antidépresseurs, comme
les ISRS (inhibiteurs spécifiques de la recapture de la sérotonine) et le Prozac, ont répondu
à l’attente sociale d’une adaptabilité maximale de l’individu et que leur efficacité sur les
troubles anxiodépressifs et dysthymiques a conduit à la dissolution, au plan nosologique, de
la névrose dans la dépression. La chronicisation de la dépression, maladie identitaire inguéris-
sable mais susceptible de traitements, et l’ambiguïté de l’antidépresseur, oscillant entre
médicament et drogue, obligent à s’interroger sur la distinction du normal et du pathologique
et sur la nature pathologique de la dépression. L’auteur relie le déclin de la névrose, l’avènement
de la dépression et les nouvelles formes de dépendance et de maintenance pharmacologique

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 504  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 505

qui enserrent l’individu dépressif. La dépression n’atteint pas un sujet conflictuel, mais un
sujet double, à la fois valide et invalide, que l’antidépresseur contribue à maintenir à
distance de tout conflit et dans la chronicité de son état. « La dépression est la pathologie
d’une conscience qui n’est qu’elle-même […], la dépendance est la pathologie d’une
conscience qui n’est jamais assez elle-même, jamais assez remplie d’identité, jamais assez
en action – trop indécise, trop explosive » (p. 238). Le dépressif est donc à la recherche de
sensations pour surmonter une intranquillité permanente. « Le déficit comblé, l’apathie
stimulée, l’impulsion régulée, la compulsion surmontée, font de la dépendance l’envers de
la dépression » (p. 222). Finalement, pour Ehrenberg, l’assomption de la dépression coïncide
avec le fait que le conflit n’est plus le ressort de l’unité de la personne ni du social. Parce
que le permis est absorbé par le possible, l’interrogation intime sur les limites, la normalité
et la dépendance, devient première. En outre, l’espace public met moins en relief l’objectivité
d’intérêts contradictoires que la subjectivité des personnes et l’action politique consiste
moins à résoudre des conflits qu’à faciliter collectivement l’action individuelle et le dévelop-
pement de soi. Les institutions du soi (scolaires, professionnelles, étatiques ou médicales)
travaillent à produire une individualité susceptible d’agir par elle-même, de se modifier en
s’appuyant sur ses ressorts internes et de se maintenir ainsi dans la socialité.

Ainsi Ehrenberg propose-t-il une « adéquation de l’individu souverain » : libération
psychique et initiative individuelle, insécurité identitaire et impuissance à agir. Pour lui, « le
fait capital de l’individualité au cours de la seconde moitié du XXe siècle est la confrontation
entre la notion de possibilité illimitée et celle d’immaîtrisable » (p. 247), la dépression et
l’addiction étant les formes que revêt l’immaîtrisable lorsque la condition humaine consiste
à devenir soi-même et à prendre l’initiative d’agir. L’ouvrage s’articule autour de deux
hypothèses : d’une part, celle de la récurrence en psychologie de l’opposition du modèle
conflictuel freudien et du modèle déficitaire promu par Janet et, d’autre part, celle de la
substitution à l’interdit social de la régulation individuelle du comportement. La dépression
reflèterait l’évolution historique de l’individualité depuis sa libération sociale jusqu’à
l’avènement de sa souveraineté identitaire. La méthode de croisement de l’histoire de la
psychiatrie et de la sociologie peut susciter une réserve : s’il est entendu que le pathologique
éclaire le normal, cette méthode ne distingue pas toujours les différents niveaux d’analyse
qu’elle suppose et ne permet pas toujours, de fait, de saisir la nature du lien entre les deux
hypothèses posées ni leur valeur explicative.

Céline LEFÈVE

Georges DIDI-HUBERMAN, Devant le temps. Histoire de l’art et anachronisme des images.
Paris, Éditions de Minuit, 2000. 13,5 ¥ 22, 287 p., bibliogr., index, ill. (Critique).

Les ouvrages de Georges Didi-Huberman se répondent comme dans un jeu de miroirs, et
bouleversent notre regard sur l’image. Usant d’une comparaison qu’il reprend de Walter
Benjamin, on pourrait même dire qu’ils agissent comme un kaléidoscope qui, d’un mouvement
imperceptible, fait apparaître l’inattendu. Agitateur d’images et d’idées, Didi-Huberman
brise les cloisonnements universitaires et le conformisme des discours. Son travail relève
tout autant de la philosophie que de l’épistémologie de l’histoire de l’art ou de l’histoire. Il
nous entraîne hors des sentiers battus, depuis cette première « expérience visuelle », constam-
ment rappelée et ainsi placée à l’origine de sa réflexion – une origine perçue non comme
une genèse mais comme un tourbillon ou comme une source, toujours présente et féconde.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 505  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



506 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Il s’agissait de l’étonnement devant ces fragments négligés des fresques de Fra Angelico
au couvent de Saint-Marc de Florence, ces pans de peinture criblés de tâches rouges,
jusqu’alors simplement qualifiés de « faux-marbres », et dont Didi-Huberman avait tiré la
substance d’une relecture de Fra Angelico. Il y avait dans cette démarche une implication
émotionnelle clairement anachronique, celle du spectateur du XXe siècle face à une image
renaissante. Mais là où l’historien de l’art traditionnel aurait tenté de masquer ou du moins
de minimiser cette implication, Didi-Huberman en fait au contraire le fondement de sa
réflexion. 

C’est pourquoi Devant le temps s’ouvre sur une apologie de l’anachronisme, cette « part
maudite » de l’histoire, ce « péché majeur » de l’historien, qui est pourtant un moment
essentiel de la démarche historique comme montage de temps différents, selon une problé-
matique déjà aperçue chez Marc Bloch, mais à laquelle Didi-Huberman donne ici toute sa
force. L’histoire ne peut se faire que par une dialectique du passé et du présent, une rencontre
entre l’autrefois et le maintenant qui se manifeste par l’apparition de symptômes. C’est ici
que l’image intervient : « Toujours devant l’image nous sommes devant du temps » (p. 9).
Elle doit donc être vue sous l’angle d’un « inconscient de l’histoire » qui bouleverse les
successions chronologiques. Cette dimension, les historiens de l’art et les historiens l’ont
délaissée, en raison, selon Didi-Huberman, d’une double carence de la réflexion, dans le
domaine de la psyché, refusant de reconnaître l’apport de la psychanalyse, et dans celui
de la temporalité, refusant d’intégrer l’anachronisme dans la démarche de reconstruction
du passé. 

Cette méconnaissance du statut de l’image apparaît aux sources mêmes du discours sur
l’art. Lorsque Giorgio Vasari rédige en 1550 ses Vies, il entend renouer avec une tradition
antique, celle de Pline l’Ancien et de son Histoire naturelle. Mais cette imitation se basait
sur un malentendu fondamental : l’art du théoricien de la Renaissance n’est pas celui de
Pline. Celui-ci n’a que mépris pour la luxuria des œuvres des artistes. La « ressemblance »,
selon lui, est morte. Ce qu’il désigne ainsi, c’est l’imaginum pictura, la « peinture de
portraits », dont la portée, dans les maisons patriciennes romaines, était essentiellement
généalogique et juridique. Il fallait rendre présents les ancêtres, par le biais des imagines,
ces portraits mortuaires en cire que les grandes familles conservaient précieusement. Ces
figures de cire étaient donc intimement liées à une conception du temps et de l’origine,
fondant une problématique de l’image occultée par Vasari et par ses héritiers. 

Pourtant, Didi-Huberman ne prétend pas être le premier à redécouvrir cette dimension de
l’image. Son ouvrage se présente comme une relecture de textes oubliés, marginalisés par
l’histoire de l’art officielle, mais qui proposent pourtant des éléments de réponse à cette
question de la temporalité de l’image. Ces textes sont issus de l’école allemande antérieure
à la catastrophe nazie qui a eu, selon Didi-Huberman, une double conséquence : dans
l’immédiat, un coup d’arrêt brutal de la production intellectuelle et, à plus long terme, une
réorientation profonde et durable de la recherche, de la part de ceux qui avaient émigré aux
États-Unis, adoptant dès lors les schémas de la pensée anglo-saxonne. On le comprend,
c’est l’école panofskienne qui est ici visée, marquant les décennies de l’après-guerre d’une
approche de l’image centrée sur l’iconologie et l’analyse symbolique. 

L’auteur entraîne donc son lecteur à la (re)découverte de deux penseurs des années vingt
et trente oubliés des non-spécialistes, Walter Benjamin et Carl Einstein, réservant pour un
autre ouvrage une relecture de l’œuvre d’Aby Warburg. Du premier, surtout connu des
philosophes, Didi-Huberman retient la réflexion sur le montage de l’histoire exprimée dans
ses thèses sur le concept d’histoire, et mise en pratique dans un ouvrage sur L’Origine du
drame baroque allemand et une vaste étude inachevée sur Paris, capitale du XIXe siècle.
Benjamin a cherché à prendre l’histoire « à rebrousse-poil » : c’est le passé qui vient à la

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 506  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 507

rencontre de l’historien, non plus comme réalité objective et révolue, mais comme fait de
mémoire, par nature anachronique. L’historien se doit par conséquent d’assumer « la tâche
de l’interprétation des rêves ». Il se veut un « chiffonnier de la mémoire », traquant dans les
ruelles parisiennes les traces matérielles de cet inconscient de l’histoire. C’est justement
dans cette démarche que l’image intervient, une « image-dialectique » que Benjamin
aborde comme une « pliure du temps », une rencontre entre des temps différents. L’image
bouleverse toute linéarité chronologique, elle « démonte », dans le sens où l’on démonte
une horloge pour mieux comprendre son mécanisme. Le « montage de l’histoire » ne peut
se concevoir, selon Benjamin, sans ce démontage préalable, cette prise en compte de la
dialectique du temps et de l’image. 

Cette remise en cause fondamentale de l’approche traditionnelle du temps, Didi-Huberman
la retrouve chez Einstein cherchant dans l’entre-deux-guerres à réinventer une histoire de
l’art libérée des discours formels sur l’esthétisme. « L’histoire de l’art est la lutte de toutes
les expériences », écrit-il (p. 166), et son approche de l’image se joue sur le mode du combat,
de la confrontation. Cette lutte, il s’y engage lui-même en écrivant dès 1915 un ouvrage vite
célèbre sur la sculpture africaine, Negerplastik, puis en osant publier dès 1926, dans la presti-
gieuse collection des Propyläen-Kunstgeschichte, une Histoire de l’art du XXe siècle. Dans
les deux cas, il s’agit pour lui de se confronter à des images que l’histoire de l’art semble
alors incapable d’appréhender, les premières parce que trop originaires, et totalement détachées
des notions habituelles d’artiste et de recherche esthétique, les secondes parce que trop
nouvelles, encore inaccessibles à une mise en ordre chronologique. Einstein se fonde justement
sur cette incapacité pour proposer un discours résolument novateur, abordant la sculpture
africaine par le biais volontairement anachronique du regard cubiste, et l’image en général
comme un phénomène anthropologique, un symptôme visuel dont l’étude doit mobiliser
tous les domaines de la pensée. 

Benjamin et Einstein se sont tous les deux suicidés en 1940, et cette communauté de
destins apparaît comme le symbole tragique d’une œuvre inachevée. Didi-Huberman termine
son ouvrage en retrouvant dans un dessin de Barnett Newman de 1947 (Onement I), la notion
d’aura de l’image théorisée par Benjamin, c’est-à-dire ce regard forcément anachronique
qu’impose l’image à son spectateur, et dont la prise en compte s’avère indispensable à tout
discours qui prétend l’aborder. Il ne s’agit pas de revenir à la notion d’un art intemporel,
mais plutôt de considérer l’image comme un point de rencontre entre des temps différents. 

Didi-Huberman ne masque pas la complicité qu’il entretient avec les deux auteurs qu’il
invite à redécouvrir. Il partage avec eux le même désir de briser les cloisonnements chrono-
logiques et formels, ainsi que les dogmes disciplinaires. Il se retrouve aussi certainement
dans le foisonnement des idées qui se déploient en tourbillonnant de façon à la fois stimu-
lante et vertigineuse. Son ouvrage regroupe des articles parus dans différentes revues entre
1992 et 1999, et l’organisation d’ensemble ne masque pas cette construction un peu composite,
heureusement corrigée par un index des notions particulièrement riche. Comme ses prédé-
cesseurs, Didi-Huberman bouleverse brillamment les idées reçues, expose avec finesse des
problématiques audacieuses, renouvelle l’approche de l’image. Son ouvrage est une pierre
d’achoppement à laquelle doivent se confronter tous ceux qui prétendent donner un sens au
temps et à l’image. De façon significative, si l’ouverture du livre est brillante, la conclusion
est pour ainsi dire inexistante. L’ouvrage est une porte ouverte, une invitation à renouveler
en profondeur le discours de l’histoire et l’approche de l’image. Au moment où la recherche
historique court le risque d’une nouvelle routine érudite et cherche dans l’image un nouveau
souffle, une telle lecture ne peut être que bénéfique. 

Paul PAYAN

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 507  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



508 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

SCIENCES ET PHILOSOPHIE DES LUMIÈRES

Materia actuosa. Antiquité, âge classique, Lumières. Mélanges en l’honneur d’Olivier Bloch,
recueillis par Miguel BENITEZ, Antony MCKENNA, Gianni PAGANINI et Jean SALEM.
Paris, Honoré Champion, 2000. 15,5 ¥ 22,5, 755 p. (Champion-Varia, 38).

Né en 1930, Olivier Bloch a consacré, depuis sa thèse de doctorat d’État (La Philosophie
de Gassendi. Nominalisme, matérialisme et métaphysique) en 1970, une infatigable activité
de chercheur et d’enseignant à l’étude du matérialisme dans ses différents aspects. Par les
livres qu’il a écrits, par les textes qu’il a édités, par les très nombreux articles qu’il a publiés,
ainsi que par tous les colloques, rencontres et séminaires qu’il a organisés, il a grandement
aidé à une meilleure connaissance des traditions libertines de l’âge classique et de leur
prolongement dans le matérialisme des Lumières ; il a contribué à la formation de générations
de chercheurs. Les nombreuses contributions de ce recueil, riches et variées, lui rendent un
hommage mérité et témoignent bien de la diversité de ses champs de recherche sous l’unité
de cette thématique matérialiste. Si la profusion de l’ensemble rend évidemment dérisoire
l’idée d’une synthèse qui rendrait justice à chacun des quarante et un articles qui composent
ce volume, on peut du moins tenter d’en décrire les grandes lignes. 

Sur le plan chronologique, ces études portent sur une période qui va de l’Antiquité au
XXe siècle, puisque les premiers articles sont consacrés à Homère (Marcel Conche), aux
présocratiques (Antonio Negri), à la formule d’Euripide « qui sait si vivre n’est pas mourir
et si mourir n’est pas vivre » (Jean Salem) et à Lucrèce (Alain Gigandet), et les derniers
s’intéressent à Maurice Merleau-Ponty et Alexandre Kojève (Pierre Macherey), Collingwood
(Paulette Carrive) et Anatole France (Jean Deprun). Mais, en réalité, l’essentiel du volume
porte sur la période qui va de la Renaissance à la fin du XVIIIe siècle. Dans ce cadre, les
auteurs sur lesquels Bloch a travaillé sont bien sûr le sujet d’un certain nombre d’études :
Cyrano de Bergerac (Madeleine Alcover, Margaret Sankey), Gassendi (Gianni Paganini,
Wallace Kirsop, Rainer Specht) et surtout Spinoza qui, à lui seul, est l’occasion d’un petit
recueil interne à ce vaste volume (Pierre-François Moreau, André Tosel, Theo Verbeek,
Luisa Simonutti, Miguel Benitez, Laurent Bove). 

Les parties consacrées au XVIIIe siècle et à la philosophie clandestine sont peut-être, au
sein de ce riche ensemble, les plus nouvelles dans leurs contenus. De nombreuses études
viennent en effet mettre en valeur des auteurs peu étudiés, tels Anacharsis Cloots (Roland
Mortier), Jean Meslier (Gianluca Mori), Joseph Priestley (Ann Thomson), Jean-Partocle
Parisot (Alain Mothu), Balthasar Bekker (Wiep Van Bunge) ou encore Robert Challe
(Frédéric Deloffre). Deux textes clandestins appartenant au même recueil manuscrit sont
édités par Antony McKenna et Élisabeth Quennehen, auxquels deux études, consacrées à la
nature de ces recueils clandestins (Geneviève Artigas-Menant) et aux rapports de Voltaire à
cette littérature clandestine (Marie-Hélène Cotoni), apportent un heureux complément.

Il n’est pas possible de tout citer dans ce volume. Il est à l’image de celui auquel il rend
hommage, sérieux et généreux, lançant quantité de pistes pour des recherches futures. 

Colas DUFLO

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 508  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 509

Jeff LOVELAND, Rhetoric and natural history. Buffon in polemical and literary context.
Oxford, Voltaire Foundation, University of Oxford, 2001. 15,5 ¥ 24, X-214 p., bibliogr.,
index (SVEC, 2001 : 03).

Autant l’étude de Buffon scientifique et philosophe s’est considérablement développée
depuis les années 1950 – compensant ainsi le relatif discrédit dans lequel cet auteur si célébré
au XIXe siècle était tombé depuis le début du XXe siècle – autant celle de Buffon littéraire,
auteur d’une théorie et d’une pratique de l’expression, semble, par contraste, avoir été de
manière générale trop négligée.

Le livre de Jeff Loveland entend combler ce manque et met en avant l’importance de la
dimension rhétorique pour comprendre l’ensemble du discours de Buffon. La pertinence de
son projet consiste plus précisément à ne pas traiter de façon séparée la dimension du style
chez cet auteur, comme si c’était là une question extérieure de pure forme. Il s’agit au
contraire de l’articuler de façon synthétique au contenu scientifique et philosophique de l’œuvre,
de façon à en faire un instrument d’intelligibilité propre à en éclairer de façon nouvelle les
apparences d’obscurité, de contradiction, les exagérations et les changements déconcertants
de point de vue. Longtemps, selon Loveland, malgré des travaux importants, l’insuffisance de
prise en compte de cette dimension rhétorique a empêché de comprendre de façon satisfai-
sante et complète le discours de Buffon. Au-delà du cas de cet auteur, ce parti pris de lecture
nous semble participer d’une attitude qui cherche à ressaisir de façon davantage interne la
sensibilité particulière de cette époque et à prendre en charge des aspects souvent spontanément
reçus de notre point de vue comme frivoles et superficiels et pourtant si prégnants pour leur
redonner toute leur signification. L’importance particulière que cette dimension rhétorique
vient prendre chez Buffon est liée par Loveland, d’une part, au souci de plaire aux divers
publics que peut toucher l’Histoire naturelle – et de répondre à la préoccupation esthétique
omniprésente qui y est conjointe – et, de l’autre, au contexte polémique – avec les positions
extrêmes qu’il engendre – dans lequel l’œuvre vient s’insérer. Ainsi, un bénéfice non négli-
geable de cette perspective est de relativiser et de dédramatiser fortement les contradictions
que les points de vue plus traditionnels, davantage centrés sur le contenu théorique du
discours, avaient souvent excessivement mises en relief. Loin de se borner à l’œuvre de
Buffon, mais la réinsérant au contraire dans le contexte concret de la culture polémique et
rhétorique du temps, l’intérêt de ce travail est également de procéder à une véritable mise en
situation de tous les problèmes de l’époque, les faisant redécouvrir sous un nouvel angle
tout en déployant à chaque fois le panorama synthétique des positions des autres auteurs.
Loveland assouplit les notions et les enjeux traditionnellement étudiés : il les réintroduit
dans une pratique d’écriture et un jeu de relations expliquant leurs différentes, et souvent
extrêmes, modulations sans aller toutefois jusqu’à y absorber leur rigueur conceptuelle.

Très documenté et précis, clair et toujours nuancé, ne tombant jamais dans l’impasse du
« tout rhétorique », cet ouvrage montre la fécondité de sa perspective à travers six chapitres qui
portent sur autant de problèmes fondamentaux de l’époque : la préoccupation, si chère à
Buffon, du style ; le thème, d’une histoire fort chargée, des causes finales ; l’image, bien
ancienne également, de la « chaîne des êtres » ; le problème du statut, si contesté alors, des
théories et des systèmes ; l’emploi des mathématiques (qui aurait pu sembler à tort à l’écart
de toute préoccupation rhétorique) ; le nominalisme, enfin, position devenue dominante et
plus ou moins obligée.

Les trois premiers ordres de problèmes renvoient davantage, selon les termes de l’auteur,
à une « rhétorique » de la « séduction », répondant ainsi à l’augmentation considérable des
amateurs de sciences au XVIIIe siècle, tandis que les trois derniers, plus scientifiques, mettent
plutôt en œuvre une « rhétorique » proprement polémique dans une communauté savante

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 509  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



510 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

extrêmement déchirée. L’ouvrage montre d’abord l’ambivalence du style chez Buffon,
source à la fois de sa force auprès d’un vaste public qui en est particulièrement amateur et
de sa faiblesse vis-à-vis des critiques qui ne manquent pas de s’emparer d’une qualité si
éminente pour dénoncer les excès de l’imagination et l’attachement à des considérations
littéraires plus que scientifiques. C’est aussi, semble-t-il, par souci du goût du public que
Buffon, théoriquement si critique des causes finales comme une grande partie des auteurs de
son temps, se complaît pourtant constamment à les évoquer à travers les figures de son langage,
reproduisant en cela une contradiction – également très commune – entre déclarations
doctrinales et méthodologiques d’une part et pratiques d’écriture de l’autre. La notion de
chaîne des êtres, quant à elle, est utilisée selon un double jeu plus subtil qui, d’un côté,
exploite encore sa popularité et son image d’orthodoxie, et, de l’autre, multiplie les exceptions
et les critiques à son égard pour s’accorder à d’autres exigences – comme celle de la diffé-
rence du vivant et de la matière inerte ou de l’homme et de l’animal – qui font aussi le souci
des lecteurs. L’idée de chaîne des êtres, ainsi, sert à Buffon de support pour rendre « aimable »
son discours en lui permettant de développer ses « grandes vues » sur la nature, et d’élever son
auditoire à des considérations esthétiques et morales supérieures. Elle lui est utile également
pour critiquer les découpages arbitraires des taxinomistes ou pour familiariser à l’idée d’une
certaine transformation des espèces dans le temps. Mais cette même notion s’avère aussi, à
l’égard d’autres perspectives, constituer un obstacle qu’il lui faut régulièrement contourner
sans trop marquer la contradiction. Cet usage à profil variable de telles notions clefs – qui
joue de leur vague et de leur ambiguïté pour les adapter à des publics différenciés ou aux
demandes multiples – se repère également chez les autres auteurs contemporains de Buffon,
mais apparaît chez lui particulièrement marqué et contrasté.

Quant aux trois derniers thèmes – la notion de système, le statut des mathématiques, la
critique nominaliste des idées générales – l’attitude de Buffon est double encore. Il s’agit
pour lui de se camper à leur égard dans une posture officielle de refus intransigeant : les
systèmes vont être condamnés sous le motif majeur de leur caractère hypothétique, les
mathématiques sous celui de leur abstraction, les idées générales sous celui de leur incapa-
cité à rendre compte d’une réalité concrète toujours individualisée. L’on pourra ainsi en
façade utiliser ces instruments de façon polémique à l’encontre des adversaires, mais tout en
connaissant bien l’impossibilité par ailleurs d’une telle exclusion dans la pratique effective,
compte tenu des exigences méthodologiques d’un travail scientifique – en particulier de
classification pour une entreprise comme l’Histoire naturelle – et également de l’ambition
propre à Buffon de déployer de vastes synthèses, de surcroît souvent habillées d’une rhéto-
rique mathématique. Tout en insistant sur la dimension stratégique forte du discours savant
en général au XVIIIe siècle et singulièrement de celui de Buffon, le regard critique qui fait la
perspective de l’ouvrage ne tombe pas pour autant dans le scepticisme en plongeant ce discours
dans le simple souci opportuniste, mais marque constamment les limites de sa propre thèse
en prétendant seulement compléter et relativiser une approche purement théorique de ce
siècle. Loveland rend compte des contradictions – nombreuses et irréductibles sur un plan
seulement doctrinal – que l’on recense chez Buffon, dès la parution de son œuvre, en les
déplaçant sur un autre plan où elles apparaissent liées à une situation, à la fois exemplaire et
poussée à l’extrême chez cet auteur, de déchirement entre les trois exigences divergentes
que sont la construction de la vérité scientifique, les attentes très esthétiques et moralisantes
d’un public élargi, et celles enfin, fort susceptibles et irritables, des élites savantes.

Pourvu d’un index détaillé des auteurs et d’une bibliographie riche et actualisée, qui
manque cependant d’une distinction marquée entre écrivains d’époque et commentateurs
modernes, ce livre – dont on peut juste regretter peut-être une certaine répétitivité de la thèse
malgré la diversité des domaines abordés – représente une étude subtile et intéressante de

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 510  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 511

l’œuvre d’une très grande figure des Lumières. Au-delà se trouvent également éclairés les
mécanismes discrets – reliant les pratiques d’écriture, les conflits en apparence seulement
purement doctrinaux entre les acteurs, et le jeu de la reconnaissance et du succès – qui sous-
tendent le travail de la réflexion et de la recherche à cette époque remarquablement polémique
de notre histoire.

Jean-Luc GUICHET

Pierre-Paul LE MERCIER DE LA RIVIÈRE, L’Ordre naturel et essentiel des sociétés politiques.
Texte revu par Francine MARKOVITS. Paris, Fayard, 2001. 14 ¥ 22,5, 543 p. (Corpus des
œuvres de philosophie en langue française). 

La réédition de L’Ordre naturel et essentiel des sociétés politiques est une excellente
nouvelle pour tous les historiens des idées spécialistes du siècle des Lumières. Le texte a été
collationné d’après l’édition de 1910 (par Edgar Depitre) avec une vérification effectuée sur
l’édition originale in-douze, en deux volumes, de 1767 (exemplaire de la bibliothèque de
l’Institut). L’édition elle-même nous a semblée excellente : la typographie et la mise en page
sont agréables et le choix de maintenir l’orthographe originelle est heureux (le compliment
peut être étendu à l’ensemble de cette collection). Saluons ici la précision avec laquelle
Francine Markovits indique la source du texte de l’édition qu’elle a préparée, cet effort est
suffisamment rare pour mériter mention. Toutefois, il faut noter que, comme pour l’Ami des
hommes et la Philosophie rurale, L’Ordre essentiel a été publié simultanément en in-quarto
et en in-douze : il y a donc non pas une, mais deux éditions originales ! C’est d’ailleurs
l’édition in-quarto qui avait servi pour l’édition de 1910. La mention de deux éditions ulté-
rieures datées de 1768 en format in-quarto et in-dix-huit est plus surprenante. Ces deux
éditions ne sont pas à la Bibliothèque nationale de France et elles n’apparaissent pas non
plus dans les catalogues de livres anciens disponibles sur internet. On peut se demander si
Louis-Philippe May, qui est la source de Markovits, n’a pas confondu le livre de Pierre-Paul
Le Mercier de La Rivière avec celui de Pierre-Samuel Du Pont de Nemours, De l’origine et
des progrès d’une science nouvelle, effectivement paru en 1768, et qui se présente comme
un résumé de l’ouvrage de Le Mercier. Il n’aurait pas été le premier d’ailleurs, puisque Adam
Smith semble faire la même confusion lorsqu’il évoque le « petit ouvrage » de Le Mercier
dans la Richesse des nations. Il est tout de même dommage que dans une si courte notice, on
trouve deux informations douteuses qui aurait pu être corrigées avec un peu d’attention. Ces
imprécisions sont encore plus criantes dans le dossier publié dans le numéro 40 de la revue
Corpus par Markovits, qui est conçu comme une introduction à la lecture de la réédition de
L’Ordre naturel et essentiel des sociétés politiques. La présentation générale oublie de
mentionner des travaux importants, en particulier ceux de Reinhard Bach sur Le Mercier,
Rousseau et Sieyès ou, de manière plus surprenante encore, de Catherine Larrère. Les fiches
de personnages importants n’indiquent pas leurs sources, et plusieurs ne sont pas non plus
mentionnées dans la bibliographie générale. Enfin, de nombreuses coquilles, en particulier
dans la bibliographie générale, contribuent à renforcer l’impression générale d’un certain
manque d’attention (G. Steiner pour Philippe Steiner ; le Journal de commerce est confondu
avec le Journal du commerce, d’agriculture, et des finances ; J. Egrert pour J. Egret).

Toutefois, ces critiques ne doivent pas conduire à négliger l’importance de la réédition de
ce texte dont l’impact sur les contemporains reste largement sous-estimé. Pendant trop
longtemps, il n’a guère été parcouru que par les spécialistes de l’école physiocratique et

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 511  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



512 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

mentionné pour son exposition de la théorie du despotisme légal. Or, l’ouvrage a connu un
réel succès au moment de sa parution en 1767. Quelques semaines après le départ de
Le Mercier en Russie, où sa réputation allait être ternie aux yeux de ses contemporains et de
la postérité par les rebuffades et les railleries de Catherine II, Du Pont lui écrit que plus de
5 000 exemplaires de son ouvrage se sont écoulés. Il n’y a donc pas que Diderot qui se
passionne pour L’Ordre naturel et son auteur (c’est lui qui a incité Catherine II à le faire
venir). Le succès de l’ouvrage peut se mesurer au nombre et à la stature de ses critiques.
Mably, Linguet s’attaquent à sa théorie politique ; Graslin à sa théorie économique. Enfin,
Forbonnais et son cousin Plumard de Dangeul, rescapés du groupe Gournay, le « déchirent »,
dixit Du Pont, dans les pages du Journal de l’agriculture, du commerce et des finances
de 1767 et 1768.

Il est donc à espérer que cette réédition permette une relecture plus ouverte de ce
« classique » de la pensée des Lumières. On notera en effet que plus de la moitié de l’ouvrage
(à partir du chapitre XXVII) est consacrée aux questions économiques ; on sait d’ailleurs la
part importante qu’a pris Quesnay dans sa rédaction. On y trouve des discussions importantes
sur la valeur, la nature du produit net, le commerce international et la stérilité du commerce.
Plusieurs point méritent d’être redécouverts. Tout d’abord, Le Mercier reconnaît la nécessité
d’un profit pour les activités non-productives (commerce et industrie) car : « le commerçant
[…] doit être indemnisé de tous ses frais ; il lui est dû en outre, des salaires et des intérêts
pour toutes les sommes qu’il est dans le cas d’avancer » (p. 396). Il développe ce point de
manière claire et détaillée à propos de l’exemple de l’industrie de la dentelle : « 1 000 écus
sont le prix nécessaire de la dentelle ; prix nécessaire formé par le montant de toutes les
dépenses que les fabricants ont à faire pendant le temps qu’ils emploient à cet ouvrage ; par
d’autres dépenses encore de divers ouvriers qui concourent à la préparation des lins ; par
celles aussi du marchand qui fait les avances de ces dépenses ; par les intérêts qu’il doit retirer
de ces mêmes avances ; par les rétributions dues aux peines qu’il se donne personnellement ;
par la valeur des différents risques auxquels son commerce expose » (p. 431).

À lire ces lignes où, non seulement Le Mercier reconnaît la nécessité d’un profit, mais le
décompose en catégories analytiques précises – intérêt du capital avancé à la production,
rémunération du travail de l’entrepreneur (organisation), rémunération du risque de l’entre-
prise – auquel s’ajoute le coût de production à proprement parler, qui comprend les salaires
et les dépenses en matières premières et outils de production, on a bien du mal à comprendre
pourquoi les historiens de l’école physiocratique continuent, à la suite de Marx, à proposer
moult interprétations de l’absence d’une théorie du profit chez les physiocrates ! On trouve
également dans l’ouvrage de Le Mercier l’idée d’une interdépendance générale des prix des
biens dans l’économie réglée par la concurrence : « […] toutes les valeurs vénales ont
entre-elles un équilibre habituel et nécessaire ; le prix des unes décide du prix des autres »
(p. 402). Il développera d’ailleurs ce point dans son ouvrage de 1770, L’Intérêt général. Sur
tous ces points, si Le Mercier ne se singularise pas par rapport à Quesnay, on doit bien
avouer que son langage est bien plus compréhensible.

La théorie politique de Le Mercier mérite également mieux que l’étiquette infamante que
lui confère l’expression « despotisme légal ». On commence seulement à comprendre
aujourd’hui que Le Mercier n’est pas seulement l’auteur d’un livre, mais un auteur qui, dans
les années qui séparent la publication de L’Ordre essentiel de la Révolution française, a
contribué notablement au débat sur la nature du bon gouvernement. Cette reconsidération a
d’ailleurs été entamée dans plusieurs contributions insérées dans le volume des Études
Jean-Jacques Rousseau pour l’année 1999. Pour conclure, il faut donc se féliciter de cette

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 512  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 513

nouvelle édition et espérer qu’elle incite à la republication de quelques autres des textes
politiques importants des disciples de Quesnay.

Loïc CHARLES

Jean-Jacques Rousseau et la chimie. Textes réunis par Bernadette BENSAUDE-VINCENT et
Bruno BERNARDI, Corpus, 36. Nanterre, Centre d’études d’histoire de la philosophie
moderne et contemporaine, 1999. 14,7 ¥ 20,7, 206 p. 

Ce numéro rassemble une série d’articles sur le rapport de Rousseau à la chimie de son
siècle et le rôle de la chimie dans sa pensée sociale, anthropologique et politique. La
première partie montre en quoi les Institutions chymiques, traité de chimie rédigé par Rousseau,
loin d’être un texte marginal, s’insère à part entière dans l’itinéraire intellectuel et dans
l’œuvre de Rousseau. La seconde partie montre en quoi la chimie constitue une référence, un
« modèle », voire un « paradigme » (Bruno Bernardi, p. 193-194), pour la pensée rousseauiste
en général. Ce volume témoigne d’un intérêt nouveau pour la figure peu connue d’un Rousseau
chimiste et pour sa philosophie en tant qu’elle emprunte certains de ses concepts à la
chimie. À côté de la musique et de la botanique, il faut « compter la chimie au nombre des
univers de référence du citoyen de Genève » (Bernadette Bensaude-Vincent, p. 6). Cet ouvrage
souligne plus largement la prépondérance des sciences dans la genèse de la pensée rousseauiste,
à côté de l’image traditionnelle d’un Rousseau pourfendeur des sciences. Si les Institutions
chymiques ne forment pas une œuvre originale, mais un travail de compilation, de traduction
et de réécriture des principales doctrines chimiques de Guillaume François Rouelle, Johann
Joachim Beccher, Georg Ernst Stahl, Jean-Baptiste Sénac, Hermann Boerhaave, elles présentent
un double intérêt. Du point de vue de l’histoire des sciences, elles révèlent l’état des
connaissances de Rousseau sur la chimie de son temps. Du point de vue de l’étude génétique
des textes, elles exposent les concepts chimiques dont s’inspire toute l’œuvre rousseauiste.

L’article introductif de Bensaude-Vincent et Bernardi, propédeutique à la lecture des
Institutions chymiques, retrace l’évolution des rapports entre Rousseau et la chimie. Rousseau
s’intéresse d’abord, dans l’entourage de Madame de Warens, aux pratiques et à l’art des
chimistes. Il se familiarise précocement avec les instruments, opérations et termes techniques
de l’art spagyrique (ancien nom de la chimie médicale empirique). Puis il parfait sa connais-
sance de la science chimique, en suivant à Paris, avec son ami Dupin de Francueil à partir
de 1753, les cours de chimie de Rouelle, tout comme Diderot, d’Holbach, Condorcet,
Voltaire ou encore de futurs chimistes, tels que Lavoisier et Macquer. Enfin, il met ses connais-
sances en application en effectuant des travaux de laboratoire à Chenonceau entre 1755
et 1757. 

La première partie de l’ouvrage, « Rousseau dans la chimie du XVIIIe siècle », comprend
4 articles. L’article de Bernard Joly porte sur « la question de la nature du feu dans la chimie
de la première moitié du XVIIIe siècle » et montre en quoi les Institutions chymiques reflètent
les débats sur la nature et les propriétés du feu qui, en France à la fin du XVIIe et au début du
XVIIIe siècle, opposent théories mécanistes substantialistes (Descartes, Malebranche,
Lémery), théories dynamistes newtoniennes (Boerhaave, Voltaire) et théories du phlogistique
de Stahl (Sénac, Rouelle). La théorie rousseauiste du feu, fondée sur un refus du mécanisme
cartésien et de l’attraction newtonienne et synthétisant celles de Boerhaave et de Stahl,
témoigne de l’évolution qui s’opère dans la chimie française à la fin des années 1740.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 513  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



514 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

L’article de Jonathan Simon, « L’homme de verre. Les trois règnes et la promiscuité de la
nature », montre en quoi les Institutions chymiques héritent de la théorie des trois règnes
(minéral, végétal et animal) du chimiste Beccher et de son idée d’une circulation de la
matière entre les règnes au moyen du processus chimique de vitrification. Selon Beccher, il
est possible de transformer hommes et animaux en verre. Comme Beccher, Rousseau pense
une continuité des règnes, mais contre lui, il refuse l’espoir chimérique et monstrueux d’une
forme de vie artificielle. Cet article rappelle l’étroite imbrication de la chimie française du
XVIIIe siècle avec l’artisanat des maîtres verriers et le commerce du verre, dont la valeur
n’est pas seulement marchande, mais aussi esthétique et spirituelle. Rousseau, reprenant la
vision apocalyptique d’un anéantissement du monde par vitrification, participe à cette
tradition de valorisation du verre.

L’article de Bensaude-Vincent souligne « l’originalité de Rousseau parmi les élèves de
Rouelle ». Quoique Rouelle ne soit pas le chimiste le plus cité des Institutions chymiques,
Rousseau est influencé par l’enseignement rouellien, qu’il se réapproprie de manière originale.
L’héritage rouellien de Rousseau diffère en effet de celui de Diderot, Venel, d’Holbach,
Turgot ou Macquer. Cet article révèle un Rousseau « profondément imprégné de l’enseignement
de Rouelle, partageant l’essentiel des idées de ses contemporains sur les concepts de base de
la chimie et sur les orientations théoriques, notamment dans la critique du mécanisme »
(p. 101). Rousseau compose ainsi son propre univers chimique par une recréation de l’œuvre
rouellienne. 

L’article de Marco Beretta, « Jean-Jacques Rousseau et la chimie », se propose de
reconstruire « la chronologie et le contexte intellectuel des Institutions et de donner une
explication plausible des motifs qui conduisirent Rousseau à abandonner complètement la
chimie après 1757 » (p. 104). Si, à la fin de sa vie, Rousseau considère la chimie comme
une vaine ambition (les Rêveries du promeneur solitaire dénoncent l’aspect coûteux, long,
pénible, dangereux et contradictoire des expériences de chimie en laboratoire), il n’en va
pas de même au début, où il étudie la chimie en amateur éclairé. Dans les Institutions, il
tente de donner à la chimie un statut scientifique et philosophique et propose une « rééva-
luation épistémologique de la chimie » (p. 115). À l’instar de Rouelle, il veut fonder la
légitimité de la chimie en l’arrachant au rôle de simple art auxiliaire de la médecine et en la
séparant de l’alchimie. Pour Rousseau, la chimie est un « instrument cognitif qui, à travers
une procédure expérimentale assez aisée, permet de suivre le déroulement dynamique des
réactions, sans s’engager dans des conjectures métaphysiques » (p. 109). Son intérêt pour la
chimie vient de son souci de combattre les systèmes spéculatifs en général et de justifier
empiriquement la thèse antimécaniste. La chimie, dont l’objet principal est la décomposition
(analyse) des corps en leurs parties constituantes, en montrant qu’il est impossible d’isoler
les principes ultimes de la matière, conduit en effet à condamner le mécanisme. 

La seconde partie de l’ouvrage, « La chimie dans la pensée de Rousseau », comprend
3 articles. L’article de Florent Guénard, « Convenances et affinités dans la Nouvelle Héloïse »,
compare les relations hommes-femmes dans la Nouvelle Héloïse aux types d’union maté-
rielle dans les Institutions chymiques. Rousseau distingue l’union fondée sur la reconnaissance
réciproque d’une identité de caractères (les amants, Saint-Preux et Julie, se conviennent
parce qu’ils se ressemblent) et l’union de complémentarité entre deux êtres hétérogènes (les
époux, Wolmar et Julie, se conviennent parce qu’ils se complètent). Ces deux types d’union
correspondent à deux types d’affinités chimiques. L’union entre amants relève d’une affinité
par homogénéité, d’une attirance par similitude (des âges, des goûts, des affections, des
pensées). L’union entre époux, seule durable, relève d’une affinité par hétérogénéité. 

L’article de Martin Rueff, « L’élément et le principe. Rousseau et l’analyse », montre que
l’anthropologie rousseauiste ne s’appuie ni sur la méthode géométrique, ni sur la causalité

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 514  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 515

mécanique cartésienne, mais sur la science chimique qui lui fournit un critère et une
méthode fondés sur l’expérience. Le but de cette anthropologie étant de connaître l’homme
naturel, il lui faut séparer, selon un protocole expérimental emprunté à la chimie, l’artificiel
de l’originel. « Lire les Institutions chymiques, c’est se demander ce que Rousseau retient
de la chimie pour construire sa théorie de l’homme » (p. 144). La chimie fournit à Rousseau
un moyen de comprendre la nature humaine et de critiquer un certain concept de l’élément
et de l’analyse. Rousseau rejette toute conception du simple comme atome absolu. Les
Institutions éclairent négativement sa méthode anthropologique. « La chimie n’est pas tant
le modèle des opérations du philosophe que l’indice d’un embarras de méthode : l’analyse
ne parvient pas à remonter au simple, au principe » (p. 147). À une ontologie atomiste du
lien social, Rousseau préfère une anthropologie holiste, où le simple n’est pas tant point de
départ objectif et absolu pour la constitution des corps que point d’arrivée subjectif, provi-
soire et relatif de l’analyse. « Le holisme ontologique de Rousseau, qui le pousse à réduire
les prestiges de l’analyse, le conduit à reconnaître que le mixte est tout autre chose qu’une
juxtaposition » (p. 154). Ce principe gouverne son épistémologie et son anthropologie. 

Enfin, l’article de Bernardi, « Constitution et gouvernement mixte. Notes sur le livre III
du Contrat social », montre comment Rousseau repose de manière originale, en s’appuyant
sur la chimie, la question du gouvernement mixte, classique depuis Aristote. « Lequel vaut
le mieux d’un gouvernement simple ou d’un gouvernement mixte ? » (Le Contrat social,
Paris, Garnier-Flammarion, 1966, III, 7, p. 117). Pour l’art politique véritable, attentif aux
cas singuliers, il n’y a pas de gouvernement absolument meilleur, mais seulement des
gouvernements relativement bons, dont il y a autant de formes que de cas possibles. La
notion de gouvernement mixte permet de penser la multiplicité des combinaisons politiques
possibles. Si Aristote part du simple pour penser, par composition, le mixte en politique,
Rousseau part du gouvernement mixte pour remonter, par réduction, au gouvernement
simple (démocratie, aristocratie, monarchie). Le gouvernement est un corps politique, dont
les membres sont les magistrats. Plus ceux-ci sont nombreux, plus la force du gouvernement
se dilue, plus le risque d’anarchie (confiscation de l’universel au profit du particulier)
augmente. Aussi, le rapport des magistrats au gouvernement doit être inverse de celui des
sujets au souverain. « Plus l’État s’agrandit, plus le gouvernement doit se resserrer, telle-
ment que le nombre de chefs diminue en raison de l’augmentation du peuple » (Le Contrat
social, op. cit., III, 2, p. 104). Rousseau rejette la typologie des formes simples de gouver-
nements au profit d’une évaluation des formes mixtes variant de façon continue. « Il y a un
point où chaque forme de gouvernement se confond avec la suivante », le gouvernement
étant « susceptible d’autant de formes diverses que l’État a de citoyens » (Le Contrat
social, op. cit., III, 3, p. 106). La notion de gouvernement mixte permet ainsi de dissoudre la
question du meilleur gouvernement en montrant qu’« elle a autant de bonnes solutions qu’il
y a de combinaisons possibles dans les positions absolues et relatives des peuples » (Le
Contrat social, op. cit., III, 9, p. 123). Rousseau redéfinit la notion de gouvernement simple
en la situant dans un cadre analytique au lieu du cadre synthétique dans lequel elle s’était
formée. « La chimie, parce que sa démarche est fondamentalement analytique, exige de
nous que nous partions du divers et du multiple qui nous est donné, donnant à l’élémentaire
le statut de résultat possible, au lieu de celui de présupposé et de principe » (Bernardi,
p. 178). Cet examen comparé du Contrat social et des Institutions chymiques montre que
Rousseau, en politique et en chimie, substitue à la démarche synthétique une approche
analytique de l’élémentaire. La politique est l’art de produire, par une union serrée, un être
moral doté de qualités propres, distinctes de celles des êtres particuliers qui le forment, de
même que les composés chimiques ont des propriétés qu’ils ne tiennent d’aucun des
éléments qui les composent. La politique, par analogie avec la chimie, est l’art de « changer

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 515  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



516 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

pour ainsi dire la nature humaine, de transformer chaque individu, qui par lui-même est un
tout parfait et solitaire, en partie d’un plus grand tout, dont cet individu reçoive en quelque
sorte sa vie et son être » (Le Contrat social, op. cit., II, 7, p. 77). La politique trouve dans la
chimie son paradigme : l’art de produire des corps par mixtion. Pour Rousseau, la chimie
serait donc un « outil décisif dans la formation de sa problématique politique propre et la
constitution de son système conceptuel » (p. 194). 

Mai LEQUAN

Jean D’ALEMBERT, Discours préliminaire des éditeurs de 1751 et articles de l’Encyclopédie
introduits par la querelle avec le Journal de Trévoux. Textes établis et présentés par
Martine GROULT. Paris, Honoré Champion, 1999. 14 ¥ 22, 296 p. (L’Âge des Lumières, 7).

Rendre accessibles les différents textes qui sous-tendent la philosophie de l’aventure
encyclopédique est l’objectif clairement affiché de cette édition, qui se compose de trois
parties s’emboîtant les unes dans les autres, avec une évolution globalement chronologique.

La première partie reprend les polémiques qui marquèrent les débuts de la publication de
l’Encyclopédie. Le Prospectus de Diderot, publié en novembre 1750, est immédiatement
réfuté par les Jésuites dans le Journal de Trévoux. Les trois articles qui accusent Diderot
d’avoir copié Bacon sans l’avoir compris sont reproduits ici, après le Prospectus, et chacun
peut désormais participer au débat. Il ne s’agit pas évidemment de « laver ces grands
hommes de l’affront d’avoir été considérés comme de vulgaires copistes » (p. 10) mais de
« cibler » les points théoriques de divergences. L’article « Art », grand moment diderotien, est
également reproduit pour clore définitivement les malheureux Jésuites au pilori de l’histoire.

La deuxième partie marque l’intervention de d’Alembert. Le Discours préliminaire des
éditeurs est reproduit pour la première fois en France dans une édition séparée. Il s’agit du
texte paru le 28 juin 1751, alors que la version le plus souvent rééditée est celle de 1759, la
comparaison entre les deux Discours permet de valoriser la première version qui, selon
Martine Groult « comporte l’extrême avantage de mettre en évidence un écrit destiné à
fonder un nouveau courant de pensée » (p. 11). Pour rendre le dossier plus complet, l’Avertis-
sement de l’Encyclopédie a été conservé avec l’Explication détaillée du système des
connaissances humaines et les Observations sur la division des sciences du chancelier Bacon,
ces derniers textes étant de Diderot. Ce second ensemble se termine par les Avertissements
aux éditions de 1753, 1759, 1763, 1767.

La troisième partie est entièrement consacrée à d’Alembert. Elle comporte « les plus beaux
textes de d’Alembert dans l’Encyclopédie », selon une logique épistémologique, qui restitue
les « leçons de logique et de méthodologie du grand mathématicien aux philosophes » (p. 12).

L’ensemble du dossier est d’un grand intérêt. L’historien cependant aurait souhaité plus
d’insistance sur la contextualisation. À lire Groult, on a l’impression que le grand débat
entre philosophes et Jésuites tournait autour de Bacon et se situait dans le ciel des Idées. La
réalité fut moins glorieuse. Si les jésuites ouvrent la guerre, et si les premiers affrontements
demeurent théoriques, après l’attentat de Damiens (1757) les arguments mis en avant par les
philosophes changent de registres. D’Alembert ne l’ignorait pas et son ouvrage sur la
« destruction » des Jésuites (évoqué dans la note 6 page 9) reprenait contre les Jésuites, les
accusations de tyrannicide et autres inventées par les jansénistes. En 1759, dans une lettre à
Voltaire (citée p. 9), d’Alembert se félicite que « le frère Berthier et ses complices n’osent
paraître actuellement dans les rues de peur qu’on ne leur jette des oranges de Portugal à la

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 516  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 517

tête » ; il s’agit bien du tyrannicide mis en avant par Pombal, et repris par le journal janséniste
des Nouvelles ecclésiastiques… La défense des Lumières emprunte parfois des chemins
obscurs.

Monique COTTRET

Denis DIDEROT, Choix d’articles de l’Encyclopédie. Anthologie établie et présentée par Marie
LECA-TSIOMIS. Paris, Éditions du C.T.H.S., 2001. 11,3 ¥ 18,4, 631 p., bibliogr. (Format, 44).

Éditée à l’occasion du 250e anniversaire de la publication du tome I de l’Encyclopédie de
Diderot et d’Alembert, cette anthologie présente une sélection parmi les nombreux articles
dont Diderot est l’auteur. Ce choix est réalisé par Marie Leca-Tsiomis qui, avec son livre
Écrire l’Encyclopédie : Diderot, de l’usage des dictionnaires à la grammaire philosophique
(Oxford, Voltaire Foundation, 1999), s’est imposée comme une des meilleures spécialistes
actuelles de l’Encyclopédie. Dans une substantielle préface, elle restitue tout d’abord
l’aventure de l’Encyclopédie qui, à l’origine, ne devait être qu’une traduction augmentée
d’un ouvrage anglais et qui, avec ses vingt-huit volumes, ses nombreux collaborateurs et le
quart de siècle employé à sa publication, fut au total la plus grande entreprise éditoriale de
l’époque. L’histoire de la publication elle-même, entrecoupée de polémiques et d’interdictions,
est à elle seule un des plus beaux témoignages de ce que fut le siècle des Lumières en France.

Dans ce vaste champ, c’est sur la contribution de Diderot que Leca-Tsiomis choisit de
mettre l’accent, ce qui représente encore un immense gisement, même à ne s’en tenir
qu’aux articles dûment identifiés comme siens. Comme le dit Leca-Tsiomis : « La sélection
faite ici, discutable comme toute sélection, repose sur deux principes directeurs : d’une part
faire apparaître la réflexion et la pratique de Diderot éditeur et coordinateur de l’ensemble ;
et, d’autre part, donner à lire des articles qu’il rédigea comme collaborateur lui-même,
principalement choisis dans les trois principaux domaines auxquels il se consacra : la
description des arts et des métiers, la philosophie et son histoire, et la grammaire » (p. 24).
L’article « Encyclopédie » mérite en premier lieu l’attention car Diderot, à la lumière des
cinq volumes déjà publiés, y tire les leçons de l’expérience acquise, répond à de multiples
critiques et, surtout, énonce ce qu’on peut considérer comme le programme même de
l’Encyclopédie, les difficultés qu’elle doit rencontrer, les ambitions qu’elle vise à réaliser.
Leca-Tsiomis met en valeur ce qui a constitué une des principales innovations de l’entre-
prise encyclopédique : la description des arts et métiers. On sent bien à la lecture d’articles
comme « Gaze » ou « Émail » l’admiration de Diderot pour ce savoir technique à l’œuvre et la
volonté d’en rendre compte dans les termes les plus clairs possibles. Elle rend aussi pleinement
justice au travail de Diderot lexicographe, la pratique de la définition s’accompagnant toujours
chez Diderot d’une réflexion sur l’art et la manière de bien définir. 

Les principales critiques qu’on a envie de faire à cette anthologie, comme toujours,
portent sur l’absence d’articles qu’on aurait aimé voir cités. C’est la loi du genre, et Leca-
Tsiomis cite une phrase de Diderot qui s’applique ici fort bien : « Les omissions sont le plus
grand défaut d’un dictionnaire […]. Rien ne chagrine tant un lecteur que de ne pas trouver
le mot qu’il cherche » (p. 28). Ici, par exemple, le philosophe regrettera l’absence des articles
« Autorité politique », « Spinosiste », ou encore « Vice » et « Volonté ». Mais une autre
absence chagrinera le lecteur mis en appétit par la préface, qui signale par exemple de
nombreux emprunts de Diderot : celle de notes de bas de page de l’éditrice, qui éclaireraient

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 517  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



518 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

les allusions, préciseraient l’identité des auteurs cités par Diderot, etc. (les notes se limitant
pour l’essentiel aux traductions des citations latines). 

Cela ne retire rien au plaisir de se promener dans cette anthologie, d’y découvrir la
variété des styles de Diderot et l’étendue de ses préoccupations, et d’y lire ou d’y relire les
différents articles, les « petits » (comme « Besançon » ou « Haire ») étant souvent moins
connus mais tout aussi réjouissants que les « grands ». 

Colas DUFLO

Martine GROULT, dir., L’Encyclopédie ou la création des disciplines. Paris, CNRS Éditions,
2003. 16,8 ¥ 23,8, 346 p., front., ill., bibliogr., index.

Au XVIIIe siècle, qui place l’entendement humain au premier plan, les philosophes, organi-
sateurs d’idées, se trouvent associés aux savants, assembleurs d’idées. C’est cette union de
la science et de la philosophie qui sert de point de départ au présent ouvrage, dans la mesure
où elle a généré un « Système figuré des connaissances humaines » qui montre les liens
reliant les sciences entre elles. Les spécialistes de l’Encyclopédie, rassemblés à l’École
normale supérieure de Lyon en juin 2001, pour le 250e anniversaire de l’Encyclopédie, à
l’initiative de Martine Groult, se sont plus précisément interrogés sur la création des disciplines
résultant de cette nouvelle conception du savoir. L’ouvrage est divisé en trois parties : la
première est consacrée à la classification des sciences, la deuxième aux sciences des arts et
de la nature, la troisième aux sciences de la langue et de la politique. Il comporte en outre
une longue bibliographie internationale et de stimulantes notes de l’éditrice, constituées à
partir des discussions échangées lors du colloque entre les intervenants. Le frontispice de
l’Encyclopédie et le « Système figuré des connaissances humaines » qui ouvrent le volume
n’ont pas qu’une valeur ornementale, comme le montre Groult dans sa préface, ils participent
du projet scientifique même de l’Encyclopédie.

Certes les éditeurs de l’Encyclopédie n’ont pas créé les disciplines dont ils rendent
compte, mais ils ont inventé une structure permettant de représenter chaque discipline par
ses éléments et de la définir par leur liaison. Grâce à cette « mise en discipline », il devenait
possible de créer de nouvelles disciplines en empruntant des éléments à des disciplines
différentes. L’ordre est ainsi conçu par d’Alembert dans le « Discours préliminaire » de
l’Encyclopédie comme prioritaire sur la matière et surtout la métaphysique traditionnelle,
d’ordre ontologique, est supplantée par une nouvelle métaphysique, qu’on a appelée la
« métaphysique des corps ».

Dans cette perspective, la classification des sciences revêtait une importance capitale.
C’est donc sur cette question que s’ouvre le recueil d’articles réunis par Groult. Henri Durel
montre que, si Bacon est considéré à juste titre comme le père de l’Encyclopédie, il est
également le petit-fils d’une encyclopédie française ayant inspiré l’auteur anglais, Tableaux
accomplis des arts et des sciences (1587) de Christophe de Sauvigny. Bacon a remodelé le
tableau buissonnant de Sauvigny en créant un système à deux niveaux qui comporte à la
base l’histoire et au sommet la philosophie. Ellen Ruth Moerman remonte aussi la chaîne
des filiations en examinant les lectures d’Ephraïm Chambers, auteur de la Cyclopaedia,
source anglaise de l’Encyclopédie. En particulier, les traductions scientifiques de Chambers
ont nourri ses connaissances dans différents domaines : la perspective avec Jean Dubreuil,
la chimie avec Hermann Boerhaave, l’architecture avec Sébastien Leclerc, ainsi que la
physique ou l’astronomie avec l’Histoire de l’Académie royale des sciences. Il n’est pas

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 518  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 519

surprenant dès lors que Michel Malherbe ait pu s’intéresser à l’Encyclopédie comme œuvre
de mémoire, qui à la fois rassemble des connaissances éparses (tableau) et les classe selon
la raison (système). Mariafranca Spallanzani s’interroge sur la place de la philosophie dans
ce classement. Absente du « Système figuré des connaissances humaines » et du « Discours
préliminaire », celle-ci apparaît dans les articles au nom des différentes doctrines qu’elle
produit, selon une conception qui en fait l’histoire de l’esprit humain et de ses disputes.
Comme le souligne Groult dans son article, l’évolution du « Système figuré des connaissances
humaines » entre le Prospectus de 1750 et le « Discours préliminaire » de 1751 marque un
tournant dans l’histoire de la philosophie en faisant naître la métaphysique du raisonnement
humain : « Il restait au public qui lit à intégrer la métaphysique comme logique de l’entende-
ment pour saisir des dépendances mutuelles et créer, grâce aux vides, de nouvelles disci-
plines » (p. 90). La voie était ainsi ouverte pour la création d’une science de l’homme, qui
devait aboutir à l’anthropologie. Une autre discipline se trouvait aussi en germe, selon
Encarnación Medina Arjona, dans le « Discours préliminaire », à savoir la philologie
comparée, dont Lorenzo Hervás y Panduro est reconnu comme le père. La postérité de la
classification des sciences telle qu’on la découvre dans l’Encyclopédie se retrouve enfin
dans un manuscrit latin, Atlas literarius… Prospectus, rédigé à Weimar en 1785. Françoise
Bléchet, qui le décrit avec reproductions à l’appui, nous apprend qu’il se présente à la fois
comme une table analytique, un système de classification et surtout une tentative de biblio-
graphie universelle.

Après cette vaste enquête sur la classification des sciences qui situe l’Encyclopédie dans
une longue lignée, cet ouvrage collectif aborde une autre des innovations apportées par le
dictionnaire de Diderot et d’Alembert, qui réside dans la place faite aux arts. Il n’existe pas
à proprement parler d’esthétique dans l’Encyclopédie, rappelle Jacques Proust, mais un article
« Beau » de Diderot, qui a puisé dans ses lectures, celle du père Yves-Marie André notamment,
et dans son expérience des ateliers des réflexions permettant de se forger une conception
personnelle. Parallèlement, mais de manière complémentaire, l’image prend dans l’Encyclo-
pédie une place de plus en plus grande, que nous pouvons suivre avec Madeleine Pinault
Sørensen : pour Diderot, l’image constitue un moyen de diffusion du savoir au même titre
que les textes. Un exemple de cette heureuse union du texte et de l’image nous est donné par
Marie-Joelle Louison-Lassablière, dans un article consacré à l’orchestique. Le XVIIIe siècle
connaissant la prolifération des œuvres sur la danse, les encyclopédistes ne pouvaient
manquer de s’y intéresser : ils relèvent le défi de mettre la danse en dictionnaire.

Quant aux sciences de la nature, elles sont particulièrement développées dans l’Encyclopédie.
En passant du système général de la connaissance humaine proposé par Bacon à une expli-
cation détaillée des connaissances humaines, écrit Éliane Martin-Haag, les encyclopédistes
ont conféré une importance nouvelle à la chimie par rapport à la physico-mathématique. La
conception diderotienne qui fonde l’institution des disciplines sur l’imagination géniale
éclaire l’article « Chymie » de Gabriel-François Venel : la notion de génie autorise la chimie
à se donner pour une discipline autonome, ayant comme la physico-mathématique son génie
propre. Mais l’un des traits les plus originaux de l’entreprise de Diderot est le combat qu’il
mène pour l’émancipation des arts mécaniques. Paolo Quintili décrit sa stratégie de défense
des artisans et des ouvriers, qui consiste à exalter les mérites de leur intelligence en les assi-
milant aux artistes libéraux et contribue à fonder une véritable technologie. En considérant,
enfin, à partir de l’article « Hygiène » et de ses renvois, l’histoire de l’hygiène et la théorie
physiologique sur laquelle l’Encyclopédie fonde les préceptes pratiques qu’elle énonce,
Daniel Teysseire fait ressortir l’élargissement de l’hygiène en discipline d’action sociale.

La troisième partie du volume concerne la langue et la politique. Partant de l’héritage
de Chambers et de la tradition lexicographique française, Marie Leca-Tsiomis relève

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 519  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



520 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

l’introduction de la langue usuelle dans l’Encyclopédie et voit dans cette entreprise de
grammaire philosophique un des traits caractéristiques de l’ouvrage. Sylvain Auroux attribue
aussi un rôle fondateur à l’Encyclopédie à l’égard de la grammaire générale. Pour la première
fois, on dispose grâce aux encyclopédistes d’un abondant traité sur les matières grammaticales.
Sylviane Léoni s’est penchée sur le cas de la logique dans l’Encyclopédie en notant que, si
l’acception du terme est variable d’un article à l’autre, la nature apparaît au centre du
concept. David Diop note ensuite que l’Encyclopédie juxtapose deux méthodes d’étude de
la politique, à savoir l’art politique, traditionnellement destiné au prince, et la science ou
philosophie politique. La recherche, selon les termes de d’Alembert, des causes premières
de la politique constitue la caractéristique de cette dernière. À défaut d’être une science, la
politique est dans l’Encyclopédie une discipline ouverte. Nicolas Veysman analyse l’histoire
voltairienne des opinions à la fois comme antithèse et comme antichambre de l’histoire des
progrès humains, en la comparant à la conception de d’Alembert, qui continue à voir l’opinion
comme une antichambre de la vérité scientifique mais ne la considère plus comme son anti-
thèse. Jean-Claude Beaune envisage, pour finir, l’Encyclopédie à la fois comme pensée des
machines et comme mégamachine, en posant le problème de l’unité de l’ouvrage.

À l’issue de cette vaste enquête, la spécificité du dictionnaire encyclopédique de Diderot
et d’Alembert par rapport à ses satellites apparaît clairement au lecteur. Comme nous y
invite Groult dans sa préface, il suffit pour s’en convaincre de faire un essai de lecture. Si on
ouvre l’Encyclopédie pour connaître le sens du mot « discipline », on va trouver à la lettre D
la définition de « discipline » comme instruction et gouvernement, accompagnée de sous-
articles qui en donnent les définitions ecclésiastique et militaire. On pourrait en conclure
que l’Encyclopédie ne connaît pas le sens du mot « discipline » tel qu’il est employé dans le
titre de notre ouvrage. Mais si on la lit en commençant par le « Discours préliminaire », on
aboutit vite à l’article « Art », qui fonde l’entreprise sur la construction de règles tendant à
un même but. On se trouve en fait devant la définition philosophique de la discipline donnée
plus loin par Diderot : « [Le] point de réunion auquel on a rapporté les observations qu’on
avait faites, pour en former un système de règles ou d’instruments, et de règles tendant à un
même but ; […] voilà ce que c’est que discipline en général » (Encyclopédie, 1re éd., Paris,
1751, t. I, p. 713b). De cette ambitieuse conception, l’entreprise encyclopédique est le
stimulant reflet et ce foisonnant ouvrage, qui fera date, en témoigne.

Sylviane ALBERTAN-COPPOLA

Haydn MASON, dir., Les Œuvres complètes de Voltaire. 9 : 1732-1733. Oxford, Voltaire
Foundation, 1999. 15 ¥ 23, XXV-531 p., bibliogr., index, ill. (The Complete Works of
Voltaire, 9).

L’année 1732-1733 est celle qui précède le scandale des Lettres philosophiques. Selon le
maître d’œuvre, l’ensemble de la production voltairienne, à ce moment, peut être lue en
fonction de cette échéance fondamentale. Avant Cirey, Voltaire médite déjà sur les bienfaits
d’un séjour en Angleterre, ou pourquoi pas en Avignon, pour éviter de fréquenter à nouveau
la Bastille. Zaïre remporte pourtant un grand succès à la Comédie-Française, mais son
« Épître dédicatoire » n’obtient pas le privilège d’imprimer. En dédiant l’œuvre à un marchand
anglais, Voltaire célèbre déjà les vertus du modèle anglais qui encourage les écrivains, tandis
que la France n’est plus à la hauteur du siècle de Louis XIV. De quoi irriter effectivement les
autorités.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 520  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 521

Face aux menaces du garde des Sceaux, Germain Louis de Chauvelin, Voltaire tremble
pour les Lettres, qui paraissent pourtant en anglais (en août 1733), sous le titre de Letters
concerning the English Nation, et connaissent un grand succès.

L’agitation autour de cette œuvre fondamentale, comme les querelles habituelles, ici
avec Jean-Baptiste Rousseau, n’entament pas la frénétique activité de Voltaire. La préface
rappelle qu’il termine alors Adélaïde Du Guesclin, rassemble les documents en vue du
Siècle de Louis XIV, compose le livret de Samson, revoit Eriphyle… Il y a de quoi se perdre
dans cette effervescence créatrice, et l’on comprend Voltaire constatant : « J’efface, j’ajoute,
je barbouille. La tête me tourne » (p. XXV).

 Mise en perspective et vision rétrospective éclairent les œuvres présentées, chacune avec
une introduction qui la situe dans le corpus voltairien comme dans l’époque, une liste très
utile des différentes éditions, et d’indispensables notes érudites. O. R. Taylor se consacre au
Temple de l’amitié (p. 3-24) puis au Temple du goût (p. 27-256) ; Sylvain Menant met en
lumière un petit « badinage », le terme est du roi de Prusse, La Mule du pape (p. 219-269) ;
D. J. Fletcher s’intéresse à l’Épître sur la calomnie (p. 273-308) ; Pierre Rétat éclaire la
Lettre à un premier commis (p. 311-322) ; Samuel S.B.Taylor livre une étude de la Vie de
Molière (p. 325-463) ; Nicole Masson et Sylvain Menant ont annoté des Poésies diverses
(p. 466-504). Une liste des ouvrages cités et un index terminent heureusement ce beau travail.

Monique COTTRET

René TARIN, Diderot et la Révolution française. Controverses et polémique autour d’un
philosophe. Préf. de Roland DESNÉ. Paris, Honoré Champion, 2001. 16,5 ¥ 24, 189 p.,
index (Les Dix-Huitièmes siècles, 55).

Avec ce nouvel ouvrage, René Tarin contribue à l’étude du rapport entre la pensée des
Lumières et la Révolution, en choisissant d’examiner plus particulièrement l’écho suscité
par l’œuvre de Diderot. Pour cela, il évoque les différents débats dans lesquels le nom de
Diderot apparaît : les colonies et l’esclavage (prologue et chap. I), les questions des liens de
la morale et de la religion (chap. II), de l’extension des droits du peuple (chap. III), du rôle et
de l’usage politique de l’art (chap. IV), la question de la propriété légitime (chap. V) et enfin
le débat virulent à propos des couvents (chap. VI). Chaque chapitre est suivi d’une bibliographie
spécifique récente, et l’ouvrage est enrichi d’illustrations. Trois index (des noms, des œuvres
et des périodiques) aident encore à la lecture. L’auteur démontre que le nom de Diderot sert
à identifier des positions plus politiques que philosophiques. L’édition progressive des
œuvres contraint certes les différents protagonistes à diversifier leur discours sur Diderot.
C’est pourtant, d’après Tarin, un « combat perdu d’avance » (p. 162) que les défenseurs de
Diderot livrent contre la caricature que la période révolutionnaire lègue au XIXe siècle.

L’ouvrage suit la réception des œuvres en fonction des événements politiques de la
France révolutionnaire. Les chapitres consacrés à l’Histoire des deux Indes sont naturellement
articulés à la question coloniale. Ils mesurent l’importance du nom de Diderot dans ce
débat, en montrant que l’Histoire des deux Indes est à de nombreux points de vue le texte
de référence lors des débats parlementaires. Tarin note l’évolution des positions de Diderot
lui-même, puis il cherche à établir quels sont les fragments qui sont utilisés dans le débat
révolutionnaire, à quelles fins, et par qui, à l’aide de sources historiques primaires telles que
les discours parlementaires ou les journaux. L’auteur interprète ainsi ce qu’il nomme le
« reniement de Raynal » par des considérations de politique extérieure.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 521  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



522 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Le chapitre consacré à « Robespierre et le matérialisme de l’Encyclopédie » procède selon
la même démarche. Tarin démontre que l’opposition de Robespierre à ce que « l’Incorruptible »
nomme « l’opinion du matérialisme » et de « l’athéisme », que ce dernier attribue hâtivement
à l’ensemble des encyclopédistes, est en fait un « choix idéologique » dicté par « les exigences
de l’histoire et les impératifs de l’heure » (p. 58). La reprise des termes mêmes de
« l’analyse » de Robespierre mériterait néanmoins un examen préalable : peut-on parler du
« compromis » de la « secte des encyclopédistes » avec les « figures de proue de l’aristocratie
nobiliaire et de l’élite sociale » (p. 53), et si nul ne conteste le « matérialisme exprimé par
certains articles de l’Encyclopédie », peut-on dire uniment que « l’Encyclopédie de Diderot
traduit cette nouvelle conception de l’homme » (p. 45), ou que « l’élaboration d’une “religion
naturelle” ouvrait la voie vers le matérialisme » (p. 50) ? Le chapitre « Théorie politique et
droits du peuple » réitère et complète la démonstration en matière politique. Il montre
comment Robespierre utilise les articles de l’Encyclopédie qui lui semblent défendre le
despotisme éclairé, pour mieux assimiler les héritiers revendiqués des Lumières à la coalition
de monarchies étrangères contre la France.

Dans le domaine esthétique, Tarin soutient l’idée d’une correspondance entre les thèses
de Diderot et la politique culturelle de la Révolution, à propos de laquelle il nous a déjà
offert Le Théâtre de la Constituante ou l’école du peuple (1998). Le peu de succès des jour-
nalistes de la Décade, qui insistent sur cette dimension de l’œuvre diderotienne pour la
réhabiliter, devient alors problématique. L’auteur l’explique au chapitre suivant par l’asso-
ciation de Diderot à Babeuf, via l’attribution à Diderot du Code de la nature, revendiqué par
Babeuf comme sa principale source d’inspiration. À la suite du procès des Égaux, Jean-
François de La Harpe et Augustin Barruel vont jusqu’à faire de Diderot le « destructeur de
la morale et de l’ordre social par le moyen du massacre général »… Jean-André Naigeon
précipite alors la sortie des Œuvres de Diderot, espérant rééquilibrer cette lecture de Diderot
centrée sur l’Histoire des deux Indes et le Code de la nature, mais en vain.

L’auteur montre que cette publicité tapageuse faite à l’œuvre de Diderot, complétée de
quelques autres scandales (à propos des Éleuthéromanes et de La Religieuse pendant
l’été 1796), n’entame cependant pas le désintérêt dont souffre l’œuvre du philosophe. Grâce
au tableau dressé par Tarin, on comprend mieux la perplexité des premiers lecteurs de
Jacques le Fataliste, peu préparés à découvrir un écrivain si peu dogmatique et si peu
respectueux des genres littéraires. Seuls des membres de la 2e classe de l’Institut tentent de
rendre justice à Diderot : Tarin suggère, en épilogue, une filiation entre Diderot et ces héritiers
lointains, via La Décade, dont fait preuve un Éloge philosophique de Denis Diderot par
Eusèbe Salverte. Cette très stimulante hypothèse correspond à une véritable interrogation
concernant la postérité philosophique de Diderot, et on aimerait disposer d’une analyse
allant dans le détail des arguments à ce propos – mais ce serait là un autre ouvrage.

Le livre de Tarin fait donc à nouveau apparaître combien la postérité immédiate de Diderot
fit de lui le champion de causes opposées, pour avoir lu l’œuvre de Diderot non comme un
ensemble, même non systématique, mais comme la somme de défenses locales de thèses
disparates, voire contradictoires.

Sophie AUDIDIÈRE

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 522  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 523

Marc SCHALENBERG, Humboldt auf Reisen ? Die Rezeption des « deutschen Universitäts-
modells » in den französischen und britischen Reformdiskursen (1810-1870). Bâle,
Schwabe & Co. Verlag, 2002. 23 ¥ 15, 520 p., bibliogr., index (Veröffentlichungen der
Gesellschaft für Universitäts- und Wissenschaftsgeschichte, 4).

Fruit de la thèse (soutenue en mai 1999) d’un jeune historien allemand, lui-même héritier
de la tradition qu’il prend pour objet d’étude, cette monographie, sans jamais céder à l’effet
de mode ou à l’opportunisme conjoncturel, offre l’intérêt non seulement d’un travail de
recherche sérieux mais aussi l’attrait d’un bilan, à un moment où l’Europe universitaire
s’interroge sur les manières de construire l’avenir de la science et de l’enseignement. Le
XIXe siècle, qui se trouve au centre de la démarche, est à la fois le creuset et la source, en
lequel culminent toutes les aspirations d’une nation avide d’identité et de rayonnement. Non
seulement tournée vers l’édification d’une cohérence institutionnelle interne, l’Allemagne
attirait également les regards de ses voisins, qui trouvèrent en elle un lieu d’inspiration et un
modèle. Tandis que l’intérêt pour la littérature et la pensée (Kant, Hegel, Goethe, Schiller)
dépassa le cadre de toute structure institutionnelle, l’attention pour le système universitaire
apparaît curieuse et critique à la fois. 

Le siècle qui s’ouvre avec les principes édictés par Humboldt est, pour l’Allemagne,
celui de l’affirmation volontariste de son identité « culturelle ». La science et la culture à
l’allemande tracent leur voie à l’intersection de postulats théoriques et de réalisations pratiques.
L’accent mis sur la haute mission de l’enseignement universitaire, clairement séparé de
l’enseignement secondaire, donne au système allemand le caractère d’une structure semper
reformanda, produit et productrice à la fois de ses propres idéaux. Tout au long du siècle, et
au delà, la pratique n’est jamais séparable de la théorie, avec laquelle dans bien des cas elle
se confond. L’étude de Schalenberg se situe dans la perspective d’une histoire des idées
« contextualisante », revendiquant un triple modèle épistémologique – réception et perception,
portée de l’imitation, répercussions institutionnelles du modèle – et faisant appel à des critères
aussi divers que la professionnalisation, la modernisation, l’importance du milieu, la logique
de système, la construction d’une téléologie idéaltypique. Se plaçant pour ainsi dire au
centre d’un nouvel idéal, l’Allemagne devient le parangon de la production scientifique
universitaire, à côté d’une France tout différemment engagée dans la voie pragmatique de la
« formation » et de la régénération nationale par l’éducation, et d’une Angleterre creusant la
singularité de son sillon. Pour corriger le topos de la docte Allemagne prisonnière parfois de
ses propres illusions, l’auteur de cette étude met à contribution divers types de sources à
l’intérieur des limites chronologiques significatives d’un siècle marquant (1810 : fondation
de l’Université de Berlin ; 1870 : « année terrible », selon la formule de Victor Hugo) : textes
officiels, rapports, circulaires, témoignages autobiographiques, etc.

L’analyse des principales caractéristiques de l’Université allemande fait l’objet du
premier chapitre, dans lequel Schalenberg tente de cerner moins l’essence du système que
l’image issue de sa perception externe. Les figures de Heyne, Wolf, Schiller, Fichte,
Schleiermacher et Humboldt traversent l’évocation de la genèse d’une institution née de la
volonté politique de la Prusse de travailler moins à son renouveau spirituel qu’à l’édification
d’une identité nationale entièrement nouvelle, fondée sur l’unification de l’Allemagne et
transcendant le territorialisme politico-religieux. Les intentions programmatiques des
fondateurs reflètent l’orientation antifrançaise de l’entreprise : complémentarité voire unité
de la science et de l’enseignement, liberté de la recherche, de l’enseignement et des études,
caractère directif et directeur d’un état culturel, priorité de l’orientation scientifique.
L’impératif, presque catégorique, de la recherche à tout prix, qui devient l’objectif des univer-
sités allemandes tout au long du XIXe siècle, est promu aussi bien à l’occasion d’expositions

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 523  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



524 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

universelles que par des déclarations d’intention. L’idée d’université est la base et la clé de
cette entreprise idéologique de construction d’une nation. Au titre de symbole, Humboldt en
est l’incarnation. Le caractère irréprochablement objectif de l’analyse ouvre la voie aux
volets suivants, où l’auteur décrit et apprécie les répercussions du modèle allemand sur
l’évolution des systèmes respectivement français et britannique. 

Les éléments fournis dans le chapitre relatif aux écoles supérieures françaises, s’ils
instruiront sans doute plus utilement les lecteurs allemands que français, n’en restent pas
moins précieux pour ces derniers du point de vue de l’économie générale du projet. Les
principaux jalons de l’histoire institutionnelle de l’École normale supérieure, de l’École
pratique des hautes études, de l’École polytechnique, des écoles spéciales, des collèges
royaux, du Muséum national d’histoire naturelle, de l’Observatoire, du Conservatoire des
arts et métiers, de l’École des chartes, du Collège de France, de l’Institut de France, et le
rôle des missions scientifiques et littéraires sont évoqués ici dans l’optique d’une appréciation
synthétique du rayonnement allemand et des mérites comparés de deux systèmes dont la
géographie et l’histoire politique accentuent tout particulièrement au XIXe siècle le voisinage.
Le contexte historique napoléonien, le rayonnement personnel de figures littéraires telles
que Madame de Staël, l’importance du milieu journalistique, l’activisme réformateur de la
génération de 1830, le rôle missionnaire des Allemands séjournant ou travaillant en France, au
nombre desquels un nombre significatif de philologues (L. Bornes, E. Gans, S. Munk, J. Oppert,
J. Derenbourg, H. Weil, J. Mohl, K.-B. Hase, F. Dübner, L. Bamberger, K. Hillebrand), la
détermination des passeurs de frontières dans le domaine de l’enseignement scientifique
aussi bien que littéraire (L. Pasteur, E. Renan, H. Taine, G. Monod, G. Pouchet, E. Alglave),
l’autorité des réformateurs (H. Fortoul, V. Duruy), l’importance des salons (Marie comtesse
d’Agoult), la diffusion des périodiques sont autant de facteurs, divers et complémentaires,
d’une science et d’une formation à la française, d’où l’auteur a l’intelligence de ne pas écarter
la province (Strasbourg, Toulouse notamment) et la part prise par les sociétés savantes. 

Le système des écoles supérieures britanniques paraît en comparaison à la fois plus simple
et plus complexe. La tension dialectique entre l’autorité du modèle externe (R. L. Edgeworth,
H. Crabb Robinson, T. Beddoes) et l’attachement viscéral à des principes internes éclaire
l’engouement des uns (Noetics et Tractarians : E. Copleston, J. Davison, E. Hawkins, T. Arnold)
et la tergiversation – pleine de réticence, « nolumus germanizari » (nous refusons d’être
germanisés) – des autres (H. L. Mansel, G. Swayne, J. W. Burgon). Les rouages du système
anglais, défini comme l’envers du miroir allemand, sont détaillés selon les mêmes principes
d’exhaustivité et de distanciation critique que les composantes des institutions françaises :
fonctions respectives de l’université (University of Oxford) et des « colleges », poids des
bibliothèques (Bodleian Library), rôle des institutions scientifiques périphériques (Taylorian
Institution, University Museum, Oxford Union, Royal Commission, Endowment of research
movement, Jowett & Co.), des structures parallèles comme les clubs et les revues (le cas de
John Stuart Mill). Autrement qu’en France, les Allemands surent insuffler à la science et à
sa transmission une direction nouvelle sans jamais inquiéter toutefois l’enracinement dans
une tradition singulière (F. M. Müller, A. H. Niemeyer, V. A. Huber, L. Wiese, J. Liebig,
C. C. J. von Bunsen). De même que l’auteur regarde en dehors de Paris pour la France, de
même les cas emblématiques de Londres, Oxford et Cambridge se trouvent complétés par la
prise en compte des universités écossaises ou irlandaises. 

La conclusion, qui forme à elle seule une partie, apporte, avec toutes les nuances
souhaitables, des réponses ou esquisses de réponses aux questions qui commandent cette
enquête, notamment : a-t-il existé un modèle universitaire prusso-allemand bien défini qui
aurait rayonné en Europe et s’y serait répandu au cours du XIXe siècle ? Par-delà l’attrait du
nom de Humboldt en tant qu’étiquette ou slogan personnalisant un idéal de grandeur et de

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 524  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 COMPTES RENDUS 525

conquête intellectuelle, l’Angleterre et la France ont puisé surtout dans le système allemand
une légitimation complémentaire de leur tradition propre, à partir du modèle de vie et de
pensée incarné par Humboldt et postulant le dépassement de l’humanisme traditionnel et
l’édification d’un nouvel humanisme propre à l’homme moderne. Vue du dehors, l’université
allemande offrait l’image parfaitement léchée d’une entité idéale, où maîtres et disciples,
enseignants et étudiants travaillaient en harmonie, et où se trouvaient mis en avant le rôle de
l’État, la liberté comme valeur suprême, la volonté d’innovation, le désintéressement, la
science pure et l’importance de la recherche fondamentale. L’université allemande fonc-
tionna un peu au dehors comme une image d’Épinal et un idéal borné par sa perfection
théorique. Ce que les uns et les autres surent en retenir la définit mieux peut-être que ce
qu’elle réalisa elle-même en son propre sein. L’imiter, toujours partiellement, revenait en
définitive à en corriger les excès. Entre référence positive et référence négative, elle valut (et
continue de valoir) surtout par l’expérience qu’elle incarne, celle d’une canalisation dirigiste
et institutionnelle de la production intellectuelle. Les remarques conclusives de Schalenberg
ont l’élégance d’ouvrir la voie à une appréciation juste et contradictoire des arguments que
son enquête fournit. 

Une bibliographie impressionnante en volume et en qualité couronne l’ouvrage de la
plus belle façon. La somme analytique et documentaire que constitue ce livre lui vaudra de
retenir durablement l’attention de lecteurs qu’il faut souhaiter nombreux.

Pascale HUMMEL

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 525  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



=RevSynt 126(2) FM.book  Page 526  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 527-534.

NOTES DE LECTURE

ENQUÊTE SUR LES SCIENCES

Jochen HOOCK

Detlef HABERLAND, Hrsg., Engelbert Kaempfer (1651-1716). Ein Gelehrtenleben zwischen
Tradition und Innovation. Wiesbaden, Harrassowitz, 2004. 15,5 ¥ 23,5, 264 p. 

Engelbert Kaempfer fut le premier japonologue européen. Le volume, qui précède l’édition
critique de ses œuvres conservées au British Museum, retrace les étapes essentielles de sa
vie et de ses travaux en les situant dans le contexte des découvertes de la fin du XVIIe siècle.
Les analyses concernent autant l’histoire culturelle des sociétés européennes et asiatiques
que le développement des sciences de la vie au début du XVIIIe siècle.

Andreas B. KILCHER, Mathesis und poiesis. Die Enzyklopädik der Literatur, 1600-2000.
Munich, Fink, 2003. 15,5 ¥ 23,5, 536 p.

L’ouvrage s’intéresse aux rapports entre littérature et savoirs à l’époque moderne en
revenant sur l’aventure encyclopédique et l’évolution des formes de savoir depuis le début
du XVIIe siècle. La lecture que propose Andreas B. Kilcher couvre l’ensemble de l’espace
européen et intègre les réseaux de communication et d’édition comme la place du lecteur
tout en proposant un vaste tableau d’une histoire des savoirs qui montre la place des
belles-lettres dans l’évolution des sciences modernes.

Martin CARRIER, Johannes ROGGENHOFER, Günter KÜPPERS et Philippe BLANCHARD, éd.,
Knowledge and the world. Challenges beyond the science wars. Berlin/New York,
Springer, 2004. 15,5 ¥ 23,5, 326 p.

Ce volume est issu d’un colloque du ZIF (Centre de recherches interdisciplinaires) de
l’université de Bielefeld. Il aborde la controverse provoquée par Alan Sokal en essayant de
la replacer dans le débat épistémologique depuis le début du XXe siècle. Il ne se borne pas
seulement à retracer le débat mais aborde toutes les dimensions d’une controverse qui
oppose une approche herméneutique au réalisme scientifique dont Sokal et Bricmont se font
les défenseurs. C’est une contribution majeure aux débats actuels en histoire des sciences.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 527  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



528 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

RELATIVITÉS

Charles ALUNNI

Erhard SCHOLZ, éd., Hermann Weyl’s Raum, Zeit, Materie and a general introduction to his
scientific work. Bâle, Birkhäuser, 2001. 17 ¥ 24, VI-403 p., ill. (DMV Seminar, Bd 30).

Cet ouvrage fera date, et il est voué à devenir canonique dans le champ des études
contemporaines sur Hermann Weyl. Le volume est issu d’un séminaire de la Deutsche
Mathematiker-Vereinigung qui s’est tenu du 24 au 31 mai 1992 : « We chose to concentrate
the seminar on Hermann Weyl’s contributions to the rise of general relativity and unified
field theories. This topic allows, and in fact even demands, close cooperation and exchange
between mathematics, philosophy, physics and their respective histories. Thus, in addition
to its main goal, the seminar served to promote interchange across the boundaries of the
disciplines involved, their respective histories, the general history of science and intellectual
history » (p. V). Une attention toute particulière est portée aux changements de contenu et
aux écarts de présentation entre les différentes éditions du traité de Weyl, entre 1918 et
1923 : « The background, context and extensions of the developments formed the pivot of
the seminar » (p. V).

Indispensable vade-mecum du physico-mathématicien comme du philosophe qui ne
peuvent ignorer la pensée de Weyl !

Vladimir P. VIZGIN, Unified field theories in the first third of the XXth century. Transl. from
the Russian by Julian BARBOUR. Bâle, Birkhäuser, 1994. 17 ¥ 24, XIX-335 p., bibliogr.
(Science networks historical studies, 13).

Vladimir P. Vizgin propose une approche synthétique du programme ouvert par les théories
physiques du champ unifié, lui-même issu de la théorie générale de la relativité. À la
lumière de ce programme, la tâche fondamentale fut la recherche de schèmes géométriques
plus généraux que la géométrie riemannienne, schèmes pouvant conduire à des équations du
champ unifié (champ gravitationnel + champ électromagnétique) suffisamment non triviales
pour inclure dans ses solutions les aspects corpusculaires et quantiques de la matière.

Le livre rend compte de ce programme, grandiose dans son inspiration, d’une synthèse
géométrique du champ en physique. Il traite de ses premiers succès, des espoirs qu’il a pu
susciter au début des années 1920, de ses difficultés, de ses échecs et des avancées vers de
nouveaux développements jusqu’au début des années 1930, au moment où les succès de la
théorie quantique, la découverte de nouvelles particules élémentaires et de leurs interactions
poussèrent ce programme incomplet dans l’ombre, tout en lui opposant de nouveaux problèmes
extrêmement sérieux.

Cet ouvrage de référence s’appuie évidemment sur les travaux de Tonnelat, mais également
sur ceux de Pauli, Bergmann, Eddington, Weyl, Beck, Landé, Jordan, Schrödinger, Schmutzer,
Rumer, Treder, Petrov et bien d’autres.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 528  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 NOTES DE LECTURE 529

Anadijiban DAS, The Special Theory of relativity. A mathematical exposition. New York,
Springer, 1993. 16 ¥ 24, XII-214 p., ill., bibliogr., index (Universitext).

Cet ouvrage présente la théorie de la relativité restreinte du point de vue de sa structure
axiomatique : de l’espace vectoriel minkowskien quadridimensionnel aux champs classiques
dans l’espace de phase (covariant) ou étendu à huit dimensions (espace de Born-Yukawa),
en passant par l’espace des spineurs et les champs de jauge non-abélienne. Il s’agit d’une
remarquable interface entre mathématiques abstraites et physique théorique.

José LEITE LOPES, Théorie relativiste de la gravitation. Paris, Masson, 1993. 16 ¥ 24,
XII-224 p., ill., bibliogr., index (Physique fondamentale et appliquée).

Présentation remarquablement condensée des bases de la théorie, et en particulier des
groupes de Lorentz et de Poincaré. Lopes met aussi en évidence les propriétés de jauge des
champs de gravitation. Philosophiquement très suggestif.

Hans C. OHANIAN et Remo RUFFINI, Gravitation and spacetime. 2e éd., New York/Londres,
W. W. Norton, 1994. 16 ¥ 24, XV-679 p., ill., bibliogr., index.

De la première édition (1976), écrite sans la collaboration de Remo Ruffini, John Wheeler
affirmait déjà qu’il s’agissait du « meilleur livre présent sur le marché de près de 500 pages
traitant de la gravitation et de la relativité générale ». Cette nouvelle version, entièrement
refondue, donne, comme la première, une place considérable à la description des résultats
expérimentaux, mais l’un des intérêts de cette réédition tient en particulier dans une initiation
au formalisme des formes différentielles et du calcul extérieur d’Élie Cartan (nouvelles
sections ajoutées aux chapitres II et VI). Nombre de notes et commentaires sur l’histoire et
les limites du passage entre ce formalisme et le calcul tensoriel ordinaire sont suffisamment
rares dans la littérature (relativiste ou mathématique) pour que cela soit souligné. Le philosophe
« flambeur » saura s’y délecter…

Richard P. FEYNMAN, Feynman lectures on gravitation. Ed. by Brian HATFIELD, foreword by
John PRESKILL and Kip S. THORNE. Reading (MA)/Menlo Park (CA)/Paris, Addison-
Wesley Publishing, 1995. 16 ¥ 24, XL-232 p., ill., bibliogr., index.

Cet ouvrage reprend les vingt-sept cours de Richard P. Feynman au Caltech (California
Institute of technology) entre 1962 et 1963. L’approche non-traditionnelle du sujet nous
renseigne sur la manière d’aborder la gravitation de Feynman. Ce texte est peu indiqué pour
des débutants. Le point de vue dogmatiquement non-géométrique qui trouve les faveurs de
Feynman est présenté de manière plus systématique et compréhensive par Steven Weinberg.
Il est ici fondé sur un intérêt primordial pour les aspects quantiques de la gravité. Ces notes
s’accompagnent de digressions fascinantes sur les fondements de la physique. Pour tous les
admirateurs du grand style Feynman.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 529  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



530 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Markus KRIELE, Spacetime. Foundations of general relativity and differential geometry.
Berlin/New York, Springer, 1999. 16 ¥ 24, XVIII-436 p., bibliogr., index (Lecture Notes
in Physics, m 59).

Markus Kriele nous livre ici une introduction à la géométrie pseudo-riemannienne orientée
sur les concepts géométriques. Elle s’adresse aux mathématiciens et physiciens-mathématiciens,
mais sur la base d’une justification physique du cadre mathématique. La plupart des textes
modernes présentent aux mathématiciens la géométrie pseudo-riemannienne (et la relativité
générale) sans articulation de cette géométrie aux propriétés de l’espace-temps, la développant
plutôt comme une théorie mathématique purement abstraite. Contre ces approches trop
formelles, et « [t]o ensure that the mathematical description mirrors the physical concepts,
all definitions have a justification in this book. This approach also leads to a careful treatment
of the structural aspects of the mathematics » (p. IX).

Cet ouvrage, extrêmement riche et complet, reconnaît sa dette « philosophique » du côté
d’Hermann Weyl et de Jürgen Ehlers. Il faut noter à nouveau la grande qualité dans la
facture de l’ouvrage, et en particulier l’usage inédit de marginalia que l’on qualifierait
volontiers d’« ascenceurs-guides » fournissant des raccourcis : en réalité, les matériaux sont
ordonnancés de manière à ce que le lecteur puisse utiliser le texte comme source de références.

Gerard’t HOOFT, Introduction to general relativity. Cours en ligne, version du 8/4/2002,
59 p., téléchargeables au format ps sur http://www.phys.uu.nl/~thooft/

Élève de Martin Veltman (Institute for Theoretical Physics de l’université d’Utrecht),
Gerard’t Hooft est devenu l’un des plus éminents spécialistes des théories de jauge et de la
renormalisation de la « théorie pure » de Yang-Mills (celle dont tous les champs sont sans
masse). « General relativity is a beautiful scheme for describing the gravitational field and
the equations it obeys. Nowadays this theory is often used as a prototype for other, more
intricate constructions to describe forces between elementary particles or other branches of
fundamental physics. This is why in an introduction to general relativity it is of importance
to separate as clearly as possible the various ingredients that together give shape to this
paradigm » (p. 2).

John EARMAN, Michel JANSSEN et John D. NORTON, éd., The Attraction of gravitation. New
studies in the history of general relativity. Boston/Bâle/Berlin, Birkhäuser, 1993. 16 ¥ 24,
X-432 p., bibliogr., index (Einstein Studies, vol. V).

Les « Einstein Studies », dirigées par Don Howard et John Stachel et publiées sous l’égide
du Center for Einstein Studies de l’université de Boston, se présentent comme des « séries »
multidisciplinaires visant à refléter la grande variété des contributions einsteiniennes au
XXe siècle (et au XXIe !). L’un des buts principaux de cette collection est l’établissement et le
maintien de hauts standards pour l’étude et la recherche concernant la vie, l’œuvre et
l’époque d’Einstein. Elle consiste essentiellement en la publication de congrès ou de colloques
consacrés à Einstein : Osgood Hill Conference (1986) pour le volume I ; Luminy (1988) pour le
volume III ; Pittsburgh at Johnstown, Pennsylvanie (1991) pour le volume V. Incontournables
pour un contact permanent et actualisé avec les études einsteiniennes.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 530  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

http://www.phys.uu.nl/~thooft/


 NOTES DE LECTURE 531

Evert Jan POST, Formal Structure of electromagnetics. General covariance and electro-
magnetics, rééd. Mineola (NY), Dover Publications, 1997. 13 ¥ 21,5, XIV-204 p., ill.,
bibliogr., index.

La Structure formelle de l’électromagnétisme, dont la première édition date de 1962
(Amsterdam, North-Holland), est l’œuvre assez singulière du physicien hollandais Evert
Jan Post. Cet élève de J. A. Schouten et de D. Van Dantzig doit beaucoup à leur approche de
l’électromagnétisme, et il en propose ici une réactivation à partir du principe philosophique
suivant : « Physics is badly in need of principles which help to single out the physically most
significant structures among the multitude of mathematical possibilities which are admissible
for the description of physical phenomena. In other words, to bridge the gap between
physics and its mathematical image one may attempt to tighten the rules for expressing
physics in terms of mathematics. We shall endeavour to do so, guided by principles of a
knowledge-theoretical nature » (p. 1). En ce sens, Post révise et complète un certain
nombre de principes généraux sous-tendant la plus ancienne des théories du champ, à savoir
la théorie du champ électromagnétique. Le noyau conceptuel de ce travail tourne autour de
la réaffirmation forte du principe de covariance générale ; l’ouvrage est (entre autres)
passionnant pour son analyse raffinée de ce principe, pour la reconstruction de son évolution
historique et pour sa tentative d’« émancipation ». Dans un article intitulé « A dutch uncle
tirade about relativity matters » (téléchargeable sur son site), l’auteur dirige ses critiques à
la fois contre l’establishment pour avoir silencieusement accepté une situation d’« émascu-
lation » de fait du principe de covariance générale, et en direction des galiléens qui ont pris
les positions négatives de cet establishment trop au sérieux. Une analyse raffinée et de
nouveaux développements du principe « resolve many problems of the Galileans as well as
the establishment predicament of failing to reconcile quantum theory and relativity ». Or,
les graines pour de tels développements étaient déjà semées dans les années 1920 et 1930 ;
et si l’auteur (comme ici) les présente, c’est « to be preserved for the posterity ».

Les tableaux du chapitre I, « Principle of covariance », sont extrêmement précieux. Le
reste de l’ouvrage fait appel aux ressources notationnelles de Schouten qui n’étaient rien de
moins qu’un affreux « cauchemar » pour Hermann Weyl. C’est une lecture à la fois nécessaire
pour l’étude (ardue) de la postérité de l’école hollandaise de géométrie différentielle, et
passionnante pour déchiffrer de réels enjeux théoriques. Sur ce point, l’ouvrage ne doit pas
être déconnecté des essais plus « philosophiques » de Post.

Laurent NOTTALE, L’Univers et la lumière. Cosmologie classique et mirages gravitationnels.
Paris, Flammarion, 1994. 16 ¥ 24, 288 p., index (Nouvelle bibliothèque scientifique).

Ce livre, réédité en 1997 (Paris, Flammarion, « Champs, 383 »), qui est le récit rigoureux
et passionnant de la rencontre entre la cosmologie classique et les « mirages gravitationnels »,
découvre pour le lecteur tous les concepts fondamentaux. Particulièrement impressionnant
se révèle le traitement très clair de la constitution (et du sens) du fameux « tenseur
d’Einstein » : y sont expliqués, de manière extrêmement limpide, le mécanisme et l’importance
de sa « divergence nulle ». L’auteur a reçu pour cet ouvrage le prix du livre d’Astronomie
en 1995.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 531  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



532 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Laurent NOTTALE, La Relativité dans tous ses états. Au-delà de l’espace-temps. Paris,
Hachette Littératures, 1998. 16 ¥ 24, 319 p.

C’est là un essai (2e éd. Paris, Hachette Littératures, 2000) à la fois très accessible et
profondément novateur : ces deux qualités, fort rares aujourd’hui, sont rendues possibles
par l’extrême maîtrise et profondeur de la pensée einsteinienne et de ses ultimes conséquences
conceptuelles. Laurent Nottale, entre autres, illustre bien le principe relativiste fondamental :
« Au commencement était la Relation » (Gaston Bachelard, La Valeur inductive de la Rela-
tivité, Paris, Vrin, 1929). Cet aphorisme, simple d’apparence, est ce qu’il y a de plus difficile
à accepter et à intégrer dans nos cadres de pensée. Ce devrait être l’objet de plusieurs
congrès de philosophes !

Plus qu’une théorie particulière, la démarche de Nottale est celle d’une ouverture d’horizon
comparable aux effets heuristiques de la conceptualisation, il y a près d’un siècle, de l’espace-
temps dans le cadre de la relativité restreinte. La qualité de cette théorie réside précisément
dans cette puissance qu’il faut explorer. En autorisant une démarche de pensée, un protocole
d’induction au sens de Bachelard, la théorie ne reste pas seulement programmatique : ses
résultats fascinants sur les exoplanètes, ses développements récents sur les champs commandés
par les équations de Schrödinger et de Dirac en donnent déjà les preuves.

Nottale prend Einstein au mot, radicalise la « relativation » en l’appliquant aux principes
fondamentaux de la physique « relativiste » inaugurés par le geste galiléen, ce qui ne
manque pas de résonner sur la question du concors discors entre Relativité et Quantique.
C’est par ailleurs une théorie promise à des développements en biologie. Une mine d’inves-
tigations pour le philosophe… (Pour consulter les résultats et développements récents,
voir : http://www.daec.obspm.fr/users/nottale/fr.menure.htm)

James J. CALLAHAN, The Geometry of spacetime. An introduction to special and general
relativity. New York, Springer 2000. 18 ¥ 24, XVI-451 p., bibliogr. (Undergraduate texts
in mathematics).

L’idée de cet ouvrage plante ses racines dans une série de trois conférences tenues par
John Milnor à l’université de Warwick au printemps 1978. Il s’agit d’une approche géomé-
trique particulièrement claire, et dont la lisibilité doit beaucoup à l’usage systématique de
« diagrammes » (dont certains en marge, ce qui s’avère extrêmement esthétique et efficace)
particulièrement soignés et « épurés ».

Angelo GENOVESI, Il Carteggio tra Albert Einstein ed Edouard Guillaume. « Tempo universale »
e teoria della relatività ristretta nella filosofia francese contemporanea. Milan, Franco
Angeli, 2000. 16 ¥ 23, 174 p., bibliogr., index (Filosofia).

Cet ouvrage, que l’on doit à l’école italienne (et plus précisément à l’école pisane) d’histoire
et de philosophie des sciences, offre une approche totalement nouvelle de l’élaboration des
« idées » et de la réception françaises de la relativité einsteinienne.

Le livre se divise en deux parties. La première s’intitule « “Temps universel” et théorie
de la relativité restreinte dans la philosophie française contemporaine » ; la seconde a pour
titre « Albert Einstein, Édouard Guillaume, Lettres, 1917-1948 ». Il s’agit ici (p. 81-170) de
la transcription et de l’édition tout à fait neuve de quatorze lettres d’Einstein, et de seize de

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 532  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12

http://www.daec.obspm.fr/users/nottale/fr.menure.htm


 NOTES DE LECTURE 533

Guillaume conservées aux Albert Einstein Archives de la Jewish National & University
Library de Jérusalem. Au premier regard, ces lettres ont un aspect très technique que reflète
la présence massive d’équations, de figures et de diagrammes. Question (qui nous renvoie à
la première partie de l’ouvrage) : qui est donc ce « M. Édouard Guillaume de Neuchâtel,
Suisse » – et quel peut bien être l’enjeu philosophique d’une telle correspondance ?

Si le nom d’Édouard Guillaume est totalement absent de la biographie canonique
d’Abraham Païs, on ne le rencontre dans l’édition française des Œuvres choisies (Paris, Seuil,
1993) que dans la parenthèse d’une note (vol. III, p. 196, n. 3) consacrée à l’article de
vulgarisation d’Einstein (1910) traduit par Édouard Guillaume et paru dans les Archives des
sciences physiques et naturelles de Genève sous le titre « Le principe de relativité et ses
conséquences dans la physique moderne ». 

En réalité, Édouard Guillaume, né à Les Verrières dans le canton de Neuchâtel en 1883
(mort à Delémont, canton du Jura, en 1959), n’est autre que le cousin du prix Nobel de
physique (1920), directeur de l’Office international des poids et des mesures situé à Sèvres,
Charles-Édouard du même nom. Notre Édouard obtient, quant à lui, le grade de docteur en
philosophie (section scientifique) en 1908 à l’université de Zurich, avec une thèse portant
sur Les Phénomènes de Bose et les lois de l’électrisation de contact. Surtout, il occupe la
même année le poste de technicien expert de deuxième classe au Bureau de la propriété
intellectuelle de Berne où il devient le collègue d’Einstein.

Plus important pour la suite, Einstein connaissait bien Édouard Guillaume en tant
qu’éditeur d’Henri Poincaré. Guillaume se chargea en effet de la réédition des célèbres
mémoires publiés sous le titre La Mécanique nouvelle. Conférence, mémoire et note sur la
théorie de la relativité (Paris, Gauthier-Villars, 1924). Guillaume en assura l’introduction
qui représente sa dernière intervention publique concernant la nouvelle configuration de
l’espace-temps proposée par la théorie einsteinienne : question qui avait concentré l’intérêt
du physicien et mathématicien helvétique depuis sa traduction du mémoire d’Einstein
en 1910. Ce qu’a alors en tête le physicien suisse donne l’équation fondamentale de ses
positions ; positions qui détermineront toute la scène philosophique française sur la relati-
vité. Et ce que prouve ad libitum et définitivement la reconstitution rigoureuse conduite par
Angelo Genovesi, c’est que l’entreprise néo-poincaréenne de Guillaume se présente comme
le réservoir central auquel viendront puiser toutes les opérations françaises de déligitimation
« conventionaliste » des théories de la relativité d’Einstein : de la falsification historique de
Lucien-Fabre (« cette canaille », dixit Maurice Solovine à Einstein, lettre du 20 juin 1921),
au « réalisme » opportuniste et positiviste de Paul Dupont (La Notion de temps d’après
Einstein, Paris, Alcan, 1921), en passant par le « scepticisme » de Marcel Brillouin, les
« conservatismes » de Georges Sagnac (« un nouveau Poincaré », d’après Fabre) et de
Henri Varcollier, l’opposition mathématicienne de Paul Painlevé et d’Émile Picard, et, last
but not least, la grande entreprise bergsonienne de Durée et simultanéité (Paris, Alcan,
1922) qui renvoie à Guillaume au chapitre V.

Tout cela est parfaitement mis en lumière par Genovesi dans son introduction. L’enjeu
est double : 1) c’est évidemment la question fondamentale du « temps » (et du déclin des
absolus) qui se décide ici ; 2) c’est, parallèlement à la délégitimation « néo-conventionaliste »
(et « positiviste ») des théories d’Einstein, la fameuse question de la priorité-paternité
poincaréenne de la relativité qui s’y noue. L’entreprise sera radicalisée en ce sens en 1953
par Edmund Whittaker dans son History of the theories of aether and electricity (Londres/
Édimbourg/Paris, Nelson and Sons), vol. II, The Modern Theories 1900-1926, au chapitre :
« The relativity theory of Poincaré and Lorentz. » À peine cinq ans plus tôt, Guillaume
n’écrivait-il pas à Louis de Broglie, en référence à sa réédition des mémoires de Poincaré :
« Je me suis permis d’y ajouter une Introduction où, par un diagramme, je confirme les vues de

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 533  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



534 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Poincaré. Le travail du grand géomètre contient déjà la cinématique d’Einstein » (lettre du
9 mars 1948). On sait qu’à la différence du débat des priorités Hilbert-Einstein concernant
la relativité générale (débat définitivement tranché par les récents travaux de Corry-Renn-
Stachel), celui-là ne l’est toujours pas !

Parce que la question du temps demeure « la croix du philosophe » (dixit Husserl), et que
la relativité d’Einstein est une clef essentielle à l’élucidation de cette cruci-fiction, la mise
au point de Genovesi constitue une véritable propédeutique pour le travail du philosophe.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 534  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 535-539.

OUVRAGES REÇUS

« Écriture et persécution », Revue philosophi-
que de la France et de l’étranger, CXCV,
2005. Paris, Presses universitaires de
France. 15,4 ¥ 24, 144 p.

« Fractures, ligatures », Littératures, 135,
2004. Paris, Larousse. 15 ¥ 23, 126 p.

« Gareth Evans », dir. par Stéphane CHAUVIER,
Cahiers de philosophie de l’université de
Caen, 40-41, 2003. Caen, Presses univer-
sitaires de Caen. 14,1 ¥ 22, 155 p.

« Hegel, avant et après », dir. par Franck
FISCHBACH, Kairos, 24, 2004. Toulouse,
Presses universitaires du Mirail. 16 ¥ 24,
320 p.

« Hegel, de la création à la réconciliation »,
Les Études philosophiques, août, 2003.
Paris, Presses universitaires de France.
15,5 ¥ 24, p. 297-437.

« Juifs, judéité à Paris au début du XIXe siècle »,
av.-pr. par Roland CHOLLET, Roman-
tisme, revue du dix-neuvième siècle, 125,
2004. Paris, Armand Colin. 16 ¥ 24, 144 p. 

« L’Altérité », dir. par Alain JURANVILLE,
Revue philosophique de la France et de
l’étranger, CXCV, 2005. Paris, Presses
universitaires de France. 15,4 ¥ 24, p. 151-
272.

« Le théâtre de Jean-Paul Sartre, 1905-2005 »,
avec un texte inédit de Sartre, Revue
internationale de philosophie, 1, 2005.
Bruxelles, Université libre de Bruxelles.
16 ¥ 24, 169 p.

« Littérature et philosophie mêlées », introd.
par Gisèle SÉGINGER, Romantisme, revue
du dix-neuvième siècle, 124, 2004. Paris,
Armand Colin. 16 ¥ 24, 160 p.

« Mobilité et modernité », dir. par Alain
BOURDIN, Cahiers internationaux de socio-
logie, CXVIII, 2005. Paris, Presses univer-
sitaires de France. 13,3 ¥ 21,5, 191 p.

« Montrer n’est pas dire », Littératures, 136,
2004. Paris, Larousse. 15 ¥ 23, 128 p.

Musique et langage chez Rousseau. Études
présentées par Claude DAUPHIN. Oxford,

Voltaire Foundation, 2004. 15,5 ¥ 24, XIV-
261 p., bibliogr., index (Studies on Voltaire
and the Eighteenth Century, 2004 : 08).

« Nietzsche », Les Études philosophiques,
mai, 2005. Paris, Presses universitaires
de France. 15,5 ¥ 24, p. 145-284.

Pierre Bayle dans la république des lettres.
Philosophie, religion, critique. Études
recueillies et présentées par Antony
MCKENNA et Gianni PAGANINI. Paris,
Honoré Champion, 2004. 16 ¥ 22,5,
590 p., index (Vie des huguenots, 35).

« Points de vue », Cahiers internationaux de
sociologie, CXVII, 2004. Paris, Presses
universitaires de France. 13,4 ¥ 21, 360 p.

« Prisons », av.-pr. par Paule PETITIER, Roman-
tisme, revue du dix-neuvième siècle, 126,
2004. Paris, Armand Colin. 16 ¥ 24, 128 p.

« Russell en héritage/Le centenaire des Prin-
ciples », dir. par Philippe DE ROUILHAN,
Revue internationale de philosophie, 3,
2004. Bruxelles, Université libre de
Bruxelles, 16 ¥ 24, p. 243-377.

ALBERTI Leon Battista, L’Art d’édifier. Texte
trad. du latin, prés. et ann. par Pierre
CAYE et Françoise CHOAY. Paris, Seuil,
2004. 15,3 ¥ 24, 605 p., ann., bibliogr.,
index (Sources du savoir).

ALBERTI Leon Battista, La Peinture. Texte
latin, trad. franç., version ital. Éd. de
Thomas GOLSENNE et Bertrand PRÉVOST,
revue par Yves HERSANT. Paris, Seuil,
2004. 14 ¥ 20,5, 379 p., fig., ill., dossier,
gloss., bibliogr., index (Sources du savoir).

BAILLY Jean-Christophe, Le Champ miméti-
que. Paris, Seuil, 2005. 14 ¥ 22,6, 335 p.,
ill., photogr., index (La Librairie du
XXIe siècle).

BARTHÉLEMY Jean-Hugues, Penser l’indivi-
duation. Simondon et la philosophie de
la nature. Préf. de Jean-Claude BEAUNE.
Paris, L’Harmattan, 2005. 13,4 ¥ 21,5,
257 p., bibliogr. (Esthétiques).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 535  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



536 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

BAUBÉROT Jean, Laïcité 1905-2005, entre
passion et raison. Paris, Seuil, 2004.
14 ¥ 20,5, 287 p., bibliogr. (La Couleur
des idées).

BEAUNE Jean-Claude, dir., La Vie et la mort
des monstres. Seyssel, Champ Vallon,
2004. 15,8 ¥ 21, 256 p., fig., ill. (Milieux).

BEAUVOIS Jean-Léon, Les Illusions libérales,
individualisme et pouvoir social. Petit
traité des grandes illusions. Grenoble,
Presses universitaires de Grenoble, 2005.
15 ¥ 23, 424 p., fig., bibliogr.

BENSAUDE-VINCENT Bernadette, Faut-il avoir
peur de la chimie ?, Paris, Les Empê-
cheurs de penser en rond/Seuil, 2005.
14 ¥ 20,5, 293 p., bibliogr., index.

BENTHAM Jeremy, Chrestomathia. Recueil de
feuillets qui expliquent Le projet d’une
institution destinée à être mise en œuvre
sous le nom de Externat chrestomathique
ou école chrestomathique pour l’extension
du nouveau système d’instruction aux
branches supérieures de l’enseignement,
à l’usage des rangs moyens et supérieurs
de la vie. Trad., notes et introd. par
Jean-Pierre CLÉRO. Paris, Unebévue,
2004. 15 ¥ 23, LXXIII-608 p., front., fig.,
index, bibliogr., ann., tabl. (Cahiers de
l’Unebévue).

BERTRAND Paul, Commerce avec dame
Pauvreté. Structures et fonctions des
couvents mendiants à Liège (XIIIe-
XIVe siècles.). Préf. de Jacques CHIFFOLEAU.
Genève, Droz, 2004. 16 ¥ 23, XIII-638 p.,
ill., cartes, graph., bibliogr., index
(Bibliothèque de la faculté de philoso-
phie et lettres de l’université de Liège,
fasc. CCLXXXV).

BONNARD Jean-Baptiste, Le Complexe de
Zeus. Représentations de la paternité en
Grèce ancienne. Paris, Publications de la
Sorbonne, 2004. 16 ¥ 23,9, 255 p., ann.,
ill., encadr., bibliogr., index (Histoire
ancienne et médiévale, 76).

BORG Emma, Minimal semantics. Oxford,
Clarendon Press, 2004. 16 ¥ 24, X-288 p.,
bibliogr., index.

BOSS Gilbert, Lectures philosophiques (Abélard,
Descartes, Hobbes, Spinoza). Zurich,
Éditions du Grand Midi, 2004. 13,9 ¥ 20,9,
384 p.

CARVALHO Edmundo Morim de, Le Statut du
paradoxe chez Paul Valéry. Paris,
L’Harmattan, 2005. 13,5 ¥ 21,5, 297 p.

CASTELLI GATTINARA Enrico, Pensare l’impen-
sato. Rome, Meltemi, 2004. 12 ¥ 19,
336 p., bibliogr., index (Meltemi.edu, 24).

CASTELLI GATTINARA Enrico, Strane Alleanze.
Storici, filosofi e scienzati a confronto nel
Novecento. Milan, Mimesis, 2003. 14 ¥ 21,
213 p., index (Itinerari filosofici).

CHARLE Christophe, dir., Capitales européennes
et rayonnement culturel XVIIIe-XXe siècle.
Paris, Rue d’Ulm/Presses de l’École
normale supérieure, 2004. 16 ¥ 24, 192 p.

CHARMASSON Thérèse, dir., Formation au
travail, enseignement technique et appren-
tissage. Introd. par Thérèse CHARMASSON.
Paris, Éditions du CHTS, 2005. 16 ¥ 24,
304 p.

CHOULET Philippe et RIVIÈRE Philippe, La
Bonne École. T. II : Institution scolaire et
contenus de savoir dans l’école indus-
trielle. Seyssel, Champ Vallon, 2004.
15,7 ¥ 21, 287 p., ann., bibliogr. (Milieux).

CROZIER Michel, À contre-courant. Mémoires,
1969-2000. Paris, Fayard, 2004. 15,3 ¥ 23,4,
374 p., index.

DEBRU Claude, Georges Canguilhem, science
et non-science. Paris, Éditions Rue
d’Ulm, 2004. 11,4 ¥ 21,4, 110 p., bibliogr.,
index (Figures normaliennes).

DIAS Nélia, La Mesure des sens. Les anthro-
pologues et le corps humain au
XIXe siècle. Paris, Aubier, 2004. 13,5 ¥ 22,
IX-358 p., fig., bibliogr. (Historique).

DIDEROT, Pensées sur l’interprétation de la
nature. Prés., notes, bibliogr. et chronol.
par Colas DUFLO. Paris, Flammarion,
2005. 10,8 ¥ 17,7, 256 p., ann., chronol.,
bibliogr. (GF-Flammarion, 1188).

ENGAMMARE Max, L’Ordre du temps. L’inven-
tion de la ponctualité au XVIe siècle.
Genève, Droz, 2004. 15,3 ¥ 22,2, 264 p.,
ill., bibliogr., index (Les Seuils de la
modernité, 8-Cahiers d’humanisme et
Renaissance, 70).

ESPAGNE Michel, En deçà du Rhin. L’Allema-
gne des philosophes français au XIXe siècle.
Paris, Cerf, 2004. 13,5 ¥ 21,5, 450 p.,
ann., bibliogr., index (Bibliothèque franco-
allemande).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 536  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 OUVRAGES REÇUS 537

FATH Sébastien, Dieu bénisse l’Amérique. La
religion de la Maison Blanche. Paris,
Seuil, 2004. 14 ¥ 20,5, 288 p., bibliogr.,
index.

FAURE Sylvia et GARCIA Marie-Carmen,
Culture hip-hop, jeunes des cités et poli-
tiques publiques. Paris, La Dispute/
SNÉDIT, 2005. 14 ¥ 22,5, 191 p., bibliogr.

FOX KELLER Evelyn, Expliquer la vie. Modè-
les, métaphores et machines en biologie
du développement. Trad. de l’anglais par
Stéphane SCHMITT. Paris, Gallimard,
2004. 14 ¥ 22,5, 432 p., bibliogr., index
(Bibliothèque des sciences humaines).

FRACHON Alain et VERNET Daniel, L’Amérique
messianique. Les guerres des néo-
conservateurs. Paris, Seuil, 2004. 14 ¥ 20,
225 p., index (La Couleur des idées).

GALIANI Fernandino, De la monnaie. Della
moneta. Éd. et trad. sous la dir. d’André
TIRAN. Trad. coordonnée par Anne MACHET.
Paris, Economica, 2005. 15,5 ¥ 24,
LXIX-700 p., index.

GEBAUER Gunter et WULF Christoph, Mimésis.
Culture-art-société. Trad. de l’allemand
par Nathalie HEYBLOM. Paris, Cerf, 2005.
14,5 ¥ 23, 528 p., bibliogr. (Passages).

GROULEZ Marianne, Le Scepticisme de Hume.
Les Dialogues sur la religion naturelle.
Paris, Presses universitaires de France,
2005. 11,4 ¥ 17,5, 160 p., bibliogr. (Philo-
sophies).

GUÉNARD Florent, Rousseau et le travail de la
convenance. Paris, Honoré Champion,
2004. 15,5 ¥ 22,5, 581 p., bibliogr., index
(Travaux de philosophie, 3).

GUILLERME André, LEFORT Anne-Cécile et
JIGAUDON Gérard, Dangereux, insalubres
et incommodes. Paysages industriels en
banlieue parisienne XIXe-XXe siècles.
Seyssel, Champ Vallon, 2004. 15,6 ¥ 21,
351 p., front., fig., ill., photogr., tabl.,
encadr., bibliogr., index (Milieux).

HABERMAS Jürgen, Une époque de transitions.
Écrits politiques (1998-2003). Trad. de
l’allemand et de l’anglais par Christian
BOUCHINDHOMME. Paris, Fayard, 2005.
13,5 ¥ 21,5, 414 p., index.

HALBWACHS Maurice et SAUVY Alfred, Le
Point de vue du nombre, 1936. Avec la

collab. d’Henri ULMER et Georges BOUR-

NIER. Précédé de l’av.-pr. au tome VII de
l’Encyclopédie française de Lucien
FEBVRE et suivi de trois articles de
Maurice HALBWACHS. Éd. critique sous
la dir. de Marie JAISSON et Éric BRIAN,
avec des contributions de Walter GIERL,
Jean-Christophe MARCEL, Jean-Marc
ROHRBASSER et Jacques VÉRON. Paris,
Éditions de l’INED, 2005. 21,8 ¥ 27,8,
VI-470 p., fig., ill., graph., encadr., tabl.,
catal., bibliogr., index (Classiques de
l’économie et de la population).

HÉBERT Élisabeth, dir., Instruments scientifi-
ques à travers l’histoire. Préf. d’Évelyne
BARBIN, av.-pr. d’Élisabeth HÉBERT.
Paris, Ellipses, 2004. 16,5 ¥ 24, 496 p.,
fig., ill., bibliogr. (IREM-Histoire des
mathématiques).

JACOB Pierre, L’Intentionnalité. Problèmes de
philosophie de l’esprit. Paris, Odile Jacob,
2004. 14,5 ¥ 22, 304 p., bibliogr., index
(Philosophie).

KANTOROWICZ Ernst H., Laudes Regiae. Une
étude des acclamations liturgiques et du
culte du souverain au Moyen Âge,
comprenant une étude de la musique des
laudes avec des transcriptions musicales
par Manfred BUKOFZER. Trad. de l’anglais
par Alain WIJFFELS, note marginale par
Pierre LEGENDRE. Paris, Fayard, 2004.
15,3 ¥ 23,5, 406 p., ill., tabl., transcript.
mus., ann., bibliogr. (Les Quarante Piliers.
Série "Matériaux").

KANTOROWICZ Ernst H., Mourir pour la
patrie, et autres textes. Trad. de l’anglais
et de l’allemand par Laurent MAYALI et
Anton SCHÜTZ, préf. à la 2e éd. et prés.
par Pierre LEGENDRE. Paris, Fayard,
2004. 15,3 ¥ 23,5, 175 p. (Les Quarante
Piliers. Série “Matériaux”). 

KONDRATIEVA Tamara et TERRIER Didier, dir.,
Territoires, frontières, identités. Concor-
dances et discordances dans le monde
d’hier et d’aujourd’hui. Av.-pr. de Tamara
KONDRATIEVA et Didier TERRIER, avec
la collab. de Nathalie LEMARCHAND et
Chantal PETILLON. Lille, Revue du Nord,
2004. 16 ¥ 24, 339 p. (Hors série. Histoire,
18).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 537  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



538 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

KREMER-MARIETTI Angèle, Épistémologiques,
philosophiques, anthropologiques. Paris,
L’Harmattan, 2005. 16 ¥ 24, 415 p., app.,
index (Épistémologie et philosophie des
sciences).

LE BRUN Jacques, La Jouissance et le trouble.
Recherches sur la littérature chrétienne
de l’âge classique. Genève, Droz, 2004.
12 ¥ 19, 640 p., tabl., index (Titre courant,
32).

LESCURE Michel et PLESSIS Alain, dir., Banques
locales et banques régionales en Europe
au XXe siècle. Paris, Albin Michel, 2004.
14 ¥ 22,5, 432 p., tabl., graph., index
(Mission historique de la Banque de
France, Bibliothèque Albin Michel
Histoire).

MARTY François, L’Homme, habitant du
monde. À l’horizon de la pensée critique
de Kant. Paris, Honoré Champion, 2004.
15,5 ¥ 22,5, 359 p., bibliogr., index
(Travaux de philosophie, 6).

MOULINIER Laurence, SALLMAN Line, VERNA

Catherine et WEILL-PAROT Nicolas, éd.,
La Juste Mesure. Quantifier, évaluer, mesu-
rer entre Orient et Occident (VIIIe-
XVIIIe siècle). Saint-Denis, Presses univer-
sitaires de Vincennes, 2005. 13,5 ¥ 22,
208 p., fig., tabl.

MÜLLER Bertrand, dir., L’Histoire entre
mémoire et épistémologie. Autour de
Paul Ricœur. Lausanne, Payot, 2005.
14 ¥ 22,5, 221 p., bibliogr. (Sciences
humaines).

MURET Tristan, Vivre le rite. Spiritualité et
humanisme dans la franc-maçonnerie.
Paris, Dervy, 2004. 14 ¥ 22, 344 p., fig.,
index.

OTTAVIANI Didier, La Philosophie de la lumière
chez Dante. Du Convivio à La Divine
Comédie. Paris, Honoré Champion, 2004.
15,5 ¥ 22,5, 480 p., ann., bibliogr., index
(Études et essais sur la Renaissance, LVI).

PLATON, Hippias majeur. Hippias mineur.
Prés. et trad. par Jean-François PRADEAU

et Francesco FRONTEROTTA. Paris,
Flammarion, 2005. 11 ¥ 17,8, 277 p.,
ann., bibliogr., chronol., index (GF-
Flammarion).

PLOTIN, Traité 54, I, 7. Introd., trad., commen-
taire et notes par Agnès PIGLER. Paris,
Cerf, 2004. 12,5 ¥ 19,5, 194 p., append.,
bibliogr., index (Les Écrits de Plotin).

POIRIER Nicolas, Castoriadis. L’imaginaire
radical. Paris, Presses universitaires de
France, 2004. 11,5 ¥ 17,5, 159 p. (Philo-
sophies).

RUELLAND Jacques G., L’Empire des gènes.
Histoire de la sociobiologie. Lyon, ENS
Éditions, 2004. 14 ¥ 21,5, 328 p., gloss.,
bibliogr., index (La Croisée des
chemins).

SCHWARZFUCHS Lyse, Le Livre hébreu à Paris
au XVIe siècle. Inventaire chronologique.
Préf. d’Antoine CORON. Paris, Bibliothè-
que nationale de France, 2004. 16,8 ¥ 24,
270 p., graph., ill., chronol., ann., index,
bibliogr.

SÈVE Lucien, Émergence, complexité et
dialectique. Sur les systèmes dynamiques
non linéaires. Avec Roland CHARLIONET,
Philippe GASCUEL, François GAUDIN,
José GAYOSO, Janine GUESPIN-MICHEL et
Camille RIPOLL, coord. par Janine GUESPIN-
MICHEL. Paris, Odile Jacob, 2005.
14,5 ¥ 22, 301 p. 

SHAPIRO Stewart, éd., The Oxford Handbook
of philosophy of mathematics and logic.
Oxford, Oxford University Press, 2005.
18 ¥ 25,5, XV-833 p., index.

SPON Jacob, Voyage d’Italie, de Dalmatie,
de Grèce et du Levant, 1678. Textes
prés. et éd. sous la dir. de R. ÉTIENNE

par A. DUCHÊNE, R. ÉTIENNE et
J.-Cl. MOSSIÈRE, avec la collab. de
F. ÉTIENNE, E. KARAGIANNIS-MOSER,
F.-K. LUCARELLI et A. RABOT. Paris,
Honoré Champion, 2004. 15,5 ¥ 22,5,
523 p., front., ill., fig., dict., lex., chronol.,
cart., bibliogr., index (L’Atelier des
voyages, 2).

STEWART M. A., English philosophy in the
age of Locke. Oxford, Clarendon Press,
2000. 16 ¥ 24, VIII-326 p., index.

TAIT William, The Provenance of pure
reason. Essays in the philosophy of
mathematics and its history. Oxford,
Oxford University Press, 2005. 16 ¥ 24,4,
VIII-332 p., bibliogr., index (Logic and
Computation in Philosophy).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 538  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 OUVRAGES REÇUS 539

TRAUTMANN-WALLER Céline, dir., Quand
Berlin pensait les peuples. Anthropolo-
gie, ethnologie et psychologie (1850-
1890). Paris, CNRS Éditions, 2004.
15,5 ¥ 24, 248 p., chronol., bibliogr.,
index (De l’Allemagne).

TURREL Denise, Le Blanc de France. La
construction des signes identitaires pen-
dant les guerres de Religion (1562-
1629). Genève, Droz, 2005. 18 ¥ 25,4,
256 p., fig., ill., bibliogr., index.

VATIN François, Trois essais sur la genèse de
la pensée sociologique. Politique, épisté-
mologie et cosmologie. Paris, La Décou-
verte/M.A.U.S.S., 2005. 15,5 ¥ 24,
290 p., bibliogr., index (Recherches. Série
« Bibliothèque du M.A.U.S.S. »).

VIGNE Randolph et LITTLETON Charles, éd.,
From strangers to citizens. The integra-
tion of immigrant communities in Britain,

Ireland and Colonial America, 1550-
1750. Brighton/Portland, The Huguenot
Society of Great Britain and Ireland/
Sussex Academic Press, 2001. 17 ¥ 24,
XXIV-567 p., ill., tabl., index.

VOLTAIRE, Les Œuvres complètes de Voltaire.
3 A : Writings of 1723-1728, I. Préf. de
Nicolas CRONK. Oxford, Voltaire Foun-
dation, 2004. 15,5 ¥ 23,3, XXIII-331 p.,
bibliogr., index (The Complete Works of
Voltaire, 3 A).

VOLTAIRE, Les Œuvres complètes de Voltaire.
30 B : Writings of 1746-1748, II. Préf. de
Nicolas CRONK. Oxford, Voltaire Foun-
dation, 2004. 15,5 ¥ 23,3, VII-XXIV-279 p.,
bibliogr., index (The Complete Works of
Voltaire, 30 B)

WIESEL Elie, Et où vas-tu ? Textes. Paris,
Seuil, 2004. 14 ¥ 20,5, 251 p.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 539  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



=RevSynt 126(2) FM.book  Page 540  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 541-550.

TABLES DU TOME 126
ANNÉE 2005

N° 1/2005
DE L’ÉDIT DE NANTES À LA RÉVOCATION

CROYANT, SUJET ET CITOYEN

Présentation :
L’actualité de l’édit de Nantes/The timeless of the Edict of Nantes, par Nicolas

PIQUÉ et Ghislain WATERLOT ................................................................... 7-14

Articles :
 L’édit de Nantes et l’indifférence hollandaise. L’idée d’une autre tolérance/

The Edict of Nantes and the indifference of Holland. The idea of another
tolerance, par Catherine SECRETAN ......................................................... 15-32

La tolérance et la crainte. La relation au pouvoir sous le régime de l’édit de
Nantes. Agrippa d’Aubigné et Moyse Amyraut/Tolerance and fear. The
relationship with those in power under the regime of the Edict of Nantes.
Agrippa d’Aubigné and Moyse Amyraut, par Ghislain WATERLOT ......... 33-50

Ordre des décrets divins, hiérarchie des droits humains/The order of divine
decrees, the hierarchy of human rights, par François LAPLANCHE .......... 51-65

Des porte-parole protestants au chevet de l’édit de Nantes moribond/Protestant
spokesmen at the deathbed of the moribond Edict of Nantes, par Hubert
BOST ......................................................................................................... 67-89

Diversité des réactions réformées à la Révocation. L’esprit du monde en
question/The diversity of Reformed reactions toward the Revocation. The
spirit of the world in question, par Nicolas PIQUÉ ................................... 91-108

Varia : 
Information et espace public. La presse périodique en France au XVIIe siècle/

Information and public space. The periodical press in France in the
XVIIth century, par Stéphane HAFFEMAYER ................................................ 109-137

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 541  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



542 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Chronique de la recherche :
Libertinisme et philosophie/Libertinism and philosophy, par Isabelle MOREAU 139-160

Comptes rendus :
De la Réforme aux guerres de Religion ......................................................... 161-177
Religion et politique ....................................................................................... 178-231
Société et pouvoir ........................................................................................... 232-264

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 542  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 541-550.

N° 2/2005
SCIENCES ET PHILOSOPHIE AU XXe SIÈCLE

L’ÉCOLE DE ZURICH
ET LE PROGRAMME SURRATIONALISTE

Suzanne Delorme (1913-2005), par Éric BRIAN ............................................. 278

Présentation, par Charles ALUNNI, Éric BRIAN et Éric EMERY ........................ 279-281

Articles :

Albert Lautman et le souci brisé du mouvement/Albert Lautman and the broken
concern of the movement, par Charles ALUNNI ........................................ 283-301

Federigo Enriques, Gaston Bachelard et Ferdinand Gonseth. Esquisse d’une
tradition épistémologique/Federigo Enriques, Gaston Bachelard and
Ferdinand Gonseth. Outline of an epistemological tradition, par Mario
CASTELLANA ............................................................................................. 303-316

Paul Bernays et la rénovation des fondements philosophiques des mathéma-
tiques/Paul Bernays and the renovation of the philosophical and mathe-
matical foundations, par Gerhard HEINZMANN ........................................ 317-329

Philosophy as a cultural resource and medium of reflection for Hermann
Weyl/La philosophie comme ressource culturelle et moyen de réflexion
d’Hermann Weyl, par Erhard SCHOLZ ...................................................... 331-351

Einstein et « Zweistein »/Einstein and « Zweistein », par John STACHEL ...... 353-365

L’« École de l’ETH » dans l’œuvre de Gaston Bachelard. Les figures spectrales
d’Hermann Weyl, Wolfgang Pauli et Gustave Juvet/The « School of the
ETH » in the works of Gaston Bachelard. The spectral figures of Hermann
Weyl, Wolfgang Pauli and Gustave Juvet, par Charles ALUNNI ................ 367-389

Présence de Ferdinand Gonseth dans la pensée de Gaston Bachelard/The pre-
sence of Ferdinand Gonseth in Gaston Bachelard’s thought, par Carlo
VINTI ........................................................................................................ 391-415

Actualité de la philosophie de Ferdinand Gonseth/Ferdinand Gonseth’s philo-
sophy up-to-date, par Gilles COHEN-TANNOUDJI ...................................... 417-429

Stéphane Lupasco et le tiers inclus. De la physique quantique à l’ontologie/
Stéphane Lupasco and the included middle. From quantic physics to
ontology, par Basarab NICOLESCU ............................................................ 431-441

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 543  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



544 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Essais :
Réflexions sur Wolfgang Pauli/Reflections on Wolfgang Pauli, par Jürg

FRÖHLICH .................................................................................................. 443-449
La philosophie dans les sciences/Philosophy in the sciences, par Dominique

LECOURT ................................................................................................... 451-454
Éloge de la politique/In praise of politics, par Charles KLEIBER .................... 455-461

Varia :
Hermann Weyl. Motivations philosophiques d’un choix Maverick/Hermann Weyl.

Philosophical motivations for a Maverick choice, par Demetrio RIA ..... 463-479

Comptes rendus :
Philosophie ..................................................................................................... 481-507
Sciences et philosophie des Lumières ............................................................ 508-525

Notes de lecture, par Jochen HOOCK et Charles ALUNNI  ............................... 527-534

Ouvrages reçus ............................................................................................... 535-539

Tables du tome 126, année 2005 .................................................................... 541-550

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 544  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 545-546.

TABLE ALPHABÉTIQUE DES AUTEURS
DE L’ANNÉE 2005

ALUNNI (Charles). – Albert Lautman et le souci brisé du mouvement/Albert
Lautman and the broken concern of the movement ................................. 283-301

ALUNNI (Charles). – L’« École de l’ETH » dans l’œuvre de Gaston Bachelard.
Les figures spectrales d’Hermann Weyl, Wolfgang Pauli et Gustave Juvet/
The « School of the ETH » in the works of Gaston Bachelard. The spectral
figures of Hermann Weyl, Wolfgang Pauli and Gustave Juvet ................. 367-389

ALUNNI (Charles), BRIAN (Éric) et EMERY (Éric). – Présentation .................. 279-281
BOST (Hubert). – Des porte-parole protestants au chevet de l’édit de Nantes

moribond/Protestant spokesmen at the deathbed of the moribond Edict
of Nantes .................................................................................................. 67-89

BRIAN (Éric). – Suzanne Delorme (1913-2005) ............................................. 278
BRIAN (Éric). – Voir ALUNNI (Charles), BRIAN (Éric) et EMERY (Éric) ........... 279-281
CASTELLANA (Mario). – Federigo Enriques, Gaston Bachelard et Ferdinand

Gonseth. Esquisse d’une tradition épistémologique/Federigo Enriques,
Gaston Bachelard and Ferdinand Gonseth. Outline of an epistemological
tradition ................................................................................................... 303-316

COHEN-TANNOUDJI (Gilles). – Actualité de la philosophie de Ferdinand Gonseth/
Ferdinand Gonseth’s philosophy up-to-date ........................................... 417-429

EMERY (Éric). – Voir ALUNNI (Charles), BRIAN (Éric) et EMERY (Éric) ......... 279-281
FRÖHLICH (Jürg). – Réflexions sur Wolfgang Pauli/Reflections on Wolfgang

Pauli ......................................................................................................... 443-449
HAFFEMAYER (Stéphane). – Information et espace public. La presse périodique

en France au XVIIe siècle/Information and public space. The periodical
press in France in the XVIIth  century ........................................................ 109-137

HEINZMANN (Gerhard). – Paul Bernays et la rénovation des fondements philo-
sophiques des mathématiques/Paul Bernays and the renovation of the
philosophical and mathematical foundations .......................................... 317-329

KLEIBER (Charles). – Éloge de la politique/In praise of politics .................... 455-461
LAPLANCHE (François). – Ordre des décrets divins, hiérarchie des droits

humains/The order of divine decrees, the hierarchy of human rights ..... 51-65
LECOURT (Dominique). – La philosophie dans les sciences/Philosophy in the 

sciences .................................................................................................... 451-454
MOREAU (Isabelle). – Libertinisme et philosophie/Libertinism and philosophy ... 139-160

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 545  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



546 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

NICOLESCU (Basarab). – Stéphane Lupasco et le tiers inclus. De la physique
quantique à l’ontologie/Stéphane Lupasco and the included middle.
From quantic physics to ontology ............................................................ 431-441

PIQUÉ (Nicolas). – Diversité des réactions réformées à la Révocation. L’esprit
du monde en question/The diversity of Reformed reactions toward the
Revocation. The spirit of the world in question ....................................... 91-108

PIQUÉ (Nicolas) et WATERLOT (Ghislain). – L’actualité de l’édit de Nantes/
The timeless of the Edict of Nantes .......................................................... 7-14

RIA (Demetrio). – Hermann Weyl. Motivations philosophiques d’un choix
Maverick/Hermann Weyl. Philosophical motivations for a Maverick choice 463-479

SCHOLZ (Erhard). – Philosophy as a cultural resource and medium of reflection
for Hermann Weyl/La philosophie comme ressource culturelle et moyen
de réflexion d’Hermann Weyl .................................................................. 331-351

SECRETAN (Catherine). – L’édit de Nantes et l’indifférence hollandaise.
L’idée d’une autre tolérance/The Edict of Nantes and the indifference of
Holland. The idea of another tolerance ................................................... 15-32

STACHEL (John). – Einstein et « Zweistein »/Einstein and « Zweistein » ...... 353-365
VINTI (Carlo). – Présence de Ferdinand Gonseth dans la pensée de Gaston

Bachelard/The presence of Ferdinand Gonseth in Gaston Bachelard’s
thought ..................................................................................................... 391-415

WATERLOT (Ghislain). – La tolérance et la crainte. La relation au pouvoir sous
le régime de l’édit de Nantes. Agrippa d’Aubigné et Moyse Amyraut/
Tolerance and fear. The relationship with those in power under the regime
of the Edict of Nantes. Agrippa d’Aubigné and Moyse Amyraut ............. 33-50

WATERLOT (Ghislain). – Voir PIQUÉ (Nicolas) et WATERLOT (Ghislain) ........ 7-14

Comptes rendus et notes de lecture par ALBERTAN-COPPOLA (Sylviane),
ALUNNI (Charles), AUDIDIÈRE (Sophie), BILLACOIS (François), BONTEMS

(Vincent), BOURQUIN (Laurent), BUSSON-MARTELLO (Pascale), CABESTAN

(Philippe), CASSAN (Michel), CHARLES (Loïc), COTTRET (Monique), CUGNO

(Agnès), DELON (Michel), DUBOIS (Christian), DUBOURG GLATIGNY

(Pascal), DUFLO (Colas), GIOCANTI (Sylvia), GUICHET (Jean-Luc), HABER

(Stéphane), HOOCK (Jochen), HUMMEL (Pascale), KARSENTI (Bruno),
LAPLANCHE (François), LARRÈRE (Catherine), LEFÈVE (Céline), LEHMANN

(Erica), LEPAN (Géraldine), LEQUAN (Mai), LETT (Didier), NADEAU

(Christian), NICCO (Cécile), PAYAN (Paul), PIQUÉ (Nicolas), PROUST

(Jacques), RADICA (Gabrielle), REYNAUD (Julie), ROHRBASSER (Jean-
Marc), SAADA-GENDRON (Julie), SABBAGH (Daniel), SPECTOR (Céline),
TALLON (Alain), THEIS (Valérie), WASZEK (Norbert), WEBER (Dominique),
XIFARAS (Mikhaïl).

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 546  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse : 5e série, année 2005/2, p. 547-550.

TABLE ALPHABÉTIQUE DES OUVRAGES ANALYSÉS
DE L’ANNÉE 2005

Coexister dans l’intolérance. L’édit de Nantes, 1598. Éd. Michel GRANDJEAN

et Bernard ROUSSEL, collab. François BOS, Béatrice PERREGAUX ALLISSON

(M. Cassan) .............................................................................................. 174-177
Histoire de la pensée politique moderne, 1450-1700. Éd. orig. en langue

anglaise sous la dir. de James Henderson BURNS, avec la collab. de Mark
GOLDIE, éd. en langue française réalisée par Jacques MÉNARD et Claude
SUTTO (A. Tallon) .................................................................................... 188-191

Jean Bodin. Nature, histoire, droit et politique. Sous la dir. d’Yves-Charles
ZARKA (C. Larrère) .................................................................................. 240-242

Jean-Jacques Rousseau et la chimie. Textes réunis par Bernadette BENSAUDE-
VINCENT et Bruno BERNARDI, Corpus, 36 (M. Lequan) .......................... 513-516

La Morale des moralistes. Textes recueillis par Jean DAGEN (P. Busson-
Martello) .................................................................................................. 227-229

La Paix. Introd., choix de textes, comment., vade-mecum et bibliogr. par Mai
LEQUAN (D. Sabbagh) .............................................................................. 178-181

Les Serviteurs de l’État au Moyen Âge. XXIXe congrès de la Société des
historiens médiévistes de l’enseignement supérieur public, Pau, mai 1998,
av.-pr. de Claude GAUVARD (V. Theis) ..................................................... 232-235

Materia actuosa. Antiquité, âge classique, Lumières. Mélanges en l’honneur
d’Olivier Bloch, recueillis par Miguel BENITEZ, Antony MCKENNA, Gianni
PAGANINI et Jean SALEM (C. Duflo) ......................................................... 508

Monluc, d’Aubigné, deux épées, deux plumes. Actes du colloque « Monluc,
d’Aubigné. Les événements en Aquitaine après 1560 », organisé par la
Société française d’étude du seizième siècle et le centre Matteo-Bandello
d’Agen, tenu à Agen, Estillac, Casteljaloux, Nérac, les 4-6 octobre 1996,
textes réunis par Jean CUBELIER DE BEYNAC et Claude-Gilbert DUBOIS,
av.-pr. de Marie-Thérèse FRANÇOIS-PONCET, postf. de Madeleine LAZARE

(L. Bourquin) ........................................................................................... 169-171
Port-Royal et l’histoire (M. Cottret) ............................................................... 198-200
Révolution scientifique et libertinage. Études réunies par Alain MOTHU avec

la collab. d’Antonella DEL PRETE, préf. de Michel BLAY, av.-pr. d’Alain
MOTHU (M. Delon) .................................................................................. 488-489

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 547  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



548 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

Tolérance et intolérance. De l’édit de Nantes à nos jours. Dir. Guy SAUPIN,
préf. Jean-Marc AYRAULT et Edmond HERVÉ (M. Cassan) ..................... 177

Une philosophie dans l’histoire. Hommages à Raymond Klibansky, éd. par
Bjarne MELKEVIK et Jean-Marc NARBONNE (C. Spector) ........................ 490-493

AGAMBEN (Giorgio). – Homo sacer. I : Le pouvoir souverain et la vie nue.
Trad. de l’italien par Marilène RAIOLA (B. Karsenti) .............................. 256-259

ANEAU (Barthélemy). – Alector ou le coq. Histoire fabuleuse. Éd. par Marie-
Madeleine FONTAINE. T. I et II (E. Lehmann) ......................................... 167-169

BARBEYRAC (Jean). – Écrits de droit et de morale. Prés. par Simone GOYARD-
FABRE (M. Cottret) ................................................................................... 221-223

BIOT (Brigitte). – Barthélemy Aneau, régent de la Renaissance lyonnaise
(E. Lehmann) ........................................................................................... 167-169

CALLAHAN (James J.). – The Geometry of spacetime. An introduction to
special and general relativity (C. Alunni) ............................................... 532

CAPELLE (Philippe). – Philosophie et théologie dans la pensée de Martin
Heidegger (C. Dubois) ............................................................................. 493-496

CARRIER (Martin), ROGGENHOFER (Johannes), KÜPPERS (Günter) et BLANCHARD

(Philippe), éd. – Knowledge and the world. Challenges beyond the
science wars (J. Hoock) ........................................................................... 527

CASTELNAU-L’ESTOILE (Charlotte de). – Les Ouvriers d’une vigne stérile. Les
Jésuites et la conversion des Indiens au Brésil, 1580-1620 (J. Proust) .... 206-209

CHAUNU (Pierre), FOISIL (Madeleine) et NOIRFONTAINE (Françoise de). –
Le Basculement religieux de Paris au XVIIIe siècle. Essai d’histoire politique
et religieuse (M. Cottret) ......................................................................... 218-221

CROUZET (Denis). – La Genèse de la Réforme française. 1520-1562
 (E. Lehmann) .......................................................................................... 161-164

CROUZET (Denis). – La Sagesse et le malheur. Michel de L’Hospital, chancelier
de France (F. Billacois) ........................................................................... 164-167

D’ALEMBERT (Jean). – Discours préliminaire des éditeurs de 1751 et articles
de l’Encyclopédie introduits par la querelle avec le Journal de Trévoux.
Textes établis et prés. par Martine GROULT (M. Cottret) ......................... 516-517

DAGEN (Jean). – Entre Épicure et Vauvenargues. Principes et formes de la
pensée morale (C. Nicco) ........................................................................ 182-185

DAS (Anadijiban). – The Special Theory of relativity. A mathematical exposition
(C. Alunni) ............................................................................................... 529

DIDEROT (Denis). – Choix d’articles de l’Encyclopédie. Anthologie établie et
présentée par Marie LECA-TSIOMIS (C. Duflo) ......................................... 517-518

DIDI-HUBERMAN (Georges). – Devant le temps. Histoire de l’art et anachronisme
des images (P. Payan) .............................................................................. 505-507

EARMAN (John), JANSSEN (Michel) et NORTON (John D.), éd. – The Attraction of
gravitation. New studies in the history of general relativity (C. Alunni) ..... 530

EHRENBERG (Alain). – La Fatigue d’être soi. Dépression et société (C. Lefève) ... 503-505
ESPAGNE (Michel). – Les Juifs allemands de Paris à l’époque de Heine. La

translation ashkénaze (N. Waszek) ......................................................... 223-225

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 548  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



 TABLE ALPHABÉTIQUE DES OUVRAGES ANALYSÉS DE L’ANNÉE 2005 549

FARRACHI (Armand). – Rousseau ou l’état sauvage (G. Lepan) .................... 254-256
FEYNMAN (Richard P.). – Feynman lectures on gravitation. Ed. by Brian

HATFIELD, foreword by John PRESKILL and Kip S. THORNE (C. Alunni) .... 529
FICIN (Marsile). – Les Trois Livres de la vie (J. Reynaud) ............................. 485-488
FOUILLOUX (Étienne). – Une Église en quête de liberté. La pensée catholique

française entre modernisme et Vatican II (1914-1962) (F. Laplanche) .... 225-227
GENOVESI (Angelo). – Il Carteggio tra Albert Einstein ed Edouard

Guillaume. « Tempo universale » e teoria della relatività ristretta nella
filosofia francese contemporanea (C. Alunni) ......................................... 532-533

GROULT (Martine), dir. – L’Encyclopédie ou la création des disciplines
(S. Albertan-Coppola) ............................................................................. 518-520

GUICCIARDINI (Francesco). – Écrits politiques. Discours de Logroño, 1512.
Dialogue sur la façon de régir Florence, 1521-1525. Introd., trad., postf.
et notes par Jean-Louis FOURNEL et Jean-Claude ZANCARINI (A. Tallon) 235-237

HABERLAND (Detlef), Hrsg. – Engelbert Kaempfer (1651-1716). Ein Gelehrten-
leben zwischen Tradition und Innovation (J. Hoock) .............................. 527

HABERMAS (Jürgen). – Après l’État-nation. Une nouvelle constellation politique.
Trad. de l’allemand par Rainer ROCHLITZ (S. Haber) .............................. 261-264

IOGNAT-PRAT (Dominique). – Ordonner et exclure. Cluny et la société chrétienne
face à l’hérésie, au judaïsme et à l’islam, 1000-1150 (D. Lett) .............. 185-188

KILCHER (Andreas B.). – Mathesis und poiesis. Die Enzyklopädik der Literatur,
1600-2000 (J. Hoock) .............................................................................. 527

KREMER-MARIETTI (Angèle), dir. – Éthique et épistémologie. Autour du livre
Impostures intellectuelles de Sokal et Bricmont (V. Bontems) ............... 498-503

KRIELE (Markus). – Spacetime. Foundations of general relativity and differential
geometry (C. Alunni) ............................................................................... 530

LABROT (Gérard). – Sisyphes chrétiens. La longue patience des évêques
bâtisseurs du royaume de Naples (1590-1760) (P. Dubourg Glatigny) ..... 203-205

LAURAIN-PORTEMER (Madeleine). – Une tête à gouverner quatre empires.
T. II : Études mazarines (L. Bourquin) .................................................... 245-248

LE MERCIER DE LA RIVIÈRE (Pierre-Paul). – L’Ordre naturel et essentiel des
sociétés politiques. Texte revu par Francine MARKOVITS (L. Charles) .... 511-513

LEITE LOPES (José). – Théorie relativiste de la gravitation (C. Alunni) ........ 529
LOVELAND (Jeff). – Rhetoric and natural history. Buffon in polemical and

literary context (J.-L. Guichet) ................................................................ 509-511
LURÇAT (François). – Le Chaos (J.-M. Rohrbasser) ....................................... 481-483
MACINTYRE (Alasdair). – Après la vertu. Étude de théorie morale. Trad. de

l’anglais par Laurent BURY (G. Radica) .................................................. 212-215
MAIRE (Catherine). – De la cause de Dieu à la cause de la nation. Le jansénisme

au XVIIIe siècle (N. Piqué) ........................................................................ 215-218
MASON (Haydn), dir. – Les Œuvres complètes de Voltaire. 9 : 1732-1733

(M. Cottret) .............................................................................................. 520-521
MERLE (Jean-Christophe). – Justice et progrès. Contribution à une doctrine

du droit économique et social (M. Xifaras) ............................................. 259-261

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 549  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



550 REVUE DE SYNTHÈSE : 5e SÉRIE, ANNÉE 2005/2

MOREAU (Pierre-François) et ROBELIN (Jean), éd. – Langage et pouvoir à
l’âge classique (C. Nicco) ....................................................................... 200-203

NAGLE (Jean). – La Civilisation du cœur. Histoire du sentiment politique en
France, du XIIe au XIXe siècle (L. Bourquin) ............................................. 191-193

NOTTALE (Laurent). – L’Univers et la lumière. Cosmologie classique et mirages
gravitationnels (C. Alunni) ...................................................................... 531

NOTTALE (Laurent). – La Relativité dans tous ses états. Au-delà de l’espace-
temps (C. Alunni) .................................................................................... 532

OHANIAN (Hans C.) et RUFFINI (Remo). – Gravitation and spacetime
(C. Alunni) ............................................................................................... 529

PONCET (Olivier). – Pomponne de Bellièvre (1529-1607). Un homme d’État
au temps des guerres de Religion. Préf. Bernard BARBICHE (L. Bourquin) ... 171-174

POST (Evert Jan). – Formal Structure of electromagnetics. General covariance
and electromagnetics (C. Alunni) ............................................................ 531

QUANTIN (Jean-Louis). – Le Catholicisme classique et les Pères de l’Église.
Un retour aux sources (1669-1713) (F. Laplanche) ................................ 209-212

QUANTIN (Jean-Louis). – Le Rigorisme chrétien (F. Laplanche) .................... 193-195
ROHAN (Henri de). – De l’intérêt des princes et des États de la chrétienté. Éd.

établie, introduite et annotée par Christian LAZZERI (C. Nadeau) ........... 242-245
SCHALENBERG (Marc). – Humboldt auf Reisen ? Die Rezeption des « deutschen

Universitätsmodells » in den französischen und britischen Reformdiskursen
(1810-1870) (P. Hummel) ........................................................................ 523-525

SCHOLZ (Erhard), éd. – Hermann Weyl’s Raum, Zeit, Materie and a general
introduction to his scientific work (C. Alunni) ........................................ 528

SEBBAH (François-David). – L’Épreuve de la limite. Derrida, Henry, Levinas
et la phénoménologie (P. Cabestan) ......................................................... 496-498

SORBIÈRE (Samuel). – Discours sceptiques. Éd. critique établie et prés. par
Sophie GOUVERNEUR (S. Giocanti) .......................................................... 484-485

SPECTOR (Céline). – Montesquieu, les « Lettres persanes ». De l’anthropologie
à la politique (G. Radica) ........................................................................ 251-254

TALLON (Alain). – La France et le concile de Trente (1518-1563) (F. Laplanche) 195-197
TARIN (René). – Diderot et la Révolution française. Controverses et polémique

autour d’un philosophe. Préf. de Roland DESNÉ (S. Audidière) ............. 521-522
THIERRY (Patrick). – La Tolérance. Société démocratique, opinions, vices et

vertus (J. Saada-Gendron) ....................................................................... 229-231
TOLAND (John). – Nazarenus. Éd. Justin CHAMPION (D. Weber) .................... 248-251
VALADIER (Paul). – Machiavel et la fragilité du politique (A. Cugno) .......... 237-239
VIZGIN (Vladimir P.). – Unified field theories in the first third of the XXth century.

Transl. from the Russian by Julian BARBOUR (C. Alunni) ....................... 528

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 550  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Revue de synthèse
Quatrième série

Nos 1-2/1986 Questions d’histoire intellectuelle
No 3/1986 Histoire des idées et théorie de l’évolution
Nos 3-4/1987 Périodisation en histoire des sciences et de la philosophie
No 1/1988 Condorcet
No 2/1988 Transferts culturels franco-allemands
Nos 3-4/1988 Une histoire des sciences de l’homme ?
No 1/1989 Réception et contresens
No 2/1989 Moments de la pensée libérale
Nos 1-2/1990 Sciences cognitives. Quelques aspects problématiques
No 3/1990 La difficile institution de l’Europe
No 4/1990 Traditions et sociétés
No 1/1991 Auguste Comte. Politique et sciences
No 2/1991 Du fait statistique au fait social
Nos 3-4/1991 De l’État. Fondations juridiques, outils symboliques
Nos 1-2/1992 Le commerce culturel des nations
Nos 3-4/1992 Animalité et anthropomorphisme
No 1/1993 Épistémologie de l’économie
No 2/1993 Actualité de la métaphysique
Nos 1-2/1994 La classification des sciences
Nos 3-4/1994 Les territoires de la psychologie
Nos 2-3/1995 John Toland (1670-1722) et la crise de conscience européenne
No 4/1995 Puissance du langage et histoire
Nos 1-2/1996 Henri Berr et la culture du XXe siècle
Nos 3-4/1996 Autobiographie et courants spirituels
No 1/1997 Philosophie dans la France des Lumières
Nos 2-3/1997 Théories de la Libre république
No 4/1997 Éléments d’histoire des sciences sociales
No 1/1998 Actualité et épistémologie
Nos 2-3/1998 Histoire du scepticisme
No 4/1998 Mathématiques à l’épreuve de l’écriture
No 1/1999 Pensée des sciences
Nos 2-3/1999 Les Jésuites dans le monde moderne
No 4/1999 L’inscription de la nature
Nos 1-2/2000 Histoire des sciences économiques
Nos 3-4/2000 Anthropologies. États et populations
No 1/2001 Objets d’échelles
Nos 2-3-4/2001 Histoire des jeux, jeux de l’histoire. Journées Coumet, novembre 1999

Cinquième série

N° année 2002 Circulation et cosmopolitisme
N° année 2003 Géométrie et cognition
N° année 2004 Fabrique des archives, fabrique de l’histoire
N° 1/2005 De l’édit de Nantes à la Révocation. Croyant, sujet et citoyen

Diffusion : Éditions Rue d’Ulm, 45 rue d’Ulm, F-75005 Paris, fax +33(0)144322984.

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 551  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



Instructions aux auteurs
Il est demandé aux auteurs de respecter les règles suivantes :

1.  la Revue de synthèse n’accepte que les travaux originaux et inédits ; chaque
texte proposé est soumis à deux rapporteurs au minimum ; la rédaction se réserve le
droit d’apporter toute correction concernant la forme ; les corrections d’auteurs ne
sont pas acceptées sur les épreuves ;

2.  chaque article doit être accompagné de son résumé en français, en anglais et en
allemand, d’une dizaine de lignes, précédé de son titre, et suivi de quatre ou cinq
mots-clés dans ces trois langues ;

3.  tout manuscrit doit être remis en double exemplaire papier et être accompagné
de sa disquette (fichier word ou rtf). Le texte devra être codé le moins possible infor-
matiquement (l’usage des styles et des niveaux de titre est à exclure). L’ensemble du
manuscrit doit être présenté en double interligne. Les comptes rendus de lecture ne
doivent pas comporter de notes ni dépasser 10 000 signes. Lors de leur première
mention dans le texte, écrire en entier les prénoms de toutes les personnes citées.
Chaque page imprimée de la revue contient environ 2 880 signes pour les articles et
3 670 signes pour les comptes rendus ;

4.  les notes doivent être de bas de page, automatiques et de section : lors de la création
du premier appel de note, cliquer « insertion » puis « note » ; une fois la boîte de
dialogue ouverte, choisir « note de bas de page », puis « numérotation automatique »
et, enfin, en option, « recommencer à chaque section ». Dans le texte, chaque appel
de note doit être précédé d’un espace insécable et placé avant la ponctuation ;

5.  les références bibliographiques, strictement utiles à la construction de l’article,
seront rassemblées dans une liste des références, classées par ordre alphabétique
d’auteurs (nom + prénom en entier), suivis dans l’ordre de : date de publication, titre
(ital.), ville, éditeur, pages, pour un ouvrage, ou de : date de publication, titre (entre
guillemets), nom du périodique (ital.), tome (en romains), numéro (en ital.) et pages,
pour un article. On les mentionnera ensuite dans les notes de bas de page par le nom
+ l’année + numéro(s) de page(s) éventuel(s). Chaque élément de référence doit être
uniquement séparé par une virgule ;

6.  citations à l’intérieur du texte : au-delà de trois lignes, les composer dans un
paragraphe indépendant ;

7.  dernière page du texte : doit comporter le prénom, le nom de l’auteur et la date
de rédaction (mois et année) ;

8.  chaque auteur fournira une notice bio-bibliographique de quelques lignes, son
adresse personnelle et institutionnelle, ses numéros de téléphone et de fax, son courrier
électronique. 

=RevSynt 126(2) FM.book  Page 552  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12



=RevSynt 126(2) FM.book  Page 554  Jeudi, 29. septembre 2005  12:44 12


	Sommaire 
	SUZANNE DELORME
	PRÉSENTATION
	ARTICLES
	ALBERT LAUTMANET LE SOUCI BRISÉ DU MOUVEMENT
	FEDERIGO ENRIQUES, GASTON BACHELARD ET FERDINAND GONSETH - ESQUISSE D’UNE TRADITION ÉPISTÉMOLOGIQUE
	PAUL BERNAYS ET LA RÉNOVATION DES FONDEMENTS PHILOSOPHIQUES DES MATHÉMATIQUES
	PHILOSOPHY AS A CULTURAL RESOURCE AND MEDIUM OF REFLECTION FOR HERMANN WEYL
	EINSTEIN ET « ZWEISTEIN »
	L’« ÉCOLE DE L’ETH » DANS L’OEUVRE DE GASTON BACHELARD - LES FIGURES SPECTRALES D’HERMANN WEYL,WOLFGANG PAULI ET GUSTAVE JUVET
	PRÉSENCE DE FERDINAND GONSETH DANS LA PENSÉE DE GASTON BACHELARD
	ACTUALITÉ DE LA PHILOSOPHIE DE FERDINAND GONSETH
	STÉPHANE LUPASCO ET LE TIERS INCLUS - DE LA PHYSIQUE QUANTIQUEÀ L’ONTOLOGIE

	ESSAIS
	RÉFLEXIONS SUR WOLFGANG PAULI
	LA PHILOSOPHIE DANS LES SCIENCES
	ÉLOGE DE LA POLITIQUE
	HERMANN WEYL - MOTIVATIONS PHILOSOPHIQUES D’UN CHOIX MAVERIK

	COMPTES RENDUS
	PHILOSOPHIE
	Le Chaos
	Discours sceptiques
	Les Trois Livres de la vie
	Révolution scientifique et libertinage
	Une philosophie dans l’histoire
	Philosophie et théologie dans la pensée de Martin Heidegger
	L’Épreuve de la limite
	Éthique et épistémologie
	La Fatigue d’être soi
	Devant le temps

	SCIENCES ET PHILOSOPHIE DES LUMIÈRES
	Materia actuosa
	L’Ordre naturel
	Jean-Jacques Rousseau et la chimie.
	Discours préliminaire des éditeurs de 1751 et articles de l’Encyclopédie introduits par la querelle avec le Journal de Trévoux
	Choix d’articles de l’Encyclopédie
	L’Encyclopédie ou la création des disciplines
	Les OEuvres complètes de Voltaire
	Diderot et la Révolution française.
	Humboldt auf Reisen ?


	NOTES DE LECTURE
	ENQUÊTE SUR LES SCIENCES
	RELATIVITÉS

	OUVRAGES REÇUS
	TABLE ALPHABÉTIQUE DES AUTEURSDE L’ANNÉE 2005
	TABLE ALPHABÉTIQUE DES OUVRAGES ANALYSÉSDE L’ANNÉE 2005
	TABLES DU TOME 126







