


RUBOR ET PUDOR

Vivre et penser la honte dans la Rome ancienne



DANS LA MEME COLLECTION

Homére, Horace, le mythe d’Edipe, les Sentences de Sextus, ELA 1, 1979, 128 pages.
Questions de sens, ELA 2, 1982, 144 pages.
Le Texte et ses représentations, ELA 3,1987,188 pages.

Le Monde du roman grec, textes édités par Marie-Francoise BasLez, Philippe HorrmMaNN
et Monique TREDE, ELA 4, 1992, 360 pages.

LInvention de [ autobiographie d’Hésiode & saint Augustin, textes édités par Marie-Francoise
BasLez, Philippe HoreMANN et Laurent PErNOT, ELA 5, 1993, 336 pages.

Le Concept de nature & Rome. La physique, textes édités par Carlos LEvy, ELA 6, 1996,
272 pages.

Antiquités imaginaires. La référence antique dans ['art moderne de la Renaissance a nos jours,
textes édités par Philippe HoOFEMANN et Paul-Louis Rinuy, ELA 7, 1996, 272 pages.

Le Rire des Anciens, textes édités par Philippe HorrmMaNN et Monique TrREDE, ELA 8,
1998, 332 pages.

Images romaines, textes édités par Clara Auvray-Assavas, ELA 9, 1998, 320 pages.

Théories de la phrase et de la proposition de Platon a Averroés, textes édités par Philippe
BUTTGEN, Stéphane DIEBLER et Marwan RasHED, ELA 10, 1999, 352 pages.

Le Censeur et les Samnites. Sur Tite-Live, livre IX, textes édités par Dominique BRIQUEL et
Jean-Paul TrurLLIER, ELA 11, 2005, 2¢ tirage, 212 pages.

Cicéron et Philodéme. La polémique en philosophie, textes édités par Clara AUVRaY-
Assavas et Daniel DeLaTTRE, ELA 12, 2001, 448 pages.

SkhémalFigura. Formes et figures chez les Anciens. Rhétorique, philosophie, littérature,
textes édités par Maria Silvana CELENTANO, Pierre CHIRON et Marie-Pierre NoEL,
ELA 13, 2004, 384 pages.

Ariane et Dionysos. Un mythe de l'amour conjugal, Claude VATIN, préface de Jacqueline
DE RomiLry, ELA 14, 2004, 144 pages.

LlInvention de ['histoire politique chez Thucydide, Jacqueline bE RomILry, préface de
Monique TREDE, textes édités par Dimitri Kasprzyk, ELA 15, 2005, 272 pages.

Réceptions antiques. Lecture, transmission, appropriation intellectuelle, textes édités par
Letitia Ciccoring, Charles GUERIN, Stéphane ITic et Sébastien MorteT, ELA 16,
20006, 192 pages.

Couleurs et matiéres dans [Antiquité. Textes, techniques et pratiques, études réunies par
Agnes ROUVERET, Sandrine DUBEL et Valérie Naas, ELA 17, 2006, 304 pages.

Identités romaines. Conscience de soi et représentations de l'autre dans la Rome antique,

textes édités par Mathilde Simon, ELA 18, 2011, 288 pages.



ETUDES DE LITTERATURE ANCIENNE

19

RUBOR ET PUDOR

Vivre et penser la honte dans la Rome ancienne

Textes édités par
Renaud Alexandre, Charles Guérin et Mathieu Jacotot

EDITIONSRUED'ULM



[lustration de couverture :
Masaccio, LExpulsion du jardin d’Eden (1426-1427), détail.
Fresque de la chapelle Brancacci, église Santa Maria del Carmine, Florence.

Ouvrage publié avec le concours de UInstitut universitaire de France
(équipe daccueil CRISES — Université Montpellier III-Paul Valéry, EA 4424),
de l'équipe daccueil « Rome et ses Renaissances »

(Université Paris [V-Sorbonne, EA 4081) et de [association Compitum.

Tous droits de traduction, d’adaptation et de reproduction
par tous procédés réservés pour tous pays.

© Fditions Rue d’Ulm/Presses de I'Ecole normale supérieure, 2012
45, rue d’Ulm — 75230 Paris cedex 05

www.presses.ens.fr

ISBN 978-2-7288-0465-8
ISSN 1294-9493



SOMMAIRE

Introduction, par Renaud ALExaNDRE, Charles GUERIN,
Mathieu JACOTOT . . ... oo e

Sur la lexicalisation de I'idée de honte en latin,
par Jean-Francois THOMAS .. ........ ... ... ... ... ... ....

Le pudor de Crassus (a partir du De oratore de Cicéron),
par Florence DUPONT .. ....... ... ... ... ... ... ... ....

Les aspects médicaux de la honte dans le De medicina de Celse,
par Sylvie ARNAUD-LESOT . . . ... .. i

Le citoyen face aux pratiques collectives de la honte 2 Rome : le droit
et les dieux, ou deux poids, deux mesures, par Annette RUELLE

Honte au mauvais prince, ou la construction d’un discours en miroir,
par Stéphane BENOIST . . . ... ... ... .. Lo

Erubesce, caro quae Christum induisti! Honte et conversion
chez Tertullien et Cyprien, par Laetitia CICCOLINT . . .. .........

De la honte classique a la honte chrétienne? Quelques réflexions
d’apres I'ceuvre d’Isidore de Séville, par Jacques ELrasst. . ... ... ..

13

33

45

61

83

99






INTRODUCTION

Renaud ALEXANDRE, Charles GUERIN, Mathieu JacoToT!

Réuni pendant plusieurs années 4 I'Ecole normale supérieure de la rue d’Ulm,
le séminaire « Pensée et modes de pensée & Rome» visait a étudier I'activité
intellectuelle et mentale des Romains sous ses différentes formes, quel qu’ait
été son niveau d’élaboration ou d’abstraction, en observant la pensée a 'ceuvre
dans des domaines divers, qui ne relevaient pas nécessairement de la seule
production théorique. S’il traitait de I'élaboration des doctrines et des concepts,
il a également abordé la maniére dont s’exercait et se révélait la pensée sur des
terrains moins proprement réflexifs tels que 'imagination, les croyances, les
valeurs ou les pratiques propres au 720s romain.

Lapproche de la pensée romaine par le biais exclusif des concepts et des textes
strictement théoriques aurait été réductrice, car elle n’aurait donné acceés qu'a
un seul mode de pensée, dont le contenu et la forme ne représentent qu'un pan
de la culture romaine. Il importait donc de prendre en compte la diversité des
témoignages, qui peuvent laisser place a différents degrés de conceptualisation.
Ainsi, un texte philosophique peut prendre sens en référence  une production
littéraire contemporaine traitant du méme objet et a la maniere dont cet objet
est lui-méme vécu dans la pratique quotidienne des Romains.

Plus encore, il convenait de réintroduire cette diversité au niveau du texte
lui-méme : un texte ne constitue pas un objet monolithique, mais peut
revétir plusieurs statuts concurrents ou complémentaires. Document historique
susceptible de nous renseigner sur une pratique ou un ensemble de realia, le
texte littéraire, inscrit dans son époque, poursuit aussi des fins esthétiques ou
idéologiques. Il peut enfin révéler 'axiologie au moyen de laquelle 'auteur
juge et construit un objet au moment méme ou il le représente  ses lecteurs.

En liaison avec ces trois paliers textuels, nous avons tenté d’observer les
manifestations de la pensée romaine a trois niveaux différents. En conjuguant

1. R. Alexandre, Ch. Guérin et M. Jacotot sont respectivement ingénieur de recherche 8 'IRHT;
maitre de conférences en langue et littérature latines & 'université Paul-Valéry Montpellier IIT et
membre junior de I'Institut universitaire de France; professeur agrégé de lettres classiques en classes
préparatoires au lycée Henri-Poincaré de Nancy.



Renaud Alexandre, Charles Guérin, Mathieu Jacotot

les approches de I'histoire des idées et de Ihistoire culturelle, trois domaines
d’étude ont été associés et confrontés.

* Idées et concepts : la pensée réflexive et intellectuelle

Il s'agit la du niveau le plus fréquemment abordé quand il est question de la
pensée romaine. C’est le domaine de la pensée consciente et abstraite. Pensée
des philosophes, des maitres de rhétorique ou des savants (médecins, natura-
listes...), elle élabore, théorise et conceptualise. Cette approche permettait de
comprendre comment les concepts sont construits, mis en systéme puis utilisés.

* Imaginaires et idéologies : la pensée non savante

Cette deuxiéme strate est celle de la pensée qui, tout en révélant une activité
intellectuelle intense et structurée, ne se présente pas comme réflexive. Pensée
des artistes, des moralistes ou des polémistes, cette pensée non savante ne vise
pas la constitution d’un corps de connaissances. Plus largement encore, elle
peut s’incarner sous la forme d’une pensée plus commune et plus quotidienne,
qui ne répond pas a des normes de production aussi clairement définies que
celles des genres littéraires canoniques, par exemple. Cest ainsi que I'on pouvait
tenter d’observer les productions artistiques, les croyances, les normes, les
valeurs morales ou sociales.

* Sensibilités et mentalités : la pensée pratique

Ce dernier niveau concerne la pensée telle qu'on peut 'observer 4 travers
la conduite des individus, les meeurs et les usages romains; il s’agissait, dans
ce cas, d’utiliser les comportements comme des révélateurs de la pensée. Les
usages, les rites et les coutumes devenaient ainsi les signes d’une culture partagée.

Lenjeu était alors de parvenir a étudier un méme objet a ces trois niveaux
d’élaboration afin d’aborder la pensée romaine en associant ces trois facettes.
Telle que nous I'avions définie, cette approche permettait d’affronter le probleme
de I'unité de la pensée romaine dans son ensemble : la question de son évolution
chronologique, bien qu’elle soit souvent pergue comme inscrite dans la longue
durée — et semble donc peu propice a des changements rapides — devait en
effet étre posée. Fallait-il établir, par exemple, une distinction entre une pensée
romaine paienne et une pensée romaine chrétienne? La possibilité de variations
géographiques devait également étre prise en compte.

Par ailleurs, la notion méme de « pensée romaine» devait étre mise en
question. Erudier les manifestations d’'un méme objet sous ses différentes formes
conduisait a distinguer les représentations individuelles (propres & un auteur) et
les représentations collectives (propres aux Romains). Pouvait-on alors postuler
Pexistence d’une «pensée» singulierement romaine?

Pour tenter de répondre a ces questions et pour explorer les trois domaines
précédemment mis en évidence, des approches diverses ont été combinées : les
sources textuelles ont été privilégiées, mais elles ont été sollicitées de maniére
plurielle, du point de vue linguistique, philologique, littéraire, philosophique
ou anthropologique.



Introduction

La honte a Rome

Cest dans ce cadre de travail qu’a été étudié le théme de la honte dans la
Rome antique. Ce dernier peut en effet se préter aux trois approches précé-
demment identifiées. La honte est un concept formalisé par des savants, qu’ils
soient rhéteurs, philosophes, médecins ou juristes. Elle est tout autant un objet
littéraire et idéologique : dans le domaine littéraire, elle constitue une topique
majeure de la poésie élégiaque ou de la comédie, sous des modalités diverses,
comme la honte de la jeune fille dans I'élégie ou la honte du iuuenis débauché
dans la comédie; sur le plan idéologique, le pudor est valorisé comme I'une
des vertus ancestrales. Enfin, la honte est une expérience révélatrice de certains
modes de pensée romains : elle est un sentiment pénible et la faute honteuse
provoque une forme d’ostracisme social pour celui qui la commet.

Analysable a chacun des niveaux de conceptualisation qui viennent d’étre
définis, cette notion de honte souléve différents problemes méthodologiques
que les contributions qui suivent sont contraintes d’affronter.

On doit remarquer, en premier lieu, qu'il n’existe pas en latin de terme abso-
lument identique a celui de «honte». Ce dernier se trouve éclaté en différentes
unités lexicales, pudor principalement, mais aussi rubor, turpitudo ou uerecundia
— entre autres. Une étude onomasiologique est donc indispensable, afin de
déterminer comment les Romains se représentent et définissent le phénomene
de la honte tel que nous le comprenons. Il importe également de préciser la
relation entretenue par cet objet avec d’autres notions romaines complexes,
mais d’'une grande importance dans le paysage mental des Romains, comme
la dignité, 'honneur, la culpabilité ou la faute.

Parallelement & cette premicre approche, il est nécessaire d’évaluer '’homogé-
néité ou, a I'inverse, 'hétérogénéité de la honte dans les mentalités et la pensée
romaines. La honte théorisée par les médecins, représentée par les poétes et
ressentie par le simple citoyen est-elle la méme dans chaque cas, ou y a-t-il lieu
d’opérer des distinctions entre ces diverses manifestations? La honte comme
phénomene vécu doit-elle étre distinguée de la honte comme objet de pensée?
Et quel lien peut-on véritablement établir entre les pratiques concretes de la
honte et sa théorisation?

Plus radicalement, il faut s'interroger sur la légitimité d’une application de la
notion moderne de honte 2 ’Antiquité romaine. Peut-on constituer différentes
réalités romaines en un objet unique ou doit-on préserver leur diversité? La
notion de honte poss¢de-t-elle une valeur épistémologique et heuristique pour
I'étude de ’Antiquité? Peut-on en faire un objet d’étude cohérent ou faut-il
seulement la situer a 'horizon de notre travail? Quelle que soit la réponse a
ces questions, il parait nécessaire, pour notre étude, de partir de I'intérieur
de la culture romaine en tentant de se déprendre du point de vue moderne :



Renaud Alexandre, Charles Guérin, Mathieu Jacotot

on sappuiera ainsi sur une observation des textes et non sur une définition
précongue de la honte.

Mais la notion de honte pose également des problémes d’interprétation qui
lui sont spécifiques.

La premiere question qui s'impose est celle de 'évolution chronologique
du phénomene 2 la fois psychologique, social et culturel qu’est la honte sur
une durée aussi longue que celle de 'ére romaine en Méditerranée. L'étude
de cet objet chez des auteurs aussi éloignés dans le temps que Cicéron, Celse,
Cyprien ou Isidore de Séville permet, dans les pages qui suivent, d’apporter
des éléments de réponse.

La honte est un concept sociologique qui a recu une place particuli¢re dans
les travaux d'E. R. Dodds sur le monde grec antique. Reprenant une distinction
établie par R. Benedict, dans son étude du Japon du milieu du xx© siecle,
entre «cultures de la honte» (shame cultures) et « cultures de la culpabilité»
(guilt cultures), Dodds a montré que la Gréce homérique releve d’une shame
culture® : action y est gouvernée par le souci de 'estime de I'entourage et
par des sanctions extérieures. Les héros vivent dans un monde qui ignore le
remords ou la culpabilité et reglent leur comportement a l'aide de I'aidac : ils
redoutent de perdre la face devant leurs pairs. A la lumiére de ces études, on
peut alors s'interroger sur le statut de la culture romaine : releve-t-elle d’une
shame culture ou d’une guilt culture? Mais le probleme soulevé par Dodds,
qui est en somme celui de I'intériorité, peut aussi traverser la notion méme de
honte. La honte est-elle 8 Rome un fait social extériorisé, localisé dans le regard
de l'autre sur soi? Ou représente-t-elle un phénomene éthique intériorisé (la
honte de soi) ? Ces deux modes de fonctionnement ont pu se succéder, voire
coexister a certaines époques.

Enfin, la honte est fréquemment pensée comme une réalité négative, un
sentiment désagréable, saccompagnant d’une géne physique. Mais elle recele
également un aspect positif : la retenue — que dénote d’ailleurs le terme de
pudor — et I'intériorisation de la contrainte sociale. Nous aurons a examiner
comment la honte a pu étre également pensée comme un sentiment positif,
préservant par exemple celui qui la ressent de la funeste audacia.

Contributions du volume

A la fois objet théorique, topique littéraire et réalité émotionnelle ou sociale
vécue, la honte appelle un regard complexe, qui doit se faire a la fois lexicolo-
gique, rhétorique, littéraire, juridique, médical et philosophique. C’est ce regard
varié que portent sur notre objet les contributions ici réunies.

2. R. Benedict, The Chrysanthemum and the Sword : Patterns of Japanese Culture, Londres, Secker &
Warburg, 1947; E. R. Dodds, Les Grecs et Uirrationnel, Paris, Flammarion, 1977, p. 11-70.

10



Introduction

La premiere d’entre elles (J.-E Thomas, «Sur la lexicalisation de I'idée de
honte en latin») constitue une étude sémantique comparée de trois termes
utilisés en latin pour désigner la honte, pudor, uerecundia et rubor. Elle jette les
indispensables bases lexicales de I'enquéte, analyse les relations de ces termes avec
le vocabulaire du déshonneur et débouche sur une interprétation plus générale
de ce phénomene, en mettant notamment en avant la part qu’y prennent la
conscience individuelle et le jugement de la collectivité.

Dans un deuxi¢me temps, trois contributions proposent une approche de
la honte 4 Rome qui confronte pensée théorique et pensée non savante au sein
de textes techniques. E Dupont («Le pudor de Crassus, & partir du De oratore
de Cicéron») I'envisage en associant deux domaines : celui des pratiques de
sociabilité propres aux grands nobiles des années 90 av. J.-C. et celui des normes
régissant leurs interventions publiques. Le pudor, qui représente 'une des
qualités essentielles de I'orateur, fait également partie des régles de la conversation.
E Dupont montre ainsi quel usage les interlocuteurs du De oratore font du
pudor afin de tenir des propos malgré tout techniques (qu’est-ce qu’un orateur?
quest que I'éloquence?) sans pour autant enfreindre les régles de la bienséance
et étre ravalés au niveau des rhéteurs privés de dignitas. S. Arnaud-Lesot («Les
aspects médicaux de la honte dans le De medicina de Celse») étudie la honte
sous 'angle médical. Elle montre comment la honte apparait chez Celse comme
un facteur qui perturbe I'exercice de la médecine, qu’elle soit ressentie par le
malade qui s'offre au regard du médecin ou par le médecin lui-méme : le pudor
est analysé par Celse comme une entrave a 'ars. A. Ruelle (« Le citoyen face aux
pratiques collectives de la honte 3 Rome : le droit et les dieux, ou deux poids,
deux mesures») nous livre une approche juridique de la honte. Son propos est
d’étudier sur la longue durée les manifestations collectives d’hostilité & un indi-
vidu (ebuagulatio, endoploratio, flagitium, conuicium, etc.) qui visent a susciter
la honte chez ce dernier, que ces pratiques soient régulées ou non reconnues
par le droit. Celles-ci sont replacées dans I'anthropologie juridique et religieuse
romaine, puis envisagées selon la lecture qu’en ont faite les auteurs chrétiens.

Dans un dernier temps, trois contributions analysent la honte en s'intéressant
a des étapes idéologiques essentielles de I'histoire longue de Rome : principat,
mise en place des modes de pensée chrétiens, christianisme établi. S. Benoist
(«Honte au mauvais prince, ou la construction d’un discours en miroir») étudie
la place de la honte dans la construction de la figure du bon ou du mauvais
empereur, depuis les Julio-Claudiens jusquaux Séveres. Létude des discours de
blame et d’éloge du souverain et 'analyse de la réflexion sur les vertus que 'on
attend de lui permettent de définir ce qu’est a cette époque le bon exercice du
pouvoir. Sont notamment examinées des ceuvres telles que la tragédie prétexte
Octavie, les biographies de Suétone et ' Histoire Auguste. L. Ciccolini (« Honte
et conversion chez Tertullien et Cyprien») envisage le role que les auteurs
chrétiens accordent a la honte dans le cadre de la vie morale et spirituelle. En

11



Renaud Alexandre, Charles Guérin, Mathieu Jacotot

sintéressant aux différents contextes d’usage de la honte, elle analyse la maniere
dont ses représentations ont pu évoluer quand celle-ci a été mise en relation avec
les notions de faute, de conversion et de salut : on peut ainsi percevoir comment
la notion a été modifiée et enrichie par ses usages chrétiens. Ce probléme est
également abordé par J. Elfassi (« De la honte classique a la honte chrétienne?
Quelques réflexions d’apres I'ceuvre d’Isidore de Séville »), qui dégage les aspects
spécifiques de la notion de honte telle que 'emploie Isidore, et distingue parmi
eux ceux qui peuvent étre considérés comme proprement chrétiens et ceux qui
conservent une valeur trés proche de celle qui était la leur dans le monde paien.
Il tempere ainsi I'opposition frontale entre un univers paien qui serait celui de
extériorité et un univers chrétien marqué par l'intériorité.

J. Dangel avait présenté dans le cadre du séminaire une communication
portant sur le theme essentiel de 'amour honteux dans I'élégie romaine et sur
le traitement des valeurs traditionnelles romaines au sein de ce genre littéraire.
La maladie ne lui a pas permis d’achever l'article qu’elle souhaitait publier
dans ce volume.

12



SUR LA LEXICALISATION DE LIDEE DE HONTE
EN LATIN

Jean-Francois THOMAS !

«La citoyenneté, écrit E Dupont?, implique chez le Romain une structure
psychologique qui suppose que ’homme n’est pas son propre juge. De fait,
’homme romain est incapable de se connaitre par soi-méme, il a besoin du
regard des autres. Rome ignore 'intériorité et 'examen de conscience. Chomme
romain n’est quextériorité. Il n’a d’autre miroir que ses semblables pour se voir
dans son honneur [...] ou son indignité. » Chacun n’existe qu'a travers le regard
de l'autre et en éprouve un fort retentissement intérieur. Or ce sentiment de
honte n’a pas fait 'objet d’une étude globale sur les différents plans sémantique’®
et littéraire, mais aussi historique et sociologique. La honte peut se définir dans
une premicre approche comme «le sentiment pénible de son infériorité, de son
indignité ou de son abaissement dans I'opinion des autres *». Cette définition
fait réunir un champ lexical comprenant évidemment pudor et uerecundia.
Lexamen des emplois permet de donner une analyse des significations qui, a
travers leurs points communs et leurs nuances distinctives, apporte sa contri-
bution a I'analyse de la notion et ouvre sur les aspects plus romains de la honte.
A ces deux substantifs s’ajoute 7ubor au terme d’un parcours de lexicalisation
original qui doit étre pris en compte afin de déterminer s’il oriente I'emploi
du mot vers une forme particuliere de honte. La démarche est donc 2 la fois
onomasiologique (de I'idée aux mots) et sémasiologique (des mots a I'idée)°.

Cependant pudor et uerecundia ont une forte polysémie et expriment la
retenue et la conscience du bien. Il n’est pas rare que les deux termes de base se
trouvent, dans un méme énoncé, en relation avec dedecus, turpitudo, infamia,
ce qui pose le probleme de I'interprétation des uns et des autres par «honte»

1. Professeur de langue et littérature latines & 'université Paul-Valéry Montpellier III.

2. E Dupont, Le Citoyen romain sous la République, p. 23.

3. Sur les questions de vocabulaire, voir J.-F. Thomas, Déshonneur et honte en latin : étude sémantique.
4. Définition donnée par le Grand Robert de la langue frangaise, s. v. honte.

5. Voir C. Baylon et X. Mignot, Sémantique du langage, p. 120-122.

13



Jean-Francois Thomas

ou par «déshonneur». Des situations comme celles-ci rappellent la nécessité de
confronter les emplois afin de cerner au plus juste les sens et les notions : une
étude de la honte ne peut faire 'économie d’une réflexion sur le déshonneur
et sur le sens de ’honneur.

Lexplicitation des significations® se fait par 'examen des contextes qui
décrivent eux-mémes les situations auxquelles sappliquent les termes de notre
champ lexical, si bien que 'orientation est sémantico-référentielle. Les nuances
dégagées sont formalisées au moyen de I'analyse sémique qui décrit chaque sens
par des semes. L'avantage est de pouvoir confronter les sens entre eux et, si le
risque est de voir la méthode pousser a surinterpréter en forcant les différences,
les théoriciens de cette démarche ont bien montré que tous les sémes ne sont
pas toujours actualisés dans toutes les occurrences. Les distinctions sont
évidemment sémantiques mais leurs emplois peuvent varier selon les périodes et
les auteurs, c’est-a-dire selon les modes de pensée. Létude s’étend sur la période
de Plaute a Suétone et laisse de coté les auteurs chrétiens qui véhiculent des
valeurs et un syst¢éme de pensée nouveaux.

Comparaison de pudor et de uerecundia

Ces deux substantifs comportent des éléments de ressemblance et de
différenciation assez nets.

Pudor

En latin préclassique, pudor signifie « pudeur», «retenue», et c'est seulement
a partir de Cicéron et de César qu’il désigne la honte. Celle-ci est en revanche
exprimée par le verbe pudere dés Plaute et Térence. Le sens de «honte» du
substantif représente jusqu’a Suétone un peu plus du quart des occurrences
totales (240 sur 830 environ, soit 29 %) et, si elles se répartissent de maniére
homogene selon les genres, on observe une fréquence tout de méme plus
marquée chez les historiens, les auteurs épiques et les moralistes, trois genres
littéraires qui analysent les valeurs et leur mise en ceuvre.

Analyse du sens de pudor [«honte »]

Les contextes décrivent bien les mécanismes de la honte a laquelle sapplique
le terme. Parfois la personne intériorise les critiques du groupe, puis leur effet
se trouve redoublé par les reproches qu’elle se fait a elle-méme, selon une
progression bien mise en évidence dans ce passage de César concernant les
déserteurs Allobroges confrontés a I'hostilité générale :

6. Sur ces points de méthode, voir ].-F. Thomas, Déshonneur et honte en latin : étude sémantique, p. 3-14.

14



Sur la lexicalisation de ['idée de honte en latin

[...] idque ita esse cum ex aliorum obiectationibus tum etiam ex domestico iudicio atque animi
conscientia intellegebant. Quo pudore adducti |...] discedere ab nobis’.

[...] non seulement les reproches d’autrui, mais surtout leur jugement intime et leur propre
conscience leur faisaient comprendre qu’il en était ainsi. Poussés par la honte, ils résolurent
de quitter notre parti [...].

Le syntagme ex domestico iudicio atque animi conscientia explicite tout le
cheminement du pudor.

Plus souvent, la prise de conscience de I'indignité de la conduite s'opére
sous le regard des autres comme le décrit César a propos de tentatives de fuite
de la part de soldats démoralisés :

At lucem multum per se pudorem omnium oculis, multum etiam tribunorum militum et
centurionum praesentiam afferre®.

Mais ce qui apportait un vif sentiment de honte, c’était, par lui-méme, le grand jour 4 cause
des regards de tous, et surtout la présence des tribuns et des centurions.

La sceéne tragique joue de ce processus. Lombre de Thyeste se représente Egisthe
envahi par le pudor au moment ot elle I'interroge sur sa naissance :

[...] Quid pudor uultus grauar?
Quid dextra dubio trepida consilio labaz®?

[...] Pourquoi la honte alourdit-elle ton visage ? Pourquoi ta main chancelle-t-elle tremblante,
doutant de son dessein?

Ces exemples et bien d’autres actualisent un séméme «honte» avec les sémes
suivants : /sentiment de retenue/ /ot la conscience critique du sujet 'améne
a savoir qu'/ /il ne mérite pas sa propre estime ni celle de la collectivité/. Le
pudor suppose la conscience du bien et se manifeste toujours aprés une faute
grave ou face 4 la possibilité d’en accomplir une ', et cette caractérisation de la
honte est importante pour la comparaison avec d’autres situations référentielles
couvertes elles aussi par le mot.

Assez souvent, la structure syntaxico-logique de I'énoncé fait du pudor 'agent
d’une modification de la conduite. Le substantif est ainsi sujet de renocare ab
«rappeler, ramener de» :

Neque enim es, Catilina, ut te aut pudor a turpitudine aur metus a periculo aut ratio a furore
reuocarit'.

Car tu n'es pas un homme, Catilina, que la honte écarterait de 'infamie, la crainte d’'un
danger, la raison d’un acte de folie.

7. César, B. C. 111, 60, 2-3. En 'absence de mention contraire, les traductions sont celles des
contributeurs.

8. César, B. C. 1, 67, 4.

9. Séneque, Ag. 49-50; trad. E-R. Chaumartin.

10. E. Harkot de la Taille, Bref examen sémiotique de la honte, p. 9-15.
11. Cicéron, Cat. 1, 22.

15



Jean-Francois Thomas

Il en est de méme avec incendit 3 propos d’Entelle qui vient de chuter,
déséquilibré par le vent :
At non tardatus casu neque territus heros
acrior ad pugnam redit ac uim suscitat ira ;

tum pudor incendit uiris et conscia uirtus,
praecipitem Daren ardens agit aequore toto'.

Mais le héros, sans que sa chute l'ait ralenti ou découragé, revient au combat avec plus de
fougue et la colere réveille sa vigueur. La honte aussi et la conscience de sa valeur attisent ses
forces : ardent, par toute 'aréne, il pousse devant lui Darés qui fuit téte baissée.

Pudor est, avec ses deux syllabes bréves, a la base d’'un dactyle dans un envi-
ronnement spondaique, comme pour souligner la dynamique exprimée par le
syntagme pudor incendit car la honte de la chute le raméne a la recherche de
la gloire .

Si le pudor réoriente vers l'action, il contrecarre aussi les effets négatifs du
découragement. Lors de la guerre contre les Volsques, la bataille de Satricum
a permis la victoire des Romains, mais il y eut des moments difhciles ou ils
reculérent :

« Quid uallum et castra spectatis? Neminem uestrum illa nisi uictorem receptura sunt. » Pudor
primo tenuit effusos'.

«Pourquoi regardez-vous le retranchement et le camp ? Il n’accueillera personne d’entre vous,
si ce n'est avec la victoire. » La honte suspendit la déroute.

Entre les paroles du général et 'arrét de la fuite, le pudor représente la prise de
conscience collective de la faute a la lumiére de la wirtus.

Le sémeéme se laisse alors compléter : /sentiment de retenue/ ... /qui peut
entrainer le sujet & réorienter sa conduite/. Ce dernier seme n'est sans doute
pas toujours actualisé, d’otr la simple possibilité, mais il n’en est pas moins lié¢
a des contextes bien précis et il constitue méme une spécificité de pudor car les
structures du type pudor reuocat, incendit, tenet et équivalents n’existent pas avec
uerecundia. Cette capacité de la honte a faire changer les conduites se retrouve
dans les autres sentiments moraux désignés par le mot («modestie », « respect»,
«pudeur») ”* et cet élément fédérateur du sémantisme, que nous appelons vecreur
sémique, peut se formuler ainsi : [mouvement de la conscience morale] '°.

Pudor et pudet

On retrouve cette idée avec le verbe pudere qui offre des éléments de
comparaison non négligeables. Les contextes soulignent que le sujet est pénétré,

12. Virgile, En. V, 453-456; trad. J. Perret.

13. De méme en Silius Italicus I, 493.

14. Tite-Live, Ab urbe condita, V1, 24, 6-7.

15. La nature des référents invite 2 distinguer ces sens plut6t que de se limiter & deux grandes valeurs
«respect» (Ehrfurcht) et «honte» (Scham) comme le fait E. Vaubel, Pudor, uerecundia, reuerentia -
Untersuchungen zur Psychologie von Scham und Ebrfurcht bei den Rimen bis Augustin, p. 72-110.
16. Voir ].-E Thomas, Déshonneur et honte en latin : étude sémantique, p. 11-12 et p. 392-400.

16



Sur la lexicalisation de ['idée de honte en latin

touché par la honte. Cest en général la conscience de sa propre conduite,
comme pour le substantif :

Persuasumst facere quoius me nunc facti pudet"’.

Je me suis laissé entrainer dans une action dont j’ai honte maintenant.

ou le jeu des temps entre le parfait et le présent illustre ce retour sur soi. Le
sentiment de son indignité suppose une intériorisation des valeurs admises par
le corps social, mais cet emploi récurrent de puder connait parfois des usages
paradoxaux, par exemple quand Lucain écrit a propos de César face a la fuite
de Pompée :

concessa pudet ire uia cinemque uideri®.

il a honte de marcher par un chemin permis et de paraitre un citoyen.

ou l'ironie de juger honteuse une conduite citoyenne fait par contraste ressortir
la violence de César qualifié de furens (v. 439-440) et donc sa détermination
contre la liberté républicaine . La honte peut étre liée & une situation que le
sujet analyse comme témoin et qui le concerne :

Ne tu iam mecum in gratiam redeas, si scias quam me pudmt nequitiae tuae, cuius te ipsum non
pudet. Ex omnium omnibus flagitiis nullum turpius uidi [...]%.

Assurément, tu serais bientot réconcilié avec moi, si tu savais combien j’ai honte de ta
dépravation, dont tu n’as pas honte toi-méme. Parmi tous les scandales au monde, je n'en
ai pas vu un plus dégradant [...].

Le cadre général dans lequel Cicéron replace le comportement d’Antoine
I'ameéne 4 se persuader de I'indignité de son adversaire

Le verbe se construit avec le génitif de la chose qui entraine la honte, mais
se trouve parfois au génitif un nom animé humain, comme pour souligner que
les autres génerent la honte a travers la conscience qu’ils ont de la conduite
incriminée. Le regard collectif se fait accusateur et redouble celui de l'orateur :

Venisti Brundisium, in sinum quidem et in complexum tuae mimulae [...). Si te municipiorum non
pudebat, ne ueterani quidem exercitus ? Quis enim miles fuit, qui Brundisii illam non uiderit™ ?

Tu es venu 4 Brindes, et méme dans les bras, dans les embrassements de ta petite comédienne
[...]. Si tu n’avais pas de honte devant une armée de municipes, n’en avais-tu méme pas devant
une armée de vétérans? Est-il en effet un soldat qui ne ait pas vue & Brindes?

En somme, le sujet éprouvant la honte réagit face a son propre comportement,
mais 'emploi de pudere s élargit 2 une honte dont la cause lui est plus extérieure.

17. Plaute, Bacch. 1016.
18. Lucain, Phars. 11, 446.
19. v. 439-440 :

Caesar in arma furens nullas nisi sanguine fuso
gaudet habere uias |...]
> . . .
(«César, dans sa fureur guerriére, est heureux de ne tenir une route qu'en répandant le sang [...] »)

20. Cicéron, Phil. 11, 76.
21. Cicéron, Phil. 11, 61.

17



Jean-Francois Thomas

Cette différence tient a ce que le substantif est un élément de la phrase dont la
portée sémantique est délimitée par les relations syntaxiques au sein du syntagme,
alors que le verbe, par sa valence, structure, et donc peut élargir I'organisation
logique, référentielle et sémantique de la phrase. Peut-étre est-ce cela qui a
favorisé la prééminence du verbe sur le nom, mais il y a ici un point qui mérite
une recherche prenant en compte les types morphosémantiques auxquels I'un
et Pautre appartiennent. Il nest pas indifférent que, pour I'expression de la
honte, l'antériorité du préclassique puder par rapport a pudor utilisé a partir de
Cicéron donne la primeur & un verbe, dit «impersonnel », les formes personnelles
étant rares et secondaires*>. Ce phénomeéne n’a rien d’isolé : zaedet (Plt. + ) est
antérieur & raedium (Sall. + ), paenitet (Plt. +) & paenitentia (T.-L. + ), miseret
(Plt. +) & miseratio (Cic. + ). Lanalyse détaillée de la structure me pudet alicuius
rei souleve bien des difficultés, mais la nature du verbe impersonnel exprimant
un proces durable?, d’une part, d’autre part la valeur de 'accusatif-objet défini
par G. Serbat comme «I’étre nominal qui, par sa marque d’Ac., appelle a
recouvrir le concept véhiculé par un terme premier® », tout cela autorise a
gloser la structure «un sentiment de honte m'anime (Ac. 7e) a cause de mon
geste (G.) ». Les états psychologiques de la déception sont ainsi décrits comme
des processus actifs dans 'esprit du sujet : Cest exactement la propriété du pudor
en tant que mouvement critique de la conscience morale avec souvent une
modification de I'action. Le mot fait partie de ces noms en -or exprimant un
proces «autonome et imperfectif» pour reprendre les analyses d’'H. Quellet®.
En somme, le pudor devant une faute morale n’est pas la confusion qui fige
mais la prise de conscience de I'indignité qui fait réagir.

Verecundia

Avec 240 occurrences, le terme est moins courant que pudor (820) et la
proportion au sens de «honte» est plus faible (40, soit 16,6 %). Lemploi n’est
attesté qu'a partir de Cicéron avec 2 seules occurrences, mais ce sont Tite-Live
et Sénéque qui, avec 12 exemples chacun, l'utilisent le plus.

Similitude avec pudor

Les ressemblances avec pudor sont évidentes. Lors de la bataille de Cumes,
Gracchus reste pres de la ville avec son armée :

22. Pudeo «j’ai honte» est attesté sur toute la période : Plaute, Cas. 877 : ita nunc pudeo, atque ita
nunc paueo [...]; Sénéque, Const. 17, 3 : [...] qui assiduis conuiciis pudere dedidicerar («[...] qui, avec
I’habitude des insultes, avait désappris la honte»). Mais le terme n’a jamais connu de développement.
23. Voir P. Flobert, Les Verbes déponents latins des origines & Charlemagne, p. 499-500.

24. G. Serbat, Grammaire fondamentale du latin, t. V1. LEmploi des cas, vol. 1, p. 172-173.

25. H. Quellet, Les Dérivés latins en -or, p. 131.

18



Sur la lexicalisation de ['idée de honte en latin

[...] cum Gracchus magis uerecundia in tali necessitate deserends socios implorantes fidem suam
populique Romani substitisset quam satis fidens exercitui.

[...] Gracchus y était resté plus par honte d’abandonner — dans une situation si critique — des
alliés qui imploraient sa protection et celle du peuple romain que parce qu'il avait suffisamment
conflance en son armée.

Son départ constituerait un manquement a 'autorité et a la fides romaines qu’il
représente et la focalisation interne de 'énoncé le montre animé du sentiment de
son indignité, analogue a celui qu'éprouvaient les soldats de César avec pudor.
Il est donc légitime de donner a werecundia les mémes semes de base que ceux
de pudor : [sentiment de retenue/ /ol la conscience critique du sujet 'amene a
savoir qu’/ /il ne mérite pas sa propre estime ni celle de la collectivité/.

Une forme particuliére de honte

Assez souvent uerecundia s emploie lorsque le contexte explicite ce retour sur
soi dans la durée. Le mot est ainsi sujet de subire, utilisé ordinairement pour
un état psychologique qui se développe, et il sapplique a Alexandre quand il
apprend l'origine de la table qu'il utilise et qui a appartenu a Darius :

Ille (= spado) indicat Dareum uesci in ea (= tabula) solitum, seque sacram eius mensam ad

ludibrium recidentem sine lacrimis conspicere non posse. Subiit ergo regem (= Alexander)
uerecundia wiolandi hospitales deos, iamque subduci iubebar [...]7.

Leunuque révele que Darius avait 'habitude de manger 4 cette table et qu’il ne pouvait
regarder sans pleurer cette table sacrée ramenée a I'état de jouet. La honte de porter atteinte
aux dieux de I'hospitalité envahit Alexandre et il allait faire lever la table [...].

Le décalage entre I'origine respectable de I'objet et son utilisation pour rehausser
les pieds d’Alexandre est une source d’étonnement, d’ott une prise de conscience
progressive. Uidée est exprimée par sub — mais aussi par le sémantisme de
uerecundia, d’autant que pudor subiit n’existe pas.

Cette valeur se retrouve avec uerecundia cepir dans un passage de Tite-Live,
lorsque les Romains se représentent la honte que constitue pour eux 'occupation
de Sagonte depuis sept ans par les ennemis :

Cum tam prosperae res in Hispania essent, uerecundia Romanos tandem cepit Saguntum oppidum,
quae causa belli esset, octauwum iam annum sub hostium potestate esse®®.

Comme la situation était si favorable en Espagne, la honte finit par semparer des Romains
car, pensaient-ils, Sagonte, la cause de la guerre, était, depuis sept ans maintenant, au pouvoir
de 'ennemi.

Victus uerecundia exprime le résultat du cheminement intérieur de celui qui
se rend compte combien il est impossible d’admettre la nouvelle situation qui
lui est faite, tel ce censeur qui démissionne car sa révision des listes du sénat
heurte cette assemblée :

26. Tite-Live, Ab urbe condita, XXII1, 36, 8; trad. P. Jal.

27. Quinte-Curce, V, 2, 14-15.
28. Tite-Live, Ab urbe condita, XXIV, 42, 9.

19



Jean-Francois Thomas

[...] 0b infamem atque inuidiosam senatus lectionem uerecundia wictus, |...] magistratu se
abdicauerat®.

[...] qui, 2 la suite d’'une révision décriée et hostile de la liste du sénat, vaincu par la honte,
avait abdiqué sa magistrature.

Les relations contextuelles avec certains termes du vocabulaire psychologique
font de la uerecundia un sentiment et un état qui s'inscrivent dans la continuité.
Cest le cas pour le ressentiment contre lui-méme que Coriolan éprouve mélé
de douleur et d’espoir :

Ergo pectus dolore acceptae iniuriae, spe potiendae uictoriae, uerecundia detrectandi ministerii,
metu mortis refertum, totum sibi pietas uacuefecit®.

Ainsi un ceeur quemplissait la douleur de I'injustice qu’il avait subie, I'espoir de remporter
la victoire, la honte qu’il avait & renoncer 2 sa mission, la peur de la mort, s’est tout & coup
ouvert entiérement au respect de ses obligations.

Le mot uerecundia est lui aussi complément de refertum, ce qui fait de la honte
un sentiment éprouvé avec intensité.

Ces expressions uerecundia subiit ou cepit, uerecundia uictus ou refertus
n'existent pas avec pudor, si bien qu’est distinctif le seme actualisé par elles et
qui se laisse formuler ainsi : / (sentiment de retenue ...) qui peut amener le
sujet & mesurer pleinement (son indignité) /. Ce séme se retrouve dans d’autres
valeurs du mot («sens des limites», « pudeur») et cette idée d’un sentiment
moral éprouvé durablement fait que ses différentes formes, dont la honte, se
caractérisent comme une [veille attentive de la conscience morale] *'.

Les effets de la honte

Les effets de la honte désignée par pudor et par uerecundia constituent des
applications référentielles qui permettent de les comparer.

Lune des principales manifestations de la honte concerne I'intégration de
la norme sociale. Une bonne illustration est donnée par le récit de I'épisode
d’Horatius Coclés. La premiére occurrence de pudor concerne les Latins, dont
beaucoup ont fui :

Vadit (= Horatius Cocles) inde in primum aditum pontis, insignisque inter conspecta cedentium

pugnae terga |...]. Duos tamen cum eo pudor tenuit, Sp. Larcium ac T. Herminium, ambos
claros genere factisque.

Il s'avance alors vers le début du pont, bien visible parmi les fuyards dont on ne voit que le
dos [...] : le sentiment de honte retint cependant deux hommes avec lui, Spurius Larcius et
Titus Herminius, illustres tous deux par leur naissance et leurs exploits.

La seconde s’applique aux Etrusques :

Circumferens inde truces minaciter oculos ad proceres Etruscorum nunc singulos prouocare, nunc
increpare omnes : «seruitia regum superborum, suae libertatis immemores, alienam oppugnatum

29. Tite-Live, Ab urbe condita, IX, 29, 7.

30. Valére-Maxime, V, 4, 1; trad. R. Combés.

31. Voir J.-E Thomas, Déshonneur et honte en latin : étude sémantique, p. 434-438.
32. Tite-Live, Ab urbe condita, 11, 10, 5-6.

20



Sur la lexicalisation de ['idée de honte en latin

uenire». Cunctati aliquamdin sunt, dum alius alium, ut proelium incipiant, circumspectant;
pudor deinde commouit aciem [...]*.

Promenant alors des regards terribles et menagants sur les principaux Etrusques, Horatius
Coclés tantdt les défie individuellement, tant6t s’en prend a tous : «esclaves de tyrans
orgueilleux, oubliant leur propre liberté, ils viennent pour attaquer celle des autres». Ils
hésitent un moment, se regardant les uns les autres pour engager le combat. Finalement la
honte fait s'ébranler la masse [...].

Les contextes présentent un point commun, le renoncement a une fuite honteuse.
Cependant le premier pudor est le fait d’individualités libres et agissant selon la
uirtus (ambos claros genere factisque), et il se manifeste rapidement en réaction
a la fuite générale (tamen); le second sopére chez les hommes asservis a des
tyrans (servitia regum superborum) apres de longues hésitations (cunctati sunt... ;
pudor tamen). A la limite, les Latins ont encore du pudor, les Etrusques en ont
quand méme un peu. Il en ressort que le vrai pudor est la conscience libre qui
met ’homme au coeur de ses responsabilités.

Or, sur ce plan, uerecundia a des emplois proches de ceux de pudor. M. Servilius
met en garde les soldats de Paul-Emile car leur conduite outrage leur général :

Nec Quirites uos, sed milites uideor appellaturus, si nomen hoc saltem ruborem incutere et
uerecundiam aliqguam imperatoris uiolandi adferre possit™.

Je ne crois pas devoir vous appeler Quirites, mais soldats, si du moins le nom pouvait vous
faire rougir et provoquer quelque honte d’outrager votre général.

Ici comme avec pudor, la honte suppose une conscience des nécessités, d’autant
que les hommes sont appelés a mesurer ce qu'ils doivent faire a partir de ce
qu’ils sont pour la société, des soldats.

En revanche les deux termes paraissent se différencier & propos des manifestations
de la honte. Le pudor génére une souffrance, et le lien avec elle est d’autant plus
étroit qu'il est souligné par I'assonance des termes et la corrélation cum... tum :

Quare cum dolore conficiar tum etiam pudore : pudet enim me uxori meae optimae, suauissimis
liberis uirtutem et diligentiam non praestitisse®.

Aussi, accablé de douleur, je le suis encore de honte. Oui, j’ai honte de ne pas avoir mis au
service de mon épouse si parfaite, de mes enfants si délicieux, le courage et I'activité nécessaires.

La défaite dans des conditions déshonorantes meurtrit le général, tel Varron
apres 'échec de Cannes :
Nec minus infelix culpae grandique pudore

turbatus, consul titubantem ad moenia gressum
portabat lacrimans [...] .

Non moins malheureux de sa faute, accablé d’une profonde honte, le consul portait ses pas
titubants vers les remparts, en larmes [...].

33. Tite-Live, Ab urbe condita, 11, 10, 8-9.

34, Tite-Live, Ab urbe condita, X1V, 37, 14; trad. P. Jal.

35. Cicéron, Fam. X1V, 3, 2 (= t. 2 n° 84, de I'éd. CUF); trad. L.-A. Constans.
36. Silius Italicus, X, 630-632; trad. ]. Volpilhac-Lenthéric.

21



Jean-Francois Thomas

Le rejet affectant le syntagme pudore turbatus et la signification forte de turbatus
(«bouleversé ») soulignent la nécessaire articulation des deux termes pour rendre
la souffrance du général. Or uerecundia n’est pas courant pour une honte
considérée comme une douleur morale avec ses manifestations® et cela tient
a la plus grande intériorisation et au recul plus marqué que constitue la veille
attentive de la conscience morale exprimée par le substantif .

Verecundia et uereri

A la différence du couple pudor-pudet, le sens de «honte» est spécifique
de uerecundia et ne se retrouve pas dans le verbe uereri dont les significations
relevent du respect et de la crainte. Corrélativement, la crainte ne parait étre
une des significations du substantif que d’apres un exemple dont 'interprétation
est discutée. Il s'agit d’un passage des Tusculanes (V, 74) ou 'auteur analyse,
contre Epicure, la douleur comme n’étant pas un mal :

Nec vero illa sibi remedia comparauit (= Epicurus) ad tolerandum dolorem, firmitatem animi,
turpitudinis uerecundiam, exercitationem consuetudinemque patiendi, duritiam uirilem.

Dans son édition de la CUF, J. Humbert comprend surpitudinis uerecundiam
comme la «crainte du déshonneur® », mais les autres termes firmitatem et
exercitationem expriment un effort pour supporter la douleur, c’est-a-dire une
attitude dont la dynamique n’est guére compatible avec la crainte. En revanche,
sile déshonneur de la faiblesse est une perspective qui peut faire réagir, c’est qu’il
touche le sentiment de I'indignité, autrement dit la «honte», interprétation a
nos yeux préférable et retenue par E. Bréhier *. Comment dés lors comprendre
que, par rapport au verbe, uerecundia connaisse une telle autonomie en s’affran-
chissant du sens de «crainte» et en développant celui de «honte»? En fait, la
base uere- se rattache a la racine *uer «observer, remarquer» et cette idée tres
générale de prendre en compte explique aussi bien les significations de uereri
«considérer avec respect», d’out « craindre», que celles de uerecundia pour cette
veille attentive de la conscience morale. Plus précisément, comme on I'a vu a
travers plusieurs exemples, cette veille constitue une tendance marquée qui a

37. Un des rares exemples est donné par Séneque analysant l'attitude d’Auguste affecté par la conduite
de sa fille (Ben. V1, 32, 2) : Deinde, cum interposito tempore in locum irae subisset uerecundia, ingemens,
quod non illa silentio pressisset, quae tam diu nescierar [...]. Et, 4 la signification de subire, s'ajoute celle
dinterposito tempore pour exprimer I'idée d’'une amplification progressive de la honte : « Ensuite,
comme au bout de quelque temps, la honte s'était substituée a la colére, il gémissait de n’avoir pas
su taire ce qu'il avait si longtemps ignoré [...].»

38. Voir R. Stahl, Verecundia und verwandte politisch-moralische Begriffe in der Zeit der ausgehenden
Republik, p. 35.

39. «Et précisément les remedes propres a rendre la douleur supportable, la force morale, la crainte
du déshonneur, 'entrainement et 'accoutumance 2 la peine, 'endurance virile, ces remédes-13, il ne
se les est point ménagés [...].»

40. «Et, pour supporter la douleur, il ne s'est pas préparé les remédes que sont la fermeté d’ame, le

sentiment de honte devant le déshonneur, I'exercice et I'habitude de la résignation, la rigueur virile
[...]» (trad. E. Bréhier, Les Stoiciens, La Pléiade).

22



Sur la lexicalisation de ['idée de honte en latin

vocation a durer, et cela correspond au signifié du morphéme — 7d — explicité ainsi
par G. Serbat : «Le procés est constamment vu en projet comme un aprés “'.»

Lanalyse morphosémantique corrobore les données contextuelles pour
situer les différences entre les deux substantifs. La uerecundia est un sentiment
de honte qui habite le sujet et lui fait mesurer 'erreur de sa conduite, tandis
que le pudor le pénétre et peut le faire changer, aspect absent dans la werecundia.
Un exemple de Quintilien synthétise bien cela (& propos des punitions infligées
aux enfants) :

Adde quod multa uapulantibus dictu deformia et mox uerecundiae futura saepe dolore uel metu
acciderunt; qui pudor frangit animum et abicit atque ipsius lucis fugam et taedium dictar*.

Ajoutez que les éléves ainsi frappés sont souvent portés, par ressentiment ou par peur, a des
actions vilaines a dire et qui sont bient6t pour eux un motif de confusion (uerecundiae); la
honte (pudor) brise I'ame et I'abat, et invite a fuir et & détester le grand jour.

Il s'agit de la méme honte, mais avec une nuance non négligeable, car le
sentiment est de nature a s'installer (mox uerecundiae futura) ou introduit un
changement dans le comportement (pudor frangit animum), ce que rend bien
la traduction de J. Cousin. Il serait tentant d’associer un terme latin a4 un terme
grec (aid@g et aioxdvn), mais les textes ne favorisent pas un tel parallélisme et,
surtout, les deux vocables grecs apparaissent largement synonymes pour ce sens®.

La délimitation du champ lexical et ses implications notionnelles

Les deux formes de honte sont a mettre en relation avec d’autres aspects
proches de la conscience morale exprimés par des substantifs grecs et latins.

Rubor

Rubor désigne la couleur rouge dont les liens sont évidents avec la honte :
ex quo fit ut pudorem rubor ... consequatur™.

a partir de quoi il arrive que la rougeur suive la honte.

Le pudor est en effet analysé comme le résultat d’'un afflux du sang (rubor)
par opposition a la paleur de la peur qui est au contraire un reflux :

[...] sanguis ille qui mentis habitu mouetur, et, cum infirmam uerecundia cutem accipit, effunditur
in ruborem ; cum metu refugit, abit omnis et pallore frigescit®.

41. G. Serbat, compte rendu de louvrage d’E. Risch, Gerundiuum et gerundium, Berlin, New York,
De Gruyter, 1984, publié dans Lazomus, 46-2,1987, p. 453 et repris dans L. Nadjo (éd.), G. Serbat,
Opera disiecta, Louvain, Paris, Peeters, 2001, p. 236.

42. Quintilien, Inst. orat. 1, 3, 16; trad. J. Cousin.
43. D. L. Cairns, Aidbés, p. 415.

44. Cicéron, Tusc. IV, 19.

45. Quintilien, /nst. orat. X1, 3, 78; trad. J. Cousin.

23



Jean-Francois Thomas

[...] le sang, dont le mouvement se regle sur I'état de 'ame, et, quand il a affaire & une peau
qu'affaiblit la honte, il s’y répand et la fait rougir; dans la peur, il se retire, il s’éloigne
totalement et Cest une paleur glacée.

La formule in mentis habitu mouetur fait du mouvement du sang, et donc de
la rougeur de la honte, des réactions immédiates aux situations dans lesquelles
se trouve la personne.

Or il nest pas rare que rubor se dise d’'une honte en tant que réaction face a
une situation embarrassante pour le sujet. Le sentiment d’'indignité et de confusion
ressort d’un certain nombre de contextes. Dans ce passage de Tite-Live :

[...] duas res ei rubori fuisse, unam, quod rogasser eum per legatos senatus, quae ad bellum opus
essent, et non imperasset, alteram, quou’ pecuniam ei pro ﬁumento misisset™®.

[...] deux choses le faisaient rougir : la premiére, que le sénat ait, par l'intermédiaire
d’ambassadeurs, demandé et non ordonné de fournir ce dont il avait besoin pour la guerre;
la seconde, qu’il lui ait envoyé de 'argent pour payer le blé.

§’il s'agit bien de la «honte», elle tient a 'embarras de Masinissa pris entre les
libéralités des Romains et leurs droits légitimes en vertu desquels ils pourraient
lever des contributions et non les demander.

La honte et la géne s'accroissent de la présence des autres. Lorsque Caton
déclare :

Equidem non sine rubore quodam paulo ante per medium agmen mulierum in forum perneni®.

Pour ma part, ce nest pas sans honte que jai traversé, il y a peu, ces groupes de femmes
pour arriver au forum.

Le rubor dont 'impact n’est pas négligeable (non sine) est lié a la présence
du consul au milieu des femmes, situation pour le moins inhabituelle car les
femmes ne participent pas a la vie du forum.

Avec cette idée d’une contradiction embarrassante entre ce qui est et ce qui
devrait étre, rubor en vient a dépasser la distinction entre pudor et uerecundia.
Cependant, cette nuance importante n'est pas systématique et rubor parait
souvent proche de pudor sur la base de la parenté morphosémantique des noms
en —or. La honte qu’il exprime fait se modifier la conduite du sujet :

[...] si uero magno mihi aut detrimento aut rubori futurum, malo semel excusare quare negauerim™.

[...] si ce doit étre pour moi une cause de préjudice ou de honte, j’aime mieux expliquer
mon refus.

Il arrive d’ailleurs que les éditeurs hésitent entre pudor et rubor®. Rubor se
trouve aussi dans des contextes plus caractéristiques de uerecundia, comme
ceux indiquant que le sujet mesure sa honte :

46. Tite-Live, Ab urbe condita, XLV, 13, 14; trad. P. Jal. De méme Valére Maxime, I, 1, 15.

47. Tite-Live, Ab urbe condita, XXXIV, 2, 8-9.

48. Séneque, Ben. 1V, 36, 2.

49. Ovide, A. A. 111, 167 (a propos de I'achat d’une perruque) : Nec pudor ou rubor est emisse palam |...].

24



Sur la lexicalisation de ['idée de honte en latin

Q. autem Caecilium Metellum pauci et maesti amici consulatus repulsa afflictum tristitia ac
rubore plenum domum reduxerunt™.

Quelques amis affligés reconduisirent chez lui Q. Caecilius Metellus accablé de tristesse et
plein de confusion aprés I'échec de sa candidature au consulat.

Si les trois termes désignent la honte, ils expriment d’autres aspects du jugement
moral qui ont des rapports avec elle, comme le déshonneur et le sentiment de
'honneur.

Le sentiment de ['honneur

Ce dernier constitue une signification bien délimitée de pudor et de uerecundia
d’apres les données contextuelles.

Pudor
Lemploi se trouve dés Cicéron. Celui-ci écrit :

Multum te in eo frater adiuuabit meus, multum Balbus, sed, mibi crede, tuus pudor et labor
plurimum®.

Mon frere t'y aidera beaucoup, et beaucoup aussi Balbus; mais, crois-moi, cest encore toi
qui obtiendras le plus 4 force de conscience et de travail.

Coordonné a labor indiquant la durée et I'effort dans lequel le sujet sengage,
pudor exprime la source réfléchie de sa conduite, la «conscience», C'est-a-dire
l'intériorisation du devoir et de la norme sociale. A ce titre, le pudor se trouve
en balance avec un autre sentiment, la crainte de la punition, pour contenir
les mauvais penchants :

Pudore et liberalitate liberos
retinere satius esse credo quam metu’*.

Je crois que Cest par le sens du bien et par les nobles sentiments plutdt que par la crainte
qu'il est préférable de tenir les enfants.

Et si le pudor est justement préférable au metus, c’est que le «sens du bien»
anime le sujet en le responsabilisant alors que la crainte n’est qu'une réaction
défensive.

Tous ces exemples actualisent un sémeéme «sentiment de 'honneur» :
/sentiment de retenue/ /ot le sujet oriente sa conduite/ /conformément aux
principes fondamentaux de la morale sociale/ /de maniere & mériter sa propre
estime et celle de la collectivité/. A travers ces occurrences, on aura observé
que le «sentiment de 'honneur» oriente la conduite pour éviter la honte, par
prévention de la faute, mais la faute n’'a pas eu lieu, alors que la honte, elle,

50. Valére Maxime, VII, 5, 4.
51. Cicéron, Fam. VII, 7,2 (= t. 3 n° 139); trad. L.-A. Constans.
52. Térence, Ad. 57-58.

25



Jean-Francois Thomas

est le sentiment d’indignité devant une faute qui s’est produite ou qui va se
produire. La polysémie de pudor recouvre la distinction entre I'ai@g « sentiment
de 'honneur» et 'aioxvvn «sentiment de honte> ».

Cependant, le sentiment de 'honneur est une intériorisation de la norme
qui est sous-jacente a la honte lorsque la faute est commise ou risque de I'étre,
car 'indignité aux yeux de soi-méme et des autres ne se mesure que si on a
I'idée de la dignité. De la des difficultés de traduction. Pour le méme passage
de Tacite (Hist. 4, 11, 13) : Iulius Priscus [...] se ipse interfecit pudore quam
necessitate, H. Gaelzer (CUF) comprend «Julius Priscus se donna lui-méme
la mort plutdt par honte que par nécessité» et P. Grimal écrit «|[...] par point
d’honneur plutdt que sous la contrainte > ». Lorsque, comme ici, les contextes
font porter 'information sur la conscience de I'indignité devant la faute, il
sagit bien de la «honte» nourrie implicitement du sens du bien. Ce dernier
est en revanche la signification du mot illustrée par les exemples précédents de
Cicéron et de Térence, ol le sujet fait tout pour se prémunir de la faute par son
jugement axiologique. Dans la polysémie de pudor coexistent le «sentiment de
I'honneur» et la «honte» entre lesquels existe un rapport notionnel fort, dont
Iimplication réciproque se trouve au coeur de ce [mouvement de la conscience
morale], ce noyau sémantique du mot exprimant une dynamique en corrélation
avec le suffixe —or.

Verecundia

I n’est pas indifférent que, si «sens de ’honneur» représente 20 % des
occurrences de pudor (170 sur 820), le pourcentage tombe 2 9 % (11 sur 238)
pour uerecundia attesté avec cette valeur : Custos uero uirtutum omnium, dedecus
fugiens laudemque maxime consequens, uerecundia est>. Existe-t-il une nuance
entre les deux mots? Globalement non, mais un passage du De republica mérite
attention. Sur la question des moyens d’amener les hommes a agir selon le
devoir, Cicéron écrit :

Ciuiratibus in quibus expetunt laudem optumi et decus, ignominiam fugiunt ac dedecus. Nec

uero tam metu poenaque terrentur quae est constituta legibus, quam uerecundia quam natura
homini dedit quasi quendam uituperationis non iniustae timorem. Hanc ille rector rerum

53. Cette distinction apparait bien chez Aristote (Eth. Nic. 1128b) : <aidwe> Opiletat... 9660¢ Tig
adoiag («On définit 'aiddg comme une sorte de crainte de donner une mauvaise opinion de soi»)
et O0d¢ yap émiewkode €0ty 1) aloxovn, eimep yivetat €mt toig @avrolg («La honte est étrangere
a 'homme de bien, §'il est vrai quelle naisse 4 I'occasion des actions perverses»). De méme chez
les stoiciens, la honte, aiox0Ovn, nait de la conscience inquiéte apres 'accomplissement d’un acte
condamnable (aioxvvn 6¢ @660¢ ¢ aioyp®), tandis que le sentiment de 'honneur, aiddg, est lié
a la perspective d’un blame justifié (aidwg 8¢ @680og émi mpoadokia woyov ; Némésius, De nat. hom.
20 = SVFE 111, 416, 1. 34-35). Sur ces questions, voir D. L. Cairns, Aidés, p. 415-417.

54. Euvres complétes de Tacite, Paris, Gallimard, 1990, p. 294.

55. «Quant au gardien de toutes les vertus, qui fuit ce qui est déshonorant et recherche avant tout
|'estime, c'est le sens de 'honneur. » Cicéron, Part. orat. 79.

26



Sur la lexicalisation de ['idée de honte en latin

publicarum auxit opinionibus perfecitque institutis et disciplinis, ut pudor cinis non minus a
delictis arceret quam metus™.

Les cités dans lesquelles les meilleurs des citoyens recherchent la gloire et 'honneur et fuient
q Y g
Iinfamie et le déshonneur. Ils sont moins retenus par la crainte du chatiment établi par les
p
lois que par le sentiment de 'honneur (uerecundia) que la nature a donné a '’homme en
q q
quelque sorte pour lui faire craindre un blame justifié. C'est ce sentiment que le chef de 'Etat
a renforcé par le moyen de l'opinion et qu’il a développé dans toute sa force par le moyen
des institutions et des principes moraux pour que le sens de lhonneur (pudor) n’empéche
pas moins les citoyens de commettre les délits que la crainte.

Ce qui maintient les hommes dans le bien, cest la conscience nécessaire des
limites. Mais si les deux termes ont le méme sens, une nuance les distingue,
mise en évidence par M. Ducos. En Cicéron, Zusc. IV, 46, explique M. Ducos,
a timor, terror, panor qui désignent différentes formes de cette passion qu’est la
peur, est associé pudor, mais uerecundia est lié 2 une approche plus rationnelle
car est envisagé le caractere justifié du blime. D’ol son essai pour rendre les
deux termes. Il reste cependant difficile de trouver d’autres exemples illustrant
cette différence.

Le déshonneur

Les implications sociales de la honte et du sentiment de 'honneur permettent
de comprendre que les mots étudiés jusqu’a maintenant désignent aussi le
déshonneur, dont I'analyse contextuelle aide a préciser les composantes. Les
occurrences concernées ne sont pas antérieures a Tite-Live.

Pudor

A propos d’Antiochus recherchant 'amitié des Romains, Tite-Live écrit :

[...] amicitiam expetere Romanorum Antiochum, sed quae impetrata gloriae sibi, non pudori sit™.

[...] qu'Antiochus recherchait I'amitié¢ des Romains dans des conditions telles que son
obtention serait pour lui une gloire, non un déshonneur.

Et Popposition avec gloriae fait que pudori désigne I'atteinte a la gloire, le
«déshonneur». Le déshonneur est ainsi I'impossibilité de mériter ou de continuer
a mériter I'estime collective.

Pudor en désigne-t-il une forme plus précise? Quand Ovide fait part a son
correspondant de son espoir d’apaiser le dieu qu’il a offensé :

[...] uel quia peccaui citra scelus, urque pudore
non caret, inuidia sic mea culpa caret™.

[...] soit parce que je fus coupable sans étre criminel et que, si ma faute entraine la honte,
elle n’entraine pas la haine.

56. Cicéron, De rep. V, 4, 8; traduction empruntée 8 M. Ducos, «La crainte de I'infamie et 'obéissance
alaloi», p- 145.

57. Tite-Live, Ab urbe condita, XXXIV, 58, 7.

58. Ovide, 77 V, 8, 23-24.

27



Jean-Francois Thomas

Le pudor dont il ne manque pas est évidemment le déshonneur concrétisé par
Pexil et qui aurait pu se nourrir de I'invidia, mais, s’il porte la culpabilité d’un
fait dont il n'est pas responsable, est alors affectée I'image qu’il a de lui-méme
et il éprouve de la honte. Il n’est pas indifférent que le méme terme réunisse les
deux entités car la honte d’une culpabilité sans véritable responsabilité ouvre la
perspective d’une réhabilitation qui fera disparaitre le déshonneur ™.

Pudor se trouve aussi au centre de relations contextuelles qui illustrent les
deux aspects. Evoquant les soldats romains rachetés par rangon a Carthage,
Horace écrit :

Hic, unde etiam uitam sumeret inscius,
pacem duello miscuit. O pudor!

O magna Carthago, probrosis
altior Italiae ruinis®!

Il (= le soldat) a pu, ignorant de quelle maniere s'assurer la vie, méler la paix a la guerre!
6 déshonneur! 6 grandeur de Carthage élevée plus haut par la ruine honteuse de I'Italie!

La premiere partie de la strophe décrit la conduite dont le soldat aurait
dt avoir honte en lui-méme, la seconde, le déshonneur de Rome perdant son
prestige antérieur devant la puissance grandissante de Carthage. Pudor recouvre
les deux aspects et, d’ailleurs, occupe une position charniere dans cette strophe
alcaique, meétre souvent utilisé pour décrire les duretés de I'existence®'. Toutefois
cette prise de conscience n'est pas une nuance systématique.

D’oli un sémeéme «déshonneur» articulé en deux poles dont le second
peut étre virtuel : /impossibilité de mériter 'estime collective/ /a cause d’un
comportement condamnable par rapport aux principes fondamentaux de la
morale sociale/ /propre & saccompagner du/ /sentiment de honte/.

Le sentiment de la honte et la sanction du déshonneur constituent deux
entités différentes, mais le premier se nourrit de la réalité du second dans une
dynamique relevant encore de ce mouvement de la conscience morale, central dans
pudor, si bien que 'on ne s'étonnera pas que ce soit pudor, et non uerecundia,
qui, tout en désignant couramment la honte, en vienne a désigner parfois le
déshonneur (40 occurrences sur 820 soit 5 %). Corrélativement, cet emploi
n'existe pas pour uerecundia.

Rubor

Quant a rubor, les occurrences concernées paraissent peu nombreuses et se
rencontrent a partir du milieu du 17 siecle apr. J.-C. Les femmes ayant participé
au culte de Bacchus ont été sévérement condamnées et Valére Maxime conclut :
[...] quantum ruboris ciuitati nostrae mulieres turpiter se gerendo incusserant, tantum

59. Voir A. Videau, Les Tristes d Ovide et ['élégie romaine, p. 277-279.
60. Horace, Od. 111, 5, 37-40; trad. R. Villeneuve.
61. Voir J. Dangel, Le Poéte architecte. Arts métriques et arts poétiques latins, p. 228.

28



Sur la lexicalisation de ['idée de honte en latin

laudis grauiter punitae adtulerant®. R. Combés comprend «[...] 2 'ampleur de la
honte dont les femmes avaient frappé notre cité par le scandale de leur attitude,
a répondu celle de la réputation qu’elle a gagnée a les punir avec rigueur.» Le
parallélisme avec la notoriété (laudis) recouvrée fait que ces femmes ont apporté
a Rome le déshonneur, mais il est évident que I'intériorisation quantum ruboris
incusserant envisage le retentissement du déshonneur qu'est la honte.

Parfois interprétation fait difficulté. A propos des débauches d’Othon,
Tacite observe :

Haec principatus praemia putat, quorum libido ac woluptas penes ipsum sit, rubor ac dedecus
penes omnes; nemo enim umquam imperium flagitio quaesitum bonis artibus exercuit®.

Tels sont, pense-t-il, les priviléges du principat, dont les fantaisies et les plaisirs seraient pour
lui seul, l'opprobre et la honte pour tous; car jamais personne n’a exercé vertueusement un
pouvoir ignominieusement acquis.

Par opposition aux plaisirs coupables que le prince assume, les contemporains
ont & assumer rubor ac dedecus. Si dedecus représente le déshonneur de 'empire
qui, sous l'effet des débauches, ne mérite plus le respect collectif, que signifie
rubor? Dans un groupe coordonnant fondé sur la progression rythmique et
analogue a libido ac uoluptas, rubor peut avoir le méme sens que dedecus. Mais
sur la base d’'une comparaison avec libido ac uoluptas ot le premier exprime a
travers le désir intérieur attente de la jouissance de la uoluptas selon une relation
de complémentarité notionnelle®, on peut aussi concevoir que rubor dénote
lintériorisation du déshonneur, c’est-a-dire la « honte », d’ot1 une traduction de
rubor ac dedecus par «la honte et 'opprobre®». Il est difficile de trancher avec
certitude. Entre la perte du prestige (dedecus) et la souffrance morale (rubor)
de ceux qui assistent aux jouissances du prince, entre le «déshonneur» et la
«honte» s'établirait un jeu d’autant plus probable qu'il correspondrait a I'esprit
calculateur d’Othon (puzat) et soulignerait cette dénaturation de 'empire a
laquelle fait écho la derni¢re phrase (nemo enim ... exercuiz).

Les difficultés d’interprétation et certains implicites contextuels montrent
que le sens ne se laisse pas définir aisément et qu'au-dela des traductions, la
notion de honte entretient des liens logiques avec le déshonneur, étant donné
que ce dernier peut aussi étre intériorisé. La tendance statistique de la langue
est toutefois de distinguer deux lexicalisations : les termes désignant la honte
ont peu d’emplois pour le déshonneur.

62. Valére Maxime, VI, 3, 7.

63. Tacite, Hist. 1, 30, 1; trad. P Wuilleumier et H. Le Bonniec.

64. Voir J.-F Thomas, «Les fonctions linguistiques de la synonymie lexicale», p. 888-889.

65. Lon inverse ainsi I'ordre «'opprobre et la honte» retenu par . Wuilleumier et H. Le Bonniec :
«Tels sont, pense-t-il, les privileges du principat, dont les fantaisies et les plaisirs seraient pour lui
seul, l'opprobre et la honte pour tous; car jamais personne n'a exercé vertueusement un pouvoir
ignominieusement acquis. »

29



Jean-Francois Thomas

Le champ lexical du déshonneur

La réciproque est vraie. Parmi les termes désignant le déshonneur, il n'y a
que turpitudo qui présente quelques occurrences pour la honte . Sénéque écrit :

Numgquam in turpitudinem nostram reditura tribuamus. Cum summa amicitiae sit amicum sibi

aequare, utrique simul consulendum est : dabo egenti, sed ut ipse non egeam®’.

Ne rendons jamais de services propres & tourner & notre honte. Puisque le comble de 'amitié
consiste a égaler 2 nous celui qui est notre ami, il faut veiller en méme temps aux intéréts
de tous les deux. Je lui donnerai s'il est dans le besoin, mais de maniére & n’y pas tomber
moi-méme.

La formule du début est explicitée par la seconde phrase : comme celle-ci analyse
le mouvement de la pensée en train de définir des bienfaits qui soient justes et
conservent au sujet sa dignité (dabo egenti, sed ut ipse non egeam), la turpitudo
représente la conscience que le sujet a de ne pas respecter les regles, sa « honte».

Aucun autre terme exprimant le déshonneur n’a développé le sens de honte.
Leur signification se centre globalement sur la dégradation collective de 'image
individuelle s'opérant de différentes maniéres, que nous avons analysées ailleurs :
le déshonneur exclut le sujet du prestige ou de la considération normalement
reconnus par la société (dedecus), 'abaisse d’autant qu’il n’a pas une position
valorisante dans la société (indignitas), I'entoure d’une réprobation générale et
manifeste (flagitium), lui adresse des reproches accusateurs (probrum), lui porte
des affronts (ignominia) ou développe a son égard une opinion collective défavo-
rable (infamia)®®. Tout se passe alors comme si la langue tendait a distinguer le
processus social aboutissant a la perte de I'estime collective d’une part et, d’autre
part, la conscience de ne pas mériter cette estime et donc sa propre estime.

C’est pourquoi il serait difficile de réunir dans la méme notion de honte
pudor et dedecus, infamia, probrum.

Des interférences et des implicites associent le déshonneur a la honte, mais
I'analyse des emplois met en évidence une tendance forte a spécialiser les termes
pour chaque entité. Cette différenciation correspond a 'importance attachée au
jugement de la collectivité pour définir la position du sujet dans le groupe : de la
gloria majorum ala nota censoria, du consensus universorum bonorum cicéronien
aI'image des abeilles dans les Géorgiques, beaucoup d’éléments témoignent d’'un
monde «ou la collectivité ne se sent pas entierement dépouillée par les pouvoirs
publics d’un droit de censure sur les faits et gestes de chacun®». Au témoignage

66. Sur cet emploi, voir . Monteil, Beau et laid : étude de vocabulaire, p. 296 et J.-F. Thomas,
Déshonneur et honte en latin : érude sémantique, p. 149-151.

67. Sénéque, Ben. 11, 15, 1.
68. Voir ].-E Thomas, Déshonneur et honte en latin : étude sémantique, p. 449.

69. 2. Veyne, La Société romaine, p. 59; voir aussi J.-D. Reynaud, Les Régles du jeu : laction collective
et la régulation sociale, p. 35-38.

30



Sur la lexicalisation de ['idée de honte en latin

de plusieurs auteurs, il a méme existé des lois pour protéger 'individu des exces
de ces atteintes 2 la dignité””.

D’apres ce que révelent les emplois des mots, la honte est a la fois une
notion spécifique et plus complexe. Elle est d’abord le sentiment d’un sujet
qui intériorise sa mauvaise image dans la société et a ses propres yeux, mais elle
samplifie par le fait que, souvent, la prise de conscience s'opere sous le regard des
autres’'. Trois termes existent pour la caractériser. Le pudor est le mouvement
de la conscience morale qui pénetre le sujet et lui fait réorienter sa conduite en
méme temps qu’il saccompagne de douleur morale. La werecundia n'a pas cet
aspect dynamique et elle comporte bien moins ce tourment manifeste, mais
elle est la veille de la conscience morale par laquelle le sujet mesure pleinement
son indignité. Le rubor est la réaction immédiate et visible qui témoigne d’un
embarras et d’une confusion devant les contradictions et les difficultés d’une
situation. Les deux principaux termes désignent aussi le sentiment de 'honneur
qui entretient avec la honte des relations plus étroites, étant donné qu’a partir
d’une méme intériorisation, la conscience se porte sur ce qui a été fait ou sur
ce qui pourrait arriver. Cette tension entre les deux pdles donne le sens de la
conduite, telle 'Aidw¢ des Grecs, cette divinité qui protege les hommes de
'anéantissement dans la honte par le respect de 'opinion publique 7%

70. Cicéron, Rep. 4, 11 (= Z. 12) : Nostrae contra duodecim tabulae cum perpaucas res capite sanxissent,
in his hanc quoque sanciendam putanerunt, si quis occentauisset siue carmen condidisset quod infamiam
Jaceret flagitiumue alteri («Nos lois des XII Tables, au contraire, qui ne prévoyaient cependant la mort
que pour un trés petit nombre de crimes, réclamérent ce chatiment, entre autres, pour celui qui avait
soit chanté soit composé un po¢me de nature 2 déshonorer autrui par un scandale»; trad. E. Bréguet).
Ce malum carmen a d’abord été un ensemble d’incantations magiques, ce qui expliquerait le recours
A la peine capitale, mais ultérieurement, les écrivains ont interprété ce texte des XII Tables comme
sappliquant aux propos injurieux en général. Voir M. Ducos, «Le droit romain et la polémique»
et, dans le présent volume, la contribution d’A. Ruelle.

71. «La honte nait sous le regard d’autrui dans la confrontation du sujet au monde, mais s'enracine
dans le plus profond de soi, comme le sentiment d’exister en étant différent des autres» (V. de
Gaulejac, Les Sources de la honte, p. 141).

72. Voir J. Hani, «Aidés personnifiée et sa portée réelle chez les Grecs», p. 107-112.

31






. LE PUDOR DE CRASSUS
(A PARTIR DU DE ORATORE DE CICERON)

Florence DuronT!

Lefficacité, et donc le succes, d’une oratio sur le forum tient principalement
A la présentation de soi que l'orateur réalise dans l'actio. A chaque instant de
son discours, il doit manifester son sens du decus — de 'opportunité — afin de
préserver et affirmer sa dignitas tout en usant de la is nécessaire pour abattre
son adversaire’.

Le pudor et son contraire (impudentia) interviennent dans les discours qui
qualifient (ou disqualifient) l'orateur, signifiant qu’il est capable, ou non, d’une
retenue qui lui fait honneur. Le pudor est 2 Rome une notion qui se traduit
tantot par «le sentiment de honte», tantdt par «’honneur». Ce sentiment de
honte préceéde un comportement social et en garantit 'adéquation au decus>.
C’est donc une émotion éthique. Dans son second sens, le pudor est un capital
symbolique reconnu par la collectivité 3 un homme (ou une femme), capital
qui est susceptible d’étre perdu. Inversement, ’homme impudens est celui qui,
incapable d’un sentiment de honte, est méprisé par la collectivité a cause de
sa fagon d’agir. Cette articulation entre une émotion, un comportement en
situation et le jugement social montre qu'a Rome la norme est intériorisée au
point que son respect procéde d’abord d’un mouvement affectif méme s’il est
susceptible aussi d’étre I'objet d’un jugement réflexif.

Ce travail porte donc sur le pudor de I'orator en action, avec le projet initial
d’en trouver la théorisation dans les dialogues de Cicéron, et principalement
dans le De oratore, en suivant comme fil conducteur les emplois des mots
pudet, pudor, pudens, impudens et impudentia. Le résultat de I'enquéte lexicale
a transformé ce projet. En effet, dans les dialogues de Cicéron, pudor et puder
sont utilisés essentiellement pour décrire la prise de parole de 'orazor et cela

1. Professeur de langue et littérature latines 4 'université Paris VII-Denis Diderot.

2.J.-M. David, Le Patronat judiciaire au dernier siécle de la République romaine et F. Dupont,
LOrateur sans visage.

3. J.-E Thomas, Déshonneur et honte en latin : étude sémantique.

33



Florence Dupont

dans deux contextes bien différents. Le premier pudor est celui de l'oraror en
action : la notion sert 4 analyser le « trac» de I'orator au moment de I'exorde, et
concerne donc une oratio dans le cadre du negotium. Le second pudor intervient
dans le dialogue philosophique lui-méme et concerne donc un sermo, dans le
cadre de 'otium. On constate, en effet, que la distribution de parole au cours
du dialogue se fait selon un protocole que régule le pudor — aux deux sens du
terme — des différents participants, selon leur 4ge et leur prestige social —
auctoritas et dignitas.

Clest évidemment ce second type de contexte, le plus inattendu des deux,
qui fera I'essentiel de cet article mais, auparavant, une étude rapide du pudor
de lorateur sur le forum permettra de dessiner plus précisément les deux faces
du pudor et la dynamique discursive qu’il initie.

Le trac de I'orateur ou le pudor maitrisé

Dans le De oratore, Crassus affirme que toute prise de parole publique suscite
chez l'orator un pudor qui risque de le paralyser, ce que nous appellerions du
«trac». Cet aveu est fait & des amis intimes :

Ac, si quaeritis, plane quid sentiam enuntiabo apud homines familiarissimos, quod adhuc semper
tacui et tacendum putaui [...]%.

Et si vous me demandez ce que je pense vraiment, je dirai devant des amis si proches ce que
j’ai toujours tu jusqu'a présent et que je pensai devoir taire [...].

Ce propos vient en préambule de la réponse de Crassus a la question :
qu'est-ce qu'un orateur idéal?

[...] mihi etiam qui optime dicunt quique id facillime atque ornatissime facere possunt, tamen, nisi

timide ad dicendum accedunt et in ordienda oratione perturbantur, paene impudentes uidentur,

— tamersi id accidere non potest; ur enim quisque optime dicit, ita maxime dicends difficultatem
uariosque euentus orationis exspectationemque hominum pertimescit [...] .

[...] méme les meilleurs orateurs, méme ceux qui ont la parole facile et le style brillant, s’ils
n'attaquent pas leurs discours avec la peur au ventre et s'ils ne sont pas bouleversés au moment
de I'exorde, me semblent pour ainsi dire des hommes sans pudor. Cependant cela ne peut
pas arriver. Car meilleurs sont les orateurs, plus ils tremblent en songeant a la difficulté de
I'éloquence, aux différents événements qui menacent un discours, a l'attente des auditeurs [...].

Le pudor prend donc ici la forme d’une peur (timide) précédant le discours et
qui atteint son paroxysme au moment de 'exorde (perturbatio). Cette émotion
ne tient pas a I'incapacité de l'orateur, bien au contraire, ce sont les meilleurs
(quisque optime dicit) qui, voyant le mieux les difficultés liées au contexte
énonciatif particulier, ressentent le plus le trac (maxime pertimescit).

4. De orat. 1, 119.
5. De orat. 1, 119.

34



Le pudor de Crassus (& partir du De oratore de Cicéron)

Mais le pudor ne se limite pas au trac; il implique aussi que l'orateur soit a
la hauteur de la situation (dignus) :
[...] qui uero nihil potest dignum re, dignum nomine oratoris, dignum hominum auribus efficere

atque edere, is mibi, etiam si commouetur in dicendo, tamen impudens uidetur; non enim
pudendo, sed non faciendo id, quod non decet, impudentiae nomen effugere debemus |...]°.

[...] mais celui qui est incapable de réaliser et de faire entendre un discours a la hauteur
de son sujet, un discours digne d’'un homme méritant le titre d’orateur, digne de ceux qui
Iécoutent, méme s’il est pris de trac en parlant, me semble manquer de pudor, car ce n'est
pas en ressentant le pudor mais en ne faisant pas ce qu’il ne faut pas faire, que nous devons
fuir 'accusation de manque de pudor [...].

Le pudor n’est donc pas simplement une émotion — & quoi correspond le verbe
pudet —, Cest aussi une vertu, le sens du decer, que les autres attendent de 'orateur
et lui reconnaissent, ou encore la dignitas, C'est-a-dire le prestige et 'honneur.
Ce texte de Cicéron montre bien comment émotion et jugement des autres
sont indissociables. Le pudor est un motus animi, un mouvement de 'ame, qui
est donc a la fois conscience de la difficulté du decus et adéquation active a ce
decus. 1l est le trac et la preuve d’une vraie éloquence.

A plusieurs reprises dans le De oratore, Crassus va revenir sur 'impudentia
des patroni qui parlent sans avoir la connaissance de la mati¢re romaine qu’ils
traitent, c’est-a-dire du droit civil”. Pourquoi manquent-ils de pudor? parce
qu’ils comptent pour 'emporter sur leur capacité a parler sans connaitre ce dont
ils parlent. Ils tiennent leur impudentia de leurs professeurs de rhétorique, des
professionnels grecs, chez qui les jeunes Romains désapprennent en apprenant
(iuuentus nostra dedisceret paene discendo) ou, pis encore, de professeurs latins
que Crassus a interdits pendant sa censure :

[...] non quo, ur nescio quos dicere aiebant, acui ingenia adulescentium nollem, sed contra ingenia
obtundi nolui, conroborari impudentiam. |...] hos uero nouos magistros nihil intellegebam posse
docere, nisi ut auderent; quod etiam cum bonis rebus coniunctum per se ipsum est magno opere

Sfugiendum : hoc cum unum traderetur et cum impudentiae ludus esset, putaui esse censoris, ne
longius id serperet, prouidere®.

[...] non pas comme je ne sais qui I'a dit, que je refusais & nos jeunes gens d’afftiter leur
intelligence naturelle, mais au contraire pour éviter qu’ils ne s'abrutissent et renforcent leur
impudentia’. [...] Je ne comprenais pas ce que ces nouveaux maitres pouvaient leur enseigner,
si ce West une insolente audace; ce vice, méme associé  des qualités, doit étre évité A tout prix;
mais comme c’était la seule chose quils enseignaient et que c’était une école & impudentia,
jai jugé qu'il était du devoir du censeur de veiller 4 ce que ce vice ne s'insinudt pas plus loin.

6. De orat. 1, 120.

7. De orat. 1, 172. Voir aussi De orat. 1, 185 et 237.

8. De orat. 111, 94.

9. Limpudentia est un penchant naturel des adulescentes. Cf. De off. 1, 123 : Sin autem etiam libidinum
intemperantia accessit, duplex malum est, quod et ipsa senectus dedecus concipit et facit adulescentinm
impudentiorem intemperantiam. «Mais s'il 8’y ajoute aussi I'intempérance des passions, le mal est
double : la vieillesse elle-méme fait son déshonneur et elle rend plus effrontée I'intempérance des

jeunes. » (Trad. M. Testard)

35



Florence Dupont

Limpudentia est une forme d audacia; cest pourquoi seuls les grands orateurs
peuvent transmettre I'éloquence aux jeunes gens, des orateurs qui seront aussi
instruits que des Grecs et donneront 'exemple de leur pudor'. Ce qui est l'objet
méme du De oratore, mais nous y reviendrons.

A la différence des rhéteurs — grecs ou latins — et de leurs éléves, Crassus et
ses amis sont donc des hommes de pudor. Crassus décrit ce pudor a partir de
son expérience et de 'observation des autres bons orateurs :

Equidem et in uobis animum aduertere soleo et in me ipso saepissime experior, ut et exalbescam
in principiis dicendi et tota mente atque artubus omnibus contremiscam [...]".

En ce qui me concerne, mais je le constate aussi souvent chez vous comme j’en fais sans cesse
Pexpérience avec moi-méme, je blémis au début de mon discours, jai I'esprit qui tremble
autant que tout le corps [...].

Crassus et ses amis sont sur ce point conformes a 'oraror optimus. S’ils sont saisis
de peur, c'est qU’ils n’ont pas cette audacia des patroni ignorants et siirs de leur
bagou. Mais pour surmonter cette peur, ils ont besoin d’un vrai courage qui n’a
rien a voir avec l'audacia. Ce qu'illustre cette anecdote racontée par Crassus :
« [...] adulescentulus uero sic initio accusationis exanimatus sum, ut hoc summum beneficium
Q. Maximo debuerim, quod continuo consilium dimiserit, simul ac me fractum ac debilitatum
metu uiderit. » Hic omnes adsensi significare inter sese et conloqui coeperunt; fuit enim mirificus

quidam in Crasso pudor, qui tamen non modo non obesset eius orationi, sed etiam probitatis
commendatione prodesset'?.

«[...] et quand jétais tout jeune homme au début d’un discours d’accusation, je me suis
évanoui, ce qui me valut l'intervention de Quintus Maximus en ma faveur : il suspendit sur
le champ la réunion des qu’il me vit terrassé et anéanti par la peur. » Tous ici furent d’accord
et se le signifierent mutuellement. Il y avait en effet chez Crassus une forme extraordinaire
de pudor qui non seulement ne nuisait pas 4 son discours mais au contraire lui servait car
elle prouvait son honnéteté.

Il est fait ici allusion au proces de maiestate qu'en 119 av. J.-C. — il avait
21 ans — Crassus intenta contre Papirius Carbo, le consul de 'année précédente.
Quintus Fabius Maximus est, cette année-1a, préteur et préside donc le tribunal
ou est jugé Carbo. La pAmoison du jeune Crassus devant 'ampleur de la tiche
est présentée comme le signe de sa probitas : il nest pas un technicien sans
scrupule — impudens —, un politicien calculateur, mais un jeune noble qui se
lance courageusement dans la carriére. Le trac est preuve de distinction, il n’est
pas audax. Ce trac est maximum chez les jeunes gens qui doivent affronter les
grandes figures du forum dont le discours s'appuie sur leur grauitas, leur dignitas
et leur auctoritas. Ainsi le préteur pergoit la défaillance de Crassus comme un
indice de probitas (probitatis commendatione) et le sauve. Avec pour effet que
Carbo, impressionné par le courage du jeune homme, se vit déja perdu et se

10. De orat. 111, 95.
11. De orat. 1, 121.
12. De orat. 1, 121-122.

36



Le pudor de Crassus (& partir du De oratore de Cicéron)

suicida®. Les jeunes gens ne doivent donc pas se laisser arréter par le pudor,
comme cela est sans doute arrivé au frére de Cicéron ainsi qu'il le rappelle dans
sa dédicace du livre II du De oratore. Quintus n’est pas un orateur, Cicéron le
regrette. Pourquoi Quintus a-t-il renoncé a I'éloquence?

Sed siue iudicio, ut soles dicere, siue [...] pudore a dicendo et timiditate ingenua quadam refugisti,

siue, ut ipse jocari soleo, unum putasti satis esse non modo in una familia rhetorem, sed paene
in tota ciuitate [...] "

Mais soit que tu en aies décidé ainsi comme tu as coutume de le dire, soit [...] que tu aies fui
Iéloquence par pudor et par une forme de timidité noble et naturelle soit que, j’en plaisante
moi-méme, tu aies pensé qu'un seul rhéteur suffisait dans une famille et méme dans toute
la cité [...].

Le pudor signale un homme bien né, Cest-a-dire fils d'un homme libre — ingenuus
—, C'est une bonne émotion qui ne doit pas étre supprimée mais maitrisée et
rester présente, car elle va signifier cette «ingénuité». Le pudor fait donc partie
des émotions qui contribuent a créer une figure efficace de l'orateur.

Le pudor, bien loin de devoir se cacher, est donc efficace quand il est visible
sur le uultus.

Sed haec adiunant in oratore : lenitas wocis, uultus pudor [is significatio, uerborum comitas [...] .

Mais voici ce qui y contribue <2 la victoire> chez I'orateur : la douceur de la voix, 'expression
du pudor sur le visage, un vocabulaire sans agressivité [...].

Cest ainsi, par exemple, que le pudor permet a 'accusateur de ne pas sembler
coupable d’inuidia, car le pudor sert ici a signaler que, si 'orateur accuse, c’est
avec réticence et comme malgré lui.

Le protocole conversationnel et le pudor dans I’ otium

Le propos du De oratore, nous 'avons rappelé précédemment, est de créer
un modele de transmission de I'éloquence par de grands orateurs romains
et donc, en corollaire, de montrer que de grands orateurs romains, comme
Catulus, Crassus et Antoine, n’étaient pas ignorants du savoir grec — scientia :
leur savoir d’orateur est aussi celui des rhéteurs, c’est-a-dire un ensemble d’exer-
cices techniques permettant de développer des dons naturels (I, 5), mais pas
seulement. Il s’agit d’un savoir total (de omnibus rebus'®), incluant le droit civil
et une expérience de I'éloquence qu’eux seuls peuvent avoir en tant que patron.
Donc alliant la rhétorique, qui est enseignée par des Grecs professionnels des
mots, et I'éloquence soi-disant brute a la Caton, qui ne prétend tirer sa force

13. Ad fam. 1X, 21, 3.

14. De orat. 11, 10.

15. De orat. 11, 182.

16. De orat. 1, 59 (oratorem plenum atque perfectum = qui de omnibus rebus possit uarie copioseque

dicere), 64-65,71,75.

37



Florence Dupont

que de la vertu de lorateur, il y a un art oratoire qui allie I'éthique romaine
du sujet et 'esthétique de 'art grec de la parole. Mais qui va enseigner cette
éloquence aux jeunes gens?

Les maitres de cette éloquence appartenaient a la génération précédente,
Crassus et Antoine. Malheureusement, ils sont morts sans rien transmettre de
leur art car ils feignaient 'inculture (De orat. 11, 4) dans le seul but de ne pas
accorder a la paideia grecque la moindre place dans la vie politique romaine;
Cicéron veut témoigner que cette inculture n’était qu'un leurre. Il imagine donc
un dialogue — sermo — a la facon des dialogues platoniciens mais en latin, ot,
comme des philosophes grecs, les grands orateurs romains transmettraient a
des jeunes gens les secrets (dicendi mysteria'’) de I'éloquence romaine. Et ainsi
un enseignement proprement romain se substituerait aux écoles grecques, sa
villa de Tusculum deviendrait un nouveau Lycée, une nouvelle Académie'®.

Or ce projet est paradoxal. Les orateurs romains ne peuvent pas dialoguer
comme des philosophes grecs. Certes, tout cela se passe dans le cadre de I'ozium
mais I'ozium a ses régles de politesse : méme le bavardage quotidien suppose le
respect de la hiérarchie sociale (dignitas). Ainsi un homme au statut inférieur
ne discute pas les affirmations d'un homme supérieur, question de pudor; cest
ce rapport hiérarchique qui fonde la vérité et non pas la dialectique.

Cicéron illustre ce fonctionnement du sermo par le récit d’un événement
qui met en relation le noble Scipion Nasica et son client le poete Ennius, liés
par une amicitia dissymétrique :

[...] ut illud Nasicae, qui cum ad poetam Ennium uenisset eique ab ostio quaerenti Ennium
ancilla dixisset domi non esse, Nasica sensit illam domini iussu dixisse et illum intus esse; paucis
post diebus cum ad Nasicam uenisset Ennius et eum ad ianuam quaereret, exclamat Nasica domi

non esse, tum Ennius « quid? Ego non cognosco uocem » inquit « tuam?» Hic Nasica « homo es
impudens : ego cum te quaererem ancillae tuae credidi te domi non esse, tu mihi non credis ipsi'® 2»

[...] comme cette histoire sur Nasica : il était allé chez le poete Ennius et arrivé i la porte
il avait demandé si Ennius était la & une servante qui lui avait répondu qu’il n'était pas a la
maison mais Nasica se rendit compte qu’elle avait suivi les ordres de son maitre et quEnnius
était dans la maison. Quelques jours plus tard Ennius vient chez Nasica et une fois 4 la porte
le demande, Nasica crie qu’il n’est pas 4 la maison. Alors Ennius dit « Quoi? Moi, je ne
reconnais pas ta voix ?» Ici Nasica « tu es un type sans pudor; moi, quand je demandais a ta
servante si tu étais 13, je I'ai crue quand elle disait que tu n’étais pas 4 la maison, et toi tu ne
me crois pas quand c’est moi-méme qui le dis?»

Cette breve histoire montre bien que le pudor est le respect de la dignitas
de celui avec lequel on est en relation de parole. La premiere impudentia de
I'histoire est celle d’Ennius qui ne recoit pas un homme noble comme Scipion.
Le lui reprocher directement aurait été contraire a la dignitas de Scipion. En
revanche sa plaisanterie — /udus — sert a rappeler le code relationnel : une parole

17. De orat. 1, 206.
18. De orat. 1, 98.
19. De orat. 11, 276.

38



Le pudor de Crassus (& partir du De oratore de Cicéron)

est d’autant plus fiable qu’on reconnait davantage la valeur sociale de celui qui
la prononce. Ne pas croire quelqu’un est insultant — impudens. Inversement,
croire son esclave car il est 'émanation de son maitre C’est respecter indirectement ce
maitre. Le jeu consiste évidemment dans le conflit entre le pudor et 'évidence.
Mais, plus sérieusement, et en général, il est clair qu'un dialogue heuristique
entre nobles romains va devoir soumettre la recherche de la vérité aux regles
du pudor, et donc respecter un protocole conversationnel qui doit attribuer au
plus noble la vérité finale. On voit ainsi, dans le cas particulier du De oratore,
se profiler le paradoxe et la difficulté de tout dialogue cicéronien : il faut que
Crassus enseigne la rhétorique alors que justement par son pudor — entre autres
— il est un orateur et non pas un rhéteur. Donc la question sera : comment
forcer Crassus a parler?

Faire parler Crassus

Apres avoir fait un portrait long et détaillé de I'orateur idéal, Crassus se
refuse absolument au réle socratique que Sulpicius veut lui faire jouer. Il ne
répondra pas aux questions, arguant :

[...] sed me hercule istius disputationis insolentia arque earum rerum, quae quasi in arte traduntur
inscitia®.

[...] mais, par Hercule, je n’ai pas 'habitude de cette sorte de débat et je ne connais rien aux
enseignements techniques.

Il s'en excuse, mais se défend de toute superbia et de toute inhumanitas,
c'est-a-dire d’'un comportement méprisant et impoli; il s'en tient a des exposés
suivis, & des formes d’orationes. Cotta le réconforte en lui accordant la suprématie
du savoir et du pouvoir. Il n'y aura pas débat :

Tum ille « nam quod tu non poteris aut nescies, quis nostrum tam impudens est qui se scire aut

posse postulet?» « lam uero ista condicione, dum mihi liceat negare posse quod non potero et fateri
nescire quod nesciam, licet», inquit Crassus, «uestro arbitratu percontemini®'. »

Alors lui : «de fait, ce que tu ne poutras pas ou ne sauras pas, lequel d’entre nous serait a ce
point sans pudor qu'il prétendrait le savoir ou le pouvoir?» «Bon, 4 condition qu’il me soit
possible de dire que je ne peux pas ce que je ne peux pas et avouer que je ne sais pas ce que
je ne sais pas, vous pouvez m’interroger  votre guise. »

Est ainsi posé le protocole conversationnel, ou énonciatif, du dialogue. Le
pudor respecte la hiérarchie des connaissances. Il ne convient pas de prétendre
en savoir plus que celui dont la dignitas est supérieure, que cette dignitas soit
dans l'ordre du savoir (scire) ou du pouvoir (posse). Cest pourquoi Crassus est
celui qu’on interroge. On peut voir ici jouer une configuration hiérarchique
qui sert de regles du jeu (licez).

20. De orat. 1, 99.
21. De orat. 1, 101.

39



Florence Dupont

Mais toutes les questions ne sont pas bonnes a poser; il faut la aussi
respecter le pudor de Crassus. Sulpicius pose une question qu’on croirait sortie
d’un dialogue socratique — I'éloquence s’apprend-elle ? — qui le transformerait
en conférencier grec :

Arqui, inquit, hoc ex te, |...] quid sentias, quaerimus, existimesne artem aliquam esse dicendi ?**

Alors voici ce sur quoi [...] nous te demandons ton avis : penses-tu qUil existe une technique
de I'éloquence?

Crassus se fache sous le coup de l'insulte faite a son pudor

Quid? mihi wos nunc, inquit Crassus, tamquam alicui Graeculo otioso et loquaci et fortasse docto
atque erudito quaestiunculam, de qua meo arbitratu loquar, ponitis? Quando enim me ista curasse
aut cogitasse arbitramini et non semper inrisisse potius eorum hominum impudentiam, qui cum
in schola adsedissent, ex magna hominum frequentia dicere inberent, si quis quid quaererer 2%

Quoi? dit Crassus, vous me posez & moi, comme a un quelconque Grécaillon paresseux et
bavard, méme s'il est peut-étre instruit et méme érudit, une questionette sur laquelle je dois
patler & ma guise? Quand pensez-vous que je me sois soucié¢ de ce genre de bétises et que j’y
aie réfléchi? Je me suis toujours moqué de I'impudentia de ces individus qui, une fois bien
assis dans leur chaire, s'adressent 2 la foule et leur demandent si quelqu’un a une question.

Et il continue en disant aux jeunes gens que si c’est ce type de billevesées qui
les amuse, il aurait dii faire venir un de ces Grecs employés a domicile par les

nobles Romains, et qu’il lui aurait été facile d’en emprunter a son ami Pison

qui entretient chez lui le péripatéticien Staséas*.

Indignation de Scaevola : les jeunes gens ne veulent plus de ces Grecs,
philosophes ou rhéteurs — ici il n’y a pas de différence : ce sont des théoriciens
radoteurs, ignorant tout de la pratique réelle . Ils ne veulent plus de cet ensei-
gnement fait par des philosophes sans pudor, car, purs théoriciens, ils osent
parler de choses qu’ils ne pratiquent pas et donc ne connaissent pas. César se
moquera de la méme facon des débats philosophiques a propos du rire :

De risu quingque sunt, quae quaerantur ;: unum, quid sit; alterum, unde sit; tertium, sitne oratoris
risum uelle mouere; quartum, quatenus; quintum, quae sint genera ridiculi. Atque illud primum,
quid sit ipse risus, quo pacto concitetur, ubi sit, quo modo exsistat atque ita repente erumpat, ut
eum cupientes tenere nequeamus, et quo modo simul latera, os, uenas, oculos, uultum occupet,
uiderit Democritus; neque enim ad hunc sermonem hoc pertinet, et, si pertineret, nescire me
tamen id non puderet™.

Sur le rire, on peut se poser cinq questions : la premiére, quel est-il ? la deuxi¢me, d’ott
vient-il? la troisiéme, est-ce le propre de 'orateur de vouloir faire rire? la quatriéme, jusqu’a
quel point? la cinquieme, quels sont les différents genres de rires? Mais pour la premiére
question, ce qu'est le rire en soi, comment il est déclenché, ot il se situe, comment il existe
et se déchaine soudainement au point qu’on ne peut pas le retenir, et comment il envahit en

22. De orat. 1, 102.

23. De orat. 1, 102.

24. De orat. 1, 104.

25. De orat. 1, 105. Cf aussi De orat. 11, 75 : le philosophe Phormion fait devant Hannibal la théorie
de la guerre.

26. De orat. 11, 235.

40



Le pudor de Crassus (& partir du De oratore de Cicéron)

méme temps la poitrine, la bouche, les veines, les yeux, le visage, Cest affaire de Démocrite;;
en effet cette question ne concerne pas notre dialogue et si elle le concernait je n’aurais pas
honte de dire que je n'y connais rien.

Il n'y a pas a avoir honte, bien au contraire, de ne pas étre Démocrite.

Cela dit, pas plus que de vérité objective, il n’y a de sujets interdits, tout est
question de dispositifs relationnels; Crassus refuse d’étre en position de rhéteur
grec répondant aux questions de jeunes gens, mais si les questions sont posées
dans le cadre des officia familiaux, tout change. Finalement Crassus accepte de
répondre, parce que cest Scaevola qui le lui demande, cest-a-dire son beau-pere :

[...] quoniam auctoritatem tuam neglegere, Scaeuola, fas mihi non esse puto®.

[...] puisque je juge qu'il ne m’est pas possible, Scaevola, de ne pas tenir compte de ton
poids personnel.

Désormais ce ne seront pas les jeunes gens qui poseront les questions mais
les aequales de Crassus, comme Scaevola auquel Cotta va demander d’intervenir
pour lui aupres de Crassus, car, lui, le pudor le lui interdit — comme a Sulpicius :

Ego uero, inquit Cotta, a te peto, Scaeuola : — me enim et hunc Sulpicium impedit pudor ab
homine omnium grauissimo, qui genus huius mods disputationis semper contempserit, haec, quae
isti forsitan puerorum elementa uideantur, exquirere : — sed tu hanc nobis ueniam, Scaeuola,

da, et perfice, ut Crassus haec, quae coartauit et peranguste refersit in oratione sua, dilatet nobis
atque explicet™.

Mais quant & moi, dit Cotta, je te demande, Scaevola, car le pudor m’empéche, et empéche
Sulpicius ici présent, d’interroger 'homme le plus important et le plus imposant de tous, qui a
toujours méprisé ce genre de discussion qui lui semble sans doute des puérilités élémentaires.
Mais toi, Scaevola, rends-nous ce service et obtiens de Crassus qu’il développe et explique
pour nous ce qu’il a mentionné, en le résumant, dans son discours.

Le but est de pousser Crassus de plus en plus loin dans 'exposé des détails
de I'éloquence. Or Crassus, a cause de sa grauitas, ne s'abaisse pas a un certain
type de discussions qu’il juge puériles.

Questionner un grand orateur sur son art demande chez les jeunes gens
nobles une forme de courage : ils doivent maitriser leur pudor, comme lorsqu’ils
se lancent dans leurs premiers proces sur le forum. C’est ce que Cicéron jeune
avait osé avec Antoine :

De Antonio uero, quamquam saepe ex humanissimo homine patruo nostro acceperamus, quem

ad modum ille uel Athenis uel Rhodi se doctissimorum hominum sermonibus dedisset, tamen ipse
adulescentulus, quantum illius ineuntis aetatis meae patiebatur pudor, multa ex eo saepe quaesiui®.

Or 4 propos d’Antoine, bien que notre oncle, un homme trés facile d’abord, nous ait souvent
raconté comment lui-méme 4 Athénes ou & Rhodes il avait dialogué avec de grands savants,
cependant quand j’étais trés jeune ce n'est que dans la mesure ou le pudor de ma prime
jeunesse le permettait, que je lui ai souvent posé de nombreuses questions.

27. De orat. 1, 107.
28. De orat. 1, 163.
29. De orat. 11, 3.

41



Florence Dupont

Parler en présence de Crassus

Ce qui complique encore le déroulement du dialogue cicéronien, c’est
qu’il est parfois aussi contraire au pudor de parler en présence de Crassus. Car
Crassus est le meilleur orateur présent dans le groupe d’amis et il ne peut donc
qu’étre ridicule de discourir sur 'éloquence en sa présence, selon la formule bien
connue «jouer en présence de Roscius». A un moment — il s'agit de I'usage des
plaisanteries —, Crassus demande & César de parler. Voici ce que répond César :

Ego uero, inquit ille, quoniam conlectam a conuina, Crasse, exigis, non committam ut, si defugerim,
tibi causam aliquam recusandi dem. Quamgquam soleo saepe mirari eorum impudentiam, qui
agunt in scaena gestum inspectante Roscio ; quis enim sese commouere potest, cuius ille uitia non

uideat? Sic ego nunc, Crasso audiente, primum loquar de facetiis et docebo sus, ut aiunt, oratorem
eum, quem cum Catulus nuper audisset, faenum alios aiebat esse oportere™.

Moi, dit-il, puisque, Crassus, tu exiges de chaque convive son écot, je ne me défilerai pas
afin de ne pas te donner une raison de te récuser. Bien que souvent je m’étonne du manque
de pudor de ceux qui dansent en scéne sous le regard de Roscius : quel acteur en effet peut se
mouvoir sans que Roscius voie ses défauts? C’est ainsi que moi aujourd’hui, en présence de
Crassus qui m'écoute, je vais parler des plaisanteries et je ferai la lecon, comme le pourceau
de la fable, & un orateur dont Catulus disait, apres avoir entendu récemment, que les autres
devraient manger du foin.

César aurait une raison pour ne pas parler : de méme qu’on ne joue pas en
présence de Roscius, on ne parle pas d’éloquence en présence de Crassus. Ce
serait manquer de pudor, sauf qu’intervient ici un autre code, de facon méta-
phorique, celui d’un type de conuinium ol chacun paie sa part®' et dont la
régle est rappelée par Crassus lui-méme.

Le temps de parole

La parole est donc donnée en fonction de | zuctoritas et de la grauiras de
chacun (principe analogue a celui de la répartition de la parole au Sénat), mais
orateur ne doit pas en abuser en parlant trop longtemps, faute de quoi il serait
impudens, car ce serait dénier la dignitas aux autres, manquer de werecundia. La
aussi le pudor intervient. Voici quelques propos d’Antoine a la fin du livre IT :

Habetis sermonem bene longum hominis, utinam non impudentis! Illud quidem certe, non nimis
uerecunds; qui quidem, cum te, Catule, tum etiam L. Crasso audiente, de dicendi ratione tam

multa dixerim; nam istorum aetas minus me fortasse mouere debuit. Sed mihi ignoscetis profecto,
si modo, quae causa me nunc ad hanc insolitam mibi loquacitatem impulerit, acceperitis®.

Vous voila avec un discours bien long, pourvu que vous ne taxiez pas son auteur de manque
de pudor. Mais, tout de méme, j’ai évidemment manqué de retenue. Car en ta présence,
Catulus, et surtout en la tienne, Crassus — quant aux jeunes gens, leur 4ge ne pouvait pas
m'intimider — j’ai discouru indéfiniment sur l'art oratoire et sa méthode. Mais vous 'excuserez

30. De orat. 11, 233.

31. Allusion aux mutitationes aristocratiques des jeux de la Grande Mére?

32. De orat. 11, 361.

42



Le pudor de Crassus (& partir du De oratore de Cicéron)

stirement quand vous aurez appris quelle raison m’'a poussé aujourd’hui a cette logorrhée
inhabituelle chez moi.

Le temps de parole dépend de ceux qui vous écoutent. On est trop long en
onctio es interlocuteurs ues »Latulus € assus. Avec les jeu €S, CE ’CSt as
fonction des interlocuteurs graues : Catulus et Cr Avecl n n
grave. Mais étre tres long est une faute : Antoine demande donc qu'on I'excuse.
A-t-il écé impudens? Autrement dit le pudor qui aurait dtt I'arréter lui aurait-il
manqué? En le disant, il détourne la faute en partie puisqu’il rappelle les regles
qu’il a transgressées et, surtout, s'explique sur cette apparente transgression.
La fin du livre 2 (361-364) du De oratore fait apparaitre que tout ce qui a
précédé érait une stratégie pour obtenir que Crassus parle longuement et en
détail de ce qui est essentiel et proprement romain, c’est-a-dire la part impro-
visée de oratio, Uelocutio et Uactio. Cest pourquoi Antoine a été trop long :
Tum ille : adimere, inquit, omnem recusationem Crasso uolui, quem ego paulo ante sciebam uel
pudentius nolo enim dicere de tam suaui homine ad hoc genus sermonis accedere. Quid enim
poterit dicere? Consularem se [esse] hominem et censorium ? Eadem nostra causa est. An aetatem
adferer? Quadriennio minor est. An se haec nescire? Quae ego sero, quae cursim arripui, quae
subsiciuis operis, ut aiunt, iste a puero, summo studio, doctoribus. Nihil dicam de ingenio, cui
par nemo fuit : etenim me dicentem qui audiret, nemo umquam tam sui despiciens fuir quin
speraret aut melius aut eodem modo se posse dicere; Crasso dicente nemo tam arrogans, qui

similiter se umquam dicturum esse confideret. Quam ob rem ne frustra bi tales uiri uenerint, te
aliquando, Crasse, audiamus™®.

Alors il dit : j’ai voulu 6ter 4 Crassus toute forme d’excuse car je savais un peu avant qu'un
certain pudor ou une certaine réticence le détournait de ce type d’entretien, pour ne pas
parler, chez un homme aussi charmant, de dégotit. En effet que pourra-t-il dire? Qu'il est
un ancien consul et un ancien censeur? Cest aussi notre cas. Il oppose son 4ge? Il est plus
jeune de quatre ans. Qu'il n’y connait rien? Moi je m’y suis mis sur le tard et ce que jai
appris  toute vitesse, & bitons rompus, comme on dit, lui I'a appris dés I'enfance, en s’y
adonnant pleinement et avec de grands savants. Je ne dirai rien de son talent personnel, qui
n'a son pareil chez personne. Et toute personne, en m’entendant, n’est pas si méprisante
a I'égard d’elle-méme pour ne pas espérer parler mieux ou au moins aussi bien. Lorsque
Crassus parle, personne n’est assez prétentieux pour croire 'égaler un jour. Cest pourquoi,
Crassus, si tu ne veux pas que des hommes de cette valeur soient venus pour rien, nous
allons t'écouter, il est temps.

Antoine a donc parlé lui-méme pour que Crassus ne soit pas retenu par le pudor,
car un homme 2 la dignitas comparable a la sienne I'a fait. §’il se récusait au
nom du pudor, il semblerait taxer Antoine d’impudentia.

On voit bien ici que le pudor s'exerce et s'évalue en contexte. La hiérarchie
des paroles se construit a chaque fois (comme au Sénat). Le pudor de Crassus
tient a ses honores, A son Age, son savoir et son talent (ingenium). Lige le met
légérement en-dessous d’Antoine. Son savoir et son talent le placent au-dessus.

33. De orat. 11, 364.

43



Florence Dupont

La stratégie du pudor et la structure du De oratore

Crassus s'engage a parler apres la sieste. Il va tenir sa promesse et s’exprimer
dans une configuration qui en fait une sorte de Socrate de Tusculum.

Tum Crassus : «an me tam impudmtem esse existimatis, ut wobis hoc praesertim munus putem

me diutius posse debere?» « Quinam igitur» inquit «ille locus? An in media silua placer? Est

enim is maxime et opacus et frigidus. » « Sane », inquit Crassus, « etenim est in eo loco sedes huic

nostro non importuna sermoni. » Cum placuisset idem ceteris, in siluam uenitur et ibi magna
cum audiends exspectatione considitur®.

Alors Crassus «est-ce que vous jugez que je manque a ce point de pudor, que j’imagine pouvoir
plus longtemps avoir une dette envers vous?» «A quel endroit?», dit César, « La-bas? ou
bien veux-tu au milieu du bois? Il y a beaucoup d’ombre et il y fait tres frais. » « Parfait, dit
Crassus, car il y a 1a un endroit pour sasseoir qui convient parfaitement 4 notre dialogue. »
Comme tous les autres étaient du méme avis, on va dans le bois et 12 on sassied impatient
de I'entendre.

Crassus est dans une position énonciative extréme du point de vue du pudor,
car il va faire une conférence sur la rhétorique dans un décor qui rappelle celui du
Phédre. Cependant, la stratégie de Cicéron a consisté a lui faire prendre d’abord
le plus de distance possible avec I'impudentia des rhéteurs / philosophes grecs qui
pérorent depuis leur « chaire», sorte de clowns sophistes; puis Cicéron installe
Crassus dans une fiction littéraire, un dialogue platonicien qui 'emporte dans
une Gréce imaginaire et respectée, I’Athenes de Socrate et de Démosthéne dont
Rome prétend capter I'héritage.

Cicéron écrit des dialogues ou les interlocuteurs sont des nobles Romains
prestigieux. S’il veut que ces dialogues ne soient pas des amusements, des jeux
d’otium, il doit créer des situations énonciatives qui ne vident pas leurs discours
de toute auctoritas, donc respecter un protocole conversationnel conforme a celui
d’un consilium, ce qui 'ameéne a des dénégations fréquentes ou a des stratégies
complexes. Une prise de parole déréglée grecque (licentia) — dterait tout poids
au dialogue. Dans la stratégie du De oratore, le pudor joue un role essentiel.
Le pudor est un motus animi, cest un mouvement de 'Ame, il intervient donc
comme moteur du dialogue car les références permanentes aux conditions
d’énonciation permettent de résoudre le paradoxe du projet cicéronien. On
retrouverait des stratégies analogues dans d’autres dialogues de Cicéron qui
mériteraient d’étre analysées dans le détail .

34. De orat. 111, 18.
35. Tusc. 1, 48, 60; 11, 14, etc.

44



LES ASPECTS MEDICAUX DE LA HONTE
DANS LE DE MEDICINA DE CELSE

Sylvie ARNAUD-LEsOT'

Le lien entre la honte et la maladie, véritable probléme de la pratique médicale
tant il a de retentissement aussi bien sur la conduite du malade que sur celle
du médecin — avec des conséquences souvent néfastes sur la santé, sinon la
vie, du premier — apparait nettement dans le De medicina de I'encyclopédiste
latin Celse, qui vivait sous le régne de 'empereur Tibére, au 1¢ si¢cle de notre
¢re. Lanalyse des occurrences des mots qui expriment, dans ce traité, la honte
(pudor, uerecundia), ou qui, désignant ou qualifiant ce qui est indécent, obscene,
inconvenant, repoussant, dégotitant, sont dans sa proximité (obscena, indecorus,
foedus), permet précisément de distinguer ce qui peut étre honteux pour le
malade et ce qui peut I'étre pour le médecin.

La honte du malade

Le malade peut, pour différentes raisons, avoir honte de son corps, auquel la
maladie a fait subir certaines modifications : son aspect est jugé, par lui et par
les autres, inconvenant, hideux, repoussant, les odeurs qui s’en exhalent, parti-
culierement désagréables. Il craint d’incommoder, de choquer, voire d’effrayer
ceux qui le cotoient. Il craint aussi leurs moqueries lorsque ces modifications
prétent au ridicule. Il craint enfin de perdre de son humanité, en particulier
lorsqu’elles le font ressembler & un animal. Il a peur du mépris, de 'humiliation
quelles peuvent lui valoir. Il peut aussi avoir honte de sa conduite ou de ses
habitudes de vie, lorsque, jugées mauvaises et reconnues préjudiciables a sa santé
ou  sa guérison, il a nui, par elles, & 'une ou a I'autre, en toute connaissance
de cause. Il craint alors d’en étre blamé.

1. Médecin, docteur en histoire.

45



Sylvie Arnaud-Lesot

Le corps « honteux » du malade

Parce qu’il a un aspect inconvenant, hideux, repoussant

Celse utilise deux adjectifs pour dire que le corps du malade est laid, d’aspect
déplaisant, tres désagréable a voir : indecorus et foedus. Ladjectif indecorus indique
que I'aspect du corps est «inconvenant», c’est-a-dire qu’il n’est plus conforme
a une certaine convenance esthétique, celle communément partagée, a laquelle
est attachée I'idée de bel aspect, celui qui plait, qui recueille 'approbation de
tous et ne choque pas. A Rome, les notions de «convenable» et de «beauté»
sont en effet lides : le bel aspect est celui qui convient et le convenable, ce qui a
bel aspect?. Par ailleurs, le corps n’a plus alors la bonne conformation que veut
la nature. Celse emploie cet adjectif pour qualifier les mutilations du visage
(indecora curta), celles du nez, des lévres et des oreilles?, et un membre fracturé
(indecorum membrum), lorsque la fracture, déplacée et mal consolidée, I'a rendu
plus court qu'il ne I'était antérieurement et surtout qu'il ne le faudrait*. La honte
du mutilé est, dans le premier cas, quasi inéluctable, le visage étant la partie
du corps la plus immédiatement visible, la plus difficilement dissimulable. La
perte de son humanité est aussi alors la plus radicale.

Celse ne dit rien de l'origine de ces mutilations du visage : une maladie?
une blessure de guerre ? Nous savons qu’a son époque elles étaient infligées aux
esclaves pour les punir, les humilier, ce qui se voulait et était source de honte
pour celui qui en était porteur. Un autre passage du De medicina met également
en relation honte et statut de 'esclave. Celse y explique que le médecin pouvait
intervenir, sur la demande du patient, pour fermer chirurgicalement le trou de
son lobe de loreille, car, dit-il, avoir les oreilles percées est offensant (il emploie
le verbe offendere) chez un homme (in uiro)°. En dehors des femmes, seuls
les esclaves masculins, souvent étrangers, portaient des boucles d’oreille. Un
homme libre pouvait donc avoir honte d’étre pris pour un esclave ou reconnu
comme un ancien esclave, §il était & présent affranchi.

Celse laisse entendre que celui dont le visage avait été mutilé cherchait
par tous les moyens a lui faire retrouver un aspect « convenable». Il le met en
garde, affirmant que les petites mutilations du visage peuvent étre soignées
chirurgicalement, mais,

Curta igitur in his tribus * * ac si qua parua sunt, curari possunt; <si qua maiora sunt, aut> non
recipiunt curationem, aut ita per hanc <ipsam> deformantur, ut minus indecora ante fuerint®.

Plus importantes, ou bien elles ne regoivent aucun soin, ou bien, si l'on intervient tout de méme
dans ces conditions, elles sont enlaidies, si bien qu’elles auront été moins choquantes avant.

2. Cf,, par exemple, Cicéron, De off- I, 93.
3. Med. V11, 9, 1.

4. Med. V111, 10, 7 N.

5. Med. V11, 8, 3.

6. Med. V11, 9, 1.

46



Les aspects médicaux de la honte dans le De medicina de Celse

Clicéron avait relevé un méme désir chez ceux dont les membres étaient contrefaits,
méme s'ils devaient en passer pour cela par des traitements pénibles :

Multosque etiam dolores curationis causa perferant, ut, si ipse usus membrorum non modo non
maior, uerum etiam minor ﬁﬂuru: sit, eorum tamen species ad naturam reuertatur’ ?

Que de traitements douloureux aussi ils supportent patiemment, avec I'idée que, méme si
pour 'usage des mouvements ils doivent non seulement 0’y rien gagner, mais méme y perdre,
néanmoins ces membres auront repris leur apparence naturelle.

Celse nous apprend que certaines demandes chirurgicales étaient faites « pour
raison de convenance» (decoris causa). Telle était la raison invoquée par ceux qui
avaient des cicatrices. La encore, les patients semblaient préts a tout endurer.
Celse donne ici son avis :

[...] si uel excreuit cicatrix uel concaua est, stultum est decoris causa rursus et dolorem et
medicinam sustinere®.

[...] si la cicatrice est ou bien saillante ou bien déprimée, il est insensé de soutenir de nouveau
douleur et médication pour raison de convenance.

Lintervention qui consistait a reconstituer le prépuce était réclamée pour
la méme raison. Elle était pratiquée a cette époque, comme Celse nous le fait
savoir : «si le gland est & nu (5i glans nuda est) et quon veuille le recouvrir
(tegere) pour raison de convenance, cela est possible”», chez les hommes et les
jeunes garcons, lorsque la nudité du gland est naturelle ou lorsqu’elle est due
a une circoncision rituelle. La circoncision était aussi effectuée pour traiter le
phimosis'®. Cette «anomalie» pouvait étre découverte et observée aux thermes,
ou se rendaient chaque jour les Romains, ainsi qu’aux latrines, qui étaient
publiques. La encore, le patient manifestait le désir de retrouver «la bonne
conformation que veut la nature». Au siecle suivant, le gynécologue Soranos
d’Ephése I'énonce clairement lorsqu’il détaille les soins que la nourrice prodigue
a 'enfant lorsque celui-ci parait avoir un prépuce court :

Tpugepdg éntondobw T dxpomoabiav fj kai S1d kpokdSog cuvexétw TPdG Stakpdtnoty-
gkopévn yap éktdg pog OAiyov kai ouvexde Emonwpévn pading EmdiSwot kai 16 katd
@uotv amolapPdver pijkog, kadmrovoa Ty Pdravov kai cuvedilopévn Ty Lotk
evpop@iav Tnpeiv'.

qulelle exerce doucement des tractions sur le bout de ce prépuce, ou méme qu'elle 'assujettisse
avec un brin de laine pour le maintenir : tiré légérement vers I'avant et continuellement allongg,
il cede facilement, prend sa dimension naturelle, en couvrant le gland et en saccoutumant
A conserver la bonne conformation que veut la nature.

A Rome, un gland découvert était obscene, indécent, choquant. Dans la
statuaire, il est toujours représenté recouvert d'un prépuce bien serré. Par ailleurs,

7. Fin. V, 17, 46; trad. J. Martha.

8. Med. V, 26, 36 C.

9. Med. V11, 25, 1, A : si glans nuda est, unltque aliquis eam decoris causa tegere, fieri potest.
10. Med. V1, 18, 21.

11. Gynaeciorum libri, 11, 12 ; trad. P. Burguiére, D. Gourevitch et Y. Malinas.

47



Sylvie Arnaud-Lesot

tout Romain dont le prépuce ne recouvrait pas le gland pouvait craindre d’étre
pris pour un esclave (les esclaves orientaux subissaient souvent a cette époque
une circoncision rituelle) ou pour un Juif (leur circoncision était un motif de
raillerie %) ; I'affranchi pouvait craindre quon reconnaisse en lui un ancien esclave.
Une autre atteinte des organes génitaux masculins passait pour inconve-
nante : celle de la bourse en cas de dilatation variqueuse des veines du cordon
spermatique (ce que nous appelons aujourd’hui une varicocele). Cette atteinte

déterminait, selon Celse, 'ablation du testicule :
Ubi uero inter imam tunicam et ipsum testiculum neruumaque eius ramex est ortus, unda Curatio

est, quae <to>tum testiculum abscidit. Nam neque ad generationem quicquam is confert, et
omnibus indecore, quibusdam etiam cum dolore depender™.

Lorsque la dilatation variqueuse (ramex'*) prend naissance entre la tunique interne, le testicule
et son cordon, il 0’y a qu'une seule intervention : enlever le testicule. Il n’est plus d’aucune
utilité pour la génération et pend chez tous d’une maniére choquante, occasionnant méme
chez certains des douleurs.

Ladjectif foedus, que 'on trouve aussi dans le De medicina sous sa forme
comparative foedior, marque davantage le caractére laid, désagréable a regarder, et
introduit I'idée de dégotit, de répulsion a la vue du corps malade . Celse I'emploie
pour qualifier une imperfection de la peau appelée witiligo'°, le visage (facies)
en cas de complication suppurative de la maladie des yeux appelée lippitudo',
et la boiterie qui résulte d’une fracture fémorale déplacée, mal consolidée'®.

Le witiligo se caractérise par des taches de dimensions variées, plus ou moins
blanches (albus) ou noires (niger), dispersées sur la surface de la peau®. Clest
une affection évolutive : les taches s'étendent plus ou moins rapidement, et on
a 'impression ce faisant qu’elles rampent, serpentent (serpere) sur la peau. Elle
est bénigne : les taches disparaissent parfois spontanément ou apres des soins.
Cependant, certaines formes ne cedent pas et, malgré tous les traitements mis
en ceuvre, on narrive jamais a redonner a la peau sa couleur saine (sanus color).
Celse la présente d’emblée comme répugnante (uitiligo ... foeda est), avant
méme d’en donner la description et, de toutes les lésions cutanées qu’il décrit
dans le chapitre 28 du livre V, Cest la seule qu’il qualifie ainsi. Sénéque dira

12. Cf., par exemple, Horace, Saz. 1, 9, 70.

13. Med. V11, 22, 5.

14. Ce mot aurait pour origine, selon le Dictionnaire étymologique de la langue latine I’A. Ernout
et A. Meillet (dans son éd. de 1994), le mot ramus qui désigne la branche, le rameau. On peut voir
une analogie entre les branches d’un arbre et les ramifications des veines.

15. Les auteurs latins, comme par exemple Pline et Horace, I'utilisent souvent pour qualifier les
cicatrices (cicatrix).

16. Med. V, 28, 19 A-B.

17. Med. V1, 6,9 B-C.

18. Med. V111, 10, 5 B.

19. Sur cette maladie, voir par exemple J. Bertier, « Les noms des lésions corporelles d’origine interne

d’apres le De medicina de Celse (V, 28)», p. 297.

48



Les aspects médicaux de la honte dans le De medicina de Celse

aussi de sa variété blanche qu’elle est répugnante en utilisant le méme adjectif
Jfoedus™. Lucilius affirme qu’elle est insupportable (odiosa) pour celui qui en
est atteint?'. Outre I'aspect déplaisant, voire franchement répugnant qu’elle
donne au malade, ces taches peuvent rappeler la tacheture des animaux, le mot
macula désignant une marque naturelle sur leur peau.

La lippitudo était une maladie des yeux fréquente dans le monde romain .
Plaute en parle dans ses comédies. On sait que Cicéron, Horace et Pline le Jeune
en souffraient. Elle est caractérisée a son début par trois signes principaux : un
larmoiement (Jacrima), un gonflement (fumor) des paupiéres et un écoulement
de pituite (pituita), sorte d’ humeur qui peut revétir divers aspects. Surviennent
ensuite des ulcérations douloureuses des paupieres ou de I'ceil, avec parfois
adhérence de la paupicre au globe oculaire, et des suppurations. Dans les cas
graves, U'ceil éclate (oculus rumpitur).

La complication suppurative de cette maladie est, indique Celse, ce que les
Grecs appellent npémrwolg :

Nonnumquam autem ingens <in>flammatio tanto impetu erumpit, ut oculos sua sede propellat :
proprosin id, quoniam oculi procidunt, Graeci appellant™.

Parfois une énorme inflammation éclate avec tant de violence qu'elle pousse en avant les
yeux hors de leur siege : les Grecs appellent cette affection proprosis parce que les yeux
«tombent en avant.

Lceil change de position, se déplace, n'est plus a sa place. Il est expulsé de
orbite et on a effectivement 'impression qu’il va «tomber» en avant. Clest
ce changement de position qui rend, selon Celse, le visage particuli¢rement
désagréable a voir et qui justifie I'intervention chirurgicale :

At si induruit et sic emortuus est, ne in pus uerteretur, quatenus foede prominebit, excidendum erit*.

Silceil Sest durci et est mortifié au point de ne pouvoir suppurer, on I'excisera dans la mesure
ol il sera proéminent d’'une maniére choquante.

Le traitement visera a le replacer (7estituere) dans sa position naturelle, «dans
son siege» (in sedem suam), de facon 2 redonner au visage un meilleur aspect :

Quod si per haec restitutus oculus in sedem suam non est eodemque modo prolapsus permanet,
scire oportet lumen esse amissum ; deinde futurum ut aut indurescat is aut in pus uertatur. Si
suppuratio se ostendit ab eo angulo, qui tempori propior est, incidi oculus debet, ut effuso pure
et inflammatio ac dolor finiatur, et intus tunicae residant, quo minus foeda postea facies sit™.

20. Nat. 111, 25, 11 : uitiliginem et foedam ex albo uarietatem.

21. Sat. 1185 Marx (= H 118 Charpin).

22.A propos de cette maladie, voir les travaux de M. Pardon, «De la lippitudo 3 1a libido. De I'ceil qui
dégoutte a I'ceil qui dégotte», p. 651-662 et L'Oculistique dans le monde romain. Textes et documents
épigraphiques (I”-V* s. apr. J.-C.), these de doctorat dactylographiée, p. 63-117.

23. Med. V1, 6, 8 G.

24. Med. V1, 6,9 C.

25. Med. V1, 6, 9 B.

49



Sylvie Arnaud-Lesot

SiaTlaide de ces moyens [emploi du collyre de Nilée, incision de la peau de la nuque, appli-
cations de ventouses], I'ceil n’est pas replacé dans son siege et reste de fagon persistante glissé
en avant, il faut savoir que la vue est perdue; ensuite il se durcit ou suppure. Si la suppuration
se montre au coin de I'ceil qui est le plus pres de la tempe, on doit inciser 'ceil, afin que,
par 'épanchement du pus, la douleur et I'inflammation prennent fin, et qu'au-dedans les
membranes saffaissent, ce qui rendra plus tard le visage moins repoussant.

Deux autres passages du De medicina confirment que ce qui est désagréable &
voir est ce qui est saillant ou qui gonfle. Dans le premier, cest 'adverbe indecore
qui est associé au verbe prominere :

Commune omnibus (sc. uitiis) est umbilicum indecore prominere [...] %.

Toutes les atteintes de la région ombilicale ont en commun la proéminence choquante de
I'ombilic [...].
Dans le second, ce méme adverbe I'est au verbe intumescere. Suite 2 une probable
éventration (il y a rupture de la membrane interne de 'abdomen), la paroi
abdominale gonfle d’'une maniére choquante (intenta cutis indecore intumescaz)” .

Avoir les yeux saillants était, 8 Rome, interprété comme un mauvais signe du
point de vue de la physiognomonie, cette science qui permettrait de connaitre
le caractere des hommes par 'inspection de leur visage, et en particulier de leurs
yeux. Le Traité de physiognomonie (dont 'auteur latin est anonyme) accorde
une place importante a la position des yeux (status oculorum). Le paragraphe
32 traite en particulier des yeux proéminents (prominentes oculi). S’ils sont
aussi sanguinolents (sanguinolenti), ils dénotent «un ivrogne», glauci, «un
étre injuste, stupide, et plus encore que stupide, si la paupiére supérieure est
lourde et pesante*®». S’ils sont trés proéminents (nimium prominentes), rouges
(rubicundi) et petits (parui), ils indiquent «un homme privé de bon sens, a la
langue déchainée, mais aussi au corps débile® ». Par ailleurs, la Zippitudo trouvait
pour certains une explication dans la mauvaise fagon de vivre ou de se conduire,
et notamment dans la consommation excessive de vin®.

Enfin, les Romains se moquaient de ceux qui présentaient des anomalies
oculaires, tout comme ils se moquaient, de fagon générale, des difformités et
défauts corporels. Ceux qui en étaient porteurs se voyaient affublés de sobriquets
(cognomina®"). Pline en donne ici une liste :

26. Med. V11, 14, 1.
27. Med. V11, 17, 1 A.

28. Iniustum et stolidum et plus quam stolidum, si superioribus ciliis onerentur ac praegrauentur; trad.
]. André.

29. Oculi nimium prominentes, rubicundi, parui incompotem mentis hominem et linguae effrenatae,
sed nec corpore stabilem esse declarant; trad. J. André.

30. Cf., par exemple, Martial, Ep. VI, 78, 2.

31. Sur les cognomina, voir J.-P. Cebe, La Caricature et la parodie dans le monde romain antique des
origines & _Juvénal.

50



Les aspects médicaux de la honte dans le De medicina de Celse

Vi animalium homini depranantur, unde cognomina Strabonum et Paetorum. Ab isdem qui
altero lumine orbi nascerentur Coclites wocabantur; qui paruis utrisque, Ocellae; Luscini iniuriae
cognomen habuerunt™.

Lhomme est le seul des animaux dont les yeux peuvent étre difformes (deprauare), d’ot les
surnoms de Strabon [qui louche] et de Paetus [qui louche un peu] ; les borgnes de naissance
étaient appelés Cocles [borgnes], ceux dont les yeux étaient petits, Ocella [petit ceil **], et
Luscinus [éborgné] ceux qui avaient perdu un ceil par accident.

La hernie inguinale ou intrascrotale, qui détermine un gonflement de la
bourse, était aussi un sujet de plaisanterie. Martial cite un certain Fabianus
qui aimait a les railler :

Derisor Fabianus hirnearum / omnes quem modo colei timebant dicentem tumidas in hydrocelas /
quantum nec duo dicerent Catulli, / in thermis subito Neronianis / uidit se miser et tacere coepit™.

Ce railleur de hernies, ce Fabianus dont naguére tout testicule redoutait les plaisanteries sur les
hydroctles gonflées, plus abondantes que celles que pourraient lancer deux Catulles, Sest vu
tout & coup aux bains chauds de Néron, le malheureux, et il a commencé 2 retenir sa langue.

Tite-Live rapporte comment 'on se moqua de la tumeur inguinale (zumor
inguinum) de M. Servilius. En un moment ot il se déshabillait pour rappeler
dans quelle guerre il avait recu chacune de ses blessures, il découvrit par inad-
vertance « une partie de son corps que 'on doit cacher* ». La vue de la tumeur
excita le rire de ses plus proches voisins. M. Servilius affirma alors qu’il n’en
avait pas plus de honte (pudez) ni de regret que de ses cicatrices, car il I'avait
«pour étre resté des jours et des nuits 2 cheval » en servant I'Erat.

Lorsqu’une fracture fémorale déplacée s'est mal consolidée, le fémur devient
plus court et ne revient jamais & son état antérieur. Ce raccourcissement a
pour conséquence, dit Celse, que le malade marchera plus tard sur la pointe
du pied. Clest plutdt, selon lui, cette infirmité (debilitas) qu'est la boiterie qui
est choquante, que le raccourcissement lui-méme, et ce, d’autant plus qu’il y
a eu négligence (neglegentia) :

Sed multo tamen foedior debilitas est, ubi fortunae neglegentia quoque accessit™.

Mais bien plus horrible est 'infirmité lorsque la négligence est venue s'ajouter au sort.

Celse ne précise pas s'il sagit d’'une négligence du malade (qui n'a pas consulté
suffisamment t6t) ou de celle du médecin (qui n’a pas procédé a une bonne
réduction de la fracture). Ceux dont les membres étaient déformés recevaient
aussi des surnoms ridicules, tels Pansa [qui marche en écartant les jambes],

32. Pline, H. N. 11, 150; trad. A. Ernout et R. Pépin.

33. Diminutif d’oculus.

34. Epigr. X1, 83, 1; trad. H. ]. Isaac.

35. Tite-Live, Ab urbe condita, 45, 39, 17-18 : Quae dum ostendat, adapertis forte, quae uelanda
erant, tumor inguinum proximis risum mouit; trad. P Jal.

36. Tite-Live, Ab urbe condita, 45, 39, 18 : Tum «hoc quoque, quod ridetis», inquit, «in equo dies
noctesque persedendo habeo » ; trad. P. Jal.

37. Med. V111, 10, 5 B.

51



Sylvie Arnaud-Lesot

Scaurus [pied-bot], Varus [cagneux, qui a les genoux tournés en dedans et les
pieds en dehors] ou Vatinius [qui a les jambes arquées, les pieds tournés en
dedans] *®. Mais I'adjectif foedus qualifie surtout chez Celse les mauvaises odeurs
qui sexhalent du corps malade (odor foedus ou foeditas odoris).

Parce qu’il S’en exhale des odeurs fétides

Celse établit des degrés dans la perception d’une mauvaise odeur : elle peut
étre mauvaise (malus), trés mauvaise (pessimus), épouvantable (foedus), voire
intolérable (intolerabilis)®. Lodor foedus est celle que dégagent certains ulcéres .
La porrigo est une maladie qui peut étre aussi extrémement choquante en raison
de la mauvaise odeur qui s'exhale de ses [ésions suintantes. Celse explique qu’il
y a porrigo

Vbi inter pilos quaedam quasi squamulae surgunt haeque a cute resoluuntur : et interdum

madent, multo saepius siccae sunt. [...] Fereque id in capillo fit, rarius in barba, aliquando
etiam in supercilio [...] *'.

lorsque certaines sortes de petites écailles se soulévent entre les poils et se détachent de la
peau : elles suintent parfois, beaucoup plus souvent, elles sont séches. [...] elle se met ordinai-
rement dans les cheveux, plus rarement dans la barbe, quelquefois aussi dans les sourcils [...].

Clest 'odeur désagréable de ces lésions qui détermine une des phases de son
traitement :

Si tamen ea res nimium offendit, quod umore sequente fieri potest, magisque si is etiam mali
odoris est, caput saepe radendum est*.

Si elle est excessivement choquante & cause de 'humeur qui peut étre produite et plus encore
a cause de la mauvaise odeur de cette humeur, la téte sera souvent rasée.

Dans l'une de ses Satires, Horace patle de la téte d’un vieillard rendue dégotitante
(il emploie le méme adjectif foedus) par la porrigo®. En dehors de I'aspect de son
corps et des odeurs qui s'en dégagent, la conduite du malade peut également
étre pour lui source de honte.

La conduite « honteuse » du malade

Elle peut nuire a sa santé

C’est d’abord la fuxuria, 'exces en tout, qui nuit a la santé. Celse 'afhrme
dans un passage de sa préface ot il oppose les bonnes meeurs, au sens d’habitudes
de vie, du temps d'Homere a celles, corrompues, de son époque :

38. Cf. Pline, H. N. 11, 254.
39. Clest celle qu'exhale I'ulcére phagédénique. Nous noterons que cet adjectif est celui que Celse
emploie pour qualifier la douleur.

40. Cf. Med. V, 28,3 Aet VI, 8, 1 A.
41. Med. V1, 2, 1.

42. Med. V1, 2, 2.

43. Sar. 11, 3, 122-126.

52



Les aspects médicaux de la honte dans le De medicina de Celse

Eodem uero auctore disci potest morbos tum ad iram deorum inmortalium relatos esse, et ab isdem
opem posci solitam uerique simile est inter nulla auxilia aduersae naletudinis, plerumque tamen
eam bonam contigisse b bonos mores, quos neque desidia neque luxuria uitiarant; siquidem
haec duo corpora prius in Graecia, deinde apud nos adflixerunt™.

On peut dailleurs apprendre du méme auteur (sc. Homére) qu'on rapportait alors les maladies
a la colére des dieux immortels, qu’a eux encore on avait coutume de réclamer de l'aide;
il est vraisemblable qu’en I'absence de secours contre la maladie, la santé s’est cependant
trouvée bonne le plus souvent, en raison de regles de vie bonnes, que n’avaient corrompues
ni Poisiveté ni les exces; car ce sont bien ces deux défauts qui ont affaibli les corps, d’abord
en Grece, puis chez nous.

Pour l'historien de la médecine M. D. Grmek, Celse ne fait sans doute que

reprendre une opinion de son temps trés largement répandue®. J. Pigeaud pense,

contrairement & G. Serbat®, qu’il ne faut pas faire de Celse un moralisateur

et qu’il s’agit ici d’'une simple constatation médicale : «Il y a toute probabilité

pour que les moins bien doués du point de vue de la santé aient pu vivre avant

la naissance de la médecine authentique, a cause de la bonté de leurs mceurs . »
On sait comment Cicéron considérait la luxuria :

[Untellegemus quam) sit turpe difftuere luxuria et delicate ac molliter quamque honestum parce,
continenter, seuere, sobrie“s,

1l est laid de se dissoudre dans la fuxuria, de vivre douillettement et mollement. Il est beau
de vivre avec économie, retenue, austérité et sobriété.

ou encore :

Luxuria uero cum omni aetati turpis, tum senectuti foedissima est™.

La luxuria, honteuse A tout 4ge, est pour la vieillesse tout a fait ignominieuse.

Séneque rapportera aussi cette opinion selon laquelle les maladies résultent de la
corruption des moeurs, faisant de certaines, dont il donne une liste impression-
nante par sa longueur et ses détails, la punition de la luxuria (supplicia luxuriae) :

Immunes erant ab istis malis qui nondum se deliciis soluerant, qui sibi imperabant, sibi
ministrabant .

Ils (sc. les hommes d’autrefois) étaient exempts de ces maladies, eux que les délices n’avaient
pas amollis et qui n'avaient queux-mémes pour maitres et serviteurs.

Pline propose quant a lui une autre explication de la dissolution des moeurs.
Sa principale cause ne doit pas étre cherchée ailleurs que dans la médecine
(lues morum, nec aliunde maior quam e medicina). Tout ce que conseillent les

44. Med. 1 pr. 4; trad. G. Serbat.

45. M. D. Grmek, Les Maladies & l'aube de la civilisation occidentale, p. 18.

46. G. Serbat, Celse, De la médecine, Introduction, CUE, p. 34.

47.]. Pigeaud, « Un médecin humaniste : Celse. Notes sur le prooemium du De medicina», p. 303.
48. De off. 1, 1065 trad. M. Testard modifiée.

49. De off' 1, 123; trad. M. Testard modifiée.

50. Ep. 95, 18.

53



Sylvie Arnaud-Lesot

médecins et que les individus subissent en bonne santé, voila ce qui a ruiné
les meeurs de 'Empire :
Luctatus, ceromata ceu ualitudinis causa instituta, balineae ardentes quibus persuasere in
corporibus cibos coqui, ut nemo non minus ualidus exiret, oboedentissimi uero efferventur, potus

deinde iciunorum ac womitiones et rursus perpotationes ac pilorum euiratio instituta resinis
eorum, itemque pectines in feminis quidem publicati®'.

La lutte, les onctions de cire et d’huile instituées pour motif de santé, les bains brilants
pronés sous prétexte de parfaire la digestion, mais dont on ne sort qu’affaibli et d’ott 'on ne
retire les patients les plus dociles que pour les ensevelir, les boissons prises 4 jeun et suivies
de vomissements provoqués pour boire & nouveau sans interruption, ces épilations efféminées
pour lesquelles les médecins nous fournissent leurs résines et plus encore : le pubis des
femmes exhibé au grand jour.

Les vomissements (uomitus) spontanés liés aux exces, et plus encore ceux
provoqués pour continuer a boire et & manger, sont un des aspects de cette
luxuria. Dans certains banquets, la pratique du vomissement provoqué était
habituelle & Rome. Cicéron décrit Antoine et sa suite en train de boire et de
vomir, et Pison qui «était couché dans la puanteur et 'odeur de vin de ses
chers Grecs»; «nul ne saurait dire si cet individu a davantage bu ou vomi ou
répandu de vin>*». Suétone rapporte que I'empereur Vitellius «suffisait a tous
ses repas par 'habitude de vomir™» et que 'empereur Claude «[...] ne sortait
presque jamais d’un repas que gonflé de nourriture et de boisson; il se couchait
ensuite sur le dos, la bouche ouverte, et pendant son sommeil on y introduisait
une plume, pour lui dégager 'estomac™. » Sénéque décrit des femmes faisant
de méme : «Bourrant leur ventre qui demande grice, elles le délivrent par le
haut; quant au vin absorbé, elles le rendent mesure pour mesure™.

Celse rapporte que le médecin Asclépiade était choqué (offensus) « par 'habi-
tude des gens qui usent de vomissement quotidien pour se donner la faculté de
bafrer (uorare)», et que, pour cette raison, il rejetait totalement cette pratique
en médecine*°. Pline 'approuve : Cest avec raison qu'il « proscrivit les vomitifs
dont on usait alors trop fréquemment®”». Celse est quant a lui plus nuancé.
Il reconnait que «le vomissement ne doit pas étre provoqué pour raison de

»

51. Pline, H. N. 29, 26; trad. A. Ernout.

52. In Pis. 22 : hic autem |...] iacebat in suorum Graecorum fetore atque uino [...]; in quo (sc. conuiuio)
nemo potest dicere utrum iste plus biberit an womuerit aut effuderit; trad. P. Grimal.

53. Vie de Vitellius 13 : facile omnibus sufficiens womitandi consuetudine.

54. Vie de Claude 33 : Nec temere umquam triclinio abscessit nisi distentus ac madens, et ut statim
supino ac per somnum hianti pinna in os inderetur ad exonerandum stomachum.

55. Ep. 95, 21 : inuitis ingesta uisceribus per os reddunt et winum omne nomitu remetiuntur; trad.
H. Noblot. Juvénal décrit aussi une femme qui boit et vomit (6ibit et uomit). Cf. Sat. 6, 432.

56. Med. 1, 3, 17 : Reiectum esse ab Asclepiade uomitum in eo uolumine, quod DE TVENDA SANITATE
composuit, uideo; neque reprehendo, si offensus eorum est consuetudine, qui cotidie eiciendo norandi
Jacultatem moliuntur; trad. G. Serbat.

57. H. N. 26, 17 : damnauit merito et womitiones tunc supra modum frequentes; trad. A. Ernout et
R. Pépin.

54



Les aspects médicaux de la honte dans le De medicina de Celse

sensualité (luxuriae causa)». En revanche, dit-il, « 'expérience me fait croire
quon le provoque opportunément par motif de santé (ualetudinis causa)>®. »
Le vomissement provoqué peut, en effet, parfois étre utile (uzilis), au sens de
bénéfique, lorsque
[...] siue plus est quam quod concoqui possit, periclitari ne conrumpatur non oportet : siue [ro)
corruptum est, nihil commodius est quam id, qua uia primum expelli potest, eicere™.
[...] soit qu’il y ait plus qu'on ne peut digérer et qu'il ne faut pas s'exposer 2 la corruption;
soit que la corruption soit 13, il n’est rien de plus pratique que de la rejeter par le premier
chemin libre pour 'expulsion.

Ou a sa guérison

La conduite du malade peut aussi nuire & sa guérison, lorsqu’en ne respectant
pas la prescription du médecin, il aggrave sa maladie par sa faute. Celse fait ici
allusion aux erreurs que le malade est susceptible de commettre dans le suivi
du traitement qui lui a été prescrit :

[...] quartana neminem iugulat : sed si ex ea cotidiana facta est, in malis aeger est; quod tamen
nisi culpa uel aegri uel curantis numquam fit®.

[...] la fievre quarte ne tue personne. Mais, si elle est quotidienne, le malade est au plus mal,
ce qui n'arrive jamais que par sa faute (cufpa®') ou celle du médecin.

Selon lui, le malade les commet d’autant plus qu'il est «libre» socialement,
Cest-a-dire qu’il n’a pas 'habitude d’étre contraint d’obéir. Ainsi, déclare-t-il,
hydropisie ©*

Facilius in seruis quam in liberis tollitur, quia, cum desideret famem, sitim, mille alia taedia

longamgque patientiam, promptius is succurritur, qui facile coguntur, quam quibus inutilis
libertas est®.

plus facilement supprimée chez les esclaves que chez les hommes libres, parce que, lorsqu’elle
demande 4 ce que soient satisfaites la faim et la soif, lorsquelle réclame mille autres choses
fatigantes et une longue patience, il est plus facile de secourir ceux qui sont facilement
contraints que ceux pour qui la liberté est inutile.

Toutefois, reconnait-il,

Sed ne ii quidem, qui sub alio sunt, si ex toto sibi temperare non possunt, ad salutarem
perducuntur®.

Ceux qui sont asservis ne recouvrent pas la santé s’ils ne peuvent garder la mesure en tout
par eux-mémes.

58. Med. 1, 3, 21 : istud luxuriae causa fieri non oportere confiteor : interdum ualetudinis causa recte
feeri experimentis credo; trad. G. Serbat.

59. Med. 1, 3, 19; trad. G. Serbat modifiée.

60. Med. 111, 15, 6.

61. Ce mot nous semble devoir étre entendu au sens d’« état de faute» plutdt qu'en celui d’acte fautif
précis par lequel le malade a aggravé sa maladie.

62. Sur cette maladie, cf. par exemple E Skoda, « Leau et le vocabulaire de la maladie», p. 249-264.
63. Med. 111, 21, 2.

64. Ibid,

55



Sylvie Arnaud-Lesot

La faute reléve en effet souvent de 'intempérance (intemperantia) du malade.
Celse I'explique ici :

Intemperantes homines apud nos ipsi cibi * * * tempora curantibus dantur : rursus alii tempora
medicis pro dono remittunt, sibi ipsis modum windicant. Liberaliter agere se credunt, qui cetera
illorum arbitrio relinquant, in genere cibi liberi sunt : quasi quaeratur quid medico liceat, non
quid aegro salutare sit, cui vehementer nocet, quotiens in eius, quod adsumitur, uel tempore uel
modo uel genere peccatur®.

Chez nous, les gens intempérants décident eux-mémes la nature et le volume de leur alimen-
tation sans méme accorder aux soignants d’établir horaire des repas; d’autres en revanche
font aux médecins la grice de leur abandonner I'horaire, mais s'arrogent de décider sur la
quantité. Ils croient se conduire libéralement ceux qui, s'en remettant pour tout le reste au
jugement des médecins, gardent pour eux-mémes la liberté de choisir la nature des mets :
comme si la question était de savoir ce qui est permis au médecin, et non pas ce qui est salutaire
au malade, 4 qui toute faute commise dans ce qu’il prend est lourdement préjudiciable, qu’il
sagisse du moment, de la quantité ou de la nature de I'alimentation.

Dans le De medicina, 'intempérance se rapporte a I'alimentation, au boire
(potio) comme au manger (esca)® et a lactivité sexuelle. Lintempérance sexuelle
(intemperantia libidinis) et 'exces de nourriture et de vin (cibi uinique abundantia)
sont reconnus comme ce qui a provoqué la maladie® (morbum facere) : ce sont
ses «causes évidentes®®» (euidentes causae). Lintempérance relative au boire et au
manger peut étre plus marquée en cas de maladie, le malade pouvant avoir des
désirs plus impérieux en ce domaine. Celse donne un exemple de malade qui, a
cause de son intempérance, aggrave sa maladie et meurt. Cest un hydropique
qui, pour guérir, ne doit ni boire ni ingérer d’aliments aqueux®. Celse raconte
comment cet homme, connu pour son intempérance (notae intempemnﬂae),
bien que gardé” avec le plus grand soin, par le médecin et par le roi (dont il
était 'ami), hata sa perte en dévorant (deuorare) ses onguents (malagmata) et
en buvant son urine’".

Le malade n’est pas le seul  avoir honte. Le médecin peut aussi étre amené a
la ressentir dans sa pratique. Le De medicina laisse apparaitre deux circonstances
au cours desquelles cela se produit : la premiére est celle o le médecin doit

65. Med. 11, 16, 2; trad. G. Serbat.

66. Med. 1, 2, 8.

67. Med. 1 pr. 52.

68. Clest-a-dire, au contraire des causes «cachées» (abditae causae), celles qui peuvent étre connues.
Tout le monde peut les observer, les vérifier et les interpréter. Il est facile de les reconnaitre. Ce sont
aussi celles que I'on appelle «immédiates», parce qu'elles précédent immédiatement le déclenchement
de la maladie, du malaise ou de la douleur. Elles appartiennent au genre de vie (uitae genus) du patient
qui est reconnu comme ayant un effet sur sa santé. Ce genre de vie, «laborieux ou oisif, opulent
(cum luxu) ou frugal», doit étre connu du médecin pour que celui-ci puisse soigner son patient.
69. La maladie se caractérisant par «de I'eau sous la peau» (aqua inter cutem), son traitement
consiste 4 faire perdre cette eau en provoquant la sueur ou en donnant des aliments ou des remedes
diurétiques, et 4 en limiter les apports en interdisant les boissons et les aliments aqueux.

70. Comme un prisonnier (custodiretur).

71. Med. 111, 21, 3.

56



Les aspects médicaux de la honte dans le De medicina de Celse

nommer les parties dites «honteuses» du corps du malade, la seconde, celle ol
il doit porter un diagnostic et prescrire un traitement.

La honte du médecin

Nommer les parties dites «honteuses» du corps du malade

Pour désigner les organes génitaux des deux sexes Celse emploie les mots
naturale ou naturalia, genitale ou genitalia, pars ou partes, ou encore partes
naturales. Mais il les appelle aussi obscena ou partes obscenae, dans le chapitre 18
du livre VI ot il décrit les maladies qui les affectent. Ce sont, chez ’homme, la
verge (coles) et les testicules (testiculi), chez la femme, Porifice de la matrice (os
unluae), c est-a-dire la vulve, et chez les deux, 'anus (anus). D’autres auteurs
latins utilisent le mot obscena pour désigner les organes génitaux. Ce sont Horace,
Ovide et Séneque. Les mots pudenda et uerenda sont également employés, le
premier par Ovide et Sénéque, le second par Pline. Toutes ces dénominations
attestent le caractére «honteux» de ces organes.

Au début de ce méme chapitre, Celse expose I'embarras de nommer les
organes génitaux et I'anus, parce que les mots dont il dispose pour ce faire,
ceux de la langue latine, sont dégotitants, choquants, comparés a ceux de la
langue grecque”?. Les Grecs quant a eux ont, pour ce faire,

ea, quae ad partes obscenas pertinent, quarum apud Graecos uocabula et rolerabilius se habent

et accepta iam usu sunt, cum in omni fere medicorum uolumine atque sermone iactentur : apud
nos foediora uerba ne consuetudine quidem aliqua uerecundius loguentium commendata sunt’.

des noms plus tolérables et recus désormais par I'usage, puisqu'ils se trouvent dans presque
tous les écrits et les conversations des médecins. Chez nous, ces mots sont plus choquants et
ne sont, dans leur usage, pas méme confiés a ceux dont la fagon de parler est plus réservée.

A cette époque, la médecine romaine ne dispose pas, 2 la différence de la
médecine grecque, d’un langage médical technique. Celse va donc en inventer
un pour faire comprendre la médecine scientifique, qui était grecque, a ceux
qui ne parlent pas le grec. Il est le premier vulgarisateur médical de Ihistoire
occidentale.

Ce probleme de la dénomination, en public, des organes génitaux et de 'anus
n'est pas propre a Celse. Cicéron, dont Celse connaissait trés probablement
les traités (c’était un érudit et il avait lui-méme écrit un traité de philosophie),
disait déja :

72. Certains praticiens du xviIr siécle feront référence i ce passage du De medicina pour argumenter
leurs difficultés a parler, dans la langue vulgaire (le francais), des maladies des organes génitaux.
73. Med. V1, 18. Sur le foediora uerba, cf. H. von Staden, « Apud nos foediora uerba : Celsus’ reluctant
construction of the female body», p. 211-296.

57



Sylvie Arnaud-Lesot

[...] quarumaque partium corporis usus Sunt necessarii, eas neque partes neque earum Usus Suis
nominibus appellant; quodque facere non turpe est, modo occulte, id dicere obscenum est’™.

[...] quant a ces parties du corps dont I'usage est indispensable”, <les hommes sains d’esprit>
n’appellent par leur nom ni ces parties ni leur usage, et il est indécent de dire ce qu’il n'est
point honteux de faire, du moins en secret.

Selon Celse, cest le pudor, ce qu'on pourrait appeler ici «une pudeur de
langage », qui occasionne cet embarras. N’oublions pas que son traité s’adresse
non pas aux médecins, mais aux Romains cultivés de son époque. Il est important
pour lui de ne pas choquer ses lecteurs par des mots de la langue vulgaire en
gardant une certaine retenue dans sa fagon de s'exprimer. Il mentionne une
seule fois un de ces mots «inconvenants» (il parle d’un indecorum nomen)
celui qui désigne communément la hernie intrascrotale, hirnea’. Ce mot est
employé dans ce sens par Martial et Juvénal.

Ce pudor conduit a 'emploi de métaphores. Celse en use pour désigner
le pénis (caules ou coles : «tige»), son extrémité, le gland (glans : «gland du
chéne»), et 'anus (anus : «<anneau” »). Hirnea est aussi un terme métaphorique.
Selon le Dictionnaire étymologique de la langue latine d’A. Ernout et A. Meillet,
il aurait pour origine le mot Airnea ou irnea utilisé respectivement par Plaute
et Caton pour nommer un «vase», un «cruchon», un «pot» dans lequel on
mettait du vin ou une préparation culinaire. Nous pouvons trouver quelque
ressemblance quant a la forme et la fonction de ce «vase», et ce qu'on appelle
en médecine le «sac herniaire» qui contient ce qui est hernié, 'épiploon ou une
anse intestinale. Il n’en reste pas moins «inconvenant» pour Celse.

Observer le pudor a des conséquences thérapeutiques. Le médecin peut
étre géné lorsqu’il doit interroger le malade sur ces parties du corps. Celse fait
remarquer qu'il est plus difficile d’en parler «si 'on veut observer dans le méme
temps et le pudor et les préceptes de 'art®». Le malade peut avoir les mémes
difficultés, et ne pas souvrir au médecin des affections de ses parties génitales.
S’ensuivent un retard diagnostique et I'absence de soins.

Porter un diagnostic et prescrire un traitement

Dans un passage de sa préface, Celse rapporte comment les plus illustres
médecins de son époque navaient tenté aucun traitement dans un cas médical
apparemment nouveau (Celse le cite comme exemple de «maladie nouvelle »),
celui d’'une femme de la haute société romaine, « morte en 'espace de quelques
heures d’une descente de chair hors du vagin qui se desséchait” ». Ils n’avaient pu

74. De off 1, 127-128; trad. M. Testard.

75. Les organes génitaux et I'anus.

76. Med. V11, 18, 3.

77. Le mot du langage courant est cu/us.

78. Med. V11, 18, 1 : ut difficilior haec explanatio sit simul et pudorem et artis praecepta seruantibus.
79. Med. 1 pr. 49 : quae ex naturalibus partibus carne prolapsa er arente intra paucas horas exspirauerit.

58



Les aspects médicaux de la honte dans le De medicina de Celse

trouver ni quel mal ¢’était ni le remeéde a apporter en pareil cas. Celse explique
ainsi leur abstention thérapeutique :
Quos ego nibil temptasse indico, quia nemo in splendida persona periclitari coniectura sua noluerit,

ne occidisse, nisi seruasset, uideretur : ueri tamen simile est potuisse aliquid cogitare, detracra tali
uerecundia, et fortasse responsurum fuisse id, quod aliquis esser expertus®.

Mon avis est qu'ils n’ont rien tenté parce que, s'agissant d’une personne de haut rang, aucun
d’eux n’a voulu, avec une conjecture personnelle, prendre le risque de passer pour I'avoir
tuée, au cas ol il ne 'aurait pas sauvée. Il est pourtant vraisemblable qu'en se débarrassant
d’une telle werecundia, quelqu’un elit pu imaginer un traitement, et ce qu’il aurait tenté efit
donné peut-étre un résultat.

Leur attitude peut s'expliquer : il sagit d'une maladie «nouvelle» (morbus
nouus), inconnue. Il n’est donc pas possible, pour la traiter, de sappuyer sur
‘expérience. Emettre une conjecture (coniectura) personnelle devant la malade
1
et son entourage, mais aussi devant ses confreres, expose sa réputation. Or ce
sont les plus éminents médecins (nobilissimi medici) de leur temps. Par ailleurs,
la malade est une personne de condition brillante (une splendida persona),
connue (Celse a entendu patler de son cas). On peut donc imaginer que tout
le monde aurait su ce que les médecins avaient tenté et ce qu’il en était résulté.
Enfin, les médecins étaient souvent suspectés, a cette époque, d’avoir contribué
au déces de leurs malades, notamment par empoisonnement.

Selon Celse, Cest la uerecundia qui a retenu ces médecins d’agir. Ils craignaient
d’échouer ou d’étre jugés incompétents, voire criminels. Et on sait combien la
crainte du jugement de l'autre, la crainte du blime public qui peut défaire une
réputation, est un des déterminants de la honte. Cette crainte opére ici davantage
que la mauvaise conscience de n’avoir pas tout tenté. Cette uerecundia a aussi
des conséquences thérapeutiques qui sont ici 'abstention qui conduit a la mort.

Ces divers aspects «médicaux» de la honte s'accordent avec ceux que 'on
peut relever a la méme époque dans le monde romain. Laspect extérieur y était
source de honte, parce qu’il choquait ou prétait a rire, tout comme la conduite
qui allait a Pencontre des bonnes moeurs. Cette honte conduisait souvent a
dissimuler la maladie®' ou la cause de la maladie, avec les conséquences néfastes
que nous savons sur la santé du patient. Elle sera considérée par Horace comme
«mauvaise» (pudor malus) et comme étant le fait des gens insensés (szultorum)®.

80. Med. 1 pr. 50; trad. G. Serbat.

81. Cette dissimulation de la maladie avait été relevée par Celse. Cf. Med. 111, 2, 7 (il utilise le verbe
dissimulare). Cicéron avait aussi remarqué que les malades cachent (occultare) les difformités, les
faiblesses et les mutilations de leurs membres (Fin. V, 17, 46).

82. Cf. Ep. 1, 16, 24 : Stultorum incurata pudor malus ulcera celat. Horace donne en exemple la
conduite d’un certain Quinctius Hirpinus qui se conforme tellement a 'opinion qu’on a de lui,
opinion qui le veut bien portant et vigoureux, qu’il en vient a dissimuler sa maladie pour ne pas
étre pris en défaut.

59






LE CITOYEN FACE AUX PRATIQUES COLLECTIVES
DE LA HONTE A ROME

Le droit et les dieux, ou deux poids, deux mesures

Annette RUELLE!

Puissance indivisible du corps social dont il émane comme d’un puits sans
fond, I'«effet d’opprobre» qu’est la honte se trouve au cceur de formes collectives
de régulation du lien social dans les sociétés archaiques. Linfluence de ces formes
y est d’autant plus impérieuse que, identifiées au sacré et au type de causalité
qui en procede, elles n'y sont pas apercues comme telles ni dégagées en tant
que phénomene spécifiquement social. Une question intéressante consiste a
se demander ce qu’il advient de telles pratiques collectives dans une société
qui, comme Rome, s'est organisée en cité, dotée de lois, pourvue d’actions
judiciaires, a la source d’une forme d’organisation juridique du lien social
(la ciuitas) irréductible aux fixations de la honte dans 'univers du religieux
archaique. Quand la loi se substitue aux dynamiques informes de la honte pour
en autoriser ou en interdire 'empire, une rupture épistémologique opére, dans
le repli de laquelle émerge, & Rome, le citoyen, le ciuis, le sujet investi de droits
individuels que les formes du droit civil arrachent partiellement a 'univers par
définition «holiste» du sacré.

Mais encore la prise de conscience du ressort de la honte au fondement de
Pordre (et du désordre) dans les sociétés humaines n’atteignit-elle sa plénitude
qu'en deux temps, car ses ressorts anthropologiques furent si puissants que le
droit civil ne suffit pas a en épuiser le champ : parachever I'ccuvre émancipatrice
de Rome eu égard aux pratiques de la honte impliquait que la structure mythico-
rituelle de la société paienne flit elle-méme placée sous le faisceau désacralisant
dont le christianisme a, selon la méme orientation, mais avec plus de radicalité,
constitué le projecteur, projecteur dont saint Augustin focalisa le faisceau sur
outrage aux dieux, au cceur de la religion publique des Gentils, a la faveur

1. Professeur de droit romain aux Facultés universitaires Saint-Louis (Bruxelles) ; administratrice de
la Revue internationale des droits de 'Antiquité.

61



Annette Ruelle

d’un contraste des plus éclairants eu égard a la clairvoyance dont ces derniers
avaient su faire preuve dans I'espace de leurs rapports réciproques.

Une double rupture, donc, pour un développement consacré aux pratiques
collectives de la honte mesurées a 1'aune du droit romain et de 'anthropologie
religieuse.

Les pratiques collectives de la honte et le droit romain

Dans 'ancienne Rome, le trait commun aux diverses pratiques collectives de
la honte est le tapage, la clameur, les vociférations, une rumeur de nature incanta-
toire (canor) distinctement audible dans le lointain et clairement reconnaissable?.
Cette clameur a un sens précis dans I'esprit de ceux qui la percoivent, un sens
suspendu 2 la toute-puissante idée de la rétribution dans un univers archaique,
selon laquelle un malheur n’arrive jamais sans cause, malheur, en 'espéce,
identifié¢ aux conséquences sociales du tapage pour celui qui en est la cible.
Tous les termes du lexique latin désignant un collectif pourvoyeur d’opprobre
rameénent étymologiquement, en effet, 2 U'expression du bruit : 'obuagulatio (de
ob et uagire), U endoploratio (plorare), le flagitium (racine *flag- «faire du bruit»),
Voccentatio (0b et cantare), le conuicium (cum et uoces), le pipulum? et autres
increpationes®. De ces charivaris aux multiples contours, occentatio, endoploratio
et obuagulatio sont attestés dans les XII Tables. Le flagitium est également fort
ancien, selon, en particulier, les usages militaires. Quant au conuicium, comme
indique Festus, il constitue la version désacralisée, aux deux derniers siecles
de la République, de l'occentatio dans les XII Tables®.

La plupart de ces tapages se déroulent devant la porte de la maison. Lieu
hautement symbolique, la porte représente la maison enti¢re®, dont Gaius fait
un refuge (refugium) et un asile (receptaculum) inviolable placé sous haute
protection (tutissimum), non seulement juridique, mais aussi magique”. Le droit
romain, loin de rejeter ces clameurs d’'un bloc, discrimine entre celles qui, licites,

2. Plusieurs textes insistent sur le bruit : Cicéron, Pro Tullio 50; Festus, p. 190L (Teubner), s. u.
occentassint; Donat ad Ter. Eun. 382 (11, 3, 91).

3. Pipulum est une forme nominale du verbe pipilare, onomatopée signifiant « pépier, piauler,
piailler, glousser». Voir Varron L. VII, 103 et A. Ernout et A. Meillet, Dictionnaire érymologique de
la langue latine. Histoire des mots, s. u. pipilo.

4. Crepare : «rendre un son sec, craquer, claquer; faire sonner, faire retentir».

5. Festus, p. 190L (Teubner).

6. Festus, p. 162L, s. u. portum. Lobuagulatio se déroule 0b portum, face a la porte (XII T. 2, 3).
Le conuicium également, méme si Ihabitant est absent (Ulpien, 57 ad ed., Dig. XIVI1], 10, 15, 7).
Plaute fait de la porte I'objet du verbe occentare (Merc. 407 5 Persa 568 ; Curc. 145).

7. Gaius, L ad L. XII T., Dig. 11, 4, 18 (a propos de I'in ius uocatio, ou citation en justice, dont ce serait
violence que de la réaliser au domicile). Voir J. M. Polak, « The Roman conception of the inviolabi-
lity of the house», p. 251; P. Huvelin, «La notion de I'iniuria dans le trés ancien droit romain», p.
413; A. D. Manfredini, La diffamazione verbale nel diritto romano, p. 33; G. Crifo, « Diffamazione
e ingiuria», p. 471; O. Licandro, Domicilium. 7/ principio dell inviolabilita.

62



Le citoyen face aux pratiques collectives de la honte & Rome

exercent une fonction utile au bien commun de celles, illicites, qu’il assortit
de sanctions pénales, sur la base de criteres que nous allons tenter de dégager.

La honte licite

Moins l'influence du droit (lois et actions judiciaires) sur la société civile
naissante est étendue, plus puissantes y seront les clameurs de réprobation.
Au ceeur d’une organisation juridique encore rudimentaire de I'espace public,
Vobuagulatio, I endoploratio et, dans le domaine militaire, le flagitium, exercent
un r6le important dans 'administration de la justice archaique.

Lobuagulatio
Lobuagulatio est une enquéte avec vocifération (quaestio cum conuicio)
accomplie devant la porte, 0b portum, du témoin défaillant :

Vagulatio in XII significat quaestio cum conuicio. Cui testimonium defuerit, is tertiis diebus ob
portum obuagulatum ito®.

Vagulatio dans les XII Tables signifie «enquéte avec vocifération ». Celui & qui le témoignage
aura fait défaut, que, tous les deux jours, il aille se plaindre devant 'entrée de la maison du
témoin défaillant.

Mot composé du préfixe 0b et du verbe uagio, ire, «vagir, chevroter», par
dérivation, «résonner»?, 'obuagulatio constitue un mode de publicité spécifique
contre le témoin défaillant'. Le fragment 8, 22 des XII Tables nous apprend
qu’il s'agit d’'un témoin présent a une mancipation (non de celui qui aurait
vu commettre un délit), auquel le défaut de témoigner vaut d’étre improbus
intestabilisque, «infime et incapable de prendre & témoin». Linfamie pénale
manifeste 'exclusion du témoin défaillant du cercle des honnétes gens''. Elle
est au droit ce que la sanction collective de la sacerté est au « pré-droit». A
'époque des XII Tables, les deux vont encore de pair.

Lobuagulatio nest pas sans évoquer des correspondances, en droit comparé, avec
le jetine du créancier a la porte de son débiteur de rang socialement supérieur,
rite bien attesté en Irlande et dans I'Inde anciennes . Ponctué par le suicide, le
plus souvent précédé d’ imprécations et de malédictions, du créancier devant la

8. Festus, p. 375L [= XII Tables 2, 3 (Girard)]; trad. J.-H. Michel. Sauf mention contraire, les
traductions sont de nous.
9. A. Ernout et A. Meillet, Dictionnaire érymologique de la langue latine, s. u. nagio.

10. T. Mommsen, Droit pénal romain, 11, p. 342; J. A. Arias Bonet, «Prueba testifical y obuagulatio en el
antico diritto romano», p. 285 ; G. Maccormack, « Witnesses in the law of the Twelve Tables», p. 237.

11. C. Lovisi, Contribution i létude de la peine de mort sous la république romaine (509-149 av. J.-C), p. 199.

12. L. Renou, «Le jetne du créancier dans I'Inde ancienne», p. 117; H. d’Arbois de Jubainville,
«La procédure du jetine en Irlande», p. 245.

63



Annette Ruelle

porte, ce rite «apparait comme un des moyens les plus forts dont 'on dispose
pour déchainer le malheur contre un adversaire impuni'?».

Lendoploratio

Lendoploratio est un exemple particulierement parlant de la puissance de
la clameur et de la vocifération dans la Rome ancienne. Cicéron explique
Pexpression endo plorato a 'aide du verbe conclamare, comme une clameur avec
Pintention de provoquer un attroupement . On en trouve deux applications,
une dans les XII Tables et I'autre dans les lois royales (lois qui sont en réalité
des formules ou maximes de 'ancienne jurisprudence pontificale) :

Si nox furtum faxsit, si im [= eum) occisit, iure caesus esto. Luci [...] si se telo defendit |...]
endoque plorato™ [...].

S’il y a eu vol nuitamment et qu’on tue le voleur, qu'il ait été tué 4 juste titre. De jour [...],
sil se défend avec une arme [...] et qu'on ait crié [...].

Gaius commente en ces termes :

Lex duodecim Tabularum furem noctu deprehensum occidere permittit, ut tamen id ipsum cum
clamore testificetur : interdiu autem deprehensum ita permittit occidere, si is se telo defendat, ur
tamen aeque cum clamore testificetur'.

La loi des XII Tables permet de tuer le voleur surpris nuitamment, & condition que le fait
soit signalé par un cri; s'il est surpris de jour, il est permis de le tuer de méme, §il se défend
avec une arme, a condition de signaler également le fait par un cri (ut tamen cum clamore
testificetur).

Le cri est exigé de celui qui tue le voleur pour éventuellement alerter les voisins
qui pourront constater le fait'”.
Une «loi» attribuée & Servius Tullius dispose :

Si parentem puer uerberit, ast olle [= ille] plorassit, puer diuis parentum sacer esto'.

Si l'enfant a frappé son pére [ou sa mére] et que celui-ci ait crié, quil soit voué aux dieux
des parents.

Sacer signifie a la fois « consacré aux dieux [d’en haut] », donc protégé, et «voué
aux dieux [d’en bas] », Cest-a-dire maudit. Lindividu sacer était exclu du groupe
social, contraint a I'exil ou exposé a étre mis & mort impunément par n'importe

13. E. Cantarella, Les Peines de mort en Gréce et a Rome, p. 201 ; P. Huvelin, « Magie et droit
individuel», p. 22 et 38.

14. Pro Tullio 50 : endo plorato, hoc est conclamato ut aliqui audiant er conueniant («implore du
secours, C'est-a-dire appelle & grands cris, pour qu’on tentende, pour quon vienne en nombre  ton
appel»). De méme : Festus, p. 95L : inclamare conuiciis er maledictis insectari; voir aussi p. 260L :
plorare [...] apud antiquos plane inclamare.

15. XII Tables 8, 12-13 (Girard) ; trad. J.-H. Michel.

16. Dig. IX, 2, 4, 1; trad. J.-H. Michel.

17.].-H. Michel, Eléments de droit romain & | usage des juristes, des latinistes et des historiens, 1, p. 206.
18. Festus, p. 260L, s. u. plorare; trad. J.-H. Michel.

64



Le citoyen face aux pratiques collectives de la honte & Rome

qui”. Condition d’exercice de la justice privée dans le cas du voleur®, l'endoploratio
apparait aussi comme un relais de la sacerté a I'échelle de la collectivité entiére

o b . . 1 ,
(puisqu’il s'agit d’un fait relevant de la justice familiale) dans le cas de I'enfant
rebelle. Si la loi des XII Tables exige a la source de la sacerté une condamnation
préalable, celle-ci, dans les cas de flagrance auxquels commande I'endoploratio,
n’émane pas d’une autorité publique, mais de la victime elle-méme.

Le flagitium

Le nom flagitium, ainsi que le verbe flagitare, «harceler quelqu’un de cris
et d’invectives dans la rue pour lui réclamer quelque chose», raménent a la
racine *flag- («faire du bruit») de *bhlag-, qu’on retrouve peut-étre dans flagrum
(«martinet composé de plusieurs laniéres garnies de bouton de métal et d’os »,
diminutif flagel/lum), un terme technique de formation expressive. Le flagitium
est «le charivari 4 la porte de quelqu’un pour protester contre sa conduite
scandaleuse », une réclamation bruyante et scandaleuse?'.

Le flagitium renvoie 4 une notion complexe dont I'analyse sémantique fut
conduite par le philologue Usener au début du xx® siecle**. Lauteur montre
que le terme a subi a travers les 4ges des glissements de sens. C’est ainsi que la
signification ultime, celle des classiques, est objective : flagitium désigne le fait
honteux, le crime scandaleux, I'action déshonorante pour celui qui s’y livre
(Schandtat). Dans la langue plus ancienne de la comédie, on trouve le terme
avec une signification subjective : flagitium y désigne 'indignation scandalisée,
le sentiment de honte qui émane du corps social pour se focaliser sur celui
qui, pour une raison ou une autre, le mobilise (Schande). Le flagitium est ainsi
I'indignation populaire se soulevant contre un homme. Mais ces deux signi-
fications, abstraites 'une et I'autre, procedent elles-mémes d’'un emploi plus
ancien encore, dont 'auteur fait 'hypothése a la lumiere de I'étymologie et du
rapport avec le verbe flagitare. Ce sens est concret : flagitium désigne ici I'acte
public, audible et visible, d’accusation et d’expulsion a cors et a cris, sous les
coups de fouet, de rondins et les jets de pierres, d'un homme, assaut qui fait
de lui un paria, sans nom ni droit, quand il ne lui 6te pas la vie.

Usener retrouve un tel emploi archaique du terme dans le domaine militaire 3,
a propos des forfaits du soldat passibles du supplicium fustuarium® (de fustis,
-is, «le rondin »), la fustigation ou bastonnade jusqu'a ce que mort s'ensuive. Le

19. C. Lovisi, Contribution a ['étude de la peine de mort..., p. 40.

20. Ibid., p. 59 et p. 182.

21. A. Ernout et A. Meillet, Dictionnaire, s. u. flagito, -are et flagrum.

22. H. Usener, «Italische Volksjustiz», p. 2 sq. Eg. J.-Fr. Thomas, Déshonneur et honte en latin : étude
sémantique, p. 179 sq.

23. Donat, ad Ter. Eun. 382 : flagitium more militari dicitur res flagitatione hoc est increpatione digna
(¢f- Servius, Aen. 11, 124).

24. A savoir : abandonner son poste de gard\e, perdre ses armes, sattribuer mensongérement une action
d’éclat, voler un camarade (Polybe 6, 37). A propos de 'abandon des armes, voir Dig. XLIX, 15, 2, 2.

65



Annette Ruelle

soldat condamné est préalablement effleuré par le tribun du bout d’un rondin,
en une sorte de consécration qui marque le signal du départ : tous les soldats
présents dans le camp se lancent alors 4 sa poursuite avec pierres et batons.
Mentionnons pour mémoire les gloses qui mettent le flagitium en rapport avec
le crime sexuel, d’une gravité égale dans l'ordre civil et religieux*, et dont les
conséquences sociales sont analogues : 'inceste? ou le viol d’une vierge?.

Le flagitium, au sens concret, se produit dans un contexte collectif d’una-
nimité dont il est 'expression immédiate. Il manifeste le lien primitif entre
Iindignation scandalisée, la forme improvisée et rudimentaire de «jugement»
qui en procede et I'exécution collective et informelle de la peine (lapidation,
fustigation). Son équivalent civil est la sacerté, ou sacratio capitis, dont I'infamie
prévue contre le témoin défaillant dans les XII Tables (8, 22) est la version
désacralisée.

La honte illicite

Dans les cas envisagés jusqu'a présent, le collectif pourvoyeur d’opprobre se
mobilise contre un individu dont il dénonce publiquement les méfaits. Lorsqu’elles
sont illicites, au contraire, les pratiques de la honte livrent a la vindicte publique
un innocent, un homme accusé a tort ou, du moins, investi par le droit et les
proces de la possibilité de se défendre des griefs dont on I'accable. Il en est ainsi,
dans les XII Tables, de l'occentatio, qui, d’apres un texte essentiel du De Republica
de Cicéron rapporté par saint Augustin, est un crime capital consistant a valoir,
a la faveur d’'une mélopée (un canor, dira Festus du conuicium), un chant ou un
vers méchant (malum carmen), l'infamie (infamia) et I'indignation scandalisée
(flagitium) & autrui (occentare sine malum carmen condere)*®. Pour aider a discerner
les éléments qui intervinrent dans la qualification juridique du crime d’occentatio
dans les XII Tables, dont Cicéron produit une version rajeunie sous 'influence du
régime juridique de la diffamation & son époque?, on peut utilement se reporter
aux commentaires des jurisconsultes classiques sur le conuicium adversus bonos
mores, qui en constitue la forme désacralisée, ainsi qu'en atteste Verrius Flaccus :

« Occentassint » antiqui dicebant quod nunc conuicium fecerit dicimus, quod id clare et cum quodam
canore fit ut procul exaudiri possit, quod turpe habetur quia non sine causa fieri putatur [...]%.

25. U. Brasiello, s. u. incesto, Noviss. Digest. it., VIII, p. 499.

26. Nonius, p. 461, 21 : incestum usu dicitur flagitium in affines commissum.

27. Nonius p. 313, 18 : flagitium ueteres uitium quod uirgini infertur dici woluerunt. Sur le caractere
étroitement sexuel du type de harcélement que peut représenter la flagitatio, voir Apulée, Méz. VIII, 29.
28. Cf. Cicéron, De rep. 1V, 10, 12.

29. G. Pugliese, Studi sull iniuria, p. 22.

30. Festus p. 190L.

66



Le citoyen face aux pratiques collectives de la honte & Rome

Les anciens le disaient « occentassint» comme nous disons aujourd’hui « conuicium fecerit»;
qui a lieu clairement et sur un air entrainant de maniére a pouvoir étre entendu distinctement
dans le lointain; est tenu pour honteux car on croit que cela n'a pas lieu sans cause [...].

Sous la République (fin mrt-début 11 siecle av. J.-C.), le conuicium est un délit
sanctionné par un édit spécifique, I'édit de conuicio?'. 11 Sagit d’un charivari,
un «collectif qui désigne le fait de pousser des cris ensemble a la poursuite ou
devant la porte de quelqu’un pour lui reprocher une faute**». Létymologie, de
cum et uox («la voix»), permet de mettre I'accent sur les deux traits caractéris-
tiques du délit, dont Ulpien fournit un commentaire circonstancié : la foule et
le tapage. Ces traits distinguent le conuicium qui, produit cum uociferatione et in
coetu, suppose un rassemblement hostile d’ott sourd un concert de voix (collatio
uocum) A charge d’'un homme seul (in unum complures uoces conferuntur), du
maledictum, insulte simple ou propos diffamatoire (infamandsi causa dictum)>.

Comme le souligne Ulpien, le préteur ne note pas toute vocifération dirigée
contre un homme seul, mais celle qui est contraire aux bonnes moeurs (aduersus
bonos mores) en ce quelle vise a valoir 'infamie ou le mauvais ceil a autrui
(ad infamiam uel inuidiam alicuius)®*. Seule est donc réprimée la tentative de
susciter le collectif pourvoyeur d’opprobre par malveillance, contre un homme
victime de I'inuidia de ses semblables.

A partir de la fin de la République, les pratiques illicites de la honte subissent
de profondes transformations (en lesquelles, du reste, il convient de voir
I'influence exercée par la ciuitas sur les comportements et les croyances que de
telles pratiques présupposent). Ainsi la signification du mot conuicium évolue-
t-elle dans la langue littéraire*, ou, bien qu’il désigne encore un collectif chez
Cicéron™, le terme est absorbé dans le champ sémantique de I'iniuria, dont il
devient, aux cotés de maledictum, ou contumelia, un synonyme?. Il n'en est pas
autrement dans la langue et selon la technique du droit : chez Gaius, conuicium
est un terme générique pour désigner divers comportements verbaux ou non
verbaux sanctionnés par I'action d’injures (actio iniuriarum), comme, parmi
d’autres, écrire un libelle ou une satire déshonorante pour autrui (ad infamiam

31. O. Lenel, Essai de reconstitution de ['édit perpétuel, § 1915 Ulpien, Ad ed. 57, n° 1350 et 1351,
col. 771-2. T. Mommsen, Droit pénal romain, p. 106. Lédit remonte aux premieres interventions
édictales du préteur en vue d’adapter ancien ius civile, phase qu'initie, précisément, I'édit de
iniuriis aestimandis. Voir D. Daube, « Ne quid infamandi causa fiat. The Roman law of defamation»,
p. 4155 A. Watson, Law Making in the Roman Republic, p. 38, note 4.

32. A. Ernout et A. Meillet, DELL, s. u. conuicium.

33. Dig. XLV1], 10, 15, 11-12 (Ulpien, 77 ad ed.).

34. Dig. XLVII, 10, 15, 5 (Ulpien 77 ad ed.) Sed quod adicitur a praetore ‘adversus bonos mores ostendit
non omnem in unum collatam wociferationem praetorem notare, sed eam quae bonis moribus improbatur
quaeque ad infamiam wel inuidiam alicuius spectaret. Sur Uinuidia, voir plus bas.

35. T. Mommsen, Droit pénal romain, p. 108.

36. Comme collectif, le terme désigne le déréglement de fétards (Cicéron, 2 Verr. 5, 28 Sest. 118)
ou le tumulte, 2 caractére politique, de la rue (Cicéron, 2 Verr. 1, 158; Cicéron, Ad Q. fr. 11, 3, 2).

37. Cicéron, Cuel. 6.

67



Annette Ruelle

alicuius libellum aut carmen scripserit)*®. Labéon limite, quant a lui, 'emploi
du mot conuicium a I'injure verbale (iniuria uerbis), par opposition a I'agression
physique (iniuria re)¥, blessures légeres ou autres voies de fait physiques déja
sanctionnées dans les XII Tables*. Laction d’injures, quoique donnée au simple
(la condamnation porte sur la poena, la pénalité représentant le rachat de la
vengeance), était pénale et frappait d’infamie le défendeur condamné*.

Pour conclure I'analyse juridique des pratiques collectives de la honte en droit
romain, on dira que le législateur décemviral et, a la fin du 111° siecle av. J.-C.,
le préteur, ont adopté face a elles une attitude nuancée : s’ils ne condamnent
pas par principe I'usage du scandale au coeur de I'organisation judiciaire, ils en
limitent la mise en ceuvre aux cas ot il se manifeste contre un coupable, dont
il rend les torts notoires, et dans les situations qualifiées par le droit (obuagulatio,
endoploratio, flagitium et conuicium licites). Dans le contexte de I'iniuria
classique, ot le charivari est un délit parmi d’autres, Paul donne au principe
de la juste rétribution des coupables sa formulation synthétique :

[...] ewm, qui nocentem infamauit, non esse bonum aequum ob eam rem condemnari : peccata
enim nocentium nota esse et oportere et expedz're“.

[...] celui qui a nui 4 la réputation d’un coupable, il n’est ni juste ni équitable de le condamner.
Les fautes des coupables, il convient et il est utile qu'elles soient connues.

Mais que le scandale soit une tentative malveillante, une manipulation de la
puissance accusatoire de la foule contre un innocent, sans fondement en droit
ou en fait, conduit sous l'inspiration d’un désir (inuidia) contraire aux bonnes
meeurs, il est un crime puni de mort dans les XII Tables (occentatio), un délit
sanctionné par une peine pécuniaire et 'infamie prétorienne en droit classique.

Linuidia est au cceur de la manifestation d’opprobre, dont elle constitue
la motivation du ou des auteur(s). Or il ne faut pas confondre motivation et
cause de ce type d’attentat. La cause, c’est la foule, la foule ralliée aux sons de
la voix, dont I'unanimité se réalise ou tend a se réaliser contre celui qui, pour
toutes sortes de raisons, en polarise les foudres. Le droit discrimine entre ces
raisons, distinguant la juste rétribution des coupables de la mauvaise rétribution
des innocents. Mais ce n’est pas au droit, pour autant, que la foule, comme
cause, doit I'efhicacité foudroyante a laquelle elle commande. Ainsi que 'observe

38. Ou encore poursuivre avec insistance une femme de bonnes meeurs ou un adolescent, ou mettre
en vente les biens d’une personne comme si elle était insolvable, etc. Voir Gaius I1I, 220 et Ulpien
(77 ad ed.) Dig. XIV1I, 10, 15, 27.

39. Dig. XIVII, 10, 10, 1 (Ulpien, 56 ad ed.).

40. XII Tables 8, 2-4 (Girard).

41. J.-H. Michel, Eléments de droit romain & [ usage des juristes, des latinistes et des historiens, p. 232.
42. Paul 55 ad ed. = Dig. XLVII, 10, 18 pr. (trad. J.-H. Michel). De méme, en droit belge, 'accusé
du chef de calomnie se libére dés lors qu’il fournit la preuve des faits imputés 4 autrui (C. pén.,
art. 443). Voir aussi M. Marrone, «Note di costume e considerazioni giuridico-sociologiche sulla
maldicenza e la diffamazione nell’antica Roma», p. 105.

68



Le citoyen face aux pratiques collectives de la honte & Rome

Mommsen, en effet, l'obuagulatio tentée a tort est néanmoins dégradante pour sa
victime innocente... Aussi son auteur était-il passible de la peine capitale prévue
pour loccentatio® : on voit par 1a que la motivation, bien que juridiquement
illicite, n'empéche pas la cause (la foule) d’étre sociologiquement opératoire.

Sous les pratiques collectives de la honte dans une société archaique opére une
causalité de type «magique» que 'ancien droit romain a irréversiblement battue
en breche. Une telle pensée procede, en particulier, de la «liaison synthétique »
entre le mal de souffrance (le « mal-patir») et le mal de faute (le «mal-agir»),
liaison d’autant plus tenace, écrit Paul Ricceur, «qu’elle a fourni longtemps un
schéme de rationalisation, une premiére esquisse de causalité; si tu soufres, si tu
es malade, si tu échoues, si tu meurs, c’est parce que tu as péché*.» En somme,
si les hululements de la honte ont résonné a tes portes, tel est le signe méme
et la «juste» rétribution de forfaits dont, tel (Edipe, fiit-ce 4 ton insu, tu es
coupable®. Comme le souligne Verrius Flaccus (Festus), qui met en évidence
le ressort de ces processus «spontanés » d’'unanimité, tout le monde croit que le
scandale n'a pas lieu sans cause, 707 sine causa fieri putatur®. La voix accusatrice
étant sa propre cause, le «jugement» de la foule est par définition infaillible.

Redoutable systeme d’accusation (2d-causa) de la «causalité magique” » que
les anciens Romains ont confondue au principe de linstitution de la ciuizas des
le v¢ siécle av. J.-C., mais dont les projections restérent inapergues comme telles
dans le champ cultuel (il faudra attendre saint Augustin pour les voir passer
sous la lumi¢re d’une rationalité inédite). Ainsi, il est significatif que, dans les
XII Tables, le terme causa, terme technique et formulaire de la langue du zus ciuile
et du lexique de la procédure, signifie la « controverse» en soi, la res in controuersia
posita, comme dira Cicéron, les positions contradictoires au départ desquelles la
chose (res) devient juridiquement cause (causa)*®. Le proces contradictoire est le
point exact o le droit civil marque sa distance avec le religieux archaique.

Le pas de géant accompli par le droit romain dans le paysage de 'anthropologie
historique des mondes anciens, en effet, fut de maintenir I'intégrité physique et
morale du citoyen face & 'accusation magique, face a la foule dont le concours des
voix cesse de coincider nécessairement avec les épiphanies du sacré dont sont garantes
les divinités gardiennes de la mesure de toute chose, comme Némésis, la comptable
de la chance. La compétence propre de Némésis (du grec nomos, « partage, loi») est

43.T. Mommsen, Droit pénal romain, p. 342.
44. P. Ricceur, Finitude et culpabilité, 11, p. 37 (nous soulignons).

45. P, Ricceur, ibid., p. 33 : «La punition retombe sur 'homme en mal-étre et transforme toute souffrance
possible, toute maladie, toute mort, tout échec en signe de souillure. » Sauf que, comme on va mieux
le voir par la suite, la «punition» est loin de retomber forcément sur un homme «en mal-étre».
46. Festus, p. 190L.

47. Sur le lien essentiel entre magie et accusation, E Tricaud, LAccusation. Recherches sur les figures de
Lagression éthique, p. 27 ; R. Girard, Le Bouc émissaire, chap. Iv : « Violence et magie», notamment p. 78-79.
48.Y. Thomas, «La valeur des choses. Le droit romain hors la religion », p. 1454 sq.

69



Annette Ruelle

d’exposer aux représailles du Destin le mortel qui met en péril I'ordre du monde

z h \ o 49 > 7 \ . .
en échappant a sa condition®. Or on n’échappe pas seulement 4 sa condition par
le crime, en «mal», mais aussi en «bien», par la réussite personnelle™...

Le droit romain assure une sortie de I'univers essentiellement « holiste » du
religieux archaique sur la base d’une sanctuarisation' du citoyen, 'individu
soustrait par le droit et les proces a 'empire du sacré et aux fixations unanimes
de la honte : le citoyen, au caeur d’un espace de I'altérité, la concitoyenneté
(qu’est, proprement, la ciuitas), constitué par les jugements des magistrats
(iudiciis magistratuum) et les débats légitimes (disceptationibus legitimis), le
citoyen se voit garantir un droit de réponse, la possibilité de la contradiction,
le pouvoir de répliquer et de se défendre au moyen d’un proces, comme le
dit Cicéron :

Nostrae [...] contra duodecim Tabulae cum perpaucas res capite sanxissent, in his hanc quoque
sanciendam putanerunt, si quis occentauisset sive carmen condidisset quod infamiam faceret
Sflagitiumue alteri. Praeclare; iudiciis enim magistratuum, disceptationibus legitimis propositam

uitam, non poetarum ingeniis habere debemus, nec probrum audire nisi ea lege ur respondere
liceat et indicio defendere>.

Nos XII Tables [...] qui ne sanctionnérent de la peine capitale que fort peu de crimes, jugérent
que, parmi ceux-ci, il fallait également sanctionner le fait de chanter ou de composer un
poeme qui vise & susciter 'infamie ou I'indignation scandalisée contre autrui. Excellent! Cest
aux jugements des magistrats, en effet, aux débats légitimes, que nous devons voir notre vie
exposée, non aux inventions des poctes, et c’est une infamie de les entendre, & moins qu'il
ne soit permis de répliquer et de [se] défendre dans un proces.

S’il n’est pas encore question, comme dans la procédure pénale moderne*, de
«présomption d’innocence», du moins I'ancien droit romain a-t-il fait piece
de la « présomption de culpabilité » héritée du religieux archaique et de son
univers victimaire.

Les pratiques collectives de la honte et le culte des dieux

Dans une perspective anthropologique, 'occentatio pose la question du
désir, de 'inuidia inspiratrice de ses feux, comme le théatre de Plaute le rend

49. P. Grimal, Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine, s. w. Nemesis et Erinyes.

50. Sous la pression de ces croyances, les anciens sacrifiaient aux dieux quand une joie leur arrivait, pour anti-
ciper, par une sorte de mécanique bien comprise du désir, sur la colére «divine» (Plaute, Capr. 865; Ep. 413;
Curc. 527). P. Huvelin, «La notion de I'iniuria dans le trés ancien droit romain», p. 396-397; «Les tablettes
magiques et le droit romain», p. 222. Sur la méme idée, mais traitée sous le registre de l'anthropologie et de
T'histoire, R. Girard, Le Bouc émissaire, p. 31 et chap. 11 : «Les stéréotypes de la persécution».

51. Comp. M. Ducos, «Le droit romain et la polémique», in G. Declerq (éd.), La Parole polémique, p. 292.
52. Cicéron, Rep. 1V, 10, 12.

53. Déclaration universelle des droits de I'homme et du citoyen de 1789, art. 9 : «Tout homme est
présumé innocent jusqu'a ce qu'il ait été déclaré coupable. » Convention de sauvegarde des droits de
’homme et des libertés fondamentales, art. 6, § 2; Déclaration universelle des droits de ’homme
du 10 décembre 1948, art. 11.

70



Le citoyen face aux pratiques collectives de la honte & Rome

trés sensible. Mais la scéne de I'histoire est également féconde en pratiques de
ce genre : Gaius Furius Chresimus, un paysan, et Horace, le poete, en firent
la fAcheuse expérience. Poussant I'analyse des auteurs et des juristes classiques
en ses derniers retranchements, saint Augustin s'étonne du statut de I'outrage
et de la honte au fondement paradoxal du culte paien. La critique de 'auteur
chrétien donne a l'occentatio romaine une dimension anthropologique insoup-
gonnée jusque-la.

Le crimen doccentatio et le désir (inuidia)

Pourtant avares de la peine capitale, comme le souligne Cicéron, les XII Tables
la fulminerent contre 'auteur du crime qui consiste a « chanter ou composer un
poeme qui vise & susciter 'infamie ou I'indignation scandalisée contre autrui*».
Le verbe cantare (ob-cantare) signifie «chanter», mais aussi « prononcer des
formules magiques, faire des incantations» >, comme il est clair dans les composés
(malum carmen) incantare, « proférer un charme malfaisant» ou (fruges) excantare,
«enchanter les moissons», également attestés dans les XII Tables :

Quid? non et legum ipsarum in duodecim Tabulis uerba sunt : qui fruges excantassit et alibi :
qui malum carmen incantassit™ ?

Quoi? Ne sont-ce pas les termes des lois elles-mémes dans les XII Tables : qui a enchanté
les moissons et ailleurs : qui a récité une formule maléfique?

Par rapport a ces derniers, occentare a subi 'apophonie, signe d’ancienneté,
puisque 'apophonie se produit a 'époque pré-littéraire, entre le v* et le m1° siecle
av. J.-C. Les deux natures apparemment contradictoires du crime qui divisent
la doctrine romaniste, infamante ou magique”, sont en réalité confondues a
I'époque des XII Tables*® : tout indique, en effet, un crime dont la dimension
collective précipite la puissance accusatoire, point de fusion d’oll imputations
infamantes et projections envieuses (magiques) sourdent de conserve.

Sous une forme tres significative, bien qu’elle soit profondément altérée par
évolution des mentalités, et d’autant plus éloignée de l'origine qu’elle emprunte
ala comédie grecque certains de ses zopoi, Plaute évoque a trois reprises 'occentatio,
ainsi, avec I'expression occentare ostium, «ensorceler la porte», dans deux textes

54. Cicéron, De rep. IV, 10, 12 cité supra.

55. Le terme apparait avec un sens étroitement magique dans la lex Cornelia de sicariis et ueneficiis
de 81 av. J.-C. (G. Rotondi, Leges publicae populi Romani, p. 357) : Pauli Sententiae 5, 23, 15 : Qui
sacra impia nocturnaue, ut quem obcantarent defigerent obligarent, fecerint faciendaue curauerint, aut
cruci suffiguntur aut bestiis obiciuntur.

56. Pline, H. N. XXVIII, 2, 10 = XII Tables 8, 1a.

57. Voir A. Ruelle, « Canathéme en chantant. Scandale, fascinatio et fatalité», p. 127.

58. Cf. G. L. Hendrickson, « Conuicium», p. 114; A. Ronconi, « Malum carmen e malus poeta», p. 963.

71



Annette Ruelle

particulierement révélateurs du role du désir aux sources du phénomene *.
Lauteur envisage toujours I'occentatio comme une scene imaginée par le héros
dont il tire argument pour arriver a un résultat pragmatique dans la situation
d’énonciation : la possession (Mercator) ou la vente (Persa) d’'une belle esclave.
Dans le Mercator, Démiphon et son fils rusent pour s'approprier une esclave
ramenée par le second d’un voyage commercial 2 Rhodes duquel il rentre a peine.
Afin de la voir échapper a la convoitise du pere (qui, comme il le redoutait,
entend se la réserver aussitdt qu'il la voit), le fils lui fait part de son intention de
la remettre a leur épouse et mére. Et Démiphon de s'en défendre incontinent :
Quia illa forma matremfamilias / flagitium sit si sequatur, quando incedat per uias : / contemplent,
conspiciant omneis, nutent, nictent, sibilent, / uellicent, wocent, molesti sint; occentent ostium. /

Impleantur meae foreis elegeorum carbonibus, latque, ut nunc sunt maledicenteis homines, uxori
meae /mihique obiectent lenocinium facere : nam quid eo est opus® ?

Car si une beauté pareille suivait une meére de famille, quel scandale de la voir marcher dans
la rue! Tous de la contempler, la dévisager, la guigner, cligner de I'ceil, siffler, la talonner,
la héler. Ils me seraient facheux, ensorcelleraient mon seuil, en charbonneraient les portes
d’élégies. Et, vu la médisance des hommes aujourd’hui, ils nous accuseraient, ma femme et
moi, d’étre des maquereaux! Est-ce bien raisonnable?

Cet emploi rend manifestes la puissance mythique de I'accusation et le role
de la foule au principe de ses fixations. Quant au désir, Plaute le fait jouer a
un double niveau : la relation pére-fils (les doubles s'imitant 'un l'autre dans
leur désir de posséder la méme chose : figure de la mimésis de 'antagonisme,
selon l'analyse girardienne du désir, ou du zous contre rous) et le niveau de la
collectivité, ot la rivalité oppose Démiphon, unique et inestimable possesseur
de 'objet du désir, aux autres : Cest la mimeésis de 'unanimité, le rous contre
un, tel que occentatio tend 4 en susciter la figure concrétement et en situation.

La conception mimétique du désir selon Plaute est également limpide dans
le Persa, ot Toxilus, le vendeur, imagine I'événement d’une occentatio comme
argument en faveur de I'acquisition, par Dordalus, d’une belle orientale. Or le
raisonnement de Toxilus ne porte pas sur le désir de la chose (désir objectal),
mais sur le désir que, pour la posséder, Dordalus lui-méme suscitera aupres de
ses semblables, le succes mondain qu’il connaitra (désir mimétique) :

Cum optimis uiris rem habebis, gratiam cupient tuam, / uenient ad te commissatum®'.

Les hommes les plus élégants (opzimi) se presseront A tes portes, ils chercheront tes faveurs
(gratia) et voudront s’asseoir 2 ta table.

59. Merc. 407 ; Persa 568. Un troisieme texte comporte 'expression ad fores occentare : Curc. 145 (Quid si
adeam ad fores atque occentem : « Pourquoi ne pas se rendre  la porte et y faire des incantations?»). Dans
celui-ci, le nouvel élément romantique inspiré de la comédie hellénistique a supplanté et annulé I'ancienne
inspiration punitive. E. Cantarella, Les Peines de mort en Gréce et & Rome, p. 201; G. L. Hendrickson,
«Verbal injury, magic or erotic comus? (occentare ostium and its greek counterpart) », p. 289.

60. Plaute, Merc. 405-411.

61. Plaute, Pers. 567-568.

72



Le citoyen face aux pratiques collectives de la honte & Rome

Sous ces propos charmeurs, toutefois, la face sombre de I'effervescence mondaine
n’échappe pas 4 Dordalus, qui aussitot se défend de vouloir étre de la partie :

At ego intro mitti wotuero®.

Mais je leur interdirai d’entrer.
)

A quoi Toxilus répond qu’ils n’en resteront pas la :

At enim illi noctu occentabunt ostium, exurent foris. / Proin tu tibi iubeas concludi aedis foribus
ferreis, / Ferreas aedis commutes, limina indas ferrea, / Ferream seram atque anellum. Ne sis ferro
parseris; | Ferreas tute tibi inpingi iubeas crassas conpedis®.

Mais de nuit ils ensorcelleront ton seuil, ils briileront tes portes. Fais bien clore ta maison de
portes en fer. En fer!... En fer!... Le blindage pour I'entrée! En fer!... La serrure et 'anneau!
Ne sois surtout pas avare sur le fer. En fer, pour ta protection, fais-toi appliquer d’épaisses
entraves!

Le lien entre magie et violence collective est parfaitement clair dans ce texte,
toute I'ironie consistant a esquiver la valeur négative de I'occentatio au profit
d’une mise en évidence de la fascination que sa cible exerce sur ses semblables.
Largumentation de Toxilus est telle que I'intérét de posséder la chose vendue ne
sapprécie pas sur la base de ses qualités propres, mais a I'aune de la popularité
qu’elle vaut a son possesseur, de I'envie sous I'empire de laquelle ses amis en
viendront & ensorceler ses portes (occentare ostium). Désir de posséder ce qu'un
autre posséde, «désir mimétique », selon R. Girard *, un mot latin intraduisible
en francais en exprime toute l'incandescence, inuidia, mot et famille de mots
sur lesquels se penchérent Cicéron et Aulu-Gelle.

Selon Cicéron, le nom «ambigu» d’inuidia (ambiguum nomen inuidiae)
désigne le désir qu'inspire le fait de fixer du regard le bonheur d’autrui : @ nimis
intuendo fortunam alterius®. Cambiguité du terme n'est pas liée aux significations qui
s’y rattachent, qui, au contraire de ce qu’il en est avec le mot frangais «envie®»,
sont sans équivoque («haine, malveillance, ressentiment»), mais a la réversibilité
des positions quoccupent les sujets affectés par I'inuidia sur 'axe de la relation
interpersonnelle. Ainsi, Aulu-Gelle souligne que l'adjectif inuidiosus est un
terme ancipiti significatione, «a deux tétes», qui se rapporte aussi bien a celui
qui éprouve 'envie (lenvieux) qu'a celui qui l'excite ('envié) : er qui inuider
et cui inuidetur® . Uinuidia est ambigué en raison de sa nature essentiellement
réactive : C'est un ressentiment qui procede de 'envieux, mais qui constitue un

62. Plaute, Pers. 568.

63. Plaute, Pers. 568-572.

64. R. Girard, Mensonge romantique et vérité romanesque et Shakespeare. Les feux de envie.

65. Tusc. 111, 9, 20; 4, 16; cf. également Isidore de Séville, Orig. X, 134.

66. Terme qui désigne aussi le besoin physiologique (envie de manger, de dormir) ou physique (envie
de pleurer, de rire) ou, plus généralement, un désir relevant de I'affectivité, du réve, d’'une pulsion
psychique (envie de mourir, de vivre, de revoir quelqu’un, etc.). Voir le 7LF, s. . envie. Au contraire,
le mot inuidia n'est pertinent que dans un contexte relationnel, interpersonnel.

67. Aulu-Gelle, Noct. Att. IX, 12, 1. Quintilien le dit aussi, méme s'il pose deux termes distincts
pour tenter de sortir de 'ambiguité constitutive de la signification du terme inuidiosus : Inst. V1, 2,

73



Annette Ruelle

grief a charge de I'envié, a la fois une passion intersubjective et une puissance
d’accusation socialement opératoire. Si I'adjectif «a deux tétes » désigne «celui
qui envie, lenvieux », par quelle magie, en effet, ce terme en vient-il a signifier
aussi «’envié », a savoir : un étre « odieux, haissable, révoltant»?

Chez les anciens Romains, le désir est source de malédiction contre celui qui
I'inspire. Il en est autrement aujourd’hui, ot il serait plutét une malédiction pour
celui qui I'éprouve (la foule des envieux) ! Etre l'objet du désir semble méme devenu
la chose la plus désirable qui soit dans un univers médiatisé a I'extréme. Une telle
inversion de perspective est sensible dans I'évolution sémantique d’un synonyme du
mot latin inuidia, le nom d’action fascinatio, dérivé du verbe fascinare, «ensorceler,
jeter un sort, maudire®». En francais, fasciner signifie «exercer un attrait irrésistible,
soumettre & sa domination par la puissance du regard», d’ots «attirer irrésistiblement
le regard, le captiver», et, au sens figuré, «subjuguer, tenir sous son empire, sous
sa domination, sous son influence», «éblouir, charmer vivement, plaire®». Le
sens propre est étymologique, bien que toute signification proprement magique
ait disparu : «soumettre & sa domination par la puissance du regard », soit, dans le
contexte de I'inuidia, «ensorceler” ». Mais le sens figuré est étranger au champ lexical
du terme latin, dans la mesure ot I'étre placé sous le regard envieux de ses pairs se
trouve dans une situation enviable, précisément; en d’autres termes, 'envié n'est
plus «fasciné» (maudit, odieux), mais «fascinant» (béni, favorisé) dans les langues
et les sociétés modernes : il éblouit, il charme, il plait, il «fascine»... Lévolution
sémantique des mots latins inuidia et fascinatio permet de voir que les anciens et
les modernes sont aux antipodes les uns des autres sur la question du désir, tout en
prenant conscience de 'unité de ce qui napparait toujours, dans chaque langue, que
distinct : la valence, ou puissance de substitution entre les deux passions apparemment
contraires que souleve le désir. Amour et haine, telle est bien I'étrange confusion
propre au désir mimétique, poles extrémes signifiés, d'une langue a 'autre, sur le
mode de 'unique : #nuidia n'est que haine, «fascination» n’est qu'adoration. Mais
la polarité implique que, pour étre indiciel, I'élément sous-jacent soit activé : il y a
de la fascination dans la haine... et réciproquement. Aux sources du désir, en effet,
se dresse 'obstacle, ce dont les Romains avaient de toute évidence une conscience
plus aigué que les modernes...

Lobstacle que constitue I'envié pour I'envieux résulte de la nature mimétique
du désir, selon laquelle la source du désir n’est pas dans I'objet, mais dans le
modele qui 'inspire : désirable est la chose que le modele désigne comme telle
en la désirant lui-méme. Selon la position que les actants occupent sur 'axe
vertical, qui est 'axe des hiérarchies, de la relation, le désir sera plus ou moins

21 : «double est le sens de U'inuidia (duplicem intellegi uolo), qui fait I'un inuidus (envieux) et lautre
inuidiosus (envié, odieux, haissable). »

68. Augustin, Hept. 5, 62 : Fascinabit ewm pro : inuidebit ei.

69. TLF 5. u. fasciner.

70. Aulu-Gelle, Nocz. Are. IX, 4, 8 : Oculis |...] exitialem fascinationem fieri.

74



Le citoyen face aux pratiques collectives de la honte & Rome

intense, la relation symétrique, ol toute différence a disparu, étant le degré
d’intensité maximum. La position de modele est ici elle-méme indifférenciée,
chacun étant le modele du désir de 'autre, chacun butant sur I'obstacle que
lautre, le rival (odieux, comme de juste) lui oppose.

Une telle relation d’antagonisme, de rivalité, fut magistralement mise en
scéne par le droit romain dans le cadre de la procédure civile, sous la figure de
la legis actio sacramento in rem (droits réels) ou in personam (droits de créance),
forme de représentation idéalement symétrique de la relation interpersonnelle e,
comme telle, archétype du principe du contradictoire qui, « plus encore qu'une
garantie, révele I'identité méme du débat judiciaire et de la justice occidentale
toute entie¢re’' ». Mais les anciens, dans la vie de tous les jours, se gardaient
d’exciter les ardeurs du désir et sen préservaient soigneusement par des procédés
magiques et rituels. Le dénigrement, la grossiereté, 'outrage, I'obscénité, la
saleté, la laideur, sont généralement apotropaiques des feux de la fascinatio”. La
raison en est claire, puisque leurs pdles opposés, la gloire, 'honneur, la beauté,
Iéclat, 'innocence, '’harmonie, inspirent précisément le désir. Sont sous haute
protection les enfants et les époux au jour de leurs noces, les moissons”?, mais
aussi le triomphateur en 'apothéose duquel Jupiter s'accomplit en personne”.
Est fasciné, nous dit Servius, tout ce qui fait 'objet d’éloges excessifs>. On voit
ainsi que les victimes de la fascination y sont exposées volontairement (comme
le triomphateur) ou non (enfance, épousailles, moissons).

Il faudra se rappeler, quand nous en viendrons a I'étude du culte paien, que
Vinuidia atteint de ses feux ce que les hommes ont de plus cher : les cycles de
la vie (noces, naissance, enfance, moissons), mais aussi la position de supré-
matie dans les rapports interpersonnels, puissant enjeu de convoitise au caeur
des effractions de la honte dans les sociétés humaines. Mais avant d’y arriver,
penchons-nous encore sur le cas de deux personnages historiques, Gaius Furius
Chresimus et Horace, dont 'expérience confirme que les cibles de I'inuidia
sont loin d’étre les coupables faits sur mesure qu'on voudrait faire accroire.

Gaius Furius Chresimus, un affranchi d’origine étrangere’®, se trouva en
butte au ressentiment de ses semblables car il produisait sur son minuscule lopin
des récoltes dont 'abondance faisait enrager ses riches propriétaires voisins :

71. Gaius, Inst. 4, 16. A. Garapon, Bien juger. Essai sur le rituel judiciaire, p. 146.

72. Ainsi, le medicus inuidiae qu'est le sexe viril, Uinfamis digitus, le majeur tendu (ou «la figue»),
ou les vers fescennins, joutes verbales nourries d’injures qu'évoque Horace dans le contexte des fétes
agraires (Ep. II, 145-150). Sur la pratique du duel verbal encore en usage de nos jours autour du
bassin méditerranéen, voir M. Yaguello, Les Mots et les femmes, p. 53.

73. Augustin, Ciu. VII, 21.

74. Pline, H. N. XXVIII, 7, 39 ; Martial, Epigr. V11, 8, 7.

75. Servius, Ad Egl. 7, 27 : quicquid ultra meritum laudatur dicitur fascinari; voir aussi Aulu-Gelle,
Noct. Att. IX, 4, 8.

76. Comme l'indique son nom grec Chresimos, devenu cognomen aprés 'affranchissement.

75



Annette Ruelle

C. Furius Cresimus e seruitute liberatus, cum in paruo admodum agello largiores multo fructus
perciperet quam ex amplissimis uicinitas, in inuidia erar magna, ceu fruges alienas perliceret
ueneficiis. Quamobrem ab Spurio Albino <aedile> curuli die dicta metuens damnationem, cum
in suffragium tribus oporteret ire, instrumentum rusticum omne in forum attulit et adduxit
Jamiliam ualidam |...]. Postea dixit : « Veneficia mea, Quirites, haec sunt, nec possum uobis
ostendere aut in forum adducere lucubrationes meas uigiliasque et sudores. » Omnium sententiis
absolutus itaque est”’.

Gaius Furius Chresimus, un affranchi qui récoltait avec tout au plus un lopin des fruits
beaucoup plus abondants que, sur d’immenses domaines, les gens du voisinage, était en
butte & un grand ressentiment (in inuidia erat magna) : il fut accusé d’attirer les moissons
des autres par des charmes magiques (fruges alienas pelliceret ueneficiis). Aussi, au jour fixé
par Spurius Albinus, le curule, redoutant une condamnation des tribus qui devaient voter,
il apporta tout son équipement agricole au forum et il amena sa vigoureuse familia. [...] Il
dit alors : « Mes charmes, Quirites, les voici. Et je ne peux montrer ni amener au forum mes
travaux nocturnes, mes veilles et mes peines. » A Punanimité il fut absous.

Mis en cause pour acte de magie attentatoire aux moissons sur la base d’un chef
d’accusation légal et, dans les XII Tables, capital 7%, son affaire fut jugée par les
tribus dans la premiere moitié du 1r° siécle av. J.-C.”” Nous-mémes, modernes,
discernons sans peine, sous 'accusation magique, une imposture®’. Mais, pour
les anciens, la crise concurrentielle résultant du succes rencontré par Chresimus
trouvait dans 'accusation de sorcellerie un exutoire nécessaire®'. Ce casus offre
un exemple typique de la «causalité magique» dont nous avons déja souligné
que, des les XII Tables, le droit romain I'avait battue en bréche. On s’étonnera
peut-étre de voir, au début du 11° siecle av. J.-C., celui-ci reconduire, dans le
contexte de I'atteinte aux fruits de Céres, les projections envieuses au fondement

77. Pline, H. N. XVIIL, 6, 41.

78. Servius, Ad Egl. VII1, 99 = XII Tables 8, 8 b. Magicis quibusdam artibus hoc fiebat unde est in XII
1ab. : neue alienam segetem pellexeris; Cicéron apud Augustin, Ciu. VIII, 19; Apulée, Ap. 47 ; Tibulle,
Eleg. 1,18, 19. Pline, H. N. XXVIII, 2, 10 = XII Tables 8, 8 a Qui fruges excantassit; Sénéque, Nat. IV,
7, 2 : Et apud nos in XII Tab. cauetur ne quis alienos fructus excantassit. Dans les XII Tables, les faits
étaient punis de flagellation & mort aprés suspension a un arbor infelix. C. Lovisi, Contribution i
l'étude de la peine de mort..., p. 306, note 683.

79. Ibid., p. 306, note 681.

80. D. Liebs voit en arri¢re-plan de cette affaire une opposition des propriétaires traditionalistes a
des méthodes plus modernes d’agriculture, «Strafprozesse wegen Zauberei. Magie und politisches
Kalkiil in der rémischen Geschichte», p. 146. Voir également E Graf, La Magie dans ['antiquité gréco-
romaine : idéologie et pratiques, p. 79 : « Celui qu'on accuse de magie est donc un marginal qui, par ses
actions, a déclenché un processus qui semblait menacer les structures sociales : sa réussite a provoqué
une crise au sein du groupe. » Cas similaires dans les sociétés africaines (Aulu-Gelle, Nocz. Arz. IX, 4,
8; L. Mair, La Sorcellerie, p. 45).

81. Comme le souligne R. Girard, «Cest toujours /zutre qui joue le role du sorcier et qui agit de
fagon surnaturelle pour faire du mal & son voisin. » Lautre, ici, c'est Chresimus, I'étranger qui réussit,
cible idéale selon le systeme d’accusation de la pensée magique, en quéte d’une cause significative
sur le plan des rapports sociaux (R. Girard, Le Bouc émissaire, p. 79). Une telle cause (un étre humain,
une victime, un bouc émissaire, selon 'auteur, comme I'est manifestement notre Chresimus) opére
comme un «procédé d’inversion » capable de faire «des forces de cohésion sociale avec des forces de
désagrégation», forces de désagrégation identifiées, en I'espéce, & la compétition et 2 la rivalité que
suscite Chresimus parmi ses pairs. G. Balandier, Le Pouvoir sur scénes, p. 74.

76



Le citoyen face aux pratiques collectives de la honte & Rome

d’un chef d’accusation légitime. Persistance de croyances et de superstitions
lies a Pagriculture, assurément, mais la différence est précisément la : étant
légitime, I'action assure le respect de la contradiction, les «droits de la défense »,
comme put avec bonheur le constater Chresimus, qui ne risquait plus lui-méme
au demeurant qu'une peine d’amende®?.

Horace, dans un contexte cette fois d’ urbanitas, fit une expérience simi-
laire : réussite personnelle, liberté de plume, irrésistible ascension I'exposerent
a la méchanceté de ses pairs. Mais la consultation du juriste le rassure... Ainsi
sacheve, sur 'opinion de Trebatius quant a la vocation a la liberté du poete,
la premiére satire du livre II :

Quicquid sum ego, quamuis / infra Lucili censum ingeniumque, tamen me / cum magnis uixisse
inuita fatebitur usque / inuidia, et fragili quaerens inlidere dentem / offender solido, nisi quid
tu, docte Trebati, / dissentis. — Equidem nihil hinc diffindere possum. / Sed tamen, ut monitus
caueas, ne forte negoti / incutiar tibi quid sanctarum inscitia legum, / si mala condiderit in quem
quis carmina, ius est / indiciumque. — Esto, si quis mala; sed bona siquis / iudice condiderit

laudatus Caesare? Siquis / obprobriis dignum latrauerit, integer ipse? — Soluentur risu tabulae,
tu missus abibis®.

Horack : Tel que je suis, pourtant, / cédant & Lucilius pour le cens et les dons, / avec les
grands je vis — maugréant 'admettra / I'envie (inuidia) et, sans risque croyant mordre, sa
dent / brisera sur un os sauf, savant Trebatius, / si tu dis non. TResaTIUS : Point de défaut
A ta cuirasse! / Mais je voudrais te mettre en garde : épargne-toi / le risque d’ignorer la
sainteté des lois. / Lauteur d’'un poéme injurieux se heurte au droit / et aux proces. HORACE :
Certes, s'il est méchant. Mais si / César juge les vers dignes d’éloge... Et si / auteur contre
un méchant aboie 4 juste titre? ... / TREBATIUS : Le rire échappe aux lois : libre tu Cen iras.

Horace a ses entrées dans le monde dont, poete, il croque les travers, homme
de ceeur, il dénonce les crimes. Doit-il redouter les ennemis qu’il ne manque
pas de susciter? Que non : «le rire échappe aux lois» (soluentur risu tabulae),
lassure admirablement Trebatius! Chumour n’est pas méchant (malum carmen)
si César juge le vers digne d’éloge® ou si «contre un méchant il aboie 2 juste
titre». Saisi en vertu de I'édit ne quid infamand; causa fiat, le préteur dispose
d’un pouvoir spécifique, l'animaduersio, qui lui permet de dénier I'action en
prenant en considération les motivations du demandeur ('inuidia dont «la dent
brise sur un os») appréciées a la lumiere de tous les éléments de la situation
(personnes du demandeur, du défendeur, et iz re ipsa, quant a la qualification
de linjure, in qualitate iniuriae®).

82. Sur 'évolution du droit dont ce casus fut 'occasion (décriminalisation de I'infraction a l'initiative de
I'édile curule Spurius Postumius Albinus), cf. C. Lovisi, Contribution a [étude de la peine de mort..., p. 307.
83. Horace, Sat. I1, 1, 74-86. Tous les extraits de la satire sont cités dans la traduction de J.-H. Michel
en vers blancs, «La satire 2, 1 a Trebatius ou la consultation du juriste», p. 369.

84. Ironie du pocte, qui détourne le sens juridique de 'expression malum carmen citée par Trebatius (un
«vers méchant», infamant) au profit de 'idée d’un vers mauvais, sans art et sans esprit, un «méchant
vers», sur fond de la confiance que lui procure I'assurance de voir la qualité de sa poésie reconnue
par César. A. Ronconi, « Malum carmen e malus poeta», p. 965. J. Dangel et A. Videau, «L'écriture
polémique 3 Rome au début de I'Empire», in G. Declerq (¢éd.), La Parole polémique, p. 105 sq.

85. Ulpien, 77 ad ed., Dig. XLVII, 10, 15, 25 et 28 (ut... audiat eum qui agit).

77



Annette Ruelle

Liberté (et non arrogance), esprit (et non diffamation), le comportement
d’Horace mérite aussi de s'appeler courage, la crainte des inimitiés* n'ayant pu
(pas plus, il est vrai, que rien au monde) le voir renoncer & écrire®. En soulignant
que la crainte du ressentiment détermine le plus souvent le comportement
des hommes, saint Augustin permet de prendre la juste mesure de 'audace du
pocte, tout en pénétrant les échos qui s'en dégagent dans un monde inféodé
au régne du politically correct®.

Pour significative qu’elle soit, '’émancipation du citoyen réalisée par le
droit romain ne suffit pas a saint Augustin : transposant la réflexion dans le
domaine du culte, il sétonne de la cécité des Romains sur certains aspects de
ces délicates questions.

Les dieux de la honte

Saint Augustin rapporte le passage du De Republica de Cicéron sur l'occentatio,
dont il fait feu dans le cadre de la critique systématique du culte des Gentils &
laquelle il se livre dans la Ci#é de Dien®, sur la base d’une argumentation digne
de la meilleure anthropologie juridique. Lauteur, en effet, compare l'attitude
quadopterent les Romains face aux pratiques collectives de la honte selon que
celles-ci se produisaient dans I'espace de leurs rapports interpersonnels ol se
définit le statut du ciuis ou dans 'espace des rapports de la cité avec les dieux
ou le ciuis s évanouit dans le sacré que constitue la communauté unanime. I
découvre I'inconséquence des Romains®, qui interdirent 'injure et I'outrage
entre concitoyens, mais 'autorisérent, en revanche, dans les cérémonies du
culte, ott ils 'exercerent au détriment des dieux :

At Romani, sicut in illa de re publica disputatione Scipio gloriatur, probris et iniuriis poetarum
subiectam witam famamque habere noluerunt, capite etiam sancientes, tale carmen condere si quis
auderet. Quod erga se quidem satis honeste constituerunt, sed erga deos suos superbe et inreligiose ;
quos cum scirent non solum patienter, uerum etiam libenter poetarum probris maledictisque
lacerari, se potius quam illos huiusce modi iniuriis indignos esse duxerunt seque ab eis etiam lege
munierunt, illorum autem ista etiam sacris sollemnitatibus miscuerunt. Itane tandem, Scipio, laudas
hanc poetis Romanis negatam esse licentiam, ut cuiusquam opprobrium infligerent Romanorum,
cum uideas eos nulli deorum pepercisse uestrorum ? Itane pluris tibi habenda est existimatio curiae

86. Contre laquelle Trebatius le met clairement en garde (Horace, Saz. II, 1, 23 et 60-63).

87. Horace, Saz. 11, 1, 57-60.

88. Cf. Ciu. 1, 9.

89. Lauteur précise (Cin. 2, 9) qu'il rapporte littéralement le passage du De Republica (IV, 10, 12),
sauf quelque omission ou modification mineure (paululum), car «il importe beaucoup 4 son sujet».
Voir Brecht, RE, 34, s. u. occentatio, col. 1753. G. Lepointe, « Loccentatio de la loi des XII Tables
d’aprés saint Augustin et Cicéron», p. 287.

90. Les Grecs, au contraire, bien qu'ils connussent le délit d'injure verbale, riaient de la licence des
poetes, Augustin Ciu. 2, 9-10; Aulu-Gelle, Noct. Azt 111, 3, 15; Cicéron, De rep. IV, 10; Rbet. ad
Her. 1, 14, 125 11, 12, 19. T. Mommsen, Droit pénal romain, 111, p. 108. Mais la comparaison ne
sera pas développée ici.

78



Le citoyen face aux pratiques collectives de la honte & Rome

uestrae quam Capitolii, immo Romae unius quam caeli totius, ut linguam maledicam in cines
tuos exercere poetae etiam lege probiberentur, et in deos tuos securi tanta conuicia nullo senatore
nullo censore, nullo principe nullo pontifice prohibente iacularentur ? Indignum uidelicet fuit, ut
Plautus aut Naeuins Publio et Gneo Scipioni aut Caecilius M. Catoni malediceret, et dignum
Sfuit, ut Terentius uester flagitio louss optimi maximi adulescentium nequitiam concitarer”' ?

Mais les Romains, ainsi que Scipion en tire gloire dans cette discussion sur la République,
n’ont pas voulu voir leur vie soumise aux opprobres et aux injures des poetes : ils sanction-
nérent de la peine de mort 'audace de composer un tel vers. Certes, ils se comporterent
envers eux-mémes d’une maniére assez honorable, mais envers les dieux, non sans superbe et
[esprit de] profanation. Ils savaient que les dieux ne se contentaient pas de subir les opprobres
et les injures des poctes, mais qu'ils y trouvaient de la satisfaction. Ce sont eux, et non [les
dieux], qu’ils jugerent indignes de ces outrages dont ils se préservérent par une loi, mais ces
[pratiques] furent mélées aux solennités sacrées. Cette licence, donc, Scipion, tu loues qu'on
I'ait refusée aux poetes romains, alors que tu vois qu'ils n'ont épargné aucun de vos dieux?
La réputation de votre curie t'a-t-elle semblé & ce point supérieure a celle du Capitole?...
Rome, supérieure au ciel entier?... La langue médisante a I'encontre d’un concitoyen fut
interdite aux poétes par la loi, mais, contre tes dieux, ils décochérent en toute indifférence
toutes ces injures (tanta convicia) sans qu'aucun sénateur, aucun censeur, aucun empereur,
aucun pontife ne 'empéche? On trouva indigne, apparemment, que Plaute ou Naevius
dise du mal de Publius et de Gnaeus Scipion, ou Caecilius de Marcus Caton, et digne que
votre Térence, livrant au scandale Jupiter Souverain, excite la jeunesse au désceuvrement.

Varron, comme ne manque pas de le souligner saint Augustin, avait déja
perdu le sens de ces pratiques sacrées : il confessait que, n’était son souci du
maintien de la tradition, son gotit personnel le porterait a y substituer les
principes de 'ordre naturel, soit a supplanter les théologies civile (le culte
civique) et mythique (les comédies et les tragédies, intégrées a la théologie
civile & 'occasion des /udi Graeci) par la théologie physique, la théologie des
philosophes. Le mythe, écrit-il,

[...] in eo sunt multa contra dignitatem et naturam inmortalium ficta. In hoc enim est, ut deus
alius ex capite, alius ex femore sit, alius ex guttis sanguinis natus; in hoc, ut dii furati sint, ur

adulteraring, ut seruirent homini; denique <in hoc> omnia <diis> adtribuuntur, quae non modo
in hominem, sed etiam quae in contemptissimum hominem cadere possunt®?.

[...] admet beaucoup de faits contraires 4 la dignité et 4 la nature des immortels. C’est un
dieu qui nait ou de la téte, ou de la cuisse ou de quelques gouttes de sang; c’est un dieu
voleur; c’est un dieu adultére, c’est un dieu au service de ’homme. Enfin, on attribue aux
dieux tous les désordres, non seulement des hommes, mais des hommes les plus infAmes.

Trois grandes divinités en offrent I'exemple éloquent : la Grande Meére, Liber
et Saturne, dont le culte exige des choses abominables : mutilations sexuelles et
sacrifices homicides. Pourquoi, demande saint Augustin, les échanges d’injures
sous le couvert du phallus divin garantissent-ils la campagne contre la fascinatio® ?

91. Ciu. 2, 12.

92. Augustin, Ciu. 6, 5 (= Varron, Antiquitates rerum dininarum 1, 7). Cf. également Ciu. 6, 8 :
«Désordres, crime, infamie professés a la face des autels et que les derniers des hommes, au milieu des
tortures, rougiraient de confesser» (hic morbus, hoc crimen, hoc dedecus habet inter illa sacra professionem,
quod in uitiosis hominum moribus uix habet inter tormenta confessionem; trad. L. Moreau et J.-C. Eslin).

93. Augustin, Ciu. 7, 21.

79



Annette Ruelle

Comment des castrations sont-elles signe de fécondité®*? Pourquoi, enfin, le
sacrifice de 'innocent®?

Lauteur chrétien voit ce qui était resté caché aux Gentils : I'identité entre le
comportement que la loi pénale condamne entre concitoyens et le comporte-
ment que les cérémonies du culte, sous la menace des pires maux, prescrivent
dans l'ordre de la communauté sacrale. Poser la question de la fonction sociale
du religieux archaique revient a interroger le statut de I'outrage et de la profa-
nation (une des acceptions, trés significativement, du terme latin refigio) dans
les sociétés humaines*. Nous savons que I'outrage rituel procede de 'inuidia,
dont les feux visent ce que les hommes ont de plus cher (Iexcellence, la félicité,
la chance, notamment), ardeurs dont ils se préservent eux-mémes les uns vis-a-
vis des autres par le droit et les proces (qui, en rupture par rapport a la cloture
«holiste » du sacré, ouvrent une breche a l'excellence, a I'initiative individuelle,
au destin personnel, étape historique capitale déja soulignée?).

Saint Augustin pousse en ses derniéres conséquences la lucidité des Romains
au point de comprendre que, non seulement les concitoyens devaient étre juri-
diquement garantis contre le systeme d’accusation de la causalité magique, mais
que, sous la majesté des dieux olympiens, il convenait de reconnaitre autant de
victimes de la honte a la destinée desquelles les mythes et les rites assurérent
une transfiguration immémoriale. La raison pour laquelle saint Augustin a pu
garder une distance critique face 2 la religion publique des Gentils est liée a
'avénement du christianisme, que son souci inédit dans I'histoire des victimes
a détaché plus profondément de 'empire des représentations persécutrices au
fondement paradoxal de I'ordre et du désordre dans les mondes anciens.

Est-ce a dire que les dieux qu'on honore par 'outrage furent des hommes
auxquels la félicité a valu l'opprobre? Saint Augustin est bien de cet avis : parmi
la foule innombrable des dieux paiens, & propos des «dieux choisis» auxquels
Varron consacre un livre, il s'étonne :

[...] gratularetur autem diis istis selectis quisquam nobilitatis et claritudinis adpetitor et eos
diceret fortunatos, si non eos magis ad iniurias quam ad honores selectos uideret. Nam illam

infimam turbam ipsa ignobilitas rexit, ne obrueretur opprobriis. [...] Illi ad istorum humilia
opera descenderunt, isti in illorum sublimia crimina non uenerunt’®.

94. Augustin, Ciu. 7, 25-26 (2 propos d’Atys, servant de Cybele qui s'émascule dans une crise de folie).
95. Augustin, Cin. 7, 19. Comparant les mutilations qu'ordonne la grande Mére avec les sacrifices
humains de Saturne (Cix. 7, 26), qui, dit-on, mutila son pére, saint Augustin rappelle que les Romains
avaient renoncé 2 ces derniers. Cf. E Van Haeperen, «Sacrifices humains et mises & mort rituelles a
Rome : quelques observations ».

96. Voir, notamment, sur I'efficacité mystique de I'outrage en rapport avec la peine capitale et le
sacrifice, L. Gernet, « Quelques rapports entre la pénalité et la religion dans la Gréce ancienne», p. 338.
97. Rappelons-nous les rendements compétitifs de Gaius Furius Chresimus et le charisme d’Horace.
98. Augustin, Cin. 7, 4. Remarque de 'auteur concernant Janus : de lano quidem non mibi facile
quicquam occurrit, quod ad probrum pertineat ... Sed isti in cultu deorum omnis dedecoris adpetirores,
CULUS ULLAM MINUS LUTPEM INUEneTUnt, eum simulacri monstrosa deformz’tate turparunt, nunc eum
bifrontem, nunc etiam quadrifrontem, tamquam geminum, facientes («Pour Janus, je ne sache rien

80



Le citoyen face aux pratiques collectives de la honte & Rome

[...] Thomme passionné pour la gloire et les grandeurs aurait sujet de féliciter les dieux choisis
et d’envier leur fortune, s'il n’était évident que ce choix les destine moins aux honneurs quaux
outrages. La foule obscure est protégée contre les opprobres par son obscurité méme. [...]
Les grands dieux descendent aux vils emplois des petits, mais les petits ne s’élévent point
jusqu'aux grands dans les hautes régions du crime.

Peut-on mieux affirmer que I'élection condamne au scandale? Etre plus
explicite sur le caractere idolatre d’un culte rendu a des «dieux qui doivent
leur élévation non pas a la dignité de leurs vertus, mais a la popularité de leurs
crimes® », mieux dénoncer la puissance du crime et de ses ritualisations, mieux
sonder, en somme, que les dieux furent des hommes soumis & une mort exem-
plaire, comme déja Evhémere lavait reconnu '?

[...] istos uero deos selectos uidemus quidem clarius innotuisse quam ceteros, non tamen ut eorum

inlustrarentur merita, sed ne occultarentur opprobria; unde magis eos homines fuisse credibile
est, sicut non solum poeticae litterae, uerum etiam historicae tradiderunt™'.

[...] la célébrité de ces dieux choisis a donc servi non pas a éclairer leurs vertus, mais a sauver

leur honte de 'oubli; ce qui porte a croire qu’ils ont été des hommes, comme atteste la
qui p q

poésie d’accord avec I'histoire.

Conclusion. Un double changement de paradigme

Létude des pratiques collectives de la honte 2 Rome fait porter le regard sur
mille ans d’histoire que deux grandes ruptures partagent en trois périodes : le
religieux archaique antérieur 2 la cité, le religieux archaique contemporain de
la cité (a partir des XII Tables) et le christianisme.

Dés les XII Tables, la procédure civile définit un espace de I'altérité résolument
irréductible aux pratiques unanimes de la honte, du moins dés lors qu’elles
s'exercent pour des motifs que le droit civil et les bonnes moeurs condamnent.
Ainsi, parmi les formes diverses que revét le collectif pourvoyeur d’opprobre dans
une communauté archaique, le législateur discrimine entre celles qui, motivées par le
ressentiment (ad infamiam, ad inuidiam, ad flagitium alicuius), sont pénalement
réprimées, et celles qui, soulevées 2 juste titre, correspondent a des situations
qualifiées par le droit (obuagulatio, endoploratio, flagitium et conuicium licites).

Le christianisme produit la deuxi¢me rupture. Ainsi que le souligne Paul
Riceeur, la violence sans visage de la rétribution, qui anticipe le mal par rapport

a la vérité que l'on ait publié contre son honneur. [...] Mais ces hommes, insatiables pourvoyeurs
d’infamie pour le culte de leurs dieux, trouvant la vie de celui-ci moins honteuse, le déshonorent
par une statue monstrueusement difforme. Ils le représentent avec deux ou quatre fronts, comme si
sa personne ¢était double. » ; trad. L. Moreau et J.-C. Eslin).

99. Augustin, Ciu. 7, 32 (plane selecti nobilitate criminum, non dignitate uirtutum; trad. L. Moreau
et J.-C. Eslin.)

100. Augustin, Ciu, 6,75 6, 8.

101. Augustin, Ciu. 7, 27. Voir aussi Augustin, Ciu. 8, 5.

81



Annette Ruelle

a la cause de son apparition ', conditionne I'impossibilité, sur le plan épisté-
mologique, du Juste souffrant : «La figure du Juste souffrant [...] constitua la
pierre d’achoppement sur laquelle vinrent se briser les rationalisations préma-
turées du malheur ' ». On sait que semblables «rationalisations prématurées »
furent confondues par 'ancien 7us ciuile.

Mais un dernier pas restait a franchir : I'affirmation de 'innocence de la
victime, affirmation dont le substrat anthropologique est biblique. Telle est,
dans la foulée des puissantes intuitions de I'évéque d’Hippone, la lecture de
la Bible et des Evangiles de René Girard, dont le cheminement au coeur du
religieux archaique aboutit a la réhabilitation de toutes les victimes que les
mythes tiennent universellement pour coupables, lesquels, sous d’autres formes
(comme la psychanalyse), continuent de présider a notre compréhension des
structures sociales et psychologiques. Convaincu a ses propres yeux d’étre le
parricide et 'incestueux responsable de la peste, (Edipe se créve les yeux. Et
Freud de le considérer toujours comme coupable psychologiquement, méme
s'il ne est plus juridiquement! La lecture figurale du Moyen-Age était plus
profonde, en somme, sur le plan anthropologique, qui reconnut dans le sort
d’Edipe une analogie avec la Passion du Christ.

A Topposé de la puissance de structuration linguistique et sociale du mythe,
ol la vision des persécuteurs domine le champ de la représentation, les Evangiles
éclairent du dedans le processus victimaire en faisant voir I'erreur de 'accusation
dont, derriere le Christ, tous les boucs émissaires, tous accusés et condamnés
a tort, sont I'objet. Face a la mythologie, la singularité du biblique réside dans
Pinversion de la perspective selon laquelle est tissé le récit de la honte : au
lieu que la vision des persécuteurs constitue le principe structurant du récit,
Iaffirmation de son innocence inverse le sens de la lecture. Non seulement
laccusation échoue, mais le récit le rend manifeste. Ainsi, si histoire de Joseph
était mythique, elle prendrait le parti des freres contre Joseph : elle fait le
contraire. Il en est de méme de Job qui, a l'inverse d'Edipe, ne le cede pas (2
ses «amis» qui 'accablent : «Je sais, moi, que mon défenseur est vivant!»), des
chants du Serviteur souffrant, ou des Psaumes, d’ot1 sourd cette annonce i la
premiére personne d’une victime désormais conscience focale de toute scéne
de persécution ' : « Que ne puissent rire de moi ceux qui m'en veulent 2 tort,
ni se faire des clins d’ceil ceux qui me haissent sans cause ' !».

102. Climat que Kafka restitue si bien dans Le Procés. (A. Garapon, Bien juger. Essai sur le rituel
Judiciaire, p. 298)

103. P. Ricceur, Finitude et culpabilité, p. 38.

104. Et non sans que cette position ne devienne a son tour un pdle pour des persécutions d’'un nouveau
genre (le genre de la manipulation), dans notre univers ot le souci des victimes n’a jamais été aussi absolu.
105. Ps. 35, 19. Sur «l’anthropologie fondamentale» de R. Girard : Des choses cachées depuis la
Jfondation du monde et R. Girard, P. Antonello et J. C. de Castro Rocha, Les Origines de la culture,
en particulier les pages 103 & 141 («Le scandale du christianisme »).

82



HONTE AU MAUVAIS PRINCE,
OU LA CONSTRUCTION D’UN DISCOURS EN MIROIR

Stéphane Benorst!

ette contribution vise a préciser les spécificités de 'approche, par un
Certt tribut

historien, du miroir aux princes?, tout en soulignant I'actualité d’une telle
question au regard de la bibliographie récente sur des themes aussi débattus que
le pouvoir impérial et sa nature, ou la prise en compte de la sexualité comme
objet d’étude, sa conception antique et son instrumentalisation a des fins
d’¢élaboration de véritables normes, plus ou moins contraignantes, des conduites
et des discours®. Mes recherches passées et présentes sur les diverses modalités
d’expression du pouvoir impérial dans la cité de Rome et dans 'empire,
Iinteraction entre espaces publics et privés, cérémonies et identités politiques
et sociales, les usages de la titulature impériale et des images des princes, m’ont
conduit a prendre en compte les diverses formes de discours et la construction
des uitae des princes qui répondent A une définition tres précise des figures
impériales célébrées ou condamnées®. Les historiens et biographes du Principat

1. Professeur d’histoire romaine a I'université Charles de Gaulle-Lille III, Halma-Ipel, UMR 8164
(CNRS, Lille 3, MCQ).

2. En partant de Pline le Jeune, Ep., I1, 18, 2-3, annoncant une version amplifiée de sa gratiarum actio
en honneur de Trajan, opsimus princeps aux vertus exemplaires pour ses successeurs, qui soppose en tout
point au tyran-modéle Domitien, 4 la mémoire condamnée. Pour I'élaboration d’un discours d’éloge au
début du regne des Antonins, voir A. Gangloff, «Le sophiste Dion de Pruse, le bon roi et l'empereur».
3. Je mentionnerai, pour illustrer la prise en compte de la sexualité par I'historien de I'’Antiquité
classique, l'article-recension de J. Davidson, « Dover, Foucault and Greek homosexuality : penetration
and the truth of sex», en particulier les pages consacrées a la dénonciation dans les sources, 2 Athénes
comme 4 Rome, de ces hommes politiques corrompus que 'on associe 4 une sexualité contraire, a la
prostitution ou 2 une homosexualité passive (p. 20-28), et 2 'usage métaphorique du sexe dominant
et triomphal dans une société machiste comme Rome (p. 28-29). En revanche, I'étude de B. Kellum,
«'The phallus as signifier. The Forum of Augustus and rituals of masculinity », me semble révélatrice
de certaines dérives ou impasses, dans la mesure ol les fouilles récentes proposant le doublement
des exédres de part et d’autre du forum Auguste rendent tres aléatoire I'affirmation suivante : «In
plan, with its two bulging exedrae and projecting forecourt, the forum resembles nothing so much
as the schema for the phallus represented on buildings throughout the Roman world. » (p. 172)

4. Par exemple dans les deux chroniques impériales qui recensent les parutions récentes abordant
le pouvoir impérial et ses figures : S. Benoist, « Réflexions contemporaines sur le principat d’Auguste
4 Constantin» et « Vitae Caesarum et histoire impériale : Rome au miroir de ses princes ».

83



Stéphane Benoist

tout comme les abréviateurs d’époque tardive, de Suétone a 'auteur de ' Histoire
Auguste, nous ont livré des récits a clés qu'il importe de comprendre, non pas
tant dans le but de réfuter leur contenu par une démarche hypercritique le
plus souvent vaine, mais bien plut6t afin de mettre 'accent sur la réception
contemporaine de ce type de discours, les ressorts de sa composition et ses
logiques propres. Que les dépravations du «vieux bouc» Tibere soient décrites
par Suétone en des termes extrémement violents en dit long sur la postérité du
premier successeur d’Auguste, écartelé entre les aspirations du vieux républicain
décu et le fourbe monarque aux sombres desseins, et la perception des vices
du tyran par les lecteurs modernes des Vies des douze Césars®. Les figures des
mauvais empereurs des deux premiers siécles du Principat, Caligula, Néron
ou Domitien, Lucius Verus ou Commode, trouvent également un écho tout
a fait significatif dans la réception essentiellement européenne du portrait du
souverain d’un empire, représenté par les peintres pompiers du xIx siecle a I'age
de la décadence, elle-méme théorisée un peu plus tot par E. Gibbon®. Lépoque
julio-claudienne se révele pour 'historien une trés riche période d’enjeux poli-
tiques et historiographiques, dans l'attente d’'un approfondissement des régles
de présentation du bon prince a 'époque antonine, ayant tiré parti des dérives
précédentes. Il Sagit en tout état de cause d’étre attentif aux confrontations entre
récits julio-claudiens et modeles antonins, & 'origine de réécritures a posteriori.

Trois niveaux d’approche sont esquissés dans les pages qui suivent, qui ne
prétendent nullement épuiser un tel champ de recherche. Il Sagit tout d’abord
d’étre attentif aux mentalités de la Rome tardo-républicaine et impériale qui
colorent les discours postérieurs et permettent de saisir au mieux les enjeux
des récits des luttes des guerres civiles comme du contexte de mise en place du
principat augustéen. Il convient de prendre en compte par exemple les pratiques
sexuelles telles qu’elles font I'objet de descriptions positives ou dépréciatives
dans nos sources et les valeurs revendiquées du féminin et du masculin qui en
découlent. C’est dans cette perspective qu'il est possible d’inscrire la définition
du citoyen, de ses droits et devoirs, mais également de ce qui ressort des contours
mouvants des spheres publiques et privées’. Le témoignage des sources des

5. Pour une approche nuancée du régne de Tibére et une analyse serrée des sources littéraires, voir
D. Shotter, Tiberius Caesar et Z. Yavetz, Tiberio. Dalla finzione alla pazzia con un'appendice su
Tacito. I trauma della tirannia. On peut également tirer profit d’une lecture récente des biographies
suétoniennes dans la perspective de la condamnation des mauvais princes : V. Huet, «Spolia in re,
spolia in se et damnatio memoriae».

6. Il suffic de renvoyer a propos de la légende noire de Néron aux études publiées dans les colloques
périodiques des Neronia, par exemple de celui de 1994 : J.-M. Croisille, R. Martin et Y. Perrin (éd.),
Neronia V. Néron : histoire et légende, avec ma recension dans 'Antiquité classique, 70, 2001, p. 472-475.
7.1l S'agit du pudor (ou de la pudicitia) de ’homme libre, ce citoyen en pleine possession de ses droits
et de son corps, ou, pour le dire comme Tacite 2 la fin du 17 siécle, un membre d’une élite (Ann., 111,
54, 5 : nos pudor, pauperes necessitas), le princeps augustéen se voulant avant tout ce citoyen-magistrat
éminent doté de auctoritas. On partira des remarques introductives de F. Dupont et T. Eloi,
L’Erotisme masculin dans la Rome antique, p. 22-23.

84



Honte au mauvais prince, ou la construction d'un discours en miroir

1 siecle av.-11° siecle apr. ].-C. permet de suivre pas a pas I'élaboration d’un
discours fondé sur I'héritage des usages politiques républicains et permettant de
dessiner les contours du princeps idéal. Dans ce contexte, on releve la permanence
d’une pratique de I'invective dans les débats politiques qui relie directement les
attestations cicéroniennes aux témoignages suétoniens : le contre-modele de
’homme soumis a ses passions s'est imposé®. Cest enfin le discours d’éloge et
la construction parallele de la stazio principis qui apparaissent comme ['étape
ultime d’une transition de longue durée, de la fin de la République a 'empire
antonin. Dans ce contexte, la réflexion sur les vertus s’élabore, avec une stricte
délimitation entre bons et mauvais princes, qui débouche sur les pratiques
devenues régulieres de la consecratio ou de U'abolitio memoriae®. Cest en défi-
nitive dans le cadre d’une véritable politique de la memoria, du monumentum
et des usages antagonistes de 'oubli que se placent ces définitions successives
de la charge du pouvoir, des magistrats républicains aux empereurs, successeurs
d’Auguste '°.

Ces quelques notes prolongent deux interventions récentes portant, d’une
part, sur les pratiques de la censure 3 Rome a I'époque tardo-républicaine et
impériale et sur quelques paroles condamnées et, d’autre part, sur la figure du
prince nu dans les discours et les représentations, dans le cadre d’une recherche
collective sur les pratiques vestimentaires dans I’Antiquité gréco-romaine'". Les
travaux de Robert A. Kaster peuvent assurément servir de point de départ a une
étude sur la honte des Romains'%. Je reléve pour mon propos un exemple qui
est mentionné par plusieurs enquétes sur ce theme. Il s'agit du cas d’autocensure

8. On peut renvoyer aux études de J. R. Dunkle, « The Greek tyrant and Roman political invective of
the late republic» et « The rhetorical tyrant in Roman historiography : Sallust, Livy and Tacitus» et
sinterroger sur la figure cicéronienne d’Antoine dans les Philippiques ainsi que sa réception a I'époque
augustéenne, par exemple A propos de la trop fameuse cérémonie des Lupercalia de février 44 (Cicéron,
Phil., 11, 34, 85, 86, 87 et III, 5, 12), en partant d’une analyse rigoureuse de cette tradition chez
A. Fraschetti, « Cesare e Antonio ai Lupercalia»; avec S. Benoist, La Féte & Rome au premier siécle de
UEmpire, chap. 3, p. 93-101 et, en dernier lieu, . Cordier, Nudités romaines, p. 206-216. On peut
relever, dans la méme logique d’affrontement verbal, les rumeurs concernant Octavien relayées par
Antoine (Suétone, Aug., 69, 1-2 i propos des adulteres d’Auguste).

9.]. de Jong et O. Hekster, « Damnation, deification, commemoration» et O. Hekster, « The dynamics
of deification» pour une mise en perspective de ces usages devenus réguliers de la célébration ou de la
condamnation des princes.

10. Les déclinaisons de la mémoire et de 'oubli sont opportunément évoquées dans le livre récent
d’H. Flower, The Art of Forgetting. De méme, S. Benoist, «Les usages de la memoria 2 Rome, de la
Respublica 3 'Empire chrétien» et « Images, discours et mémoire ».

11. S. Benoist, « Fragments de mémoire : en quéte de paroles condamnées»; « Le prince nu. Discours
en images, discours en mots. Représentation, célébration, dénonciation ».

12. R. A. Kaster, « The shame of the Romans» et Emotion, Restraint, and Community in Ancient Rome.
Le plan de ce dernier ouvrage est le suivant : chap. 1, « Between respect and shame : uerecundia and
the art of social worry» ; chap. 2, «Fifty ways to feel your pudor» ; chap. 3, « The structure of paenitentia
and the egoism of regret»; chap. 4, «Invidia is one thing, invidia quite another»; chap. 5, « The
dynamics of fastidium and the ideology of disgust»; Epilogue — Being «wholly» Roman.

85



Stéphane Benoist

de Timagene d’Alexandrie et de la rupture avérée de son amicitia avec Auguste.
Cette ascension exceptionnelle d’un esclave parvenu jusqu’a 'amitié du prince,
la permanence en ce qui le concerne d’un usage public des traits d’esprit contre
Auguste, Livie et la domus Augusti, ses protecteurs, enfin son accueil dés lors
dans l'intimité de certains cercles sénatoriaux, aprés la rupture avec 'empereur,
chez Asinius Pollion en particulier, sont en tout point remarquables. Lépisode
illustre un exemplum : 1a liberté de parole allant a 'encontre d’un bienfaiteur, la
honte qui peut en découler au regard des devoirs de 'amitié et concerne tous
ceux recevant encore 'ami qui a failli . Il est utile dans ce contexte de mention-
ner le témoignage du philosophe Sénéque a I'époque julio-claudienne, faisant
écho 2 la pratique de circulation des bons mots, au refus de 'ami de modérer
sa langue, a la lecture publique de l'histoire de la rupture et a la crematio mise
en scéne des res gestae d’ Auguste rédigées par Timagene, le conseiller de Néron
étant pour nous un observateur précieux . En alliant les mots et les images,
en confrontant ces derniéres aux discours, certaines évocations du « prince nu»
peuvent nous aider a prolonger 'enquéte en interrogeant les registres divers
d’une représentation du titulaire de I'imperium en nudité héroique, en toge ou
bien en imperator'. Dans tous ces cas de figure, par le verbe ou I'illustration,
une méme rhétorique de I'éloge ou de I'invective semble s'imposer a tous les
acteurs de la scene politique impériale, mettant en jeu une pratique codifiée
de la légitimation tout comme de la délégitimation.

Arrétons-nous un instant sur une ceuvre flavienne fortement empreinte
d’une construction en cours de la szatio principis qui va nous permettre d’évoquer
certaines expressions du pudor en contexte impérial. Il s'agit de la fabula practexta
attribuée & Séneque contant la mort d’Octavie, fille de Claude et Messaline,
épouse de Néron, soeur de Britannicus '. Ce genre littéraire est trés significatif de

13. Séneque le Rhéteur, Conzr, X, 5, 22 : cum illi multis de causis iratus Caesar interdixisset domo,
combureret historias rerum ab illo gestarum, quasi et ipse illi ingenio suo interdicerer. Cf. K. A. Raaflaub
et L. J. Samons II, « Opposition to Augustus»; M. Toher, « Augustus and the evolution of Roman
historiography », qui aborde également le «cas Ovide» et R. A. Kaster qui mentionne Timagene
dans son discours présidentiel de 'APA (« The shame of the Romans», p. 1-2 et note 29, p. 13).
14. Séneque, De Ira, 111, 23, 4-8, qui utilise cet épisode pour louer 'attitude d’Auguste, la colere
n’ayant pas d’emprise sur lui. Pour élargir le propos aux pratiques de censure, S. Benoist, « Fragments
de mémoire : en quéte de paroles condamnées».

15. Létude de T. Stevenson, « The “problem” with nude honorific statuary and portraits in late
republican and augustan Rome», pose comme point de départ les enjeux de telles réflexions, en
partant du rapport entre art et valeurs morales développé par P. Zanker, The Power of Images in the
Age of Augustus, puis de la position ambivalente du princeps entre magistrat républicain et monarque
hellénistique 4 la suite d’A. Wallace-Hadrill, « Civilis princeps : between citizen and king», enfin en
suivant la trace du «Roman auctor», a partir de la statue de la Prima Porta et des perspectives évoquées
par K. Galinsky, Augustan Culture. An Interpretive Introduction, p. 24-28.

16. Pour une édition récente, avec traduction versifiée pour la scéne en anglais, commentaire
philologique et historique, Octavia. Attributed ro Seneca, en renvoyant particuliérement a la préface
d’A. J. Boyle, qui parle des thémes principaux de la piéce, p. vi1, «sex, murder, politics, power », et
a son ample introduction, p. XI-LXXV.

86



Honte au mauvais prince, ou la construction d'un discours en miroir

la théatralité impériale en usage durant le régne de Néron. La figure claudienne,
le diuus pater, émerge des relations entre Séneque et Néron, le mentor et son
jeune disciple qui est en train de lui échapper. Nous sommes en 62 4 Rome :
la répudiation d’Octavie suscite un soulévement populaire correspondant bien
a une lecture traditionnelle a cette époque du populus, dans une perspective
pro-républicaine et antityrannique, autant de z0poi qui évoluent depuis les
pocetes flaviens jusqu’a Tacite ou Suétone'. Le prince projette un mariage
avec sa concubine Poppée, qui la nuit de ses noces est visitée par le spectre
d’Agrippine. Octavie sera déportée dans I'ile de Pandatoria puis condamnée

g
a mort. La figure de Sénéque semble fortement idéalisée, avec de nombreuses
analogies tirées de ses propres tragédies et de son ceuvre philosophique, ce qui
justifie une datation de la tragédie des premiéres années flaviennes, a tout le
moins apres la mort du philosophe mais avant 75. Le contexte des débuts du
regne de Vespasien s'impose en tout cas dans le cadre d’'une condamnation de
la memoria de Néron et de son ceuvre 3.

Ce qui nous retiendra bri¢vement dans ce texte fameux est le relevé des
cinq occurrences du terme pudor'. Dans quatre cas, il sapplique a Octavie,
la premiére fois dans un passage du cheeur et les trois suivantes dans les propos
de Sénéque. Il me semble qu'au-dela des attestations de ces emplois, ce qui

q q q
apparait comme tres significatif pour notre enquéte est bien un usage en réseau
de termes qui prennent sens dans le cadre d’une réflexion sur le pouvoir impérial

q

et ses contours et justifications. La premiére intervention du cheeur de ciues
Romani a Pextérieur du palais, dans les rues de Rome, lors du 1" acte, prend

\ b . b . bl .
place a l'occasion de rumeurs (fama) colportant 'annonce du divorce d’Octavie
CHORUS : Que fama modo uenit ad aures? [ utinam falso credita perdat / frustra rotiens iactara
fidem, | nec noua coniunx / nostri thalamos principis intret, / teneatque suos nupta penates /
Claudia proles. | Edat partu pignora pacis, /qua tranquillus gaudeat orbis / seruetque decus
Roma wternum. / Fratris thalamos sortita tenet / maxima luno, / soror Augusti sociata toris /
cur a patria pellitur aula? / Sancta quid illi prodest pietas | dinusque pater? quid uirginitas /

castusque pudor? | Nos quoque nostri sumus immemores / post fata ducis, cuius stirpem / prodimus
aeuo suadente metu®.

Le cHEUR : Quelle rumeur vient de parvenir & mes oreilles? Puisse-t-elle, accueillie 2 tort,
lancée tant de fois en vain, perdre tout crédit, puisse la nouvelle épouse de notre prince ne

17. Quelques échos de ces jeux littéraires et politiques dans D. T. McGuire, Acts of Silence. Civil
War, Tyranny, and Suicide in the Flavian Epics et, au-dela de la période flavienne, pour tout le premier
siecle de 'empire, de Tibére  Trajan, dans A. M. Gowing, Empire and Memory.

18. Pour une évocation des enjeux de la figure néronienne & Rome durant la crise de 68-69 puis
durant le regne de Vespasien, principalement ses premieres années, deux évocations permettent de
croiser les sources épigraphiques, littéraires et archéologiques : S. Benoist, «Le prince, la cité et les
événements : I'année 68-69 A Rome» et E. Rosso, « Les destins multiples de la domus Aurea. Lexploi-
tation de la condamnation de Néron dans I'idéologie flavienne ».

19. Ps.-Séneéque, Octavia, vv. 287 (Cheeur), 539, 547 et 587 (Sénéque) ; 642 (le spectre d’Agrippine)
mais qui ne concerne pas Octavie.

20. Octavia, 273-290; trad. E-R. Chaumartin.

87



Stéphane Benoist

pas entrer dans la chambre nuptiale et sa femme, la fille de Claude, conserver ses pénates.
Qu’elle mette au monde les gages d’une paix grice a laquelle I'univers puisse connaitre calme
et joie, Rome conserver une gloire éternelle. La treés grande Junon occupe la couche de son
frére, qu'elle a regue en partage; la sceur d’Auguste, unie a son lit, pourquoi est-elle chassée
du palais paternel? A quoi lui sert sa picuse affection et un pére divin? A quoi sa virginité
et sa vertueuse pudeur? Nous aussi, nous avons, aprés sa mort, perdu le souvenir de notre
prince et nous trahissons sa descendance, sous I'inspiration d’une accablante terreur.

Les propos tenus insistent sur trois registres différents : ce qui appartient a
Videntité impériale, princeps, Augustus, dux, patria aula, Roma, orbis avec la
déclinaison du theme de I'éternité que 'on peut lier a celui de la paix; ce qui
ressortit & la pietas envers le pere divinisé, Claude (penates, diuus pater, sancta
pietas); enfin, ce qui rend compte des liens familiaux au sein de la domus
Augusta et traduit en propre les vertus de I'épouse du prince : coniux, soror, luno,
uirginitas®', castus, pudor. Le choix de ces séquences et l'irruption du pudor
caractérisant Octavie me semblent trés significatifs des formes de la rhétorique
impériale qui simposent a cette époque.

C’est durant I'acte II que prennent place les trois références suivantes au sein
d’un véritable modele sénéquien du comportement exemplaire de la princesse
Octavie :

SENECA : Teneris in annis haud satis clara est fides, / pudore uictus cum tegit flammas amor®.

Dans les jeunes années la fidélité ne se manifeste pas avec assez de clarté, lorsque, vaincu par
la pudeur, 'amour cache ses flammes.

SENECA : Probitas fidesque coniugis, mores, pudor / placeant marito. Sola perpetuo manent /
subiecta nulli mentis atque animi bona. / Florem decoris singuli carpunt dies™

Ce sont la loyauté et la fidélité d’une épouse, la pureté de ses maeurs qui doivent plaire & un
mari : seuls demeurent en permanence, libres de toute soumission, les biens de I'ame et du
cceur : chaque jour qui passe fane la fleur de la beauté.

SENECA : Facile opprimetur. Merita te diui patris / aetasque frangat coniugis, probitas, pudor™.

On I'étouffera facilement. Qu’aient raison de toi les mérites de ton divin pere, I'dge de ton
épouse, sa loyauté, sa pudeur.

Nous sommes dans une piece du palais au sein de laquelle un dialogue fort
théitralisé s'engage entre Séneéque et Néron, en présence de son préfet du prétoire
(v. 435-592). Lempereur apparait comme un modele d’impiezas, de libido et

21. En renvoyant, vv. 295-303 aux échos des wuirgines célebres, Verginia et Lucretia, confrontées
A la libido tyrannique. Cf. les commentaires d’A. Boyle, Octavia, p. 158-160. Lire & ce propos un
traitement significatif de ces modeles féminins dans le champ du politique 4 I'époque augustéenne
dans S. R. Joshel, « The body female and the body politic : Livy’s Lucretia and Verginia», abordant
mort, viol et histoire romaine 2 la chute de la royauté et du décemvirat.

22. Octavia, 538-539 ; trad. F-R. Chaumartin.

23. Octavia, 547-550; trad. E-R. Chaumartin.

24. Octavia, 586-587 ; trad. F-R. Chaumartin.

88



Honte au mauvais prince, ou la construction d'un discours en miroir

de luxuria®. Les valeurs structurantes des propos du philosophe sont la fides,
le pudor et 'amor. Elles apparaissent dans tous les passages et se prolongent
suivant les argumentations développées dans le contexte des problemes maritaux
et dynastiques du jeune prince, 'annonce du divorce puis du remariage de
Néron. Leur effet négatif est d’avoir entrainé une forte opposition de la part
du peuple. Les vertus de I'épouse sont opposées par Séneque a I'éloge de la
beauté de Poppée que dresse Néron. Au coté de la fides et du pudor, la probitas,
les mores (antiques) le disputent & un nouveau registre ancré dans le discours
philosophique stoicien, ce qui prouve les liens du dramaturge avec Séneque :
les bona qualifient tout autant mens et animus*®. Un dernier écho aux qualités
de I'épouse propose une inversion des figures sénéquiennes, la fin du passage
traduisant le maintien des positions du conseiller de Néron, qui perd progres-
sivement son emprise sur le jeune souverain. On peut discuter 'incursion de
Vaetas, tout aussi paradoxale que la virginité de I'épouse auparavant, la présence
du diuus pater athrmant de nouveau la spécificité de la conception de la maison
impériale, avant un retour final du doublet probizas / pudor.

Il est des lors envisageable d’approfondir notre perception des figures
impériales en nous intéressant a 'approche proto-antonine du miroir des
princes, en particulier & partir des biographies de Suétone et des écrits histo-
riques de Tacite, ses Histoires et ses Annales. Nous nous attacherons a quelques
cas exemplaires de I'époque julio-claudienne, en partant d’une étude récente
portant sur la morale sexuelle dans la Rome antique. Le dernier chapitre du livre
de Rebecca Langlands, Sexual Morality in Ancient Rome, traite des « Imperial
narratives, imperial interventions® ». Il se compose de deux apercus consacrés
successivement a Tacite et Suétone, pour le premier en considérant les forces
destructives de I'impudicitia, 3 partir d’un relevé du vocabulaire employé puis,
pour le second, en abordant les rapports entre la pudicitia et le développement
de l'autocratie. Le traitement des sources permet de mettre en valeur certaines
figures féminines de ce premier siécle du principat et, en particulier, I'usage
de modeles comme Lucréce, précédemment évoquée par le Pseudo-Séneque.
Les coutumes des Germains permettent a Tacite d’employer un ton fortement
moralisateur a I'égard des Romains, le proces d’Aemilia Lepida lui donne
Popportunité de s'attarder sur le role de la femme dans la structuration de la
famille, avec les amendements tibériens a la lex Papia Poppaea d’ Auguste*®. La

25. Pour une enquéte sur le lexique dénoncant les vices du tyran, des années de guerre civile au principat
antonin, cf. J. R. Dunkle, « The Greek tyrant» art. cit., & propos de uis, superbia, crudelitas et libido,
p. 159-170, et « The rhetorical tyrant in Roman historiography : Sallust, Livy and Tacitus». Quelques
prolongements dans E Dupont et T. Eloi, L'Erotisme masculin dans la Rome antique, notamment
chap. vi11, «Corps et mots obscénes» et chap. xv, «Les discours sur la tyrannie».

26. Séneque, Const., 5, 4, sur la permanence des vertus que le sage ne saurait perdre en aucun cas,
nulle injure ne pouvant l'atteindre.

27. R. Langlands, Sexual Morality in Ancient Rome, chap. 7, p. 319-363.

28. lbid., p. 321-332. Cf. Tacite, Germ., 17-20; Ann., 111, 26.

89



Stéphane Benoist

mauvaise conduite des femmes, épouses et meres, rejaillit sur leurs maris, qu’il
sagisse des relations adultéres entre Séjan et Livilla, de 'impudicité notoire de
Pontia ou Poppée, parfois méme avec des esclaves (Aemilia Lepida, Poppée),
tandis que les rumeurs et accusations visant a déconsidérer Agrippine I'’Ancienne
permettent d’évoquer la figure impériale de Tibere, ses limites et 'emprise
de son préfet du prétoire”. On peut également relever le prolongement des
pratiques républicaines de 'invective dans les récits biographiques concernant
les deux premiers Caesares. Doit-on marquer une rupture nette entre une
approche «traditionnelle» des vices et vertus de César et Auguste, par exemple
les rumeurs de soumission les concernant dans leurs pratiques sexuelles, et
I'époque julio-claudienne avec Tibere et la gens Claudia qui témoignerait d’'un
glissement de I'inhibition a 'exhibition®? Les portraits de Caligula et Néron
entreraient dans ce cadre®, tandis que 'impuissance de Claude prouverait un
déclin moral et les limites de 'intervention impériale, le prince étant incapable
de comprendre ce qui se passe au sein de sa propre domus, en soulignant au
passage le contraste saisissant entre les destins post mortem de la mere et de la
fille, Messaline et Octavie, la Jeune Agrippine, mere de Néron, endossant avec
Messaline le role proverbial d’une sexualité féminine hors norme?.

Prenons l'exemple de la Vita Neronis de Suétone afin d’expliciter le rapport
entre comportement privé et public, vertus et vices, prédispositions au bon
gouvernement et évolution vers la tyrannie *. Il n’est pas indifférent que notre
biographe introduise cette vie par une référence aux ancétres qui lui sert de guide
pour distinguer vertus et vices, les premieres abandonnées par le jeune prince, les
seconds transmis par le sang et expliquant ses godits et ses comportements*. Fidele

29. Ibid., p. 321-343 : Tacite., Ann., IV, 3 (Séjan et Livilla) ; XIII, 44-46 (Pontia et Poppaea) ; XII,
7 (Agrippine la Jeune) ; VI, 25, 2 (pour 'accusation d’impudicité contre Agrippine '’Ancienne).
30. Ibid., p. 348-357.

31. On peut renvoyer au traitement proposé par E Dupont et T. Eloi, L’Erotisme masculin dans la Rome
antique, notamment chap. xvirr «Incestueux, obscenes, efféminés, Caligula et Néron», p. 311-322.
32. Pour un seul exemple d’une approche de la sexualité féminine dans un contexte politique
«masculin», S. R. Joshel, «Female desire and the discourse of empire : Tacitus’s Messalina». Lépouse
de Claude incarnerait une figure féminine, sexuellement désirante et sauvage, pouvant menacer le
pouvoir impérial et aspirer a 'empire. De méme, les principaux résultats de 'enquéte de S. Bartsch,
The Mirror of the Self. Sexuality, Self-Knowledge, and the Gaze in the Early Roman Empire.

33. D’une maniere générale, renvoyons a 'étude d’E Champlin, Nero, qui est trés attentif 2 la
nature des récits, leur logique propre et les enjeux de certains épisodes néroniens, notamment dans
«Stories and histories», p. 36-52. Pour une approche de la statio principis néronienne, S. Benoist,
«Imperator scaenicus, citharoedus princeps. Théatre et politique & Rome, ou le “métier” d’empereur
selon Néron». Quant au traitement suétonien des vertus, qui vient en écho & sa dénonciation des
vices, renvoyons a 'analyse scrupuleuse de K. R. Bradley, «Imperial virtues in Suetonius’ Caesares»,
a propos de ce qu’il nomme un «political ethos of the principate» a partir des usages du 17 siecle et
de la réception aupres du populus Romanus.

34. Suétone, Nero, 1, 6 : Pluris e familia cognosci referre arbitror, quo facilius appareat ita degenerasse
a suorum uirtutibus Nero, ut tamen uitia cuiusque quasi tradita et ingenita rettulerit. («Je crois qu’il
importe de faire connaitre plusieurs membres de cette famille, afin de pouvoir montrer que si Néron

90



Honte au mauvais prince, ou la construction d'un discours en miroir

au principe d’une rupture marquant le passage pour chacun de ses Césars d’une
conduite honorable, ces actes que 'on peut méme louer, a un exposé des vices
caractérisant le tyran dépravé, l'auteur assigne au chapitre xix de la biographie
ce r6le, introduisant un changement radical dans I'approche des comportements
du prince 1a ot une maladie opportune venait accompagner pour Caligula cette
étape vers la folie®. On reléve ainsi une séquence exemplaire qui correspond en
partie aux listes déja établies par Cicéron a propos d’Antoine, et qui souligne
en particulier la /ibido et la crudelitas de 'empereur dépravé®®. On remarquera
le choix suétonien de marquer la progression dans le vice en insistant sur le
passage a une pratique publique, au grand jour, ce que la participation aux
spectacula sur la scene en présence du populus avait traduit sur un autre plan?’.
Clest dans cette progression vers le vice, qui justifie le recours au tyrannicide,
que se trouvent toutes les remarques qui relévent du registre d’une intégrité
physique mise en danger, d’'un corps impudique soumis a toutes les hontes®.
Des études récentes ont insisté sur cette sexualité hors norme qui caractérise le

dégénéra des vertus de ses ancétres, inversement les vices de chacun d’eux se retrouvérent en lui,
comme s'ils lui avaient été transmis avec le sang. »; trad. H. Ailloud).

35. Ibid., XIX, 5 : Haec partim nulla reprehensione, partim etiam non mediocri laude digna in unum
contuli, ut secernerem a probris ac sceleribus eius, de quibus dehinc dicam. («Tous ces actes, dont les
uns ne méritent aucun blame, et les autres sont dignes de grands éloges, je les ai groupés en un seul
développement, pour les séparer de ses hontes et de ses crimes, dont je vais parler. ») Pour Caligula,
Suétone, Cal., XXI1, 1 : Hactenus quasi de principe, reliqua ut de monstro narranda sunt. («Jusqu'ici
nous avons parlé d’un prince; il nous reste & parler d’'un monstre. »; trad. H. Ailloud)

36. Ibid., XXV1, 1 : Petulantiam, libidinem, luxuriam, auaritiam, crudelitatem sensim quidem primo
et occulte et uelut iunenili errore exercuit, sed ut tunc quoque dubium nemini foret naturae illa uitia,
non aetatis esse. («Son libertinage, sa lubricité, sa profusion, sa cupidité et sa cruauté se manifes-
terent d’abord graduellement et d’une fagon clandestine, comme dans I'égarement de la jeunesse, et
pourtant, méme alors, personne ne put douter que ces vices n'appartinssent  son caractére plutot
qu’a son age. »; trad. H. Ailloud)

37. Ibid., XXVII, 1 : Paulatim uero inualescentibus uitiis iocularia et latebras omisit nullague dissimu-
landi cura ad maiora palam erupit. (< Mais peu a peu, & mesure que ses vices grandissaient, il renonca
aux fredaines et au mystére, et, sans prendre plus soin de se dissimuler, se jeta ouvertement dans de
plus grands excés. »; trad. H. Ailloud) Voir E. Champlin, Nero, p. 53-83, «Portrait of the artist»;
S. Benoist, « Imperator scaenicus, citharoedus princeps»; La Féte & Rome au premier siécle de I'Empire,
p- 252-263, notamment et, pour une approche globale de la politique néronienne des spectacula, la
synthese de R. C. Beacham, Spectacle Entertainements of Early Imperial Rome, chap. 5, p. 197-254,
«Nero. No business but show business ».

38. Suétone, Nero, XXIX, 2 : Ex nonnullis comperi persuasissimum habuisse eum « neminem hominem
pudicum aut ulla corporis parte purum esse, uerum plerosque dissimulare uitium et callide optegere », ideoque
professis apud se obscenitatem cetera quoque concessisse delicta (« A ce que je tiens de plusieurs personnes,
il était absolument persuadé “que nul homme ne respectait la pudeur et ne conservait pure aucune
partie de son corps, mais que la plupart dissimulaient ce vice et le cachaient avec adresse”, ce qui lui
faisait tout pardonner aux gens qui lui avouaient leur impudicité. » trad. H. Ailloud) ; XXXVI, 3 :
Coniurati e winculis triplicium catenarum dixere causam, cum quidam ultro crimen faterentur, nonnulli
etiam imputarent, tamquam « aliter illi non possent nisi morte succurrere dedecorato flagitiis omnibus ».
(«Les conjurés plaidérent leur cause chargés de triples chaines : certains avouerent spontanément
leur projet, quelques-uns méme s’en firent un mérite, en prétendant “qu’ils ne pouvaient lui porter
secours quen le tuant, puisqu’il s’était souillé de toutes les hontes”. »; trad. H. Ailloud)

91



Stéphane Benoist

tyran, sa bestialité, I'inversion des rdles, les pratiques de dévoration, la bouche
devenant ainsi 'objet passif de toutes les souillures. C’est bien le statut de
’homme politique, de ce citoyen-magistrat éminent a 'éloquence publique, qui
est nié par le comportement excessif, transgressif du souverain®. Le cas de son
mignon et époux Sporus apparait pleinement paradigmatique d’un tel traitement
dévalorisant du corps et des pratiques de 'empereur®’. Cest cette figure qui
simpose, au-dela de la période de construction d’un miroir des princes et de
son exact décalque négatif, le portrait en creux du tyran, dans I'historiographie
tardive des abréviateurs et du continuateur anonyme de Suétone®’.

Clest ainsi que I’ Histoire Auguste nous apparait dépositaire d’'une séquence
proverbiale des mauvais princes qui s'est construite a 'époque antonine, et
notamment sous les régnes de Trajan et Hadrien avec Suétone et Tacite. Les
vies de Lucius Verus et d’Elagabal citent les mémes princes-tyrans, Caligula et
Néron auxquels est adjoint Vitellius*. En regard de ces contre-exemples sont
mentionnés, sans ordre chronologique particulier Auguste, Trajan, Vespasien,
Hadrien, Antonin le Pieux, Titus et Marc Aurele®. La rédaction d’une vie
d’Elagabal est justifiée a posteriori par I'existence de ces « prodigieux tyrans » du
1 siecle. Il est remarquable que des traits de caractere ou des attitudes s'inserent
dans des réseaux d’échos par-dela les siecles et les successions impériales, de
dynastie en dynastie, marquant ainsi une profonde continuité rhétorique de

39. Avec ce portrait & charge du prince, Suétone, Nero, L1, 2 : [...] circa cultum habitumque adeo
pudendus, ut comam semper in gradus formatam peregrinatione Achaica etiam pone uerticem summiserit ac
plerumque synthesinam indutus ligato circum collum sudario prodierit in publicum sine cincru et discalciatus.
(«[...] dans sa mise et dans sa tenue il manquait tellement de dignité qu’il arrangeait toujours sa
chevelure en étages, la laissant méme retomber sur sa nuque durant son voyage en Achaie, et que
bien souvent il parut en public vétu d’une robe de chambre, avec un mouchoir noué autour du cou,
sans ceinture et nu-pieds. »; trad. H. Ailloud) P. Cordier, Nudités romaines, p. 291-293, & propos
des fantaisies sexuelles, d’un érotisme de consommation (pratiques buccales) et de la bestialité, et
E Dupont et T. Eloi, L'Erotisme masculin dans la Rome antique, p. 263-269 et p. 311-323, passim.
40. C. Vout, Power and Eroticism in Imperial Rome, en particulier son introduction définissant « The
erotics of imperium» (chap. 1, p. 1-51) et son analyse des « Compromising traditions : the case of
Nero and Sporus» (chap. 3, p. 136-166), avec une excellente mise en perspective de deux figures
féminines concurrentes : Octavie et Poppée, une matrone romaine face 2 un portrait plus exotique.
On pourrait dans cette perspective souligner le choix de 'embaumement égyptien comme pratique
funéraire originale 4 la mort de Poppée, ensevelie dans le Mausolée d’Auguste (Tac., Ann., XVI, 6,
2 : Corpus non igni abolitum, ut Romanus mos, sed, regum externorum consuetudine, differtum odoribus
conditur, tumulo Iuliorum infertur [«Le corps ne fut pas consumé par le feu, selon 'usage romain;
mais, & la maniére des rois étrangers, il est embaumé par injection d’aromates, puis porté au tombeau
des Jules. »; trad. P. Wuilleumier]).

41. R. C. Lounsbury, The Arts of Suetonius. An Introduction, en particulier « Candidissimus Scriptor»,
p- 91-118, a propos des liens entre Suétone et I Histoire Auguste.

42. Histoire Auguste, Ver., IV, 6 (texte cité infra, note 44) ; Hel., 1, 1 (texte cité infra, note 48) ; XXXIV,
1 (texte cité infra, note 53). De méme, la mention de Néron, Caligula et Domitien, quand Marc Auréle
dénonce l'attitude de son fils (Marc., XXVIII, 10) avec 'affirmation suivante parmi les imprécations
diverses du Sénat concernant Commode : Saeuior Domitiano, impurior Nerone (Comm., XIX, 2).
43. Histoire Auguste, Hel., 1, 2.

92



Honte au mauvais prince, ou la construction d'un discours en miroir

I'image du mauvais souverain. Les déambulations de Lucius Verus sont tres
proches de la vie nocturne du jeune Néron, telle qu’elle est mise en scéne par
les auteurs des 11¢ et 111° siecles, en dernier lieu chez Philostrate, dans sa Vie
d’Apollonios de Tyane*. 1l en va également des dégradations du comportement
du tyran, significatives de ce glissement annoncé sur la pente de la conduite
déréglée du monstre avéré. Clest dans ce contexte que la Syrie, dans une lecture
tres classique des vices d’'un Orient amollissant, agit sur le frére de Marc Aurele
comme un révélateur : la licentia et la luxuria s opposent trés naturellement
a la grauitas des mores de Marc Aurele. De méme, 'adultére et 'amour des
jeunes gens, cette homosexualité récurrente dans la dénonciation des mauvais
empereurs, qui plus est si la passivité vient s'en méler, arrivent en renfort pour
qualifier 'infamia de Verus :

Iam primum enim Marcus pro ambobus ad milites est locutus, et pro consensu imperii grauiter
se et ad Marci mores <Verus> egit. Vbi uero in Syriam profectus est, non solum licentia uitae
liberioris, sed etiam adulteriis et innentutis amoribus infamatus est, si quidem tantae luxuriae
Sfuisse dicitur, ut etiam, <postea> quam [postea) de Syria redit, popinam domi instituerit, ad

quam post conuinium Marci deuertebat, ministrantibus sibi omni genere turpium personarum®.

Au début donc, cest Marc qui s'adressa aux soldats en leur double nom, tandis que Vérus,
par égard pour leur gouvernement conjoint, observa un comportement austére et conforme
aux principes moraux de Marc. Mais sit6t parti pour la Syrie, il Sacquit une réputation
détestable, non seulement parce qu’il se laissait aller & une vie dissipée, mais surtout parce
qu'il se rendait coupable d’adulteres et de relations homosexuelles. Il était méme, dit-on, si
débauché, qua son retour de Syrie il alla jusqu’a installer au palais un cabaret ot il se rendait
apres avoir diné avec Marc et ol il se faisait servir par des débauchés de la pire espéce.

Le portrait comporte également un jeu subtil entre privé et public, pratique
du secret et revendication qui en appelle aux attitudes «ouvertes» de Néron,
et s'achéve par des notations physiques qui lient tres étroitement un corps a
la belle prestance et des débordements dans des activités « luxurieuses» qui
acheévent de le placer du c6té des tyrans du 1 siecle :

Fuit decorus corpore, uultu geniatus, barba prope barbarice demissa, procerus et fronte in supercilia
adductione uenerabilis. Dicitur sane tantam habuisse curam flauentium capillorum, ut capiti
auri ramenta respergeret, quo magis coma inluminata flauesceret. Lingua impeditior fuit, aleae
cupidissimus, uitae semper luxuriosae atque in pluribus Nero practer crudelitatem et ludibria®.

44. Histoire Auguste, Ver., IV, 6 : Fertur [...] in tantum uitiorum Gaianorum et Neronianorum ac
Vitellianorum fuisse aemulum, ut uagaretur nocte per tabernas ac lupanaria obtecto capite cucullione
uulgari uiatorio et comisaretur cum triconibus, committeret rixas, dissimulans quis esset, sepeque efflictum
linida facie redisse et in tabernis agnitum, cum sese absconderet : « On raconte [...] qu'il rivalisait de
vices avec les Caligulas, les Nérons et les Vitellius, au point de déambuler la nuit de tavernes en
lupanars, la téte couverte d’'un simple capuchon de voyage, de faire la noce avec des voyous et de
prendre part 4 des rixes en dissimulant sa véritable identité. Il en revenait souvent, dit-on, le visage
tuméfié et avait fini par se faire reconnaitre dans les tavernes malgré ses essais de camouflage. » (trad.
A. Chastagnol). Cf. Suétone, Nero, XXV1, 2-4 et Philostrate, Apollonios de Tyane, IV, 39, la rencontre
avec un chanteur ivre, doublet naturel de 'empereur 4 la voix d’or, divaguant la nuit.

45. Histoire Auguste, Ver., IV, 3-5; trad. A. Chastagnol.

46. Histoire Auguste, Ver. X, 6-8; trad. A. Chastagnol. Les difficultés d’éloquence du prince en
appellent  cette maitrise du bon empereur, évoquée par Fronton dans une lettre 8 Marc Auréle (Ad

93



Stéphane Benoist

Vérus avait une belle prestance, un visage avenant, avec une longue barbe 4 la mode barbare,
une taille élevée et un front assez bombé au-dessus des sourcils qui lui donnait un air noble.
Il prenait, dit-on, un tel soin de ses cheveux blonds qu'il se saupoudrait la téte de paillettes
d’or pour que leur brillant accentuat encore la blondeur de sa chevelure. Il n'avait pas la
parole tres facile, adorait jouer aux dés, vivait toujours dans les plaisirs; en somme, a plus
d’un égard et mis & part la cruauté et le ridicule, c'était un second Néron.

Le sommet de ces constructions en miroir des Vitae des empereurs des 11°
et 111° siecles est atteint dans la collection des biographies de I Histoire Auguste
par le couple Elagabal-SéVére Alexandre, le pire des tyrans et le meilleur des
princes possibles, les deux vies les plus longues du recueil V. C’est dans cette
perspective qu'une double liste mettant face-a-face les « tyrans prodigieux » et les
excellents empereurs est établie *®, avec une méme séquence julio-claudienne au
sens large incluant Vitellius qui s’affirmait successeur de Néron®, et des princes
a la réputation sans tache, tous divinisés par une procédure de consecratio mise
au point au cours du 1 siécle et devenue modéle de commémoration du bon
souverain a I'époque antonine : Auguste, Vespasien et Titus, Trajan, Hadrien,
Antonin et Marc Auréle™. Retenons dans I'introduction de la vie d’Elagabal
le rappel du sort encouru par les tyrans, le traitement de leur cadavre et 'abo-
litio memoriae fondée sur I'oubli du nom”'. Les débordements de 'empereur
impudique prennent une dimension exemplaire dans cette mise en scene de la
corruption face aux philosophes a la grauizas respectable :

M. Antoninum de eloquentia, 1, 2, 7).

47. En renvoyant aux remarques introductives d’A. Chastagnol dans Histoire Auguste. Les emperenrs
romains des Ir et IIF siécles, p. 491-502 et p. 549-563.

48. Histoire Auguste, Hel., 1, 1-2 : Vitam Heliogabali Antonini, qui Varius etiam dictus est, numquam
in litteras misissem, ne quis fuisse Romanorum principem sciret, nisi ante Caligulas et Nerones et Vitellios
hoc idem habuisset imperium. Sed cum eadem terra et uenena ferat et frumentum atque alia salutaria,
eadem serpentes et cicures, conpensationem sibi lector diligens faciet, cum legerit Augustum, Traianum,
Vespasianum, Hadrianum, Pium, Titum, Marcum contra hos prodigiosos tyrannos («Je n’aurais jamais
rédigé une biographie d’Héliogabale Antonin (qui s'appelait aussi Varius), afin que personne ne
stit qu'il avait été empereur des Romains, si ce méme empire n'avait eu auparavant des Caligula,
des Néron et des Vitellius. Mais comme la méme terre produit des poisons aussi bien que du blé
et d’autres fruits bénéfiques, des serpents aussi bien que des espéces domestiques, le lecteur attentif
s offrira une compensation en lisant les vies d’Auguste, de Trajan, de Vespasien, d'Hadrien, d’Antonin
le Pieux, de Titus et de Marc Aurele, qui contrastent avec ces monstrueux tyrans. »; trad. R. Turcan).
49. A propos des enjeux politiques durant I'année des quatre empereurs, en particulier la figure
néronienne, S. Benoist, «Le prince, la cité» art. cit. et, durant les premiéres années du regne de
Vespasien, dans une perspective urbaine, E. Rosso, «Les destins multiples de la domus Aurea».

50. Pour une mise au point concernant funus imperatorum et consecratio, S. Benoist, Rome, le prince
et la Cité, chap. 111 et 1v, p. 103-188.

51. Histoire Auguste, Hel., 1, 3 : Simul intelleget Romanorum iudicia, quod illi et diu imperarunt et
exitu naturali functi sunt, hi uero interfecti, tracti, tyranni etiam appellati, quorum nec nomina libet
dicere («<le lecteur> comprendra aussi le verdict des Romains en constatant que les seconds ont régné
longtemps pour finir de mort naturelle, tandis que les premiers ont été tués, leurs cadavres trainés et
quon a de surcroit désigné comme “tyrans” ces étres dont on répugne méme 2 prononcer les noms. » ;
trad. R. Turcan). Pour quelques remarques concernant la memoria et les mesures de sa condamnation,
S. Benoist, « Cusage de la memoria des Sévéres A Constantin : notes d’épigraphie et d’histoire».

94



Honte au mauvais prince, ou la construction d'un discours en miroir

Quaerebat deinde a philosophis et grauissimis uiris, an et ipsi in adulescentia perpessi essent, quae
ipse pateretur, <et> quidem inpudentissime; neque enim umquam nerbis pepercit infamibus,
cum et digitis inpudicitiam ostentaret, nec ullus in conuentu et audiente populo esset pudor.

Il demandait ensuite a des philosophes et aux personnages les plus graves s'ils avaient, eux
aussi, enduré 2 fond dans leur jeunesse ce que lui-méme avait enduré : propos qu'il tenait
sans la moindre pudeur... Jamais il ne reculait devant les expressions infames, joignant le
geste aux mots pour étaler son impudeur, sans aucune discrétion ni dans une réunion ni en
présence du peuple.

Il nest pas inutile de rappeler que les choix onomastiques des Séveres, en
appelant au modele impérial antonin, permettent au biographe de stigmatiser
le mauvais Antonin en la personne du jeune empereur, tout en rappelant
opportunément la doxa du comportement du bon princeps, cette construction
désormais multiséculaire, tant au 1r° siecle qu’a la fin du v siecle, du prince
idéal, par I'évocation de ses vertus et de leurs contraires, avec en ce dernier
cas de figure 'appel naturel au tyrannicide*. Il serait aisé de relever les déve-
loppements abondants des fantaisies sexuelles d’Elagabal dans cette Viza qui
prend parfois les allures d’un véritable récit pornographique. Lessentiel est de
mesurer I'importance du theme de I'intégrité physique bafouée, d’une part, etde
la passivité assumée d’autre part, deux traits récurrents d’'un comportement sexuel
hors norme et condamnable®. La machine est rodée, qui conduit des diatribes
cicéroniennes a 'encontre du consul Marc Antoine aux récits suétoniens des
débordements «exhibitionnistes» de certains Julio-Claudiens et iz fine aux
fantaisies de I’ Histoire Auguste trouvant dans ce rappel d’une construction
rhétorique de longue durée une nouvelle pertinence. Ces récits colorés, loin
d’étre une illustration d’un genre particulier, proche du roman, s'inscrivent
dans une logique politique et rhétorique de la dénonciation du mauvais
gouvernement que 'on peut ainsi suivre et commenter.

Il est possible d’accorder notre attention a 'ambiguité de certaines sources,
afin de mesurer les écarts entre une identité du bon prince fortement établie, du

52. Ibid. X, 6-7; trad. R. Turcan.

53. Ibid., XXXIV, 1 [...] ita nemo in re p. tum fuit, qui istum a gubernaculis Romanae maiestatis
abduceret, cum Neroni, Vitellio, Calz’gu/ae ceterisque huius modi numquam tyrannicida defuerit («...]
oui, il n’y eut alors personne dans I'Etat pour lui arracher le gouvernail de la majesté romaine, tandis
que pour Néron, Vitellius, Caligula et les autres individus de cette espéce on n'a jamais manqué d’'un
tyrannicide. »; trad. R. Turcan). Je releve 'usage significatif de I'expression gubernaculis Romanae
maiestatis dans ce passage. Pour quelques prolongements, S. Benoist, « Lidentité du prince face a la
crise : construction d’un discours et usage de la memoria».

54. Deux références suffiront : le traitement entre autre de cette Vita Elagabali par P. Cordier, Nudités
romaines, dans un chapitre intitulé « Facons romaines d’érotiser le corps nu» qui aborde la nudité et la
construction sociale du désir sexuel et souligne les accusations de fellator et de cunnilingue dans une
négation de 'expression normalisée de la masculinité, avec, p. 307-308, le commentaire de I'épisode
de la légende de Piris, 'empereur jouant le role de Vénus; de méme, dans le dernier chapitre de son
étude, intitulé «Le discours des historiens : la figure de lempereur comme monstre sexuel», G. Puccini-
Delbey, La Vie sexuelle & Rome, p. 321-335, souligne les registres de la toute-puissance illimitée,
I'hypersexualité et l'opposition tyran/prince idéal (libido, crudelitas, noluptas, luxuria, mollitia).

95



Stéphane Benoist

moins au cours des deux premiers siecles du principat, et un usage rhétorique
permettant de jouer a contre-courant des stéréotypes et d’exalter la personnalité
d’un souverain discuté. Je vais privilégier un texte tout  fait exemplaire  cet
égard. Il s’agit de cette lettre 4 Marc Aurele que Fronton a congue comme un
plan annongant un futur traité, qui n'a semble-t-il jamais été rédigé, mettant
en valeur Lucius Verus aprés sa victoire parthique et a 'annonce de son retour
a Rome™. Le frére de Marc Aurele a la réputation d’'un mauvais prince, la
figure d’un véritable histrion. Fronton choisit la difficulté en lui opposant
image par excellence du bon souverain, Trajan, I'optimus princeps, avec une
opposition attendue entre uirtutes et inuidia. Par ailleurs, contemporain des
événements, il est également conscient du réle d’un « Orient» corrupteur,
que la Syrie incarne dans son récit. Désormais, contre une tradition négative
de ’homme adonné aux plaisirs, notamment ceux de la scene (bistrio, scaena,
circum, harena), qui est déja une réputation bien établie du vivant de Verus et
que ' Histoire Auguste deux bons siecles plus tard véhicule encore, le rhéteur
s'exerce a contre-courant et exalte tout a la fois le ciuilis princeps garant de la Pax
Romana face aux Parthes, mais qui accorde également son attention aux plaisirs
du peuple, sopposant en cela a 'empereur austére, Marc Aurele, et U'imperator
qui a su dans la guerre se montrer meilleur que Trajan, plus pres de ses soldats,
un bon meneur ’hommes, épargnant les vies. Cette relecture a contrario de
la figure d’'un mauvais prince réputé, que nous avons rappelée auparavant, en
optimus princeps est pour le moins inattendue. Elle passe par une revalorisation
des plaisirs du peuple (annona et spectacula) et offre ainsi une ultime syntheése
de Uimperator et du ciuilis princeps sous le regard des dieux. Il est significatif de
relever les termes de cet éloge : le rapport plebs/uniuersus d’une part, la politique
a l'adresse du populus Romanus d’autre part, en liant étroitement annona et
spectacula, congiaria et spectacula®. La proximité revendiquée de ces derniers
avec les coerimonia permet de souligner un contexte cultuel qui fait du prince
un défenseur de la pietas, par une attention a toutes les composantes du service
religieux : ludi, spectacula, caerimonia (pompae, carpenta, tensae). Citons le
passage décisif de ces Principia historiae 3 'appui de notre réflexion :

Histrionem ex urbe in Syriam accisse. Sed profecto, sicut arborum altissimas uehementius uentis
quati uidemus, ita wirtutes maximas inuidia criminosius insectatur. Ceterum bello an pace

55. Pour une excellente mise en perspective de ces Principia historiae, voir N. Méthy, « Une critique
de Uoptimus princeps. Trajan dans les Principia historiae de Fronton». On peut également renvoyer a
sa lecture du Panegyricus Traiani : « Eloge rhétorique et propagande politique sous le Haut-Empire ».
De maniére générale, pour les relations entre Fronton et les Césars, son réle de précepteur, voir
E. Champlin, Fronto and Antonine Rome, chap. vi1 et viit, p. 94-130, avec proposition de datation
des lettres, en 166 pour les Principia historiae (appendix A, p. 131-136).

56. La participation aux spectacula, I'utilisation des images des dieux et la représentation théomorphique
font partie des registres ordinaires de la dénonciation des tyrans : C. H. Hallett, 7he Roman Nude,
p- 238-254, 4 propos des images théomorphes, avec Caligula, Néron, Domitien et Commode; pour ce
dernier, voir I'étude d’O. Hekster, Commodus, notamment chap. 3, « Images of divinity», p. 87-136.

96



Honte au mauvais prince, ou la construction d'un discours en miroir

clarior Traianus imp (erator) existimandus sit, in ambiguo quidem pono, nisi quod armis etiam
Spartacus et Viriathus aliquantum potuere : pacis artibus ui quisquam Traiano ad populum,
nescio si qui adaeque, acceptior fuerit. Ipsa haec cum pri<o>r<is ui>tae nonnullis detrectatio-
nibus lacessunt. Ex summa ciuili<s> scientiae ratione sumpta uidentur ne histrionum quidem
ceterorumque scaenae aut circi aut harenae artificum indiligentem principem fuisse, ut qui
sciret populum Romanum duabus praecipue rebus, annona et spectaculeis, teneri; imperium
non minus ludicreis quam serieis probari atque maiore damno seria, grauiore inuidia ludicra
neglegi; minus acribus stimulis congiaria quam spectacula expeti : congiarieis frumentariam modo
plebem singillatim placari ac nominatim, spectaculis uniuersum interdum [...] <...> ut famem
Jacile eis depellant [...] <...> aut suone<t>aurilibus quam ludeis spectaculorumgque caerimonieis
placeret. Ei rei pompas et carpenta et tensas et exuuias a maioribus dicatas, elephantos et in pace,
quibus numquam populus Romanus in acie usus sit, spectaculeis deseruire nocturnis <...> pro
satis audiris maioris rei aut te constrepi aut linguis pluribus ominari : haec a me detrectationis
refutandae causa memorata sunt”’.

Un histrion était venu de Rome en Syrie. Mais assurément, comme nous le voyons, les
arbres les plus hauts sont ceux que le vent secoue le plus violemment, de méme, les vertus
les plus grandes sont celles que la jalousie pourchasse avec le plus de médisance. Du reste,
pour savoir si 'empereur Trajan doit étre considéré plus illustre dans la guerre ou dans la
paix, je reste incertain, si ce n'est que méme Spartacus et Viriathe possédaient quelques
habiletés guerri¢res : dans les arts de la paix, cest & peine si quelqu'un fut auprés du peuple
mieux vu que Trajan, si méme il y eut quelqu’un qui 'égala. Ces faits mémes, avec diverses
critiques sur sa vie antérieure, 'accablent. On peut déduire des prémisses les plus hautes de
la science politique que le prince ne fut pas sans s'intéresser au spectacle des histrions, ni aux
autres jeux de la sceéne, du cirque et de 'aréne, en homme qui savait que le peuple romain
s'intéresse principalement i deux choses, annone et les jeux; que I'Etat est jugé autant sur
ses divertissements que sur ses aspects sérieux et que négliger les choses sérieuses entraine la
plus grande perte, négliger les divertissements, la plus grave hostilité; les distributions sont
recherchées avec un z¢le moins passionné que les spectacles; seule la pleébe frumentaire est
apaisée de facon tangible et personnelle par les distributions, cependant 'univers est apaisé
par les jeux [...] <...> comme facilement ils apaisent leur faim <...> ou par des suovetauriles
combien il apaise par les jeux et les cérémonies des spectacles. La procession et les chariots et
les chars sacrés et les dépouilles consacrées par les anciens 4 cette chose, les éléphants méme,
en temps de paix, dont le peuple romain ne fit jamais usage dans la bataille, se vouer & des
spectacles nocturnes <...> ou on est enterré par le vacarme ou on rend en oracle par plusieurs
langues : je rappelle ces faits pour réfuter le dénigrement.

Je propose un ultime détour pour conclure cette évocation de la rhétorique
de I'éloge et une approche du mauvais empereur et de ses vices qui le placent
dans le registre du pudor et justifient une délégitimation, voire un appel au
tyrannicide. Il me semble en effet que le portrait d’Antonin que dessine Marc
Auréle dans ses Ecrits pour lui-méme, de peu postérieur i la lettre de Fronton
et offrant un témoignage contemporain pour une dynastie antonine devenue
a I'épreuve des siecles synonyme d’un 4ge d’or de 'empire et d’une succession
de princes excellents, est susceptible de nous offrir un utile point de repére .
Dans ce qui demeure pour nous une forme littéraire tout a fait a part, qui

57. Fronton, Principia historiae, 20; trad. P. Fleury, in Fronton, Correspondance.

58. En partant de I'excellente édition commentée du livre I par . Hadot dans la CUE Marc Auréle,
Ecrits pour lui-méme, et de son étude Introduction aux Pensées de Marc Auréle. La Citadelle intérieure.
Le portrait d’Antonin constitue le chapitre 16 du livre I. De méme, R. Rutherford, 75e Meditations
of Marcus Aurelius. A Study, chap. 1, p. 1-47 et P. Brunt, « Marcus Aurelius in his Meditations».

97



Stéphane Benoist

n’était pas destinée a la diffusion, ce pére doux et persévérant, méprisant la
vaine gloire, aimant le travail et se consacrant au bien commun, bref celui que
son fils présente comme une 4me parfaite et invincible, est également celui qui
mit fin aux amours pour adolescents (on retrouve en grec la mention de ces
iunentutis amores évoquées plus haut) et qui s’est défié de la beauté des esclaves.
Lempereur-philosophe aborde comme son maitre Fronton les spectacles, monu-
ments et largesses distribuées, et célebre la prudence et la modération de son
prédécesseur, le louant d’étre «un homme qui regarde simplement ce qui doit
étre fait et ne vise pas la gloire qu'il pourrait retirer de ce qu’il a fait**». Certains
des traits appartenant au registre traditionnel de la condamnation des mauvais
princes, une homosexualité incontrolable, un gotit immodéré pour les plaisirs
de l'aréne, sont bien évoqués par Marc Aurele qui souligne de ce fait la modé-
ration nécessaire au bon prince. Tout est affaire de mesure, ce qui sied bien au
stoicien®, le discours de I'invective reposant depuis la République sur un usage
volontaire et instrumentalisé de la démesure, qui n’est pas seulement I'/ybris
des Grecs, ce défaut majeur, mais bien également la surenchére du rhéteur,
homme politique, concevant I'invective comme une arme a 'encontre de son
adversaire et jouant volontiers sur le registre de la /ibido pour nier au magistrat,
puis a 'empereur, ce qui est considéré comme une vertu majeure légitimant son
action, une masculinité sans faille, une modération dans tous les registres de
la vie publique et privée. Le pudor, qui sied aux femmes, est également ce qui
protege le princeps des débordements qu'un pouvoir sans frein peut lui offrir
sans contrainte, le transformant en monstre tyrannique, loin d’'un Antonin et
de son orientation naturelle vers le bien commun®'.

59. Marc Auréle, Ecrits pour lui-méme, 1, 16, passim. Pour une approche de Marc Auréle dans un
contexte politique et philosophique, S. Benoist, « Marc Aurele, un prince philosophe face 4 la guerre».
60. En cette maticre, on peut partir de J. Rist, «Are you a stoic? The case of Marcus Aurelius». Sénéque
offre un point de départ excellent pour I'usage impérial d’un stoicisme d’Erat. Cf. S. Benoist, «Les
rapports sociaux dans 'ceuvre de Sénéque : 'homme dans la cité». Citons deux références essentielles
pour une mise en perspective de la philosophie antique : P. Hadot, Qu'est-ce que la philosophie antique?
et Exercices spirituels e philosophie antique.

61. 1l 'est pas indifférent de relever un usage tout 4 fait unique pour rendre compte de expression
du bien commun : koinonoémosuné = communauté, bien public et disposition de pensée (Marc
Auréle, Efritspaur lui-méme, 1, 16, 8).

98



ERVBESCE, CARO QVAE CHRISTVM INDVISTI!

Honte et conversion chez Tertullien et Cyprien

Laetitia Crccorint'

Au chapitre 10 du De paenitentia, la honte prend la parole et s'adresse ainsi
au chrétien : «N’aie de moi aucun souci; mieux vaut que je périsse pour toi . »
Avec cette courte prosopopée, Tertullien entend vaincre plus efficacement les
résistances que suscitent les manifestations publiques de la pénitence : redoutant
davantage les moqueries que la perte du salut, le pénitent est tenté de se soustraire
a des pratiques qu’il juge humiliantes. La honte est ici décrite comme un
sentiment pénible, né de la crainte d’une disqualification sociale. Les termes
dont use successivement Tertullien — pudor, uerecundia, rubor — regoivent un sens
identique a celui qu'ils avaient dans la langue classique®. Le contexte dans lequel
la notion est convoquée — les modalités de la pénitence postbaptismale — est,
lui, typiquement chrétien. Mais peut-on en conclure que les auteurs chrétiens,
marqués par le double héritage de la culture classique d’'une part, de la Bible
et de la tradition chrétienne d’autre part, ont congu la honte différemment de
leurs devanciers? Posée en ces termes, la question rejoint celle, plus vaste, de
loriginalité des auteurs chrétiens au sein de la littérature latine.

Un premier niveau d’analyse consiste a déterminer la place que ces auteurs
accordent a la honte ou, du moins, a délimiter les contextes particuliers au
christianisme dans lesquels apparait la notion. La période qui voit la naissance
d’une littérature chrétienne de langue latine (11°-111° siécles) semble particulie-
rement pertinente pour tenter de répondre a cette question®. Ses deux repré-

1. Maitre de conférences en langue et littérature latines & I'université Paris IV-Sorbonne.
2. De paenitentia 10, 3; trad. C. Munier : Ne me respexeris, dicens, pro te mihi melius est perire.
3. Sur ces termes, voir J.-F. Thomas, Déshonneur et honte en latin : érude sémantique.

4. Augustin demanderait une étude particuli¢re. Plusieurs textes analysent le sentiment de honte ou des
comportements guidés par la honte : I'épisode du vol des poires dans les Confessions (I1, vi, 16 — ix,
17); la lecture augustinienne du viol de Lucréce (De ciuitate Dei 1, 19); le commentaire de Gn 2, 25
(De ciuitate Dei XIV, 17 ; De Genesi ad litteram x1, i, 3 ; xxx1, 40-42 ; xxxi11, 44). Voir T. Wu, « Shame
in the context of sin. Augustine on the feeling of shame in De ciuitate Dei»; V. Burrus, Saving Shame :

Martyrs, Saints, and Other Abject Subjects, p. 116-133.

99



Laetitia Ciccolini

sentants principaux, Tertullien et Cyprien, sont des convertis, qui ont re¢u une
éducation classique de bon niveau. Sur le plan historique, cette littérature émerge
alors que les chrétiens sont minoritaires et persécutés. Sur le plan religieux,
Cest une période oli se définissent le dogme et la discipline, dans un contexte
souvent polémique. La honte ne fait pas I'objet d’un discours spécifique, mais
la prédilection de ces auteurs pour les sujets moraux et les questions de discipline
suscite un certain nombre de considérations qui amenent des allusions a la
honte. Dégager ce qui fait I'unité de la notion, dont les mentions, dans des
contextes variés, sont souvent fugitives, est d’autant plus malaisé que la honte
semble faire 'objet d’'un jugement axiologique contradictoire. Elle est souvent
valorisée comme expression du sentiment de contrition et prend place au sein
de processus ritualisés : le baptéme et la pénitence postbaptismale. Cependant,
dans les textes apologétiques et disciplinaires, la honte est parfois tout aussi
explicitement présentée comme un obstacle a la conversion, comme le montre
la courte prosopopée citée plus haut. La honte participe donc du processus de
conversion, mais peut aussi lui faire obstacle. Ce constat nous amene 2 affiner
la question posée précédemment : cette double appréciation est-elle liée a des
contextes spécifiques? Est-il possible de préciser le role que les chrétiens attribuent
a la honte dans le cadre de la vie morale et spirituelle?

La honte comme prise de conscience de la faute

Lhéritage biblique

Il n’est pas inutile, pour commencer, d’inventorier ce que les auteurs chrétiens
doivent a leur culture biblique. Le texte le plus célebre se trouve dans la Genese,
avec I'épisode d’Adam et Eve qui tient lieu de récit étiologique. Avant la faute,
Adam et Eve ne connaissent pas la honte malgré leur nudité (Gn 2, 25). Aprés
avoir mangé du fruit défendu, ils prennent conscience de leur nudité et se
couvrent (Gn 3, 7). Le texte ne précise pas qu'ils font alors I'expérience de la
honte, mais les auteurs patristiques, par analogie avec le verset 2, 25, ajoutent
souvent la précision®. La honte est donc une conséquence de la faute du premier
couple; a la nudité sans honte avant la faute soppose la nudité honteuse apres
la faute®.

7%

5. Cf. M. Harl, «La prise de conscience de la “nudit¢” d’Adam. Une interprétation de Genése 3,
7 chez les Péres grecs», p. 486, note 2.

6. Une interprétation baptismale s'est développée a partir de ces deux versets. Nu et sans honte,
le baptisé est 4 'image d’Adam avant qu’il ne soit chassé du paradis. Lauteur du De singularitate
clericorum (§ 14) s'étonne ainsi qu’il puisse avoir honte d’étre nu, puisque cette nudité renvoie a
Pinnocence d’Adam et Eve (la date de ce texte, attribué dans les manuscrits 3 Augustin, Origéne
ou Cyprien, est mal établie [entre le 1m1° et la fin du 1v¢ siécle;; voir la notice de J. Doignon, dans la
Nouvelle histoire de la littérature latine, § 591.1]). Sur le théme de la nudité sans honte, voir M. Harl,

100



Honte et conversion chez Tertullien et Cyprien

Les représentations de la honte s’articulent sur cette donnée biblique.
Tertullien nous retiendra plus particuli¢rement’. Quoique dispersées et ne
constituant pas d’abord un discours sur la honte, ces indications permettent d’en
dégager une image cohérente. Lépisode d’Adam et Eve explique 'apparition de
la honte dans l'histoire de '’humanité comme dans le développement individuel.
La honte caractérise tout d’abord 'humanité apres la faute. La transgression du
premier couple entraine la perte de 'état de sainteté qui définit la vie dans le
paradis®. En désobéissant, Adam et Eve acquiérent la connaissance du bien et
mal. Cun des effets de cette transgression est 'irruption de désirs contre nature.
Dans les paraphrases de la Genése, la honte est liée a la prise de conscience de
la nudité, plus largement interprétée comme la découverte de la sexualité et
Iéveil de la concupiscence :

Semel gustauit ille de arbore, semel concupiit, semel pudenda protexit, semel Deo erubuit, semel
ruborem suum abscondit, semel de paradiso sanctitatis exulauit, semel exinde nupsit®.

Une seule fois le premier Adam gotita du fruit de I'arbre, fut en proie 4 la concupiscence,
couvrit ses parties honteuses, rougit devant Dieu, cacha sa honte, fut exilé du Paradis de
sainteté, une seule fois ensuite il se maria.

Par la logique méme de la phrase, qui mentionne la honte en lien avec la faute
primordiale, la honte apparait comme un effet du péché et de la connaissance
du bien et du mal.

Dans le droit fil de cette interprétation, Tertullien établit une analogie entre
le premier couple et le développement de chaque étre humain. La prise de
conscience de la sexualité s'accompagne de la naissance du sentiment de honte.
La honte est explicitement mise en relation avec la capacité a distinguer le bien
du mal. Ame et corps parviennent 3 maturité ensemble :

Si enim Adam et Eua ex agnitione boni er mali pudenda tegere senserunt, ex quo id ipsum
sentimus, agnitionem boni et mali profitemur'®.

Si, en effet, Adam et Eve ont senti, apres avoir acquis la connaissance du bien et du mal,
qu’ils devaient couvrir leurs parties honteuses, & partir du moment olt nous éprouvons le
méme sentiment, nous manifestons que nous connaissons le bien et le mal.

«La prise de conscience de la “nudit¢” ’Adam...»; La Bible d’Alexandrie. La Genése, p. 106-107; J.
Z. Smith, « The garments of shame».

7. Ni Cyprien ni Minucius Felix ne font allusion spécifiquement 2 la honte d’Adam et Eve. Dans
le De opere et eleemosynis 14, Cyprien mentionne la laideur d’Adam, nu et pécheur, pour commenter
Jfoeditas nuditatis tuae (Ap 3, 18).

8. K. de Brabander, Le Retour au paradis : la relation entre la sanctification de homme et L'ascése sexuelle
chez Tertullien, p. 178-179 et p. 190-191.

9. De monogamia 17, 5; trad. P. Mattei.

10. De anima 38, 2; éd. J. H. Waszink. Méme analyse dans le De uirginibus uelandis 11, 2 et le De
oratione 22, 8.

101



Laetitia Ciccolini

Une expression du sentiment de contrition

Le texte du De monogamia cité plus haut dépeint la honte comme le sentiment qui
saisit ’homme apres la faute . Cette idée est précisée au début de I’ Apologétique :

Omne malum aut timore aut pudore natura perfudit. Denique malefici gestiunt latere, deuitant
apparere; trepidant deprehensi, negant accusati, ne torti quidem facile aut semper confitentur,
certe damnati maerent : enumerant in semetipsos mentis malae impetus; ignauiam uel fato uel
astris imputant. Nolunt enim suum esse, quia malum agnoscunt. Christianus uero quid simile?
Neminem pudet, neminem paenitet, nisi plane retro non fisisse; si denotatur, gloriatur; si accusatur,
non defendit; interrogatus uel ultro confitetur; damnatus gratias agit. Quid hoc mali est, quod
naturalia mali non habet, timorem, pudorem, terginersationem, paenitentiam, deplorationem'*?

La nature a rempli de crainte ou couvert de honte tout ce qui est mal. Aprés tout, les malfaiteurs
cherchent 4 se cacher, ils évitent de se montrer; pris sur le fait, ils tremblent; accusés, ils
nient; méme soumis 2 la torture, ils n’avouent pas facilement ni toujours; condamnés sans
espoir, ils se désolent, ils énumeérent les assauts de I'esprit mauvais contre eux-mémes, ils
imputent leur faiblesse au destin ou aux astres. En effet, ils ne veulent pas étre les auteurs
de ce qUils reconnaissent pour mauvais. Un chrétien fait-il rien de semblable? Aucun ne
rougit, aucun ne se repent, si ce n’est, naturellement, de ne pas avoir été chrétien auparavant.
S’il est dénoncé, le chrétien s'en fait gloire; s'il est accusé, il ne se défend pas; interrogé, il
confesse de lui-méme sa foi; condamné, il rend grices. Quel est donc ce mal, qui n'a pas
les caractéres naturels du mal, ni crainte, ni honte, ni irrésolution, ni repentir, ni regret?

Le propos se situe cette fois sur le plan psychologique. Le passage parallele de
I'Ad nationes est d’ailleurs introduit par un appel au consensus omnium : constat
apud omnes". La honte fait partie des naturalia mali' : Cest un trouble de
'ame qu’éprouve tout étre humain quand il a mal agi.

Lautorité de I'Ecriture et celle de la nature s'accordent donc pour faire de
la honte une caractéristique de 'homme pécheur. La honte affecte le chrétien
comme le paien. Au début de I'Apologétique, Tertullien vise les magistrats
romains qui, dans le seul cas de la religion chrétienne, ont honte d’instruire
en public : ce comportement trahit I'iniquité de leur conduite ™. La honte fait
partie des manifestations psychologiques pénibles qui accompagnent la prise de
conscience de la faute. Fort logiquement, elle apparait dans les représentations
du sentiment de contrition chez les chrétiens :

Animam tuam, misera, perdidisti; spiritaliter mortua, superuiuere hic tibi et ipsa ambulans funus

tuum portare coepisti, et non acriter plangz’s, non iugiter ingemescis, non te uel pua,’ore criminis
uel continuatione lamentationis abscondis'®?

Clest ton 4me, malheureuse, que tu as perdue; morte spirituellement, tu te survis ici-bas et,
tout en marchant, tu portes toi-méme ton cadavre, et tu ne pleures pas amerement, tu ne gémis
pas sans fin, tu ne te caches pas pour rougir de ton crime ou pour continuer a te lamenter?

11. Dans UAduersus Marcionem 11, 25, 1, Adam se cache car il a conscience de son péché.
12. Apologeticum 1, 10-13; trad. ].-P. Waltzing.

13. Ad nationes1, 1, 8. Cf. A. Schneider, Le Premier livre Ad nationes de Tertullien, p. 120.
14. Cf. Ad nationes 1, 1, 10 : mali natura.

15. Cf. Apologeticum 1, 1.

16. De lapsis 30; éd. M. Bévenot.

102



Honte et conversion chez Tertullien et Cyprien

Chez les paiens, ['utilisation de la honte dans le domaine juridique est
mentionnée comme un progres. Par sa condamnation, le débiteur insolvable
perd I'estime publique, ce que Tertullien évoque par 'image du sang qui monte
au visage :

Sed et iudicatos retro in partes secari a creditoribus leges erant; consensu tamen publico crudelitas

postea erasa est. In pudoris notam capitis poena conuersa est : bonorum adhibita proscriptio
suffundere maluit hominis sanguinem quam effundere"”.

Et puis encore, il existait autrefois des lois qui permettaient aux créanciers de couper en
morceaux les débiteurs condamnés; d’'un commun accord, cette loi cruelle fut plus tard
abolie. La peine de mort fut commuée en note d’infamie : on eut recours a la confiscation
des biens et 'on préféra faire monter le sang au visage du débiteur que le répandre.

La plupart des mentions de la honte figurent dans les textes relatifs a la
pénitence. Ce contexte particulier permet de saisir a quelles conditions la honte
peut jouer un rdle positif. Parce qu'il affecte tout étre humain, le sentiment de
honte n’a pas en lui-méme de valeur chrétienne; il n’est jamais synonyme d’amen-
dement moral. Tertullien le dit explicitement & propos de la paenitentia : cest
une affliction de 'Ame qui provient du regret que 'on a de ses actions passées;
tous les hommes possedent donc une certaine notion de la paenitentia grice aux
lumiéres de leur entendement naturel; cependant la pénitence chrétienne ne
peut se résumer 2 elle, car elle n’a pas nécessairement de valeur morale'®. Les
naturalia mali énumérés par Tertullien ne regoivent de signification religieuse
que s’ils prennent naissance dans la crainte de Dieu et dans la volonté de
respecter ses commandements. La crainte de Dieu inspire en effet conversion
et repentir; elle est garante du progreés moral et spirituel . La honte est alors le
premier stade du repentir : sous le regard de Dieu, le chrétien porte un jugement
réprobateur sur lui-méme et prend la résolution d’améliorer sa conduite. Cest
sur cette idée que Cyprien acheve le De lapsis :

Qui sic Deo satisfecerit, qui paenitentia facti sui, qui pudore delicti plus et uirtutis et fidei de ipso

lapsus sui dolore conceperit, exauditus et adiutus a Domino, quam contristauerat nuper laetam
Jaciet ecclesiam, nec iam solam Dei ueniam merebitur sed coronam™.

Celui qui aura ainsi satisfait & Dieu, qui, regrettant son acte, qui, en rougissant de sa faute,
aura tiré de la douleur méme de sa chute un surcroit de courage et de foi, exaucé et aidé
par le Seigneur, celui-1a réjouira I’Eglise qu'il avait auparavant affligée et il méritera non
seulement le pardon de Dieu, mais aussi la couronne.

17. Apologeticum 4, 9.

18. De paenitentia 1.

19. De paenitentia 2, 2 ; trad. C. Munier : Sed ubi metus nullus, emendatio proinde nulla; ubi emendatio
nulla, paenitentia necessario uana, quia caret fructu suo cui eam deus seuit, id est hominis salute (« Mais
ou il n’est nulle crainte, il n’est aussi nul amendement véritable; ol il n’est nul amendement, la
pénitence nécessairement est vaine, car elle ne produit pas son fruit, pour lequel Dieu I'a semée,
le salut de '’homme. ») Sur la crainte de Dieu comme mobile de la vie morale, voir les analyses de
C. Rambaux, Tertullien face aux morales des trois premiers siécles, p. 67-85.

20. De lapsis 36; éd. M. Bévenot.

103



Laetitia Ciccolini

On rejoint 'analyse de J.-E Thomas a propos de pudor®!, avec une nuance
toutefois : la norme que le chrétien a conscience d’avoir transgressée coincide avec
les commandements de Dieu et elle est incarnée dans I'instance supérieure qu’est
le regard de Dieu. Tous les péchés, méme si 'on prend soin de les dissimuler ou
sil s'agit de péchés intérieurs, sont commis sous le regard de Dieu auquel il est
impossible de se soustraire>. Limportance du théme est également perceptible
dans les propos des paiens, tels du moins que les transmettent les apologistes :

Deum illum suum, quem nec ostendere possunt nec uidere, in omnium moves, actus omnium,
uerba denique et occultas cogitationes diligenter inquirere, discurrentem scilicet atque ubique
praesentem; molestum illum wolunt, inquietum, inpudenter etiam curiosum, siquidem adstar

Jactis omnibus, locis omnibus intererrat, cum nec singulis inseruire possit per uniuersa districtus
nec uniuersis sufficere in singulis occupatus®.

Leur dieu, ce dieu qu'ils ne peuvent ni montrer, ni voir, enquéterait avec soin sur la conduite
de chacun, sur les actes de chacun, sur ses paroles enfin et ses pensées cachées, courant de
tous cOtés, sans doute, et partout présent : ils le prétendent importun, agité, indiscret jusqu'a
Pimpudeur, si vraiment il assiste 4 tous nos faits et gestes et vagabonde en tous lieux.

Chez les chrétiens, la honte fait partie de la gamme des pensées et des
sentiments qui accablent habituellement le pécheur. C’est donc une nuance
psychologique du repentir, provoquée par la prise de conscience de la faute. Le
mot est également prononcé des qu'il s'agit de stigmatiser des comportements
jugés contraires a la morale chrétienne. Dans la honte, les auteurs chrétiens
voient aussi, tout comme les paiens, la retenue qui permet d’éviter la faute et qui
conduit a adopter une conduite conforme aux commandements divins. Cette
valorisation de la honte est en continuité avec la tradition classique?, ce que
fait bien voir la reprise de motifs précis, dans les portraits de jeunes filles par
exemple. Perpétue est ainsi décrite par le rédacteur anonyme de son martyre :

Et ubi sedit, tunicam a latere discissam ad welamentum femoris reduxit, pudoris potius memor
quam doloris®.

Et en sasseyant, sa tunique ayant été déchirée sur le coté, elle en ramena le pan pour voiler
sa cuisse, se souciant plus de sa pudeur que de sa douleur.

Le détail, qui deviendra un topos hagiographique, reléve d’une topique qui
remonte a Euripide . Chez les chrétiens, le pudor est une qualité requise pour
certaines catégories de la communauté. La retenue guide les pensées et le
comportement des vierges?. Le pudor convient également aux confesseurs et

21.].-F. Thomas, Déshonneur et honte en latin : étude sémantique, p. 453-454.
22. Tertullien, De paenitentia 3, 10; Cyprien, De lapsis 27. Cf. E. A. Clark, «Sex, shame, and
rhetoric : en-gendering early christian ethics», p. 222 et p. 235-237.

23. Minucius Felix, Octaunius 10, 5; trad. J. Beaujeu.

24. ].-F Thomas, Déshonneur et honte en latin : étude sémantique, p. 339.

25. Passio Perpetuae et Felicitatis 20, 4; trad. J. Amat.

26. Cf. R. Braun, « Honeste cadere, un topos d’hagiographie antique ».

27. Voir par exemple le traité que leur consacre Cyprien, De habitu uirginum.

104



Honte et conversion chez Tertullien et Cyprien

aux membres du clergé et doit leur faire éviter tout comportement qui aménerait
Eglise a «rougir devant les paiens ».

La honte des paiens, la honte des chrétiens

A ce stade, il est possible d’esquisser une comparaison entre les représentations
de la honte chez les auteurs chrétiens et paiens. La principale originalité des
auteurs chrétiens est I'exploitation du récit de la Genese qui met en relation la
honte avec le péché et avec la connaissance du bien et du mal.

Si les auteurs chrétiens tiennent de la Bible un récit étiologique différent
de celui des paiens, ils recourent aux mémes mots, en particulier pudor et
uerecundia dont certaines des significations traduisent ce que nous entendons par
«honte». Le principal facteur de renouvellement vient des « Vieilles Latines», ces
traductions de la Bible antérieures a Jérome, connues par de rares manuscrits mais
surtout par les citations d’auteurs patristiques. Confindo est ainsi habituellement
utilisé pour traduire le grec de la Septante et du Nouveau Testament aioxoverv,
katawoydverv. Dans Gn 2, 25, ce qui correspond au grec kal ovk foxvvovto est
rendu dans la version de Jérome d’apreés 'hébreu par ez non erubescebant. Mais
les formes de texte «vieux latin», qui traduisent le grec, ont et non confundebantur
avec, comme variante chez Augustin, nec pudebar illos®. Méme si I'on trouve
des occurrences de confundo indépendamment de tout contexte scripturaire,
il semble que les traductions bibliques aient joué un role dans la diffusion
du terme en ce sens®. Le nom confusio est également régulicrement employé
dans le sens de «honte». Lemploi de suffusio avec cette signification est une
particularité de Tertullien dans son Exhortation a la chasteté (§ 13, 2). La
traduction par «honte» se déduit de 'emploi de suffundere dans le sens de
«faire rougir» (§ 10, 3)°".

Malgré des contextes spécifiquement chrétiens et une insistance sur le regard
de Dieu, la représentation de la honte dans les textes chrétiens prolonge la
tradition classique : la honte est le sentiment qui signale de fagon pénible un
manquement ou qui retient d’en commettre un. Ancrée dans la crainte de Dieu,
elle fait I'objet d’une appréciation positive de la part des auteurs chrétiens.

28. Cyprien, Ep. 15, 3, 1. Cf. Ep. 14, 3, 2.

29. B. Fischer, Vetus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel 2. Genesis, p. 56.
30. Thesaurus linguae latinae IV, c. 263 (s. v. confundo); c. 269 (s. v. confusio).
31. Cf. C. Moreschini (éd.), De exhoratione castitatis, p. 195.

105



Laetitia Ciccolini

La honte comme obstacle a la conversion ?

Les résistances & la paenitentia secunda ¥

Les discussions sur les modalités de la pénitence montrent que la honte
peut étre aussi un obstacle 4 la conversion. Si la pénitence antique accorde une
grande place au sentiment de contrition, les auteurs insistent tout autant sur la
nécessité de donner corps a la pénitence intérieure par la prestation d’ceuvres
pénitentielles :

Huius igitur paenitentiae secundae et unius, quanto in arto negotium est, tanto operosior pmbatia,
ut non conscientia sola praeferatur, sed aliquo etiam actu administretur. Is actus, qui magis graeco
uocabulo exprimitur et frequentatur, exomologesis est, qua delictum nostrum Domino confitemur,
non quidem ut ignaro, sed quatenus satisfactio confessione disponitur, confessione paenitentia
nascitur, paenitentia Deus mitigatur. Itaque exomologesis prosternendsi et humilificandi hominis
disciplina est conuersationem iniungens misericordiae inlicem, de ipso quoque habitu atque
uictu. Mandat sacco et cineri incubare, corpus sordibus obscurare, animum maeroribus deicere,
illa quae peccant tristi tractatione mutare, ceterum pastum er porum pura nosse, nOn UENLris
scilicet, sed animae causa; plerumque uero ieiuniis preces alere, ingemiscere, lacrimari et mugire
dies noctesque ad Dominum Deum tuum, presbyteris aduolui, arvis Dei adgeniculari, omnibus
[fratribus legationem deprecationis suae iniungere.

Autant ['obligation de cette pénitence seconde et unique est une affaire délicate, autant sa
preuve est laborieuse : il ne suffit pas de la produire au sein de la conscience, mais il faut
encore qu'un acte la manifeste. Cet acte, qui est plus communément désigné par un terme
grec, Cest 'exomologese; par elle, nous confessons notre péché au Seigneur, non certes qu’il
I'ignore, mais parce que la satisfaction se prépare par 'aveu, par I'aveu nait la pénitence, par
la pénitence Dieu est apaisé. Lexomologese est donc la discipline qui enjoint 4 ’homme
de se prosterner et de shumilier, en lui imposant, jusque dans sa maniére de se vétir et de
se nourrir, une conduite de nature a attirer sur lui la miséricorde. Elle ordonne de coucher
sur le sac et la cendre, de laisser son corps se noircir de crasse, d’abimer son 4me dans la
tristesse, de punir par un traitement sévére tout ce qui est cause de péché; en outre, de ne
plus connaitre qu’une nourriture et une boisson toutes simples, pour le bien, non du ventre,
bien sfir, mais de 'ame; en revanche, de nourrir sa priére de jeines fréquents, de gémir,
pleurer, crier de douleur, jour et nuit, vers le Seigneur, ton Dieu, de se prosterner aux pieds
des prétres, de s'agenouiller devant les autels de Dieu, de recommander a tous les fréres de
se faire les ambassadeurs de sa requéte en grace.

Tertullien détaille les manifestations théatrales auxquelles donne lieu la pénitence :
vétements et gestes exprimant la douleur, jeﬁnes, larmes, gémissements, cris 4.
Spectaculaire, la pénitence n'est pas réitérable. Cette conception du processus
pénitentiel n’est pas propre 4 Tertullien. UEglise pré-constantinienne en général
affirme l'obligation de traduire de maniére visible le sentiment de repentir par

32. Tertullien emploie I'expression paenitentia secunda («seconde pénitence»), par opposition au
baptéme, qui est la premiére.

33. De paenitentia 9, 1-4. Cette position est fondée sur 'anthropologie unitaire de Tertullien,
cf. G. G. Stroumsa, «Du repentir a la pénitence : I'exemple de Tertullien», p. 81.

34. Description analogue dans le De pudicitia 13, 7.

106



Honte et conversion chez Tertullien et Cyprien

des actes d’humiliation publique *. La pensée de Tertullien se modifie quelque
peu lorsqu’il devient montaniste, notamment en raison de I'évolution de son
ecclésiologie . La principale différence est I'introduction de la notion de péchés
irrémissibles (adultere, idolatrie, homicide), pour lesquels il nie la possibilité du
pardon de I'Eglise. Cependant il reconnait toujours I'importance des ceuvres
pénitentielles. Les péchés irrémissibles ne pouvant étre pardonnés par I'Eglise
mais seulement par Dieu, ces pratiques pénitentielles, qui durent toute la vie,
sont utiles pour obtenir le pardon de Dieu?.

En insistant sur ces pratiques humiliantes, le Carthaginois entend surtout
répondre aux chrétiens qui considérent la pénitence intérieure ou les pratiques
de mortification privées comme suffisantes*. Ils se montrent réticents a I'idée
d’accomplir des démarches jugées dégradantes et qui les exposent aux moqueries.
Ces chrétiens sont sensibles au dommage social que cause cette forme de péni-
tence. Tertullien voit dans la honte le véritable motif de leur refus et consacre
un long passage du De paenitentia i analyser cette attitude qu’il compare a celle
d’un malade plus soucieux de pudeur que de guérison :

Plerosque tamen hoc opus, ut publicationem sui, aut suffugere, aut de die in diem differre praesumo,
pudoris magis memores quam salutis, uelut illi qui in partibus uerecundioribus corporis contracta
uexatione conscientiam medentium uitant, et ita cum erubescentia sua pereunt. Intolerandum
scilicet pudori Domino offenso satisfacere, saluti prodactae reformari. Ne tu uerecundia bonus,
ad delinquendum expandens frontem, ad deprecandum uero subducens. Ego rubori locum non
Jacio, cum plus de detrimento eius adguiro, cum ipse hominem quodammodo exhortatur : « Ne
me respexeris, dicens, pro te mihi melius est perire. » Certe periculum eius tunc, si forte, onerosum
est, cum penes insultatores in risiloquio consistit, ubi de alterius ruina alter attollitur, ubi
prostrato superscenditur®.

Cependant, bien des gens se dérobent 4 cette tiche, parce qu'elle révele publiquement
leur état, ou la différent de jour en jour, plus soucieux, je présume, de leur honte que de
leur salut, comme ceux qui, ayant contracté une maladie aux parties les plus délicates du
corps, évitent de la faire connaitre aux médecins et périssent ainsi avec leur pudibonderie.
Evidemment la honte trouve intolérable d’offrir satisfaction au Seigneur qui a été offensé, de
rentrer en possession du salut qui a été gaspillé. Vraiment, tu es bien bon avec ta délicatesse,
toi qui reléves la téte quand il s'agit de pécher, mais qui la baisses quand il s'agit d’'implorer
ton pardon. Pour moi, je n'accorde aucune place 4 la honte, quand j’augmente mon profit
a lui porter préjudice et quelle-méme y exhorte ’homme, en quelque sorte, en lui disant :
«N’aie de moi aucun souci; mieux vaut que je périsse pour toi.» Certes, le péril qu’il lui
arrive de courir est grave, étant donné qu’il consiste en propos moqueurs de la part de gens
qui ont I'intention de vous insulter, 1a ot 'un s'éléve par la ruine de I'autre, ot 'on monte
en prenant pour marchepied celui qui git a terre.

35. Clest ce quécrit par exemple Novatien, p. Cypr., Ep. 30, 6, 3, au nom du clergé romain; trad.
L. Bayard : «Qu'ils envoient, comme représentants de leur douleur, des larmes; que des gémissements
sortis du fond du coeur soient leurs intercesseurs, et prouvent le regret du crime commis et la honte
qu'ils en ont.» (Mittant legatos pro suis doloribus lacrimas, aduocatione fungantur ex intimo pectore
prolati gemitus dolorem probantes commissi criminis et pudorem; éd. Diercks.)

36. Cf. C. Micaelli, De pudicitia, p. 39-49, en particulier p. 39-40 et p. 44-45.
37. Ct. De pudicitia 3, 4.

38. Cf. De paenitentia 5, 10.

39. De paenitentia 10, 1-4. Cf. aussi § 7, 13 et 11, 1.

107



Laetitia Ciccolini

Lobjection que soulévent ces chrétiens et la réponse de Tertullien préfi-
gurent un débat qui prendra une importance croissante dans la réflexion sur
la pénitence : le rapport entre sa dimension publique et sa dimension privée.
Pour I'Eglise ancienne, les deux sont nécessaires : lorsquelle est ancrée dans la
crainte de Dieu, la honte apparait comme une composante du repentir, mais
doit néanmoins se traduire par des pratiques humiliantes.

La honte d’étre chrétien

Les débats sur la pénitence ont lieu a I'intérieur de la communauté; mais dans
les controverses entre chrétiens et paiens, les considérations sur la honte jouent
également un rdle important®. Des préceptes essentiels suscitent moquerie
et suspicion, souvent au prix d’'une caricature ou d’une déformation qui en
fait ressortir le caractere ridicule, stupide ou scandaleux*'. C’est en particulier
le cas de 'amour du prochain, que les chrétiens étendent 2 leurs ennemis“.
D’autres éléments de la nouvelle religion entrainent des réactions de rejet :
I'Incarnation® et la mort, jugée ignominieuse, du Christ*, la foi en un Dieu
omniscient®, la croyance en la résurrection des corps®... Lextrait suivant
du journal de Perpétue montre que, a 'incompréhension mutuelle, s'ajoute la
honte d’appartenir & une religion d’esclaves et de gens humbles, qui forment
une minorité persécutée au sein de 'Empire :

Superuenit autem et de ciuitate pater meus, consumptus taedio, et ascendit ad me, ut me deiceret,
dicens : « Miserere, filia, canis meis; miserere patri, si dignus sum a te pater uocari, si his te
manibus ad hunc florem aetatis prouexi, si te praeposui omnibus fratribus tuis : ne me dederis in
dedecus hominum. Aspice fratres tuos, aspice matrem tuam et materteram, aspice filium tuum,
qui post te uinere non poterit. Depone animos; ne uniuersos nos extermines : nemo enim nostrum
libere loquetu, si tu aliquid fueris passa® ».

Survint alors mon pére, venant de la cité; il était consumé de chagrin et il monta me voir,
pour tenter de provoquer ma chute en disant : «Aie pitié, ma fille, de mes cheveux blancs;
aie pitié de ton pere, si je mérite de recevoir de toi le nom de pere, s'il est vrai que je t'ai

40. La honte de I'Evangile est d’abord un théme scripturaire, cf. Rm 1, 16.

41. Tertullien par exemple introduit ainsi sa réfutation, Apol. 4, 2; trad. J.-P. Waltzing : Respon-
debimus ad singula, quae in occulto admittere dicimur, quae palam admittentes inuenimur, in quibus
scelesti, in quibus uani, in quibus damnandi, in quibus irridendi deputamur («Nous répondrons
successivement sur chacun des actes qu'on nous accuse de commettre en secret, sur les actes qu'on
nous voit commettre en public, sur les actes & propos desquels nous passons pour criminels, pour
extravagants, pour punissables, pour ridicules»).

42.Cf. A Diognéte 1, 1; Minucius Felix, Octanius 9, 2; Tertullien, Apol. 39, 7. Cf. B. Pouderon,
Les Apologistes grecs du ir'siécle, p. 63-65 et p. 102.

43. Apol. 21, 3.

44. Octauius 9, 4.

45. Octauius 10, 5.

46. Octauius 12, 1; 12,3; 12,6.

47. Passio Perpetuae et Felicitatis 5; trad. J. Amat.

108



Honte et conversion chez Tertullien et Cyprien

élevée de ces mains jusqu’a la fleur de 'age ot1 on te voit, s'il est vrai que je t'ai préférée a tous
tes fréres : ne fais pas de moi un objet de honte devant les gens. Pense 2 tes fréres, pense a
ta mére et A ta tante, pense a ton fils qui aprés toi ne pourra pas vivre. Laisse 4 ton orgueil ;
ne nous fais pas tous mourir de chagrin : aucun de nous ne pourra plus parler sans crainte,
si tu subis quelque condamnation. »

Le pere de Perpétue est un notable, attaché aux valeurs traditionnelles et a
I'honneur familial, désormais entaché par I'arrestation de Perpétue. Il se montre
particuli¢rement préoccupé par la rumeur publique. On notera que le passage
ne me dederis in dedecus hominum manque dans la traduction grecque, peut-étre
parce quil est trop typique de la mentalité romaine.

La honte comme instrument de polémique et de direction

Si la honte participe du sentiment de contrition religieuse, mais peut
également constituer un obstacle de nature psychologique, c’est que la repré-
sentation que le sujet a de sa dignité n’est pas la méme dans les deux cas. Dans
le premier, elle implique de se conformer en tous points aux commandements
de Dieu; dans le second, les exigences de la nouvelle religion sont percues
comme ne permettant pas a ses adeptes de mériter leur propre estime ou celle
d’autrui. Les considérations sur la honte sont alors utilisées par les auteurs
chrétiens eux-mémes dans le cadre de conflits inter-religieux pour amener
leurs détracteurs & embrasser la nouvelle religion ou, dans le cadre de conflits
intrareligieux (contre des hérétiques ou, tout simplement, contre des chrétiens
laxistes), pour imposer des régles de conduite a la hauteur des exigences morales
du christianisme. Ce type de discours apparait comme un instrument efficace
de polémique et de direction.

La notion sert tout d’abord de levier apologétique. Une des pratiques des
apologistes consiste en effet a faire apparaitre le ridicule ou 'immoralité des
croyances et des pratiques de leurs adversaires, souvent pour répondre a des
accusations de méme type formulées par les paiens. Lenjeu est de les convaincre
de la supériorité morale du christianisme, en montrant d’une part que les accu-
sations paiennes qui stigmatisent le christianisme comme honteux sont sans
fondements et, d’autre part, que les paiens sont coutumiers des comportements
scandaleux qu’ils imputent aux chrétiens, ainsi que le théorise Tertullien :

Nec tantum refutabo quae nobis obiciuntur, sed etiam in ipsos retorquebo, qui obiciunt, ut ex hoc

quogque sciant homines, in Christianis non esse quae in se non nesciunt esse, simul uti erubescant
accusantes, non dico pessimi optimos, sed et iam, ut wolunt, compares suos*®.

Je ne réfuterai pas seulement les reproches qu'on nous fait, mais je les rétorquerai contre
leurs auteurs; les hommes sauront ainsi qu'on ne trouve pas chez nous autres chrétiens ces
crimes dont ils se savent eux-mémes coupables, et en méme temps ils rougiront de voir, ne

48. Apologeticum 4, 1.

109



Laetitia Ciccolini

disons pas que cest le crime qui accuse la vertu, mais qu'ils accusent des hommes qui sont
leurs pareils, 4 les entendre.

Dans le dialogue de Minucius Felix, Octavius répond point par point au discours
de Caecilius. Par exemple sur 'accusation d’inceste et de débauche (§ 9, 2) :

Et de incesto conuinio fabulam grandem aduersum nos daemonum coitio mentita est, ut gloriam
pudicitiae deformis infamiae adspersione macularet, ut ante exploratam ueritatem homines a
nobis terrore infandae opinionis aunerteret. Sic de isto et tuus Fronto non ut adfirmator testimonium
fecit, sed conuicium ut orator adspersit; haec enim potius de uestris gentibus nata sunt®.

Quant aux banquets incestueux, cest une énorme légende que les démons coalisés ont inventée
contre nous, pour salir la gloire de notre chasteté en répandant sur nous une hideuse infamie,
pour détourner de nous les esprits avant qu'ils n'aient découvert la vérité, par I'effet terrifiant
d’un bruit abominable. C’est ainsi que sur ce point ton compatriote Fronton, entre autres,
sest conduit non en garant qui porte un témoignage, mais en orateur qui répand linjure.
En fait, ces pratiques viennent bien plutdt des peuples de votre espéce.

De manicre générale, le procédé de rétorsion et les considérations sur la honte
dans la bouche d’Octavius servent a détruire la représentation que se font les
paiens de leur religion*.

Le théme parénétique de la concurrence des vertus chrétiennes et paiennes fait
lui aussi appel a des considérations sur la honte. Tertullien et Cyprien pratiquent
une forme de discours qui consiste 4 faire honte aux chrétiens de la faiblesse
de leur vertu par rapport aux autres, ¢ est-a-dire aux non chrétiens’'. Dans le
De exhortatione castitatis par exemple, consacré a la question du remariage du
conjoint survivant, Tertullien énumére plusieurs exemples de monogames paiens
et explique quelle est la signification de cet éloge de la vertu non chrétienne :

Ad hanc meam cohortationem, frater dilectissime, accedunt etiam saecularia exempla, quae saepe
nobis etiam in testimonio posita sunt, cum quid bonum et deo placitum ab extraneis quoque
agnoscitur et testimonio honoratur. Denique monogamia apud ethnicos ita in summo honore est,
ut et wirginibus legitime nubentibus uniuira pronuba adhibeatur; et si auspicii causa, utique
boni auspicii est; item, ut in quibusdam sollemnibus et officiis prior sit uniuirae locus. Certe
Flaminica non nisi uniuira est; quae et Flaminis lex est. Nam quod ipsi Pontifici Maximo iterare
matrimonium non licet utique monogamiae g[orz'a est. Cum autem dei sacramenta satanas
affectat, prouocatio est nostra, immo suffusio, si pigri simus ad continentiam deo exhibendam,
quam diabolo quidam praestant, nunc wirginitate, nunc uiduitate perpetua. |[...] Erunt nobis
in testimonium et feminae quaedam saeculares ob uniuiratus obstinationem famam consecutae ;
aliqua Dido, quae profuga in alieno solo, ubi nuptias regis ultro optasse debuerat, ne tamen
secundas experiretur, maluit e contrario uri quam nubere; uel illa Lucretia, quae etsi semel per
uim et inuita alium uirum passa est, sanguine suo maculatam carnem abluit, ne wineret iam
non sibi uniuira>*.

49. Octauius 31, 1-2.

50. Ce qui n’implique pas une argumentation entiérement neuve; sur bien des points, les apologistes
reprennent les critiques formulées par les paiens.

51. Le procédé a été surtout étudié dans le cadre des travaux sur I'exemplum chez Tertullien, cf. H. Péré,
Lexemplum chez Tertullien, p. 52-84; R. Braun, « Les paiens juges des chrétiens : un théme paréné-
tique de Tertullien ». Voir aussi E. A. Clark, «Sex, shame, and rhetoric : en-gendering early christian
ethics », P 224—225.

52. De exhortatione castitatis 13, 1-3.

110



Honte et conversion chez Tertullien et Cyprien

Aux motifs de ma présente exhortation, frére trés aimé, s'ajoutent aussi les exemples du siecle,
qui nous sont souvent aussi présentés comme un témoignage, quand quelque chose de bien
et qui plait 2 Dieu est également reconnu par ceux qui sont étrangers a la foi, et regoit une
marque d’honneur en devenant témoignage. Ainsi la monogamie est-elle trés en honneur
chez les paiens, 4 tel point que, aux jeunes filles qui célébrent de justes noces, on donne,
pour les conduire, une femme qui n'a été mariée qu'une fois — et si c’est pour le présage,
Cest assurément d’un bon présage; a tel point, également, que, pour certaines cérémonies
et certaines fonctions, la femme mariée une seule fois a la préséance. En tout cas, la femme
du flamine ne doit avoir été mariée qu'une seule fois, ce qui est aussi la régle pour le flamine.
Quant au fait que le grand pontife lui-méme ne puisse pas se remarier, c’est assurément la
gloire de la monogamie. Et quand Satan imite les observances consacrées par Dieu, Cest un
défi qui nous est lancé, ou plutdt Cest une honte pour nous si nous hésitons a pratiquer pour
Dieu la continence dont certains font preuve pour le Diable, en demeurant sans défaillance
soit dans la virginité, soit dans le veuvage. [...] Elles constitueront aussi pour nous un
témoignage, certaines femmes paiennes qui ont acquis la célébrité pour leur attachement a
n'étre I'épouse que d’'un seul homme : une Didon, qui en fuite sur un sol étranger ot elle
aurait d{i souhaiter spontanément le mariage avec un roi, pour ne pas connaitre cependant
un second mariage préféra au contraire briler plutdt que de se marier; ou encore Lucréce,
qui bien qu’elle n’efit subi qu'une seule fois, sous la violence, malgré elle, un autre homme,
a lavé dans son propre sang la souillure imposée a sa chair, pour ne pas vivre sans étre a ses
yeux I'épouse d’un seul homme.

Ce type de discours implique chez l'auditeur le désir d’appartenir a un groupe
supérieur sur le plan moral et religieux, cette supériorité étant incarnée par le
christianisme. Comme I'a montré R. Braun, Tertullien utilise de maniére originale
cette technique rhétorique éprouvée . Tout d’abord, la vertu paienne est chez
lui une contrefagon diabolique des vertus chrétiennes. Par ailleurs, Tertullien
donne au fil des textes une forme paradoxale au motif : a 'encouragement que
suscite la provocation diabolique se substitue la honte qui accablera les chrétiens
au jour du jugement; les paiens vertueux deviennent témoins a charge, puis
juges des chrétiens. Dans les textes qui orchestrent le theme, Tertullien exploite
des figures susceptibles d’étre estimées aussi bien par des chrétiens que par des
paiens>*.

Destinées a encourager les chrétiens et a leur faire honte, les références a la
vertu des paiens permettent aussi d’édicter des normes morales rigoureuses .
Dans le cas de Tertullien, la vie morale est nettement orientée vers 'ascése sexuelle,
conformément au cadre théologique de I'économie du salut® : Tertullien considére

53. R. Braun, «Les paiens juges des chrétiens : un théme parénétique de Tertullien ».

54. Ct. Tertullien, Ad martyras 5, 25 Ad uxorem 1, 6, 3-5; De uirginibus uelandis 17, 25 De corona
15, 3-4; De monogamia 17 ; Cyprien, De opere et eleemosynis 22.

55. E. A. Clark, «Sex, shame, and rhetoric : en-gendering early christian ethics», limite son étude
a l'instauration de normes éthiques par le biais d’'une «rhétorique de la honte». Elle refuse,  tort
selon nous, 'idée que celle-ci puisse prendre son sens, au moins en partie, dans la perspective de
IEcriture (p. 222).

56. Cest la theése de K. De Brabander, Le Retour au paradis : la relation entre la sanctification de
Lhomme et [ascése sexuelle chez Tertullien, en particulier la troisiéme partie « Cascése sexuelle comme
expression de sanctification ».

111



Laetitia Ciccolini

I’ascese sexuelle, sous toutes ses formes®’, comme la modalité qui répond le
mieux a I'état paradisiaque retrouvé par le baptéme. La vie paradisiaque sert
donc de norme pour la vie morale et le chrétien doit se comporter avec vigi-
lance, puisque la pénitence n’est pas réitérable. La honte s’est manifestée apres
la faute qui prive le premier couple de I'état paradisiaque; le discours centré
sur l'ascese sexuelle, qui stigmatise comme honteuse toute conduite déviante
par rapport a cette norme, doit permettre de le regagner.

La honte comme instrument du salut : le necessarium dedecus fidei

Dans les représentations des auteurs chrétiens, la honte peut engendrer deux
démarches moralement opposées. Tout I'effort des auteurs de textes apologétiques
ou disciplinaires, convaincus de la supériorité morale du christianisme, vise a
inspirer la honte de ne pas étre chrétien a des adversaires paiens ou a des fideles
auxquels il est reproché de ne pas adopter un comportement a la hauteur de
la nouvelle religion. Le discours renverse la situation : ceux qui doivent avoir
honte ne sont plus les chrétiens, mais les autres, paiens ou chrétiens tiédes.

Si la dualité axiologique ressort a ce point des indications éparses que
renferment les textes, C’est en partie en raison de la situation du christianisme :
la pensée chrétienne apporte un univers de signes et de représentations
partiellement étranger aux cadres de pensée traditionnels et dominants*®. La
pensée chrétienne valorise en effet, de maniére paradoxale pour un esprit non
converti, les conduites d’humilité, voire les pratiques d’abaissement dont elle
fait la condition du salut. Les actes de la pénitence publique par exemple, en
humiliant le pénitent, manifestent une adhésion renouvelée au renversement
des valeurs qu'entend incarner le christianisme :

Cum igitur prouoluit hominem, magis relenat; cum squalidum facit, magis emundatum reddit ;

cum accusat, excusar; cum condemnat, absoluit. In quantum non peperceris tibi, in tantum tibi
Deus, crede, parcet™.

Clest pourquoi, quand elle prosterne 'homme, elle le redresse bien plutdt; quand elle le charge
de crasse, elle le rend plus propre; quand elle 'accuse, elle I'excuse ; quand elle le condamne,
elle labsout. Autant tu auras refusé de tépargner, autant, crois-le bien, Dieu t'épargnera.

Tertullien peut donc répondre aux chrétiens qui refusent cette discipline au
profit d’une pénitence intérieure qu'ils méconnaissent ce qu’est réellement
leur intérét :
Ego rubori locum non facio, cum plus de detrimento eius adquiro, cum ipse hominem quodammodo
exhortatur : « Ne me respexeris, dicens, pro te mihi melius est perire. » Certe periculum eius tunc,

si _forte, onerosum est, cum penes insultatores in risiloquio consistit, ubi de alterius ruina alter
atrollitur, ubi prostato superscenditur. Ceterum inter fratres atque conseruos, ubi communis

57. Cf. De exhortatione castitatis 1, 3-4.

58. Cf. B. Pouderon, Les Apologistes grecs du 1¢siécle, p. 43 et 103.
59. De paenitentia 9, 6. Cf. G. G. Stroumsa, « Du repentir a la pénitence : 'exemple de Tertullien», p. 82.

112



Honte et conversion chez Tertullien et Cyprien

spes, metus, gaudium, dolor, passio — quia communis Spiritus de communi Domino et patre —,
quid tu hos aliud quam te opinaris? Quid consortes casuum tuorum ut plausores figis? Non
potest corpus de unius membri uexatione lactum agere : condoleat uniuersum et ad remedium
collaboret necesse est. In uno et altero ecclesia est, ecclesia uero Christus. Ergo cum te ad fratrum
genua protendis, Christum contrectas, Christum exoras. Aeque illi cum super te lacrimas agunt,
Christus patitur, Christus patrem deprecatur. Facile impetratur semper quod filius postulat. Grande
plane emolumentum uerecundiae occultatio delicti pollicetur. Videlicet si quid humanae notitiae
subduxerimus, proinde et Dominum celabimus ? Adeone existimatio hominum et Dei conscientia
comparantur? An melius est damnatum latere quam palam absolui® ?

Pour moi, je n'accorde aucune place  la honte, quand j’augmente mon profit a lui porter
préjudice et qu'elle-méme y exhorte 'homme, en quelque sorte, en lui disant : «N’aie de
moi aucun souci; mieux vaut que je périsse pour toi.» Certes, le péril qu’il lui arrive de
courir est grave, étant donné qu’il consiste en propos moqueurs de la part de gens qui ont
I'intention de vous insulter, 12 oli 'un s’éléve par la ruine de I'autre, ot 'on monte en prenant
pour marchepied celui qui git 4 terre. Mais au milieu de fréres, serviteurs du méme maitre,
13 o1 sont communes I'espérance, la crainte, la joie, la peine, la souffrance — car commun
est I'Esprit, envoyé par le méme Seigneur et Pére —, pourquoi les crois-tu différents de toi?
Pourquoi fuis-tu comme des railleurs ceux qui partagent tes malheurs? Le corps ne peut
se réjouir, quand souffre 'un de ses membres; il est nécessaire que tout entier il safflige et
travaille 4 sa guérison. L o1 sont ensemble un ou deux fidéles, 11 est I'Eglise, mais I'Eglise,
Cest le Christ. Par conséquent, lorsque tu tends les mains vers les genoux de tes freres, c’est
le Christ que tu touches, Cest le Christ que tu implores. Pareillement, quand ils versent des
larmes sur toi, c’est le Christ qui compatit, c’est le Christ qui supplie son Pére. Ce qu'un fils
demande, il 'obtient toujours, facilement. Vraiment, il est grand le profit que la dissimulation
du péché promet a la délicatesse. Bien sfir, si nous avons pu soustraire quelque chose a la
connaissance des hommes, nous pourrons aussi le cacher au Seigneur! En est-on au point
de comparer 'opinion des hommes et le jugement de Dieu? Ou bien vaut-il mieux étre
condamné en secret que d’étre absous en public?

Lamour-propre ne doit pas faire obstacle aux ceuvres pénitentielles qui sont le
moyen exigé par Dieu pour obtenir le salut. Tertullien juge vaines les craintes
de subir des moqueries de la part des autres : la pénitence est accomplie devant
des fréres, membres de la méme Eglise, qui intercédent pour le pénitent. En
d’autres termes, la honte est, en pareil cas, le fruit d’'une mauvaise estimation
de ce qui est utile au salut et de ce que sont les autres.

G. G. Stroumsa interpréte ce texte de Tertullien comme le passage d’une
éthique de la honte & une éthique de la culpabilité®'. Mus par la conscience
de ce qui est juste et de ce qui ne lest pas, les chrétiens se soumettent aux
commandements divins. Dans un livre récent, V. Burrus voit plut6t dans le
christianisme naissant une conversion de la honte, qui prend en compte la notion
de salut. La honte se transforme en une defiant shamelessness, un facteur essentiel
dans la définition de l'identité chrétienne . Dans le passage du De paenitentia

60. De paenitentia 10, 3-8.
61. G. G. Stroumsa, « Du repentir 2 la pénitence : I'exemple de Tertullien», p. 82-83.

62. V. Burrus, Saving Shame : Martyrs, Saints, and Other Abject Subjects, p. 7-8. Le propos, ordonné
chronologiquement et géographiquement, vise & étudier le phénomene sur une ére géographique
et chronologique (jusqu’au vIr° siécle) nettement plus étendue que nous ne le faisons ici. Lauteur
insiste en particulier sur le spectacle de la honte dans le cadre du martyre et des pratiques ascétiques,

113



Laetitia Ciccolini

cité plus haut, les notions de salut et de chatiment tiennent un role central ©.
Cependant, 'humiliation publique, qui sert de prestation compensatoire, ainsi
que les structures sociales dans lesquelles elle se développe sont des éléments
tout aussi importants. Il est donc réducteur de définir ce que décrit Tertullien
uniquement en termes d’éthique de la culpabilité ou d’éthique de la honte.
Le fait méme que V. Burrus mette 'accent sur une zransformation de la honte
montre bien que les fronti¢res ne sont pas aussi rigides.

A plusieurs reprises, Tertullien répudie la honte. Mais ces déclarations, que
ce soit dans le cadre d’une défense de la pénitence publique ou d’une réponse
a Marcion sur I'Incarnation, sont toujours accompagnées d’une exploitation
massive du vocabulaire du déshonneur et de la honte . Le poids de la polémique
Pexplique en partie, mais d’autres passages, ot la honte est présentée comme
une condition du salut, laissent entrevoir que les choses sont plus complexes
et invitent a reconsidérer la question :

Totum denique dei mei penes nos dedecus sacramentum est humanae salutis®.

Car tout ce qui est chez vous déshonneur de mon dieu est mystére sacré du salut de ’homme.

En recourant au lexique de la honte, Tertullien fait une place a la maniere
dont 'adversaire, chrétien laxiste, hérétique ou juif®, juge certains aspects de
la religion chrétienne. A cette lecture, Tertullien en substitue une autre, qui fait
précisement des aspects honteux ou déshonorants dénoncés par 'adversaire la
condition du salut. Loin d’étre nié, le caractere scandaleux est présenté, sous la
forme du paradoxe, comme constitutif de la religion. Dans le De carne Christi
par exemple, Tertullien s'en prend a I'interprétation marcionite de I'Incarnation
et montre que I'Incarnation n’est ni impossible, ni scandaleuse au regard de la
divinité du Christ. Voulue par Dieu, I'Incarnation est un acte d’amour, puisque
le Christ n’a pas eu honte de porter une chair identique a celle de '’homme;
Tertullien insiste également sur I'inconséquence de Marcion qui ne percoit
pas la solidarité de I'Incarnation et de la mort et de la passion du Christ®.
Tertullien assume le fait que, a 'aune des criteres du monde, la naissance du
Christ puisse étre jugée inconvenante. Elle constitue un défi pour la sagesse des
hommes, ainsi que le déclare Tertullien dans le sillage paulinien : Stulta mundi
elegit Deus ut confundat sapientia (1 Co 1, 27)%. Ce qui aux yeux du monde

mais sans indiquer nettement si le contexte géographique et historique a une influence sur le réle
dévolu a la honte.

63. Cf. De paenitentia 10, 1, ot Tertullien vise les chrétiens plus soucieux de la honte que de leur
salut (pudoris magis memores quam salutis).

64. Cf. De paenitentia 10, 3; De carne Christi 5, 4. La réponse & Marcion saccompagne par exemple d’'une
description de la naissance humaine, cf. De carne Christi 4; Aduersus Marcionem 111, 111V, 21, 10-12.

65. Aduersus Marcionem 11, 27, 7; trad. R. Braun. CL. V, 5, 5-10; 1V, 21, 12; De baptismo 2, 3.
66. Tertullien, Aduersus Iudaeos 10, sur la crucifixion; 14, sur le double avénement du Christ.
67. De carne Christi 4-5.

68. De carne Christi 4, 5.

114



Honte et conversion chez Tertullien et Cyprien

est objet de honte est voulu par Dieu et reléve de la sagesse de Dieu. Il y a la
un élément essentiel de la foi et un instrument du salut :
Quid destruis necessarium dedecus fidei ? Quodcumque deo indignum est mibi expedit. Saluus
sum si non confundar de domino meo. « Qui me, inquit, confusus fuerit, confundar et ego eius. »
Alias non inuenio materias confusionis quae me per contemptum ruboris probent bene impu-

dentem et feliciter stultum. Crucifixus est dei filius; non pudet quia pudendum est. Et mortuus
est dei filius ; credibile est quia ineptum est. Et sepultus resurrexit; certum est quia impossibile®.

Pourquoi détruire ce déshonneur nécessaire  la foi? Tout ce qui est indigne de Dieu tourne
4 mon avantage. Je suis sauvé si je ne rougis point de mon Seigneur. Car il a dit : «Qui
rougira de moi, je rougirai aussi de lui.» Or je ne trouve pas de matiére 2 rougir que celles
qui me prouvent, quand je méprise ma honte, que mon impudence est un bien et ma folie
une félicité. Le Fils de Dieu a été crucifié? Je n'ai pas honte puisqu’il faut avoir honte. Le
Fils de Dieu est mort? Il faut y croire puisque c’est absurde. Il a été enseveli, il est ressuscité :
cela est certain puisque c’est impossible.

Une juste appréciation de l'attitude des chrétiens par rapport a la honte doit
tenir compte de I'enracinement scripturaire. Au ceeur de ce développement sur
la honte et sur le salut se trouve I'affirmation de Mt 10, 33 (cf. Mc 8, 38, Lc
9, 26) : Tertullien s'attache a préciser ce qui a pu la provoquer et l'interprete
comme une invitation a surmonter la honte.

La lecture chrétienne se caractérise par un renversement de perspective,
souvent présenté comme un trait original de la nouvelle religion. S’en tenir a
une lecture inspirée des valeurs traditionnelles est la marque d’une conversion
inaboutie, d’un esprit incapable de prendre en compte le retournement des
valeurs que prone le christianisme, retournement au cceur des incompréhensions
entre paiens et chrétiens. En témoigne la réponse d’Octavius a Caecilius qui
décrivait la religion chrétienne comme une religion de pauvres”. Le couple
pauper | dines a évidemment changé de sens :

Ceterum quod plerique pauperes dicimur, non est infamia nostra, sed gloria [...]. Et tamen quis
potest pauper esse qui non eget, qui non inhiat alieno, qui deo diues est’' ?

Quant 4 notre renom de pauvreté, ce n'est pas un déshonneur pour nous, mais notre gloire
[...]. D’ailleurs peut-on étre pauvre quand on n’a pas de besoin, qu'on n’aspire pas au bien
d’autrui, qu'on est riche de Dieu?

Cette inversion des signes se traduit par une invitation a dépasser la honte,
qu'il s'agisse du dogme ou des pratiques pénitentielles, mais aussi des genres
de vie érigés en modeles, qui sont eux aussi susceptibles d’une double lecture,
paienne et chrétienne. Aux premiers temps du christianisme, le martyre est

69. De carne Christi 5, 3-4; trad. J.-P. Mahé. Le De carne Christi 5, 3-4 a été étudié dans cette
perspective par V. Décarie, «Le paradoxe de Tertullien», en particulier p. 28-30; J.-C. Fredouille,
Tertullien et la conversion de la culture antique, p. 331-337. Cf. aussi V. Burrus, Saving Shame : Martyrs,
Saints, and Other Abject Subjects, p. 52-57.

70. Octauius 8.

71. Octauius 36, 3-4.

115



Laetitia Ciccolini

ainsi considéré comme une voie privilégiée vers le salut’>. La mort des martyrs
est pergue comme ignominieuse par les spectateurs paiens, tandis qu’elle est
glorieuse aux yeux des chrétiens, qui y voient 'imitation du Christ 7. La persé-
cution apporte aussi son lot d’apostats. Le chrétien qui fléchit est alors présenté
comme un chrétien incapable de dépasser la honte. De maniere significative,
Cyprien lui oppose 'affirmation de Mc 8, 38 (Lc¢ 9, 26) :

Christus in praeceptis suis dicit : « Qui confusus me fuerit, confunder eum Filius hominis», et

christianum se putat qui christianus esse aut confunditur aut ueretur ? Quomodo potest esse cum
Christo qui ad Christum pertinere aut erubescit aut metuit’?

Le Christ, dans ses préceptes, dit : «Si quelqu’'un rougit de moi, le Fils de 'homme rougira
de lui», et il pense étre chrétien celui qui rougit ou a peur d’étre chrétien? Comment peut-il
étre avec le Christ celui qui a honte ou redoute d’appartenir au Christ?

Par la suite, avec 'amélioration du sort fait aux chrétiens, le martyre sanglant
ne sera plus d’actualité et les pratiques ascétiques, qui valorisent '’humiliation et
I’abaissement du corps, seront vues comme un moyen de salut, tout en suscitant
parfois étonnement et réserves en raison de leur caractere excessif . Lindignité
de ces genres de vie est pleinement acceptée car ils conferent la sainteté.

Dans leur présentation et leur apologie du christianisme, les auteurs insistent
sur le fait que le christianisme se construit contre les représentations traditionnelles.
La polémique contre les paiens, mais aussi contre les juifs et les hérétiques,
conduit les auteurs chrétiens & mettre au coeur de leur discours le caractére
scandaleux de I'Incarnation et de la passion du Christ. Le retournement des
valeurs qu'enseigne la passion du Christ, ol I'abaissement fonde le salut, est
aussi au centre des pratiques disciplinaires et des genres de vies défendus par
ces auteurs.

Conclusion

Sentiment éprouvé par celui qui prend conscience d’une faute, la honte
est étroitement liée & la représentation qu’il se fait de sa dignité. Létude de
ce sentiment, a une époque ou tente de s'imposer une religion qui fait de la
conduite morale de ses adeptes la raison de sa supériorité et qui lui accorde
une valeur apologétique, revét un intérét particulier. Si elle ne fait pas 'objet

72. Lexégese de la parabole du semeur associe couramment a chaque récompense un genre de vie :
le martyre est crédité de la plus haute. Cf. Cyprien, De habitu uirginum 21; Ep. 76, 6, 2, mais aussi
lauteur de 'homélie De centesima, sexagesima, tricesima (111° siécle).

73. Pour Tertullien, Apol. 21, 3, les chrétiens sont fiers d’étre condamnés pour le Christ. Avec la
peur de la douleur, la honte peut conduire a fuir le martyre, cf. Scorpiace 5, 6. V. Burrus, Saving
Shame : Martyrs, Saints, and Other Abject Subjects, p. 19-32, analyse dans cette perspective les exemples
d’Ignace d’Antioche, de Polycarpe, de Blandine et de Perpétue.

74. De lapsis 28. Pour Tertullien aussi, Scorpiace 9, 13, 'apostasie nait de la honte.

75. La pratique ascétique est étudiée par V. Burrus, Saving Shame : Martyrs, Saints, and Other
Abjecr Subjecss, p. 81-109.

116



Honte et conversion chez Tertullien et Cyprien

d’un discours spécifique, la honte apparait comme une notion récurrente dans
le discours chrétien, dominé alors par 'apologétique et les traités de discipline.
Au-dela du réle que lui attribuent les auteurs chrétiens dans la vie morale, les
considérations sur la honte permettent de saisir comment est regue la nouvelle
religion et surtout ce qui en fait, aux yeux de ses défenseurs, 'originalité.

Les considérations sur la honte chez les auteurs chrétiens laissent entrevoir
aussi bien la psychologie du converti (incompréhension de certains points
du dogme, réticences envers des pratiques jugées dégradantes), que celle des
opposants au christianisme (la honte quéprouve le pére de Perpétue). En
dépit de sa place comme expression du sentiment de contrition religieuse, la
honte risque de perdre tout effet salutaire lorsqu’elle repose sur une mauvaise
estimation de ce qui est utile au chrétien ou sur une appréciation inexacte de
ce qui fait sa dignité. Elle ne peut servir de ressort pour la vie morale que dans
un esprit « converti», qui a pris en compte le renversement des valeurs que veut
incarner le christianisme.

Si, dans le cadre de la polémique, les auteurs chrétiens stigmatisent comme
honteuse la conduite de leurs adversaires paiens et chrétiens — retournant parfois
des accusations analogues —, ils semploient surtout 8 montrer comment, dans le
cadre d’une opposition entre la sagesse de Dieu et celle du monde, ce qui peut
sembler indigne est la condition du salut. Cette inversion des valeurs, qui invite
le chrétien a dépasser le sentiment de honte, est au coeur des aspects essentiels
de la foi et des genres de vie érigés par les chrétiens en modeles de sainteté.

117






DE LA HONTE CLASSIQUE
A LA HONTE CHRETIENNE:?

Quelques réflexions d’apres ’ceuvre d’Isidore de Séville

Jacques ELrasst!

Si, pour étudier la notion de honte, j’ai spontanément pensé a partir de ['ceuvre
d’Isidore de Séville, ce n'est pas seulement parce que je connais relativement bien
cet auteur, mais cest aussi parce qu'il offre souvent de nombreuses clés permettant
la compréhension d’un concept. En effet, Isidore ne se contente pas d’utiliser
des mots, il réfléchit aussi sur les mots qu'il emploie : une grande partie de son
ceuvre releve du métadiscours. Et ce métadiscours est de surcroit de deux types,
a la fois linguistique et théologique : I'évéque de Séville a laissé plusieurs ouvrages
grammaticaux, comme le premier livre des Differentiae et les Etymologiae, et
des ceuvres de contenu plus théologique et spirituel, comme le second livre des
Differentiae, les Sententiae et les Synonyma. En outre, il est 'héritier d’une double
tradition, a la fois classique et chrétienne, et chez lui, ce double héritage apparait
peut-étre de maniere plus visible que chez d’autres, parce que sa méthode, qui
est souvent fondée sur la compilation, permet de mieux repérer ses sources, et
parce que son rapport a la tradition classique paienne est exempt des complexes
qui caractérisaient Jérome ou Augustin par exemple. Cela vient probablement
du fait qu'il a vécu au vir° siecle, a une époque ou le paganisme était déja mort
comme religion : on pouvait donc en parler en termes culturels et non plus
cultuels. Enfin, Isidore a été abondamment lu et cité au Moyen Age. Etudier la
représentation de certains concepts chez cet auteur permet donc aussi de mieux
comprendre la représentation de ces concepts au Moyen Age?.

Une premicre enquéte sur la honte dans I'ceuvre d’Isidore peut paraitre
décevante : on ne trouve pas de définition du mot dans les Etymologiae, ni de
chapitre De pudore ou De uerecundia dans les Sententiae. Néanmoins, plusieurs

1. Maitre de conférences en langue et littérature latines a I'université Paul-Verlaine de Metz.

2. Cet article s'inscrit d’ailleurs dans le cadre du projet de recherche Hispania como intermediaria
entre distintas culturas durante la Edad Media, dirigé par C. Codofier (université de Salamanque) et
financé par le ministere de 'Education espagnol (projet HUM2006-05744/FILO).

119



Jacques Elfassi

passages de son ceuvre éclairent la fagon dont il concevait cette notion. Parmi
ces passages, le plus significatif, ne serait-ce que par la proximité en quelques
lignes des termes pudor, uerecundia et erubescere, se trouve dans le chapitre 11,
23 des Synonyma :
Esto igitur paruus in oculis tuis, ut sis magnus in oculis Dei. Tanto enim eris ante Deum
pretiosior, quanto fueris ante oculos tuos dispectior. Porta quoque semper nerecundiam in unltu

de recordatione delicti, porta pudorem in facie de memoria commissi peccati. Peccati pudore
oculos tuos adtollere erubesce.

Sois donc petit a tes yeux, pour étre grand aux yeux de Dieu. Car tu seras devant Dieu d’autant
plus précieux que tu auras été A tes propres yeux plus méprisable. Porte aussi toujours la
confusion sur ton visage au souvenir de ta faute, porte la honte sur ta face en te remémorant
le péché commis. Par honte du péché rougis de lever les yeux.

Les sentences consacrées a la honte sont ici incluses dans un développement
sur humilité : la honte apparait comme une composante de cette vertu. Avoir
conscience de la faute qu'on a commise, et en ressentir de la honte, est une
marque d’humilité. Or ’humilité est une grande vertu, et donc la honte est
d’une certaine fagon mise en valeur pour cette raison. Elle est méme prescrite
a limpératif (porta uerecundiam, porta pudorem, erubesce). Ce lien entre honte
et humilité est du reste conservé dans les floriléges médiévaux qui reprennent
ce passage d’Isidore, par exemple le Liber scintillarum de Defensor (4, 44)°, le
Liber de qualitate caclestis patriae d Emmo (chapitre 33; PL 118, 905 B) 4, le
Liber de modo bene uinend; attribué a Bernard de Clairvaux (XXVII, 83; PL 184,
1250 D)°, ou I'Exhortatio ad contemptum temporalium attribuée a Anselme de
Cantorbéry (PL 158, 680 D-681 A)°. En effet, aussi bien Defensor qu Emmo
inserent cet extrait dans un chapitre consacré a 'humilité : le chapitre 4 de
Defensor est intitulé De humilitate (« Chumilité»), et le chapitre 33 ' Emmo
De laude humilitatis (« Léloge de 'humilité»). L Exhortatio attribuée 2 Anselme
n'est pas découpée en chapitres, mais elle recopie 'ensemble du passage d’Isidore
avec la méme insistance sur 'humilité. En revanche, le chapitre xxvir du Liber
de modo bene uinendi sappelle De confessione peccatorum et paenitentia, «la
confession des péchés et la pénitence».

De fait, la honte du péché doit amener au repentir et a la pénitence. Apres
avoir exhorté i la honte, Isidore continue ainsi :

3. Lauteur, Defensor, est généralement considéré comme un moine de Ligugé, mais cette hypothése
est incertaine : voir notamment E. Lifshitz, « Demonstrating Gun(t)za», p. 85-96.

4. On ne sait rien sur Emmo. Le Liber de qualitate caelestis patriae, florilege moral, est dédié  un
certain « Guillaume» : si, comme le pense A. Wilmart, « Lettres de 'époque carolingienne», p. 236-
238, le dédicataire est Guillaume de Gellone, l'ouvrage fut nécessairement composé entre 804 et 812.
5. Sur ce texte, voir A. Mc Govern-Mouron, «Listen to me, daughter», et J. Elfassi, «La réception
de l'envie dans la pensée médiévale», p. 49, note 45 (qui émet 'hypothése que le texte est d’origine
espagnole).

6. Sur ce texte, voir R. Bultot, «Les Synonyma d’Isidore de Séville», et J. Elfassi, «La réception de
I'envie dans la pensée médiévale», p. 49, note 41 (qui suggere, 2 titre d’hypothése, que le texte
pourrait étre d’origine frangaise et plus précisément cartusienne).

120



De la honte classique & la honte chrétienne ?

Sit conpunctio in corde, sit lamentum in pectore, ad lacrimas semper esto paratus [...]. Tanto sis
promptus ad lamenta, quanto fuisti pronus ad culpam; qualis tibi fuit ad peccandum intentio,
talis sit ad paenitendum deuotio’.

Qu’il y ait de la componction dans ton ceeur, qu’il y ait une lamentation dans ta poitrine,
sois toujours prét aux larmes [...]. Sois d’autant plus enclin aux lamentations que tu as été
plus enclin 4 la faute; telle fut ton application au péché, telle doit étre ton application i la
pénitence.

Ce lien entre honte et pénitence a une conséquence majeure : cest que la
honte incite & devenir plus vertueux, elle oblige a une véritable conversion
personnelle. Certes, Isidore n’écrit nulle part explicitement que la honte améne
a corriger sa vie. Mais il établit un lien entre pénitence et progres moral, par
exemple dans ce passage des Synonyma :

Nibhil prosunt lamenta, si replicantur peccata [...]. Esto in paenitentia fortiter confirmatus.
Vitam bonam quam coepisti tenere non deseras, propositum bonae uitae conserua iam iungiter®.

Les lamentations ne sont d’aucune utilité, si les péchés sont reproduits [...]. Avec force sois
ferme dans la pénitence. Ne renonce pas  la vie honnéte que tu as commencé de mener,
désormais conserve continuellement ton projet de vie honnéte.

I est facile d’en déduire le syllogisme suivant : la honte du péché implique
la pénitence et les larmes, d’autre part la pénitence et les larmes impliquent une
conversion personnelle, donc, logiquement, la honte implique une conversion
personnelle.

La honte a donc un statut particulier : sans doute n’est-ce pas une vertu,
car elle suppose commise 'action honteuse — ce n'est qu’apres coup que le
pécheur regrette ce péché. Mais parce quelle est une preuve d’humilité, parce
quelle conduit a un progres moral, elle fait 'objet d’'un jugement positif. Un
autre texte d’Isidore, emprunté cette fois aux Sententiae, donne d’autres raisons
encore de louer la honte :

Multi enim publice delinquentes, sine ullo pudore sua flagitia praedicant, nec ullam utuntur
sceleris uerecundiam. Quaedam enim iam iustitiae portio est iniquitatem suam homini abscondere,
et in semetipso de peccatis propriis erubescere [...]. Ex eo ipso quo quisque peccatum quod agit

abscondit, iudicii iam esse indicium, quia non erubescitur nisi de conscientiae reatu. Ergo ex hoc
ipsud quod quisque de facto suo erubescit ipse sibi iam iudex fit°.

Beaucoup d’hommes, en péchant de facon publique, préchent leurs vices sans aucune honte,
et ne font preuve d’aucune retenue dans leur crime. Il y a en effet déja une certaine part de
justice dans le fait de cacher son iniquité aux hommes, et de rougir en soi-méme de ses propres
péchés [...]. Du fait méme que quelqu'un cache ce qu'il fait, cela prouve déja qu'il se juge,
car on ne rougit que de I'accusation de la conscience. Donc, du fait méme que quelqu’un
rougit de son méfait, il devient déja lui-méme son propre juge.

7. Synonyma 11, 24. Ce passage est un de ceux ol les différences entre les deux recensions des Synonyma
sont les plus importantes (sur ce probléme de la double recension de 'ceuvre, voir J. Elfassi, « Les deux
recensions des Synonyma»). Néanmoins, comme les deux rédactions sont probablement authentiques
et que ce probléme n’a aucune incidence sur le sujet de cet article, je nen tiens pas compte ici.

8. Synonyma 1, 77-78.

9. Sententiae 11, 20, 2-3 et 5.

121



Jacques Elfassi

La honte est ici doublement louangée : a la fois comme preuve de justice
et comme contraire de I'impudence éhontée. Elle est preuve de justice, car le
simple fait d’avoir honte prouve déja qu'on se juge coupable, qu'on a conscience
d’avoir mal agi (Cest la « mauvaise conscience '’»). Et elle soppose a 'impudence
éhontée, car celle-ci prouve un attachement au vice que le pécheur honteux,
heureusement, n’a pas.

La plupart des themes que nous avons vus jusqu’a présent s’entremélent
dans ce passage des Sententiae, consacré i la componction :

Conpunctio cordis est humilitas mentis cum lacrimis, exoriens de recordatione peccati et timore
iudicii [...]. Quisque peccatorum memoria conpungitur ad lamenta, tunc Dei se sciat uisitari

praesentia, quando id quod se admisisse recolit interius erubescit, suoque iudicio paenitendo
iam punit'.

La componction du coeur est 'humilité de esprit accompagnée de larmes, née du souvenir
du péché et de la crainte du Jugement [....]. Tous ceux qui, lorsqu’ils se souviennent de leurs
péchés, éprouvent de la componction jusqu'a se lamenter, quils sachent qu’alors ils sont
visités par la présence de Dieu, puisqu'ils rougissent intérieurement de ce qu'ils se rappellent
avoir commis, et qu'en faisant pénitence ils se punissent déja par leur propre jugement.

Ce texte est tres proche de celui des Synonyma (11, 23) par lequel cet exposé a
été commencé, y compris dans le détail de la formulation : de recordatione peccati
dans les Sententiae rappelle de memoria commissi peccati dans les Synonyma. On
y trouve la combinaison des mémes thémes : la honte (erubesciz), 'humilicé
(humilitas mentis), la componction (conpunctio, conpungitur), les larmes (lacrimis)
et les lamentations (lamenta), la pénitence (paenitendo). On y décele aussi le
théme de la justice que nous avons vu dans le chapitre II, 20 des Sententiae :
le pécheur honteux se punit « par son propre jugement» (suo iudicio). Enfin,
ce passage confirme la haute idée qu'Isidore se fait de la honte : I'évéque y dit
méme que celui qui a honte est «visité par la présence de Dieu».

La définition de la componction par Isidore associe, d’'une maniére qui peut
paraitre curieuse pour un lecteur du xxi¢ siécle, la honte et la crainte du Jugement
(timore iudicii). Comme Isidore I'écrit dans le méme chapitre des Senzentiae :

Quattuor esse qualitates affectionum quibus mens iusti taedio salubri conpungitur, hoc est memoria

praeteritorum facinorum, recordatio futurarum poenarum, consideratio peregrinationis suae in
uius uitae longinquitate, desiderium supernae patriae .
h tae long tate, desid triae'?

I y a quatre types de sentiments par lesquels I'esprit du juste, avec une tristesse salutaire,
est amené 2 la componction : la mémoire des méfaits passés, le souvenir des chatiments a
venir, la considération de son exil tout au long de sa vie ici-bas, le désir de la patrie céleste.

Certes, la componction et la honte sont deux concepts différents; la honte
que I'on éprouve au souvenir de ses péchés passés n'est qu'une des composantes
de la componction. En outre, il n'y a pas de lien de cause 2 effet entre crainte

10. Lexpression mala conscientia est d’ailleurs employée par Isidore (Syn. 11, 36 et 61).
11. Sententiae 11, 12, 1 et 5.
12. Sententiae 11, 12, 4.

122



De la honte classique & la honte chrétienne ?

du Jugement et honte : ce n'est pas la crainte du Jugement qui provoque la
honte, elle ne fait que 'accompagner. La coordination de recordatione peccati
et timore iudicii (Sent. 11, 12, 1) n’en est pas moins remarquable, et on trouve
la méme association dans le passage, déja plusieurs fois cité, des Synonyma
(I, 23-24), ot Isidore passe insensiblement de la honte 4 la pénitence et de la
pénitence a la peur de l'enfer. Le pécheur qui prend conscience de son péché
est d’autant plus enclin a la pénitence qu’il espére en la miséricorde divine et
qu’il craint le jugement divin :

Sic te spes indulgentiae erigat, ut metus gehennae semper adfligat".

Que l'espérance du pardon te rende courage autant que la peur de la géhenne ne cesse de

taffliger.

De fait, puisque le péché est la transgression de la loi de Dieu, le sentiment
de culpabilité qu’éprouve celui qui a péché est un sentiment de culpabilité a
Iégard de Dieu. Celui qui a honte est & lui-méme son propre juge, certes, mais il
se juge en sachant que Dieu est le Juge supréme : celui qui se juge coupable juge
que Dieu le juge coupable. Quand Isidore exhorte a la honte (Cest 2 nouveau
Pextrait de Syn. I, 23 qui est cité), cest juste aprés avoir évoqué le regard de
Dieu : in oculis Dei («aux yeux de Dieu»), ante Deum («devant Dieu»). Celui
qui a honte se sent petit, non pas par rapport a ses semblables, mais par rapport
A Dieu. J.-F. Thomas, dans son livre consacré i la honte !4, définit ainsi le
«sentiment de honte » désigné par pudor et uerecundia : «sentiment de retenue
ou la conscience critique du sujet 'amene a savoir [et peut 'amener 2 mesurer
pleinement] qu’il ne mérite pas sa propre estime ni celle de la collectivité, [ce
qui peut entrainer a réorienter sa conduite] conformément aux principes
fondamentaux de la morale sociale» (le trait sémantique [et peut 'amener a
mesurer pleinement] est spécifique & uerecundia, et [ce qui peut entrainer a
réorienter sa conduite] spécifique a pudor). Par rapport a cette définition, il est
possible de dégager au moins une spécificité du christianisme : 1a ot ].-F. Thomas
dit «la conscience critique du sujet 'améne a savoir qu’il ne mérite pas sa
propre estime ni celle de la collectivité», il semble que, dans une perspective
chrétienne, on pourrait ajouter «la conscience critique du sujet 'ameéne 4 savoir
qu’il ne mérite pas sa propre estime, ni celle de la collectivité, ni celle de Dieu».
La honte s'accompagne donc d’une attente du jugement divin : le pardon

ou le chatiment. Elle n’est certes pas provoquée par 'espoir de la miséricorde
divine ou la peur de la damnation éternelle, mais le sentiment de culpabilité
éprouvé par le pécheur honteux est renforcé par la conscience qu’il a que sa
faute est aussi jugée par Dieu et que de ce jugement dépend son salut ou sa
damnation éternels.

13. Synonyma 11, 25.
14. ].-F. Thomas, Déshonneur et honte en latin : étude sémantique, p. 429.

123



Jacques Elfassi

Pour résumer de maniére schématique ce qui vient d’étre dit, il est donc
possible d’isoler cinq traits remarquables qui caractérisent la honte telle que
la décrit Isidore :

(1) La honte suppose le jugement de Dieu.

(2) La honte est une preuve d’humilité.

(3) La honte amene 2 la pénitence, et donc a la conversion personnelle.

(4) La honte soppose a 'impudence éhontée.

(5) La honte implique un jugement sur soi et le sentiment de culpabilité.

Ces cinq aspects permettent-ils d’esquisser ce qui pourrait étre une conception
spécifiquement chrétienne de la honte, qui se distinguerait d’'une conception
classique? Il apparait en effet que les deux premiers éléments (le jugement de
Dieu et I'éloge de 'humilité) sont proprement chrétiens. Mais qu’en est-il
des trois autres? Laffirmation (3) ne parait chrétienne que parce qu'on utilise
les termes, trés connotés, de « pénitence» et de «conversion». Lidée que la
honte amene a la paenitentia, au repentir, est en fait largement présente dans
’Antiquité classique . L'idée (4) que la honte soppose a 'impudence éhontée
ne semble pas non plus vraiment chrétienne. Dans le De signis par exemple,
Cicéron ne reproche pas seulement a Verreés de mal se comporter, mais de mal
se comporter « publiquement» (palam'®). Reste le point (5) : la honte suppose
un jugement sur soi. Est-ce une idée chrétienne ou du moins tardo-antique?
Je me suis posé la question en grande partie a cause de cette affirmation de
E Dupont ! : «La citoyenneté implique chez le Romain une structure psycho-
logique qui suppose que '’homme n’est pas son propre juge. De fait '’homme
romain est incapable de se connaitre par soi-méme, il a besoin du regard des
autres. Rome ignore l'intériorité et 'examen de conscience. Chomme romain
nest qu'extériorité. Il n’a d’autre miroir que ses semblables pour se voir dans
son honneur... ou son indignité. »

En fait, il faut nuancer deux points de vue qu'il serait facile d’opposer de
maniére caricaturale : 2 la fois I'affirmation de F. Dupont selon laquelle « Rome
ignore l'intériorité et 'examen de conscience», et I'idée inverse selon laquelle
le point de vue chrétien ne serait quintériorité. La honte suppose I'intériori-
sation par un individu des reproches qu'on lui fait : autrement dit, E. Dupont
a raison de dire que le regard extérieur est premier. Ce qui vient en premier,
ce sont effectivement les reproches que I'on fait ou que 'on est susceptible de
faire 2 quelqu'un. Il n'en reste pas moins que ces reproches peuvent parfois
étre intériorisés, et cest précisément ce qui définit la honte '®. En sens inverse,
le christianisme tardo-antique et médiéval est trés éloigné de la conception

15. 1l est inutile de s'étendre ici sur ce point, car il suffit de renvoyer & J.-F. Thomas, Déshonneur et
honte en latin : étude sémantique, p. 364.

16. Cicéron, 2 Ver. 1V, 49, 50, 53, 54, 85.
17. E Dupont, Le Citoyen romain sous la République, p. 23.
18. Voir 4 nouveau J.-E Thomas, Déshonneur et honte en latin : étude sémantique, p. 360.

124



De la honte classique & la honte chrétienne ?

«romantique» de I'individu seul face 4 Dieu avec sa conscience, et a qui le
jugement de la société serait indifférent. La morale d’Isidore est avant tout
une morale sociale, ne serait-ce que parce que lui-méme est évéque et que C’est
un pasteur. Il est parfaitement conscient de I'importance de I'apparence que
I'on donne, et il ne la récuse pas, bien au contraire. Dans le chapitre 11, 23 des
Synonyma, si souvent cité dans cet article, Isidore incite le pécheur a «porter
la honte» sur son visage : il faut que la honte se voie. Il précise par la suite :
«la face vers la terre... le visage abattu, la figure triste» (deposita facie... abiecro
uultu, maesto ore). Et ce n'est pas seulement le visage et I'allure qui doivent
témoigner du repentir, mais méme le vétement : il faut porter un «habit de
deuil» (lugubri ueste). S’il fallait prouver I'importance qu’lsidore accorde a
Papparence extérieure, il suffirait de citer cet autre passage des Synonyma :

Qualis haberi uis, ralis esto. Professionem tuam et habitu et incessu demonstra. Sit in gressu tuo
simplicitas, in motu puritas, in gestu grauitas, in incessu honestas".

Sois tel que tu veux qu'on te prenne. Montre ta condition a la fois par ton comportement et
ta démarche. Qu'il y ait dans ton allure de la simplicité, dans ton mouvement de la pureté,
dans ton geste de la gravité, dans ta démarche de honnéteté.

Voila un texte typiquement «vieux-romain », que n’aurait pas renié Cicéron.
Et il est significatif que ces prescriptions sur 'apparence extérieure aient été
reprises dans la Vie de saint Eloi composée (peut-étre) par Ouen de Rouen au
vir siécle et dans la Vie de saint Etienne de Muret complétée par Gérard Ithier 3
la fin du xre siecle° : I'idéal antique de la grauitas s'est maintenu au Moyen Age.

En fait, les « principes fondamentaux de la morale sociale», comme dit
J.-E Thomas dans sa définition (déja citée) de la honte, ne sont guére différents
dans ' Antiquité tardive et le haut Moyen Age de ce qu'ils étaient dans ' Antiquité
classique. Par exemple, lorsque Isidore, dans sa Chronique (c. 309), parle du
«déshonneur» (dedecus) de Valérien apres qu'il eut été fait prisonnier par les
Perses, cet emploi de dedecus est le méme que celui que J.-F. Thomas a repéré
dans de nombreux textes de 'époque classique®'; on y décele la méme idée
que l'indignité est la conséquence d’une déchéance sociale. Semblablement,
quand Isidore, dans I Historia Gothorum (c. 37), évoque le «grand déshonneur»
(multum dedecus) de Gésalic, cet opprobre est dii 2 une «fuite honteuse» (fugae
ignominia) lors d’une opération militaire; 1a encore, 'emploi de dedecus par
Isidore a des paralleles étroits chez les historiens classiques?. Si la perception
du déshonneur (dedecus) par la société est de méme nature dans I'Antiquité

19. Synonyma 11, 43.

20. Sur ces deux Vies et leurs emprunts aux Synonyma, voir J. Elfassi, « Trois aspects inattendus de
la postérité des Synonyma d’Isidore de Séville», p. 127-128. Sur la Vie de saint Eloi et sur la question
de son authenticité, voir aussi, maintenant, E Dolbeau, « Vie et Miracles de sainte Aure», p. 20-21,
et surtout C. M. M. Bayer, « Viza Eligii».

21. J.-E Thomas, Déshonneur et honte en latin : étude sémantique, p. 26-30.

22. Voir ].-E Thomas, Déshonneur et honte en latin : étude sémantique, p. 37.

125



Jacques Elfassi

tardive que dans I’Antiquité classique, il en est logiquement de méme pour la
perception par chaque individu de son propre déshonneur, sa honte (pudor
ou wuerecundia).

La notion de honte suppose un certain degré d’intériorisation et de conscience
de cette intériorisation. Le degré d’individualisation, si tant est que ce degré
puisse étre mesuré, ne semble guere plus élevé dans I’ Antiquité tardive que dans
I’Antiquité classique : la société tardo-antique reste une société de 'extério-
rité. Certes, le christianisme ajoute au jugement social une autre instance de
jugement, qui est celle de Dieu : au jugement de la société que I'on intériorise
sajoute le jugement divin que I'on redoute. Mais le jugement divin étant de
toute fagon impénétrable & '’homme, on ne peut sempécher de le concevoir
selon les criteres de la société ol I'on vit, et les principes de la morale sociale
ne semblent guere différents sous ’Antiquité tardive de ce qu'ils étaient dans
I’Antiquité classique.

126



BIBLIOGRAPHIE

Sources primaires

Les textes anciens sont cités dans I'édition de la collection des Universités de France,
a exception des ouvrages indiqués ci-dessous.

CELSE, De medicina, texte établi et traduit par W. G. Spencer, Cambridge (Mass.),
Harvard University Press, 1938.

FEstus, De uerborum significatu quae supersunt, cum Pauli Epitome, texte établi
par W. M. Lindsay, Teubner, 1913.

FroNTON, Correspondance, texte traduit par Ph. Fleury avec la collaboration de
S. Demougin, Paris, Les Belles Lettres, « Fragments», 2003.

HisTOIRE AUGUSTE, Les Empereurs romains des It et 11 siécles, texte traduit par
A. Chastagnol, Paris, Robert Laffont, 1994.

La Bible d’Alexandrie. La Genése, sous la direction de M. Harl, Paris, Editions du
Cerf, 1986.

La Préface du De medicina de Celse, texte, traduction et commentaire par Ph. Mudry,
Rome, Institut suisse, 1982.

Le Premier livre Ad nationes de Tertullien, texte établi et traduit par A. Schneider,
Rome, Institut suisse, 1968.

Octavia. Attributed to Seneca, texte établi par A. J. Boyle, Oxford, Oxford University
Press, 2008.

TERTULLIEN, La Pudicité, introduction, commentaires et index par C. Micaelli,
texte critique et traduction par C. Munier, Paris, Editions du Cerf, 1993.

TERTULLIEN, Exhortation & la chasteté, introduction, texte critique et commentaire
par C. Moreschini, traduction par J.-C. Fredouille, Paris, Editions du Cerf, 1985.

Orientations bibliographiques générales

AgosTINo, Vittorio d’, «I concetti di pudore e pudicizia negli scrittori antichi»,
Rivista di studi classici, 17, 1969, p. 320-329.

127



Bibliographie

ARMSTRONG, Richard Hamilton, Shame and Negativity : Critical Prolegomena ro
the Study of the Ugly in Antiquity, dissertation, Yale University, 1993.

Barron, Carlin A., Roman Honor : the Fire in the Bones, Berkeley, University of
California Press, 2001.

BETTINI, Maurizio, « La uerecundia di Alemena : Plauto Amphitruo 903 », in Studi
latini in ricordo di Rita Cappelletto, Urbino, Quattro Venti, 1996, p. 1-12.

Currig, H. M., «Dido. Pietas and pudor», Classical Bulletin, 51, 1975, p. 37-309.

Dovr, Siegmar, « Verecundia in Institutio oratoria 12, 5, 1-4 : wie Quintilian Cicero,
De oratore 1, 119-122 und Seneca, Epistulae morales 11 rezipiert», Gottinger
Forum fiir Altertumswissenschaft, 11, 2008, p. 241-247.

Epwarps, Catherine, « Unspeakable professions : public performance and prostitution
in Ancient Rome», in J. P. Hallett et M. B. Skinner (éd.), Roman Sexualities,
Princeton, Princeton University Press, 1997, p. 66-95.

ENGELEN, Eva-Maria, « Eine kurze Geschichte von “Zorn” und “Scham” », Archiv

fiir Begriffsgeschichte, 50, 2008, p. 41-73.

Forssman, Bernhard, «Ignominia», Zeitschrift fiir Vergleichende Sprachforschung,
81, 1967, p. 72-103.

GaLLg Cejupo, Rafael J., «Expresién y desarrollo de los “signa pudoris” en la
literatura tardia de tema amatorio», in J. F. G. Castro et A. Ezquerra (éd.),
Actas del XI congreso espariol de estudios cldsicos (Santiago de Compostela, del 15
al 20 de septiembre de 2003), Madrid, Sociedad Espanola de Estudios Clasicos,
2005, p. 285-292.

GERARD, Albert S., 7he Phaedra Syndrome : of Shame and Guilt in Drama, Amsterdam-
Atlanta, Rodopi, 1993.

GREENIDGE, Abel H. J., Infamia. Its Place in Roman Public and Private Law,
Oxford, Clarendon Press, 1894.

Horkins, Keith, « From shamelesness to guilt. The Roman moral revolution »,
Proceedings of the Classical Association, 81, 1984, p. 23-24.

KasERr, Max, « Infamia und ignominia in den rémischen Rechtsquellen », Zeizschrift
der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte. Romanistische Abteilung, 73, 1956,
p. 220-278.

LamaccHIA, R., «Aspetti di civilta diverse in alcune espressioni idiomatiche
tradizionali», Rivista di cultura classica e medioevale, 20, 1978, p. 957-986.
La PENNA, A., « Rubor e inpudentia da Pompeo a Domiziano (nota a Tacito, Agr.
45, 2)», Maia, 27, 1975, p- 117-119.

LeNTANO, Mario, « Patris pudor / matris pietas. Aspetti terminologici e valenze
antropologiche del rapporto generazionale in Terenzio », Aufidus, 15, 1991,
p. 15-40.

NEewBoLD, Ron E, «Sensitivity to shame in Greek and Roman epic, with particular
reference to Claudian and Nonnus», Ramus, 14, 1985, p. 30-45.

128



Bibliographie

—, «Rulers and shame : the case of Tiberius Caesar and the Senate », Ancient
History, 28, 1998, p. 27-37.

Péray, Elemér, « Der Schutz der Ehre und des guten Rufes im romischen Recht,
Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte. Romanistische Abteilung,
1006, 1989, p. 502-534.

PommERray, Léon, Etudes sur linfamie en droit romain, Paris, Sirey, 1937.

Raina, Giampiera, «Rossore e pallore sul volto dei personaggi tragici senecani»,

Paideia, 52, 1997, p. 275-292.

Reexkmans, Tony, « Pudor in Ovidius' Ars amatoria», in Zetesis. Album amicorum

aangeboden aan E. de Strycker, Anvers, De nederl. Boekhandel, 1973, p. 373-395.
Rizzo, Roberta, « Virgineus rubor», Pan, 14, 1995, p. 213-235.

TaowMas, Jean-Frangois, « Pudicitia, impudicitia, impudentia dans leurs relations
avec pudor : étude sémantique», Revue des études latines, 5, 2005, p. 53-73.

—, «Pudor et uerecundia : deux formes de la conscience morale?», Euphrosyne,

34, 2006, p. 365-368.

WAaLLACE-HADRILL, Andrew, « Public honour and private shame : the urban texture
of Pompeii», in T. J. Cornell et K. Lomas, (éd.), Urban Society in Roman Italy,
New York, Routledge, 1995, p. 39-62.

WiLLiams, Bernard, Shame and Necessity, Berkeley, University of California Press, 1993.

Wrosoxk, Antonie, « Nibil nisi pudorem. Uber die Rolle der Scham in der rémischen
Rechtskultur», in /d., Res humanae-res divinae. Kleine Schriften, Heidelberg,
C. Winter, 1990, p. 84-100.

Etudes critiques

Apawms, James Noel, 7he Latin Sexual Vocabulary, Baltimore, The John Hopkins
University Press, 1982.

ANDRE, Jacques, Le Vocabulaire latin de l'anatomie, Paris, Les Belles Lettres, 1991.

ARrBoOIs DE JUBAINVILLE HENRY D’, «La procédure du jetine en Irlande», Revue

celtique, 7, 18806, p. 245-240.

Arias BoNET José A., «Prueba testifical y obvagulatio en el antico diritto romano »,
Studi in onore di Pietro di Francisci, |, Milan, Giuffre, 1956, p. 283-301.

Auvray-Assavas, Clara, « Les “installations” grecques dans les dialogues de Cicéron »,
in E Dupont et E. Valette (éd.), Fagons de parler grec & Rome, Paris, Belin, 2005,
p. 211-228.

BALANDIER, Georges, Le Pouvoir sur scénes [1980], Paris, Balland, 1992.

Baver, Clemens M. M., « Vita Eligii», in Reallexikon der Germanischen Altertumskunde,
Berlin, Walter de Gruyter, t. 35, 2007, p. 461-524.

BavroN, Christian et M1GNoOT, Xavier, Sémantique du langage, Paris, Nathan, 1995.

129



Bibliographie

Bartsch, Shadi, 7he Mirror of the Self. Sexuality, Self-Knowledge, and the Gaze in
the Early Roman Empire, Chicago, University of Chicago Press, 2006.

BeacHawm, Richard C., Spectacle Entertainments of Early Imperial Rome, New Haven,
Yale University Press, 1999.

Benoist, Stéphane, La Féte & Rome au premier siécle de ['Empire. Recherches sur lunivers
festif sous les régnes d’Auguste et des Julio-Claudiens, Bruxelles, Latomus, 1999.

—, «Le prince, la cité et les événements : 'année 68-69 2 Rome», Historia, 50-3,

2001, p. 279-311.

—, «Imperator scaenicus, citharoedus princeps. Théatre et politique 2 Rome, ou
le “métier” d’empereur selon Néron», in P. Defosse (éd.), Hommages a Carl
Deroux III — Histoire et épigraphie, Droit, Bruxelles, Latomus, 2003, p. 50-66.

—, «Réflexions contemporaines sur le principat d’Auguste & Constantin », LAntiquité
classique, 72, 2003, p. 275-289.

—, Rome, le prince et la Cité. Pouvoir impérial et cérémonies publiques (1" siécle
av.-début du 1v* siécle apr. J.-C.), Paris, Presses universitaires de France, 2005.

—, «Les rapports sociaux dans 'ccuvre de Sénéque : 'homme dans la cité», in
M. Molin (dir.), Les Régulations sociales dans I'Antiquité, actes du colloque d’Angers
(23-24 mai 2003), Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2006, p. 55-70.

—, «Marc Aurele, un prince philosophe face a la guerre», in Ph. Martin et S. Simiz
(dir.), LEmpreinte de la guerre. De la Gréce classique a la Tchétchénie, Paris,
Lavauzelle, 2006, p. 277-285.

—, « Vitae Caesarum et histoire impériale : Rome au miroir de ses princes », Antiquité
classique, 76, 2007, p. 205-220.

—, «Lidentité du prince face a la crise : construction d’un discours et usage de la
memoria», in O. Hekster, G. de Kleijn et D. Slootjes (éd.), Crises and the Roman
Empire. Proceedings of the Seventh Workshop of the International Network Impact
of Empire (Nijmegen, 20-24 juin, 2006), Leyde-Boston, Brill, 2007, p. 261-273.

—, «Conclusion. Les usages de la memoria 2 Rome, de la Respublica 3 'Empire
chrétien», in S. Benoist (éd.), Mémoire et histoire. Les procédures de condamnation
dans Antiquité romaine, Metz, Publications du Centre régional universitaire
lorrain d’histoire, 2007, p. 307-315.

—, «Introduction. Images, discours et mémoire» et « Le pouvoir et ses représentations,
enjeu de la mémoire. Rapport introductif», in S. Benoist, A. Daguet-Gagey
(éd.), Un discours en images de la condamnation de mémoire, Metz, Publications
du Centre régional universitaire lorrain d’histoire, 2008, p. 11-22 et p. 25-42.

—, «Lusage de la memoria des Sévéres a Constantin : notes d’épigraphie et
d’histoire», Cahiers du Centre Gustave-Glotz, XIX, 2008, p. 129-143.

—, «Fragments de mémoire : en quéte de paroles condamnées», in B. Delignon et
Y. Roman (éd.), Le Poéte irrévérencieux. Modeéles hellénistiques et réalités romaines,

Paris, Collection du CEROR, 2009, p. 49-64.

130



Bibliographie

—, «Le prince nu. Discours en images, discours en mots. Représentation,

célébration, dénonciation », in V. Huet et E. Gherchanoc (éd.), Vétements antiques.

Shabiller, se déshabiller dans les mondes anciens, a paraitre en 2012.

BenveNisTE, Emile, Problemes de linguistique générale, 11, Paris, Gallimard, 1974.

BERTIER, Janine, «Les noms des lésions corporelles d'origine interne d’apres le De medicina
de Celse (V, 28) », in G. Sabbah (éd.), Le Latin médical. La constitution d’un langage
scientifique, Saint-Etienne, Publications de I'université de Saint-Etienne, 1991.

BouriN, Renaud, « Quand Démosthéne parle latin», in F. Dupont et E. Valette
(éd.), Fagons de parler grec & Rome, Paris, Belin, 2005, p. 135-174.

BRABANDER, Kris de, Le Retour au paradis : la relation entre la sanctification de
Uhomme et Lascése sexuelle chez Tertullien, Turnhout, Brepols, 2007.

BrapLEy, Keith R., «Imperial Virtues in Suetonius’ Caesares», The Journal of Indo-

European Studies, 4, 1976, p. 245-253.
BrasieLro U., v° Incesto, Noviss. Digest. it., VIII, Turin, 1962, p. 499-500.

BrauN, René, « Honeste cadere : un topos d’hagiographie antique», Bulletin du
Centre de romanistique et de latinité tardive, 1, 1983, p. 1-12.

—, «Les paiens juges des chrétiens : un théme parénétique de Tertullien », Annales de
la faculté des lettres et sciences humaines de Nice, 50 (Hommage a Jean Granarolo),
1985, p. 407-414, repris dans Approches de Tertullien, Paris, Institut d’études
augustiniennes, 1992, p. 119-126.

BRruNT, Peter A., « Marcus Aurelius in his Meditations», Journal of Roman Studies,
64, 1974, p. 1-20.

Burror, Robert, «Les Synonyma d’Isidore de Séville, source principale de I Exhortatio
ad contemptum temporalium du Pseudo-Anselme », Revue bénédictine, 78, 1968,
p. 333-339.

Burrus, Virginia, Saving Shame : Martyrs, Saints, and Other Abject Subjects,
Philadelphie, University of Pennsylvania Press, 2008.

Cairns, Douglas L., Aidos. 7he Psychology and Ethics of Honour and Shame in
Ancient Greek Literature, Oxford, Clarendon Press, 1993.

CANTARELLA, Eva, Les Peines de mort en Gréce et & Rome, Paris, Albin Michel, 2000.

CEBE, Jean-Pierre, La Caricature et la parodie dans le monde romain antique des
origines & Juvénal, Rome, Ecole francaise de Rome, 1966.

CuamrLiN, Edward, Fronto and Antonine Rome, Cambridge (Mass.)-Londres,
Harvard University Press, 1980.

—, Nero, Cambridge (Mass.)-Londres, Harvard University Press, 2003.

CLARK, Elizabeth A., «Sex, shame, and rhetoric : en-gendering early christian
ethics», Journal of the American Academy of Religion, 59, 1991, p. 221-245.

CORDIER, Pierre, Nudités romaines. Un probléme d'histoire et danthropologie, Paris,
Les Belles Lettres, 2005.

131



Bibliographie

Criro, Giullano, « Diffamazione e ingiuria», £D, XII, 1964, p. 469-474.

CRrOIsILLE, Jean-Michel, MARTIN, René et PERRIN, Yves (éd.), Neronia V. Néron :
histoire et légende, Actes du V¢ colloque international de la SIEN (2-6 novembre
1994), Bruxelles, Latomus, 1999.

DANGEL, Jacqueline, Le Poéte architecte. Arts métriques et arts poétiques latins, Louvain-
Paris, Peeters, 2001.

Dausg, David, « Ne quid infamandi causa fiat. The Roman law of defamation»,
in G. Moschetti (éd), Azti del congresso internazionale di diritto romano e di
storia del diritto, Vérone, 27-28-29 septembre 1948, Milan, 1951, p. 411-450.

Davip, Jean-Michel, Le Patronat judiciaire au dernier siécle de la République romaine,
Rome, Ecole francaise de Rome, 1992.

DavipsoN, James, « Dover, Foucault and Greek homosexuality : penetration and
the truth of sex», Past and Present, 170, 2001, p. 3-51.

DEcaRrig, Vianney, « Le paradoxe de Tertullien», Vigiliae Christianae, 15,1961, p. 23-31.

DecLErQ, Gilles (éd.), La Parole polémique, Paris, Champion, 2003.

Do1GNoN, Jean, « De singularitate clericorum», in R. Herzog (éd.), Nouvelle histoire
de la littérature latine 5. Restauration et renouveau : la littérature latine de 284 4

374 apreés J.-C., Turnhout, Brepols, 1993.

DotrsEau, Frangois, « Vie et Miracles de sainte Aure, abbesse, jadis vénérée a Paris»,
Analecta Bollandiana, 125, 2005, p. 17-91.

Ducos, Michéle, «La crainte de I'infamie et 'obéissance 4 la loi», Revue des études
latines, 57, 1979, p. 145-165.

—, «Le droit romain et la polémique», in G. Declercq, M. Murat et J. Dangel
(éd.), La Parole polémique, Paris, Champion, 2003, p. 283-296.

DuNkiE, J. Roger, « The Greek tyrant and Roman political invective of the late republic»,
Transactions of the American Philological Association, 98, 1967, p. 151-171.

—, «The rhetorical tyrant in Roman historiography : Sallust, Livy and Tacitus»,
The Classical World, septembre 1971, p. 12-20.

Duront, Florence, L'Orateur sans visage, Paris, Presses universitaires de France, 2000.

—, Le Citoyen romain sous la République. 509-27 av. J.-C., Paris, Hachette, 1994.

— et Fron, Thierry, LErotisme masculin dans la Rome antique, Paris, Belin, 2001.

EvLrassi, Jacques, «La réception de I'envie dans la pensée médiévale a travers I'ceuvre

d’Tsidore de Séville», in J.-P. Bordier et J.-F. Chevalier (éd.), Le Théitre de [’Envie.
Actes du colloque de Metz, 5-7 octobre 2006, Metz, 2011, p. 37-55.

—, «Les deux recensions des Synonyma», in M. A. Andrés Sanz, J. Elfassi et
J.-C. Martin (éd.), LEdition critique des ceuvres d’Isidore de Séville. Les recensions
multiples. Actes du colloque organisé i la Casa de Veldzquez et a l'université Rey
Juan Carlos de Madrid (14-15 janvier 2002), Paris, Institut d’études augusti-
niennes, 2008, p. 153-184.

132



Bibliographie

—, «Trois aspects inattendus de la postérité des Synonyma d’Isidore de Séville : les
pricres, les textes hagiographiques et les collections canoniques», Revue d histoire
des textes, n. s. 1, 2006, p. 109-152.

ErNour, Alfred et MEILLET, Antoine, Dictionnaire étymologique de la langue latine.
Histoire des mots, Paris, Klinscksieck, 1967.

FiscHER, Bonifatius (éd.), Vetus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel, 2. Genesis,
Fribourg, Verlag Herder, 1951-1954.

FLoBERT, Pierre, Les Verbes déponents latins des origines & Charlemagne, Paris, Les
Belles Lettres, 1975.

Frower, Harriet 1., 7he Art of Forgetting. Disgrace and Oblivion in Roman Political
Culture, Chapel Hill, The University of North Carolina Press, 2006.

FrascHETTI, Augusto, « Cesare e Antonio ai Lupercalia», in F. M. Fales et

C. Grottanelli (éd.), Soprannaturale e potere nel mondo antico e nelle societa
tradizionali, Milan, 1985, p. 165-186.

FREDOUILLE, Jean-Claude, Tertullien et la conversion de la culture antique, Paris,
Institut d’études augustiniennes, 1972.

GavLiNsky, Karl, Augustan Culture. An Interpretive Introduction, Princeton, Princeton
University Press, 1996.

GANGLOFE, Anne, «Le sophiste Dion de Pruse, le bon roi et 'empereur», Revue
historigue, 649, 2009, p. 3-38.

GARAPON, Antoine, Bien juger. Essai sur le rituel judiciaire, Paris, Odile Jacob, 1997.
GAULEJAC DE, Vincent, Les Sources de la honte, Paris, Desclée de Brouwer, 1996.

GERNET, Louis, « Quelques rapports entre la pénalité et la religion dans la Greéce
ancienne», LAntiquité classique, 5, 1936, p. 325-339.

GIRARD, René, Mensonge romantique et vérité romanesque, Paris, Grasset, 1961.
—, Des choses cachées depuis la fondation du monde, Paris, Grasset, 1978.

—, Le Bouc émissaire, Paris, Librairie générale frangaise, 1986.

—, Shakespeare. Les Feux de ['envie, Paris, Grasset, 1990.

—, ANTONELLO, Pierpaolo et DE CasTRO RocHA, Jodo Cezar, Les Origines de la
culture, Paris, Desclée de Brouwer, 2004.

GowING, Alain M., Empire and Memory. The Representation of the Roman Republic
in Imperial Culture, Cambridge, Cambridge University Press, 2005.

Gra¥, Fritz, La Magie dans l'antiquité gréco-romaine : idéologie et pratique, Paris,
Les Belles Lettres, 1994.

GRMAL, Pierre, Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine [1951], Paris, PUE 1994.

GRrMEK, Mirko Drazen, Les Maladies a ['aube de la civilisation occidentale, Paris,
Le Seuil, 1994.

Hapor, Pierre, Quest-ce que la philosophie antique?, Paris, Gallimard, 1995.

133



Bibliographie

—, Exercices spirituels et philosophie antique [1993], Paris, Albin Michel, 2¢ éd., 2002.

—, Introduction aux « Pensées » de Marc Auréle. La Citadelle intérieure [1992], Paris,
Le Livre de Poche, 2005.

Han, Jean, « Aidds personnifiée et sa portée réelle chez les Grecs », in J. Duchemin
(éd.), Mythe et personnification, Paris, Les Belles Lettres, 1980, p. 103-112.

Harkot DE 14 Ta1LLE, Elizabeth, Bref examen sémiotique de la honte, Limoges,
Presses universitaires de Limoges, 2000.

Havrert, Christopher H., 7he Roman Nude. Heroic Portrait Statuary 200 BC-AD
300, Oxford, Oxford University Press, 2005.

HAEPEREN van, Francoise, «Sacrifices humains et mises 4 mort rituelles 4 Rome :
quelques observations », Folia Electronica Classica (Louvain-la-Neuve), 8, 2004,
http : //bes fltr.ucl.ac.be/fe/08/sacrifices.htm

Hart, Marguerite, «La prise de conscience de la “nudité” d’Adam. Une inter-
prétation de Genese 3, 7 chez les Peres grecs», in E. Leslie Cross (éd.), Studia
patristica, V1I. Papers presented to the Fourth International Conference on
Patristic Studies held at Christ Church, Oxford, 1963. Part 1. Editiones, Critica,
Philologica, Biblica, Betlin, Akademie-Verlag, 1966, p. 486-495.

HexsteR, Olivier, Commodus. An Emperor at the Crossroads, Amsterdam, J. C. Gieben,
2002.

—, «Honouring ancestors : the dynamics of deification», in O. Hekster, S. Schmidt-
Hofner et C. Witschel (éd.), Ritual Dynamics and Religious Change in the Roman
Empire. Proceedings of the Eighth Workshop of the International Network Impact
of Empire (Heidelberg, 5-7 juillet, 2007), Leyde-Boston, Brill, 2009, p. 95-110.

HenDRrICKSON, George Lincoln, « Convicium», Classical Philology, 21, 1926,
p. 114-120.

—, «Verbal injury, magic or erotic comus? (occentare ostium and its greek counterpart) »,
Classical Philology, 20, 1925, p. 289-308.

Hugr, Valérie, « Spolia in re, spolia in se et damnatio memoriae : les statues et les
empereurs julio-claudiens chez Suétone ou de véritables jeux de “tétes”», in
S. Benoist et A. Daguet-Gagey (éd.), Un discours en images de la condamnation
de mémoire, Metz, Publications du Centre régional universitaire lorrain d’histoire,

2008, p. 173-211.

HuveLiN, Paul, « La notion de 'iniuria dans le trés ancien droit romain», in

Mélanges Charles Appleton, Lyon, A. Rey, 1903, p. 369-499.
—, «Magie et droit individuel », Année sociologique, 10, 1905-6, p. 1-47.

—, «Les tablettes magiques et le droit romain», in Etudes de droit commercial
romain, Paris, Recueil Sirey, 1929, p. 235-237.

DE JONG, Janneke et HEKSTER, Olivier, « Damnation, déification, commémo-
ration», in S. Benoist et A. Daguet-Gagey (éd.), Un Discours en images de la

134



Bibliographie

condamnation de mémoire, Metz, Publications du Centre régional universitaire

lorrain d’histoire, 2008, p. 79-96.

JosHEL, Sandra Rae, «Female desire and the discourse of empire : Tacitus’s Messalina»,
in J. P. Hallett et M. B. Skinner (éd.), Roman Sexualities, Princeton, Princeton
University Press, 1997, p. 221-254.

—, «'The body female and the body politic : Livy’s Lucretia and Verginia», in
A. Richlin (éd.), Pornography and Representation in Greece and Rome, Oxford,
Oxford University Press, 1992, p. 112-130.

KasTEeR, Robert A., « The shame of the Romans», Transactions of the American
Philological Association, 127, 1997, p. 1-19.

—, Emotion, Restraint, and Community in Ancient Rome, Oxford, Oxford University
Press, 2005.

KeLLum, Barbara, « The phallus as signifier. The forum of Augustus and rituals of
masculinity», in N. B. Kampen (éd.), Sexuality in Ancient Art. Near East, Egypt,
Greece, and Italy, Cambridge, Cambridge University Press, 1996, p. 170-183.

LaNGLANDS, Rebecca, Sexual Morality in Ancient Rome, Cambridge, Cambridge
University Press, 2006.

LeNEL, Otto, Essai de reconstitution de ['édit perpétuel, Paris, Larose, 1876.

LerOINTE, Gabriel, « Loccentatio de la loi des XII Tables d’apres saint Augustin et
Cicéron», Revue internationale des droits de I'Antiquité, 2, 1955, p. 287-302.

Lesor, Sylvie, La Notion de « maladie honteuse » dans le discours médical. A propos du
De medicina de Celse, these de doctorat dactylographiée, Paris, EPHE, Section
des sciences historiques et philologiques, 1996.

Lévy, Jean-Philippe, « Cicéron et la preuve judiciaire», in Mélanges Henri Lévy-
Brubl, Paris, Sirey, 1959, p. 187-197.

Licanpro, Orazio, Domicilium. / principio dell inviolabilita dalle XII tavole all'eta
tardoantica, Turin, Lezioni di esegesi, 2009.

Liess, Detlef, « Strafprozesse wegen Zauberei. Magie und politisches Kalkiil in der
romischen Geschichte», in U. Manthe et J. von Ungern-Sternberg (éd.), Grosse
Prozesse der romischen Antike, Munich, Beck, 1997, p. 146-158.

LirsHitz, Felice, « Demonstrating Gun(t)za : women, manuscripts, and the ques-
tion of historical “proof”», in W. Pohl et P. Herold (éd.), Vom Nutzen des
Schreibens : Soziales Geddchtnis, Herrschaft und Besitz im Mittelalter, Vienne,
Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften, 2002, p. 67-96.

LounsBury, Richard Cecil, 7he Arts of Suetonius. An Introduction, New York,
Peter Lang, 1987.

Lovisi, Claire, Contribution a [étude de la peine de mort sous la république romaine
(509-149 av. ].-C), Paris, de Boccard, 1999.

MacCormack, Geoffrey, « Witnesses in the law of the Twelve Tables», BIDR 76,
1973, p. 225-243.

135



Bibliographie

Mc GoverN-MoOURON, Anne, « “Listen to me, daughter, listen to a faithful counsel” :
the Liber de modo bene vivendi ad sororem», in D. Renevey et C. Whitehead
(éd.), Writing Religious Women : Female Spiritual and Textual Practices in Late
Medieval England, Cardiff, University of Wales Press, 2000, p. 81-106.

McGuire, Donald T., Acts of Silence. Civil War, Tyranny, and Suicide in the Flavian
Epics, Hildesheim, Olms, 1997.

MaIr, Lucy, La Sorcellerie, trad. P. Rondard, Paris, Hachette, 1969.

MANEFREDINI, Arrigo D., La diffamazione verbale nel diritto romano, Milan,

A. Giuftre, 1979.

MARRONE, Matteo, « Note di costume e considerazioni giuridico-sociologiche sulla
maldicenza e la diffamazione nell’antica Romay, Atti della Accademia di scienze,
lettere e arti di Palermo, 22, 1963, série 4, partie 2.

Métay, Nicole, « Eloge rhétorique et propagande politique sous le Haut-Empire.
Lexemple du Panégyrique de Trajan», Mélanges de [’Ecole francaise de Rome.
Antiq., 112-1, 2000, p. 365-411.

—, «Une critique de Uoptimus princeps. Trajan dans les Principia historiae de
Fronton», Museum Helveticum, 60, 2003, p. 105-123.

MicHeL, Jacques-Henri, Eléments de droit romain & l'usage des juristes, des latinistes
et des historiens, Fasc. I, Bruxelles, Presses de 'université libre de Bruxelles, 1998.

—, «La satire 2, 1 a Trebatius ou la consultation du juriste », Revue internationale

des droits de I'Antiquiré, 3¢ série, 46, 1999, p. 369-391.
MowmwmseN, Theodor, Droit pénal romain, t. 111, Paris, A. Fontemoing, 1907.
MonrTeEiL, Pierre, Beau et laid en latin : étude de vocabulaire, Paris, Klincksieck, 1964.

ParpON, Muriel, «La lippitudo dans la littérature classique : de I'ceil qui dégoutte a
P'ceil qui dégotite», in S. Sconocchia et E Cavalli (éd.), Testi medici latini antichi.
Le parole della medicina : Lessico e Storia. Atti del VII Convegno internazionale,
Trieste, 11-13 ottobre 2001, Bologne, Patron, 2004, p. 651-662.

—, LOculistique dans le monde romain. Téxtes et documents épigraphiques (F-v°s. apr.
J.-C.), these de doctorat dactylographiée, Université de Franche-Comté, 2004.

PETRrE, Hélene, LExemplum chez Tertullien, Dijon, Impr. Darantiére, 1940.

P1GEAUD, Jackie, « Un médecin humaniste : Celse. Notes sur le prooemium du De
medicina», Les Etudes classiques, 40, 1972, p. 302-310.

PoLrak, J. M., « The Roman conception of the inviolability of the house», in
M. David (éd.), Symbolae ad ius et historiam antiquitatis pertinentes J.C. Van
Oven dedicatae, Leyde, 1946, p. 251-268.

PouDpERON, Bernard, Les Apologistes grecs du ir siécle, Paris, Editions du Cerf, 2005.
Puccini-DeLBEy, Géraldine, La Vie sexuelle & Rome, Paris, Tallandier, 2007.
PuGLIESE, Giovanni, Studi sulliniuria, Milan, A. Giuffre, 1941.

QuEeLLeT, Henri, Les dérivés latins en -or, étude lexicographique, statistique,
morphologique et sémantique, Paris, Klincksieck, 1969.

136



Bibliographie

RaarLaus, Kurt A. et Samons, Loren J. II, « Opposition to Augustus», in
K. A. Raaflaub et M. Toher (éd.), Berween Republic and Empire. Interpretations
of Augustus and His Principate, Los Angeles, University of California Press,
1990, p. 417-454.

Ramsavx, Claude, Tersullien face aux morales des trois premiers siécles, Paris, Les
Belles Lettres, 1979.

ReNou, Louis, «Le jetine du créancier dans I'Inde ancienne», journal asiatique,

234-2306, 1947, p. 117-131.

REYNAUD, Jean-Daniel, Les Régles du jeu : action collective et la régulation sociale,
Paris, Armand Colin, 1997.

Ric@ur, Paul, Philosophie de la volonté I1. Finitude et culpabilité, Paris, Aubier, 1963.

RisT, John M., «Are you a stoic? The case of Marcus Aurelius», in B. E Meyer
et E. P. Sanders, Jewish and Christian Self-Definition 111, Londres, SCM Press,
1983, p. 23-45.
Roncont, Alessandro, « Malum carmen e malus poeta», in A. Guarino et L. Labruna
(éd.), Synteleia Vincenzo Arangio-Ruiz, Naples, Jovene, 1964, p. 958-971.
Rosso, Emmanuelle, « Les destins multiples de la domus Aurea. Lexploitation
de la condamnation de Néron dans I'idéologie flavienne», in S. Benoist et
A. Daguet-Gagey (éd.), Un discours en images de la condamnation de mémoire,
Metz, Publications du Centre régional universitaire lorrain d’histoire, 2008,
p. 43-78.

Rotonoi, Giovanni, Leges publicae populi Romani. Elenco cronologico con una
introduzione sull attivita legislativa dei comizi romani, Hildesheim, Olms, 1966.

RUELLE, Annette, « Canathéme en chantant. Scandale, fascinatio et fatalité», in
L. Van Eynde et S. Klimis (éd.), Littérature et savoir (s), Bruxelles, Publications
des facultés universitaires Saint-Louis, 2002, p. 127-173.

RUTHERFORD, Richard Brown, 7he Meditations of Marcus Aurelius. A Study, Oxford,
Clarendon Press, 1991.

SerBAT, Guy, Grammaire fondamentale du latin. T. VI. Lemploi des cas : vol. 1,
Louvain-Paris, Peeters, 1996.

SHOTTER, David, 7iberius Caesar, Londres-New York, Routledge, 2004 [1992].

Skopa, Francgoise, « Leau et le vocabulaire de la maladie», in R. Ginouvés,
A.-M. Guimier-Sorbets, J. Jouanna et L. Villard (éd.), L’Eau, la santé et la
maladie dans le monde grec, Rome, Ecole francaise de Rome, 1994, p. 271-296.

SmiTH, Jonathan Z., « The garments of shame», History of Religions, 5, 1966,
p. 217-238.

StAaDEN VON, Heinrich, «Apud nos foediora uerba : Celsus’ reluctant construction
of the female body», in G. Sabbah (éd.), Le Latin médical. La constitution d'un
langage scientifique, Saint-Etienne, Université de Saint-Etienne, 1991.

137



Bibliographie

StanL, Renate, Verecundia und verwandste politisch-moralische Begriffe in der Zeit der
ausgehenden Republik, Dissertation, Freiburg im Br., Bamberg, K. Urlaub, 1968.

StEVENSON, Tom, « The “problem” with nude honorific statuary and portraits in late
republican and augustan Rome», Greece and Rome, 45, 1, avril 1998, p. 45-69.

StrouMsa, Guy G., «Du repentir 4 la pénitence : I'exemple de Tertullien », in
A. Charles-Saget (éd.), Retour, repentir et constitution de soi, Paris, Vrin, 1998,
p. 74-84.

TaoMas, Jean-Frangois, «Les fonctions linguistiques de la synonymie lexicale »,
in Cl. Moussy (éd.), De lingua latina nonae quaestiones, Louvain-Paris, Peeters,
2001, p. 875-890.

—, Déshonneur et honte en latin : étude sémantique, Louvain-Paris, Peeters, 2007.

TaoMaAS, Yan, «La valeur des choses. Le droit romain hors la religion », Annales
HSS, 57, 6, 2002, p. 1431-1462.

ToHER, Mark, « Augustus and the evolution of Roman historiography», in Kurt
A. Raaflaub et M. Toher (éd.), Between Republic and Empire. Interpretations of
Augustus and His Principate, Los Angeles, University of California Press, 1990,
p. 139-154.

UseNER, Hermann, «Italische Volksjustiz », Rbeinisches Museum fiir Philologie, 56,
1901, p. 1-28.

VauBkeL, Eckemar, Pudor, uerecundia, reuerentia : Untersuchungen zur Psychologie von
Scham und Ebrfurcht bei den Romern bis Augustin, Dissertation, Miinster, 1969.

VEYNE, Paul, La Société romaine, Paris, Le Seuil, 1991.

Vipeau, Anne, Les Tristes d’Ovide et ['élégie romaine : une poétique de la rupture,
Paris, Klincksieck, 1991.

Vout, Caroline, Power and Eroticism in Imperial Rome, Cambridge, Cambridge
University Press, 2007.

WavrLace-HabpriLL, Andrew, « Civilis Princeps : between citizen and king», Journal
of Roman Studies, 72, 1982, p. 32-48.

WarsoN, Alan, Law Making in the Roman Republic, Oxford, Clarendon Press, 1974.

WiLMART, André, «Lettres de 'époque carolingienne », Revue bénédictine, 34,

1922, p. 234-245.

Wu, Tianyue, « Shame in the context of sin. Augustine on the feeling of shame in
De ciuitate Dei», Recherches de théologie et de philosophie médiévales, 74, 2007,
p. 1-31.

YAGUELLO, Marina, Les Mots et les femmes. Essai dapproche sociolinguistique de la
condition féminine, Paris, Payot, 2002.

Yaverz, Zvi, Tiberio. Dalla finzione alla pazzia con unappendice su Tacito. Il trauma
della tirannia, Bari, Edipuglia, 1999.

ZANKER, Paul, The Power of Images in the Age of Augustus, Ann Arbor, The University
of Michigan Press, 1990.

138



INDEX DES (EUVRES ET PASSAGES CITES

XIT Tables : 62, 63, 65, 68 — 2, 3: 62, n. 6,
63,n.8—38,1a:71,n. 56 — 2-4: 68, n.
40 — 8a-b:76,n.78 — 12-13: 64, n. 15 —
22: 63, 66

ANSELME DE CANTORBERY (PSEUDO-)
Exhortatio ad contemptum temporalium PL 158,
680 D-681 A: 120

APULEE
Apologie 47 : 76, n. 78
Meétamorphoses V11, 29 : 66, n. 27

ARISTOTE
Et/ﬂique a Nicomaque 1128b : 26, n. 53

AUGUSTIN

Cité de Dien1,9 : 78, n. 88 — 19 : 99, n. 4
—1,9:78,n.89—9-10:78,n.90 — 12 :
79,n.91 —VI,5:79,n.92—7:81,n. 100
—8:79,n.92, 81, n. 100 — VII, 4 : 80, n.
98 — 19:80,n.95—21:75,n.73,79, n.
93 —25-26:80,n.94—26:80,n.95—27:
81, n. 101 — 32 :81, n. 99 — VIII, 5: 81,
n. 101 —19:76,n. 78 — XIV, 17 : 99, n. 4
Confessions 11, 8, 16-9, 17 : 99, n. 4

Locutions employées dans I'Heptateuque V, 62 :
74, n. 68

Sur la Geneése au sens littéral X1, 1, 3 : 99, n.
4—31,40-42:99,n. 4 — 33,44 :99,n. 4

Auru-GELLE
Nuits attiques 111, 3,15 : 78,n. 90 — IX, 4, 8 :
74,n.70,75,n.75,76,n.80 —12,1:73,n.67

(PseupO-) BERNARD DE CLAIRVAUX
Liber de modo bene uiuendi XXVII, 83 (PL 184,
1250 D) : 120

Bible

Genese 2, 25 : 99, n. 4, 100, 105 — 3,7 : 100
Psaumes 35,19 : 82, n. 104

Ewmgz'le selon Luc9, 26 : 115, 116

Evangz'lf selon Marc 8,38 : 115, 116

Emngz’/e selon Matthien 10, 33 : 115

1% Epitre aux Corinthiens 1,27 : 114

E:pitre aux Romains 1, 16 : 108, n. 40
Apocalypse 3,18 : 101, n. 7

CELSE

De la médecine 11,45 —1, pr. 4:53,n. 44 —49:
58,n.79—50:59,n.80 —52:56,n. 67 —2,
8:56,n.66—3,17:54,n. 56— 19:55, n.
59 —21:55,n.58 —1I, 16,2 : 56, n. 65 —
1L 2,7:59,n.81 —15,6:55,n. 60 — 21, 2:
55,n.63,n.64—3:56,n.71—V,26,36C:
47,n.8—28,3A:52,n.40 — 19 A-B: 48, n.
16—VI,2,1:52,n.41—2:52,n.42—6, 8
G:49,n.23—8,1A:52,n.40 — 9 B-C:48,
n. 17,49, n.24,n. 25 —18:57,n. 73 — 18,
21:47,n.10—VIL, 8,3:46,n.5—9, 1 : 46,
n.3n6—10,7N:46,n. 4 —14,1:50, n.
26—17,1A:50,n.27—18,1:58,n.78 —3:
58,n.76—23,5:48,n.13—25,1 A:47,n.
9 —VIII, 10,5 B : 48, n. 18, 51, n. 37

CESAR

Guerre des Gaules 1, 67, 4 : 15, n. 8 — 111, 60,
2-3:15,n.7

139



Index des aenvres et passages cités

CICERON

2 Verrines1, 158 : 67, n. 37 — IV, 49-50 : 124,
n.16—53-54:124,n. 16— 85: 124, n. 16
—V,28:67,n. 36

Catilinaires 1,22 : 15, n. 11

Contre Pison 10, 22 : 54, n. 52

De ['orateur 11,33 — 1,5 :37 — 59 : 37, n.
16 — 64-65:37,n. 16 — 71 : 37, n. 16 —
75:37,n. 16 —98:38,n. 18 — 99 : 39, n.
20—101:39,n.21 —102:40, n. 22, n. 23
— 104 :40,n.24 — 105:40,n. 25— 107 :
41,n.27 —119:34,n.4,n.5—120: 35, n.
6—121-122:36,n.11,n. 12— 163 : 41, n.
28 —172:35,n.7—185:35,n. 7 —206:
38,n.17 —237:35,n.7—11,3:41,n. 29
—4:38—10:37,n. 14 —75:40, n. 25
— 182:37,n.15—233:42,n. 30 — 235 :
40, n. 26 — 276 : 38, n. 19 — 361 : 42, n.
32 — 361-364 : 43 — 364 : 43, n. 33 — 111,
18:44,n.34—94:35,n.8—95:36,n. 10
Des devoirs1,93 : 46,n. 2— 106 : 53, n. 48 —
123:35,n.9,53,n.49 — 127-128:58,n. 74
Des termes suprémes des biens et des maux 'V, 17,
40:47,n.7 —46:59, n. 81

Lettres a Quintus 11, 3, 2 : 67, n. 36

Lettres familiéres V11, 7,2 : 25, n. 51 —IX, 21,
3:37,n. 13 —XIV, 3,2:21,n. 35
Partitions oratoires 79 : 26, n. 55

Philippiques 11, 34 : 85, n. 8 — 61 : 17, n. 21
—76:17,n.20 —85-87:85,n. 8 —1II,5:
85,n.8—12:85,n.8

Pour Caelius 6 : 67, n. 37

Pour M. Tullius 50 : 62, n. 2, 64, n. 14

Pour Sestius 118 : 67, n. 36

République 1V, 10 : 78, n. 90 — 10, 12 : 66, n.
28,70,n.52,71,n. 54,78, n. 89 — fr. 11 :
31,n.70 —V, 4,8:27,n. 56

Tusculanes 1, 48 : 44, n. 35 — 60 : 44, n. 35
—1II,14:44,n.35—111,4,16: 73, n. 65 —
9,20:73,n.65—1V, 19 :23, n. 44 — 46 :
27 —V,74:22

CYPRIEN

De la bienfaisance et des auménes 14 : 101, n.
7—22:111,n.54

De la conduite des vierges 104, n. 27 — 21 :
116, n. 72

Lettres 14,3,2:105,n. 28 — 15,3, 1: 105, n.
28—30,6,3:107,n.35—76,6,2:116,n.72

140

Sur ceux qui sont tombés pendant la persécution
27 :104,n.22 —28:116,n. 74 — 30: 102,
n. 16 — 36:103, n. 20

CyprieN (PsEupO-)

Sermon sur la récompense du cent, soixante et trente
Jois plus 116, n. 72

De la singularité des clercs 14 : 100, n. 6

DEFENSOR DE LiGuGk
Liber scintillarum 4, 44 : 120

Digeste 11, 4,18 : 62,n. 7 —IX, 2, 4, 1 : 64,
n. 16 —XILVII, 10, 10, 1 : 68, n. 39 — 10, 15,
25:77,n.85—28:77,n. 85— XLVII, 10,
15,5:67,n.34—7:62,n. 6 —11-12: 67,
n. 33 —27:68,n. 38 — XLVII, 10, 18 : 68,
n. 42 — XLIX, 15, 2,2 :65,n. 24

Donar
Commentaire & 'Eunuque de Térence 382 (11, 3,
91): 62, n.2,65,n.23

EmMmo
Liber de qualitate caelestis patriae 120, n. 4 — 4 :
120 — 33 (PL 118,905 B) : 120

FEestus
De la signification des mots 95L : 64, n. 14 —
162L : 62, n. 6 — 190L : 62, n. 2, n. 5, 66,
n. 30, 69, n. 46 — 260L : 64, n. 18 — 375L:
63,n.8

FronTON
Lettres a Marc-Aurele 1, 2,7 : 93, n. 46
Principes de Uhistoire 20 : 97, n. 57

Garus

Institutes 4,16 : 75, n. 71

Sur la Loi des XII Tables1:62,n. 7 —111, 220 :
68, n. 38

GERARD ITHIER
Vie de saint Etienne de Muret 125

Histoire Auguste 11 — Marc-Auréle XXVIII,
10:92,n. 42 — Verus1V,3-5:93,n. 45 —6::
92, n. 42, 93, n. 44 — X, 6-8 : 93, n. 46 —
Commode XIX, 2 :92, n. 42 —E/agaball, 1:92,



n42—1-2:94,n.48—2:92,n.43—3:
94,n.51 — X, 6-7 : 95, n. 52 — XXXIV, 1 :
92, n. 42,95, n.53

Horace

Epitres 1, 16, 24 : 59, n. 82 — II, 145-150 :
75,n.72

Odes 111, 5, 37-40 : 28, n. 60
Satires1,9,70:48,n. 12 —11, 1,23 : 78, n.
86 — 57-60: 78, n. 87 — 60-63 : 78, n. 86
— 74-86:77,n.83 —3,122-126: 52, n. 43

IsiDORE

Chronique 309 : 125

Histoire des Goths 37 : 125

Origines X, 134 : 73, n. 65
Sentences11,12,1:122,n. 11, 123 —4: 122,
n.12-5:122,n. 11 — 11,20 : 122
Synonyma 1, 77-78 : 121, n. 8 — 11, 20, 2-3 :
121,n.9—5:121,n. 9 —11,23: 120, 122,
123,125 —23-24:123 —24:121,n. 7 —
25:123,n.13—36:122,n. 10 — 43 : 125,
n. 19 —61:122,n. 10

JUVENAL

Satires 6, 432 : 54, n. 55

La Passion des saintes Perpétue et Félicité

5:108, n. 47 — 20, 4 : 104, n. 25
Lettre a Diognéte 1, 1 : 108, n. 42

Lucain
Pharsale 11, 446 : 17, n. 18 — 11, 439-440 :
17, n. 19

LuciLius
Satires 1185 Marx (= H 118 Charpin) : 49, n. 21

MARC-AURELE
Efrz'tspour lui-méme 97 — 1,16 : 98, n. 59 —
16, 8 : 98, n. 61

MARTIAL
Epigrammes V1, 78,2 : 50, n. 30 — VII, 8, 7 :
75, n. 74 —XII, 83, 1 : 51, n. 34

Minvucius FeLix
Octavius 8 : 115, n. 70 — 9, 2 : 108, n. 42,

Index des qeuvres et passages cités

110 — 4 : 108, n. 44 — 10, 5 : 104, n. 23,
108, n.45—12,1:108,n.46—12,3:108,
n. 46 —12,6:108,n. 46 —31,1-2:110, n.
49 —36,3-4:115,n.71

NEMESTIUS
De la nature de ’homme 20 (SVF 111, 416, 1.
34-35) : 26, n. 53

NoONINS
De compendiosa doctrina 313, 18 : 66, n. 27 —
461, 21 : 66, n. 26

OuEN DE Rouen
Vie de saint Eloi 125

OVIDE
Art d'aimer 111, 167 : 24, n. 49
Tristes V, 8, 23-24 : 27, n. 58

PauL
Sur [édit du préteur LV : 68, n. 42

PHILOSTRATE
Apollonios de Tyane IV, 39 : 93, n. 44

PraTonN
Phédre 44

PrauTE

Bacchides 1016 : 17, n. 17

Captifs 865 : 70, n. 50

Casina 877 : 18, n. 22

Charangon 145 : 62, n. 6,72, n. 59 — 527 :
70, n. 50

Epz’dz’que 413:70, n. 50

Marchand 405-411 : 72, n. 60 — 407 : 62, n.
6,72, n.59

Persan 567-568 : 72, n. 61 — 568 : 62, n. 6,72,
n. 59,73, n. 62 — 568-572 : 73, n. 63

PLINE L’ANCIEN

Histoire naturelle X1, 150 : 51, n. 32 — 254 :
52, n. 38 — XVIII, 41 : 76, n. 77 — XXVI,
17 : 54, n. 57 — XXVIII, 10 : 71, n. 56, 76,
n.78—39:75,n.74 — XXIX, 26 : 54, n. 51

PLINE LE JEUNE
Lettres 111, 18, 2-3 : 83, n. 2

141



Index des aenvres et passages cités

PoryBE
Histoires V1, 37 : 65, n. 24

QuinTE-CURCE
Histoire d’Alexandre le Grand V, 2, 14-15 : 19,
n. 27

QUINTILIEN
Institution oratoirel, 3, 16 : 23, n. 42 — V1, 2,
21:73,n.67 —XI, 3,78 :23, n. 45

Rhérorique & Hérennius 1, 14, 12 : 78, n. 90
— 1L, 12,19:78,n. 90

SENEQUE

De la constance du sage 5, 4 : 89, n. 26 17, 3 :
18, n. 22

Des bienfaits 11, 15, 1 : 30, n. 67 — 1V, 36, 2 :
24,n.48 — VI, 32,2:22,n. 37

Lettres 95, 18 : 53, n. 50 — 21 : 54, n. 55
Questions naturelles 111, 25,11 : 49, n. 20 — IV,
7,2:76,n.78

Sur la colére 111, 23, 4-8 : 86, n. 14

SENEQUE (PSEUDO-)

Octavie 11, 89 — 273-290 : 87, n. 20 — 287 :
87,n.19 —295-303: 88, n. 21 — 435-592:
88 — 538-539 : 88, n. 22— 539 :87,n. 19
— 547 : 87, n. 19 — 547-550 : 88, n. 23 —
586-587:88,n.24 —587:87,n.19 — 642 :
87,n. 19

SENEQUE LE RHETEUR
Controverses X, 5, 22 : 86, n. 13

Sentences de Paul V, 23,15 : 71, n. 55

SERVIUS

Commentaire & [Enéide 11, 124 : 65, n. 23
Commentaire aux Eglogues VII, 27 : 75, n. 75
— VIII, 99 : 76, n. 78

Siius ITaLicus
Puniques 1, 493 : 16, n. 13 — X, 630-632 :
21, n. 36

SoraNOs D’EpHESE
Maladies des femmes 11, 12 : 47, n. 11

142

SUETONE

Vies 11, 84, 89 — Vie d’Auguste 69, 1-2 : 85,
n. 8 — Vie de Caligula 22,1 : 91, n. 35 — Vie
de Claude 33 : 54, n. 54 — Vie de Néron 1, 6 :
90,n.34 —19,5:91,n.35—26,1:91, n.
36—2-4:93,n.44—27,1:91,n.37 —29,
2:91,n.38—36,3:91,n.38 —51,2:92,
n. 39 — Vie de Vitellius 13 : 54, n. 53

Tacrte

Annales 89 — 111, 26 : 89, n. 28 — 54, 5 : 84,
n.7—1V,3:90, n. 29 — VI, 25,2 : 90, n.
29 —XII, 7 : 90, n. 29 — XIII, 44-46 : 90, n.
29 — XVI, 6,2:92, n. 40

Germanie 17-20 : 89, n. 28

Histoires 89 — 1, 30, 1 : 29, n. 63 — 1V, 11,
13:26

TERENCE
Adelphes 57-58 : 25, n. 52

TERTULLIEN

A son épouse 1, 6, 3-5: 111, n. 54

Apologétique 1,1 :102, n. 15— 10-13: 102, n.
12—4,1:109,n. 48 —2:108,n. 41 —9:
103,n.17—21,3:108,n. 43,116, n. 73 —
39,7:108, n. 42

Aux martyrs 5,2 : 111, n. 54

Aux nations1,1,8:102,n. 13— 10: 102, n. 14
Contre les Juifs 10 : 114, n. 66 — 14 : 114, n. 66
Contre Marcion11,25,1:102,n. 11 — 27,7 :
114, n. 65 — 111, 11 : 114, n. 64 — 1V, 21,
10-12:114,n. 64 —12:114,n. 65—V, 5,
5-10: 114, n. 65

De l'dme 38,2 : 101, n. 10

De [oraison dominicale 22, 8 : 101, n. 10

De la chair du Christ 4,5 : 114, n. 67, n. 68 —
5,3-4:115,n. 69 —4:114, n. 64

De la couronne du soldat 15, 3-4 : 111, n. 54
De la monogamie 17 : 111, n. 54 — 17, 5 :
101, n. 9, 102

De la pénitence 1 : 103, n. 18 — 2, 2 : 103,
n. 19 —3,10: 104, n. 22 — 5,10 : 107, n.
38 —7,13:107,n.39 —9, 1-4: 106, n. 33
—6:112,n.59—10:99—10,1: 114, n.
63 —10,1-4:107,n.39 —3:99,n. 2, 114,
n.64—3-8:113,n.60 — 11, 1:107, n. 39
De la pudicité 3,4 : 107, n. 37 — 13,7: 106, n. 34



Du baptéme 2, 3 : 114, n. 65

Du voile des vierges 11, 2 : 101, n. 10 — 17,
2:111,n.54

Exbhortation i la chasteté 1, 3-4 : 112, n. 57 —
10,3:105—13,1-3:110,n.52 —2:105
Scorpiace5,6:116,n.73—9,13:116, n. 74

TiBULLE
Elégz'ex 1,18,19:76,n.78

Trte-Live

Histoire romaine 11, 10, 5-6 : 20, n. 32 — 8-9 :
21,n.33 —VI,24,6-7:16,n. 14 —1X, 29,7 :
20, n. 29 — XXIII, 36, 8 : 19, n. 26 — XX1V,
42,9:19, n. 28 — XXX1V, 2, 8-9 : 24, n. 47
—58,7:27,n.57 — XLV, 13, 14 : 24, n. 46
—37,14:21,n.34—39,17-18: 51, n. 36

Index des qeuvres et passages cités

Traité de physiognomie 32 : 50

UrprieN

Sur lédit du préteur LV1: 68, n. 39 — LVIIL : 62,
n.6,78,n.85—n°1350-1351, col. 771-772 :
67,n.31 — LXXVII: 67, n. 33, n. 34, 68, n. 38

VALERE MAXIME
Fuits et dits mémorables1, 1,15 : 24,n. 46—V, 4,1
20,n.30—VIL,3,7:29,n. 62— VII, 5,4:25,n.50

VARRON
Antiquités des choses divines 1,7 : 79, n. 92
De la langue latine V11, 103 : 62, n. 3

VIRGILE
Enéide V, 453-456 : 16, n. 12

143



Imprimerie
N° d’impression :
Dépdt 1égal : février 2012




