
 DES CAUSES 
 DE LA GRANDEUR 
 DES VILLES

GIOVANNI BOTERO

 ÉDITION DE
 ROMAIN DESCENDRE

9 782728 805075

16 €
ISBN 978-2-7288-0507-5
ISSN 1627-4040

G
IO

V
A

N
N

I B
O

TE
R

O
   

  D
ES

 C
A

U
SE

S 
D

E 
LA

 G
R

A
N

D
EU

R
 D

ES
 V

IL
LE

S

Quels sont les facteurs de la croissance urbaine ? 
Pourquoi certaines villes se développent-elles plus que d’autres ?

Autant de questions, propres aux sciences sociales modernes, 
qui dès 1588 orientent la réflexion de Botero dans ce petit livre, 

Nourri de l’information produite par l’extension considérable du monde

Comment explique-t-on qu’une population cesse d’augmenter ?

il témoigne d’une approche déjà « globale » et présente

une idée neuve de la ville.

chef-d’œuvre de la géographie et de la pensée urbaine. 

connu au xvie siècle et d’une forme nouvelle de comparatisme,

Giovanni Botero

Giovanni Botero, né en 1544, fut d’abord

Premier secrétaire de grands princes
ecclésiastiques et civils, il fut aussi au

politique et religieux.

professeur de rhétorique et de philosophie
dans les collèges jésuites d’Italie et de France. 

à la « raison d’État » et d’une géographie 

Figure majeure de la pensée politique du xvie siècle,

service de la Congrégation de l’Index à Rome. 
Il est l’auteur du tout premier livre consacré

universelle traitée d’un point de vue

pensée politique à l’ENS de Lyon,

Il a notamment publié L’État du monde.

et géopolitique (Droz, 2009) et édité 
en français le traité de Botero
De la raison d’État (Gallimard, 2014,
avec P. Benedittini).

membre de l’IUF et de l’UMR Triangle.

Romain Descendre est professeur
d’études italiennes et d’histoire de la

Giovanni Botero entre raison d’État

VERSIONS
FRANÇAISES

essai VFBotero9+(7554EC).indd   1 23/10/13   12:22:32



Des causes de la grandeur des villes





COLLECTION VERSIONS FRANÇAISES

Giovanni Botero

Des causes 
de la grandeur des villes

Édition, traduction, notes et postface 
de Romain Descendre



Illustration de couverture :

El Greco, Vue et plan de Tolède, vers 1610. 
© Casa y Museo del Greco, Tolède / The Bridgeman Art Library

© Éditions Rue d’Ulm/Presses de l’École normale supérieure, 2014
45, rue d’Ulm – 75230 Paris cedex 05

www.presses.ens.fr

ISBN 978-2-7288-0507-5
ISSN 1627-4040



5

Note sur l’édition 1

Giovanni Botero publie Delle cause della grandezza delle città à Rome, 
chez Giovanni Martinelli, en juin 1588. Dès l’année suivante, il reprend 
le texte en appendice au deuxième tirage de l’édition princeps de Della 
ragion di Stato (Venise, 1589). Bénéficiant du très grand succès du traité 
sur la raison d’État, le texte connaît huit éditions en dix ans.

Depuis sa première édition, le texte original n’a plus eu de circulation 
autonome : les Causes parurent toujours à la suite de la Ragion di Stato. 
Seul Mario de Bernardi reproduisit en 1930 l’édition de 1588 2.

Très vite ont été publiées des traductions en espagnol (1592), en 
allemand (1596), en latin (1602), en anglais (1606 et 1635) 3. En français, 
aucune traduction n’avait paru jusqu’à présent.

Il n’existe pas d’édition critique. La dernière leçon à avoir vu le jour, 
celle que Luigi Firpo procura en 1948 en prenant appui sur l’impression 
vénitienne de 1598, est la plus fiable des éditions modernes mais reste fautive.

1.  La traduction, l’appareil critique et la postface de ce livre doivent beaucoup aux collègues 
et amis qui ont accepté de les relire de près – Jean-Louis Fournel et Jean-Claude Zancarini, 
Patrick Boucheron et Christophe Brun –, et à ceux qui m’ont invité à en parler sur de lointains 
rivages – Eni Orlandi et eduardo Guimarães. Je leur adresse ici mes remerciements les plus 
chaleureux.

2.  G. Botero, Delle cause della grandezza delle città. Ristampa dell’edizione del 1588, Turin, 
Istituto giuridico dell’università di Torino, 1930. Comme l’a écrit Firpo, le texte a été édité par 
De Bernardi selon des critères relevant d’une « reproduction plus mécanique que critique ». Voir 
L. Firpo, « Boteriana V. La fortuna di un piccolo capolavoro : il Delle cause della grandezza 
delle città », p. 103.

3.  Signalons que c’est en anglais et, un peu plus tard, en latin, que le texte a circulé de façon 
autonome : deux traductions anglaises différentes sont publiées à Londres en 1606 et en 1635 ; 
une version latine, à Helmstadt en 1665 (qui reproduit celle qui avait été publiée en 1602 
à Strasbourg, à la suite de la Raison d’État latine, laquelle était en fait une traduction de la 
version allemande publiée en 1596).



6

La présente traduction s’appuie sur la version originale de 1588. Nous 
avons cependant collationné toutes les éditions parues du vivant de l’auteur. 
Celui-ci apporta des modifications à quatre reprises, en 1589 (Venise), 
1590 (Rome), 1596 (Milan), 1598 (Venise) 1. Les variantes (corrections, 
coquilles, omissions, adjonctions) sont peu nombreuses mais la plupart 
du temps significatives. Je les ai toutes signalées et traduites en note.

C’est ici la première fois que l’opuscule de Botero est systématiquement 
annoté. Ces notes sont gouvernées principalement par cinq exigences :

–  Signaler et éclaircir les multiples références littéraires, philosophiques 
et historiques qui le constellent, presque toujours implicites.

–  Souligner et expliciter les faits linguistiques et conceptuels les plus 
significatifs et justifier certains choix de traduction.

–  Apporter la traduction des variantes.
–  Identifier le plus grand nombre possible de sources. Elles sont cependant 

trop nombreuses et variées pour que nous puissions prétendre à l’exhaustivité ; 
l’auteur n’aide pas l’éditeur en ne les mentionnant que très rarement.

–  Apporter les informations biographiques, historiques, géographiques, 
littéraires et théoriques nécessaires à la compréhension du texte.

L’éditeur Martinelli publie simultanément un court recueil, conçu 
comme un complément à Delle cause della grandezza delle città : les Tre 
discorsi appartenenti alla grandezza delle città. L’uno di M. Lodovico 
Guicciardini. L’altro di M. Claudio Tolomei. Il terzo di M. Giovanni 
Botero. C’est le troisième de ces « discours », le Discorso di M. Giovanni 
Botero che numero di gente facesse Roma nel colmo della sua grandezza, 
dont nous donnons la traduction à la suite des Causes.

R. D.

1.  Voir en bibliographie les références complètes de ces cinq éditions. Les autres impressions sont 
des reproductions des éditions précédentes : Ferrare 1589-1590 reproduit Venise 1589 ; Turin 1596 
reproduit Milan 1596 ; Milan 1598 (mais 1597 pour les Cause) reproduit Milan 1596 ; Venise 1601 
et Venise 1606 reproduisent Venise 1598. Quatre autres éditions ont paru au xviie siècle après la mort 
de Botero en 1617 (toutes à Venise : 1619, 1640, 1659 et 1671). Le texte italien a ensuite été édité 
trois fois au xixe siècle (Milan 1830 et 1839, Turin 1872) ; trois fois encore au xxe siècle, par Carlo 
Morandi (Bologne 1930), Mario De Bernardi (Turin 1930) et Luigi Firpo (Turin 1948).



Des causes de la grandeur des villes 1





9

À l’illustrissime et excellentissime dame,
madame Cornelia Orsini d’Altemps 2,

duchesse de Gallese, etc. 3

De même que, parmi les œuvres formées sous le ciel par Sa Divine 
Majesté, la plus noble et la plus digne est l’homme, de même, parmi les 
œuvres extérieures de l’homme, il n’en est aucune qui soit plus grande 
que les villes. En effet, l’homme étant naturellement sociable et enclin 
à communiquer ses biens, la conversation et la communication réciproque 
de tout ce qui appartient à la vie trouvent leur accomplissement dans les 
villes 4. Ici, l’industrie, les arts 5 et le commerce, ici la justice, la force 6, la 
libéralité, la magnificence et les autres vertus ont leurs théâtres, où elles 
s’exercent pour le bien commun et resplendissent de leur plus grande 
gloire. Les villes sont, en définitive, comme de petits mondes formés 
par l’homme, dans le grand monde créé par Dieu 7. Et de même que la 
contemplation de la nature conduit à la cognition des grandeurs de Dieu, 
de même la considération des villes apporte une certaine connaissance 8 
particulière de l’excellence de l’homme, qui rejaillit aussi pour la louange 
et la gloire de Dieu, dont il est la créature. Voilà ce qui me conduisit 
naguère – à l’occasion des différents voyages qu’il m’a été donné de faire 
ces dernières années 9 – à rechercher les causes qui font qu’une ville est 
plus grande qu’une autre, et ce qui me conduit, à présent que je veux 
confier mes discours aux presses, à les honorer du nom très illustre de Votre 
Excellence, puisque c’est à vous, à plusieurs égards, qu’ils conviennent 
particulièrement. Ils conviennent à la hauteur de votre lignage et de votre 
sang, parce qu’ils traitent de matières seigneuriales ; à la multitude de vos 
titres et états, parce qu’il s’agit de fonder et d’agrandir des villes ; à la 
noblesse de votre entendement, parce que l’on y discourt des choses les 
plus importantes qui puissent se présenter dans les conseils des princes. 



10

Ils conviennent à la solitude dans laquelle Votre Excellence s’est trouvée, 
donnant grand exemple de constance et de vaillance dans un âge encore 
si jeune et si vert 10, puisque, sans qu’il vous soit besoin de quitter votre 
maison, vous trouverez là, en un succinct abrégé, tout ce qu’il y a de grand 
et de magnifique sur Terre. Ils conviennent à votre religion et à votre piété, 
puisqu’ils ouvrent, pour ainsi dire, un vaste champ où l’on perçoit l’infinie 
providence de Dieu qui, tel un excellent pasteur, fait paître entre les 
murailles de villes immenses l’innombrable multitude de ses brebis douées 
de raison. Et la petitesse de la chose ne me retient pas, parce que plus elle 
sera faible et basse, plus elle sera propre et apte à découvrir et à rendre 
manifeste l’incomparable bonté de Votre Excellence. Y a-t-il chose plus 
grande que le soleil ? Et pourtant, il ne montre en nul lieu plus clairement 
que dans la concavité d’un petit miroir l’intensité de sa lumière et de son 
ardeur. Mais quand bien même tout manquerait à mon opuscule, je suis 
sûr qu’il sera accueilli par vous avec un œil serein et un plaisir singulier, 
ne serait-ce que parce qu’il est issu de la maison de monsieur le Cardinal 
Borromée 11, sous la faveur de l’illustrissime monsieur d’Altemps 12. Je 
supplie Dieu notre Seigneur pour la pleine félicité de Votre Excellence, 
et vous baise très humblement la main.

De notre maison 13, le 10e jour de juin 14.

Le très dévoué serviteur de Votre Excellence,
Giovanni Botero



11

Livre premier

[1] Ce qu’est une grande ville

Ville désigne une assemblée d’hommes réunis pour vivre heureusement 15, 
et grandeur de ville ne signifie pas l’étendue du site ou le pourtour des 
murailles, mais la multitude des habitants et leur puissance 16. Or, les 
hommes se réunissent lorsqu’ils y sont poussés soit par l’autorité, soit 
par la force, soit par le plaisir, soit par l’utilité qui en procède.

[2] De l’autorité

Caïn fut le premier fondateur 17 de ville, mais les poètes, suivis en cela par 
Cicéron 18, racontent que dans les siècles anciens, les hommes, dispersés çà 
et là par les monts et les plaines, menaient une vie peu différente de celle 
des bêtes, sans lois, sans uniformité de mœurs et sans les manières de la 
civile conversation 19. Il se trouva par la suite certains personnages qui, ayant 
acquis grâce à leur sagesse et à leur éloquence une autorité et une réputation 
merveilleuses auprès des autres, démontrèrent à la grossière multitude le 
grand nombre et la qualité des avantages dont tous jouiraient s’ils allaient 
en un lieu se réunir en un seul corps, parce qu’il en résulterait l’échange et 
la communication de toutes choses 20. Et c’est ainsi qu’ils commencèrent 
par fonder des hameaux et des villages, puis des bourgs et des villes ; aussi 
ces mêmes poètes imaginèrent-ils Orphée et Amphion entraînant derrière 
eux les bêtes, les bois et les pierres 21, parce qu’ils voulaient sous ces dehors 
signifier la grossièreté des entendements et l’âpreté des mœurs de ces gens-là. 
Mais, au-delà de ces fables, on lit que lorsque Thésée tint le gouvernement 
des Athéniens, il mit tout son cœur à unir en une seule ville le peuple qui 
habitait dans ces contrées, dispersé entre plusieurs hameaux ; en démontrant 



12

tout le bien qui pouvait en résulter, il parvint aisément à ses fins 22. Une chose 
semblable est aujourd’hui continûment pratiquée au Brésil. Les peuples y 
sont éparpillés çà et là et n’habitent pas dans des maisons, mais dans des 
grottes ou des cabanes composées de branchages et de feuilles de palmier ; 
et parce que cette manière de vivre ainsi dispersés fait que les esprits de ces 
gens-là restent dans la sauvagerie et leurs mœurs dans l’âpreté, et crée de 
grandes difficultés pour la prédication de l’Évangile, pour la conversion des 
infidèles et pour l’instruction de ceux qui se convertissent petit à petit, ainsi 
que pour le gouvernement civil, les Portugais et les pères de la Compagnie 
de Jésus 23 usent d’une extrême diligence pour les réunir en des lieux plus 
opportuns où, vivant de façon civile, ils puissent être plus aisément endoctrinés 
dans la foi par ces pères 24 et gouvernés par les officiers du roi ; on a fait ainsi 
à Pernambouc, à Piratininga, à Saint-Sauveur, à Porto Seguro et en d’autres 
lieux 25. L’on peut aussi réunir sous ce chapitre les villes qui ont été édifiées 
par la puissance de grands princes ou de célèbres républiques, et peuplées 
grâce à leur autorité : les Grecs et les Phéniciens furent les fondateurs d’une 
quantité infinie de villes, Alexandre le Grand et d’autres rois en construisirent 
un très grand nombre, comme en témoignent les Alexandrie, les Ptolémaïs, 
les Antioche, les Lysimachie, les Philippopolis, les Démétrias, les Césarée, 
les Augusta, les Sébaste, les Agrippine, les Manfredonie 26 et, de nos jours, 
Cosmopolis 27 et la Cité du Soleil 28. Mais en la matière, après Alexandre 
le Grand qui édifia plus de soixante-dix villes, personne n’est plus digne 
de louanges que le roi Séleucos qui, en sus de toutes les villes qu’il édifia, 
en fonda trois en l’honneur de son épouse, les Apamées, cinq en mémoire 
de sa mère, les Laodicées, cinq en son honneur propre, les Séleucies, et en 
tout plus de trente 29.

[3] De la force

Par force et nécessité les hommes se rassemblent en un lieu lorsqu’ils y 
sont conduits par quelque danger imminent, danger de guerre surtout ou 
d’exterminations et de dévastations irréparables, afin de mettre leur vie 



13

ou leurs richesses en sécurité ; et cette sécurité on la trouve en des lieux 
montagneux et escarpés, marécageux, isolés, ou en d’autres de même 
sorte, dont l’accès est malaisé. Après le Déluge, craignant qu’une autre 
catastrophe semblable ne survînt, les hommes voulurent s’en prémunir : 
certains construisirent leur habitation au sommet des montagnes, d’autres 
élevèrent des tours d’une incroyable hauteur, jusqu’au ciel ; c’est sans 
aucun doute pour cette raison que les villes de montagne sont très nobles, 
pour leur ancienneté, et que les tours comptent parmi les plus anciennes 
formes d’édifices qui jamais aient été en usage. Mais après que la peur d’un 
nouveau déluge fut dépassée, les hommes commencèrent à descendre dans 
les plaines pour édifier en bas leurs habitations, jusqu’à ce que la terreur 
des armes, les inondations et l’effroi que leur inspiraient des peuples féroces 
et cruels, les forcent à se sauver de nouveau sur les pentes des monts, ou 
dans les îles sur la mer, ou dans les marais et autres lieux semblables. 
Quand les Maures assaillirent l’Espagne et la réduisirent en une misérable 
servitude, ceux qui survécurent au massacre perpétré se retirèrent dans les 
très hautes montagnes de Biscaye et d’Aragon, et une partie d’entre eux, 
après s’être embarqués, trouvèrent leur salut dans l’Île des Sept Villes, 
ainsi nommée car sept évêques s’y installèrent avec leurs peuples 30. La 
ruine dont le grand Tamerlan 31 était porteur poussa les peuples de Perse et 
des pays environnants à abandonner leur ancienne patrie, tels des oiseaux 
égarés, et à aller se réfugier, pour certains, sur les montagnes du Taurus ou 
de l’Anti-Taurus, pour d’autres, dans les îlots de la mer Caspienne. Et de 
même que, lors de l’arrivée des Esclavons, les peuples d’Istrie se retirèrent 
dans l’île de Caprea 32 et y bâtirent Justinopolis, de même, lors de l’entrée 
des Lombards en Italie, les peuples de la Gaule transpadane se réfugièrent 
dans les marais où ils bâtirent Crema. Mais comme, le plus souvent, la 
force des lieux susdits n’était pas liée à un territoire et à un commerce très 
faciles, aptes à attirer ou à retenir les hommes, on n’y a jamais vu de ville 
très célèbre. Mais si les lieux où les hommes sont réunis par la nécessité 
possèdent, outre la sécurité, quelque autre avantage important, il sera chose 
aisée que le peuple, les richesses et les habitations y croissent. Ainsi, de 



14

nombreuses villes du Levant et de Barbarie 33 sont devenues grandes grâce 
à la multitude des Juifs chassés par le roi d’Espagne Ferdinand et par le roi 
du Portugal Manuel 34, en particulier Salonique et Rhodes. De nos jours, 
de nombreuses villes d’Angleterre sont allées croissant et ont augmenté 
leur commerce grâce aux rebelles, ennemis du Roi Catholique, qui ont 
fui les Pays-Bas : c’est le cas surtout de Londres où des familles se sont 
retirées par milliers 35. Autour de l’an 900 de Notre Seigneur, alors que 
les Sarrasins mettaient Gênes à sac et le pays génois à feu et à sang, Pise 
s’accrut incroyablement, car à la force du lieu s’ajoutaient la fertilité de 
sa campagne 36 et la commodité de son commerce. Lorsqu’Attila vint en 
Italie, les gens de Lombardie, épouvantés par la ruine effroyable qu’il y 
apportait, se réfugièrent dans les petites îles de la mer Adriatique, où ils 
construisirent plusieurs petits bourgs et communes. Par la suite, lorsque 
Pépin leur fit la guerre, ils abandonnèrent les sites les moins sûrs, comme 
Equilio, Eraclea, Pelestina 37, Malamocco, et se retirèrent près de Rialto 
pour ne former qu’un seul corps : ainsi s’agrandit Venise.

[4] De la destruction des bourgs voisins 38

Les Romains, pour agrandir leur propre patrie de toutes les façons possibles, 
se servirent judicieusement de la force ; en effet, pour que les peuples 
voisins fussent dans la nécessité de se déplacer et de s’établir à Rome, ils 
détruisirent jusqu’aux fondations de leurs patries. Ainsi Tullus Hostilius 
mit à bas la très puissante ville d’Albe, Tarquin l’Ancien rasa Corniculum, 
un bourg fort riche, Servius Tullius extermina Pométia et, au temps de la 
liberté, ils écrasèrent Véies, ville si grande et si puissante qu’elle ne fut 
prise qu’à grand-peine, après dix années de siège, par l’artifice 39 plus que 
par la force. Or, comme ces peuples et d’autres encore n’avaient aucun 
lieu où se réunir pour habiter et conduire une vie sûre, ils étaient forcés 
de changer leur patrie pour Rome qui, ainsi, de façon admirable se peupla 
et vit croître ses richesses.



15

[5] De la conduite des peuples depuis leur patrie jusqu’à 
notre ville

Une façon semblable à la susdite, mais bien plus aimable, fut utilisée 
par les Romains pour peupler et agrandir leur ville ; et ce fut d’amener à 
Rome tous les peuples qu’ils avaient soumis par les armes, ou la plupart 
d’entre eux. Ainsi, Romulus y amena les Céniniens, les Antemnates, les 
Crustuminiens. Mais la ville ne s’élargit avec aucun peuple plus qu’avec 
les Sabins ; en effet, alors qu’il en était venu aux mains avec eux, Romulus 
fit la paix après une longue et dure lutte, à la condition que Tatius, le 
roi des Sabins, vînt avec son peuple habiter Rome ; ce qu’il fit, et on lui 
choisit pour demeure le Capitole et le mont Quirinal. Ancus Marcius 
suivit la même voie, en donnant le mont Aventin aux Latins que l’on avait 
amenés de Politorium, de Tellènes et de Ficana. Le grand Tamerlan, lui 
aussi, rendit plus vaste et encore plus grande Samarcande en y conduisant 
les personnes les plus prospères des villes qu’il avait prises 40. Et afin 
d’agrandir et d’enrichir Constantinople, les Ottomans y conduisirent des 
milliers de familles, surtout des artisans, depuis les villes qu’ils avaient 
assujetties ; c’est ce que firent Mahomet II 41 depuis Trébizonde, Sélim 
Ier 42 depuis Le Caire et Soliman 43 depuis Tauris 44.

[6] Du plaisir

Les hommes se regroupent aussi en raison de la délectation que leur 
procurent le site ou l’art. Le site, grâce à la fraîcheur de l’air, l’aménité 
des vallées, l’ombre des forêts, la commodité des chasses, l’abondance 
des eaux, autant de biens dont est dotée Antioche en Syrie, tout comme 
Damas, Bursa 45 en Bithynie, Cordoue et Séville en Espagne, et d’autres 
villes ailleurs. Appartiennent à l’art les rues droites, les édifices magni-
fiques par leur matière autant que par l’art, les théâtres, les amphithéâtres, 
les portiques, les cirques, les hippodromes, les fontaines, les statues, 
les peintures et autres choses de même sorte, toutes excellentes et 
merveilleuses. On se rendait dans la ville de Thespies pour l’excellence 



16

de son effigie de Cupidon 46, à Samos pour la grandeur merveilleuse de 
son temple, à Alexandrie pour son phare, à Memphis pour ses pyra-
mides, à Rhodes pour son colosse ; et on ne saurait imaginer tous ceux 
qui allaient à Babylone voir la merveille qu’étaient ses murailles 47. Les 
Romains allaient volontiers passer du temps à Syracuse, à Mytilène, à 
Smyrne, à Rhodes, à Pergame, attirés par la douceur de l’air et la beauté 
de ces villes. En définitive, tout ce qui repaît les yeux, délecte les sens 
et assouvit la curiosité, tout ce qui comporte du nouveau, de l’insolite, 
de l’extraordinaire et de l’admirable, du grand ou de l’art consommé 48, 
appartient à ce chapitre. Et de toutes les villes d’Europe, Rome et Venise 
sont parmi les plus fréquentées en raison du plaisir qu’elles offrent aux 
regards : celle-là pour les prodigieux vestiges de sa grandeur antique, 
celle-ci pour sa splendeur et sa magnificence présentes. Rome comble les 
esprits de stupeur et de délectation par la grandeur de ses aqueducs, de ses 
thermes, de ses colosses, par l’art de ses œuvres admirables, en marbre 
et en bronze, qui sont le produit d’excellents artisans 49, par la hauteur et 
la masse de ses obélisques, la multitude et la variété de ses colonnes, la 
diversité et la finesse de ses marbres rares, brocatelles, africains, porphyres, 
albâtres, marbres blancs, noirs, nobles, jaunes, mélangés, serpentines, 
brèches, portasanta 50, et tant d’autres sortes qu’il serait bien difficile de les 
compter et impossible de les différencier. Que dire des arcs de triomphe, 
des septizonia 51, des temples et de tant d’autres merveilles ? Et comment 
imaginer ce qu’était cette ville lorsqu’elle fleurissait et triomphait, si 
aujourd’hui encore, alors qu’elle est gisante et n’est plus, pour ainsi dire, 
que sa propre sépulture, elle nous étourdit et repaît insatiablement nos 
yeux de ses ruines ? En revanche, Venise, grâce à la merveille de son site 
incomparable, qui semble fait par la nature pour donner aux eaux leur 
loi et mettre un frein à la mer, suscite en nous un émerveillement qui 
n’est pas moindre. La grandeur de son inestimable arsenal, la multitude 
des vaisseaux pour la guerre, le commerce et le transport des passagers, 
le nombre incroyable de ses machines, engins, munitions et appareils 
navals de toute sorte, la hauteur de ses tours, la richesse de ses églises, la 



17

magnificence de ses palais, la beauté de ses places, la variété des arts qui 
y sont exercés, l’ordre de son gouvernement, la beauté de l’un et l’autre 
sexes, tout y éblouit les yeux de ceux qui la contemplent.

[7] De l’utilité

Cette cause a tant de pouvoir pour unir les hommes en un lieu que sans 
son concours les autres raisons ne suffisent pas à ce qu’aucune ville 
devienne grande. L’autorité ne suffit pas, parce que si dans le lieu où 
les hommes se rassemblent sous l’autorité d’autrui on ne trouve pas de 
commodité, ils ne s’y arrêteront pas. La nécessité non plus, parce que 
les rassemblements que forment les hommes mettent bien des années à 
croître et à se multiplier ; la nécessité comporte une certaine violence, et 
la violence ne peut pas produire d’effet durable. Aussi, non seulement les 
villes ne croissent-elles pas, mais les États et les seigneuries eux-mêmes, 
lorsqu’ils ont été acquis au moyen de la force pure et de la violence, ne se 
sont pas maintenus longtemps. Ils sont semblables à ces torrents qui n’ont 
pas, comme les rivières, une origine d’où proviendrait perpétuellement 
leur eau, mais tantôt croissent et tantôt diminuent, de façon fortuite et 
instantanée, tant et si bien qu’ils effraient les coursiers lorsqu’ils sont 
en crue, mais disparaissent ensuite de telle manière qu’on les franchit 
à pied sec. Il en fut ainsi des conquêtes des Tartares 52, qui ont tant de 
fois mis l’Asie à sac, de celles d’Alexandre le Grand, d’Attila, du grand 
Tamerlan 53, et des rois de France Charles VIII et Louis XII 54, et la raison 
en est que notre nature aime et désire tellement la commodité qu’elle ne 
peut être apaisée ou contentée par ce qui n’est que nécessaire. Et tout 
comme les plantes qui sont bien fermement fichées en terre, mais ne 
peuvent pour autant durer et se conserver longuement sans la faveur du 
ciel et les bienfaits de la pluie, de même, les communautés humaines 
issues de la simple nécessité ne se maintiennent pas longtemps quand ne 
s’y ajoute pas quelque commodité. Le plaisir et la délectation sont de bien 
moindre valeur, car l’homme est né pour œuvrer, et la plupart des hommes 



18

s’affairent aux négoces ; les oisifs sont peu nombreux et comptent peu, leur 
oisiveté se fonde sur l’œuvre et l’industrie de ceux qui sont aux affaires ; 
et il ne peut y avoir de plaisir sans la commodité, dont il est comme le 
fruit. Or, à supposer que l’utilité soit la cause principale d’où procède la 
grandeur des villes, puisque cette utilité n’est pas simple et d’une seule 
sorte mais comporte diverses formes et manières, il nous reste à présent 
à voir quelle est la sorte de commodité ou d’utilité la mieux adaptée à la 
fin dont nous discourons. Disons donc que, pour qu’une ville devienne 
grande, fort profitables sont la commodité du site, la fécondité du terrain 
et la facilité du transport.

[8] De la commodité du site

J’appelle site commode celui qui, pour partie, est tel que de nombreux 
peuples en ont besoin pour leur commerce, pour expédier à l’extérieur 
les biens qu’ils ont en surcroît ou pour recevoir ceux dont ils manquent. 
De ce fait, ce site, se trouvant dans une position moyenne, participe des 
deux extrêmes et s’en enrichit. J’ai dit qu’il participe des extrêmes, car 
sinon il ne peut faire qu’une ville soit grande ; en effet, soit il restera 
désert, soit il ne servira que de simple passage. Derbent, un bourg des 
portes Caspiennes 55, se trouve sur un site qui est un passage très nécessaire 
pour aller de Perse en Tartarie ou de Tartarie en Perse ; et pourtant, cette 
ville n’a jamais été grande, et de nos jours on l’estime fort peu, pour la 
bonne raison qu’elle ne participe pas des extrêmes, mais sert seulement 
de passage pour ceux qui vont et viennent, non pas comme marchands 
ou gens de négoce, mais comme passagers et voyageurs : en définitive 
son site est nécessaire mais il n’est pas utile. Pour la même raison, dans 
les étroites vallées des Alpes qui entourent une bonne partie de l’Italie, 
on ne trouve pas de bourg médiocre, sans même parler de grande ville, et 
ce malgré le passage continu des Français, des Suisses, des Allemands et 
des Italiens. L’on peut dire la même chose de bien d’autres sites. Ainsi, 
Suez est nécessaire à ceux qui depuis les Indes rejoignent Le Caire par la 



19

mer Rouge ; les îles de Saint-Jacques 56, Las Palmas 57 et Terceira 58 sont 
nécessaires aux Portugais et aux Espagnols pour la navigation vers les 
Indes, le Brésil et le Nouveau Monde 59, et néanmoins il n’y a pas et il n’y 
aura jamais dans les lieux susdits de ville importante, tout comme dans les 
îles situées entre le Danemark et la Suède 60 et entre l’océan Germanique 61 
et la mer Baltique ; et Flessingue 62, qui est un lieu de passage nécessaire 
au plus haut point pour le commerce entre les Flamands, les Anglais et 
d’autres peuples, n’est pourtant qu’un tout petit bourg. En revanche, Gênes 
est une grande ville, tout comme Venise, car elles participent des extrêmes 
et servent non seulement de passage, mais plus encore de magasin et de 
dépôt, tout comme Lisbonne, Anvers et d’autres encore. Il ne suffit donc 
pas, pour qu’une ville soit grande, que son site soit nécessaire : encore 
faut-il qu’il soit utile aux voisins.

[9] De la fécondité du terrain

La deuxième cause de la grandeur d’une ville est la fertilité du pays ; en 
effet, l’homme ayant un besoin vital de nourritures et de vêtements, tirés 
les unes et les autres de ce que la terre produit, la fertilité de sa campagne 
ne peut qu’être fort profitable 63. Et elle sera d’autant plus à propos si elle 
est assez grande non seulement pour pourvoir à la subsistance des habitants 
mais encore pour secourir les peuples voisins. Et puisque tous les terrains 
ne permettent pas de tout produire, un territoire sera d’autant plus apte 
et suffisant pour faire une grande ville, qu’il sera fécond et abondant en 
maintes choses ; en effet il aura d’autant moins besoin de celles d’autrui 
(ce qui contraint à sortir de chez soi) et il pourra donner plus aux autres 
(ce qui attire chez nous les voisins). Mais la fécondité de la terre ne suffit 
pas à constituer la grandeur d’une ville, car nous voyons des provinces 64 
abondantes en toutes choses n’avoir aucune grosse ville ; c’est le cas par 
exemple du Piémont 65, qui plus que tout autre pays en Italie possède 
en abondance blés, viandes, vins et fruits excellents de toute sorte, qui 
pendant tant d’années ont alimenté les armées et les forces d’Espagne et 



20

de France. Et en Angleterre, un pays pourtant très opulent, aucune ville 
(excepté Londres) n’est digne d’être appelée grande. C’est aussi le cas en 
France, hormis Paris 66, qui toutefois ne se trouve pas dans le plus gras 67 
pays de ce très vaste royaume ; car elle cède le pas à la Touraine pour 
ce qui est de l’aménité, à la Saintonge et au Poitou pour l’opulence, au 
Languedoc pour la variété des fruits, à la Normandie pour la commodité 
de la mer, à la Bourgogne pour la profusion des vins, à la Champagne pour 
l’abondance des blés, au comté d’Orléans pour l’une et l’autre choses, à 
la Bretagne et au territoire de Bourges pour les viandes. Il ne suffit donc 
pas que le territoire soit fertile pour faire une grande ville, pour la bonne 
raison que là où le pays est opulent et abondant en tout, les habitants, 
trouvant chez eux ce qui est nécessaire et utile, ne se soucient pas d’aller 
ailleurs et n’ont pas de raison de le faire, mais en jouissent sans effort là 
où tout cela naît. En effet, chacun aime que dans la commodité il y ait le 
moins de désagréments possibles. Or, si on la trouve facilement chez soi, à 
quoi bon se tourmenter pour l’avoir ailleurs ? Et cette raison vaut d’autant 
plus que les peuples se consacrent moins aux délices. L’abondance ne 
suffit donc pas à assembler beaucoup de gens ; il y faut en outre quelque 
forme permettant de les unir en un lieu, et il s’agit de l’aisance et de la 
commodité du transport.

[10] De la commodité du transport

Cette commodité nous est offerte en partie par la terre, en partie par l’eau. 
Par la terre, si elle est plane, car ainsi l’on y transporte facilement toute sorte 
de choses 68 et de marchandises sur des charrettes, des chevaux, des mulets 
et autres bêtes de somme ; et les hommes voyagent commodément à pied, 
à cheval, en voiture et d’autres manières. Les Portugais écrivent que dans 
certaines plaines très étendues de la Chine on utilise des chars à voile 69, ce 
que quelqu’un a aussi tenté de faire en Espagne il y a quelques années. Elle 
nous est offerte par l’eau, lorsque celle-ci est navigable, et cette commodité 
que l’eau présente est incomparablement plus grande que celle de la terre, 



21

tant du point de vue de la facilité que de la rapidité ; en effet, en bien moins de 
temps que par la terre, avec bien moins de dépense et d’effort, l’eau permet 
de transporter des charges plus importantes depuis des pays très lointains. 
Or l’eau navigable peut être celle de la mer, d’un fleuve, d’un lac, qui sont 
des moyens naturels, ou celle des canaux, ou encore des retenues d’eau 
(comme le lac Moeris 70 en Égypte, d’un pourtour de quatre cent cinquante 
milles 71) produits par l’art et l’effort de l’homme. Et en vérité, il semble 
bien que Dieu ait créé l’eau non seulement comme un élément nécessaire 
à la perfection de la nature, mais aussi en tant que moyen très opportun au 
transport de toute chose d’un pays à l’autre ; de la sorte, voulant que les 
hommes s’embrassent les uns les autres comme les membres d’un même 
corps, Sa Divine Majesté partagea ses biens de telle manière qu’elle ne 
donna pas tout au même pays, et elle fit en sorte que les uns aient besoin des 
biens des autres et réciproquement, afin que naisse ainsi la communication, 
et que de la communication naisse l’amour, et de l’amour l’union. Et pour 
faciliter la communication, Elle donna à l’eau une nature et une substance 
telles qu’elle puisse, grâce à sa densité, soutenir de très grosses charges et, 
grâce à sa liquidité, les conduire partout où on l’entend, aidée par les vents 
ou par les rames ; l’on joint par ce moyen le Levant au Ponant, le Midi au 
Septentrion, et l’on peut ainsi dire que ce qui naît en un lieu, puisqu’il est 
facile de l’obtenir, naît partout. Or, en raison de sa grandeur illimitée, ou 
presque, et de la densité de ses eaux, la mer est sans aucun doute d’une plus 
grande utilité que les lacs ou les fleuves. Mais la mer est de peu de profit 
si tu 72 n’as pas un port de bonne capacité, et sûr ; de bonne capacité, dis-je, 
tant par sa grandeur que par sa profondeur à l’entrée, en son milieu et à ses 
extrémités ; sûr, dis-je, face à tous les vents, ou à bon nombre d’entre eux, 
ou du moins aux plus tempétueux. L’on estime que Borée est entre tous 
le plus tolérable et que la mer remuée par le vent grec 73 se calme dès qu’il 
cesse ; mais les austers l’agitent et la secouent de telle manière que, même 
après que le vent a cessé, elle reste longtemps encore agitée et démontée, 
comme en fait foi indubitablement le golfe de Venise 74. Or, soit un port sera 
rendu sûr par la nature, comme ceux de Messine et de Marseille, soit il le 



22

sera par l’art, imitateur de la nature, comme ceux de Gênes et de Palerme. 
Les lacs sont comme de petites mers et sont donc aussi d’un grand profit 
pour le peuplement des lieux, en proportion de leur grandeur et de leurs 
autres commodités, comme on le voit en Nouvelle-Espagne, où le lac de 
Mexico, d’un pourtour de quatre-vingt-dix milles 75, est paré de cinquante 
gros bourgs, parmi lesquels se trouve la grande Tenochtitlan 76, métropole 
de ce très vaste royaume. Les fleuves ont aussi une grande importance, 
surtout ceux qui s’écoulent sur un espace plus grand, un pays plus riche 
et plus commerçant, tel le Pô en Italie, l’Escaut en Flandre, la Loire et la 
Seine en France, le Danube et le Rhin en Allemagne. Et de même que les 
lacs ont quelque petite ressemblance avec les baies et les golfes de la mer 
formés par la nature, les canaux où l’on détourne les eaux des lacs et des 
rivières sont un peu comme des imitations, des ébauches de ces rivières, 
faites par l’homme. Les anciens rois de l’Égypte firent un fossé qui depuis 
le Nil arrivait jusqu’à la cité des Héros 77, et ils tentèrent de tracer un canal 
de la mer Rouge à la Méditerranée, pour unir notre mer à l’océan Indien, 
faciliter ainsi le transport de toutes choses et par ce chemin enrichir leur 
royaume. Il est bien connu que l’on a fort souvent tenté de rompre l’isthme 
qui sépare la mer Ionienne et la mer Égée 78. En Flandre, à Gand et à Bruges 
ainsi qu’en d’autres lieux, l’on voit de nombreux canaux faits avec art et au 
prix d’une dépense inestimable, mais d’utilité bien plus grande encore pour 
l’aide qu’ils apportent aux marchandises et au commerce. Et en Lombardie, 
de nombreuses villes se sont judicieusement procuré cette aide, mais Milan 
plus que toute autre : grâce à un canal digne de la grandeur romaine elle 
capte les eaux du Tessin et du lac Majeur 79, et s’enrichit par ce moyen d’un 
nombre infini de marchandises ; et grâce à un autre canal elle se prévaut 
de la rivière Adda pour rapporter les fruits et les biens de son très opulent 
territoire 80 ; et elle gagnerait bien plus encore en commodités si les canaux 
de Pavie et d’Ivrée 81 étaient nettoyés.

Or, pour faciliter le transport et le commerce par les canaux et les 
rivières, plusieurs choses sont d’une grande valeur, outre la longueur du 



23

cours dont on a parlé : la profondeur, le calme, la consistance de l’eau 
et la largeur. La profondeur, parce que les eaux profondes soutiennent 
des charges plus lourdes et permettent à la navigation de s’effectuer sans 
péril. Le calme, parce qu’il rend aisée la navigation, en amont et en aval, 
et dans toutes les directions ; en cela, certains estiment que ceux qui ont 
dessiné le canal qui va du Tessin à Milan l’ont mal fait, puisque l’eau vient 
de si haut et si fort qu’elle s’écoule trop rapidement et que l’on navigue 
vers l’amont avec une difficulté et une perte de temps infinies. Quant aux 
rivières, la nature s’est montrée très bienveillante avec la Gaule celtique 
et la Gaule belgique. En effet, en Gaule celtique les rivières sont pour la 
plupart fort calmes et fort paisibles, aussi y navigue-t-on vers l’amont 
et l’aval avec une incroyable facilité ; en effet 82, un bon nombre d’entre 
elles naissent dans des lieux presque plats, ce qui ne précipite pas leur 
cours, et elles ne s’écoulent pas parmi les montagnes ni sur un espace 
restreint, mais sur plusieurs centaines de milles dans de très vastes plaines 
où, comme pour passer le temps, tantôt elles s’étendent, tantôt elles se 
replient, tantôt vont de l’avant, tantôt reviennent en arrière, faisant profiter 
diverses villes et pays de leur eau et se mettant à leur service. Mais il n’est 
pas de pays en Europe qui jouisse mieux de la commodité des rivières 
que cette partie de la Belgique que l’on appelle vulgairement 83 la Flandre. 
Là, l’Escaut, la Meuse, la Moselle, la Niers, la Roer et le Rhin, divisé en 
trois très grands bras 84, s’écoulent placidement, parcourant en long et en 
large cette province, qu’ils enrichissent de trésors immenses grâce à la 
commodité de la navigation et du commerce. C’est certainement ce qui 
manque à l’Italie ; en effet, étant longue, étroite et divisée en son milieu 
par l’Apennin, ses rivières, en raison de la brièveté de leur cours, ne 
peuvent ni croître beaucoup, ni ralentir leur impétuosité. Presque toutes les 
rivières de Lombardie naissent soit des Alpes, comme le Tessin, l’Adda, le 
Lambro, le Serio et l’Adige, soit de l’Apennin, comme le Taro, la Lenza, 
le Panaro, le Reno ; et, après une courte distance – en quoi ils méritent 
bien mieux le nom de torrents que celui de rivières –, ils trouvent le Pô, 
qui voyage entre l’Apennin et les Alpes. Ainsi, lui seul reste navigable : 



24

traversant cette province dans toute sa longueur, il a le temps de grossir 
et de s’enrichir, aidé de nombreuses rivières, et de modérer sa rapidité 
naturelle grâce au long chemin qu’il parcourt ; et malgré tout, comme les 
rivières susdites se jettent dans le Pô avec une très grande impétuosité, à 
cause de la brièveté de leur cours, elles le grossissent et précipitent parfois 
tant son allure qu’elles le rendent redoutable aux villes, même aux plus 
fortes d’entre elles, non moins qu’à leurs campagnes. Mais les rivières 
de Romagne et des autres parties d’Italie, tombant telles des torrents 
impétueux d’un côté et de l’autre de l’Apennin, trouvent aussitôt la mer 
Adriatique ou la mer Tyrrhénienne 85 ; aussi la plupart n’ont-elles pas assez 
d’espace pour tempérer leur impétuosité, et aucune n’a le temps de grossir 
comme cela serait nécessaire à la navigation ; car le peu de l’Arno ou du 
Tibre qui soit navigable n’est rien ou presque.

La consistance de l’eau est aussi profitable, car l’on ne peut nier que l’eau 
de certaines rivières porte mieux que d’autres les charges. En particulier, 
lorsqu’on transporta à Rome l’obélisque que l’on voit aujourd’hui sur la 
place Saint-Pierre (où il a été dressé sous les auspices de Sixte Quint 86), 
on put constater par expérience que l’eau du Tibre avait plus de force et 
de fermeté que celle du Nil 87. Et un fleuve médiocre comme la Seine, en 
France, porte des bateaux si gros et soutient des charges si lourdes qu’il 
faut le voir pour le croire 88 ; et à proportions égales, aucune rivière au 
monde ne porte des poids équivalents, si bien que tout en n’excédant pas 
une taille médiocre, elle supplée pourtant admirablement aux nécessités 
et aux besoins de Paris, ville qui est, de très loin, la plus peuplée et la 
plus opulente de toute la Chrétienté.

L’on pourrait ici me demander ce qui fait qu’une eau porte mieux qu’une 
autre. D’aucuns estiment que cela proviendrait de la terre qui grossirait 
l’eau, la rendrait épaisse et, par conséquent, ferme et consistante. Il suffit 
d’opposer à cette raison l’exemple du Nil : son eau est si terreuse et si 
fangeuse que les Écritures l’appellent le fleuve trouble 89. Elle ne peut être 
bue qu’après avoir été très bien purgée dans des citernes, et non seulement 
elle irrigue et attendrit l’Égypte grâce à sa liquidité, mais elle la féconde et, 



25

pour ainsi dire, l’engraisse de son fumier ; et pourtant, comme le montra 
l’expérience susdite 90, elle n’est pas des plus vigoureuses pour porter les 
bateaux et les chargements 91. Aussi penserais-je plutôt que la cause devrait 
moins être cherchée dans la densité terreuse de l’eau que dans une sorte 
de viscosité qui la rend à la fois plus compacte et plus condensée, et ainsi 
plus apte à porter et soutenir les poids. Mais d’où procède cette qualité ? 
De deux choses : d’abord d’une naissance et d’un passage dans des pays 
tendres et gras, car les rivières participent de la nature des terrains dans 
lesquels elles font leur lit et ont leurs berges, et ainsi elles deviennent grasses 
elles aussi, et d’une qualité semblable à l’huile. Cela procède ensuite de la 
lenteur et de la brièveté de leur cours, puisque la longueur du voyage et la 
rapidité des rivières atténuent et affinent la substance, rompent et brisent 
la viscosité de l’eau. C’est ce qui advient au Nil, s’écoulant en effet sur 
une distance qui, en ligne droite, atteint presque deux mille milles 92, et 
beaucoup plus encore en lignes obliques, et tombant de lieux extrêmement 
escarpés et abrupts (où, à cause de sa véhémence et de l’impétuosité de 
son cours, de la rapidité démesurée de sa chute, il se dissout entièrement, 
pour ainsi dire, en une pluie très fine), il amenuise et fatigue tant ses eaux 
qu’elles en perdent toute propriété visqueuse. Le contraire a lieu pour les 
fleuves d’Allemagne et de France, car ils naissent et avancent à travers 
des régions très amènes et très grasses, et ne sont généralement ni rapides 
ni impétueux. Or, que telle soit la vraie raison, l’eau de la Seine en fait 
foi : lorsqu’on l’utilise pour se laver les mains, elle colle tel un savon et 
te nettoie étonnamment de toute tache.

Mais passons à la largeur. Elle est nécessaire dans les rivières et les 
canaux dont nous parlons, afin que les bateaux puissent être commodément 
maniés et tournés de-ci de-là, et se laisser passer l’un l’autre. Mais la largeur 
des rivières sans la profondeur ne fait pas notre affaire, car elle répand et 
disperse l’eau, si bien qu’elle devient inutile à la navigation. C’est le cas 
du fleuve de La Plata 93 où, en raison d’une trop grande largeur, les eaux 
sont basses, le lit inégal, pleins d’écueils et d’îlots. Et pour la même raison 



26

les rivières d’Espagne sont peu navigables, car leur canal, bien que large, 
est imprécis, inégal et incertain. Mais nous en avons assez dit des rivières.

Or, puisque pour la grandeur des villes les avantages que l’eau apporte 
sont si nombreux et si grands, très commodes sont les villes qui jouissent 
d’eaux navigables de plusieurs sortes, comme celles qui disposent d’un port 
maritime commode pour diverses navigations, d’une rivière et d’un lac.

D’aucuns croiront peut-être qu’avec l’aisance du transport on a trouvé 
le fondement, ou même l’accomplissement de la grandeur d’une ville, 
mais il n’en est rien. Il y faut en outre quelque chose qui attire les gens 
et les fasse tous accourir vers un lieu plus que vers un autre. Là où il n’y 
a pas commodité du transport, il ne peut y avoir de peuple qui grandisse, 
comme nous l’apprennent les montagnes, où l’on trouve bien des villages 
fortifiés et des bourgades en nombre, mais aucun lieu que nous puissions 
dire grandement peuplé 94 ; et la raison en est que, du fait de l’âpreté des 
sites, on ne peut, sans d’immenses efforts et de très grandes difficultés, y 
transporter les choses nécessaires et utiles à la vie civile. Et pour cette seule 
raison Fiesole a été désertée et Florence habitée, que celle-là se trouve en 
un site trop escarpé et celle-ci, à l’inverse, dans une plaine. Et à Rome, nous 
voyons que le peuple a abandonné l’Aventin et les autres collines pour aller 
s’établir dans la plaine et dans des lieux plus proches du Tibre, en raison des 
commodités qu’apportent la plaine et l’eau au transport de toutes choses 
et au commerce. Mais là où le transport est facile, une ville notable ne se 
crée pas incontinent. En effet, sans aucun doute, le port de Messine est, de 
loin, meilleur que celui de Naples ; et néanmoins, au regard de son peuple, 
Naples fait plus de deux fois Messine. Les qualités du port de Carthagène 
devancent en tout celles de Gênes et, à l’inverse, Gênes dépasse Carthagène 
en nombre de gens, en richesses et dans toutes les autres choses. Est-il port 
plus beau, plus sûr ou plus spacieux que le canal de Cattaro 95 ? Pourtant, 
on n’y vit jamais aucune ville digne de mémoire. Que dirons-nous des 
rivières ? Au Pérou se trouve le Marañon, dont on dit, chose admirable 96, 
qu’il a une longueur de six mille milles 97, et qu’à son embouchure sa largeur 
dépasse soixante milles 98. Le fleuve de La Plata n’a pas un aussi long cours, 



27

mais il porte une bien plus grande quantité d’eau encore, et l’on dit qu’il 
a une largeur de cent cinquante milles à son embouchure 99. En Nouvelle-
France se trouve le fleuve de Canada 100, large de trente-cinq milles 101 à 
l’embouchure, profond de deux cents brasses 102. Il y a en Afrique de très 
grandes rivières : le Sénégal, la Gambie et la Kwanza, récemment découverte 
dans le grand royaume d’Angola, dont on estime qu’elle mesure trente-cinq 
milles de large à l’embouchure 103, et sans lieu notablement peuplé 104 ; au 
contraire, les barbares des rives de la Kwanza habitent dans des grottes 
et dans les cavités des arbres, en compagnie d’écrevisses qui s’y sentent 
étonnamment en sécurité, au point de vivre en bonne entente avec eux. 
En Asie, si le Ménam – qui dans la langue de ces peuples veut dire Mère 
des eaux 105 –, le Mékong – navigable sur plus de deux mille milles 106 –, 
le Gange 107, l’Indus et les autres fleuves majeurs sont très habités, l’Ob 
n’a cependant aucune ville célèbre, alors qu’il est le plus grand de tous 
(puisqu’il est large de quatre-vingts milles 108 lorsqu’il se jette dans l’océan 
des Scythes 109, ce qui fait penser à certains que la mer Caspienne se déverse 
par cette voie dans l’Océan 110). Par ailleurs, si la commodité du transport 
permet l’accomplissement de la grandeur de la ville, pourquoi donc, sur les 
rives d’un même fleuve, où le transport est partout facile, une ville est-elle 
plus grande qu’une autre ? Indubitablement, il ne suffit pas de transporter 
facilement toutes choses ; il faut en outre quelque vertu attractive, qui les 
tourne et les attire vers un lieu plutôt que vers un autre.





29

Livre deux

[1]

Jusqu’à présent nous avons trouvé pour notre ville l’opportunité du site, 
la fécondité du terrain et la facilité du transport ; cherchons à présent ce 
pourquoi le peuple, par nature indiffèrent au fait d’être ici ou là, se dirige 
vers un lieu plutôt que vers un autre et pourquoi toute chose y est apportée. 
Et disons d’abord quelles étaient les façons propres aux Romains, puis 
celles qui sont communes à ces derniers et à d’autres.

[2] De quatre façons propres aux romains 111

La première fut d’ouvrir un asile et de donner franchise : c’est ce que fit 
Romulus, afin que Rome se peuplât grâce aux bienfaits de la sécurité qui 
y régnait, tandis que les bourgs alentours étaient malmenés par les tyrans 
et le pays, de ce fait, rempli de bandits 112. Et il ne se trompa point, car y 
accoururent un grand nombre d’hommes qui se trouvaient soit hors de 
chez eux, soit peu en sécurité dans leur propre patrie. Ensuite, comme la 
ville manquait de femmes, nécessaires à la propagation 113, Romulus, après 
avoir fait proclamer des fêtes où l’on faisait les choses en grand 114, enleva 
la plupart des jeunes femmes qui y accoururent 115. Aussi n’est-ce point 
merveille si des gens si farouches donnèrent naissance à des hommes de 
fer. De nos jours, Genève s’est accrue d’une façon semblable, mais bien 
plus licencieuse et en tout point détestable. En effet, après s’être rebellée 
contre son seigneur légitime et s’être séparée de l’Église catholique 116 et 
du Christ lui-même, elle s’est transformée en repaire et en refuge pour 
les apostats et pour ceux qui, ne voulant pas vivre paisiblement dans leur 
patrie, viennent s’abriter et se nicher en cet asile. Il y a peu, Casimir, l’un 



30

des comtes palatins du Rhin 117, a lui aussi fondé un bourg fort grand en 
abritant toutes sortes de gens et d’hérésies, et c’est un ramassis de toutes 
les apostasies, un déluge d’impiétés 118 ; à l’instar de Genève, c’est donc 
là une assemblée trop indigne pour que nous puissions la faire figurer 
au nombre des villes. Afin de peupler Portoferraio 119, Côme, grand-duc 
de Toscane, y mettait les bandits à l’abri et y confinait bien des gens 
qui méritaient l’exil en raison de quelque méfait ; son fils, le grand-duc 
François, l’imita ensuite afin de peupler Pise et Livourne 120. Cependant, 
comme nous l’avons dit plus haut, la force et la nécessité ne suffisent pas 
à ce qu’on habite dans une ville et qu’elle s’agrandisse, car les gens que 
l’on force à rester en un même lieu sont comme une graine que l’on jette 
dans le sable et qui ne donne jamais de racine. Mais revenons à l’asile. On 
ne peut nier qu’une liberté modérée et qu’une franchise légitime profitent 
grandement au peuplement d’un lieu, et d’ordinaire les villes libres sont 
donc, toutes choses étant égales par ailleurs, plus célèbres et plus habitées 
que les villes assujetties à des princes ou à des monarchies 121.

La deuxième façon qui permit à Rome de s’agrandir consista à faire 
participer à la citoyenneté et aux magistratures les bourgs méritants, que 
les Romains appelaient municipes. Car l’honneur d’être citoyen de Rome, 
permettant de jouir des très amples privilèges afférents à la citoyenneté, 
amenait dans la ville tous ceux qui pouvaient avoir quelque espoir d’accéder 
aux offices ou aux magistratures, en vertu de leur adhésion, de leurs 
faveurs ou de services rendus à la République. Et ceux qui ne visaient 
pas si haut y accouraient tout au moins pour aider de leur ballotte 122 le 
parent, l’ami ou le maître dont telle était la visée. Ainsi, Rome était de 
plus en plus habitée et riche grâce au concours d’un nombre infini de 
gens nobles et prospères qui, seuls ou en commun, étaient honorés de la 
citoyenneté romaine.

La troisième façon des Romains consista à repaître continûment la 
curiosité de tous, grâce à la grande multitude des choses admirables 
qu’ils faisaient dans Rome. Les triomphes des capitaines victorieux, les 
constructions merveilleuses, les naumachies, les combats de gladiateurs, les 



31

chasses aux animaux d’ailleurs, les banquets publics, les jeux apollinaires, 
les séculaires et les autres 123, qui se faisaient avec un apparat et une pompe 
indicibles, et toutes les choses de même sorte conduisaient à Rome des 
gens curieux ; et comme ces divertissements étaient presque perpétuels, 
Rome était presque perpétuellement emplie d’hommes étrangers.

[3] Des colonies

Que dirons-nous des colonies ? Profitaient-elles ou non à la grandeur de 
Rome ? Qu’elles aient profité à l’augmentation de sa puissance, on ne peut 
en douter ; mais qu’elles aient aussi multiplié le nombre de ses habitants est 
chose fort douteuse. J’estime quand même, pour ma part, qu’elles furent 
d’un grand profit ; en effet, bien que d’aucuns puissent estimer que le fait 
de prendre des gens pour les envoyer dans les colonies doive diminuer 
la ville plutôt que l’accroître, peut-être est-ce néanmoins le contraire qui 
advient. Car, de même que les plantes ne peuvent croître ni se multiplier 
aussi bien dans la pépinière, où elles ont été semées, qu’à l’extérieur, où 
elles ont été transplantées, de même les hommes ne se propagent pas avec 
un même bonheur lorsqu’ils sont reclus dans l’enceinte de la ville où ils 
sont nés que lorsqu’ils sont envoyés en différents endroits ; parce que 
tantôt la peste ou un autre mal contagieux les consume, tantôt la disette 
et la faim les forcent à changer de demeure, tantôt les guerres étrangères 
soustraient au monde les plus courageux, tantôt les guerres civiles chassent 
de chez eux les plus paisibles. Nombreux sont ceux auxquels la pauvreté 
et la misère ôtent le courage et la faculté de prendre femme et de procréer. 
Or ceux qui à Rome seraient morts pour les causes susdites, ou seraient 
partis, ou n’auraient pas fondé de foyer ni laissé de postérité, ceux-là, 
conduits ailleurs, échappaient aux périls susdits et, ayant dans les colonies 
la commodité d’une maison et de terrains, ils étaient suffisamment sûrs 
pour prendre femme et faire des enfants ; ainsi, leur nombre s’accrut 
infiniment, et de dix ils passèrent à cent. Mais qu’importe tout cela, dira-
t-on ? À supposer que ceux que l’on envoie dans les colonies ne puissent 



32

agrandir leur patrie en restant chez eux, comment pourront-ils le faire en 
la quittant ? En premier lieu, parce que les colonies font, avec leur mère, 
comme un seul corps. Ensuite, parce que l’amour de la patrie originaire, 
la dépendance (que l’on peut favoriser de plusieurs manières), le désir et 
l’espoir d’aller de l’avant dans les honneurs et les richesses, y attireront 
toujours les plus généreux 124 et les plus aisés, ce qui la rendra et plus 
populeuse et plus opulente. Qui niera que les trente colonies dont Albe 
la Longue fut pour ainsi dire la souche, ainsi que toutes celles que Rome 
implanta à l’extérieur, n’aient apporté magnificence et grandeur à l’une 
comme à l’autre ? Et que les Portugais, partis de Lisbonne pour cultiver 
et habiter les îles des Açores, du Cap-Vert, Madère et leurs autres îles, 
n’aient bien plus agrandi Lisbonne que s’ils ne s’étaient pas déplacés ? Il 
est bien vrai que pour renforcer leur ville matrice 125, les colonies doivent 
en être proches, sans quoi, en raison de l’éloignement, l’amour se refroidit 
et la communication 126 se rompt. C’est pourquoi durant six cents ans les 
Romains n’implantèrent aucune colonie hors d’Italie, et les premières 
furent Carthage et Narbonne 127. Voilà donc quelles étaient les façons 
avec lesquelles les Romains – seuls, ou mieux que les autres – attirèrent 
les gens dans leur ville. Disons à présent quelles furent aussi les façons 
communes aux autres peuples. Ce pour quoi il ne sera pas hors de propos 
de commencer par la religion, puisque c’est elle qui doit être au principe 
de toutes nos œuvres.

[4] De la religion

La religion et le culte de Dieu sont choses si nécessaires et d’une telle 
importance qu’elles attirent infailliblement bonne part des hommes et 
des négoces. Et les villes qui en cette matière ont autorité ou réputation 
au regard des autres, ont aussi l’avantage pour ce qui est de la grandeur. 
Jérusalem fut parmi les premières villes d’Orient (comme l’écrit Pline 128) 
principalement en raison de la religion, dont elle était la capitale non 
moins qu’elle l’était du royaume : c’est là qu’avaient leur résidence les 



33

plus grands pontifes, les prêtres et les lévites, là que l’on immolait les 
victimes, que l’on célébrait les sacrifices et que l’on présentait ses vœux 
à Dieu, là que trois fois par an presque tout le peuple se présentait 129. Tant 
et si bien que Josèphe calcule qu’au temps où Titus Vespasien 130 en fit le 
siège, deux millions et demi d’hommes s’y trouvaient ; chose en vérité 
merveilleuse, pour ne pas dire incroyable, d’autant que le pourtour de la 
ville mesurait à peine plus de quatre milles 131. Mais cela est écrit par une 
personne qui pouvait le savoir et n’avait pas de raison de mentir 132. Après 
que Jéroboam fut élu roi d’Israël, considérant que ses sujets ne pouvaient 
vivre sans l’exercice de la religion et l’usage des sacrifices, et que s’ils 
allaient faire leurs sacrifices à Jérusalem il était aisé qu’ils s’unissent à la 
tribu de Juda et à la maison de David, le nouveau roi chassa la religion hors 
d’Israël et y introduisit l’idolâtrie ; il fit faire deux veaux d’or, qu’il plaça 
aux extrémités de son royaume, et dit au peuple : Nolite ultra ascendere 
in Hierusalem ; ecce Dii tui, Israel, qui te eduxerunt de terra Ægypti a. 
La religion a tant de force pour faire croître les villes et pour élargir les 
seigneuries 133, elle a une vertu si attractive, que Jéroboam, de façon impie, 
introduisit l’idolâtrie à la place de la piété, pour ne pas moins attirer et 
retenir les peuplades que son concurrent 134. Et ce fut le premier qui, pour 
régner, foula aux pieds, au grand jour, la loi et le respect dû à Dieu, et 
montra ainsi l’exemple aux autres, chose en vérité aussi stupide qu’impie. 
Ceux qui font profession de prudence et de raison d’État, comme ils 
disent, pensent qu’afin de tenir les sujets dans l’obéissance des princes, 
la raison humaine a plus de pouvoir que la divine, les inventions de je 
ne sais quels vermisseaux plus de force que la faveur de Sa Majesté 135. 
Ceux-là sont la ruine des rois, la peste des royaumes, le scandale de la 
Chrétienté, des ennemis jurés de l’Église et même de Dieu contre qui 
ils fabriquent une nouvelle tour de Babel, à l’instar des antiques Géants, 
et qui n’engendrera finalement pour eux que la confusion et la ruine : 

a.  « Ne montez plus à Jérusalem ; voici tes Dieux, Israël, qui t’ont fait sortir de la terre 
d’Égypte. » (1 Rois, XII, 28)



34

Qui habitat in coelis irridebit eos et Dominus subsannabit eos a. Oyez, 
princes, ce que dit Isaïe des conseillers de Pharaon : Sapientes consiliarii 
Pharaonis dederunt consilium insipiens : deceperunt Aegyptum angulum 
populorum eius. Dominus miscuit in medio eius spiritum vertiginis, et 
errare fecerunt Aegyptum in omni opere suo, sicut errat ebrius et vomens b. 
S’il y avait lieu ici d’en parler, je montrerais facilement que la plupart 
des pertes des États et des ruines des princes chrétiens ont procédé de 
cette malédiction, par laquelle nous nous sommes désarmés et privés de 
la protection et de la faveur de Dieu, et avons mis dans les mains des 
Turcs et des calvinistes les armes et les fléaux de la justice divine, à nos 
dépens 136. Mais il suffit, pour l’heure, d’informer 137 les princes qui suivent 
cette raison d’État, foulant aux pieds la loi divine ; qu’ils apprennent de 
leur maître Jéroboam, dont ils imitent les actes, quelle fut son issue, et 
qu’ils la craignent. Car, pour se venger de son impiété, Dieu souleva 
contre Nadab, fils de Jéroboam, le roi Basha, qui le tua, lui et tous ceux 
de sa lignée : Non dimisit ne unam quidem animam de semine eius, donec 
deleret eum c. Mais revenons-en à nous.

Ce que valent, pour le peuplement d’un lieu, la religion et la possession 
de quelque célèbre relique, ou d’une preuve notable de l’assistance divine, 
ou de quelque autorité dans l’administration et le gouvernement des choses 
ecclésiastiques, c’est ce que démontrent Lorette en Italie, Saint-Michel en 
France, Guadalupe, Montserrat et Compostelle en Espagne, et tant d’autres 
lieux où, bien qu’ils soient solitaires et désertiques, bien qu’ils soient âpres 
et escarpés, la dévotion et la piété (malgré le démon et les huguenots, 
ses partisans 138) suffisent à ce qu’y accoure quotidiennement, depuis des 
pays très éloignés, un peuple infini. Et ce n’est pas merveille, car il n’est 

a.  « Celui qui habite dans les cieux se rira d’eux et le Seigneur se moquera d’eux. » (Psaumes, II, 4)

b.  « Les sages conseillers de Pharaon donnèrent un conseil insensé  : ils dupèrent l’Égypte, 
eux, la pierre angulaire de ses peuples. [...] Le Seigneur répandit au milieu d’eux un esprit 
d’étourdissement, et ils firent vaciller l’Égypte dans toutes ses œuvres, comme un homme ivre 
qui vacille et vomit. » (Isaïe, XIX, 11 et 13-14)

c.  « Il ne laissa pas âme qui vive de sa lignée, jusqu’à ce qu’elle fût exterminée. » (1 Rois, XV, 29)



35

chose plus efficace que Dieu, le souverain bien, pour attirer et entraîner 
le cœur des hommes. Il est continûment convoité et recherché, comme 
fin ultime, par toutes les choses animées et inanimées : les choses légères 
le recherchent en hauteur, les lourdes au centre, les cieux le recherchent 
en tournant autour d’eux-mêmes, les herbes en fleurissant, les arbres 
en fructifiant, les animaux en engendrant, l’homme en se procurant le 
contentement de l’esprit et la félicité. Mais, puisque la nature de Dieu est 
si cachée que nos sens ne l’atteignent pas, si lumineuse que l’intellect ne 
peut la supporter, chacun se tourne là où Dieu laisse quelque vestige de 
sa puissance ou montre quelque signe de son assistance, comme cela s’est 
vu et se voit d’ordinaire dans les montagnes ou dans les déserts. Rome 
elle-même n’est-elle pas débitrice de sa grandeur au sang des martyrs, 
aux reliques des saints, à la sainteté de ses lieux et à son autorité suprême 
sur les matières bénéficiales et sacrées 139 ? Ne serait-elle point que désert 
et solitude si la sainteté des lieux n’y attirait des gens innombrables 
depuis les parties les plus reculées de la Terre, si le siège apostolique et 
le pouvoir des Clefs n’y faisaient accourir la multitude démesurée des 
hommes qui en ont besoin ? Milan, cette ville si importante, attestera à 
jamais quelle splendeur et quel accroissement elle reçut de la piété et 
de la religion du grand cardinal Borromée 140 : les princes venaient des 
confins les plus reculés du Septentrion pour lui rendre visite, les évêques 
accouraient de partout pour prendre conseil de lui, les clercs et les religieux 
de toutes nations considéraient Milan comme leur patrie, la maison de ce 
saint homme 141 comme un port, sa libéralité comme un soutien, sa vie 
comme le miroir le plus limpide de la discipline ecclésiastique. Il serait 
long de dire avec quelle splendeur il célébrait chaque année les synodes 
diocésains et avec quelle magnificence, tous les trois ans, les synodes 
provinciaux, combien d’églises nouvelles il édifia et combien d’anciennes 
il renouvela, combien il en décora, combien il en embellit, combien de 
congrégations d’hommes et de femmes il fonda, combien il institua de 
collèges bien ordonnés pour les jeunes gens et de séminaires pour les 
clercs, combien d’académies il rétablit et combien il en fonda pour le 



36

bénéfice incommensurable des peuples, combien de mesures il prit afin 
d’entretenir les arts et les artisans. Et je n’en finirais jamais de conter toutes 
les façons grâce auxquelles, en développant le culte divin et la religion, 
il agrandissait aussi la ville et doublait le nombre des habitants de Milan.

[5] Des universités 142

Pour attirer les gens, surtout les plus jeunes, à la ville (puisque c’est 
de sa grandeur que nous parlons), la commodité des universités n’est 
pas sans grande efficacité. En effet, puisqu’il est deux façons, pour les 
personnes d’entendement et de valeur, de se hisser à un certain degré 
d’honneur et de réputation, l’une par les armes et l’autre par les livres, 
on recherche celle-là sur le champ de bataille, avec la lance et l’épée, et 
celle-ci dans les académies, avec les livres et la plume. Et parce que les 
hommes s’ébranlent surtout pour l’honneur ou pour l’utile, et qu’il est des 
sciences qui apportent à l’homme, pour certaines, de très sûres richesses, 
pour d’autres, de très hautes dignités, il n’est pas de peu d’importance 
qu’il y ait dans notre ville une académie, ou une université, et qu’elle soit 
telle que les jeunes gens désireux d’apprendre la vertu et la doctrine aient 
l’occasion d’aller là plutôt qu’ailleurs. Et ils auront cette occasion s’ils 
peuvent jouir non seulement de la commodité des écoles et des maîtres, 
mais encore de l’immunité et des privilèges qui conviennent, par lesquels 
leur sera concédée non point l’impunité et la licence de verser dans tous 
les vices, mais une honnête liberté, afin de pouvoir plus commodément 
et plus joyeusement se consacrer à leurs études. En effet – comme les 
études ne vont pas sans grande peine ni tourment de l’esprit et du corps, ce 
pourquoi les Anciens appelèrent la déesse des sciences Minerve, puisque 
la peine de la spéculation amoindrit les forces et les nerfs 143, et un corps 
affligé afflige aussi l’esprit et fait naître mélancolie et tristesse – il est 
en vérité raisonnable que l’on concède aux écoliers toutes les libertés 
décentes, afin qu’ils soient contents et joyeux, et non cette dissipation 
dont les académies d’Italie sont emplies. Les plumes y sont changées en 



37

poignards, les encriers en flasques d’arquebuses, les disputes en rixes 
sanglantes, les écoles en lices et les écoliers en spadassins. L’honnêteté 
y est raillée et la pudeur tenue à déshonneur, si bien qu’un jeune homme 
qui veut bien faire ne fait pas peu en ne se perdant pas. Mais laissons là 
les querelles. Aucune académie ne peut fleurir là où ne sont point bannis 
le jeu et les armes. Afin que les écoliers de l’université de Paris, qui 
étaient alors en nombre infini, aient la commodité de prendre l’air et de 
se divertir honnêtement, François Ier, roi de France, leur attribua un grand 
pré, jouxtant la ville et le fleuve 144, où ils pussent, sans être dérangés, se 
distraire à leur façon : ils y pratiquent la lutte, les jeux de barrière, le jeu 
de balle, de ballon, de mail, le saut, la course, avec une telle allégresse, 
que ceux qui les regardent ne s’en délectent pas moins qu’eux-mêmes ; 
et cependant, cessent le fracas des armes et les jeux de cartes et de dés. 
Pour les raisons susdites, il importe beaucoup que dans les villes où tu 145 
veux fonder une université l’air soit salubre et le site gai et charmant et 
qu’il y ait des rivières, des sources et des bois, car ce sont là choses qui 
d’elles-mêmes sont propres, sans aucun doute, à charmer les étudiants. 
Telles étaient, aux temps antiques, Athènes et Rhodes, où par excellence 
fleurirent les sciences. Galeazzo Visconti fut le premier qui, désirant au 
plus haut point illustrer et peupler Pavie, ne se contenta pas de ces attraits 
et interdit à ses sujets, sous peine de graves sanctions, d’aller ailleurs à 
l’université 146, ce qu’ont imité par la suite certains princes d’Italie 147. 
Mais ce sont là des moyens pleins de défiance. Les façons honorables et 
magnanimes de retenir ses vassaux dans son pays et d’y attirer aussi les 
étrangers consistent à leur donner la commodité d’honnêtes passe-temps, 
à leur garantir abondance de victuailles, à conserver leurs privilèges, à 
leur donner l’occasion de se faire honneur dans les exercices littéraires, à 
prendre en considération les beaux entendements et à instituer pour eux 
des récompenses, et surtout à faire venir des docteurs célèbres et réputés, 
à l’école desquels le grand Pompée ne dédaigna pas de se rendre, comme 
lorsqu’il alla dans les écoles de Rhodes après avoir vaincu tout l’Orient 148. 
Pour une cause plus haute, Sigismond, roi de Pologne 149, interdit à ses 



38

vassaux d’aller à l’université hors de son royaume, et le Roi Catholique 
a fait de même il y a quelques années 150, et c’était afin que les sujets ne 
fussent point infectés par les hérésies qui commençaient à se développer 
au temps du roi Sigismond et qui sont au plus haut, de notre temps, dans 
toutes les provinces septentrionales.

[6] Des tribunaux de justice

Notre vie, notre honneur et nos richesses sont entre les mains des juges. 
En effet, l’amour 151 et la charité faisant partout défaut, la violence et 
la cupidité des hommes mauvais ne cessant de croître, si les juges ne 
nous en défendent pas, nos affaires se porteront mal. Pour cette raison, 
les villes où sont les audiences royales, les sénats, les parlements 152 ou 
d’autres sortes de tribunaux suprêmes, sont nécessairement peuplées, 
aussi bien par le concours de tous ceux qui savent avoir besoin de justice, 
qu’en raison du maniement même du droit, qui ne peut être administré 
sans beaucoup de gens, présidents, sénateurs, avocats, procureurs, 
solliciteurs, notaires et autres semblables. Et, ce qui importe plus encore, 
aujourd’hui la justice ne peut être rendue sans l’intervention d’argent 
comptant. Or rien n’est plus efficace, pour faire courir les gens, que le 
cours de l’argent 153 : l’aimant n’a pas autant de force pour attirer le fer à 
soi que n’en a l’or pour diriger ici ou là les yeux et les esprits des hommes, 
pour la bonne raison que l’or contient virtuellement toute grandeur, 
toute commodité, tout bien terrestre, et l’on peut dire que celui qui a de 
l’argent a tout ce qu’il est possible d’obtenir de ce monde. Or, du fait 
de la profusion d’argent que comporte l’administration de la justice, les 
villes métropolitaines se réservent au moins les causes les plus graves et 
les appels, lorsqu’elles ne peuvent avoir l’administration totale des causes 
civiles et criminelles. Cela est certes fait par raison d’État (dont l’un des 
membres principaux est l’autorité judiciaire, au moyen de laquelle on 
est maître de la vie et de l’avoir des sujets) 154 mais aussi au regard de 
l’utilité que nous avons évoquée. Ceci vaut partout, mais plus encore 



39

là où l’on procède en matière judiciaire selon l’usage commun des lois 
romaines 155, parce que cette forme est plus longue et a besoin de plus de 
ministres 156 que les autres. En Angleterre, en Écosse et, plus qu’ailleurs, 
en Turquie, où l’on fait droit de façon sommaire et presque au pied levé, 
il ne sert pas à grand chose, pour agrandir une ville, que l’on y applique 
le droit 157. En effet, c’est à la fin d’un repas, avec force témoins, que les 
litiges y seront décidés et les causes les plus graves portées à leur terme ; 
n’ont point cours là-bas tous ces délais et prorogations, instruments et 
procès, officiers et intermédiaires : on en vient en quelques coups jusqu’à 
mi-lame 158, si bien que le temps, la dépense et le nombre des personnes 
sont inférieurs, et de très loin, à ce que requièrent les lois romaines. Je ne 
veux point dire, toutefois, qu’il faille pour autant renvoyer les sentences 
et éterniser les litiges : sans aucun doute sont-ils déjà bien trop longs, et 
le retard dans l’exécution de la justice, lorsqu’il n’est pas justifié par le 
soin et l’attention à ne pas commettre d’erreur, n’est pas sans provoquer 
quelque injustice. Il sera donc fort important pour notre ville que l’on y 
applique le droit et qu’elle ait un tribunal suprême.

[7] De l’industrie 159

Mais il n’est rien qui importe davantage, pour accroître une ville et pour 
qu’elle ait un grand nombre d’habitants et soit opulente en tout, que 
l’industrie des hommes et la multitude des arts 160, dont certains sont 
nécessaires, d’autres commodes pour la vie civile, d’autres désirés pour 
le faste et l’ornement, d’autres pour le raffinement et la distraction des 
oisifs. Il en résulte un afflux d’argent et de personnes qui travaillent, ou 
qui font négoce de ce qui est travaillé, qui distribuent des matériaux aux 
travailleurs, achètent, vendent, transportent d’un lieu à l’autre les fruits de 
l’ingéniosité et de l’artificieuse main de l’homme. Sélim Ier, empereur des 
Turcs 161, afin de peupler et d’ennoblir Constantinople, fit venir quelques 
milliers d’excellents artisans, de la ville royale de Tauris 162 d’abord, du 
grand Caire ensuite. Les Polonais ne s’y trompèrent point, lorsqu’ils 



40

élurent Henri, duc d’Anjou, au trône royal 163 ; ils voulurent en effet, entre 
autres choses, qu’il amène avec lui en Pologne, cent familles d’artisans. Et 
parce que l’art rivalise avec la nature, certains me demanderont laquelle 
de ces deux choses importe le plus pour agrandir et peupler un lieu, de 
la fécondité du terrain ou de l’industrie de l’homme. C’est l’industrie, 
indubitablement, d’abord parce que les choses produites par l’artificieuse 
main de l’homme sont bien plus nombreuses et de plus grand prix que les 
choses nées de la nature, car la nature fournit la matière et le sujet, mais 
la subtilité et l’art des hommes créent l’inénarrable variété des formes. La 
laine est le fruit simple et brut de la nature : avec elle, combien de belles 
choses, si variées et multiformes, l’art ne fabrique-t-il pas ! Combien sont 
nombreux et variés les gains qu’en tire l’industrie de ceux qui la cardent, 
l’ourdissent, la filent, la tissent, la teignent, la coupent et la cousent, lui 
donnent forme de mille manières et la transportent d’un lieu à un autre ! 
La soie est le simple fruit de la nature ; avec elle, quelle variété de tissus 
splendides l’art ne forme-t-il pas ! Il fait que l’excrément d’un ver très 
vil est estimé par les princes, apprécié par les reines, et qu’en définitive 
tous veulent s’honorer d’en porter. De surcroît, l’industrie fait vivre un 
plus grand nombre de gens que les revenus de la terre, ce dont font foi 
bien des villes en Italie, et surtout Florence, Gênes et Venise 164, dont il 
n’y a pas lieu de dire la grandeur et la magnificence ; et les seuls métiers 
de la soie et de la laine y font vivre presque deux tiers des habitants 165. 
Mais qui ne le voit dans toutes les matières ? Les revenus que l’on tire 
des mines de fer ne sont pas très importants, mais les profits que l’on 
tire du travail et du trafic de ce même fer font vivre une infinité de 
personnes qui l’extraient, le purifient, le fondent, le vendent en gros et 
au détail, en fabriquent des machines de guerre, des armes de défense et 
d’attaque, d’innombrables outils pour l’agriculture, l’architecture et toutes 
sortes d’arts, pour répondre aux besoins quotidiens et aux innombrables 
nécessités de la vie, qui n’a pas moins besoin de fer que de pain. De la 
sorte, qui comparerait les rentes que les propriétaires tirent des mines 
de fer et le profit qu’en retirent, grâce à leur industrie, les artisans et les 



41

marchands, qui enrichissent ainsi incroyablement les princes par le biais 
de l’octroi, trouverait que l’industrie dépasse la nature, et de très loin. 
Il suffit de comparer le marbre aux statues, aux colosses, aux colonnes, 
aux frises et à l’infinité d’autres œuvres qu’il permet de faire. Il suffit de 
comparer le bois aux galères, galions, nefs et autres vaisseaux dans leur 
infinie variété, de guerre, de transport, de loisir, ainsi qu’aux statues, aux 
meubles de maison et aux autres choses sans nombre que l’on fabrique 
avec le rabot, le ciseau et le tour. Il suffit de comparer les couleurs aux 
peintures, et le prix des unes à la valeur des autres, pour comprendre que 
le travail vaut bien plus que le matériau (Zeuxis, excellent peintre, donnait 
ses œuvres pour rien, parce qu’avec noblesse, il disait à qui voulait les 
acheter qu’elles n’avaient pas de prix 166), et que beaucoup plus de gens 
vivent au moyen des arts que grâce au bénéfice immédiat qu’ils tirent de 
la nature. La force de l’industrie est si grande qu’il n’est mine d’argent ou 
d’or en Nouvelle-Espagne et au Pérou qui puisse l’égaler, et le produit de 
l’octroi sur les marchandises à Milan rapporte plus au Roi Catholique que 
les mines de Potosí ou de Jalisco 167. L’Italie est une province dans laquelle 
il n’est aucune mine importante, ni d’or, ni d’argent, et la France n’en a 
pas davantage ; et néanmoins, l’une et l’autre abondent de monnaie et de 
trésors grâce à l’industrie. La Flandre non plus n’a pas de veines de métaux 
et, néanmoins, tant qu’elle a été en paix, on y a fabriqué des ouvrages 
admirables, multiples et variés avec un art et une dextérité inestimables, 
et elle n’a rien eu à envier aux mines de Hongrie ou de Transylvanie ; 
et il n’y avait aucun pays d’Europe qui fût plus splendide, plus opulent, 
plus peuplé, ni aucune partie de l’Europe ni du monde où il y eût autant 
de villes, et si grandes, si fréquentées par les étrangers. C’est donc à 
juste titre que les incomparables trésors qu’en retirait l’empereur Charles 
Quint avaient valu à ce pays d’être appelé « les Indes de Sa Majesté ». La 
nature introduit dans la matière première ses formes et l’industrie humaine 
fabrique sans fin sur le composé naturel des formes artificielles, puisque 
la nature est à l’artisan ce que la matière première est à l’agent naturel 168.



42

Le prince doit donc, s’il veut rendre sa ville populeuse, y introduire 
toutes sortes d’industries et d’arts 169, ce qu’il fera en y amenant d’excellents 
artisans venus d’autres pays, en les y établissant à demeure et en leur 
donnant les commodités qui conviennent ; en tenant compte des beaux 
entendements, en appréciant les inventions et les ouvrages qui ont quelque 
chose de singulier ou de rare, en récompensant la perfection et l’excellence. 
Mais il est surtout nécessaire qu’il ne permette pas que l’on emporte hors 
de son État les matières crues, telles que la laine, la soie, les bois, les 
métaux ou autres choses semblables, parce qu’avec les matières, s’en vont 
aussi les artisans. Il est plus juste et plus utile que les artisans viennent là 
où est la matière, plutôt que de porter la matière là où sont les artisans 170. 
Beaucoup plus de gens vivent du négoce de la matière travaillée que de la 
matière simple ; et les revenus des princes sont rendus plus élevés, et de 
loin, quand ils font sortir des ouvrages plutôt que des matières, comme 
par exemple des velours plutôt que de la soie, des serges plutôt que de la 
laine, des toiles plutôt que du lin, des cordes plutôt que du chanvre. Les 
rois de France et d’Angleterre, qui s’en sont avisés ces dernières années, 
ont interdit de faire sortir les laines hors de leurs États, ce que par la suite 
a fait aussi le Roi Catholique. Mais ces ordres n’ont pu être entièrement 
observés d’emblée, parce que ces provinces abondaient d’une quantité 
incroyable de laines de très grande finesse, et qu’il n’y avait pas assez 
d’artisans capables de les travailler toutes ; bien que les princes susdits 
eussent fait sans doute cela parce que le profit et l’octroi que l’on tire des 
draps de laine sont bien plus élevés que ce que l’on tire des laines brutes, 
néanmoins la chose vaut aussi pour peupler le pays. En effet, beaucoup 
plus de gens vivent des laines travaillées que des laines brutes, ce qui fait 
la richesse et la grandeur du roi. Parce que c’est la multitude des gens qui 
rend fertile le terrain et qui, par la main et par l’art, donne mille formes 
à la matière naturelle.



43

[8] De l’immunité

Les peuples sont, en ce siècle, si lourdement imposés par les princes, qui 
y sont poussés partie par cupidité, partie par nécessité, qu’ils se rendent 
avec grande avidité en tout lieu où se dévoile à eux le moindre espoir 
d’immunité ou de franchise ; ce dont les foires font foi, grâce à un très 
grand concours de marchands et de peuples, et ce pour nulle autre raison 
qu’elles sont libres et franches de gabelles et d’impôts. De notre temps, 
dans la ville royale de Naples le nombre d’édifices et d’habitants a crû 
très notablement, du fait des exemptions et des franchises qui ont été 
concédées à ses habitants ; et elle se serait accrue encore plus si le Roi 
Catholique n’avait sévèrement interdit de construire davantage, à cause 
des doléances et des protestations des barons dont les terres se dépeuplaient, 
ou pour toute autre raison 171. Les villes de Flandre ont été les plus 
mercantiles et les plus peuplées d’Europe. Si tu 172 en recherches la cause, 
tu trouveras, entre autres choses, qu’il y a eu la franchise de gabelle ; en 
effet, pour les marchandises qui y entraient et en sortaient (et il y entrait 
et en sortait une quantité infinie), on ne payait presque rien. Et puis tous 
ceux qui ont édifié de nouvelles villes ont nécessairement concédé, pour 
que les gens s’y rendent, de très amples immunités et privilèges, tout 
du moins aux premiers habitants ; et c’est aussi ce qu’ont fait ceux qui 
ont restauré les villes désolées par la peste, consumées par la guerre ou 
affligées par quelque autre fléau de Dieu. La peste que Boccace évoqua 
et qui affligea tant l’Italie pendant trois ans 173 fut si cruelle, qu’entre mars 
et juillet elle ravit au monde près de cent mille âmes à Florence 174 ; elle 
en tua autant à Venise, qu’elle rendit presque déserte 175, si bien qu’afin 
de la repeupler les Seigneurs vénitiens publièrent un ban proclamant que 
la citoyenneté serait attribuée à tous ceux qui viendraient s’y installer 
avec leurs familles durant deux ans 176 ; et ces mêmes Seigneurs se sont 
plus d’une fois délivré d’un besoin extrême de vivres en promettant la 
franchise à ceux qui en apporteraient.



44

[9] Avoir en sa possession 177 quelque marchandise 
d’importance

Il sera aussi fort profitable, pour attirer les gens dans notre ville, qu’elle 
ait en main quelque marchandise considérable. Ce qui peut advenir grâce 
aux bienfaits de la terre lorsqu’elle la fait naître uniquement, principa-
lement ou excellemment en ce lieu : uniquement, comme les girofles 
aux Moluques, l’encens en Sabée 178, le baume en Palestine ou ailleurs 
encore ; principalement, comme le poivre à Calicut ou la cannelle à Ceylan ; 
excellemment, comme le sel à Chypre, le sucre à Madère, les laines dans 
certaines villes d’Espagne et d’Angleterre. L’excellence concerne aussi le 
travail des artisans lorsque, en raison de la qualité des eaux, de la dextérité 
des habitants, d’un secret occulte ou d’une autre cause semblable, il est 
mieux réussi en un lieu qu’en un autre, comme les armes à Damas et à 
Chiraz, les tapisseries à Arras, les étoffes de laine à Florence, les velours 
à Gênes, les brocarts à Milan, les écarlates à Venise. À ce propos, je 
ne veux pas omettre de dire qu’en Chine, les arts, pour la plupart, sont 
excellents entre tous, pour maintes raisons, mais singulièrement parce que 
les enfants sont obligés de faire le métier de leur père ; ainsi, leur esprit 
étant comme orienté dès la naissance vers l’art paternel, leur père ne leur 
cachant rien et délivrant son enseignement avec la plus grande affection, 
avec assiduité, diligence et sollicitude, leurs travaux parviennent au plus 
haut degré de la beauté et de la perfection qui puisse être désiré, comme 
on peut le voir dans ces quelques ouvrages que l’on porte de Chine aux 
Philippines, des Philippines au Mexique et du Mexique à Séville. Mais 
revenons à notre propos.

Certaines villes sont maîtresses de quelque commerce, non parce 
que la marchandise naîtrait dans leur campagne ou serait travaillée par 
leurs habitants, mais parce qu’elles ont la seigneurie soit sur un pays 
soit sur une mer proche : la seigneurie sur un pays, comme Séville où 
aboutissent les infinies richesses de la Nouvelle-Espagne et du Pérou ; 
la seigneurie sur une mer, comme Lisbonne qui par cette voie attire et 
le poivre de Cochin, et la cannelle de Ceylan, et les autres richesses 



45

de l’Inde, qui ne peuvent être apportées sur des navires que par les 
Portugais ou avec un sauf-conduit de ces derniers. De façon semblable, 
il y a quatre-vingt-dix ans, Venise avait la maîtrise presque entière des 
épices ; en effet, avant que les Portugais n’occupent l’Inde, elles étaient 
transportées jusqu’à Suez par la mer Rouge, puis jusqu’au Caire à 
dos de chameau, et enfin sur le Nil jusqu’à la grande Alexandrie ; là, 
elles étaient achetées par les Vénitiens, qui y envoyaient leurs grandes 
galères, puis les distribuaient dans presque toute l’Europe, en en tirant 
un incroyable revenu. À présent, presque tout ce commerce s’est 
tourné vers Lisbonne où, par une nouvelle route, les épices ôtées des 
mains des Maures et des Turcs sont chaque année transportées par les 
Portugais, puis vendues aux Espagnols, aux Français, aux Anglais et à 
tout le Septentrion. Ce commerce des Indes est d’une telle importance 
qu’à lui seul il suffit à enrichir le Portugal et fait qu’il est opulent en 
toute chose.

D’autres villes ont la maîtrise presque entière des marchandises et du 
commerce du fait de la commodité de leur site pour maintes nations, à qui 
elles servent d’entrepôts et de magasins, comme Malacca et Ormuz en 
Orient, Alexandrie, Constantinople, Messine et Gênes en Méditerranée, 
Anvers, Amsterdam, Dantzig et Narva sur l’océan Septentrional, Francfort 
et Nuremberg en Allemagne. Nombreux sont les grands marchands qui 
installent leurs entrepôts dans ces villes, où les peuples voisins vont se 
pourvoir de ce dont ils ont besoin, attirés par la commodité du transport. 
Et celle-ci consiste en des ports de grande taille et sûrs, en des golfes et des 
baies propices, en des fleuves navigables qui pénètrent au sein des villes ou 
s’écoulent à proximité, en des lacs et des canaux, que nous appelons aussi 
navigli 179, en des routes planes et sûres. Et à propos des routes, il ne faut pas 
omettre de dire que les rois de Cuzco (les Incas, comme on les appelle dans 
leur langue) construisirent à force de temps deux routes longues de deux 
mille milles 180, si amènes et si commodes, si planes et si droites qu’elles 
ne le cèdent en rien à la grandeur romaine. On voit, là-bas, de fort abruptes 
montagnes aplanies, de très profondes vallées comblées, d’effrayantes roches 



46

taillées ; des arbres, plantés en rangs de chaque côté de la route, offrent aux 
voyageurs le soulagement de leur ombrage et la délectation inénarrable du 
gazouillement des oiseaux qui jamais ne viennent à manquer. On y trouve 
à volonté des logis abondant de tout ce qui est nécessaire, des palais haut 
perchés qui, pour ainsi dire, rivalisent de splendeurs en en faisant un joyeux 
étalage, des villas délectables, des contrées amènes, et mille autres grâces 
qui repaissent les yeux par leur variété et émerveillent l’esprit par l’infinité 
de ce que fait, pour partie, la nature, pour partie, l’industrie des hommes.

Mais, pour revenir à notre propos, il sera très profitable que le prince 
connaisse la commodité naturelle du site, et que par l’art il l’augmente 
de façon judicieuse, par exemple en rendant un port plus sûr grâce à des 
môles, en facilitant le chargement et le déchargement des marchandises, 
en assurant la mer contre les corsaires, en rendant les rivières navigables, 
en bâtissant des magasins opportuns pouvant contenir toutes choses en 
grandes quantités, en restaurant et en réparant les routes, aussi bien en 
plaine qu’en montagne. En cela, les rois de Chine méritent tous les éloges, 
car au prix d’incroyables dépenses ils ont pavé toutes les routes de ce très 
illustre royaume, érigé des ponts de pierre au dessus de fleuves immenses, 
taillé des montagnes incroyablement élevées et escarpées, recouvert les 
plaines de pierres brutes de sorte que l’on s’y déplace aisément à pied 
et à cheval l’hiver comme l’été, et que l’on y transporte facilement les 
marchandises sur des charrettes et des bêtes de somme. Et en ce domaine, 
indubitablement, les princes italiens faillissent grandement, car en leurs 
pays, l’hiver, les chevaux se noient dans la boue et les charrettes s’y 
enfoncent, ce qui rend le transport de toutes choses fort malaisé, tant et 
si bien qu’un voyage que l’on pourrait effectuer en un jour se fait à grand 
peine en trois jours ou plus ; et les routes ne sont pas moins impraticables 
en maintes parties de France, comme en Poitou, en Saintonge, en Beauce, 
en Bourgogne. Mais ce n’est pas ici le lieu de censurer ces provinces si 
illustres, passons donc outre.



47

[10] De la seigneurie 181

C’est chose très importante, pour rendre grand un lieu, que la seigneurie. En 
effet, elle est porteuse de dépendance ; et la dépendance, d’un concours de 
gens ; et le concours de gens, de la grandeur. Dans les villes qui ont sur les 
autres droits de seigneurs et de princes 182, sont réunies, grâce aux différents 
arts, les richesses publiques et les fortunes privées. C’est là qu’affluent 
les ambassadeurs des princes et les représentants des communes, là que 
sont examinées les causes criminelles et civiles les plus importantes, là 
que sont renvoyés les appels, là que sont traités par des hommes qualifiés 
les affaires et les négoces des communes ou des grands personnages, là 
que les rentes de l’État sont amassées et dépensées, là que les premiers 
et les plus prospères parmi les citoyens des autres bourgs cherchent à 
s’implanter et à prendre pied. De toutes ces causes s’ensuit abondance 
d’argent, appât très efficace pour attirer les marchands et les faire accourir 
des pays les plus lointains, ainsi que toutes sortes d’artisans, de gens de 
labeur et de service. La ville croît ainsi, pas à pas, avec la magnificence 
des édifices, la multitude des hommes, l’opulence en tout ; et elle croît à 
proportion de la seigneurie, ce que démontrent toutes les villes qui ont 
ou qui ont eu quelque juridiction notable : Pise, Sienne, Gênes, Lucques, 
Florence, Brescia. Celle-ci possède une campagne 183 qui s’étend sur cent 
milles de long et quarante de large 184, contient, outre une plaine très fertile, 
de nombreuses vallées d’importance, maints bourgs et places dépassant 
les mille feux, et fait en tout près de trois cent quarante mille personnes. 
Telles sont en Allemagne de nombreuses villes franches et impériales, 
Nuremberg, Lubeck, Augsbourg ; telle était Gand en Flandre, qui réunissait 
cent mille combattants lorsque son grand gonfalon était déployé. Je ne dis 
rien ici de Sparte, de Carthage, d’Athènes, de Rome ou de Venise, dont la 
grandeur est allée croissante à la mesure de leur seigneurie ; tant et si bien 
que, pour ne parler que d’elles, Carthage, au faîte de sa grandeur, avait un 
pourtour de vingt-quatre milles 185, et Rome de cinquante 186 sans compter 
ses faubourgs, qui étaient immenses puisque d’un côté ils s’étendaient 
jusqu’à Ostie et que de l’autre ils allaient presque jusqu’à Otricoli 187, et 



48

occupaient de toute part de très larges portions du pays. Mais passons 
outre, parce que ce chapitre concerne aussi tout ce qui se dira plus bas 
sur la résidence du prince.

[11] De la résidence de la noblesse

Parmi les raisons qui rendent d’ordinaire les villes d’Italie plus grandes 
que les villes de France ou d’autres parties de l’Europe, celle-ci n’est pas 
sans importance : en Italie les gentilshommes habitent dans les villes, et 
en France, dans leurs châteaux, qui sont, pour la plupart, des palais ceints 
de fossés remplis d’eau, pourvus de murailles et de tours qui suffisent à 
résister à un assaut soudain. Bien que les seigneurs italiens puissent aussi 
vivre magnifiquement dans leurs villas, comme on peut le voir dans les 
campagnes de Florence, de Venise et de Gênes, pleines d’édifices qui, tant 
par la noblesse des matériaux que par l’excellence de l’art, peuvent faire 
honneur non seulement à une ville mais à un royaume, néanmoins, en 
France, ces édifices sont partout plus seigneuriaux et plus habités qu’en 
Italie ; en effet, l’Italien partage ses dépenses et son attention entre la 
ville et la campagne, et les consacre plus à la première qu’à la seconde ; 
le Français, en revanche, use de tout son pouvoir à la campagne 188 et ne 
se préoccupe pour ainsi dire pas de la ville, et en toutes circonstances 
l’auberge lui suffit. Or, la résidence des nobles dans les villes rend celles-
ci plus illustres et plus peuplées, non seulement parce que s’ajoutent les 
personnes qui forment leur suite, mais surtout parce qu’un baron dépense 
bien plus largement en ville, en raison de la concurrence et de l’émulation 
avec les personnes honorables qu’il voit et qui le voient continûment, qu’à 
la campagne, où il vit parmi les bêtes sauvages, converse avec les vilains 
et va vêtu de drap grossier ou de toile ; le nombre des édifices croît ensuite 
nécessairement et les arts se multiplient. Pour cette raison, afin d’ennoblir 
et d’agrandir sa ville royale de Cuzco, l’Inca du Pérou voulut non seulement 
que les caciques et ses barons y habitassent, mais il ordonna aussi que 
chacun d’eux y fabriquât son palais ; ceux-ci ayant tous rivalisé pour le 



49

faire, cette ville s’accrut grandement en peu de temps. Certains ducs de 
Lombardie ont tenté de faire une chose semblable de notre temps 189. Le 
roi d’Arménie Tigrane, lorsqu’il édifia la grande Tigranocerte 190, força un 
grand nombre de gentilshommes et de personnes honorables et prospères 
à aller s’y établir avec tous leurs biens, et fit aussi promulguer que toutes 
les richesses qui n’y auraient pas été apportées fussent confisquées si on 
les retrouvait en un autre lieu. Et telle est la cause qui fit que Venise crût 
notablement, dès ses débuts, et en peu de temps. En effet, ceux qui, depuis 
les alentours, venaient se réfugier sur les îlots où elle est miraculeusement 
située, étaient des personnes nobles et riches, qui apportèrent toutes leurs 
possessions avec elles et purent s’adonner, grâce à ce golfe opportun, à la 
navigation et au commerce, devenant ainsi bien vite les maîtres des villes 
et des îles voisines ; et avec leurs richesses, ils ennoblirent facilement 
leur patrie de magnifiques édifices et de trésors inestimables, et ils l’ont 
enfin menée à la grandeur et à la puissance que l’on voit aujourd’hui et 
qui font notre admiration.

[12] De la résidence du prince

Pour des raisons identiques à celles que nous avons présentées dans notre 
chapitre consacré à la seigneurie, la résidence du prince, qui croît confor-
mément à la grandeur de son empire 191, est d’une infinie valeur pour 
magnifier et agrandir les villes. En effet, là où il réside, résident aussi 
les parlements, ou, si l’on préfère, les sénats, les tribunaux suprêmes de 
la justice, les conseils secrets et les conseils d’État ; c’est là qu’affluent 
toutes les affaires d’importance, tous les princes, tous les personnages de 
poids, les ambassadeurs des républiques et des rois et les représentants 
des villes sujettes ; c’est là que se disputent offices et honneurs tous ceux 
qui y aspirent, là que sont apportées les rentes de l’État et là qu’elles sont 
distribuées, ce que l’on peut aisément comprendre à l’aide de presque 
toutes les villes importantes et renommées. Dans l’ancestral royaume 
d’Égypte, les princes installèrent leur siège pour partie à Thèbes, pour 



50

partie à Memphis ; aussi ces deux villes atteignirent-elles une grandeur et 
une beauté considérables. En effet, Thèbes (qu’Homère, en poète, appelle 
la ville aux cent portes 192) mesurait, comme Diodore l’écrit, jusqu’à 
dix-sept milles de pourtour 193, était agrémentée de superbes édifices, 
tant publics que privés, et regorgeait d’habitants ; Memphis était à peine 
plus petite. Dans les siècles suivants, les Ptolémées établirent leur siège à 
Alexandrie, ce qui en accrut le nombre d’édifices, le peuple, la réputation 
et ses inestimables richesses ; et les deux autres villes 194 furent presque 
entièrement désertées, après avoir été considérablement réduites à cause 
de la ruine du royaume, sous les Chaldéens d’abord puis sous les Perses. 
Par la suite, les sultans abandonnèrent Alexandrie et s’installèrent au 
Caire, qui, de ce fait, devint en quelques siècles si peuplé qu’on en vint 
à l’appeler à bon droit le Grand Caire. Parce que les sultans estimaient 
ne pas être en sécurité, à cause de cette multitude innombrable, si par 
un coup du sort elle devait se soulever contre eux, ils divisèrent la ville 
au moyen de fossés remplis d’eau, larges et profonds, si bien qu’elle 
ressemblait moins à une ville unique qu’à l’assemblage de nombreux 
petits bourgs. Elle est à présent divisée en trois parties principales, que 
presque un mille sépare les unes des autres, appelées Boulaq, Vieux-Caire 
et Nouveau-Caire 195. On dit qu’elle compte seize mille ou (comme l’écrit 
l’Arioste) dix-huit mille grands quartiers 196, que l’on ferme la nuit par 
des portes en fer. Elle mesure bien huit milles de pourtour 197, à l’intérieur 
desquels se trouve une multitude infinie, car ces gens n’ont pas, pour se 
loger, autant d’espace ni autant de commodités que nous, et la plupart 
d’entre eux vivent à même la terre, entassés, comme agglutinés les uns 
aux autres. La peste n’abandonne presque jamais la ville, elle se fait 
lourdement sentir tous les sept ans et lorsqu’elle n’élimine pas plus de 
trois cent mille personnes, ce n’est qu’un jeu. Au temps des sultans, on 
estimait que la ville était saine lorsque n’y mourraient pas plus de mille 
personnes par jour. Mais nous en avons assez dit du Caire, aujourd’hui 
si célèbre par le monde : passons outre.

En Assyrie, les rois choisirent de résider à Ninive ; aussi avait-elle un 
pourtour de quatre cent quatre-vingts stades, à savoir soixante milles, et une 



51

longueur de cent cinquante stades, comme l’écrit Diodore 198. Elle devait 
en outre avoir de très grands faubourgs, puisque les Écritures affirment 
que la grandeur de Ninive équivalait à trois jours de marche 199. Les rois 
chaldéens avaient leur résidence à Babylone ; le pourtour de cette ville 
mesurait quatre cent quatre-vingts stades, selon Hérodote 200, ses murailles 
mesuraient cinquante coudées de largeur et plus de deux cents de hauteur 201 ; 
Aristote la voit plus grande encore, car l’on disait, écrit-il, que lorsque 
Babylone fut prise, une partie de la ville ne l’apprit qu’au bout de trois 
jours 202 ; elle avait cent portes, toutes en bronze ; elle avait une citadelle, 
ou plutôt une forteresse, dont le pourtour mesurait vingt stades 203 ; son 
peuple était si nombreux qu’il eut assez de hardiesse pour livrer bataille 
face à Cyrus, le très puissant roi de Perse. Sémiramis construisit la ville, 
mais Nabuchodonosor l’agrandit incroyablement. Détruite ensuite durant 
le déferlement des Scythes et d’autres peuples de ces contrées, elle fut 
réédifiée par un certain Aboujafar 204, calife des Sarrasins, qui dépensa 
pour ce faire dix-huit millions d’écus. Jove écrit qu’aujourd’hui encore 
elle est plus grande que Rome, si tu 205 considères le pourtour de ses 
murs antiques, et qu’on y trouve des bois pour la chasse et des champs 
pour le labour, ainsi que des potagers et des jardins spacieux 206. Les rois 
de Médie demeuraient à Ecbatane. Ceux de Perse à Persépolis, dont la 
grandeur ne peut être montrée que par des conjectures. De notre temps, 
les rois de Perse ont élu résidence à Tauris 207, et de même que leur empire 
ne s’étend pas aussi loin qu’autrefois, de même en va-t-il de leur ville 
capitale. Elle a néanmoins un pourtour d’à peu près seize milles 208, et 
certains disent même plus ; elle est très longue, a de nombreux jardins et 
n’a pas de murailles, chose commune à presque toutes les villes de Perse.

En Tartarie et en Asie orientale, en raison de la puissance de ces très 
grands princes, les villes sont plus vastes que dans le reste de l’univers. Les 
Tartares 209 ont aujourd’hui deux grands empires : le premier est celui des 
Tartares moghols, l’autre celui des Cathayens. De notre temps, les Moghols 
ont incroyablement étendu leur seigneurie, car leur prince Mohammed 210, 
mécontent des anciennes frontières, occupa il y a quelques années tout 



52

ce qui est compris entre le Gange et l’Indus. La ville royale des Moghols 
est Samarcande 211, que le grand Tamerlan enrichit incroyablement grâce 
à ses rapines dans toute l’Asie où, tel une tempête effroyable ou une 
crue dévastatrice, il rasa les villes les plus anciennes et les plus nobles 
et s’empara de leurs richesses ; et, pour ne rien dire des autres, il soutira 
à la seule Damas huit mille chameaux chargés de butin et de meubles 
choisis. Cette ville a été d’une telle grandeur et d’une telle puissance que, 
dans certaines relations anciennes, on peut lire qu’elle comptait soixante 
mille cavaliers ; elle n’a plus aujourd’hui une telle grandeur ni une telle 
magnificence, en raison de l’affaiblissement de l’empire 212 : de même 
qu’après la mort du grand Tamerlan il fut tout de suite divisé en plusieurs 
parties par ses fils, de même, de notre temps, il a été semblablement 
partagé entre les fils de Mohammed, qui avait il y a peu placé Cambay 
sous son joug.

Mais puisque j’ai fait mention de Cambay, il y a en ce royaume deux 
villes mémorables, l’une est Cambay 213, l’autre Chittor 214. Cambay est si 
grande qu’elle a donné son nom à la province. D’aucuns écrivent qu’elle 
contient cent cinquante mille feux, ce qui correspondrait – si, comme il 
est d’usage, on compte cinq personnes par feu – à un peu moins de huit 
cent mille habitants. D’autres disent qu’elle est beaucoup plus petite ; mais 
quoi qu’il en soit, c’est une ville très illustre, la capitale d’un royaume très 
riche et le siège d’un roi très puissant 215, qui, lors de sa campagne contre 
Mohammed, le roi des Moghols, dirigea cinq cent mille fantassins et cent 
cinquante mille cavaliers, dont trente mille étaient armés à la manière de 
nos hommes d’armes 216. Chittor, qui mesure douze milles de pourtour 217, 
est une ville si magnifique pour ses édifices, si belle pour ses rues, si pleine 
de délices, que peu d’autres l’égalent, et c’est pourquoi les peuples de 
ces régions l’appellent l’« ombrelle du ciel 218 ». Ce fut, de notre temps, 
la ville où résidait la reine Crementina, qui en fut dépouillée par la force 
en 1536, après qu’elle se fut rebellée contre le susdit roi de Cambay 219.

L’empereur des Tartares cathayens 220 (appelé vulgairement le grand 
Khan du Cathay) tient son origine du grand Gengis 221 : sorti de la Scythie 



53

asiatique, celui-ci est le premier qui illustra le nom des Tartares (il y a 
près de trois cents ans déjà), grâce à la grandeur de ses entreprises et à 
la valeur de ses armes, car il subjugua la Chine, fit d’une large partie 
de l’Inde une terre tributaire, dévasta la Perse, fit trembler l’Asie. Les 
successeurs de ce grand prince ont leur résidence à Cambalu 222, une ville 
aussi magnifique que grande ; en effet, on dit qu’elle a un pourtour de 
vingt-huit milles 223, sans compter ses faubourgs, et que le commerce y 
est si important que chaque année, outre bien d’autres marchandises, on 
y introduit près de mille charretées de soie provenant de Chine ; ce qui 
nous permet de comprendre la grandeur de ses négoces, la richesse de 
ses marchandises, la variété de ses artisans, la multitude, la pompe, la 
magnificence, la délicatesse de ses habitants.

Entrons maintenant en Chine. Jamais royaume (je parle des royaumes 
unis et, pour ainsi dire, d’un seul tenant) ne fut plus grand, plus peuplé, 
plus riche ou plus opulent en tout, jamais royaume ne se maintint un plus 
grand nombre de siècles que la Chine ; de là vient que les villes où ses rois 
ont choisi de résider sont parmi les plus grandes qui aient jamais été au 
monde. Elles sont au nombre de trois, Suntien 224, Nankin 225 et Pékin 226. 
Suntien est la plus ancienne (d’après ce que je peux comprendre) et la 
capitale d’une province qui s’appelle le Quinsai, qui est aussi le nom 
que l’on donne vulgairement à cette ville 227. Mais l’on ne se trompe pas 
seulement en cela, mais beaucoup plus en disant que Quinsai veut dire « la 
ville du ciel », car c’est là le sens de Suntien, et non de Quinsai 228. Elle 
est située presque à l’extrémité de l’Orient, sur une très grande lagune 229 
créée par quatre fleuves royaux qui s’y jettent et dont le plus célèbre est 
appelé Pulisanghin 230. Parsemée d’îlots, cette lagune est rendue extrêmement 
délectable par l’aménité du site, la fraîcheur de l’air, la perspective des 
édifices et la beauté des jardins ; ses rives sont tapissées de verdure et 
recouvertes d’arbres, baignées de ruisseaux limpides et de multiples 
fontaines, ornées de magnifiques palais ; l’embouchure est large de quatre 
lieues 231 dans sa plus grande étendue, mais ne dépasse pas deux lieues en 
certains endroits. La ville est située à vingt-huit milles 232 à peu près des 



54

embouchures des fleuves, elle mesure environ cent milles de pourtour 233 
et possède de larges voies, et de terre et d’eau. Les voies de terre sont 
toutes pavées et ornées de très beaux bancs sur lesquels s’asseoir 234. Les 
canaux les plus célèbres, qui sont peut-être une quinzaine, ont de superbes 
ponts, sous lesquels les bateaux peuvent passer toutes voiles dehors ; le 
canal principal, qui coupe la ville presque en son milieu, a une largeur 
d’à peu près un mille et possède jusqu’à quatre-vingts ponts, les plus 
beaux et les plus commodes qu’il soit donné de voir. Il serait trop long 
de rapporter ici tout ce qui peut être dit de cette ville : la grandeur de ses 
places, la magnificence de ses palais, la beauté de ses rues, la multitude 
innombrable de ses habitants, le concours infini de ses marchands, le 
nombre inestimable de ses vaisseaux, décorés d’ébène et d’ivoire, pour 
partie dorés et pour partie argentés, les richesses incomparables qui y 
entrent et en sortent continûment, et enfin les délices dont elle est si pleine 
qu’elle mérite bien le nom superbe de Suntien 235 ; et pourtant, Pékin et 
Nankin sont plus grandes encore 236. Celle-ci est si grande, qu’un homme 
à cheval, allant à l’amble, réussit à peine à la traverser en une journée de 
porte à porte, sans compter ses faubourgs ; on dit de l’autre qu’elle mesure 
soixante lieues de pourtour 237.

Mais puisque nous avons fait mention de la Chine, il n’est pas hors 
de propos de célébrer la grandeur de quelques autres villes, suivant les 
relations qui en ont été données jusqu’à présent 238. Les Portugais avouent 
ainsi que Canton 239 (qui est la plus connue mais n’est pas au nombre des 
plus grandes), avec laquelle ils ont grand commerce depuis de nombreuses 
années 240, est plus grande que Lisbonne, qui est pourtant la plus grande 
ville d’Europe après Constantinople et Paris. On dit que Suzhou 241 est 
trois fois plus grande que Séville, ce qui devrait lui donner un pourtour 
de dix-huit milles 242 puisque celui de Séville mesure six milles. On dit 
aussi que Hankou 243 est encore plus grande. Changshu 244, pourtant de 
taille médiocre, contiendrait soixante-dix mille feux, selon les Pères 
augustins qui la virent 245. Et ces choses ne doivent pas être tenues pour 
incroyables : sans compter que Marco Polo en affirmait de plus grandes 



55

encore, elles sont aujourd’hui rendues si manifestes, par les nouvelles 246 
qui continûment nous arrivent des personnes laïques et religieuses, et de 
toute la nation portugaise, que les nier serait se montrer stupide et vraiment 
peu judicieux. Mais pour le divertissement et la satisfaction des lecteurs, 
il ne me sera pas fait grief de rechercher par vives raisons 247 ce qui fait 
de la Chine un pays si peuplé et empli de villes si stupéfiantes.

Supposons donc que grâce à la faveur du ciel, ou à des influences 
stellaires occultes qui nous sont inconnues, ou pour toute autre raison 
encore, cette partie du monde qui, par rapport à nous, est située à l’orient 248, 
possède, pour la production des choses, je ne sais quelle vertu supérieure aux 
autres. De ce fait, bien des choses excellentes naissent dans ces heureuses 
contrées, dont les autres sont en tout point privées. Il en est ainsi de la 
cannelle, de la noix de muscade, des clous de girofle, du poivre, du camphre, 
du santal, de l’encens, de l’aloès, de la noix d’Inde 249 et d’autres choses 
semblables. Qui plus est, les choses communes au Levant et au Ponant 
sont universellement d’une bien plus grande perfection là-bas qu’ici 250, 
comme en font foi les perles, l’or, les diamants, les émeraudes, la pierre 
de bézoard ; en effet, en comparaison, les perles du Ponant sont aux perles 
orientales ce que le plomb est à l’argent, ou presque, et semblablement, 
le bézoard qui vient de l’Inde est meilleur, et de très loin, que celui 
que l’on rapporte du Pérou. Or la Chine est la partie la plus orientale 
que l’on connaisse sur Terre, et jouit donc de toutes les perfections que 
l’on attribue à l’Orient. L’air, tout d’abord, chose plus que toute autre 
nécessaire à la vie, y est généralement tempéré, en raison du voisinage 
de la mer (qui, pour une large part, ceint cette province, la couve pour 
ainsi dire du regard, et par mille anses et golfes pénètre profondément à 
l’intérieur). En outre, le pays est généralement plat et d’une nature fort 
propice à la production de toutes sortes de choses délicates, non moins 
que de celles qui sont nécessaires à l’usage et au maintien de la vie. Les 
monts et les collines sont perpétuellement recouverts de toutes sortes 
d’arbres, sauvages ou fruitiers, la plaine de riz, d’orge, de froment, de 
légumineuses. En sus des espèces fruitières que nous connaissons, les 



56

jardins fournissent des melons très savoureux, des prunes très délicates, 
des figues d’une grande perfection, des cédrats et des oranges aux formes 
variées et au goût excellent 251. Ils ont aussi une herbe dont ils tirent un 
jus délicat, qu’ils utilisent à la place du vin mais qui les laissent sains et 
exempts des maux que provoque chez nous l’usage immodéré du vin 252. 
Ils ont en abondance troupeaux et cheptels, oiseaux et gibier, laines et 
peaux précieuses, coton, lin et une quantité infinie de soie. Il y a là-bas 
d’excellentes mines d’or, d’argent et de fer. On y trouve des perles d’une 
grande finesse. Le sucre, le miel, la rhubarbe, le camphre, le cinabre 253, la 
guède 254, le musc, l’aloès, la squine 255 y abondent, et les porcelaines ne 
sont point faites ailleurs. En outre, fleuves et cours d’eau de toutes sortes 
parcourent ces contrées pour la plus grande commodité de la navigation 
et de l’agriculture. Et l’eau n’est pas moins féconde de poissons que la 
terre ne l’est de fruits, car les rivières et la mer en procurent une quantité 
infinie. À cette grande fertilité de la terre et de l’eau s’ajoute la culture 
incroyable qui est faite de l’un et l’autre de ces éléments, permettant 
d’en extraire tout le possible. Cela procède de deux causes : d’une part, 
la multitude innombrable des habitants, car on estime qu’il y a en Chine 
plus de soixante millions d’âmes ; d’autre part, la diligence extrême dont 
usent autant les particuliers pour cultiver et faire fructifier leurs terrains 
que les magistrats pour interdire à quiconque de rester oisif et désœuvré, 
tant et si bien qu’il n’est pas un seul empan de terre qui ne soit très bien 
cultivé. Quant aux arts, il n’est pas nécessaire d’en parler : aucun pays 
n’en voit fleurir de telle variété ni de telle excellence, et ce pour deux 
raisons. La première, à laquelle nous avons déjà fait allusion, est que tout 
le monde est contraint de faire quelque chose, même les aveugles, même 
les manchots et les estropiés lorsqu’ils ne sont pas totalement impotents ; 
et les femmes, en vertu d’une loi du roi de Chine Vitei 256, sont obligées de 
pratiquer l’art de leur père ou du moins (toutes nobles et grandes qu’elles 
soient) de se consacrer au maniement de la quenouille et de l’aiguille. 
L’autre raison est que les enfants doivent nécessairement apprendre le 
métier de leur père. De là provient que les artisans sont en nombre infini, 



57

que les petits garçons et même les petites filles, à peine nés, savent déjà 
travailler, et que les arts sont portés à la plus haute perfection. Ils ne 
laissent rien se dégrader : des excréments des buffles, des bœufs et d’autres 
animaux ils nourrissent les poissons ; des os des chiens et d’autres bêtes 
ils font des sculptures, comme nous de l’ivoire ; des loques et des chiffons 
ils font du papier. Enfin, la profusion et la variété des fruits de la terre et 
de l’industrie des hommes sont telles qu’ils n’ont aucun besoin de ceux 
des autres, et qu’ils donnent aux pays étrangers une très grande quantité 
de ce qu’ils possèdent. Pour ne rien dire du reste, la quantité de soie que 
l’on extrait de Chine n’est pas croyable : chaque année on en extrait trois 
mille quintaux pour l’Inde portugaise, on en charge quinze navires pour 
les Philippines, on en porte des chargements inestimables au Japon, et on 
imagine bien la quantité de soie qui entre au Cathay, d’après ce que nous 
avons dit plus haut au sujet de ce qui chaque année est porté à Cambalu. 
Et ils vendent leurs ouvrages et leurs travaux à si bon marché (en raison 
de leur infinie multitude), que les négociants de la Nouvelle-Espagne en 
restent tout émerveillés lorsqu’ils vont les acheter aux îles Philippines (où 
ces Chinois trafiquent). Aussi le commerce des Philippines en devient-il plus 
dommageable qu’utile au Roi Catholique, car la bonté de ces denrées incite 
les peuples du Mexique à se procurer aux Philippines les marchandises 
qu’ils faisaient auparavant venir d’Espagne. Mais Sa Majesté n’a cure 
d’un tel dommage, qui désire, par cette voie, apprivoiser ces peuples 
plongés dans les effroyables ténèbres de l’idolâtrie et les conduire vers 
notre Sainte Foi, dans le giron de l’Église catholique. Les choses susdites 
font apparaître que la Chine a les moyens, pour partie grâce à la nature, 
pour partie grâce à l’industrie des hommes, de sustenter un peuple infini, 
et c’est ce qui fait qu’on est fondé à croire qu’elle est aussi peuplée qu’on 
le dit. Or, j’ajoute, pour ma part, qu’il en est nécessairement ainsi, pour 
deux raisons : la première est que le roi de Chine n’est pas autorisé à faire 
la guerre pour acquérir de nouveaux pays, mais uniquement pour défendre 
le sien, d’où il s’ensuit qu’il jouit d’une paix presque perpétuelle, et rien 
n’est plus fécond que la paix ; l’autre raison est qu’il n’est pas loisible 



58

aux Chinois de sortir de leur pays sans l’autorisation des magistrats : 
ainsi, puisque le nombre des personnes s’accroît continûment et qu’elles 
ne sortent pas, il devient nécessairement incalculable et, en conséquence, 
les villes sont immenses, les bourgs infinis ; mieux, la Chine est presque 
tout entière une ville.

En vérité, nous autres Italiens nous sommes trop amis de nous-mêmes 
et sommes des admirateurs trop intéressés de ce qui est nôtre lorsque nous 
préférons l’Italie et ses villes à tout le reste du monde. La figure de l’Italie, 
longue et étroite, et qui plus est divisée en son milieu par l’Apennin, ainsi 
que la rareté de ses fleuves navigables, ne permettent pas que puisse y 
trouver place une très grande ville. J’omets de dire que ses fleuves sont 
des rigoles, comparés au Gange, au Ménam, au Mékong 257 et à d’autres 
encore, et que la mer Tyrrhénienne et l’Adriatique sont des ruisseaux au 
regard de l’Océan ; et par conséquent notre commerce est misérable en 
comparaison des marchés de Canton, de Malacca, de Calicut, d’Ormuz, 
de Lisbonne, de Séville et des autres villes situées sur l’Océan. Ajoutons 
aux choses susdites que l’hostilité qui nous oppose aux Mahométans nous 
prive presque entièrement du commerce de l’Afrique et d’une grande 
part du trafic du Levant. Enfin, les meilleurs morceaux de l’Italie, c’est-
à-dire le royaume de Naples et le duché de Milan, sont soumis au Roi 
Catholique. Les autres États sont médiocres et médiocres aussi les villes 
capitales. Mais il est temps de revenir désormais à notre point de départ.

La résidence des princes a une telle efficacité et une telle force qu’à elle 
seule elle suffit à instituer des villes et à leur donner forme en un instant. 
En Éthiopie, écrit Francisco Álvarez 258, aucun bourg ne dépasse mille six 
cents feux (bien que le pays soit immensément vaste), et rares sont ceux de 
cette grandeur. Cependant, leur roi (qu’ils appellent eux le Grand Négus et 
nous, faussement, le Prêtre Jean 259), qui n’a pas de résidence fixe, donne à 
voir, par sa seule cour, une très grosse ville ; en effet, partout où il se trouve, 
il occupe le pays sur plusieurs milles avec une multitude innombrable 
de tentes et de pavillons. En Asie, les villes de quelque importance ont 
toutes été le siège de princes : Damas, Antioche, Angora 260, Trébizonde, 



59

Bursa 261, Jérusalem. Mais passons dans notre Europe. Le transfert du siège 
impérial diminua Rome et fit grande Constantinople, qui a maintenu sa 
grandeur et sa majesté grâce à la résidence du Grand Turc. Cette ville est 
dans le site le plus beau et le plus commode qui soit au monde : elle se 
trouve en Europe, mais n’est qu’à quatre cents pas de l’Asie ; elle exerce 
sa domination sur deux mers, le Pont-Euxin et la Propontide ; la première 
a un pourtour de deux mille sept cents milles 262, la seconde s’étire sur plus 
de deux cents milles 263 et finit par déboucher sur l’Archipel 264 ; le temps 
ne peut y être si troublé et agité qu’il empêche tout à fait la navigation et 
le transport des marchandises depuis l’une ou l’autre de ces deux mers 
jusqu’à cette ville très magnifique. Si elle possédait un grand fleuve royal 
et navigable, rien ne lui ferait défaut. Mesurant treize milles de pourtour 265, 
elle contient à peu près sept cent mille personnes. Mais tous les trois ans, 
la peste y provoque un grand carnage et ne la quitte pour ainsi dire jamais. 
C’est chose digne de considération que de se demander d’où il vient que 
le mal susdit la frappe aussi manifestement tous les trois ans (comme il 
le fait au Caire tous les sept ans), telle une fièvre tierce, d’autant plus que 
cette ville est dans un site fort salubre. Mais renvoyons cette spéculation 
à un autre temps ou laissons-la à un plus grand entendement que le nôtre. 
Constantinople contient sept collines ; du côté du Levant, en bord de mer, 
se trouve le sérail du Grand Seigneur, dont les murs ont trois milles de 
pourtour 266 ; et l’arsenal comprend plus de cent trente arches. C’est enfin 
une ville qui, parmi toutes celles de l’Europe, mérite sans aucun doute le 
premier rang pour la beauté de son site, pour les avantages de son port, 
pour la commodité qu’offre la mer, pour la multitude des habitants, pour 
la grandeur de son commerce, pour la résidence du Turc ; car à elle seule, 
la cour de ce prince ne compte pas moins de trente mille personnes en 
armes, à pied ou à cheval 267.

Parmi les royaumes de la Chrétienté (je parle de ceux qui sont unis 
et ne forment qu’un seul corps), le plus grand, le plus peuplé et le plus 
riche est la France ; en effet, elle compte vingt-sept mille paroisses (et je 
compte Paris comme une seule paroisse) 268, repaît plus de quinze millions 



60

d’âmes, et elle est rendue si fertile grâce aux bienfaits de la nature, si 
riche du fait de l’industrie des peuples, qu’elle n’a rien à envier à aucun 
autre pays. Depuis fort longtemps, c’est à Paris que les rois d’un si grand 
royaume ont élu résidence. De là vient que Paris est la plus grande ville de 
la Chrétienté : mesurant douze milles de pourtour 269, elle contient à peu 
près quatre cent cinquante mille personnes 270, et elle les repaît d’une telle 
profusion de victuailles, parmi lesquelles affluent tant de choses délicates 
et tant de bontés, que celui qui ne les a pas vues ne peut les imaginer 271. 
Les royaumes d’Angleterre, de Naples, de Portugal, de Bohême, le comté 
de Flandre et le duché de Milan sont des États qui ont une taille et une 
puissance presque équivalente. Presque équivalentes sont donc aussi les 
villes où les princes des pays susdits ont élu résidence : Londres, Naples, 
Lisbonne, Prague, Milan, Gand, qui ont plus ou moins cent soixante mille 
âmes chacune 272. Il est vrai que le commerce avec l’Éthiopie, l’Inde et le 
Brésil rend Lisbonne sensiblement plus grande que les autres ; et, du fait 
des révolutions des Pays-Bas 273, il en va de même pour Londres 274. En 
Espagne il n’est aucune ville d’une telle grandeur, en partie parce qu’elle a 
été jusqu’à présent divisée en petits royaumes ; et parce que le pays manque 
de fleuves et de voies d’eau, on ne peut transporter une telle quantité de 
victuailles en un lieu qu’elle puisse entretenir une quantité extraordinaire 
de gens. Aussi, les villes de plus grande réputation et magnificence sont 
celles où les rois et princes anciens ont eu leur siège : Barcelone, Saragosse, 
Valence, Cordoue, Tolède, Burgos, León, toutes villes honorables et fort 
populeuses, mais qui ne dépassent pas le deuxième rang des villes 
italiennes. Il faut ajouter encore Grenade, où les Maures ont régné durant 
fort longtemps, et qu’ils ont ornée d’un grand nombre de riches édifices ; 
elle se partage entre la montagne et la plaine ; sa partie montagneuse est 
composée de trois collines séparées les unes des autres ; elle abonde en 
eaux de toutes sortes, dont est irriguée une large partie de sa campagne 
très amène, si bien que celle-ci est mieux habitée et cultivée qu’aucune 
autre. Séville s’est grandement accrue depuis la découverte du Nouveau 
Monde, car c’est là que les flottes font escale, là qu’elles rapportent chaque 



61

année un trésor si grand qu’on ne peut l’estimer ; elle mesure à peu près 
six milles de pourtour 275 et compte plus de quatre-vingt mille habitants 276 ; 
située sur la rive gauche du Bétis, ou plutôt du Guadalquivir 277, elle est 
ornée de très belles églises et de palais magnifiques, et sa campagne est 
aussi fertile qu’amène. Valladolid ne fait pas partie des plus nobles villes 
d’Espagne, mais peut leur être comparée, car pendant fort longtemps le 
Roi Catholique en fit sa résidence 278 ; comme Madrid aujourd’hui, qui 
s’est accrue et continue de s’accroître grâce à la cour du roi Philippe 279, 
laquelle est d’une telle efficacité qu’elle a fait de Madrid, dont le pays 
n’est pas abondant, dont la campagne n’a rien d’amène et qui n’était qu’un 
village, l’un des lieux les plus peuplés 280 d’Espagne. Cracovie et Vilnius 
sont les villes les plus peuplées des Polonais ; la raison en est que la pre-
mière fut le siège des ducs de Pologne et la seconde celui des grands-ducs 
de Lituanie. L’empire des Moscovites possède trois villes très grandes : 
Vladimir 281, la grande Novgorod 282 et Moscou, car toutes trois ont été le 
siège de grands-duchés et la capitale de grandes seigneuries ; aujourd’hui 
Moscou est la plus célèbre, car c’est là que réside le grand-duc. D’une 
longueur atteignant peut-être cinq milles 283, mais de moindre largeur, elle 
contient un très grand château qui sert de cour et de palais pour ce prince, 
lequel y tient, pour sa garde, peut-être vingt mille soldats 284, et elle est si 
peuplée que certains la placent parmi les quatre villes de premier rang en 
Europe 285, qui selon eux sont Moscou, Constantinople, Paris et Lisbonne. 
Dans les temps anciens, la plus grosse ville de Sicile fut Syracuse, qui 
était composée, comme l’écrit Cicéron 286, de quatre parties séparées, dont 
l’on pouvait dire qu’il s’agissait de quatre villes de bonnes dimensions ; 
et la raison de sa grandeur était que les rois, ou les tyrans, y avaient élu 
résidence. Mais après que les Infidèles eurent submergé l’île et que le 
commerce avec l’Afrique en fut venu à manquer, le siège royal fut transféré 
à Palerme ; depuis, celle-ci n’a pas cessé de croître et l’autre de décliner. 
Palerme est de la taille des villes italiennes de deuxième rang, ornée de 
riches églises, de magnifiques palais, de diverses reliques et d’édifices 
construits par les Sarrasins ; mais deux choses modernes sont plus dignes 



62

d’être rappelées : la première est une rue qui traverse la ville de bout en 
bout, et qui est si droite, si large, si longue et ornée de si beaux bâtiments 
qu’elle n’a pas, je crois, sa pareille en Italie 287 ; la seconde est le môle, 
fruit d’une énorme dépense, qui procure au port de la ville une très forte 
capacité, et c’est là une construction digne de la magnanimité 288 romaine 289.

Mais que nous vaut d’aller vagabonder dans les autres parties du monde, 
pour démontrer ce qu’importent à la grandeur d’une ville la demeure et la 
résidence du prince ? Rome, capitale du monde 290, ne ressemblerait-elle 
pas à un désert, plus qu’à une ville, si le Souverain Pontife n’y résidait 
pas, et s’il ne l’augmentait par la grandeur de sa cour où affluent les 
ambassadeurs, les prélats, les princes ? S’il ne la peuplait du nombre infini 
de ces personnes de toutes nations qui ont besoin de son autorité et de ses 
ministres ? S’il ne l’ornait, avec magnificence, d’édifices, d’aqueducs, de 
fontaines et de rues 291 ? Si pour tant d’illustres ouvrages, appartenant pour 
partie au culte divin, pour partie aux affaires civiles, il n’y dépensait une 
grande part des rentes de l’Église ? Et si enfin, grâce à tout cela, il n’y 
attirait et n’y retenait tant de marchands et de boutiquiers, d’artisans et 
d’ouvriers, et une telle multitude de gens de labeur et de service ?



63

Livre trois

[1]

Les antiques fondateurs des villes, considérant que les lois et la discipline 
civile ne peuvent être facilement conservées là où il y a grande multitude 
d’hommes, parce que la multitude engendre la confusion, fixèrent une 
limite au nombre des citoyens, au-delà de laquelle ils estimaient que 
l’ordre et la forme qu’ils désiraient donner à leur ville ne pouvaient plus 
être maintenus. Tels furent Lycurgue, Solon, Aristote 292. Mais les Romains, 
estimant que la puissance (sans laquelle une ville ne peut être longuement 
maintenue) consiste en grande partie dans la multitude des gens, firent 
tout pour agrandir et peupler leur patrie, comme nous l’avons montré plus 
haut 293, et comme nous le montrons plus amplement dans nos livres de la 
raison d’État 294. Si le monde se gouvernait selon le droit 295 et si chacun se 
contentait de ce qui lui appartient légitimement, le jugement des antiques 
législateurs serait sans doute digne d’être adopté ; mais l’expérience, qui 
nous enseigne que la corruption de la nature humaine a fait prévaloir la 
force sur le droit et les armes sur les lois, nous enseigne aussi que l’avis 
des Romains doit être préféré à celui des Grecs 296. D’autant plus que, 
comme nous pouvons le constater, les Athéniens et les Lacédémoniens 
(sans même parler des autres républiques de Grèce) furent menés à la 
ruine par une petite infortune et par la perte de mille sept cents citoyens, 
ou à peine plus. À l’inverse, les Romains vainquirent, tout en perdant 
dans la plupart de leurs guerres et de leurs entreprises : il est clair en 
effet que lors des guerres de Pyrrhus et des Carthaginois, de Numance, 
de Viriathe, de Sertorius 297 et d’autres encore, les Romains moururent 
en nombre incomparablement plus grand que leurs ennemis. Mais ils 
prirent le dessus, malgré tout, du fait de leur multitude inépuisable : 



64

grâce à elle, au moins autant qu’à leur vaillance, survivant aux déroutes, ils 
surpassaient leurs adversaires, pourtant courageux et farouches. Dans les 
livres précédents, nous avons montré par quels moyens on peut conduire 
une ville jusqu’au plus haut degré de grandeur que l’on puisse désirer. 
Si bien qu’il ne nous reste plus rien à dire concernant ce que nous nous 
étions proposé. À présent, non point parce que la matière le nécessite 
mais pour l’ornement de l’œuvre, nous considérerons :

[2] D’où il vient que les villes ne croissent pas à proportion

Que personne n’aille croire que les moyens susdits, ou d’autres encore que 
l’on pourrait trouver, puissent permettre qu’une ville croisse sans fin. Au 
vrai, c’est chose digne de considération que de savoir d’où il naît que les 
villes, une fois parvenues à un certain niveau de grandeur et de puissance, 
ne le dépassent plus, mais soit s’arrêtent à ce niveau, soit reviennent en 
arrière. Prenons Rome, par exemple. À ses débuts, lorsqu’elle fut fondée 
par Romulus, elle comptait, selon ce qu’écrit Denys d’Halicarnasse, trois 
mille trois cents hommes aptes aux armes 298. Romulus régna trente-sept 
ans, durant lesquels la ville s’accrut jusqu’à atteindre quarante-sept mille 
hommes d’épée. Sous Servius Tullius, quelque cent cinquante ans après 
la mort de Romulus, on recensa à Rome quatre-vingt mille personnes 
aptes aux armes 299 ; peu à peu, on atteignit enfin la somme de quatre cent 
cinquante mille hommes 300. Je demande donc : comment se fait-il que le 
peuple romain, de trois mille trois cents hommes de guerre, passa à quatre 
cent cinquante mille, et qu’une fois atteint les quatre cent cinquante mille 
il ne dépassa plus ce nombre ? Semblablement, il y a quatre cents ans, 
Milan et Venise avaient le même nombre d’habitants qu’aujourd’hui : 
d’où vient que la multiplication ne se poursuit pas ? D’aucuns répondent 
qu’il faut attribuer ce fait à la peste, aux guerres, aux disettes et à d’autres 
causes semblables ; mais ce n’est pas satisfaisant, parce qu’il y a toujours 
eu des pestes et que, dans les siècles passés, les guerres étaient bien plus 
fréquentes et plus sanglantes qu’en notre temps. Alors, en effet, en un 



65

instant on en venait aux mains, on se défiait sur le champ de bataille, 
où en trois ou quatre heures mourraient plus de gens qu’il n’en meurt 
aujourd’hui en plusieurs années, car la guerre a quitté les champs pour 
les remparts et on y emploie beaucoup plus la pioche que l’épée 301. De 
plus, le monde a toujours connu les vicissitudes de l’abondance et de 
la pénurie, de la salubrité et de la peste, et il ne m’est point nécessaire 
d’alléguer des exemples à ce sujet, car les histoires en sont pleines. Or, 
si en dépit de tous ces accidents, des villes peu peuplées à leurs débuts 
atteignent un grand nombre d’habitants, pourquoi ne continuent-elles pas 
de croître à proportion ? D’aucuns disent que cela vient de ce que Dieu, 
modérateur de toutes choses, en dispose ainsi. Nul n’en doute ; mais puisque 
l’infinie sagesse de Dieu, dans l’administration et le gouvernement de la 
nature, adopte des causes secondes, je demande par quels moyens cette 
éternelle providence fait multiplier le petit nombre et fixe un terme au 
grand nombre 302. Or, pour répondre à la question proposée, disons que 
l’on peut aussi bien la poser pour tout le genre humain : en effet, s’étant 
multiplié à partir d’un homme et d’une femme, jusqu’à remplir, il y a 
déjà trois mille ans, les provinces de terre ferme ainsi que les îles de la 
mer, comment se fait-il que, depuis trois mille ans jusqu’à aujourd’hui, 
cette multiplication ne s’est pas poursuivie ?

Mais résolvons le doute pour les villes, car cela le résoudra aussi pour 
l’univers. Disons donc que l’augmentation des villes procède pour partie 
de la vertu générative des hommes, pour partie de la vertu nutritive de ces 
villes. La vertu générative reste, sans aucun doute, toujours la même, au 
moins depuis trois mille ans : en effet, les hommes sont aujourd’hui aussi 
aptes à la génération qu’ils l’étaient aux temps de David et de Moïse. C’est 
pourquoi, si ne se présentait aucun autre empêchement, la propagation 
des hommes augmenterait sans fin et la croissance des villes n’aurait 
pas de limite. Et si celle-ci ne se poursuit pas, il faut bien dire que cela 
procède d’un défaut de nourriture et de subsistance. Or, soit la nourriture 
provient de la campagne de notre ville, soit elle provient des autres pays ; 
et si la ville doit croître, il faut que les victuailles soient apportées de 



66

loin. Pour faire en sorte que la nourriture nous arrive des pays lointains, 
il est nécessaire que la vertu attractive 303 soit si grande qu’elle surpasse 
l’âpreté des lieux, la hauteur des montagnes, la profondeur des vallées, 
la rapidité des rivières, les périls de la mer, les embuscades des corsaires, 
l’instabilité des vents, la grandeur de la dépense, le mauvais état des routes, 
l’envie des voisins, la haine des ennemis, la concurrence des rivaux, la 
longueur du temps qu’il faut pour le transport, les disettes et les nécessités 
dans les lieux par lesquels on doit transporter toutes choses, les haines 
naturelles entre les nations, l’opposition des sectes à notre religion 304, et 
d’autres choses semblables, qui vont croissant à mesure que croissent le 
peuple et les besoins de la ville ; elles deviennent enfin si nombreuses et 
si importantes, qu’elles surpassent toute forme de diligence et d’industrie 
humaine. Car comment les marchands pourront-ils jamais trouver leur 
compte à faire venir à Rome du blé de l’Inde ou du Cathay, par exemple ? 
Ou les Romains à attendre qu’il arrive de là-bas ? Et quand bien même 
les uns et les autres pourraient faire cela, qui pourra leur assurer que les 
récoltes seront toujours bonnes, que les peuples seront en paix, que les cols 
seront ouverts et les routes sûres ? Et quelle forme de transport trouvera-
t-on pour que ceux qui transportent les victuailles puissent résister à la 
fatigue sur un si long trajet, jusqu’à Rome, et supporter la dépense ? Or, 
il suffit que l’on rencontre une des difficultés susdites, et une seule, pour 
que se disperse le peuple d’une ville qui a besoin d’aide, sujette à bien des 
accidents et à bien des hasards : disette, famine, guerre, interruption des 
négoces et des commerces, faillite de marchands ou toute autre chose de la 
sorte qui poussera les peuples (comme le fait l’hiver pour les hirondelles) 
à chercher un autre pays.

D’ordinaire la grandeur des villes s’arrête au niveau qui lui 305 permet 
d’être conservée le plus commodément ; mais la grandeur qui dépend de 
causes lointaines et de moyens malaisés dure peu, car chacun recherche 
la commodité et l’aisance. Il s’ajoute aux choses susdites que les grandes 
villes sont, bien plus que les petites, sujettes aux disettes, parce qu’elles 
ont besoin d’une plus grande quantité de victuailles, et à la peste, parce que 



67

la contagion les frappe plus facilement et y fait de plus grands carnages, 
et bien plus sujettes à toutes les difficultés dont nous avons parlé, parce 
qu’elles ont besoin de plus de choses. Aussi, bien que les hommes eussent 
autant d’aptitude à la génération lorsque la grandeur romaine était à son 
comble que lorsqu’elle était à son commencement, le peuple néanmoins 
ne se multiplia pas à proportion, parce que la vertu nutritive de la ville 
n’avait plus assez de force pour aller au-delà. En effet, au fil du temps, les 
habitants ne pouvant plus s’approvisionner commodément en victuailles, 
soit ils ne fondaient plus de foyer, soit, s’ils le faisaient, leurs enfants, 
par gêne ou par nécessité, n’aboutissaient à rien et cherchaient hors de 
la patrie un meilleur sort ; voulant y remédier, les Romains choisissaient 
leurs citoyens les plus pauvres et les envoyaient dans les colonies, afin 
qu’ils se multipliassent, tels des arbres transplantés, grâce à une condition 
meilleure et à plus de commodités.

Pour la même raison, après avoir crû et atteint une certaine multitude, 
le genre humain n’est pas passé au-delà ; et il y a plus de trois mille ans, 
le monde contenait autant d’hommes qu’à présent, parce que les fruits de 
la terre et la quantité des aliments ne permettent pas qu’il y en ait en plus 
grand nombre. Les hommes commencèrent à se propager en Mésopotamie, 
puis, leur nombre croissant de jour en jour, ils se répandirent çà et là ; 
après avoir empli la terre ferme, ils firent la traversée jusqu’aux îles de 
la mer 306 et, depuis nos pays, arrivèrent petit à petit aux terres que nous 
appelons, nous, le Nouveau Monde 307. Et il n’est chose pour laquelle on 
combatte avec plus de cruauté que la terre, la nourriture et la commodité 
de son habitation. Les Suèves se faisaient grande gloire de laisser déserts 
leurs confins sur plusieurs centaines de milles 308. Au Nouveau Monde, 
les peuples de la Dominique et des îles avoisinantes partent chasser les 
hommes, comme nous les cerfs ou les lièvres, et ils se nourrissent de leur 
chair 309 ; bien des peuples du Brésil font la même chose, surtout ceux que 
l’on appelle les Aymorés 310, qui démembrent et dévorent encore vivants 
jeunes garçons et jeunes filles, ouvrent le ventre des femmes enceintes, 
en extraient les petits et, en présence des parents eux-mêmes, les mangent 



68

rôtis sur la braise : choses horribles à voir comme à entendre. Les peuples 
de Guinée, en raison de leur pauvreté, vendent quotidiennement leurs 
propres enfants, pour un prix dérisoire, aux Maures, qui les conduisent 
en Barbarie, et aux Portugais, qui les emmènent dans leurs îles ou les 
vendent aux Castillans pour le Nouveau Monde. Les gens du Pegu 311 font 
la même chose qui, pour presque rien, donnent leurs enfants à qui veut ; 
cela procède de leur misère et de leur impuissance à les élever et à les 
entretenir. Les Tartares et les Arabes vivent de rapine ; les Nasamons et 
les Cafres, peuples très barbares d’Éthiopie 312, vivent des dépouilles des 
naufrages, comme l’ont éprouvé 313 plus d’une fois les Portugais. Il est bien 
connu, enfin, que les Gaulois, les Teutons, les Goths, les Huns, les Avars, 
les Tartares et divers autres peuples, ne pouvant vivre dans leur patrie à 
cause de leur infinie multitude, sont bien des fois sortis de leurs confins pour 
occuper le pays d’autrui en exterminant ses habitants ; aussi, en quelques 
siècles seulement, presque toutes les provinces d’Europe et d’Asie ont-
elles été occupées par des peuples étrangers, partis de chez eux en raison 
de l’excessive multitude ou par désir de vivre plus commodément et dans 
une plus grande abondance. La multitude des voleurs et des assassins, 
d’où vient-elle si ce n’est de l’indigence 314 ? Les différends et les litiges, 
d’où procèdent-ils si ce n’est de l’étroitesse des confins ? Les bornes, les 
fossés, les haies et toutes les autres clôtures que l’on érige autour des 
propriétés, les gardiens des vignes et des champs de fruits mûrs, les portes 
des maisons, les mâtins que l’on y place, que veut dire tout cela, si ce n’est 
que le monde est contraint soit par la nécessité, soit par notre cupidité ? 
Et que dirons-nous des armes de tant de sortes et si cruelles ? Des guerres 
perpétuelles, sur mer comme sur terre, des forteresses en haut des cols, et 
que dire des murailles ? À toutes les causes susdites s’ajoutent encore la 
stérilité, les disettes, les influences malignes, les maladies contagieuses, 
les épidémies de peste, les tremblements de terre, les inondations – et par 
la mer et par les rivières – et tous les autres accidents de cet ordre qui, 
en détruisant tantôt une ville tantôt un royaume, tantôt un peuple tantôt 
un autre, empêchent le nombre des hommes de croître immodérément.



69

[3] Des causes qui conservent la grandeur des villes

Il ne reste plus qu’à veiller à conserver et maintenir notre ville, maintenant 
que nous l’avons conduite à la grandeur permise par la condition du 
site et les autres circonstances rappelées plus haut ; ce à quoi servent la 
justice, la paix et l’abondance. Parce que la justice assure à chacun le 
sien ; avec la paix, l’agriculture, le commerce et les arts sont florissants ; 
avec l’abondance de la nourriture sont facilitées la subsistance et la vie, 
et rien ne rend le peuple plus joyeux que le pain à bon marché. Toutes 
ces choses, en définitive, qui causent la grandeur, sont aussi aptes à la 
conserver, parce que les causes de la production des choses et celles de 
leur conservation sont identiques.



70

Notes du traducteur

1.  Je choisis de conserver le titre original – Delle cause della grandezza delle città – que 
Botero a adopté aussi bien dans l’édition princeps (Giovanni Martinelli, Rome, 1588) que 
dans l’édition définitive (Gioliti, Venise, 1598), et non pas le titre augmenté « Des causes 
de la grandeur et magnificence des villes » (contrairement à Luigi Firpo dans son édition de 
1948). Sur les dix éditions parues du vivant de l’auteur, entre 1588 et 1606 (la première en 
volume autonome, les neuf autres en appendice à Della ragion di Stato), deux seulement 
comportent sur leur frontispice le titre Delle cause della grandezza e magnificenza delle 
città (Gioliti, Venise, 1589 et Baldini, Ferrare, 1589-1590, qui reproduit la précédente). 
L’ajout du terme magnificenza est probablement une initiative de l’éditeur en 1589. De 
fait, si la notion typiquement humaniste de magnificence n’est pas absente du livre, elle y 
reste dans l’ombre d’une idée de grandeur tout à fait différente : il ne s’agit plus, comme 
cela avait pu être théorisé au xve siècle, de magnifier le pouvoir du prince par la splendeur 
des réalisations architecturales, mais d’assurer la croissance démographique, économique 
et politique de villes qui aspirent à un statut de métropole ou de capitale. Il convient par 
ailleurs de relever l’usage particulier du nombre dans ce titre : seule la grandeur est au 
singulier, grandeur commune à la pluralité des villes – autant de réalités géographiques 
et historiques précises qui ne sont pas réduites à une idée abstraite de la ville (il n’en va 
pas de même du concept d’État dans De la raison d’État) –, et c’est la multiplicité de ses 
causes qui est l’objet premier du discours.

2.  Cette épître dédicatoire est publiée dans l’édition princeps de 1588, et n’est reprise que 
dans l’édition romaine de 1590, amputée des formules finales de congé. Alors précepteur 
et conseiller du jeune Frédéric Borromée, Botero avait été accueilli avec lui, lors de leur 
installation à Rome en 1586, au palais Altemps, la demeure du richissime cardinal allemand 
Mark Sittich von Hohenems – de son nom italien Marco Sittico Altemps –, qui était apparenté 
aux Borromée et, par ailleurs, le neveu par sa mère du pape Pie IV Médicis. C’est à la bru 
du cardinal Altemps que Botero dédie son opuscule : Cornelia, de la prestigieuse famille 
romaine des Orsini, est la jeune veuve du fils naturel (mais légitimé) du cardinal, Roberto 
Altemps (élevé au rang de duc de Gallese depuis 1585).

3.  L’abréviation etc. suppléant la multitude des titres nobiliaires est relativement fréquente 
dans les imprimés italiens de la fin du xvie siècle.

4.  Tout ce passage a une inspiration aristotélicienne évidente (voir Politique, I, 2), mais son 
lexique est parfaitement contemporain. Communiquer et communication (communicare, 
communicatione) doivent être entendus dans un double sens : échanger, mais surtout, dans 
une acception forte, mettre en commun ; quoi qu’il en soit, la communication telle que la 



71

conçoit Botero a une forte connotation économique. La « conversation » (conversatione) 
conserve encore son sens latin ici : la vie avec autrui, la fréquentation d’autrui, autant que 
l’échange de paroles ou l’entretien. Cette richesse sémantique est déjà au fondement d’un 
dialogue célèbre consacré à la « conversation civile » – c’est-à-dire à la conversation dans 
les villes –, souvent présenté comme l’un des principaux « traités de comportement » du 
xvie siècle, La Civil conversatione de Stefano Guazzo, publié en 1574 à Brescia (et en 1579 
à Lyon dans la traduction de Gabriel Chappuys – lequel traduira aussi Della ragion di Stato 
en 1598 – ainsi qu’à Paris dans une autre traduction, due à François de Belleforest, l’une et 
l’autre sous le titre La Civile Conversation). Le syntagme tenant lieu de titre au dialogue 
de Guazzo est d’ailleurs employé par Botero plus loin, p. 11 (voir note 19).

5.  Dans le texte : artifizi ; artifizio a souvent le même sens qu’arte, qui renvoie généralement 
à tout métier manuel conduisant à la création d’un objet à partir d’un ou de plusieurs 
matériaux. Arte a cependant une plus large polysémie (et peut d’ailleurs signifier ce que 
nous désignerions plus par « artifice » que par « art ») ; voir la note 39.

6.  Dans le texte : fortezza, qui correspond à la fortitudo chrétienne, l’une des quatre vertus 
cardinales dont cette série constitue en quelque sorte une adaptation dans le contexte 
spécifique des villes.

7.  Écho du principe analogique et harmonique, remontant aux Pères de l’Église, entre 
macrocosme et microcosme. La singularité consiste ici à étendre à la ville un principe plus 
traditionnellement appliqué à l’homme ; du même coup, l’homme occupe pleinement la 
place du créateur de la ville, comme Dieu a créé le monde – un concept en plein accord 
avec la plupart des théories esthétiques de l’époque.

8.  Le parallélisme entre Dieu et l’homme implique une hiérarchisation qui se reflète dans 
le choix des termes disant la connaissance : le terme propre à la langue philosophique 
et théologique cognitione est en cela supérieur à la plus commune notitia, que je traduis 
ici par « connaissance » mais qui relève aussi du champ sémantique de l’« information ».

9.  C’est ici à la fois un lieu commun de la littérature géographique et des récits de voyage 
– ces différents voyages sont avant tout des lectures – et une allusion possible aux villes 
d’Italie et de France dans lesquelles l’auteur a séjourné : Turin, Rome, Palerme, Milan, Paris.

10.  L’époux de Cornelia Orsini était mort un an et demi plus tôt dans des conditions 
tragiques : Roberto Altemps avait été condamné à mort en 1586 pour adultère après 
avoir enlevé une jeune fille ; le pape Sixte Quint refusa au cardinal Altemps d’accorder 
sa clémence à son fils, et Roberto fut décapité le 3 novembre 1586 ; il avait vingt ans à 
peine. Il n’est pas impossible que l’attitude impitoyable de Sixte Quint ait eu pour cause 
sa violente hostilité à la famille Orsini.

11.  Frédéric Borromée, nommé cardinal six mois plus tôt, le 18 décembre 1587. Voir note 2.

12.  Le cardinal Mark Sittich von Hohenems (Altemps). Voir note 2.



72

13.  Dans le texte : Di casa. Tout comme Cornelia Orsini, l’auteur se trouve au palais 
Altemps, situé à proximité de la place Navone, position on ne peut plus centrale, à mi-chemin 
entre Saint-Pierre et le Capitole.

14.  Suppléer : 1588.

15.  Aristote, Politique, I, 2, 1252 b 29-30.

16.  Dans le texte : possanza. À ce sujet, voir la postface, infra, p. 121.

17.  Dans le texte : autore (latinisme).

18.  Cicéron, De l’invention, I, 2.

19.  Dans le texte : civile conversatione. Voir note 4.

20.  Voir note 4.

21.  Horace, Art poétique, v. 391-399. Selon le mythe, Orphée entraînait les animaux par 
son chant, et Amphion, le fondateur de Thèbes, avait le même pouvoir sur les pierres.

22.  Il s’agit du récit de la fondation d’Athènes par Plutarque, Thésée, XXIV, 1-3.

23.  Après avoir effectué toute sa carrière dans les collèges jésuites, Botero avait été 
contraint de quitter la compagnie en 1580. Parmi les causes des différends qui l’avaient 
opposé à sa hiérarchie, figurait en bonne place le refus de l’envoyer en mission outre-mer.

24.  Cette politique de concentration des populations indigènes dans des villages afin de 
faciliter leur évangélisation fut très tôt adoptée par les missionnaires jésuites au Brésil 
(et fut par la suite systématisé dans les reducciones au Paraguay et au sud du Brésil). 
Parmi les sources de Botero ici, figure l’œuvre toute récente du jésuite Giovanni Pietro 
Maffei, Historiarum Indicarum libri XVI, Florence, Filippo Giunti, 1588 (qui paraîtra 
en traduction italienne dès l’année suivante chez le même éditeur : Le istorie delle Indie 
orientali), notamment ce passage, p. 321 C : « vagique Brasilii, quo commodius erudiri 
possent, paulatim in vicos aut oppida contributi ».

25.  « ainsi on a fait... d’autres lieux » : ce passage n’apparaît plus à partir de 1596. 
Pernambouc, siège de la capitainerie du même nom, désigne le port d’Olinda (jouxtant 
Recife au nord). Piratininga est le lieu de première implantation de São Paulo : le collège 
jésuite de Piratininga, fondé le 25 janvier 1554, jour de la Saint-Paul. Saint-Sauveur (São 
Salvador) est le nom historique de Salvador de Bahia, fondée en 1549 par Tomé de Sousa, 
accompagné des premiers pères jésuites arrivés au Brésil. C’est à Porto Seguro, un peu 
plus au sud, que Pedro Alvares Cabral avait accosté en avril 1500.

26.  Toutes ces villes de l’Antiquité, dont il existe à chaque fois plusieurs exemples, ont 
reçu le nom de leur fondateur.

27.  Ville fondée dans l’île d’Elbe par le duc de Toscane Côme Ier (d’où le nom Cosmopoli) 
en 1548, aujourd’hui Portoferraio (appelée ainsi plus loin, p. 30).



73

28.  Ville militaire voulue par Côme Ier, Città del Sole (aussi nommée Eliopoli, ou encore 
Terra del Sole) fut fondée en 1564, dans l’enclave romagnole du duché de Toscane (elle n’a 
donc rien à voir avec la « cité du Soleil » imaginée par Tommaso Campanella une dizaine 
d’années après la publication des Cause della grandezza delle città).

29.  Séleucos Ier Nicator, roi séleucide de 305 à 281 av. J.-C., fonda Apamée de Syrie et 
Apamée de l’Euphrate, du nom de sa femme, le port de Laodicée de Syrie, du nom de sa 
mère Laodicé, Séleucie du Tigre, le port de Séleucie de Piérie, Séleucie de l’Euphrate et 
Séleucie de Calycadnus.

30.  Il s’agit de l’île mythique d’Antilia, dans l’océan Atlantique, où sept évêques auraient 
conduit leurs ouailles en 734.

31.  Timur-Lang, dit Tamerlan. Né en 1336 près de Samarcande d’un père d’origine turque, 
roi de Transoxiane en 1370, il détruit la domination mongole et multiplie, jusqu’à sa mort 
en 1405, des expéditions militaires dans toutes les directions : Turkestan, Inde, Afghanistan, 
Perse, Anatolie, Syrie, Irak, etc.

32.  Je corrige ici Capraria, présent dans toutes les éditions : il s’agit de la confusion du 
nom ancien de l’île tyrrhénienne Capraia (située entre la Toscane et le Cap Corse) avec 
Caprea (ou Caprista, ou encore Capris), nom latin de l’île adriatique sur laquelle, en 568, 
fut fondée Justinopolis (aujourd’hui Capodistria, ou Koper) par les habitants de la région 
de Tergeste (Trieste), qui fuyaient les invasions barbares.

33.  « Barbarie » : le Maghreb.

34.  Ferdinand II le Catholique, roi d’Aragon, et Manuel Ier, roi du Portugal, expulsent les 
Juifs de leur royaume, respectivement en 1492 et en 1496-1497.

35.  Les soulèvements contre l’Espagne ont secoué les Pays-Bas sous le règne de Philippe 
II dès 1566 : cette « guerre de Quatre-Vingts ans » (1568-1648) a conduit à la formation 
puis à la consolidation de la nouvelle République des Provinces-Unies des Pays-Bas. La 
population de Londres a connu une croissance démographique spectaculaire à l’époque, 
commencée bien avant l’immigration religieuse en provenance des Pays-Bas : elle quadruple 
en un siècle et atteint près de 200 000 habitants à la mort de la reine Élisabeth (1603).

36.  Ici, et dans tous les cas, « campagne » traduit contado, le territoire qui, autour de la 
ville communale ou seigneuriale, est directement soumis à sa juridiction. Botero emploie 
souvent le terme dans un sens autant géographique et économique que juridique.

37.  Je corrige ici Palestina, présent dans toutes les éditions. Comme Malamocco, Pelestina – 
aujourd’hui Pellestrina – était située sur le cordon littoral séparant la lagune de l’Adriatique.

38.  Dans ce chapitre et dans le suivant, l’essentiel des informations concernant les 
commencements de l’histoire romaine proviennent du premier livre de Tite-Live. Mais 
elles conservent aussi la mémoire du chapitre 3 du livre II des Discours de Machiavel, 
« Rome devint une grande ville en détruisant les villes voisines, et en admettant facilement 



74

les étrangers aux honneurs », qui se présente tout entier comme un commentaire de la phrase 
de Tite-Live « Cependant, Rome s’agrandit grâce à la destruction d’Albe » (Tite-Live, I, 30).

39.  Dans le texte : arte. Afin de conserver la cohérence du champ sémantique, j’ai choisi 
de traduire arte par « art » – en vertu d’acceptions du mot qui certes ont été marginalisées 
dans la langue contemporaine, mais dont le français garde la mémoire – ou, dans ce cas 
précis, par « artifice ». L’arte telle que la conçoit Botero hérite directement de la technè 
aristotélicienne. Deux acceptions légèrement distinctes priment dans sa langue : l’art comme 
métier, comportant des connaissances, des techniques et un apprentissage propres ; l’art 
travaillant la nature, l’activité transformatrice de l’homme qui ajoute quelque chose à la 
nature et/ou la modifie ; mais souvent les deux sens se confondent (voir le livre I, chap. 6, 
où l’art est opposé aux aspects naturels propre à un site, mais désigne explicitement 
l’architecture, la peinture et la sculpture). Ici, il s’agit de l’usage de la ruse et de moyens 
visant à tromper, opposé à celui de la force, d’où « artifice » (voir note 5).

40.  Voir note 31.

41.  Dans le texte, Maumetto II : Mehmed II, sultan ottoman de 1444 à 1446 et de 1451 
à 1481, il conquit Constantinople en 1453 et prit Trébizonde, sur la mer Noire, en 1461.

42.  Sélim Ier, sultan ottoman de 1512 à 1520. Après ses victoires sur les Mamelouks en 
1516, il entre au Caire en 1517 et intègre l’Égypte dans le giron de l’empire ottoman.

43.  Suleyman Ier, sultan ottoman de 1520 à 1565 (Soliman le Magnifique).

44.  Ville de Perse, aujourd’hui Tabriz.

45.  Ou Brousse (dans le texte : Bursia). Il s’agit de l’antique Pruse (Prusa ad Olympum) 
du royaume de Bithynie, au nord-ouest de l’Anatolie.

46.  Dans le texte : simulacro di Cupidine. Cicéron, Seconde action contre Verrès, IV, 2, 
4, qui précise que la statue de Cupidon à Thespies (en Béotie), un marbre de Praxitèle, 
était la seule raison de visiter cette ville.

47.  Comme le phare d’Alexandrie, les pyramides d’Égypte et le colosse de Rhodes, les 
murailles de Babylone étaient au nombre des « sept merveilles du monde ».

48.  Dans le texte : dell’artificioso. Voir notes 5 et 39.

49.  Le mot artefice (qui est aussi celui qu’utilise Vasari) désigne toute personne exerçant 
un métier manuel requérant l’intervention de l’esprit et donnant lieu à une création. Il 
recouvre à la fois le sens d’artisan et celui d’artiste.

50.  Le marbre portasanta est une brèche rouge qui doit son nom à son utilisation pour 
le chambranle de la Porte sainte de la basilique Saint-Pierre à Rome (ainsi appelée parce 
qu’elle n’est ouverte, depuis l’« Année sainte » 1500, qu’à l’occasion du Jubilé).

51.  Monuments romains élevés en l’honneur des sept astres principaux. Le plus célèbre 
septizonium était celui de Septime Sévère, au pied du Palatin. Ses vestiges furent 
définitivement détruits par les aménagements urbains voulus par Sixte Quint et mis en 



75

œuvre par Domenico Fontana, en 1588, l’année même de la publication des Cause della 
grandezza delle città.

52.  Au Moyen Âge, les Européens appelaient Tartares l’ensemble des populations nomades 
turco-mongoles d’Asie centrale, en particulier depuis l’époque de Gengis Khan (début 
du xiiie siècle).

53.  Voir note 31.

54.  Les deux rois de France qui « fondirent » sur la péninsule, en 1494, pour le premier, à 
plusieurs reprises à partir de 1499, pour le second, et déclenchèrent ainsi les guerres d’Italie.

55.  Entre la mer Caspienne et le piémont septentrional du Caucase (aujourd’hui au 
Daghestan).

56.  Santiago, dans les îles du Cap-Vert.

57.  Dans l’archipel des Canaries.

58.  Dans l’archipel des Açores.

59.  Cette distinction entre le Brésil et le Mondo Nuovo reproduit celle que l’auteur vient 
d’opérer entre les Portugais et les Espagnols (bien que les uns et les autres soient soumis 
à Philippe II) et est de nature à la fois géographique, politique et juridictionnelle : les 
Indes et le Brésil sont les destinations d’une même navigation, celle des Portugais ; le 
« Nouveau Monde » désigne l’ensemble des territoires insulaires et continentaux conquis 
par les Espagnols en Amérique.

60.  L’auteur semble sous-estimer la capacité de croissance de Copenhague ; il est vrai que la 
capitale danoise n’a alors qu’une taille moyenne (moins de 40 000 habitants), et ne connaîtra 
un agrandissement décisif qu’avec le tournant du siècle, sous le règne de Christian IV.

61.  La mer du Nord.

62.  Port de Zélande (Pays-Bas), à l’embouchure de l’Escaut occidental (dans le texte : 
Vulisinga).

63.  Sur la question de la fertilité du site, Botero poursuit ici les réflexions de plusieurs auteurs, 
tout en se distinguant d’eux : Aristote, qui fait de la fertilité une condition de l’autarcie 
(Politique, VII, 4) ; Machiavel, qui en fait un facteur de puissance (Discours, I, 1) ; Bodin, 
qui fait de l’infertilité un facteur favorisant le travail et le commerce (République, V, 1).

64.  Provincie : dans l’acception vieillie de pays (latinisme).

65.  Lui-même Piémontais, l’auteur savait bien que Turin (autour de 20 000 habitants à 
l’époque) n’était pas encore ce qu’il pouvait appeler une « grosse ville ».

66.  Effectivement, Paris, qui est alors la plus grande ville d’Europe (autour de 300 000 
habitants), a depuis longtemps une taille sans commune mesure avec les autres villes 
françaises ; la deuxième ville la plus peuplée, Tours, compte alors à peu près 65 000 habitants.

67.  Dans le texte : grasso (la leçon grosso de l’édition de 1598 présente une coquille).



76

68.  La robba d’ogni ragione. La leçon d’ogni regione (Firpo) est erronée.

69.  L’information provient de João de Barros, Terceira decada da Asia, livre II, chap. 7. 
Voir aussi G. P. Maffei, Historiarum Indicarum libri XVI, cit., VI, p. 113 C.

70.  Dans le texte : il Mireo.

71.  Hérodote, Histoires, II, 149, suivi par Diodore de Sicile, Bibliothèque historique, I, 
51. 450 milles romains équivalent à 670 km.

72.  L’usage du pronom personnel de la deuxième personne du singulier est rare dans le 
texte et il convient de le garder en français. Plus qu’une forme impersonnelle, il est une 
adresse qui fait du lecteur un interlocuteur et, dans certains cas, l’identifie au prince que 
l’auteur conseille ; il participe de la rhétorique de la conviction et est l’une des formes de 
l’oralité du discours.

73.  Vent du nord-est en Méditerranée.

74.  La mer Adriatique.

75.  130 km.

76.  Dans le texte : Temistian, nom que Botero, à la suite de Cortés puis de Ramusio 
(Temistitan), donne à Tenochtitlan, l’ancienne capitale de l’empire aztèque, sur l’emplacement 
de laquelle fut édifiée Mexico, et qui compta sans doute jusqu’à plus de 200 000 habitants.

77.  Ce canal (dit « des rois » ou « des pharaons », connu par les Romains sous le nom de 
« fleuve de Trajan »), reliait le Nil à la mer Rouge, par Héroopolis (cette « cité des Héros » 
évoquée par Strabon, Pline l’Ancien et Ptolémée, appelée aussi Pithom, en égyptien), 
près du golfe de Suez.

78.  Ajout, à partir de 1589 : « Un sultan du Caire traça un canal de l’Euphrate à la cité 
d’Alep. »

79.  Il s’agit du Naviglio Grande, creusé aux xiie-xiiie siècles.

80.  Le naviglio de la Martesana, creusé au xve siècle.

81.  Contrairement à ce que laisse penser l’auteur, le naviglio d’Ivrée (seconde partie du 
xve siècle), à la différence des trois autres, n’a jamais relié Milan : son tracé, au Piémont, 
s’arrête à Verceil.

82.  Cette répétition peu heureuse figure en italien (conciosiaché) ; elle constitue l’un des 
nombreux résidus, dans ce texte, d’une dimension orale du discours.

83.  Dans le texte : volgarmente. Ici le terme a tout à la fois le sens de « communément » 
et de « en langue vulgaire » (par opposition à la dénomination latine « Gaule belgique »).

84.  Les trois bras principaux du delta du Rhin : le Waal, l’IJssel et le Lek.

85.  Ajout à partir de 1590 : « ou la mer Ionienne ».



77

86.  En 1586. L’opération, immédiatement célébrée comme un miracle de technique, fut 
confiée à Domenico Fontana et menée à bien le 10 septembre 1586, quelques jours avant 
que Botero ne s’installe à Rome. Voir D. Fontana, Della Trasportatione dell’obelisco 
Vaticano et delle fabriche di nostro signore papa Sisto V, 1590.

87.  Le transport fut voulu par l’empereur Caligula. Cf. Pline l’Ancien, Histoire naturelle, 
XXXVI, 70. Pline dit en fait que cette expérience permit de constater que le Tibre n’a pas 
moins d’eau que le Nil.

88.  Botero avait séjourné plusieurs fois à Paris ; de 1567 à 1569, il y avait enseigné 
au collège de la Compagnie de Jésus, rue Saint-Jacques (l’ancien collège de Clermont, 
devenu aujourd’hui le lycée Louis-le-Grand) ; plus récemment, en 1585, il y avait résidé 
une grande partie de l’année, en mission pour le compte du duc de Piémont, Charles-
Emmanuel Ier de Savoie.

89.  Josué, 13, 3 : a fluvio turbido qui inrigat Aegyptum.

90.  « comme le montra l’expérience susdite » (come mostrò l’esperienza sudetta) : incise 
supprimée en 1589 et 1598 mais présente en 1590 et 1596.

91.  Ajout dans l’édition de 1589, supprimé dès 1590 : « comme l’indique Pline lorsqu’il parle 
de l’obélisque conduit à Rome sous Caius » (come accenna Plinio dove parla dell’obelisco 
condotto a Roma sotto Caio). Caius est Caligula (Caius Julius Caesar Germanicus). Voir 
note 87.

92.  3 000 km.

93.  Il s’agit du Río de La Plata, que l’auteur identifie à un fleuve (en réalité l’estuaire dans 
lequel se déversent les fleuves Paraná et Uruguay).

94.  Dans le texte : nessuna popolatione che si possa dir da noi grande (où popolatione 
est un hispanisme, de población).

95.  Cattaro (aujourd’hui Kotor), au Monténégro, était alors une possession de la république 
de Venise.

96.  À partir de l’édition de 1596, l’adjectif mirabile (admirable) est remplacé par 
meravigliosa (merveilleuse, étonnante).

97.  9 000 km. Botero désigne en fait l’Amazone – par le nom de l’une de ses sources 
péruviennes, le Marañon –, découverte et descendue pour la première fois par Francisco 
de Orellana en 1542. L’évaluation est exagérée : la longueur totale du fleuve correspond 
à un peu plus des 2/3 de celle qui est ici donnée.

98.  90 km.

99.  Évaluation exacte de la plus grande largeur du Río de la Plata (220 km).

100.  Canada est à l’origine le nom du Saint-Laurent.

101.  50 km.



78

102.  370 m.

103.  52 km.

104.  Dans le texte : senza notabile popolatione. Voir note 94.

105.  En langue thaïe ; par extension, maenam signifie « rivière ». Il s’agit du Chao Phraya, 
le principal fleuve thaïlandais.

106.  3 000 km.

107.  Le « Gange » n’apparaît plus à partir de l’édition de 1590.

108.  120 km.

109.  L’océan Arctique.

110.  Ce qui est impossible puisque le cours de l’Ob est situé 2 000 km à l’est de la mer 
Caspienne. On croyait sans doute à l’époque que le fleuve Oural (qui se jette dans la 
Caspienne) et l’Ob ne formaient qu’un seul et même fleuve.

111.  Dans la seule édition princeps (1588), ce chapitre est intitulé « De cinq façons propres 
aux Romains » (sic), amendé dans l’erratum en « De quatre façons propres aux Romains » 
(Di quattro modi proprii de’ Romani), titre reproduit dans l’édition 1589. Or le chapitre n’en 
propose que trois, la quatrième – les colonies – étant présentée dans le chapitre suivant ; 
d’où, dès 1590, un nouveau titre : « Façons propres aux Romains ». La source première 
de ces deux chapitres est de nouveau Tite-Live ; Botero peut cependant s’appuyer sur la 
tradition des auteurs qui, aux xve et xvie siècles, ont redécouvert le lien entre l’expansion 
de la Rome antique et une politique d’intégration dynamique des populations étrangères, 
accueillies, vaincues ou assujetties. Il s’agit de Flavio Biondo (Roma Triumphans), de 
Francesco Patrizi da Siena (De institutione reipublicae) et surtout de Machiavel qui, dès les 
premiers chapitres des Discours sur la première décade de Tite-Live, défendit vigoureusement 
le modèle romain. Voir G. Pedullà, « ‘Concedere la civilità a’ forestieri’. Roma, Venezia e 
la crisi del modello municipale di res publica nei Discorsi di Machiavelli ».

112.  Tite-Live, I, 8, 5-6.

113.  Dans le texte : per la propagatione. Il était d’usage, dans la langue classique, d’employer 
« propagation » sans complément.

114.  Dans le texte : certe feste molto alla grande.

115.  L’enlèvement des Sabines. Tite-Live, I, 9.

116.  Par la voix de son Conseil général, Genève se proclama autonome vis-à-vis du duc de 
Savoie en 1526. La ville passa officiellement à la Réforme dix ans plus tard, en mai 1536.

117.  Jean Casimir, de confession calviniste, comte palatin du Rhin, régent de l’Électorat 
du Palatinat de 1583 à 1592.

118.  L’auteur fait sans doute allusion ici au Collegium Casimirianum, fondé par Jean 
Casimir en 1578 à Neustadt-an-der-Haardt (Neustadt signifie « ville nouvelle » en allemand, 



79

d’où peut-être une confusion entre la fondation de cette université et celle d’une nouvelle 
ville), qui accueillit de nombreux calvinistes alors obligés de quitter l’université luthérienne 
de Heidelberg.

119.  Voir note 27.

120.  Côme Ier de Médicis régna sur Florence de 1537 à 1574 (mais ne reçut le titre de 
grand-duc de Toscane qu’à partir de 1569), François Ier de Médicis de 1574 à 1587.

121.  Thème cher à Machiavel. Voir notamment Discours I, 1 : « Parce que l’origine de ces 
villes [édifiées par un prince] n’est pas libre, il est rare qu’elles fassent de grands progrès 
et que l’on puisse les compter parmi les capitales des royaumes. »

122.  De leur vote. La ballotte était une petite balle qui servait à donner son suffrage dans 
les assemblées et les collèges.

123.  Il s’agit des multiples manifestations spectaculaires de l’évergétisme romain. Parmi 
celles-ci, les jeux apollinaires, créés en 212 av. J.-C., étaient annuellement célébrés en 
l’honneur d’Apollon (voir Tite-Live, XXV, 12) ; les jeux séculaires, bien plus rares, étaient 
censés être célébrés à chaque centenaire de la fondation de Rome, mais n’eurent lieu que 
très irrégulièrement.

124.  Au sens étymologique : nobles.

125.  Leur métropole (ville mère).

126.  Ici encore est présent le double sens de la relation et de la communauté.

127.  À partir de l’édition de 1598 est inséré ici le renvoi suivant : « comme nous l’avons 
déjà souligné dans le livre six de la Raison d’État au chapitre des colonies » (voir De la 
raison d’État, livre VI, chap. 4).

128.  Pline l’Ancien, Histoire naturelle, V, 70, qui écrit en fait que Jérusalem était de loin 
la ville la plus illustre de l’Orient.

129.  Les Juifs devaient se rendre en pèlerinage à Jérusalem trois fois par an : Deutéronome, 
XVI, 16.

130.  Titus, fils de l’empereur Vespasien. Le siège de Jérusalem eut lieu en 70 apr. J.-C. 
Titus devint ensuite empereur de 79 à 81.

131.  Flavius Josèphe, La Guerre des Juifs, VI, 9, 3 ; le chiffre donné par Josèphe (exactement 
deux millions sept cent mille personnes) était effectivement très surestimé. 4 milles équivalent 
à 6 km.

132.  Originaire de Jérusalem, Flavius Josèphe fut en 70 le témoin oculaire de la prise de 
sa ville par Titus, à qui il servait d’interprète et de médiateur.

133.  Dans le texte : dominii. Voir note 181.

134.  Le rival de Jéroboam était Roboam, fils de Salomon, qui régnait toujours à Jérusalem 
sur la tribu de Juda (1 Rois, XII).



80

135.  Lorsque Botero écrit ces lignes, il n’a pas encore publié son traité qui définira la 
« raison d’État » de telle sorte qu’elle puisse être compatible avec l’orthodoxie catholique 
(mais on peut remarquer que l’expression « raison d’État » a un tout autre sens plus loin, 
p. 39 ; voir note 154). L’incise « comme ils disent » vise ceux que l’on nomme alors les 
« politiques » – et plus largement les princes qu’ils conseillent – qui suivent la doctrine de 
Jean Bodin et sont favorables à la liberté de conscience en matière de cultes. Tout le passage 
consacré à Jéroboam avait fait l’objet d’une première version dans la traduction française 
de Del dispregio del mondo, parue en 1585. Ajoutant un chapitre à la traduction de René 
de Lucinge, avec lequel il se trouvait alors en France, Botero faisait déjà de Jéroboam « le 
premier maistre des Politiques », « le premier lequel par raison d’Estat conculca la Loy et 
vraie adoration de Dieu ». Voir René de Lucinge, Le premier Loysir, avec De l’humilité et 
du mespris du monde : contenant la traduction françoise du Mespris du monde de l’italien 
du docteur J. Botere Piedmontois, p. 60-61.

136.  Au vrai, Botero avait déjà développé une « démonstration » de ce type dans son De 
regia sapientia, publié à Milan en 1583.

137.  avvisare : verbe qui appartient à l’époque au lexique de l’information et des nouvelles 
écrites (les avvisi).

138.  L’allusion aux huguenots s’explique par la nécessité de traverser la France pour se 
rendre dans ces différents lieux de pèlerinage.

139.  Les bénéfices ecclésiastiques et les sacrements, deux points cruciaux dans l’opposition 
entre Rome et les réformés.

140.  En 1582, le cardinal archevêque de Milan Charles Borromée avait intégré Botero à 
sa familia et fait de lui son « premier secrétaire », jusqu’à sa mort en 1584.

141.  Charles Borromée sera canonisé dès 1610.

142.  Degli studii : le terme studio désigne autant l’étude que le lieu où l’on poursuit des 
études supérieures, l’université (le studium, devenu studio en langue vulgaire). Ici, presque 
toujours, l’emploi de ce mot comporte les deux acceptions à la fois ; seules les nécessités 
de la traduction me conduisent à trancher.

143.  Cette étymologie fantaisiste – Minerva minuit nervos – a peut-être sa source chez 
Cicéron, De natura deorum (De la nature des dieux), II, 66 et III, 62. On la retrouve 
dans plusieurs textes du xvie siècle : voir Il legno della vita, traité d’alchimie en forme de 
dialogue de Giovanni Bracesco (1542), ou, à la fin du siècle, La Monarchie d’Espagne de 
Tommaso Campanella, chap. 30.

144.  Allusion, sans doute, au Pré-aux-clercs, à Saint-Germain-des-Prés (situé entre l’abbaye 
et le fleuve, et jouxtant l’enceinte de Philippe Auguste), qui était cependant une propriété 
de l’Université de Paris depuis ses origines, donc bien avant François Ier.

145.  Voir note 72.



81

146.  Galeazzo Visconti fonda le Studium de Pavie en 1361 ; dès l’année suivante, il imposa 
à tous les écoliers originaires de son État d’y poursuivre leurs études.

147.  Ce type de mesures s’est effectivement étendu à bon nombre d’universités italiennes ; 
c’était encore le cas à Ferrare en 1485, où le duc Hercule Ier d’Este publia un décret 
interdisant à ses sujets de fréquenter tout autre studium que celui de Ferrare.

148.  Dans les Tusculanes (II, 25), Cicéron raconte qu’à son retour de Syrie, Pompée se 
rendit à Rhodes pour y écouter le savant stoïcien Posidonius.

149.  Sigismond Ier Jagellon, roi de Pologne de 1506 à 1548.

150.  Philippe II interdit à ses sujets espagnols d’étudier à l’étranger, par la pragmatique 
du 20 novembre 1559, confirmée en 1568.

151.  Dans le texte : amorevolezza. Il s’agit de l’amour bienveillant et doux (qui est opposé 
ici à la violence).

152.  Les trois désignations des tribunaux suprêmes en Espagne (Audiencia real), en Italie 
antique ou contemporaine (le sénat étant ici un mot générique ne renvoyant pas à une forme 
spécifique de tribunal suprême), en France (les parlements).

153.  Au sens originel : la circulation de l’argent (dans le texte : il corso del danaro).

154.  Contrairement à la précédente occurrence de la locution (voir supra, p. 33, et note 135), 
ragion di stato a ici le sens large et axiologiquement neutre que lui donne le titre du traité 
publié un an plus tard. Les questions de l’autorité judiciaire et de l’administration de la 
justice comme parties principales de la raison d’État y sont traitées aux chapitres 12 à 18 
du premier livre.

155.  Là où l’administration de la justice se conforme au Corpus iuris civilis et à la tradition 
des glossateurs et commentateurs du droit romain.

156.  Ministre : celui qui a une charge ou un office dans l’administration de la justice.

157.  Dans ce chapitre, l’auteur emploie à la fois les expressions far ragione (faire droit), 
tener ragione (appliquer le droit) et far giustizia (exécuter la justice) ; toutes renvoient à 
l’administration de la justice mais, conformément à l’usage de l’époque consistant à traduire 
le latin ius par ragione, il convient de rendre ce terme par « droit ». Ce qui en revanche ne 
peut être traduit est l’ambiguïté que cet usage fait porter sur l’expression ragione di Stato, 
employée quelques lignes plus haut, où les sens de « raison » et de « droit » se confondent 
(voir à ce propos l’introduction de notre édition de De la raison d’État).

158.  Le différend est vite tranché (si viene in pochi colpi a meza lama).

159.  En 1589, ce chapitre est repris tel quel dans le livre VIII de la Ragion di Stato 
(chap. 3). En 1590, Botero se contente de remplacer la première occurrence du mot città 
par stato. Dans l’édition de 1589 puis, définitivement, à partir de 1598, dans les Cause 
della grandezza delle città, sous le titre « De l’industrie » n’apparaît plus que le renvoi 
suivant : « Parce que nous avons suffisamment traité de l’industrie là où nous parlons de 



82

l’accroissement des États, au livre huitième de la Raison d’État, nous renvoyons le lecteur 
à tout ce chapitre. » En revanche, dans les éditions de 1590 et 1596, le chapitre est publié 
deux fois, dans chacune des deux œuvres composant le volume.

160.  arti : dans tout ce chapitre, le mot est à entendre dans le sens de « métiers ».

161.  Voir note 42.

162.  Voir note 44.

163.  Henri de Valois fut élu roi de Pologne en 1573 ; il quitta le trône l’année suivante 
pour devenir roi de France (Henri III).

164.  « Florence, Gênes et Venise » : en 1598, la liste deviendra « Venise, Florence, Gênes 
et Milan ». Au tournant du siècle, Venise comptait à peu près 150 000 habitants, Florence 
75 000, Gênes 63 000 et Milan 120 000.

165.  En 1598, ajout du passage suivant : « Pour passer des villes aux provinces, ceux qui 
ont su dresser un compte détaillé des forces de la France, disent que les fruits de ce royaume 
s’élèvent à quinze millions d’écus par an. Et les mêmes affirment qu’il comprend plus de 
quinze millions d’âmes ; mettons qu’il n’y en ait pas plus de quinze : cela signifie qu’il 
assure une rente d’un écu par tête ; donc tout le reste dérive de l’industrie. »

166.  Pline l’Ancien, Histoire naturelle, XXXV, 62.

167.  La ville de Potosí, en Bolivie, a été fondée en 1545 pour exploiter ses mines d’argent, 
à plus de 4 000 mètres d’altitude ; lorsque Botero écrit ces lignes, c’est la ville la plus 
peuplée du continent américain (150 000 habitants au tournant du siècle). Le Jalisco (dans 
le texte : Salixco ou Zalixco) est une région de la côte occidentale du Mexique, connue 
pour ses mines d’or. À partir de 1596, l’auteur ne mentionne plus Potosí, qu’il remplace 
par Zacatecas, un centre minier important des hauts plateaux du centre du Mexique : les 
richesses provenant des mines andines durent entre-temps lui sembler supérieures à celles 
de l’octroi milanais.

168.  L’auteur traduit et condense en langage thomiste sa thèse sur l’apport de l’industrie des 
hommes à la nature. L’artisan informe les objets de la nature, pour créer ses œuvres, de la 
même façon que l’agent naturel (c’est-à-dire ce qui agit dans la nature de façon déterminée, 
par opposition à l’agent volontaire) informe la matière première (c’est-à-dire le matériau 
ontologique encore indéterminé, pure puissance), pour produire les choses de la nature.

169.  Dans le texte : ogni sorte d’industria e d’artificio. L’artificio désigne ici le métier 
manuel, « artificiel » en ceci qu’il transforme les produits de la nature, comme l’industria.

170.  « Il est plus juste... où sont les artisans » (Più giusta cosa è, e più utile, che gli artefici 
venghino dove [sic] la materia, che la materia dove sono gli artefici) : cette phrase disparaît 
lorsque le chapitre est déplacé dans la Ragion di Stato (1589 puis 1598).

171.  Entre la fin du xve et le début du xviie siècle, la population napolitaine a triplé, passant 
de 100 000 à presque 300 000 habitants. L’une des causes de cette croissance exceptionnelle 



83

résida effectivement dans la politique fiscale pratiquée par les Espagnols : le peuple des 
campagnes s’installait massivement à Naples à la fois en raison de la misère des terres 
seigneuriales et parce qu’on y était exempté d’impôts directs. S’ajoutaient à cela d’autres 
privilèges, d’ordre judiciaire notamment. Plus que les requêtes des barons du royaume, 
dont l’affaiblissement ne déplaisait pas au pouvoir espagnol, ce sont, à partir de 1566, les 
difficultés provoquées par la surpopulation en matière d’ordre public qui ont conduit à 
interdire l’édification de nouveaux bâtiments dans les faubourgs. Voir G. Galasso, Alla 
periferia dell’impero et C. Vallat, B. Marin et G. Biondi, Naples. Démythifier la ville, p. 59-83.

172.  Voir note 72.

173.  La grande épidémie de peste noire de 1348, toile de fond historique du Décaméron 
de Boccace.

174.  Boccace, Le Décaméron, Première journée, Introduction (p. 47 dans la trad. de 
G. Clerico).

175.  Les historiens estiment aujourd’hui que la peste de 1348 emporta, au bas mot, les 
trois cinquièmes de la population de Venise.

176.  À la suite de la peste de 1348, et pendant une dizaine d’années, la magistrature 
vénitienne des Provveditori di comun accorda à tous les immigrés la citoyenneté de intus, 
sans aucun réquisit, et la citoyenneté de extra à tous ceux qui résidaient dans la cité depuis 
au moins dix ans (contrairement à la seconde, la première n’accordait pas la plénitude des 
droits de citoyenneté mais permettait d’accéder à des charges mineures et de pratiquer le 
commerce à l’échelle locale).

177.  Dans le texte : possanza. Le terme recouvre à la fois le sens de possession et celui 
de puissance. Voir la postface, infra, p. 121.

178.  Région de l’antique royaume de Saba (le Yémen, au sud-ouest de la péninsule Arabique).

179.  Cette précision du mot canale par celui de naviglio est une référence implicite à la 
ville de Milan et à son réseau de navigli, alimentés par le Naviglio grande reliant Milan 
au Tessin depuis le xiiie siècle. Voir supra, p. 22.

180.  3 000 km.

181.  Del dominio. Il ne serait pas impossible de traduire, dans ce chapitre du moins, dominio 
par « domaine » (l’ensemble territorial appartenant à un seigneur), ce qui permettrait de 
garder seigneurie pour signoria (voir note suivante) ; ce n’est pas mon choix dans la mesure 
où je privilégie la cohérence de la traduction de dominio par « seigneurie » (pouvoir du 
seigneur) dans l’ensemble du texte. Dans De la raison d’État (I, 1), dominio définit pour 
Botero ce qu’est l’État : « L’État est une seigneurie [dominio] solide sur les peuples ». Quoi 
qu’il en soit, il convient de ne pas surdéterminer la cohérence du lexique de l’époque, la 
frontière entre les mots de dominio et de signoria restant mobile.

182.  Dans le texte : che hanno signoria e principato sopra l’altre.



84

183.  Comme toujours, je traduis par « campagne » le mot contado, qui a ici un sens 
juridictionnel précis : voir note 36.

184.  150 km et 60 km.

185.  35 km.

186.  75 km.

187.  L’exagération est patente, Otricoli se trouvant déjà en Ombrie, à 80 km au nord de Rome.

188.  Botero utilise ici aussi, pour le contexte français, la notion de contado, ce qui se 
justifie puisque le terme avait bien pour sens premier la seigneurie d’un comte (comme 
le français comté).

189.  Allusion au projet d’un quartiere sforzesco qui réunirait à Milan la noblesse fidèle 
aux Sforza autour de Santa Maria delle Grazie, voulu par Ludovic le More dans la dernière 
décennie du xve siècle. Entre la fin du xve et le début du xvie siècle, plusieurs princes 
italiens encouragèrent ce développement de nouveaux quartiers nobles, sur le modèle, 
notamment, de l’Addizione erculea conçue par Hercule d’Este à Ferrare. Voir M. Tafuri, 
Ricerca del Rinascimento. Principi, città, architetti, p. 123-127 ; P. Boucheron, Le Pouvoir 
de bâtir. Urbanisme et politique édilitaire à Milan (xive-xve siècles), p. 596-598 ; M. Folin, 
Rinascimento estense. Politica, cultura, istituzioni di un antico Stato italiano, p. 261-267.

190.  Tigrane II le Grand, roi d’Arménie de 95 à 54 av. J.-C., fit construire une nouvelle 
capitale, Tigranocerte, vers 77 av. J.-C.

191.  Dans le texte : grandezza d’imperio. Grandeur dans le sens d’extension et de puissance, 
empire dans le sens de commandement, pouvoir juridiquement fondé (imperium).

192.  Iliade, IX, 381-383.

193.  Diodore de Sicile, Bibliothèque historique, I, 45, 4, qui indique cent quarante stades, 
c’est-à-dire exactement dix-sept milles et demi (17 milles équivalent à 25 km).

194.  Thèbes et Memphis.

195.  « Elle est à présent divisée... et Nouveau-Caire » (Hora ella è divisa in tre parti 
principali, delle quali l’una è lontana dall’altra quasi un miglio, e si chiamano Bulacco, 
Cairo vecchio e Cairo nuovo) : phrase qui n’apparaît plus dans les éditions à partir de 1590.

196.  Arioste, Roland furieux, XV, 63, 1-6 : Non era grande il Cairo cosí allora, / come se 
ne ragiona a nostra etade : / che ‘l populo capir, che vi dimora / non puon diciottomila gran 
contrade ; / e che le case hanno tre palchi, e ancora / ne dormono infiniti in su le strade 
(« Le Caire n’était pas aussi grand alors / qu’il ne l’est, à ce qu’on dit, en notre temps ; / car 
dix-huit mille grands quartiers ne peuvent / contenir le peuple qui y demeure ; / les maisons 
ont trois étages, et pourtant / infinis sont ceux qui dorment dans les rues »). Chez Botero 
encore, il n’est pas anormal de considérer qu’un poème épico-chevaleresque, tel celui de 
l’Arioste, constitue une source de plein droit : la doctrine juridique et politique médiévale 



85

a longtemps traité les auteurs d’œuvres littéraires, au même titre que les historiens ou les 
juristes, comme des auctoritates.

197.  12 km.

198.  Diodore de Sicile, Bibliothèque historique, II, 3, 2-3. Cela équivaut à 90 km de 
pourtour et à une longueur de presque 30 km.

199.  Jonas, III, 3.

200.  Hérodote, Histoires, I, 178. Un pourtour équivalant à 90 km.

201.  25 mètres de large et 100 mètres de haut.

202.  Aristote, Politique, III, 3, 1276 a 27-29.

203.  3 700 m.

204.  Abu Ja’far al-Mansur, deuxième calife abbasside (754-775) ; il fonda en 762 une 
nouvelle capitale pour le califat, Bagdad. En Europe, on confondit depuis lors bagdad 
avec l’antique Babylone.

205.  Voir note 72.

206.  Paolo Giovio, La seconda parte dell’istorie del suo tempo, trad. ital. L. Domenichi, 
Venise, 1560 (éd. orig. en latin Florence, 1552 ; 1re éd. en ital. Florence, 1553), chap. 33, 
p. 342. Contrairement à Botero, qui est ici ambigu, Paolo Giovio précisait bien que les 
potagers et les jardins se trouvaient à l’intérieur de la ville de Bagdad, mais les forêts et 
les champs à l’extérieur.

207.  Voir note 44.

208.  25 km.

209.  Voir note 52.

210.  Dans le texte : Mahamud. Botero évoque ici Zàhir-ad-dîn Mohammed, communément 
appelé Bâbur. Depuis l’Afghanistan, ce descendant de Tamerlan avait conquis le nord de 
l’Inde et y avait fondé l’empire moghol en 1526.

211.  L’auteur confond ici les Moghols et leurs ancêtres Timurides, dont le plus célèbre 
représentant, Tamerlan, régna à Samarcande de 1369 à 1405 et envahit l’Inde en 1398. 
Voir note 31.

212.  Dans le texte : la diminutione dell’imperio.

213.  Aujourd’hui Khambhat, dans le Gujarat.

214.  Aujourd’hui Chittorgarh, dans le Rajasthan. La source principale de tout ce passage 
est G. P. Maffei, Historiarum Indicarum libri, notamment le livre XI.

215.  Il s’agit ici du Gujarat et de son sultan, Bahadur Shah, au pouvoir entre 1526 et 1537.

216.  Entendre : cuirassés et armés de toutes pièces. Voir G. P. Maffei, op. cit., XI, p. 211 A.

217.  18 km. Ibid., p. 211 B.



86

218.  Dans le texte : ombrella del Cielo. Botero fait ici un lapsus calami dans son report 
du texte de Maffei, loc. cit. : « itaque propter maiestatem ac pulchritudinem, quamquam 
arroganti vocabulo, Mundi umbella (id enim Citor gentis lingua significat) appellatur » ; 
Chittor serait donc en fait le « parasol du monde », « celle qui fait de l’ombre au monde ».

219.  Dans le texte : Reina Crementina. La source est toujours Maffei, op. cit., p. 210-211, 
qui évoque cette reine veuve de Sanga, qui dut plier sous l’assaut de Badur (c’est-à-dire 
Bahadur Shah). Il s’agit en fait de Rani Karnavati, l’épouse du roi du Mewar, Rana Sangram 
Singh (ou Rana Sanga), lequel avait pris la tête de la confédération des clans Rajput contre 
l’empereur moghol Bâbur. Devenue la régente du royaume de Mewar après la mort de Rana 
Sanga en 1527, Rani Karnavati fut vaincue par le sultan du Gujarat (Cambay), Bahadur 
Shah, en 1535 (et non en 1536).

220.  On appelait Cathay la Mongolie et une grande partie de la Chine septentrionale.

221.  Dans le texte : gran Chingi, selon le nom qui lui était donné chez Marco Polo : Gengis 
Khan, ou Temudjin (vers 1160-1227), khan des Mongols.

222.  Selon le nom que Marco Polo donna à Khanbaliq (résidence du Khan), le Pékin 
des Mongols (dans le texte de Botero : Ciambalù). Dans la version publiée par Giovanni 
Battista Ramusio, Secondo volume delle Navigationi e viaggi, 1559, encore réédité en 1583 
(3e éd.), Marco Polo reste à l’époque de Botero une source importante concernant la Chine.

223.  40 km.

224.  Suntien : Botero veut parler en fait de Hangzhou, que Marco Polo appelait aussi Quinsai.

225.  Dans le texte : Anchin.

226.  Dans le texte : Panchin. Botero ne s’est pas avisé que la Ciambalu évoquée quelques 
lignes plus haut et cette Panchin ne sont en fait qu’une seule et même ville, Pékin.

227.  L’auteur vise ici très directement, de façon polémique, le texte de Marco Polo édité 
par Giovanni Battista Ramusio, Secondo volume delle Navigationi, 1583, f. 45r.-v.

228.  « Et l’on ne se trompe... de Quinsai » (Ma s’ingannano non solamente in questo, ma 
molto più con dire che Quinsai vol dire città del cielo, conciosia che questo è significato di 
Suntien, e non di Quinsai). Cette phrase disparaît dès l’édition de 1589. Pour ce sens attribué 
à « Quinsai » par Marco Polo, voir G. B. Ramusio, Secondo volume delle Navigationi, f. 45r.

229.  Dans le texte : lago.

230.  Dans le texte : Polisango. Là encore, un toponyme de Marco Polo, qui avait attribué 
au fleuve le nom de son plus célèbre pont. Il semble qu’il s’agisse du fleuve Qiantang.

231.  Presque 9 km.

232.  40 km.

233.  150 km.

234.  Dans le texte : bellissimi poggiuoli da sedere.



87

235.  « de Suntien » : à partir de 1590, corrigé en « de Cité du Ciel ».

236.  « sont plus grandes encore » : à partir de 1590, corrigé en « ne sont pas plus petites ». 
Nankin et Pékin, successivement capitales de l’empire Ming entre le xive et le xvie siècles, 
avaient pour l’une approché et pour l’autre dépassé le million d’habitants.

237.  130 km. « Celle-ci est si grande... soixante lieues de pourtour » (questa è tanto 
grande, che un huomo a cavallo di portante a pena la traversa in un giorno da porta a 
porta ; e vi sono oltre di ciò i borghi ; quella si dice girare sessanta leghe) : ce passage 
disparaît à partir de 1590.

238.  Conduit par l’intérêt particulier qu’il porte à la Chine et aux sources les plus récentes 
qui lui sont consacrées – les récits de voyage, les lettres des missionnaires et les grandes 
synthèses de Juan González de Mendoza et Giovanni Pietro Maffei (voir notes 24 et 245) – 
l’auteur entame ici une longue digression ; il ne retrouve le sujet du chapitre, les villes 
capitales, qu’à la page 58.

239.  Dans le texte : Cantan.

240.  En raison de la proximité de Macao avec Canton, les Portugais ont entretenu tout au 
long du xvie siècle de nombreux échanges commerciaux avec cette ville.

241.  Dans le texte : Sauchieo. Suzhou est située à une centaine de kilomètres à l’ouest 
de Shanghai.

242.  25 km.

243.  Dans le texte : Ucchieo. Hankou, aujourd’hui englobée dans la ville de Wuhan, est 
située à la confluence du Yangzi et de la rivière Han.

244.  Dans le texte : Chinchieo.

245.  L’une des sources de Botero est ici la toute récente Historia de las cosas mas notables, 
ritos y costumbres del gran reyno de la China du père augustin Juan González de Mendoza 
(publiée en 1585 à Rome en castillan), dans la traduction italienne de Francesco Avanzo : 
Juan González de Mendoza, Dell’historia della China, Rome, 1586 (édité aussi la même 
année à Venise et à Gênes, réédité à Venise en 1587). Les informations portant sur Changshu 
(Chinchieo) sont données au chap. 16 de la deuxième partie.

246.  avvisi : voir note 137.

247.  Dans le texte : vive ragioni. En français classique, « vives raisons » est une expression 
du lexique théologique et métaphysique qui désigne le raisonnement appuyé sur les faits 
(les raisons de la vie), plutôt que sur les discours.

248.  Dans le texte, quella parte del mondo, che a noi è orientale : cette précision du 
point de vue (à la place de la désignation plus traditionnelle : l’Orient) est l’expression 
du processus de relativisation provoqué par la nouvelle image de la Terre, alors même 
que l’auteur reprend à son compte une idée de l’Orient qui est un lieu commun de la 
géographie médiévale.



88

249.  Dans le texte, noce d’India. La noix d’Inde désignait anciennement la noix de coco.

250.  Croyance, commune encore à l’époque, héritée de la géographie médiévale.

251.  Cf. G. P. Maffei, op. cit., VI, p. 110 D. Le sixième des Historiarum Indicarum libri 
est une source de première importance pour tous ces passages consacrés à la Chine.

252.  Ibid., p. 109 C. Le thé était encore tout à fait inconnu en Europe avant le xviie siècle.

253.  Dans le texte : minio. Sulfure de mercure naturel d’où l’on tire une teinture rouge.

254.  Dans le texte : guado. Le pastel.

255.  Dans le texte : cina ; la squine (smilax china) est une plante sudorifique que 
connaissaient déjà les Anciens.

256.  Il s’agit de Chi-Houang-ti, le « Premier empereur » (259-210 av. J.-C.), auquel Juan 
González de Mendoza donnait le nom de « Vitei » dans Dell’historia della China ; Ludovico 
Arrivabene s’en inspire aussi pour son roman Il Magno Vitei, publié à Vérone en 1597. 
Concernant la législation sur le travail, cf. Dell’historia della China, livre III, chap. 1.

257.  Dans le texte, Menan et Meacon : deux grands fleuves de la péninsule indochinoise.

258.  Francisco Álvarez (1465-vers 1540) : chapelain du roi Manuel du Portugal, il fit 
partie, en 1520, de la première ambassade portugaise en Abyssinie (menée par Duarte 
Galvão), où il demeura six ans. Il publia sa Verdadeira informaçam das Terras do Preste 
Joam das Indias à Lisbonne en 1540. La source de Botero est ici Ramusio, qui procure dans 
ses Navigazioni e viaggi une version italienne abrégée de l’ouvrage d’Álvarez, tirée à la 
fois du livre imprimé et d’un manuscrit : Il Viaggio fatto nella Etiopia per Don Francesco 
Alvarez, in G. B. Ramusio, Primo volume delle navigationi et viaggi, 1550, f. 204r-274v.

259.  Au xvie siècle, les Européens ont continué à utiliser l’appellation médiévale du Prêtre 
Jean (comme en témoigne notamment le titre de la relation d’Álvarez), souverain légendaire 
d’un royaume chrétien d’Orient, pour désigner l’empereur d’Abyssinie, le Grand Négus.

260.  Dans le texte : Angori. Angora (ou Ancyre), l’ancêtre d’Ankara fut la capitale des 
Galates au iiie siècle av. J.-C., puis la capitale de la province romaine de Galatie, pendant 
près de 450 ans, de la fin du iie siècle avant notre ère jusqu’à l’an 345.

261.  Voir note 45. Après que les Ottomans s’emparèrent de Bursa en 1326, ils en firent 
leur capitale.

262.  4 000 km.

263.  300 km.

264.  Entendre : les archipels de la mer Égée, sur laquelle débouche la mer de Marmara 
(Propontide), par le détroit des Dardanelles.

265.  20 km.

266.  4,5 km.



89

267.  Ajout de 1598 : « En Afrique, Alger, devenue récemment la capitale d’un grand État, 
est pour cette raison très peuplée ; lorsqu’elles étaient florissantes, Tlemcen comptait seize 
mille feux, Tunis neuf mille, Marrakech cent mille ; Fès, qui est aujourd’hui le siège du 
roi le plus puissant d’Afrique, en compte soixante-cinq mille. » En 1587, la domination 
ottomane de l’Algérie était officialisée par l’instauration de la Régence d’Alger, où gouvernait 
désormais un pacha envoyé par le sultan. Les chiffres concernant Tlemcen (Tremise dans 
le texte) et Marrakech (Marocco) proviennent de Léon l’Africain, dans la version procurée 
par Ramusio : Della descrittione dell’Africa et delle cose notabili che ivi sono, per Giovan 
Lioni Africano, in G. B. Ramusio, Primo volume delle navigationi, f. 1r-103v.

268.  « elle compte vingt-sept mille paroisses (et je compte Paris comme une seule 
paroisse) » : en 1598, la parenthèse est omise et le passage modifié comme suit : « elle 
compte vingt-sept mille lieux avec paroisse ».

269.  18 km.

270.  Chiffre exagéré qui, selon les études les plus récentes, ne sera atteint que dans la 
première partie du xviie siècle. Avant le siège de 1590, la population parisienne dépassait 
probablement les 300 000 habitants, mais de peu.

271.  Voir note 88.

272.  Cette idée d’une relative équivalence de ces diverses villes autour de 160 000 habitants 
est d’autant plus riche d’enseignement sur les perceptions démographiques de l’époque 
qu’elle ne paraît plus tenable aujourd’hui. À la fin du xvie siècle, Londres approchait les 
200 000 habitants, Naples les 275 000, Lisbonne les 130 000, Prague les 100 000, Milan 
les 120 000, Gand les 31 000 (!).

273.  Sur ces revolutioni de’ Paesi Bassi, voir note 35.

274.  Ajout de 1598 : « Et depuis trente ans, Naples s’est agrandie presque autant. » Voir 
note 168.

275.  9 km.

276.  Séville était en fait alors la seule « grande ville » d’Espagne, d’une taille équivalente 
à Lisbonne puisqu’elle avoisinait sans doute les 135 000 habitants à la fin du siècle.

277.  Boetis était le nom romain de ce fleuve, Guadalquivir son nom espagnol, d’origine 
arabe (de wadi al-kbir, « la grande rivière »).

278.  Valladolid ne fut le siège de la monarchie espagnole que par intermittences : en 
1517-1519, 1522-1524, 1527-1536, 1543-1559.

279.  En 1561, Philippe II fait de Madrid sa capitale.

280.  Dans le texte : una delle più grosse popolationi. Voir note 94. Madrid comptait alors 
sans doute à peu près 60 000 habitants, ce qui la plaçait nettement derrière Séville et Tolède.



90

281.  Dans le texte : Valodimeria. Située à 150 km à l’est de Moscou, sur la Kliazma, 
Vladimir connut un essor considérable au xiiie siècle, époque où elle était la capitale des 
princes de Russie.

282.  Dans le texte : Novoguardia. Située sur le Volkhov, Novgorod fut le siège d’une 
république, indépendante des princes russes, de 1136 à 1478.

283.  7,5 km.

284.  « lequel y tient... soldats » (che vi tiene forse venti mila soldati per sua guardia) : 
l’incise disparaît dès l’édition de 1589.

285.  Moscou atteignait alors tout au plus 80 000 habitants.

286.  Cicéron, Seconde action contre Verrès, IV, 53, 118.

287.  Il s’agit du Cassaro, une longue artère qui existait depuis l’Antiquité, mais qui fut 
entièrement réaménagée, prolongée et élargie à partir de 1567, à l’époque du vice-roi 
de Sicile García Álvarez de Toledo ; elle prit ensuite le nom de via Toledo (aujourd’hui 
corso Vittorio Emanuele). À l’âge de quinze ans, Botero avait étudié au collège jésuite de 
Palerme (1559-1560).

288.  Dans le texte : magnanimità, à entendre au sens étymologique classique, grandeur d’âme.

289.  L’aménagement du nouveau port de Palerme commença en même temps que celui du 
Cassaro, par la volonté de Toledo, et la construction du nouveau môle dura jusqu’en 1590.

290.  Dans le texte : capo del mondo, traduction de l’expression latine caput mundi.

291.  Rappelons que ces lignes sont publiées lors du pontificat de Sixte Quint, l’un des 
« papes urbanistes » les plus actifs du xvie siècle.

292.  Aristote, Politique, VII, 4, 1326 a 1 – 1326 b 25 ; Plutarque, Solon, 22 ; Machiavel, 
Discours, I, 6 et surtout, II, 3.

293.  Voir supra, p. 29-31.

294.  Ce renvoi, qui apparaît dès l’édition princeps (juin 1588), annonce Della ragion di 
Stato, qui ne verra le jour qu’un an plus tard (juin 1589) ; il prouve que Botero rédigeait 
les deux œuvres en même temps. Voir De la raison d’État, VIII, 7.

295.  Ici, ainsi que dans la seconde partie de la phrase, « droit » traduit ragione, comme 
p. 38-39 ; voir note 157.

296.  Affirmation décisive qui témoigne de la logique toute machiavélienne dans laquelle se 
place l’auteur : l’expérience nous montre que les hommes font passer la force avant le droit, il 
n’y a donc pas de sécurité et de conservation possibles sans puissance ; c’est là l’une des raisons 
majeures de cette enquête sur la grandeur des villes (laquelle contribue, en retour, à définir 
la puissance en un sens différent de celui de Machiavel ; voir la postface, infra, p. 134-140).

297.  Les guerres de Pyrrhus contre les Romains, puis contre les Carthaginois, en Italie 
méridionale et en Sicile, ont lieu entre 281 et 275 av. J.-C. Viriathe était un chef rebelle 



91

lusitanien qui mena contre les Romains, entre 149 et 141 av. J.-C., une guerre d’embuscades 
souvent victorieuse. Servilius Caepio le fit assassiner en 139 ; mais la victoire romaine dans 
la région ne fut assurée que par Scipion Émilien, grâce au sac de la ville de Numance en 
133 av. J.-C. Sertorius conquit pour son compte une grande partie de la péninsule Ibérique ; 
lui aussi obtint de nombreux succès par ses actions de guérilla contre les troupes romaines, 
dirigées par Pompée ; il mourut en 72 av. J.-C.

298.  Denys d’Halicarnasse, Antiquités romaines, II, 16, 2, où il est précisé que le nombre 
de ceux qui s’étaient joints à Romulus pour fonder Rome ne dépassait pas trois mille 
fantassins et trois cents cavaliers.

299.  Tite-Live, I, 44, 2 ; Machiavel, Discours, II, 3.

300.  Tite-Live, Abrégés (Periochae), XCVIII (450 000 était le chiffre donné dans les éditions 
anciennes ; aujourd’hui corrigé en 900 000). Sur le calcul de la population romaine, voir 
le discours Combien de gens contenait Rome au comble de sa grandeur, infra, p. 95-96.

301.  Bien qu’elle se fonde sur les progrès de l’architecture militaire, très nets à l’époque, 
cette observation exagérément optimiste passe notamment sous silence les dégâts humains 
considérables, sur les champs de batailles, provoqués par la révolution militaire du xvie siècle 
(progrès liés à l’artillerie et aux nouvelles formes et tactiques de l’infanterie). Mais cette 
focalisation sur les fortifications n’est pas étrangère au fait qu’il s’agit du seul domaine 
du savoir militaire où la prépondérance italienne restait alors forte.

302.  Cette argumentation peut faire sourire ; il serait évidemment erroné d’y déceler la 
moindre ironie. Pour Botero le recours au concept thomiste des « causes secondes » est 
important car il fonde la possibilité même des sciences naturelles et sociales, préservant 
la théologie et la métaphysique qui sont, elles, sciences des « causes premières ».

303.  Comme les deux autres notions, centrales dans ce chapitre, de vertu générative et 
de vertu attractive, Botero emprunte celle de vertu attractive à la philosophie naturelle de 
l’aristotélisme scolastique ; il est toutefois significatif que dans le contexte présent, celui 
d’une géographie économique de la circulation des subsistances, s’opère un glissement 
sémantique qui permet de vulgariser le lexique savant.

304.  « à notre religion » : précision omise à partir de l’édition de 1598 (ce qui aura pour 
effet d’universaliser le discours).

305.  Il s’agit bien de la conservation de la grandeur des villes, et non simplement de la 
conservation des villes : ce qui est en question ici, c’est la quantité de population.

306.  Dans le texte : isole del mare ; référence, sans doute, aux îles de la Méditerranée 
autant qu’à celles de l’océan Atlantique, peuplées plus tard.

307.  De façon saisissante, une seule phrase suffit à narrer une histoire universelle envisagée 
sous l’angle du peuplement des terres du globe : l’ellipse permet de passer presque directement 
de la Mésopotamie à « nos pays » et au peuplement d’un « Nouveau Monde ». L’insistance 
sur ce « nous », sujet de la nomination (che noi chiamiamo Mondo Nuovo), est ambiguë : si 



92

d’un côté elle est une marque d’européocentrisme (voire d’italocentrisme, Mundus Novus 
étant le toponyme qui s’est imposé avec l’œuvre célèbre d’Amerigo Vespucci qui parut 
sous ce titre en 1504), elle laisse entendre que d’autres que ce « nous » peuvent nommer 
ces lieux différemment, à commencer par les peuples qui s’y trouvaient avant l’arrivée 
récente des Européens. S’il prend garde ici de ne pas entrer dans les débats sur l’origine de 
ces peuples, Botero ne les exclut pas de cette lointaine souche unique, mésopotamienne.

308.  César, Guerre des Gaules, IV, 3 1-2.

309.  La Dominique – ainsi nommée parce que Christophe Colomb y accosta un dimanche, 
le 3 novembre 1493, lors de son deuxième voyage – fait partie des îles Caraïbes, où vivaient 
les peuples caribes, que Colomb appela canibales et qu’il décrivit comme anthropophages. 
L’anthropophagie devint un lieu commun (le « cannibalisme ») dès les premiers textes qui 
suivirent l’arrivée des Européens en Amérique ; caractérisée comme le péché le plus grave 
des Indiens, elle servit dès lors comme l’une des justifications de la conquête. Ce n’est 
pas le propos de Botero ici, qui y voit plutôt l’une des manifestations historiques les plus 
violentes de ce que l’on appellera, bien plus tard, le malthusianisme, liée aux difficultés 
de subsistance (dans les termes de Botero, l’infériorité de la vertu nutritive par rapport à 
la vertu générative).

310.  Dans le texte : Aymuri. Appelés depuis lors les Botocudos, les Aymorés (ou Aymuras) 
habitaient les zones côtières situées au sud de Bahia. Ils firent aux Portugais une guerre 
farouche, marquée notamment par les attaques d’Ilhéus et de Porto Seguro en 1564. Si leur 
anthropophagie semble avérée, c’est avant tout la terreur qu’ils inspirèrent aux envahisseurs 
qui explique la description épouvantable rapportée ici.

311.  Et non pas « du Pérou », version toujours retenue par les éditeurs en raison d’une 
coquille dans l’édition de 1598 (Perù, au lieu de Pegù dans les éditions précédentes). Le 
royaume môn de Rāmaññadesa était appelé Pegu par les Européens, du nom de sa capitale, 
située au sud-est de la Birmanie.

312.  Contrairement aux autres lieux du texte où apparaît le nom Éthiopie (voir p. 58, où 
Éthiopie est synonyme d’Abyssinie), Botero l’emploie ici à la façon des Anciens : l’Éthiopie 
sert à désigner sinon la totalité de l’Afrique, du moins ses parties orientale et méridionale. 
Les Nasamons étaient un peuple de la Libye antique (évoqué notamment par Hérodote, 
Pline l’Ancien et Strabon). Cafre, mot d’origine arabe ayant le sens d’« infidèle », est le 
nom dont se servirent les Portugais pour désigner les populations des côtes de l’océan 
Indien en Afrique australe.

313.  Dans le texte : come hanno provato. 

314.  Dans le texte, inopia : un latinisme qui est un hapax (ce qui n’est pas si étonnant 
pour un terme qui s’oppose directement à ceux d’abondance ou de commodité, centraux 
dans le livre).



Combien de gens contenait Rome 
au comble de sa grandeur

Discours de Giovanni Botero





95

Rome, pour autant que l’on peut en juger, fut l’une des villes les plus 
grandes et les plus peuplées qui aient jamais été au monde, tant du fait 
des nombreux arts qui furent employés dans ce but (parce qu’il n’y eut 
jamais de gens plus attentifs à leur propagation), tant du fait de la grandeur 
de l’empire, dont les forces étaient toutes ramenées à la ville. Aussi ne 
sera-t-il pas hors de propos, puisque nous parlons de la grandeur des 
villes, de chercher jusqu’à quel nombre arrivait le peuple de Rome – que 
l’on peut appeler la Reine des villes – lorsqu’elle était à son comble. 
Chose qui, bien que présentant quelque difficulté, n’est pourtant pas 
impossible. En effet, si depuis l’ombre de la Terre on connaît la grandeur 
des étoiles et des cieux, nous ferons bien plus aisément conjecture de la 
multitude du peuple romain, depuis un fondement bien plus certain et 
bien plus manifeste, et il s’agit du cens. Denys d’Halicarnasse écrit que 
lors du consulat de Spurius Servilius et d’Aulus Virginius 1, les citoyens 
romains sortis de la puberté atteignaient le nombre de cent mille, et que 
la multitude des femmes et des enfants, des boutiquiers (parce qu’il 
n’était permis à aucun citoyen romain d’exercer un autre métier que 
l’agriculture et la milice) et des étrangers, était trois fois supérieure 2. Si 
bien qu’en ce temps-là, Rome pouvait avoir quatre cent mille bouches. 
Nous lisons ensuite que, quelques siècles plus tard, Rome crut jusqu’au 
nombre de quatre cent cinquante mille citoyens de l’âge susdit 3. Aussi, 
en suivant la proportion susdite, nous dirons que le nombre de toutes les 
personnes qui y habitaient atteignait un million quatre cent mille. Mais 
il est vraisemblable que ce nombre fut plus grand encore, puisqu’il ne 
fait pas de doute que le nombre des étrangers augmenta grandement avec 
l’extension de l’empire. Car au temps des consuls mentionnés plus haut, 
les Romains n’étaient les maîtres que d’une toute petite partie de l’Italie ; 
aussi la multitude des étrangers ne pouvait-elle être très grande. Mais une 
fois l’Italie entièrement occupée et après que leurs armées passèrent les 
Alpes, franchirent la mer et prirent possession des îles et d’un nombre 
infini de provinces d’Europe, d’Afrique et d’Asie, il est vraisemblable 
que la quantité des étrangers qui y affluaient – par curiosité, pour leurs 



96

négoces ou pour une autre raison – fut innombrable. À Athènes, on fit une 
fois le recensement 4 des habitants et on trouva vingt mille citoyens et dix 
mille étrangers 5. Il n’est pas vraisemblable que le nombre des étrangers 
fût supérieur à Athènes qu’à Rome, mais supposons qu’il fût équivalent : 
s’il y avait à Rome quatre cent cinquante mille citoyens pubères, il ne 
pouvait y avoir moins de cent cinquante mille enfants impubères. Aussi 
le nombre des étrangers, proportionnellement à Athènes, atteindrait-il 
presque trois cent mille. Ajoutons que dans les recensements qui étaient 
faits à Rome, on ne tenait pas compte des esclaves, dont le nombre était 
exorbitant. En effet, nous lisons que M. Crassus, outre ceux qu’il avait à 
son propre service, en avait cinq cents, tous artisans 6 ; et Milon en libéra 
trois cents en un seul jour ; et sainte Paula, tant louée par saint Jérôme 7, 
comme elle voulait se livrer à la vie spirituelle, donna leur liberté à huit 
mille esclaves. Et les guerres menées par Eunus 8 en Sicile (qui avec 
soixante mille esclaves défit quatre préteurs romains 9), par Athénion dans 
cette même île 10 (qui avec soixante-dix mille 11 esclaves défit Servilius et 
Lucullus, préteurs eux aussi 12) et par Spartacus, qui épouvanta grandement 
l’Italie et tailla en pièces de nombreuses armées romaines, font foi de la 
même chose. Après la déroute de Sextus Pompée, on trouva trente mille 
esclaves qui avaient suivi sa faction, et César Auguste les fit mourir 13. 
Et dans le recensement susdit du peuple athénien on trouva vingt mille 
citoyens, dix mille étrangers et quatre cent mille esclaves. Et il est probable 
que les Romains, qui les armes à la main avaient mis le monde entier sous 
leur joug, ne fussent pas moins pourvus d’esclaves que les Athéniens. 
Aussi peut-on comprendre que la multitude des habitants de la ville de 
Rome approchât les deux millions de personnes.



97

Notes du traducteur

1.  Spurius Servilius Priscus Structus et Aulus Virginius Tricostus Rutilus, consuls en 
476 av. J.-C.

2.  Denys d’Halicarnasse, Antiquités romaines, IX, 25, 2. Denys écrit exactement qu’il y 
avait plus de cent dix mille citoyens adultes mâles.

3.  Tite-Live, Abrégés (Periochae), XCVIII ; mais voir supra, p. 91, note 300.

4.  Dans le texte : descrittione.

5.  Athénée, Les Deipnosophistes, VI, 103 [272c].

6.  Plutarque, Crassus, 2, 5.

7.  Jérôme, Vie de sainte Paula (lettre CVIII, Migne, vol. XXII, col. 878-906).

8.  L’esclave Eunus mena la première guerre servile, en Sicile, à partir de 139 av. J.-C.

9.  Florus, Tableau de l’histoire du peuple romain, de Romulus à Auguste, II, 7 (III, 19), 
6-7. Le mot « préteurs » signifie ici « généraux ».

10.  En 105 av. J.-C.

11.  Dans le texte : settanta mila (et non sessanta mila, dans la leçon de Firpo ; Florus, 
source directe de ce passage, écrit exactement « non minorem quam ille fanaticus prior 
conflauit exercitum », Florus, op. cit., II, 7, 10).

12.  Florus, op. cit., II, 7, 11.

13.  Auguste, Res Gestae, 25, 1.





99

Sur la langue des Causes 
et leur traduction

par Romain Descendre

Ce que signifie [l]a fidélité assurée par la littéralité, c’est que l’œuvre exprime 
le grand désir d’une complémentarité des langues.

Walter Benjamin, « La tâche du traducteur »

Autant que faire se peut, épouser le texte : d’un tel souhait procèdent 
les critères de cette traduction. La pensée d’un auteur, nous le savons 
bien, n’est dissociable ni de sa syntaxe (qui exprime une logique et une 
rhétorique) ni de son lexique (où vivent les idées). Il s’agit d’être fidèle 
à l’une et à l’autre. Cela conduit à des choix pouvant provoquer chez le 
lecteur quelque sentiment d’étrangeté ; un sentiment que l’on éprouve 
souvent, du reste, lorsqu’on lit dans sa propre langue un texte vieux de 
quatre siècles. Mais le choix de la littéralité n’est pas celui de l’archaïsme : 
son but est de faire entendre la langue de l’auteur.

« Laisse[r] l’écrivain le plus tranquille possible et fai[re] que le 
lecteur aille à sa rencontre » ; « plier la langue de la traduction, dans la 
mesure du possible, à la langue d’origine » : contrairement à ce qui a 
longtemps prévalu dans la tradition française de traduction, s’impose à 
nous aujourd’hui l’exigence formulée par Friedrich Schleiermacher il y 
a déjà deux siècles 1. Autrement dit, il est désormais plus aisé de penser, 
comme Walter Benjamin, que « le plus grand éloge qu’on puisse faire à 
une traduction n’est pas qu’elle se lise comme une œuvre originale de 

1.  F. Schleiermacher, Des différentes méthodes du traduire, p. 49 et p. 85.



100

sa propre langue 1 ». L’enjeu n’est en aucun cas de trouver les mots et 
les tournures que l’auteur aurait pu choisir s’il avait écrit dans la langue 
d’arrivée, pas plus qu’il n’est de rendre élégant ce qui ne l’est pas. Il peut 
se dire ainsi : sans rien sacrifier à la correction de la langue française, 
transmettre, au plus près, la lettre et les articulations d’un discours ancré 
dans une histoire, dans cet espace-temps révolu vers lequel la traduction 
fait retour 2.

L’acte de traduire ainsi conçu est une approche du texte obstinée et 
multiple, l’explorant sous toutes ses coutures, dans l’espoir que puisse 
apparaître sa trame et les nuances de ses fils. C’est une aspiration qui excède 
la seule question du passage d’une langue à l’autre. Elle relève d’une 
herméneutique première, fondamentale, qu’on appelle aussi philologie : 
l’interprétation ici engagée par la traduction est celle que procure une 
pratique philologique entendue au sens large, selon les termes de Nietzsche, 
comme un art de la « lente lecture 3 ». Il s’agit de respecter au plus près 
les choix d’écriture pour interroger les logiques dont ils procèdent et 
expliciter les effets qu’ils produisent 4. Il s’agit aussi de refuser que la 
traduction tienne lieu de commentaire (comme il arrive lorsqu’elle tend 
vers la paraphrase ou l’explication) et de réaffirmer à l’inverse un lien étroit 
entre le texte traduit et le commentaire qui s’en distingue : l’expérience de 
la traduction est ce qui contribue le mieux à penser le texte original et à 
définir ce qui l’éclaire. Les mêmes raisons conduisent à rejeter tout souci 
d’esthétisation, à réprimer tout penchant vers la « belle » traduction : il n’est 

1.  W. Benjamin, « La tâche du traducteur », p. 257.

2.  Sur ces questions, voir notamment Antoine Berman, « La traduction et la lettre ou l’auberge 
du lointain ».

3.  F. Nietzsche, Aurore, Avant-propos (1886), § 5, p. 18.

4.  Ce travail s’inscrit ainsi pleinement dans le sillage de la philologie politique pratiquée 
et réfléchie par Jean-Claude Zancarini et Jean-Louis Fournel, qui ont construit à partir 
d’une telle éthique de la traduction une interprétation renouvelée de la pensée républicaine 
florentine. Voir notamment J.-C.  Zancarini, « Une philologie politique. Les temps et les 
enjeux des mots (Florence, 1494-1530) » ; J.-L. Fournel et J.-C. Zancarini, « Les enjeux de 
la traduction. Traduire les penseurs politiques florentins de l’époque des guerres d’Italie ».



101

pas question de nier l’hétéronomie fondamentale du texte traduit, sa position 
ancillaire à l’égard de sa source. « La traduction d’œuvres importantes 
aura d’autant moins de chances de réussir qu’elle se sera efforcée d’élever 
sa fonction techniquement opérationnelle au rang d’une forme artistique 
autonome 1 », disait encore Benjamin au moment de défendre une idée de 
la traduction des textes théoriques appelant nécessairement l’adjonction 
d’un commentaire.

Tels sont les principes, mais l’acte de traduire est une pratique 
irréductible à quelque théorie que ce soit : s’impose la nécessité des 
compromis.

Construction phrastique

De cette logique procèdent de nombreux choix, dont je n’entends ici 
expliciter qu’une petite partie. Tenir fermement à « la littéralité dans 
la transposition de la syntaxe 2 » implique de conserver volontairement 
certaines « lourdeurs » – ou tout au moins des formes parfois jugées telles 
aujourd’hui. Un exemple typique : les polysyndètes conduisant à l’ana-
phore des « et », ainsi que l’ouverture fréquente des périodes par la même 
conjonction de coordination, ce à quoi répugnerait une certaine idée du 
français châtié. Mais le procédé n’est pas sans signification ni sans effets : 
il a une valeur emphatique et une fonction de persuasion ; il est, aussi 
bien, le propre d’un discours conservant les stigmates de l’oralité et les 
traces d’une écriture véloce. Comme ces prédicateurs qu’il a formés à l’art 
rhétorique, Botero maintient ininterrompu le fil de son discours, marque 
les liens qui unissent ses parties, donne tout son rôle à l’accumulation 
des exemples.

Un rythme particulier de l’écriture doit ainsi être restitué, qui mobilise 
autant l’éditeur scientifique du texte que son traducteur. Dans les éditions 
anciennes revues par Botero, une grande quantité de propositions 

1.  W. Benjamin, Fragments philosophiques, politiques, critiques, littéraires, p. 196.

2.  Id., « La tâche du traducteur », p. 257.



102

commençant par Et ou E suivent un point ou un deux-points, selon un 
procédé qui n’est pas attribuable aux seuls usages typographiques de 
l’époque. J’ai tenu à ce que la ponctuation respecte au mieux le découpage 
phrastique propre à ces éditions (sur la base de la princeps de 1588 et 
de la dernière impression corrigée par l’auteur, en 1598), même si des 
modernisations graphiques ont été nécessaires. Ainsi, les deux-points et les 
points-virgules avaient alors bien souvent une valeur de pause plus longue 
qu’ils ne l’ont aujourd’hui et n’avaient généralement pas une fonction 
logique spécifique : je les transforme souvent en un point simple. Le texte 
que je propose est donc segmenté différemment de celui que Luigi Firpo 
avait établi en 1948, selon une logique qui n’était pas explicitée.

J’ai tenu aussi à conserver dans la traduction les répétitions, parfois 
malheureuses, qui sont autant d’indices d’une écriture qui n’a pas toujours 
été stylistiquement révisée (un exemple parmi d’autres : « très commodes 
sont les villes qui jouissent d’eaux navigables de plusieurs sortes, comme 
celles qui disposent d’un port maritime commode », p. 26). D’autres traces 
textuelles, qui appartiennent aussi bien à la dispositio qu’à l’elocutio, 
conduisent à penser que le livre a été écrit d’un seul jet. Ce sont notamment 
les références répétées aux parties antérieures du discours – d’où la nécessité 
de conserver les multiples occurrences de l’adjectif suddetto (« susdit ») – ; 
inversement, manquent tout à fait les possibles anticipations de passages 
encore à venir. C’est aussi ce que confirme le respect moins strict, vers 
la fin du livre, de la structure d’ensemble : la digression sur la Chine et 
son urbanisation spectaculaire dans un chapitre consacré aux seules villes 
capitales (II, 12), ou encore l’ajout d’un troisième livre « non point parce 
que la matière le nécessite mais pour l’ornement de l’œuvre », et alors 
« qu’il ne nous reste plus rien à dire concernant ce que nous nous étions 
proposé » (p. 64). Masquer les incertitudes langagières ou les maladresses 
stylistiques que peut entraîner le contrôle parfois lâche de l’auteur sur son 
écriture serait presque aussi dommageable qu’ôter ces parties ajoutées au 
seul motif de leur nature structurellement excentrique.



103

Lexique

Il n’est pas question ici d’un développement systématique concernant 
les choix de traduction opérés pour chacun des termes clés des Causes 
de la grandeur des villes. L’index lexical situé en fin de volume permet 
de constater, sur la base de certains cas, que se vérifie une fois de plus 
l’impossibilité d’une correspondance parfaite, terme à terme, entre les 
éléments de deux systèmes linguistiques distincts. L’aspiration à ne garder 
qu’un seul terme pour chacun de ceux que propose l’original fut pourtant 
l’un des principaux critères de choix, les cas opposant des résistances 
et nécessitant des compromis étant d’ailleurs riches de signification. 
Les autres critères sont le respect des réseaux sémantiques, le refus de 
l’anachronisme (pas de mot français qui n’existerait déjà dans la langue 
classique) et, lorsque cela se révèle nécessaire, le recours délibéré à certains 
termes dont l’usage ou le sens dominant ont évolué depuis le xviie siècle.

Il n’est pas sans intérêt de constater que parmi les différents champs 
couverts par la terminologie des Causes (géographie, économie, démographie, 
politique), ceux qui concernent le nombre des hommes et la quantité des 
biens bénéficient d’une variété lexicale particulièrement grande.

De l’abondance des choses

De façon symptomatique, comme sous l’effet d’un redoublement des 
choses par les mots, le réseau lexical de la richesse est l’un des mieux 
garnis. Botero a tant de mots pour dire l’abondance, la production et le 
commerce des biens, ainsi que les dynamiques de l’accumulation et de 
leur concentration en certains lieux, il en multiplie tant les usages, qu’il 
nous oblige à renoncer à trouver un équivalent distinct pour chacun d’eux : 
ricchezza, copia, abbondanza, opulenza, dovizia, beni, facoltà. À l’inverse, 
l’indigence est signifiée par un hapax, à l’extrême fin de l’œuvre (inopia). 
C’est à l’échelle des mots une opposition structurellement comparable 
à l’opposition entre les deux premiers livres et leur face négative portée 
par le très court livre III.



104

À la croissance et à la richesse des villes contribuent fortement la 
commodità : l’importance de ce terme, ainsi que son ancrage dans une 
certaine tradition de la pensée de la ville 1, rendent indispensable la 
conservation systématique de son équivalent français. Autrefois fréquents 
et variés, les usages de « commodité » mêlaient, comme chez Botero, des 
emplois géographiques et économiques (ainsi Furetière évoquait à la 
fois « le voisinage des lieux » : « J’ay basti dans cette vallée, à cause de 
la commodité des eaux », et « les biens de fortune » : « Il a marié sa fille 
avec un homme qui a bien des commoditez. »)

Il convient de ne pas entendre le mot « industrie » de façon anachronique, 
comme un secteur d’activité fondé sur l’exploitation des matières premières 
et leur transformation en biens de consommation. L’industrie, tout comme 
l’art auquel elle est associée, a ici un sens plus ancien (dès la première 
phrase du chapitre II, 7 qui lui est consacré, d’ailleurs, « l’industrie des 
hommes » est redoublée par « la multitude des arts »). Il s’agit, dans l’un 
et l’autre cas, de l’activité manuelle que l’homme exerce en transformant 
un matériau, industria évoquant plutôt le soin que l’homme y apporte en 
propre, arte tendant à désigner le métier et la technique. Il importe donc de 
traduire littéralement industria et arte : dans les deux langues, ces mots ont 
vu leurs significations évoluer, certes, mais ont aussi gardé la mémoire de 
ces acceptions vieillies, qu’aucun autre terme ne porte systématiquement. 
Partant, il serait excessif de traduire artefice par « artiste » (même si à 
l’occasion il est fait référence à une figure que nous pourrions désigner 
sous ce nom) : il s’agit encore de l’artifex, de l’ouvrier, celui qui produit 
un objet du travail de ses propres mains et en maîtrise les savoir-faire. Or 
en dépit des théorisations désormais bien établies sur la nature libérale 
des « arts du dessin », la langue dans laquelle écrivait Vasari était encore 
loin d’avoir enregistré une distinction spécifique entre la figure de l’artiste 
et celle, plus vaste, de l’artisan. Plutôt qu’« artisan », « artiste » aurait 
d’ailleurs pu être choisi si le français moderne n’avait depuis occulté 
son sens générique d’« ouvrier qui travaille avec grand art » (Furetière).

1.  Postface, infra, p. 145-147.



105

De la quantité des hommes

Il est aussi symptomatique que la palette lexicale de l’auteur soit très 
riche dès lors qu’il décrit les deux phénomènes de démographie urbaine 
qui l’intéressent le plus : les processus d’agglomération (unire, ridurre, 
ragunare, congregare, mettere insieme ; ragunanza, comunanze) et les 
dynamiques de croissance démographique et spatiale (aggrandire, popolare, 
appopolare, crescere, accrescere, amplificare, ampliare, propagare ; 
incremento). Pour désigner les hommes en tant qu’ils font population, 
Botero use de plusieurs termes génériques appartenant au langage courant 
(abitanti, uomini, gente), mais privilégie surtout celui de popolo, employé 
le plus souvent au pluriel, en un sens qui est tout aussi neutre, du point 
de vue de l’identification sociale ou politique, que le sont les dérivés 
popolare, appopolare, popoloso, popolazione (au sens de peuplement). 
Faudrait-il rejeter le mot « peuple » au prétexte qu’aujourd’hui ses diverses 
acceptions n’ont que très rarement un tel degré de généralité et que sa 
détermination sociale ou politique est autrement plus marquée ? Cela 
conduirait à rompre la cohérence de ce champ lexical, sauf à introduire 
le mot « population », peu souhaitable car anachronique dans une telle 
acception, même si celle-ci correspond bien à l’idée que l’auteur entend 
exprimer 1. On est dès lors, une fois de plus, face à un cas où il importe, 
typiquement, de revivifier les usages propres à la langue classique. C’est 
encore Furetière qui nous y aide : « Peuple, se dit particulierement des 
habitans d’une ville. Les villes où il y a le plus de peuple sont Pekin, 
Nankin et Paris. Peuple, se dit aussi d’une multitude de gens. »

De la généricité des « villes »

Terminons par le mot clé. Le choix de traduire città par « ville » plutôt 
que par « cité » s’explique aisément par le contenu matériel que l’auteur 
lui attribue, relevant strictement de la physique urbaine, de la réalité des 
échanges et du poids des populations. L’existence précoce en français 

1.  Postface, infra, p. 151-158.



106

d’un doublon ville / cité s’est accompagnée, dès le xvie siècle au moins, 
d’une spécialisation du second terme, dans plusieurs directions, religieuse, 
spatiale ou juridico-politique 1. La concentration sur le seul signifiant città, 
en italien, des signifiés multiples de l’urbs et de la civitas, rend d’autant 
plus singulière la décantation opérée par les Causes, consistant à ne retenir 
du mot que son sens géographique, et à maintenir singulièrement à l’écart 
les connotations juridiques et politiques propres à la civitas. C’est là un 
fait sémantique qui focalise à lui seul le sens et l’originalité du livre.

1.  S. Elias de Oliveira, « Cidade, ville, cité : três percursos lexicográficos » ; Ch. Topalov et al., 
L’Aventure des mots de la ville, entrée « Cité » (S. Durand), p. 297-301.



107

Les villes et le monde
Comparatisme géographique 

et théorie de la croissance urbaine 
au début de l’âge moderne

par Romain Descendre

Une œuvre à nulle autre pareille

Giovanni Botero vit à Rome depuis moins de deux ans lorsque paraît 
le traité Delle cause della grandezza delle città, au mois de juin 1588. 
L’ecclésiastique piémontais a été chargé d’y accompagner le jeune Frédéric 
Borromée dès l’automne 1586, afin d’aider son entrée à la Curie et son 
accession à la pourpre cardinalice. L’ancien jésuite a depuis plusieurs 
années acquis la confiance de la prestigieuse famille milanaise : il a su 
donner entière satisfaction lors des dernières années du cardinal archevêque 
de Milan, Charles Borromée, mort en 1584, et dont il fut le premier 
secrétaire. Botero doit beaucoup à l’archevêque, qui l’a pris sous sa 
protection après son exclusion de la Compagnie de Jésus en 1580 et l’a 
fait entrer dans la Congrégation des oblats qu’il a récemment créée. Le 
prélat milanais lui a non seulement ouvert les portes d’une vie nouvelle, 
mais il a su tirer profit de ses talents intellectuels en l’incitant à écrire. 
Entre 1583 et 1586, plusieurs publications touchant à la prédication, à 
l’ascèse, à la rhétorique, à l’épistolographie ou à la politique, conçues dans 
le plus pur esprit de la réforme borroméenne, ont déjà acquis à Botero une 



108

solide réputation 1. À Rome, il ne joue pas seulement le rôle de précepteur, 
conseiller et secrétaire du jeune cousin de Charles ; en juillet 1587, peu 
après qu’a été décidée en haut lieu l’accession de Frédéric au cardinalat, 
l’ancien professeur de rhétorique devient consulteur de la Congrégation 
de l’Index ; au côté des intellectuels ecclésiastiques les plus en vue de la 
Rome de Sixte Quint, parmi lesquels Robert Bellarmin et Silvio Antoniano, 
il contribue à la mise au point du nouvel Index librorum prohibitorum 2. Au 
même moment, ses écrits prennent une orientation nouvelle, empruntant 
deux voies parallèles. Si l’une semble plus directement politique – un 
traité qui, pour la première fois, fait explicitement de la « raison d’État » 
son objet (Della ragion di Stato, 1589) –, l’autre plus géographique – les 
Cause en 1588, puis les Relazioni universali à partir de 1591 –, ce sont 
là les deux pans d’une seule et même entreprise, consistant à redéfinir la 
puissance à partir d’une analyse articulant étroitement les questions du 
territoire, de la population et de la richesse 3. Botero réside en plein cœur 
de Rome, au palais Altemps, un splendide édifice Renaissance. Tout près 
de la place Navone, au milieu du Champ de Mars, l’ancien centre de la 
Rome impériale où se concentrent résidences princières et cardinalices, 
le palais occupe une position symbolique et stratégique dans le paysage 
urbain, à mi-chemin entre le Vatican et le Capitole. Frédéric Borromée 
et sa suite y ont été accueillis chez son cousin, le cardinal Mark Sittich 
von Hohenems, dit Altemps.

Rien n’indique que le petit livre sur les villes réponde à une attente 
institutionnelle (contrairement à De la raison d’État, qui n’est pas étranger 
au besoin d’une théorie politique catholique qui se fait alors de plus en 
plus pressant à Rome), ni à une requête plus personnelle (contrairement 

1.  L. Firpo, sub voce dans le Dizionario biografico degli italiani, vol. XIII, p.  352-362 ; 
Romain Descendre, « La penna della Controriforma ».

2.  G. Fragnito, La Bibbia al rogo. La censura ecclesiastica e i volgarizzamenti della Scrittura 
(1471-1605), p. 145-146.

3.  Pour une analyse d’ensemble de cette entreprise, R. Descendre, L’État du Monde. Giovanni 
Botero entre raison d’État et géopolitique.



109

aux Relations universelles, qui feront bien plus que répondre au vœu, 
formulé par le jeune cardinal Borromée, que son secrétaire lui dépeigne 
l’état de la religion chrétienne dans le monde). Dans la lettre dédicatoire 
adressée à Cornelia Orsini, la bru du cardinal d’Altemps, l’auteur affirme 
que c’est à l’occasion des différents voyages qu’il a effectués que lui est 
venue l’idée d’une recherche consacrée aux « causes qui font qu’une ville 
est plus grande qu’une autre ». Bien qu’il ait séjourné dans plusieurs grandes 
villes, dont Paris qui l’a fortement impressionné, ces « voyages », selon 
l’usage rhétorique de la littérature géographique de l’époque, ont avant 
tout une réalité livresque. Des quelque cent cinquante villes évoquées dans 
le livre, il n’a vu qu’une infime partie, cantonnée aux territoires italiens 
et français. L’intérêt tout personnel qu’il porte à son sujet n’en reste pas 
moins fort. La publication du livre paraît être le fruit d’une collaboration 
directe entre l’auteur et l’éditeur : le libraire Giovanni Martinelli tient 
boutique à deux pas du palais Altemps, piazza Pasquino 1. Possédant 
un catalogue modérément éclectique, Martinelli édite surtout des textes 
théologiques et scientifiques d’auteurs alors actifs à Rome. Au même 
moment que les Causes, il fait paraître deux autres textes de Botero : une 
traduction en langue vulgaire d’une épître latine déjà publiée à Paris en 
1585, concernant les « vestiges et indices de la foi catholique retrouvés 
en Inde par les Portugais et au Nouveau Monde par les Castillans », et 
une petite compilation de « trois discours concernant la grandeur des 
villes 2 ». Explicitement présentée comme un complément des Causes, 
celle-ci contient, outre le discours « Combien de gens contenait Rome au 
comble de sa grandeur 3 », un extrait, consacré à Anvers, de la Description 
de tout le Pays-Bas par Lodovico Guicciardini et la partie d’une épître 

1.  S. Franchi, Le impressioni sceniche. Dizionario bio-bibliografio degli editori e stampatori 
romani e laziali di testi drammatici e libretti per musica dal 1579 al 1800, s. v. « Giovanni 
Martinelli », p. 510-512.

2.  Tre discorsi appartenenti alla grandezza delle città. L’uno di M. Lodovico Guicciardini. 
L’altro di M. Claudio Tolomei. Il terzo di M. Giovanni Botero. Raccolti da M. Giovanni 
Martinelli, Rome, G. Martinelli, 1588.

3.  Voir supra, p. 93-97.



110

de Claudio Tolomei (sur la question du site des villes) 1. Dans la lettre 
dédicatoire signée par l’éditeur, datée du 10 juin 1588, le même jour 
que celle de Botero à Cornelia Orsini, et envoyée à un autre membre de 
l’illustre famille romaine (Fabio Orsini), Martinelli revient rapidement sur 
les circonstances de son édition des Cause della grandezza delle città. Cette 
œuvre, qui lui est « arrivée entre les mains » quelques jours plus tôt, il l’a 
trouvée « si accomplie, pleine d’une si grande variété de choses insolites et 
rares » qu’il n’a « pu [s’]empêcher de la donner aux presses, avec la bonne 
grâce de l’auteur 2 ». La matière variée, faite d’informations sur des lieux 
inconnus de toutes les parties du monde, ainsi que la nouveauté du sujet, 
la question même de la grandeur des villes, intéressent au premier chef 
l’éditeur. Voilà pourquoi, dit-il, il a aussi « eu la curiosité d’aller chercher 
s’il existait quelque texte, soit imprimé soit écrit à la plume, appartenant 
à cette matière ». Il est probable que les deux textes de Guicciardini et de 
Tolomei lui ont été signalés par Botero, qu’ils devaient intéresser en premier 
lieu : l’un concerne précisément la question des « causes de la grandeur » 
d’une ville particulière ; l’autre constitue un résumé efficace des idées les 
plus communes, d’origine aristotélicienne, sur un sujet constituant depuis 
longtemps un passage obligé des éloges et des descriptions de villes : les 
qualités du site. Parmi ces « trois discours », seul celui de Botero est inédit 
et constitue un document original ; à la fois complémentaire et marginal 
par rapport aux Causes de la grandeur des villes (dont il est en fait une 
sorte d’excursus à relier au début du deuxième chapitre du livre III), cet 
essai de calcul de la population romaine à partir des données du cens 
transmises par les sources antiques (principalement Tite-Live, Florus 

1.  Le texte de Lodovico Guicciardini porte sur les causes ayant permis à Anvers de devenir 
« si grande, si riche et si célèbre » (il est extrait de sa Descrittione [...] di tutti i Paesi Bassi, 
altrimenti detti Germania inferiore, Anvers, Willem Silvius, 1567). Le texte de Tolomei 
provient de la première lettre du livre VI de ses Lettere, un recueil qui connut un très grand 
succès tout au long du siècle depuis sa première parution en 1547 ; adressée à Gabriele Maria 
Cesano, la lettre est datée du 20 juin 1544.

2.  Tre discorsi appartenenti alla grandezza delle città, épître dédicatoire de Giovanni 
Martinelli « a Monsignor Fabio Orsino ».



111

et Denys d’Halicarnasse) attire l’attention sur l’un des aspects centraux 
du livre : la notion de population, considérée en tant que telle – c’est-à-
dire en essayant de réunifier les catégories jusqu’alors tenues distinctes 
(citoyens, plèbe, hommes d’armes, femmes, enfants, esclaves, etc.) – en 
dépit de l’absence d’un concept unique de population, approché par les 
termes popolo, abitanti ou gente 1.

On est donc conduit à s’interroger sur les raisons qui poussent Botero 
à s’occuper d’un tel sujet : cette œuvre restée incomparable, au-delà 
des frontières et des époques, se présente comme le produit de la seule 
curiosité de l’auteur pour le sujet et constitue en cela un cas rare dans 
l’ensemble de sa production – sans doute est-ce d’ailleurs là une raison 
de son caractère essentiel, de son intensité toujours vive au fil des pages, 
à l’inverse de Della ragion di Stato ou des Relazioni universali. Il s’agit, 
de fait, de l’œuvre la plus « scientifique » de Botero, s’il est vrai que 
pour tout aristotélicien la recherche systématique des causes constitue, 
par définition, la scientia 2. Y est à l’œuvre une tentative de modélisation 
d’un réel complexe et varié, à partir d’une méthodologie consistant à 
déployer et à hiérarchiser l’ensemble des facteurs – physiques, humains, 
économiques, culturels, religieux et politiques – que l’on retrouvera bien 
plus tard dans la géographie et la sociologie urbaines modernes. Un texte 
qui constitue à maints égards un défi à la vision suggestive que Michel 
Foucault proposait de l’« épistémè » de la Renaissance dans Les Mots et 
les choses : entre les multiples spécimens d’un objet urbain bien identifié, 
c’est bien la généralisation des comparaisons entre représentations – et 
certes pas le fourmillement indéfini des similitudes 3 – qui rend possible 
la mise en ordre des causes de la grandeur des villes. Comme nous allons 

1.  Sur cette question, voir infra, p. 151-158.

2.  Aristote, Métaphysique, livre A.

3.  M. Foucault, Les Mots et les choses, p. 32-86. On pourrait objecter qu’il suffirait d’anticiper 
l’avènement de « l’âge classique » foucaldien pour qu’il puisse déjà comprendre un auteur 
comme Botero. Mais là n’est pas la question  : les Causes de la grandeur des villes sont 
précisément le produit d’un comparatisme typique de tout le xvie siècle, incompatible avec ce 
que Foucault présente comme l’épistémè de la Renaissance.



112

le voir, ces comparaisons sont rendues possibles par la multiplicité des 
sources produites par la littérature géographique propre à l’ensemble du 
xvie siècle.

Urbi et orbi
Le contexte historico-géographique immédiat joue un rôle important 
dans la genèse du livre. Après Milan et Paris, Rome, donc, qui vit alors 
une période d’exceptionnelle intensité urbanistique. Ajoutant à des 
préoccupations symboliques et religieuses un souci de fonctionnalité et 
d’efficacité économique, le pape Sixte Quint change profondément et 
durablement la structure de la ville, qu’il soumet à un chantier permanent 
durant les courtes années de son pontificat, de 1585 à 1590 1. Avec l’aide 
de l’architecte Domenico Fontana, il remodèle en un temps record 
l’urbanisme romain sur la base d’un réseau de grands axes ponctués par 
des places nodales, lesquels facilitent de façon significative la circulation. 
C’est en fait toute une conception de l’environnement urbain qui est alors 
modifiée : désormais, « l’architecture de la ville ne naît plus des édifices 
mais des routes » 2. Il s’agit d’agrandir l’espace urbain, en l’étendant, 
jusqu’aux murs d’Aurélien, sur de vastes terrains ruraux parsemés de 
jardins, d’églises et de ruines ; la ville est ainsi pensée à partir du réseau 
de ses communications intérieures et extérieures et non plus à partir des 
édifices qui constituent son visage urbain 3. Déterminée essentiellement 
par des exigences de déplacement, de traversée, de transport, cette 
planification répond à des besoins économiques autant qu’à la volonté 
de réaffirmer l’identité religieuse de la cité. À partir de 1588 surtout, 
Sixte Quint a le souci d’articuler étroitement ses grands travaux à une 
politique économique particulièrement volontariste, orchestrée par une 

1.  Sur ce sujet, voir l’ouvrage classique de G. Simoncini, « Roma restaurata ». Rinnovamento 
urbano al tempo di Sisto V.

2.  L. Benevolo, La città italiana nel Rinascimento, p. 34.

3.  Id., Histoire de la ville, p. 296-297.



113

action gouvernementale fortement centralisée 1. Tant par sa définition 
récurrente de la ville comme lieu, par excellence, de la communication, 
de l’échange et du commerce, que par son insistance sur la « commodité 
des transports », Botero traduit à maints égards ces préoccupations on ne 
peut plus actuelles. La ville n’est plus conçue à partir du pourtour des 
murailles mais à partir des voies de communication facilitant les indis-
pensables relations économiques entretenues avec d’autres pôles urbains, 
comme tend à le montrer tout le premier livre, couronné par le chapitre 
sur « la commodité des transports ». Le contexte géographique et politique 
immédiat qu’est la Rome de Sixte Quint favorise donc l’émergence de cette 
réflexion ; mais son rôle reste seulement occasionnel. Botero s’exprime 
urbi et orbi : son discours se veut scientifique et à portée universelle. Il 
se fonde sur des exemples provenant de tous les continents et prétend à 
une validité que ne limiterait aucun cas spécifique.

Un postulat du livre, encore implicite dans la définition liminaire de 
la grandeur des villes par « la multitude des habitants et leur puissance », 
mais omniprésent dans De la raison d’État qui développe un discours 
plus directement politique, est l’identification de la puissance au nombre, 
de la force à la population. Cette idée, que l’on retrouve dans une partie 
significative de la réflexion politique des xvie et xviie siècles, est au 
fondement de ce que l’on a pu désigner sous le terme de « populationnisme ». 
Si Botero la partage avec des auteurs aussi décisifs que Machiavel et 
Bodin (d’autant plus décisifs pour lui qu’ils sont à la fois ses sources et 
ses ennemis théoriques), il l’explore plus que quiconque dans toutes ses 
implications et conséquences, en approfondissant comme cela n’avait 
jamais été fait jusqu’alors les conditions de la croissance démographique. 
Mais il s’en sert aussi pour redéfinir la puissance en un sens qui, s’il 

1.  Dans ce cadre, la création d’une congrégation cardinalice ad hoc en janvier 1588, la 
Congrégation des rues, des ponts et des eaux, revêt une importance particulière. Sur toutes ces 
questions, voir notamment E. Guidoni et A. Marino, Storia dell’urbanistica. Il Cinquecento, 
chap. 7 : « Roma capitale del mondo cattolico », qui réservent une place très importante aux 
Cause della grandezza delle città. 



114

ne ressortit certainement pas à ce que l’on nomme trop souvent « anti-
machiavélisme », peut être dit non machiavélien, dans la mesure où il 
diminue significativement la composante militaire de cette notion de 
puissance. Nous reviendrons plus loin sur ce dernier point, pour l’heure 
il importe de saisir que le réquisit populationniste de Botero, tout comme 
l’exigence économique de maximisation des richesses – l’un et l’autre au 
cœur de sa conception de la raison d’État –, se traduisent prioritairement 
par la nécessité d’une compréhension aussi complète que possible des 
facteurs de la croissance urbaine.

Il est superflu de souligner l’importance de la question urbaine dans ce 
« pays aux cent villes » qu’est l’Italie du Moyen Âge et de la Renaissance. 
Sans doute peut-on rappeler que les Causes présupposent cette tradition 
typiquement italienne qui lie étroitement le pouvoir politique, la vie 
économique et les productions culturelles à leur creuset urbain. C’est 
toutefois insuffisant, non seulement parce qu’on en reste à un degré de 
généralité trop élevé, mais surtout parce que la « grandeur » de la ville, dans 
l’Italie urbaine, était loin d’être définie par « la multitude des habitants », 
laquelle resta au contraire longtemps perçue comme une menace, tant à 
l’ère des comuni qu’à celle des signorie. Lorsqu’au xve siècle les seigneurs 
voulurent élargir leurs villes, c’est à une politique de magnificence qu’ils 
se livrèrent, visant à exalter leur pouvoir en attirant la noblesse à leurs 
côtés par la création de nouveaux quartiers 1. Les motivations pouvaient 
être multiples, à la fois politiques et économiques, mais agrandir la ville, 
fare più bella e maggiore la sua città comme l’écrivait Machiavel à propos 
des opérations voulues par Laurent le Magnifique près de l’Annunziata, 
consistait surtout à développer l’architecture seigneuriale 2, et relevait 

1.  Voir M. Tafuri, Ricerca del Rinascimento. Principi, città, architetti et P. Boucheron, Le 
Pouvoir de bâtir : urbanisme et politique édilitaire à Milan, xive-xve siècles.

2.  Machiavel, Istorie fiorentine, VIII, 36, in Opere, III, p. 730. Voir C. Elam, « Lorenzo de’ 
Medici and the Urban Development of Renaissance Florence », et M. Tafuri, Ricerca del 
Rinascimento..., p. 91.



115

clairement d’une politique de ségrégation urbaine 1. Vouloir plus de palais 
ne signifiait pas vouloir plus de population ; on ne bâtissait pas pour que le 
nombre des habitants augmente, mais bien plutôt parce que la surpopulation 
menaçait la ville. De la même façon, les politiques de développement des 
universités correspondaient avant tout à un souci de prestige, il s’agissait 
de leur donner un poids international (ainsi, par exemple, la Sapienza telle 
que Léon X la concevait dans la deuxième décennie du xvie siècle 2), y 
compris lorsque ces politiques étaient mises en œuvre au moyen de mesures 
coercitives (comme les interdictions faites aux sujets d’aller étudier dans 
un autre studium que celui de leur seigneur). Or il est significatif que ces 
deux types de politiques en direction des nobles ou des étudiants soient 
évoqués par Botero dans un sens qui ne correspond plus à l’esprit dans 
lequel elles avaient été conçues, mais comme des causes efficaces d’une 
augmentation plus générale de la population urbaine (II, 5 et II, 11). La 
grande différence avec les pratiques et les conceptions de l’urbanisme 
princier de la Renaissance triomphante est que ce qui intéresse ici n’est plus 
l’architecture, ni même, au premier chef, l’urbanisme, mais la dynamique 
économique et démographique de la ville. Pour le dire autrement, on est 
en quelque sorte passé d’un urbanisme de la magnificence et du prestige 
à un urbanisme de la puissance et du nombre. Entre la vision de la ville 
qu’a Botero et celle qui présidait aux politiques urbanistiques du tournant 
du xvie siècle, il y a toute la différence séparant l’urbanisme de Sixte Quint 
de celui qu’avait mis en œuvre le fils de Laurent le Magnifique, le pape 
Léon X, qui entendait encore transformer Rome en « capitale artistique 
et littéraire de la respublica chrétienne 3 ». Dans ce nouveau contexte, les 
villes de la péninsule n’offrent plus le premier modèle auquel se référer.

De fait, si l’Italie a su produire un grand nombre de villes de taille 
supérieure à celles de bien d’autres pays européens, comme le relève Botero 
(p. 48), les cités italiennes sont loin de constituer les meilleurs exemples 

1.  P. Boucheron, « Création urbaine et pensée humaniste dans l’Italie du Quattrocento ». 

2.  M. Tafuri, Ricerca del Rinascimento..., p. 97-115.

3.  Ibid., p. 100.



116

de ce qu’il appelle de « grandes villes ». À cet égard, il est significatif que 
dans les Tre discorsi appartenenti alla grandezza delle città édités par 
Martinelli en même temps que les Cause, la seule ville à y être illustrée 
soit Anvers, telle que décrite par le Florentin Lodovico Guicciardini : en 
Italie même, la géographie urbaine flamande semble avoir symboliquement 
supplanté celle de la péninsule, ce qui du reste n’est rien que de très 
normal puisque depuis longtemps déjà l’urbanisation des Flandres et des 
Pays-Bas est de loin la plus dense d’Europe. Botero souligne d’ailleurs 
le caractère atypique des villes italiennes qu’il privilégie. Si Naples et 
Milan ont certes une taille plus que respectable – l’une et l’autre autour 
de cent soixante mille habitants, selon lui, ce qui est très sous-estimé 
pour la première, très surestimé pour la seconde –, elles le doivent au 
fait d’être les capitales de territoires riches et étendus, qui soutiennent la 
comparaison avec d’autres pays d’Europe (p. 60) ; il s’agit des « meilleurs 
morceaux de l’Italie », dont il ne faut cependant pas oublier qu’ils ne 
sont pas indépendants mais « soumis au Roi Catholique » (p. 58). Quant 
à Rome, qui frise alors la centaine de milliers d’habitants, elle a un statut 
particulier puisque sa « grandeur » est indissociable de son titre de « capitale 
du monde », comme cela apparaît dans les derniers mots du livre II. Nul 
hasard, donc, à ce qu’elle soit le théâtre où prend naissance ce texte, s’il 
est vrai qu’elle devient alors la capitale par excellence, c’est-à-dire, avant 
tout, un « chef » (capo) à la « tête » d’une juridiction double, temporelle 
et spirituelle, territoriale et universelle. De cette double affirmation d’une 
capitale et d’une souveraineté hors norme, qui trouve son origine dans 
la lutte contre le conciliarisme au xve siècle mais ne s’actualise vraiment 
qu’à partir de Sixte Quint et de Domenico Fontana pour enfin rayonner 
de toute sa splendeur dans le baroque du Bernin et de Borromini, date 
justement « la crise de la culture urbaine » en Italie, conduisant à ce que 
« les autres villes passent nécessairement au second rang 1 ». Pour qu’émerge 

1.  G. C. Argan, L’Histoire de l’art et la ville, p. 144. Sur la mutation du pouvoir papal entre 
la fin du xve et le début du xviie siècle, la double souveraineté romaine et ses effets sur les 
rapports de Rome avec les villes et les États de la péninsule, voir l’étude classique de P. Prodi, 
Il Sovrano Pontefice. Un corpo e due anime : la monarchia papale nella prima età moderna.



117

ce qui fait la grande nouveauté de ce livre – la réflexion systématique sur 
les conditions de la croissance urbaine –, il a fallu prendre conscience du 
dépassement du modèle italien.

De la magnificence à la grandeur

« Il s’agit d’un sujet nouveau et qui n’a jamais été traité, à ce que j’en 
sais, par aucun écrivain antique ou moderne. » C’est ainsi qu’un certain 
Scipione Barberino, lié à l’académie milanaise des Affidati de Pavie, 
présentait Delle cause della grandezza delle città dans sa lettre dédicatoire 
à la réédition de 1596 1. Non que les villes constituent pour l’époque un 
thème inédit, bien au contraire. La nouveauté réside tout entière dans la 
façon de percevoir et de présenter la réalité urbaine qui avait pourtant fait 
l’objet d’une si riche tradition théorique et historiographique en Italie. 
Les notions d’« humanisme » et de « Renaissance » sont inséparables de 
la « redécouverte », par les Italiens du xve siècle, des cités antiques, qui 
leur offraient des modèles et des points de comparaison féconds pour 
réfléchir un monde politique et social dont la ville constituait tout à la fois 
le centre et l’horizon. Plusieurs traditions textuelles avaient effectivement 
contribué à exalter les réalités urbaines dans la culture de l’époque. Les 
laudes civitatum médiévales avaient été en quelque sorte sublimées par la 
Laudatio florentine urbis de Leonardo Bruni à l’aube du Quattrocento 2. 
Renouvelant le genre en prenant modèle sur le Panathénaïque, l’éloge 
d’Athènes composé par le rhéteur Ælius Aristide, le texte de Bruni devint 
à son tour le modèle typologique des descriptions de villes, notamment 

1.  « questo è suggetto nuovo, e non tocco da Scrittore alcuno antico, o moderno, che io 
sappia ». Lettre de Scipione Barberino à Filippo Belcredi (membre de l’académie des Affidati 
et Référendaire des deux signatures) du 20  février 1596, dans Delle cause della grandezza 
delle città, Milan, Pontio, 1596, p. 3 (où les Cause font suite à Della ragion di stato).

2.  L. Bruni, Laudatio florentine urbis (texte latin et trad. italienne), in Opere letterarie e 
politiche, P. Viti (éd.), p. 568-646. Pour l’édition critique du texte, voir Id., Laudatio florentine 
urbis. S. U. Baldassarri (éd.).



118

pour l’analyse géographique préliminaire du site et de ses avantages 1. 
Florence y apparaissait comme la réalisation effective d’une cité idéale ; 
sa beauté et sa rationalité servaient à expliquer non seulement son prestige 
culturel mais encore sa puissance politique et militaire. Outre la tradition 
épidictique et descriptive, il convient aussi de prendre en considération 
celle des traités d’architecture, où la ville était là encore pensée en des 
termes éminemment politiques. Dans le De re aedificatoria, l’œuvre 
qui, par sa large diffusion manuscrite et imprimée, assura dès la seconde 
partie du xve siècle l’extraordinaire prestige intellectuel de Leon Battista 
Alberti, la figure du bâtisseur devenait la clé de voûte de toute société 
politique 2. La configuration urbaine correspondait, devait correspondre 
à la structure d’une société politique. En ayant recours à une multitude 
de sources antiques, l’humaniste architecte élevait la ville à un degré 
suprême de rationalité, lui donnant sens, ordre, fonctions. Tant chez Bruni 
que chez Alberti, la ville avait un visage double, deux âmes inséparables, 
esthétique et politique. D’autres les ont suivis, mais les deux humanistes 
furent les plus illustres représentants de ces deux traditions textuelles 
dans lesquelles la ville avait été pensée, la description épidictique et la 
science de l’architecture.

La nouveauté du sujet de Botero, ce n’est donc pas la ville, mais sa 
« grandeur ». Encore faut-il préciser, mieux que nous ne l’avons fait jusqu’à 
présent, le sens qu’il donne à ce terme. Car depuis longtemps la réflexion 
s’était concentrée sur une certaine forme de grandeur, celle qui prend le nom 
de « magnificence ». La magnificentia renvoyait à cette politique culturelle 

1.  Voir la présentation de S. U. Baldassarri dans son édition de la Laudatio florentine urbis. La 
Laudatio fut imitée notamment par Pier Candido Decembrio dans son éloge de Milan et par 
Enea Silvio Piccolomini dans son éloge de Bâle. Voir aussi J.-M. Besse, Les Grandeurs de la 
Terre. Aspects du savoir géographique à la Renaissance, p. 215-217.

2.  L. B. Alberti, L’Art d’édifier, P. Caye et F. Choay (éd. et trad.). Sur le De re aedificatoria 
comme étant « le plus grand traité de politique et de morale » d’Alberti, voir E. Garin, « Il 
pensiero di L. B. Alberti nella cultura del Rinascimento », ainsi que les « Studi su Leon Battista 
Alberti », p.  186 pour la citation. Mais aussi, du côté de l’histoire de l’art  : G. C. Argan, 
L’Histoire de l’art et la ville, chap. « Le traité De re aedificatoria », p. 82-93.



119

des cités italiennes que nous avons déjà évoquée, caractérisée notamment 
par un volontarisme édilitaire spectaculaire. Elle dénotait ainsi le prestige 
procuré par la beauté des édifices et par l’harmonie somptueuse du tissu 
urbain. Tel était déjà l’objectif de Bruni : « révéler la magnificence » de 
Florence, comme il l’annonçait dès les premières lignes de la Laudatio 1 ; 
car qui prenait conscience de cette grandeur esthétique et symbolique 
(magnificentia) pouvait mieux comprendre, selon lui, sa force politique 
et militaire (magnitudo), jusqu’à estimer que cette cité était bien digne 
d’acquérir « la seigneurie et l’empire du monde entier 2 ».

Le thème de la magnificence prit une importance d’autant plus 
grande dans les réflexions sur la ville au xve siècle (ainsi dans le Traité 
d’architecture du Filarete 3) que la légitimité du pouvoir seigneurial 
demeurait problématique, le seigneur – qui risquait toujours d’être assimilé 
au tyran – régnant généralement sur des villes qui avaient conservé leurs 
institutions et leurs administrations communales ainsi qu’une mémoire 
encore vive des formes républicaines de gouvernement 4. D’où la nécessité 
d’une politique de prestige, qui servait aussi à pallier l’inadéquation des 
institutions à la gestion de territoires bien plus vastes que ceux du comune 
pour lequel elles avaient été conçues 5. Mais les seigneuries municipales 
n’avaient certes pas le monopole des politiques de magnificence, dont on 
retrouvait les thèmes dans des États d’un autre type, à Rome aussi bien 
qu’à Venise. Beauté, prestige, autorité, assujettissement : telle était ce 
qu’on pourrait appeler la chaîne de la magnificentia mise en place par une 
large part de la réflexion humaniste dans la seconde partie du xve siècle. 
Une chaîne reliant les réflexions du pape Nicolas V sur les « édifices 

1.  L. Bruni, Opere letterarie e politiche, p. 568.

2.  « totius orbis dominium imperiumque », ibid., p. 584.

3.  A. Averlino detto il Filarete, Trattato di architettura, A. M. Finoli et L. Grassi (éd.).

4.  Sur les politiques de magnificence en Italie et à Milan au xve siècle, voir P. Boucheron, Le 
Pouvoir de bâtir..., p. 591-598, et « Autour de l’idée de magnificence ».

5.  Voir, pour le cas ferrarais, M. Folin, Rinascimento estense. Politica, cultura, istituzioni di 
un antico Stato italiano.



120

grandioses et pour ainsi dire éternels » qui devaient rappeler au peuple 
l’autorité de l’Église, à celles de Paolo Cortesi sur une magnificence 
architecturale permettant d’éviter les soulèvements populaires, en passant 
par les observations d’Alberti ou de Domenico Morosini attribuant à 
l’architecture la faculté d’imposer chez l’ennemi respect et crainte 1.

Il peut sembler naturel que ces questions aient perdu de leur actualité 
au cours du xvie siècle : depuis les guerres d’Italie et la première réception 
des œuvres de Machiavel, il semble clair que la magnificence ne suffit 
plus à faire une politique d’assujettissement. Avec Botero, précisément, 
celle-ci fait désormais l’objet d’un vaste savoir qu’il nomme, selon une 
expression en vogue mais jusqu’alors non théorisée, « raison d’État » ; 
en son sein, les fonctions qui étaient autrefois dévolues à l’architecture 
et à l’urbanisme perdurent mais le sont désormais à l’aménagement 
et au contrôle du territoire dans son ensemble 2. La situation politique 
italienne n’a par ailleurs plus rien à voir avec celle qui avait produit les 
conditions de cet accord autour de la magnificence. Depuis la fin des 
guerres d’Italie et les dernières sessions du concile de Trente, la domination 
de l’Espagne sur la péninsule est sans partage, le nouvel ordre romain 
solidement établi. Pourtant, saisir la nouveauté effective de la grandezza, 
telle que l’entend Botero, nécessite d’autant plus de la situer par rapport à 
l’ancienne magnificenza que le terme lui est parfaitement familier : c’est 
sans doute parce que celle-ci constituait un modèle alors encore bien 
vivant de grandeur urbaine qu’elle faisait son apparition dans le titre de 
l’œuvre, à l’occasion de sa troisième édition, pour disparaître tout aussi 
vite dès les éditions suivantes 3. Certes, la magnificence est une notion 
présente dans le texte des Causes, et Botero ne la dénigre aucunement. 

1.  G. Manetti, Vita Nicolai V Summi Pontificis, in Rerum Italicarum Scriptores, III, 2, col. 
949-950 ; L. B. Alberti, De re aedificatoria, VI, 2 ; D. Morosini, De bene instituta re publica, 
C. Finzi (éd.) ; P. Cortesi, De Cardinalatu : tous ces passages sont commentés par M. Tafuri, 
Venezia e il Rinascimento. Religione, scienza, architettura, p.  156-157 ; Id., Ricerca del 
Rinascimento, p. 38-39 et p. 55-56.

2.  G. Botero, De la raison d’État et R. Descendre, L’État du monde.

3.  Voir supra la note 1 p. 70, portant sur le titre « De la grandeur des villes ».



121

On a ici la trace d’un héritage assumé, qui incite à ne pas risquer une 
interprétation de ce passage de la magnificence à la grandeur sur le mode 
d’une rupture marquant l’avènement d’une « modernité ». Mais il est bien 
vrai que dans ce texte, la magnificence n’est plus qu’une composante de 
la grandeur : l’un de ses signes, l’un de ses facteurs aussi, puisqu’elle 
ajoute au « plaisir » que procure une ville et contribue ainsi à y attirer des 
populations nouvelles 1. Son épaisseur sémantique, en revanche, riche 
d’une fonctionnalité politique exploitée par la frénésie architecturale de 
la fin du siècle précédent, semble bel et bien avoir disparu.

La grandeur est chose bien plus concrète et prosaïque que la 
magnificence : elle consiste dans la multitude et la puissance 2. Tel est bien 
l’objet premier de l’enquête botérienne. Il faut nécessairement identifier ce 
qu’une telle définition écarte pour mieux comprendre ce qu’elle embrasse. 
Le terme possanza donne certes une dimension politique à la ville telle 
qu’elle est ici envisagée, mais dans un sens qui n’a plus grand chose à voir 
avec les aspects politico-juridiques qu’avait longtemps eus la réflexion sur 
la città. Du reste, cette dimension juridique ne relevait pas uniquement de 
la réflexion sur la ville, elle appartenait au mot lui-même : la città n’était 
que l’une des dénominations possibles des agglomérations urbaines et 
elle était strictement définie par des critères d’ordre juridictionnel 3. Au 
Moyen Âge, au xvie siècle, bien plus tard encore, n’avaient droit au titre 
de città que les sièges épiscopaux, c’est-à-dire les villes où était exercée 
la juridiction ecclésiastique. Tous les auteurs qui s’étaient penchés sur la 
géographie urbaine de l’Italie concordaient sur ce point : c’est l’évêché 
qui fait la città. Or au milieu du xive siècle, le grand juriste Bartole avait 

1.  Voir le chapitre I, 6, p. 15-17. Ce n’est pas un hasard si dans ce chapitre le terme grandezza 
est réservé à Rome, celui de magnificenza à Venise, c’est-à-dire, d’une part, à une ville qui ne 
peut s’agrandir que dans des limites très précises et, d’autre part, au modèle de conservation 
auquel Machiavel avait opposé la Rome expansionniste (voir infra).

2.  « grandeur de ville ne signifie pas l’étendue du site ou le pourtour des murailles, mais la 
multitude des habitants et leur puissance » (I, 1, p. 11).

3.  Sur ces questions voir Marco Folin, « Hiérarchies urbaines / hiérarchies sociales : les noms 
de villes dans l’Italie moderne (xvie-xviiie siècles) ».



122

éclairci les présupposés d’une telle coutume : ce qui définissait réellement 
la civitas était la présence de magistrats exerçant une juridiction à l’intérieur 
d’une certaine circonscription territoriale 1. Puisque les canons de l’Église 
avaient imposé que les évêques résident dans les lieux où se trouvent des 
magistrats, l’usage s’était imposé d’identifier la ville au siège épiscopal. 
Mais la città était en réalité une entité purement politique : le lieu d’exercice 
de la souveraineté d’une communauté de citoyens, constituée en corps et 
unifiée par le droit. Ainsi, déjà, Brunetto Latini avait défini la cittade : « un 
peuple assemblé en vue de vivre selon le droit 2 ». Voilà d’ailleurs pourquoi 
le cittadino n’était pas celui qui était né ou vivait dans la ville, mais celui 
qui jouissait de plein droit du statut juridique propre aux membres de la 
communauté politique. Ce pourquoi aussi, jusqu’au xvie siècle au moins, 
les termes città et repubblica étaient si souvent employés l’un pour l’autre 
dans les textes politiques.

La distinction qui s’ensuivait nécessairement entre deux dimensions de 
la ville était tout à fait claire. Une ligne de partage très nette entre la ville 
comme réalité architecturale et géographique et la cité comme institution 
juridique avait été tracée par Leonardo Bruni, dans une célèbre lettre à 
Niccolò Niccoli du 20 février 1409 :

Urbs signifie une chose, civitas en signifie une autre. Urbs, en effet, n’est qu’un ensemble 
d’édifices et de murs qui prennent leur nom du circuit à l’intérieur duquel les lieux 
sont compris ; civitas, en revanche, est une union d’hommes associés par le droit et 
vivant sous les mêmes lois 3.

1.  Diego Quaglioni, « “Civitas” : appunti per una riflessione sull’idea di città nel pensiero politico 
dei giuristi medievali », p. 59-76 et p. 63-64 pour les passages du Tractatus super constitutione 
« Qui sint rebelles » de Bartole (Bartolo da Sassoferrato), daté des années 1355-1357.

2.  « uno raunamento di gente fatto per vivere a ragione », Brunetto Latini, La Rettorica 
(1261), p. 10.

3.  aliud urbem significare, aliud civitatem : urbs enim est solum aedificia et moenia ab orbe 
quo locus cingitur appellata ; civitas autem congregatio hominum iure sociatorum et eisdem 
legibus viventium, Leonardo Bruni, Epistolarum Leonardi Aretini libri octo [...], Henricus Petrus, 
Bâle, 1535, III, 9, p. 106-107. Cette distinction – « la ville ne fait pas la cité » – fut reprise et 
approfondie par Bodin, dans le chapitre 6 du premier livre de la République, puis, presque deux 
siècles plus tard, par Rousseau dans une note du chapitre 6 du premier livre du Contrat social.



123

Contrairement à Bruni qui, en plein accord avec la tradition juridique 
médiévale, identifiait ainsi la civitas à une communauté régie par et selon 
les lois, Botero, tout en définissant bien la città dans les termes parfaitement 
aristotéliciens de la vie heureuse, n’entend certes pas la constituer en 
politeia ; il donne au mot un tout autre sens qui ne permet plus aucune 
distinction de nature juridique ou politique entre les différentes communautés 
citadines. Le discours sur la grandeur semble à première vue concerner 
bien plus l’urbs que la civitas. Tout se passe comme s’il n’y avait jamais 
eu de différence spécifique entre des cités telles que Florence ou Gênes 
et des métropoles comme Istanbul ou Paris – si ce n’est la taille, bien 
inférieure, des premières. Cela ne peut manquer de frapper, si l’on se 
souvient qu’à Ferrare, Pise, Florence, Pérouse ou Sienne, des hommes 
nés une ou deux générations plus tôt que Botero étaient encore prêts à 
donner leur vie pour conserver ou recouvrer la libertà de leur ville face 
à de gourmands voisins 1. Entre les villes, que ce soit celles d’Italie ou 
celles d’Europe, il n’y a plus que des différences de degré : en fonction 
de leur taille, les villes sont de premier, deuxième ou troisième rang.

Suffit-il, pour rendre compte d’un tel changement, de renvoyer Botero 
à sa naissance dans une petite ville du Piémont des ducs de Savoie, à sa 
culture on ne peut plus jésuite, à l’absence d’attachement à toute autre 
patrie que l’Église, à son statut de secrétaire de princes ecclésiastiques, à 
une vie passée en de nombreux lieux et marquée surtout par trois capitales, 
Milan, Paris et Rome, peu liées à une tradition de libertas ? La biographie 
joue là un rôle important, sans doute, mais ne suffit peut-être pas à rendre 
compte d’un si net décalage. Au vrai, le paradoxe est bien que ce livre 
sur « la grandeur des villes » sanctionne la décadence des villes d’Italie, 
ce pays qui, plus que tout autre sans doute, avait exprimé puissamment 
la grandeur de la cité médiévale, et dont la vie politique et sociale s’était 
déployée selon des formes presque exclusivement urbaines. Il est en 
tout cas remarquable que cette émergence nouvelle de la question de la 

1.  Sur ce changement majeur dans la perception des villes au cours du xvie siècle, voir 
M. Berengo, « La città di antico regime ».



124

grandeur des villes concorde avec la disparition, dans le texte, de leur 
signification politico-juridique.

Ce n’est pas tout. Non seulement la ville n’est plus civitas, non 
seulement elle n’est plus l’espace de la magnificentia, mais, plus étonnant 
peut-être, elle ne serait même plus cette urbs circonscrite, selon Bruni, 
par son circuit, ses édifices et ses murs. En 1690, Furetière définissait 
encore la ville comme « Habitation d’un peuple assez nombreux, qui 
est ordinairement fermée de murailles ». Or, si la grandeur de la ville 
correspond à la multitude et à la puissance, nous dit Botero un siècle 
plus tôt, c’est qu’elle n’est pas définie par l’espace qu’elle occupe, par 
« l’étendue du site ou le pourtour des murailles ». Simple formule rhétorique 
visant à rehausser, par contraste, l’éclat d’une définition ? On peut en 
douter : que la ville puisse se défaire de sa dimension matérielle ou de sa 
localisation dans un espace limité, c’est ce que montrent deux cas – deux 
cas limites certes, mais qui disent le chemin effectué depuis les anciens 
modèles. « La résidence des princes a une telle efficacité et une telle force 
qu’à elle seule elle suffit à instituer des villes et à leur donner forme en 
un instant », nous dit Botero (p. 58). Ainsi, on sait désormais qu’il existe 
au moins une capitale qui pour être nomade n’en est pas moins une ville. 
En Éthiopie, le Négus,

qui n’a pas de résidence fixe, donne à voir, par sa seule cour, une très grosse ville ; en 
effet, partout où il se trouve, il occupe le pays sur plusieurs milles avec une multitude 
innombrable de tentes et de pavillons. (p. 59)

Quelques lignes plus haut, l’auteur avait perçu en Chine une autre situation 
extrême. La démographie y était si gonflée que le pays entier avait pris 
nature urbaine :

puisque le nombre des personnes s’accroît continûment et qu’elles ne sortent pas, il 
devient nécessairement incalculable et, en conséquence, les villes sont immenses, les 
bourgs infinis ; mieux, la Chine est presque tout entière une ville 1. (p. 58)

Peu importe l’exagération patente de ces affirmations. Elles disent assez 
que l’idée même de ville a acquis une signification nouvelle, qui prolonge 

1.  M. Berengo avait déjà attiré l’attention sur ces deux passages : ibid., p. 35.



125

mais outrepasse aussi largement le désir des architectes humanistes, tel 
Alberti, qui auraient aimé faire disparaître les remparts : la ville comporte 
une labilité et une plasticité telles qu’il est désormais possible de fantasmer, 
la plume à la main, assis à sa table de travail dans un palais romain, un 
urbanisme qui appartient moins à la Chine de 1588 qu’à ces mégalopoles 
dont les contours, aujourd’hui, ne cessent d’évoluer. Mais il n’est guère 
nécessaire d’insister sur l’écart qui existe entre la ville conçue à l’époque 
du comune et de la signoria, et cette image d’une urbanisation inexorable 
et sans limites. On peut aussi y voir l’effet de l’espace et du temps pacifié 
dans lesquels se déploie cette réflexion, qui peut dès lors refouler toute 
pensée de la guerre, cette raison première de la muraille. Remarquons 
cependant qu’il y a là un changement d’échelle dans la représentation de 
la ville qui peut aussi bien être interprété comme un effet à long terme de 
ce dont les observateurs italiens prirent brutalement conscience à partir 
de la « descente » de Charles VIII dans la péninsule en 1494 : face aux 
grands États territoriaux européens, les cités et les seigneuries qui leur 
avaient succédé souffraient désormais d’une incommensurable fragilité 
géopolitique et militaire. De cette crise, l’œuvre de Botero hérite encore 
lorsqu’elle affirme la disparition simultanée de deux propriétés de la ville : 
tout à la fois l’abolition de l’identité de la cité et de l’État et l’effacement 
de la définition de la ville par ses murs.

De la coupole au globe : lorsque comparaison est raison

L’Europe connut au xvie siècle une croissance urbaine exceptionnelle. En 
une centaine d’années, des villes aussi importantes que Londres ou Rome 
virent leur population doubler. Dans Civilisation matérielle, économie et 
capitalisme, Fernand Braudel attribuait à ce phénomène macrohistorique 
une cause principale, l’émergence des grands États territoriaux : impossible 
de séparer l’histoire de la ville moderne de celle de l’État, et le xviie siècle 
ne ferait que confirmer un tel constat 1. Peu nous importe, ici, de rendre 

1.  F. Braudel, Civilisation matérielle, économie et capitalisme xve-xviiie siècle. 1. Les structures 
du quotidien, p. 598-601.



126

compte des discussions que cette thèse générale a pu provoquer. Elle jette 
une lumière remarquable sur le fait que le premier théoricien de la raison 
d’État ait été, concomitamment, le premier investigateur des facteurs de la 
croissance urbaine. Elle résonne par ailleurs d’un son familier aux oreilles 
de qui a lu le chapitre « De la résidence du prince » (II, 12), qui fait du 
siège des souverains la cause la plus déterminante de la grandeur des 
villes – mais il est vrai que le livre de Braudel sur le capitalisme, autant 
que La Méditerranée et le monde méditerranéen à l’époque de Philippe 
II, rappellent en bien des points les œuvres du Piémontais, en particulier 
les Relazioni universali, une source que l’historien français avait lue de 
près. Vue d’Italie, cette croissance urbaine doublée d’une affirmation très 
nette des État territoriaux européens acquit une signification particulière : 
elle était contemporaine d’un certain effacement de la grande culture 
politique municipale.

L’histoire de la culture italienne du xvie siècle peut en effet être décrite 
dans les termes d’une « démunicipalisation » continue. On avait ainsi connu 
une démunicipalisation de la langue et de la littérature dans la première 
partie du siècle, notamment avec les Prose della volgar lingua de Pietro 
Bembo (1525) et l’Orlando furioso de l’Arioste qui, d’œuvre encore très 
ferraraise lors de sa première édition de 1516, attestait par la suite, d’un 
point de vue linguistique, une « dilatation de la littérature aux dimensions 
nationales » lors de la troisième édition de 1532 1. Dans les mêmes années, 
sous l’effet des guerres d’Italie, la rédaction de la Storia d’Italia avait conduit 
Francesco Guicciardini sur la voie d’une démunicipalisation conjointe 
de l’histoire et de la langue de l’historiographie, la mesure européenne 
s’imposant nécessairement à l’analyste pour la compréhension de ces guerres 
d’un nouveau genre 2. Si, du point de vue de l’histoire de la langue, ce 

1.  L. Caretti, Ariosto e Tasso, p. 45.

2.  M. Pozzi, « Machiavelli e Guicciardini  : appunti per un capitolo di storia della lingua 
italiana », in Lingua e cultura del Cinquecento, p.  49-72 ; J.-L. Fournel, « Guichardin et la 
démunicipalisation de l’historiographie » ; J.-L. Fournel et J.-C. Zancarini, La Politique de 
l’expérience. Savonarole, Guicciardini et le républicanisme florentin.



127

processus de crise conduisait l’Arioste et Guicciardini à consacrer, dans 
la poésie comme dans la prose, « l’affirmation du toscan littéraire comme 
langue nationale 1 », du point de vue de l’histoire et de l’analyse politique 
ce même processus les amenait à passer directement des villes de Ferrare 
ou de Florence à l’Europe de Charles Quint et de François Ier, sautant pour 
ainsi dire l’échelle « intermédiaire » de la péninsule italienne. Un demi-siècle 
plus tard, on aboutit avec Botero à une démunicipalisation de la pensée 
de la ville elle-même : les cadres de la cité communale ont définitivement 
volé en éclats. Mais cette fois, comme par un redoublement de ce précédent 
saut d’échelle – de la ville à l’Europe –, les limites européennes sont elles-
mêmes largement franchies : constellé d’une multitude de lieux urbains 
situés sur les quatre parties du monde, le texte ne cesse de frotter l’une sur 
l’autre l’échelle locale de la ville et l’échelle globale de la Terre. Ce saut 
scalaire constitue en quelque sorte la structure paradigmatique du discours de 
Botero : c’est à chaque fois la mise en relation des caractéristiques propres 
d’une ville, non seulement avec son ancrage territorial plus large mais avec 
une échelle suffisamment petite pour qu’elle permette la considération des 
villes du monde dans leur ensemble, qui fait la spécificité des Causes et 
leur donne un pouvoir de fascination particulier. L’une des forces de ce 
texte réside bien dans cette constante articulation entre les deux échelles, 
toujours distinguées par l’épistémologie ptoléméenne qui dominait sur 
le savoir géographique de l’époque : celles de la chorographie et de la 
cosmographie. 2 Si l’universalisme romain, qui constitue comme le substrat 

1.  C. Segre, L’Orlando furioso, p. 340. Plus largement, la contemporanéité entre les effets 
politiques des guerres d’Italie et la concentration sur le terrain linguistique et littéraire de 
l’« italianité » est pleinement attestée par la questione della lingua, autour de la définition d’une 
langue commune pour les lettres italiennes. Sur cette question voir J.-L. Fournel, « Rhétorique 
et langue vulgaire en Italie au xvie siècle : la guerre, l’amour et les mots ».

2.  La distinction entre chorographie et géographie (ou « cosmographie », selon le mot choisi par 
Jacopo Angeli pour sa traduction latine, dont l’édition princeps connut une très grande diffusion) 
est opérée par Ptolémée dès la première page de sa Géographie. Sur le rôle crucial de cette 
distinction, voir notamment F. Lestringant, Écrire le monde à la Renaissance, et J.-M. Besse, 
« Vues de ville et géographie au xvie siècle : concepts, démarches cognitives, fonctions ».



128

idéologique de ce procédé, n’apparaît pas encore au premier plan dans les 
Causes – à l’inverse des Relations universelles qui composent avant tout 
une description catholique du monde 1 –, l’extension du discours à l’échelle 
du globe se donne explicitement comme une relativisation volontaire et 
radicale de la place qu’y occupe la péninsule. Ainsi, encadrée par les deux 
passages cités portant sur la Chine et l’Abyssinie, cette déclaration qui 
avilissait l’italocentrisme triomphaliste des humanistes, dont Bruni avait 
autrefois donné un exemple édifiant dans sa Laudatio et qui subsistait peut-
être chez certains, en vertu d’un prestige culturel qui avait survécu aux crises 
militaires, politiques et religieuses que les territoires italiens avait connues.

En vérité, nous autres Italiens nous sommes trop amis de nous-mêmes et sommes des 
admirateurs trop intéressés de ce qui est nôtre lorsque nous préférons l’Italie et ses villes 
à tout le reste du monde. La figure de l’Italie, longue et étroite, et qui plus est divisée 
en son milieu par l’Apennin, ainsi que la rareté de ses fleuves navigables, ne permettent 
pas que puisse y trouver place une très grande ville. J’omets de dire que ses fleuves 
sont des rigoles, comparés au Gange, au Ménam, au Mékong et à d’autres encore, et 
que la mer Tyrrhénienne et l’Adriatique sont des ruisseaux au regard de l’Océan ; et par 
conséquent notre commerce est misérable en comparaison des marchés de Canton, de 
Malacca, de Calicut, d’Ormuz, de Lisbonne, de Séville et des autres villes situées sur 
l’Océan. Ajoutons aux choses susdites que l’hostilité qui nous oppose aux Mahométans 
nous prive presque entièrement du commerce de l’Afrique et d’une grande part du trafic 
du Levant. Enfin, les meilleurs morceaux de l’Italie, c’est-à-dire le royaume de Naples 
et le duché de Milan, sont soumis au Roi Catholique. Les autres États sont médiocres 
et médiocres aussi les villes capitales. (p. 58)

Un constat sans appel – bien que la mediocritas aristotélicienne soit 
généralement une vertu, conduisant ailleurs à préférer les États moyens 
aux grands 2 –, diagnostiqué à la lumière d’une vision géopolitique neuve, 
nourrie de l’articulation entre trois ordres de considérations : une attention 
soutenue à la géographie physique, menant à une forme de déterminisme 

1.  R. Descendre, « Une Monarchie “presque universelle”. Géopolitique de l’Empire dans les 
Relazioni universali de Giovanni Botero » ; Id., L’État du monde, p. 247-343.

2.  Les États « médiocres » (c’est-à-dire « moyens ») sont pour Botero les mieux à même de 
se conserver (De la raison d’État, I, 6). Cette préférence pour les États moyens trouvera des 
développements au xviiie siècle, notamment à travers l’opposition que fera Montesquieu dans 
L’Esprit des lois entre États européens et asiatiques.



129

qui n’a rien de mécanique ; une conscience du rôle primordial des 
phénomènes économiques et en particulier des routes commerciales ; 
un saut d’échelle conduisant à porter la réflexion sur toutes les parties 
du monde. Arrêtons-nous encore sur cette dernière caractéristique, nous 
reviendrons plus loin sur les deux premières.

Cette « mondialisation » de la réflexion sur les villes conduit à un 
décentrement qui peut stupéfier lorsque, une fois encore, on mesure le 
chemin parcouru en seulement quelques générations. La démunicipalisation 
ne conduit pas à un niveau italien, ni même européen, mais mondial : de 
Tenochtitlan et Cuzco à Pékin, des rives angolaises de la Kwanza à celles 
de l’Amazone, des toutes nouvelles villes brésiliennes à Chittorgarh au 
Rajasthan, le saut d’échelle permet d’embrasser sous un même regard, de 
loin, les diverses villes du monde, et par comparaison de relativiser celles 
qui nous sont proches. C’est un peu comme si l’exercice spirituel de la 
« méditation cosmographique », sur le modèle du Songe de Scipion, était 
transposé sur l’univers des villes, mais cette fois dans un but purement 
mondain 1.

On peut y voir une manifestation de ce « cosmopolitisme » qui, selon 
l’interprétation d’Antonio Gramsci, était historiquement propre à bon 
nombre d’« intellectuels italiens », plus particulièrement ceux de la « Contre-
Réforme » dont Botero était pour lui un archétype 2. Mais il s’agit surtout 
d’un effet, dans la pensée géographique, du comparatisme qui au xvie siècle 
bouleverse les savoirs constitués, obligeant à repenser les concepts 
traditionnels, tels ceux du droit et de la morale chez Bodin ou Montaigne, 
qui comprennent qu’il est désormais impossible de penser le droit des gens 

1.  Le Songe de Scipion fut présenté par Cicéron, République, VI, puis repris et développé 
par Macrobe dans son Commentaire au Songe de Scipion. Scipion Émilien voit en rêve 
Scipion l’Africain, qui le transporte dans les cieux ; voyant ainsi la Terre, il peut constater que 
l’Empire romain est de petite dimension. Sur les usages du Songe de Scipion au xvie siècle, voir 
J.-M. Besse, Les Grandeurs de la Terre..., p. 325-329, et les actes du colloque Les Méditations 
cosmographiques à la Renaissance, J.-M. Besse, M.-D. Couzinet et F. Lestingrant (dir.).

2.  A. Gramsci, Quaderni del carcere, éd. V. Gerratana (éd.), I, 3, § 141, p. 399 ; II, 6, § 145, 
p. 805-806.



130

dans les termes d’une raison commune au genre humain 1. La réflexion 
sur les causes de la grandeur des villes est d’abord rendue possible par le 
traitement et la synthèse d’informations provenant de régions jusqu’alors 
méconnues ou totalement inconnues, conduisant au gain d’une nouvelle 
dimension : non plus seulement la profondeur historique que permettait le 
recours aux Anciens – lequel était aussi conçu comme un retour sur soi-
même et ses propres origines – mais l’amplitude géographique apportant 
une multitude de cas inédits, rendant nécessaire le changement incessant 
des points de vue. Cependant, cet afflux d’informations géographiques 
nouvelles est accueilli dans le cadre même du savoir historico-géographique 
transmis par la leçon humaniste. D’où la possibilité d’appliquer à ces 
sources nouvelles l’approche développée par les lettrés du siècle précédent. 
Il en est ainsi de l’examen synoptique d’exempla multiples, préalable à la 
formulation d’un jugement en conscience, une méthode systématiquement 
mise en œuvre dans un texte comme le De re aedificatoria d’Alberti, et 
que l’on retrouve en bien des lieux chez Botero. C’est elle qui permet 
aussi d’expliquer son souci de la varietas, qui ne relève pas du seul 
respect dû aux règles de la rhétorique 2. Or la variété des cas procurés 
par la littérature géographique plus récente et le renouvellement complet 
de l’information que celle-ci assure conduisent, en conservant la même 
méthode, à dépayser radicalement la réflexion et à formuler des jugements 
qui s’écartent de la tradition humaniste.

En Europe, c’est au xvie siècle que les grandes agglomérations 
commencèrent à se multiplier ; en d’autres régions du monde, en Orient et en 
Extrême-Orient, ce phénomène eut lieu bien plus tôt, tout particulièrement 

1.  A. M. Battista, Alle origini del pensiero politico libertino, Montaigne e Charron ; M. Isnardi 
Parente, « Introduzione », in J. Bodin, I sei libri dello Stato, vol. 1, p. 11-100 ; D. Quaglioni, 
« ‘Assolutismo laico’ e ricerca del diritto naturale ».

2.  Dans sa lettre dédicatoire citée plus haut (voir p. 117), Scipione Barberino soulignait la 
très grande varietà dont Botero faisait preuve, pourtant conjuguée à une louable brevità. Sur 
l’importance de la varietas dans la rhétorique humaniste, voir P. Galand-Hallyn, « La rhétorique 
en Italie à la fin du Quattrocento ».



131

là où existaient de grands empires 1. Or le xvie fut aussi le siècle où les 
Européens prirent connaissance plus directement de ces grandes villes 
lointaines. Dans les littératures géographique, diplomatique et missionnaire, 
les villes ont un statut éminent et font l’objet d’une curiosité redoublée : 
elles sont à l’époque les preuves les plus évidentes que la civilisation 
existe sous d’autres formes et s’offrent par là comme un terrain privilégié 
de l’observation politique ou de la conquête spirituelle. Lorsqu’on lit 
les volumes qui furent parmi les principales sources contemporaines 
de Botero – les récits et descriptions compilés dans les Navigations et 
voyages de Ramusio, mais aussi de nombreux volumes plus récents, 
comme l’Histoire de la Chine de González de Mendoza ou l’Histoire des 
Indes de Maffei et, plus largement, les lettres de mission des membres 
de la Compagnie de Jésus –, on est frappé par la place que les villes 
y occupent. Le privilège qu’il fallait accorder aux grandes villes, aux 
« grandes nations comme les Indes » et aux lieux, telles les universités, 
« où affluent d’ordinaire un grand nombre de personnes », avait déjà été 
affirmé dans un paragraphe décisif du texte fondateur de l’ordre jésuite, 
les Constitutions de la Compagnie : Ignace de Loyola et Juan Polanco y 
voyaient la possibilité d’une évangélisation plus efficace et plus large 2. 
Par la très large diffusion que les jésuites assurèrent à leurs expériences 
missionnaires, ce privilège concourut à développer de façon significative le 
savoir des Européens sur les mondes urbains. Les Causes de la grandeur 
des villes constituent aussi une synthèse réfléchie de ce savoir.

Il convient de revenir sur les mots de la lettre dédicatoire. Qu’est-ce 
donc que ces « voyages » évoqués dans l’adresse à Cornelia Orsini, sinon le 
nom que prend l’expérience produisant cette connaissance des dynamiques 
urbaines ? Pour avoir valeur de métaphore, ces « voyages » ne sont pas 

1.  F. Braudel, Civilisation matérielle..., p. 598-601.

2.  Constitutions de la Compagnie de Jésus, VII, 2, § 622 : « On doit préférer l’aide apportée 
à de grandes nations, comme les Indes, ou à des villes importantes, ou à des universités où 
affluent d’ordinaire un grand nombre de personnes qui, une fois aidées, pourront elles-mêmes 
œuvrer pour en aider d’autres. »



132

moins riches de sens. Car non seulement ils remémorent l’origine de ce 
vaste savoir sur les régions de la Terre, mais ils définissent sa transmission 
et son acquisition par la lecture comme une forme de l’expérience vécue. 
Désignant tout à la fois le rapport au monde et la représentation narrative 
et discursive de ce rapport, ce terme de voyage joue d’une certaine façon 
le même rôle que celui d’expérience chez Machiavel. Dans deux célèbres 
textes d’ouverture présentant respectivement Le Prince et les Discours sur la 
première décade de Tite-Live, le Secrétaire florentin avait identifié les deux 
grandes sources de sa réflexion dans « une longue expérience des choses 
modernes et une continuelle lecture des antiques 1 » ; c’était précisément 
la confrontation de ces deux domaines et leur fertilisation réciproque qui 
devaient conduire à une pensée originale jetant les bases d’une forme 
nouvelle de science politique. Mais l’histoire ancienne rapportée par les 
livres était elle-même moins considérée comme un savoir figé que comme 
un réservoir d’expériences sur lesquelles méditer 2. C’était l’expérience 
dont était riche le savoir livresque qui le qualifiait et lui conférait son utilité 
propre. Du même coup, le comparatisme devenait possible entre les deux 
mondes éloignés de la Rome antique et de l’Italie moderne, l’anachronie 
étant en quelque sorte abolie par un objet commun, l’expérience politique 
des hommes et des États. Là était l’une des principales raisons d’un choix 
qui peut aujourd’hui surprendre le lecteur, celui de prendre deux cités 
si peu contemporaines, la Rome ancienne et la Venise contemporaine, 
comme modèles étatiques à opposer l’un à l’autre.

Ce rapport à l’apprentissage livresque comme forme de l’expérience 
moderne est aussi celui de Botero, qui cette fois abolit non plus l’écart 
temporel mais la distance spatiale : pour rendre compte de la totalité 
du monde et de son expérience, il faut en passer par les livres. D’où 
cette prétention : « sans qu’il vous soit besoin de quitter votre maison, 
vous trouverez là, en un succinct abrégé, tout ce qu’il y a de grand et 

1.  Machiavel, De Principatibus – Le Prince, J.-L. Fournel et J.-C. Zancarini (éd.), p. 41 ; voir 
aussi les Discours sur la première décade de Tite-Live, A. Fontana et X. Tabet (éd.), p. 45.

2.  Machiavel, Discours, I, avant-propos, p. 50-51.



133

de magnifique sur Terre » (Lettre dédicatoire à Cornelia Orsini, p. 10). 
On trouve certes dans ces mots la reformulation d’un lieu commun de 
l’époque, le « théâtre du monde », dans une version domestique plaisante. 
Mais ce théâtre ne saurait avoir seulement une fonction de divertissement. 
Il a ici un sens politique, précisé dans une lettre plus tardive, adressée 
en avril 1595 au cardinal Simone Tagliavia d’Aragona, le dédicataire de 
la partie des Relazioni universali spécifiquement consacrée au Nouveau 
Monde : « Mais quelle haute pensée, quelle éminente conception peut 
germer dans l’esprit de ce prince dont le savoir ne s’étend pas hors de sa 
maison, et qui n’a connaissance d’aucune autre partie du monde que de 
sa campagne ? 1 » Il n’est pas sans intérêt que cette défense de la fonction 
politique de l’ouverture des horizons géographiques fasse écho à un 
texte de théâtre, précisément, la deuxième scène de la Mandragola de 
Machiavel, où Messer Nicia, moqué parce qu’il n’a « pas l’habitude de 
perdre de vue la Coupole » (Santa Maria del Fiore), affirme connaître le 
monde suffisamment puisqu’il est allé jusqu’à Prato et Pise 2. L’appel 
à une politique qui se fonde sur un vaste savoir du monde peut ainsi 
apparaître comme l’aboutissement d’une exigence qui traverse tout le 
Cinquecento, lorsqu’une multitude d’ouvrages a progressivement composé 
une géographie politique aux horizons toujours plus élargis, de Paul Jove 
à Francesco Sansovino, de Ramusio à Botero.

Pourtant, les Causes ne répondent pas aux seuls soucis de l’agrément 
et du gouvernement, leur ambition est aussi épistémologique. Or la prise 
en charge de la varietas géographique par la brevitas textuelle a des 

1.  « Ma che alto pensiero, o che concetto eccelso può germogliare nell’animo di quel Prencipe, 
il cui sapere non si stende fuori di casa sua ; che non ha conoscimento d’altra parte del mondo, 
che del suo Contado ? », Relatione universale de’ continenti del Mondo nuovo, Rome, 1595, 
« All’Illustriss. et Reverendiss. Sig. il Signor Simone Tagliavia d’Aragona, Cardinal di Terra 
Nuova », n. p., dédicace signée le 10 avril 1595 ; quelques lignes plus haut l’auteur désigne 
comme un teatro l’ensemble des pays et sites où sont menées les affaires du monde. On 
retrouve la lettre en introduction du livre IV de la première partie des Relationi universali dans 
l’édition de Venise, 1596, p. 191-192.

2.  Machiavelli, Mandragola, I, 2.



134

effets gnoséologiques directs. Sans cette démultiplication des exemples 
et leur confrontation, une typologie des causes aurait été difficilement 
envisageable. De même que Bodin entendit fonder sur un comparatisme 
historique systématique sa science des constitutions des corps politiques 1, 
c’est le comparatisme géographique qui permet ici de produire un discours 
« scientifique » sur les causes de la croissance urbaine. Les causalités 
apparaissent en effet quand sont mises en évidence les similitudes et 
différences entre des cas très éloignés : il en est ainsi de la corrélation 
entre la taille des États territoriaux et celle de leur capitale, qui apparaît 
lorsque sont considérées conjointement les grandes villes d’Europe 
et d’Asie. C’est par la synthèse comparatiste que le texte acquiert sa 
dimension étiologique. C’est aussi à partir des sources de ce comparatisme, 
la formidable diffusion de la nouvelle information géographique, politique, 
économique, anthropologique sur des mondes méconnus, que s’affirme 
une vision sociologique inédite du phénomène urbain.

La ville organique

La grandeur des villes est liminairement définie par la « multitude des 
habitants et leur puissance » (p. 11). Il convient de s’interroger sur la saveur 
machiavélienne de cette définition, puisqu’on pourrait y reconnaître un 
écho des Discours sur la première décade de Tite-Live (beaucoup plus, 
d’ailleurs, que du Prince, toujours évoqué par les commentateurs de la 
Raison d’État). En effet, à la différence de la plupart des penseurs poli-
tiques du xve siècle, qui associaient les villes trop grandes aux tumultes 
et leur attribuaient une instabilité endémique, Machiavel avait rejeté le 
modèle des cités antiques de taille réduite et avait associé la puissance, 
la sécurité et la liberté à une nécessaire croissance de la population et 
des territoires 2. La grande ville trouvait dans la Rome des Anciens son 

1.  J. Bodin, Methodus ad facilem historiarum cognitionem (1566), chap. vi, in Œuvres 
philosophiques de Jean Bodin, P. Mesnard (éd.).

2.  Sur cette question, voir G. Pedullà, « “Concedere la civilità a’ forestieri”. Roma, Venezia e 
la crisi del modello municipale di res publica nei Discorsi di Machiavelli ».



135

archétype et il n’est dès lors pas étonnant que Botero attribue lui aussi 
une importance particulière aux « moyens » employés par les Romains, 
auxquels plusieurs chapitres sont plus spécifiquement consacrés, et dans 
lesquels le souvenir de Tite-Live est bien perceptible (I, 4 ; I, 5 ; II, 2 ; 
II, 3). Le choix machiavélien en faveur de la grande ville, selon le modèle 
romain et contre la limitation prônée par les législateurs grecs, est entiè-
rement validé par Botero, au nom d’un déséquilibre « anthropologique », 
constaté d’expérience, entre justice et armes, entre le droit et la force.

Les antiques fondateurs des villes, considérant que les lois et la discipline civile ne 
peuvent être facilement conservées là où il y a grande multitude d’hommes, parce que 
la multitude engendre la confusion, fixèrent une limite au nombre des citoyens, au-delà 
de laquelle ils estimaient que l’ordre et la forme qu’ils désiraient donner à leur ville ne 
pouvaient plus être maintenus [...] Mais les Romains, estimant que la puissance (sans 
laquelle une ville ne peut être longuement maintenue) consiste en grande partie dans 
la multitude des gens, firent tout pour agrandir et peupler leur patrie [...] Si le monde 
se gouvernait selon le droit et si chacun se contentait de ce qui lui appartient légitime-
ment, le jugement des antiques législateurs serait sans doute digne d’être adopté ; mais 
l’expérience, qui nous enseigne que la corruption de la nature humaine a fait prévaloir 
la force sur le droit et les armes sur les lois, nous enseigne aussi que l’avis des Romains 
doit être préféré à celui des Grecs. (p. 63)

Le choix romain de la grandeur est nécessaire car c’est au pouvoir politique 
d’assurer un rééquilibrage indispensable si l’on veut éviter que la corruption 
humaine ne laisse libre cours au seul règne de la force. On perçoit aisément 
l’héritage machiavélien dans lequel s’inscrit ce discours. C’est parce que 
l’équilibre, fondamental dans toute la tradition juridique médiévale, entre 
la justice et les armes, entre le droit et la force, a été rompu, comme a pu 
le révéler l’œuvre de Machiavel à partir d’une réflexion politique fondée, 
par temps de crise, sur l’expérience et la réalité effective de la chose poli-
tique, qu’un certain modèle romain doit désormais être récupéré. Il est 
remarquable que les termes et les arguments d’un débat qui a longtemps 
porté sur la taille des communautés politiques, en rapport avec la question 
du gouvernement des citoyens ou des sujets, soient transposés dans un 
contexte où la seule question traitée relève du domaine de la démographie 
urbaine : favoriser la croissance des villes, quelles que soient par ailleurs 



136

la structure et la taille de l’État auquel elles appartiennent. C’est cette 
transposition qui permet à Botero de se réapproprier la thèse fondamentale 
des Discours selon laquelle seule la puissance procure la sécurité – non 
potendo gli uomini assicurarsi se non con la potenza 1 –, reformulée ainsi : 
seule la puissance permet à une ville d’assurer sa conservation – senza la 
potenza una città non si può lungamente mantenere. Mais l’identité bien 
réelle d’une partie des présupposés et du lexique – signe d’une assimilation 
profonde de la leçon machiavélienne – ne doit pas occulter la différence 
des enjeux et des significations.

En effet, les enjeux qui avaient nourri les discussions sur les tailles 
des villes, de Flavio Biondo à Machiavel, ont entièrement disparu : tout 
comme la conservation de la liberté, le problème du conflit civil – dont le 
risque était réputé augmenter à raison de la taille de la ville – n’effleure 
même plus l’auteur des Causes. Non pas qu’il soit insensible à la question 
du conflit, loin de là : la guerre civile est le repoussoir à partir duquel est 
pensé le livre De la raison d’État, tout orienté qu’il est vers les conditions 
de production de la tranquillité publique à l’heure des guerres dites de 
religion. Mais lorsque les guerres civiles sévissent à l’échelle de l’Europe 
dans des territoires de tous types, la conflictualité interne ne paraît plus 
avoir au premier chef partie liée avec la taille des communautés, pays ou 
villes. Enfin et surtout, après la liberté et le conflit, le troisième terme de 
l’équation machiavélienne, la conquête territoriale par les armes, est lui 
aussi absent des préoccupations de Botero. De fait, l’une des questions 
politiques fondamentales, pour les États italiens du xve siècle et encore 
pour Machiavel, était le rapport entre le centre et sa périphérie, entre la 
ville dominante et son territoire 2. Dans les Discours, le Florentin avait 
répondu à cette question par un modèle d’expansion territoriale partant 
de la ville : le problème de la grandeur urbaine était avant tout celui de sa 

1.  « les hommes ne pouvant s’assurer qu’avec la puissance », Machiavel, Discours sur la 
première décade de Tite-Live, I, 1, p. 55.

2.  E. Fasano Guarini, « Centro e periferia, accentramento e particolarismi  : dicotomia o 
sostanza degli stati in età moderna ? »



137

projection sur un territoire restant à conquérir. Il s’adressait directement 
à « ceux qui projettent qu’une ville acquière un large empire 1 » : le stato 
ou l’imperio étaient pour lui l’objectif de la ville. Pour Botero, à l’inverse 
– du moins pour l’auteur des Causes de la grandeur des villes, la situation 
n’étant nécessairement plus la même dans la Raison d’État – l’État est 
l’une des causes, ou l’un des moyens, de la croissance urbaine, selon les 
diverses modalités, étiologique ou prospective, de son discours. Ainsi, 
dans le chapitre « De la seigneurie », l’objet de son enquête n’est pas 
la projection de la ville dominante sur un vaste territoire dans le but 
d’augmenter sa puissance étatique, mais la façon dont la possession d’un 
contado ou d’un territoire plus vaste, contenant éventuellement d’autres 
villes, contribue au peuplement et à l’extension de la ville dominante. Dès 
lors que la question de la grandeur de la ville est détachée de toute velléité 
de conquête, sa définition par le nombre et la puissance, en apparence si 
machiavélienne, devient relativement neutre.

Cet usage en quelque sorte dépolitisé de Machiavel peut être observé 
à partir de l’omniprésence d’une terminologie de la croissance comprise 
non pas comme conquête, annexion ou domination, mais dans le sens 
premier de la poussée organique. L’image aujourd’hui si familière de la 
croissance, urbaine ou démographique, nous conduit souvent à oublier 
qu’il s’agit précisément d’une « métaphore d’arrière plan 2 ». La force 
de la réflexion à l’œuvre dans les Causes vient notamment de ce que la 
fonction gnoséologique de la métaphore botanique ou horticole y apparaît 
au grand jour 3. Ce qui est désigné n’est pas tant la croissance en tant que 
telle – bien qu’il soit alors disponible, le mot crescimento n’est pas employé 
par Botero –, que le « croître » des villes – le verbe crescere n’apparaît 

1.  « quegli che disegnano che una città faccia grande imperio », Discours, II, 3.

2.  Sur le rôle conditionnant des « métaphores d’arrière plan » sur l’histoire de la pensée, 
voir H. Blumenberg, Paradigmes pour une métaphorologie [1960], notamment le chap. 6, 
« Métaphoriques organique et mécaniste d’arrière-plan », p. 83-99.

3.  On peut en revanche remarquer l’absence de tout modèle zoologique dans cette conception 
de la croissance. Aussi pourrait-on dire en termes scolastiques que « l’âme » (le principe de vie) 
de la ville botérienne n’est que « végétative ».



138

pas moins de trente-cinq fois dans le texte –, c’est-à-dire un processus 
toujours perçu en acte, dans ce qu’il a de plus dynamique, plutôt que du 
point de vue de son résultat. Or la prédilection pour les similitudes entre 
les communautés humaines et les plantes rend explicite le modèle à partir 
duquel est pensé l’agrandissement. Pour se multiplier et grossir, les villes 
doivent bénéficier de certaines conditions, d’un environnement favorable, 
de commodités naturelles ou artificielles, d’une certaine liberté assurant la 
douceur et la régularité de la croissance 1. Ce modèle s’oppose directement 
à celui du torrent, tour à tour en crue et asséché, figurant ces villes ou ces 
États que l’on acquiert par la violence des conquêtes 2. Image révélatrice, 
donc, que celle de la croissance de l’organisme vivant, en ce qu’elle 
signifie une conception qui s’éloigne non seulement de la polémologie 
d’un Machiavel mais aussi de la géométrie urbaine d’un Alberti : loin 
de cet espace ordonné, symétrique et hiérarchisé que dessine le De re 
aedificatoria, la ville est ici un organisme observé par un pépiniériste ou 
un botaniste. Il y a là une tendance à la naturalisation qui favorise une 
objectivation des processus propres à la ville et à la population. C’est un 
préalable indispensable à la constitution de cette étiologie urbaine.

1.  I, 7, p. 17 (« Et tout comme les plantes qui sont bien fermement fichées en terre, mais ne 
peuvent pour autant durer et se conserver longuement sans la faveur du ciel et les bienfaits de 
la pluie, de même, les communautés humaines issues de la simple nécessité ne se maintiennent 
pas longtemps quand ne s’y ajoute pas quelque commodité. ») ; II, 3, p. 31 (« de même que les 
plantes ne peuvent croître ni se multiplier aussi bien dans la pépinière, où elles ont été semées, 
qu’à l’extérieur, où elles ont été transplantées, de même les hommes ne se propagent pas avec 
un même bonheur lorsqu’ils sont reclus dans l’enceinte de la ville où ils sont nés que lorsqu’ils 
sont envoyés en différents endroits ») ; III, 2, p. 67 (« les Romains choisissaient leurs citoyens 
les plus pauvres et les envoyaient dans les colonies, afin qu’ils se multipliassent, tels des arbres 
transplantés, grâce à une condition meilleure et à plus de commodités »).

2.  I, 7, p. 17 (« Aussi, non seulement les villes ne croissent-elles pas, mais les États et les 
seigneuries eux-mêmes, lorsqu’ils ont été acquis au moyen de la force pure et de la violence, 
ne se sont pas maintenus longtemps. Ils sont semblables à ces torrents qui n’ont pas, comme les 
rivières, une origine d’où proviendrait perpétuellement leur eau, mais tantôt croissent et tantôt 
diminuent, de façon fortuite et instantanée, tant et si bien qu’ils effraient les coursiers lorsqu’ils 
sont en crue, mais disparaissent ensuite de telle manière qu’on les franchit à pied sec. »)



139

Ce regard de naturaliste porté sur la ville va de pair avec une redéfinition 
non guerrière de la puissance, dans le cadre, pourtant, d’une reprise de 
l’injonction romaine et machiavélienne à l’agrandissement. Car le souci 
de la grandeur des villes n’est pas justifié par d’autres raisons que cet 
agrément donné à un modèle romain et machiavélien de croissance, à la 
différence décisive près qu’il n’est plus fondé sur la guerre, mais sur le 
seul populationnisme, c’est à dire sur une croissance plus intensive (la 
population des villes) qu’extensive (l’acquisition de nouveaux espaces). En 
cela, les idées de Botero concordent avec le populationnisme en vigueur à 
l’époque, que nul n’avait exprimé plus clairement que Bodin : « Il ne faut 
jamais craindre qu’il y ait trop de sujects, trop de citoyens : veu qu’il n’y 
a richesse, ni force que d’hommes 1. » Le nombre, la force et la richesse : 
ce sont bien ces éléments que Botero tient soudés dans sa définition de 
la grandeur par la multitude et la « puissance », cette possanza qui n’est 
pas un terme connoté militairement comme peut l’être la potenza, mais 
économiquement, comme le montre le fait même qu’en d’autres occurrences 
son sens migre vers la possession ou la richesse acquise 2. Et même lorsque 
Botero choisit, comme il le fait souvent, le mot potenza, qui est celui de 
Machiavel, la dimension militaire n’entre pas dans l’horizon de sa réflexion. 
La guerre, nous allons le voir, joue dans le texte un rôle essentiellement 
négatif : elle contribue à l’arrêt de l’augmentation de la population, sans 
privilège aucun par rapport à toute une série de catastrophes (famines, 
déluges, etc.) ; elle est beaucoup plus présente dans le court livre III, qui 
est précisément celui que l’auteur consacre à l’arrêt de la croissance. 
En revanche, lorsqu’elle est historiquement à l’origine de la fondation 
d’une nouvelle ville ou de l’augmentation d’une cité plus ancienne, elle 
est reléguée au nombre de ces causes appartenant à la seule force ou 
nécessité et elle est dès lors disqualifiée (I, 3). Ainsi, la « puissance » qui 
sert à définir la « grandeur » de la ville n’est jamais définie militairement, 

1.  J. Bodin, Les Six livres de la République, V, 2, p. 64.

2.  C’est notamment le cas dans le chapitre 9 du livre II : « Avoir en sa possession (in sua possanza) 
quelque marchandise d’importance ». Voir R. Descendre, L’État du Monde, p. 189-195.



140

mais toujours démographiquement et économiquement. À partir de la 
question urbaine, la totalité du livre articule les problèmes de la richesse, 
du commerce et de la population, présentant déjà les linéaments de ce 
qu’il faut bien appeler une économie politique.

L’empire du commode

Les différents aspects soulignés jusqu’ici – cette dépolitisation d’une 
ville qui ne semble plus avoir partie liée ni avec la juridiction, ni avec 
la communauté et la liberté des citoyens, ni avec la magnificence du 
prince, ni avec la perspective d’un territoire à conquérir ou dominer, la 
dilatation du référent urbain à l’échelle des villes du monde et la synthèse 
comparatiste auxquelles elles donnent lieu – sont autant de conditions de 
possibilité d’un nouveau savoir prenant l’urbain pour objet.

Force est de constater que la réflexion sur les causes de la croissance 
urbaine s’accompagne d’une forme de désenchantement de la ville, laquelle 
paraît désormais déchargée du poids symbolique ancestral, tant politique 
que religieux, qui fut longtemps le sien. La ville n’est plus présentée au 
premier chef comme le reflet du divin ou de l’ordre cosmique (expliquant 
la circularité des enceintes), selon un analogisme que des villes de toutes 
cultures eurent sans doute en commun 1, ni comme la matérialisation d’une 
justice naturelle, ni même comme le théâtre où se déploie l’excellence 
humaine. Certes, de tout cela il reste des traces. C’est particulièrement 
le cas dans la lettre dédicatoire : elle s’ouvre sur le motif on ne peut plus 
humaniste de la dignitas, dont la ville constitue la plus haute réalisation, met 
en correspondance le macrocosme divin et le microcosme humain, accorde 
enfin aux villes une place éminente dans le grand récit de la Providence. 

1.  Voir P. Boucheron et J. Loiseau, « L’archipel urbain. Paysage des villes et ordre du monde », 
qui appliquent aux villes du monde d’avant le « grand partage » de la Renaissance la notion 
d’« analogisme » comme « structure anthropologique fondamentale » (p. 678) empruntée à 
Ph. Descola, Par-delà nature et culture (lequel la reprend lui-même en partie à Foucault et à 
son idée d’une épistémè renaissante fondamentalement analogique, idée à laquelle pour ma 
part je crois modérément, voir supra, p. 111).



141

Comme souvent, les racines ne sont pas coupées qui enfouissent la pensée 
des débuts de l’âge moderne dans l’épais terreau des traditions. Mais de 
tels motifs n’interviennent jamais dans l’investigation des causes. Celles-ci 
sont parfaitement tangibles : géographiques, économiques, politiques. 
Ainsi la « religion » n’a la force d’une cause que parce qu’une ville est le 
siège d’un évêché ou parce qu’elle recèle quelque relique, qui sont autant 
d’aimants démographiques et financiers ; de même, la « justice » n’entre 
en ligne de compte que dans la mesure où sont urbains les centres de 
l’administration judiciaire (II, 4 ; II, 6). L’on pourrait dès lors percevoir 
dans ce texte une manière de laïcisation des méthodes d’investigation, 
ou encore une forme de sécularisation du monde social. L’ecclésiastique 
qu’était Botero n’en fournit-il pas lui-même l’argument lorsque, grâce 
à une reprise savoureuse du concept scolastique de « cause seconde », il 
fait comprendre qu’en matière de démographie, il convient surtout de 
laisser Dieu à sa place puisque, quoi qu’il arrive, il est entendu qu’Il est 
à l’origine de toutes nos actions 1 ? Plutôt que de « sécularisation » ou de 
« laïcisation », ces mots qui se révèlent inadéquats pour parler d’un auteur 
dont l’œuvre fut conçue, pour une très large part, comme édification de 
l’Église et de la religion catholique 2, on se contentera de parler ici de 
neutralisation. Un mot plus « neutre », précisément, et sans doute aussi 
plus juste dès lors qu’il s’agit de caractériser une argumentation délestant 

1.  « D’aucuns disent que cela vient de ce que Dieu, modérateur de toutes choses, en dispose 
ainsi. Nul n’en doute ; mais puisque l’infinie sagesse de Dieu, dans l’administration et le 
gouvernement de la nature, adopte des causes secondes, je demande par quels moyens cette 
éternelle providence fait multiplier le petit nombre et fixe un terme au grand nombre. » (p. 65)

2.  Je suis sur ce point en désaccord avec J. M. Headley (voir son compte rendu « R. Descendre, 
L’État du Monde »). Mettre l’accent sur la « secularity of Botero » ne peut se faire qu’à la 
condition de comprendre comment celle-ci émerge au sein même d’une réflexion appartenant 
en propre au catholicisme de la Contre-Réforme. Il me paraît faux, à cet égard, d’opposer 
« Europe » et « Chrétienté », comme si les deux n’étaient pas réfléchies ensemble dans l’œuvre 
de Botero  : il entend penser l’Europe et le Monde politiquement tout en revitalisant l’idée 
même de catholicité. Mais il est vrai que son traitement de la question urbaine échappe pour une 
bonne part à cette exigence, contrairement à celui des questions étatiques et juridictionnelles 
dans la Ragion di Stato et les Relazioni universali.



142

les hommes et leurs manifestations de charges idéales et symboliques 
désormais considérées comme exogènes, de manière à ce qu’une « science 
de l’homme » soit possible 1. Car si Dieu est, en dernière instance, raison et 
cause finale de toutes choses, Il ne nous dit rien de la causalité efficiente : 
c’est là un principe de l’aristotélisme et de la scolastique qui n’a pas dû 
attendre quelque « sécularisation » que ce soit pour être appliqué.

Plusieurs passages pourraient être évoqués qui donnent des exemples 
concrets du plan d’immanence sur lequel les faits paraissent être déployés, 
à la faveur de cette méthode comparatiste incitant à ne pas chercher ailleurs 
que dans les différentes formes du social les causes des phénomènes 
sociaux. Contentons nous d’un seul exemple : la constatation d’une 
différence structurelle entre les tailles moyennes respectives des villes 
françaises et italiennes, rapportée aux usages spécifiques d’une même 
classe sociale dans chacun des pays.

Parmi les raisons qui rendent d’ordinaire les villes d’Italie plus grandes que les villes 
de France ou d’autres parties de l’Europe, celle-ci n’est pas sans importance : en Italie 
les gentilshommes habitent dans les villes, et en France, dans leurs châteaux [...] 
Bien que les seigneurs italiens puissent aussi vivre magnifiquement dans leurs villas, 
comme on peut le voir dans les campagnes de Florence, de Venise et de Gênes, pleines 
d’édifices qui, tant par la noblesse des matériaux que par l’excellence de l’art, peuvent 
faire honneur non seulement à une ville mais à un royaume, néanmoins, en France, ces 
édifices sont partout plus seigneuriaux et plus habités qu’en Italie ; en effet, l’Italien 
partage ses dépenses et son attention entre la ville et la campagne, et les consacre plus 
à la première qu’à la seconde ; le Français, en revanche, use de tout son pouvoir à la 
campagne et ne se préoccupe pour ainsi dire pas de la ville, et en toutes circonstances 
l’auberge lui suffit. Or, la résidence des nobles dans les villes rend celles-ci plus illustres 
et plus peuplées, non seulement parce que s’ajoutent les personnes qui forment leur 
suite, mais surtout parce qu’un baron dépense bien plus largement en ville, en raison 
de la concurrence et de l’émulation avec les personnes honorables qu’il voit et qui le 

1.  On remarquera par ailleurs que cette idéalité de la ville, loin de disparaître des textes 
de l’époque, tend à se déplacer en ces autres « lieux » que sont les textes dits « utopiques ». 
Cette contemporanéité entre la dés-idéalisation de la réflexion sur les villes réelles et la sur-
idéalisation des villes imaginées n’est sans doute pas le fait du hasard, et elle peut contribuer 
à une réflexion sur la nécessaire « dés-utopisation » du « genre » dit « utopique ». À ce propos, 
voir J.-L. Fournel, « Les guerres de l’utopie. Considérations sur Thomas More, Francesco 
Patrizi e Tommaso Campanella ».



143

voient continûment, qu’à la campagne, où il vit parmi les bêtes sauvages, converse avec 
les vilains et va vêtu de drap grossier ou de toile ; le nombre des édifices croît ensuite 
nécessairement et les arts se multiplient. (p. 48-49)

Le constat est éclairé par une revue de détail des modes de vie respectifs 
de l’une et l’autre noblesses ; celle-ci, cependant, ne se contente pas de 
marquer les différences entre vie de château et vie citadine, et de développer 
une comparaison entre les noblesses française et italienne qui, en soi, 
n’était pas particulièrement originale. L’auteur s’efforce de comprendre 
plus précisément ce qui, dans les habitudes des gentilshommes italiens, 
contribue à la croissance urbaine : dépenses et train de vie favorisant une 
augmentation de l’activité générale, phénomènes de concurrence sociale, 
politiques de prestige. Ainsi, la méthode consistant à comparer des objets 
géographiques de même type dans divers pays conduit, par l’examen des 
différences, à établir des relations de causalité entre des pratiques sociales 
et des configurations spatiales spécifiques.

Parmi les causes sociales des dynamiques urbaines, une place de choix 
est faite à la géographie des échanges économiques. Au point d’articulation 
entre la ville et le monde agit le commerce, premier facteur de croissance. 
Mieux, l’échange constitue la raison d’être des villes, puisque c’est là que 
« la conversation et la communication réciproque de tout ce qui appartient 
à la vie trouvent leur accomplissement » (p. 9). « Sa Divine Majesté » fit 
bien les choses : d’une part, elle « partagea ses biens de telle manière 
qu’elle ne donna pas tout au même pays, et elle fit en sorte que les uns 
aient besoin des biens des autres et réciproquement, afin que naisse 
ainsi la communication, et que de la communication naisse l’amour, et 
de l’amour l’union » (p. 21) ; d’autre part elle eut le souci de « faciliter 
la communication » en donnant à l’eau les propriétés nécessaires pour 
assurer l’universalité des transports (ibid.). Or les villes susceptibles de 
s’agrandir sont celles qui sont situées en des lieux indispensables au bon 
déroulement du commerce, sur des routes qui leur permettent d’en tirer 
tous les bénéfices.

Botero pense cette articulation entre le commerce et les espaces à partir 
de la redéfinition de deux termes anciens auxquels il donne l’épaisseur de 



144

concepts géographiques : « site » et « commodité ». Déjà centrale dans la 
réflexion antique sur la fondation des cités, la question du choix du site 
(thésis) impliquait nécessairement de prendre en considération une certaine 
dimension économique. Mais celle-ci restait seconde au regard des questions 
militaires, autrement décisives, les nécessités défensives primant sur le reste, 
et l’autarcie restant du même coup le modèle économique prôné, notamment 
par Aristote. Le rôle du commerce, ainsi que son lien avec la vie urbaine, fut 
reconnu tardivement : la pensée chrétienne le condamnait, Thomas d’Aquin 
se contenta de le tolérer et l’Église favorisa un modèle économique fondé 
sur les politiques agricoles et annonaires. Les laudes civitatum médiévales 
n’avaient pas l’habitude d’insister sur les profits provenant du territoire, 
à l’exception particulièrement notable du De magnalibus Mediolani de 
Bonvesin da la Riva, dont le quatrième chapitre était entièrement consacré 
à l’abondance des biens et aux activités économiques 1. Mais ce texte de 
la fin du xiiie siècle resta, à ce titre, sans postérité, et plus tard, à l’époque 
humaniste, l’imitation du modèle épidictique antique ne conduisit pas à 
insister sur des considérations aussi matérielles que l’opulence et le grand 
nombre des hommes. Commençant sa Laudatio par des réflexions sur le 
site de Florence, Leonardo Bruni avait loué sa position intermédiaire, qui lui 
permettait d’éviter les défauts des situations « extrêmes », dont pâtissaient les 
villes de montagne ou les ports, tout en conservant leurs avantages respectifs : 
la sécurité d’abord, les possibilités commerciales ensuite. Dans un texte 
d’un tout autre genre, Leon Battista Alberti, l’un des auteurs modernes qui a 

1.  Transmis par un manuscrit unique jamais édité avant la toute fin du xixe siècle, le De 
magnalibus n’a sans doute pas constitué une source directe de Botero. On ne peut exclure que 
les idées qu’il véhicule aient connu d’autres formes de transmission. Les similitudes entre les 
deux textes concernent surtout la valorisation de la grandeur territoriale et démographique, des 
activités mercantiles et des richesses et enfin le soin apporté à la récolte des données statistiques. 
Comme celle de Botero, l’époque de Bonvesin fut marquée par une double croissance 
économique et démographique particulièrement forte ; dans l’intervalle, après la grande peste 
de 1348 surtout, l’Europe connut une longue période de régression démographique. Bonvesin 
da la Riva, De magnalibus Mediolani – Le meraviglie di Milano. Sur le De magnalibus et son 
rapport à la tradition des laudes, voir Erminia Irace, « Milano la bella ».



145

consacré le plus de pages à la question du site des villes (aux livres I, IV, IX 
et X du De re aedificatoria), avait pour sa part déclaré préférer les régions 
permettant « l’acheminement le plus commode des denrées nécessaires 1 », un 
point qu’il ne développait pourtant pas. La pensée politique du xvie siècle ne 
donnait généralement qu’une place subsidiaire à la géographie économique. 
Pour Machiavel comptait surtout la fertilité du site, toujours dans une logique 
d’extension. Francesco Patrizi da Cherso voulait que sa Città felice fût un 
port, afin que le commerce y soit facilité, mais dans une perspective qui 
ne devait rien à la croissance : il s’agissait, comme pour Thomas More, de 
constituer ainsi un trésor de guerre indispensable en cas de conflit 2. Ce n’est 
qu’avec Bodin que la considération du site intégrait la perspective d’une 
croissance urbaine en lien direct avec le commerce, mais cela le conduisait 
à préférer les lieux stériles – retrouvant ainsi la tradition stoïcienne – afin 
que les hommes soient « contraints de traffiquer ou travailler 3 ».

De manière différente, Botero fondait la géographie et l’économie 
urbaine à partir d’une définition de la commodité en des termes 
essentiellement commerciaux : « J’appelle site commode celui qui, pour 
partie, est tel que de nombreux peuples en ont besoin pour leur commerce, 
pour expédier à l’extérieur les biens qu’ils ont en surcroît ou pour recevoir 
ceux dont ils manquent. » (p. 18) Ce terme tout à fait central de commodité 
est sans doute repris à Alberti. Il jouait déjà chez lui un rôle crucial, non 
seulement parce que l’architecte n’était autre que « l’inventeur de toutes 
les commodités », selon les mots de la première traduction italienne 4, 
mais parce que la commoditas faisait partie de l’essence même de la ville ; 
elle correspondait à l’une des trois raisons d’être de la res aedificatoria, 

1.  L. B. Alberti, L’Art d’édifier, I, 4, p. 64.

2.  Francesco Patrizi [da Cherso], La Città felice [...], 1553. Voir J.-L. Fournel, « Les guerres 
de l’utopie... ».

3.  J. Bodin, Les six livres de la République, V, 1, p. 50-51. 

4.  I dieci libri de l’architettura di Leon Battista de gli Alberti [...] da la cui prefazione 
brevemente si comprende la commodità, l’utilità, la necessità, e la dignità di tale opera [...], 
1546, f. 4r : « l’architetto, anzi inventore di tutti i commodi ».



146

aux côtés de la necessitas et de la voluptas, ces catégories qui donnaient 
au traité son plan tripartite et étaient la traduction albertienne des trois 
fondements de l’architecture chez Vitruve, utilitas, firmitudo, venustas 1. 
On retrouve l’ensemble de l’outillage conceptuel albertien dans la première 
partie des Causes de la grandeur des villes : la necessità, ou forza, qui 
donne lieu à un chapitre spécifique, y occupe, comme chez Alberti, une 
position subalterne par rapport à la commodità (ou utilità comme tous 
deux l’appellent indifféremment), puisque « notre nature aime et désire 
tellement la commodité qu’elle ne peut être apaisée ou contentée par ce 
qui n’est que nécessaire » (p. 17). Ainsi se comprend le sens d’un jugement 
dépréciatif tel que : « en définitive son site est nécessaire mais il n’est 
pas utile » (p. 18). La supériorité de l’utile (ou du « commode ») sur le 
nécessaire exprime une forme de détermination en dernière instance du 
site urbain par l’économique : le profit matériel l’emporte sur la contrainte, 
comme il l’emporte aussi d’ailleurs sur le « plaisir ». Car contrairement à 
ce que propose la hiérarchisation albertienne, « plaisir » ou « délectation » 
occupent ici une position inférieure à celle de la commodité : dans une 
pensée de la ville où importe avant tout la dynamique démographique, 
s’estompe le primat de l’esthétique et de l’harmonie des formes, au profit 
d’une vision fonctionnelle et instrumentale. Priorité à l’utile sur le beau, 
ainsi qu’au negotium sur l’otium 2. Il est d’ailleurs symptomatique que 
ce soit uniquement dans le chapitre « Du plaisir » que l’arte désigne les 
activités que nous qualifions aujourd’hui comme artistiques ; partout 
ailleurs ce mot, qui revêt une importance considérable, conserve l’extension 
diffuse de ses significations technico-économiques : l’activité manuelle, 
le métier, la transformation de la nature par la technique.

1.  Voir à ce sujet l’introduction de F. Choay dans L. B. Alberti, L’Art d’édifier, en particulier 
les p. 20-21.

2.  « Le plaisir et la délectation sont de bien moindre valeur, car l’homme est né pour œuvrer, 
et la plupart des hommes s’affairent aux négoces ; les oisifs sont peu nombreux et comptent 
peu, leur oisiveté se fonde sur l’œuvre et l’industrie de ceux qui sont aux affaires ; et il ne peut 
y avoir de plaisir sans la commodité, dont il est comme le fruit. » (p. 17-18)



147

La commodité d’un site est définie par sa capacité à placer la ville au cœur 
d’un réseau d’échanges et l’existence des villes du monde est en quelque 
sorte ordonnée comme celle des îles d’un archipel 1 : c’est la géographie 
des transports qui dès lors prime sur les autres considérations de nature 
géographique. D’où, en guise de dernier chapitre du livre I, cette élaboration 
d’une typologie des liens unissant les villes à l’eau et à ses voies, laquelle 
propose une hydrologie fondée sur la comparaison de l’ensemble des fleuves 
et canaux connus à l’époque. Et parce qu’à l’issue de cet examen l’auteur 
constate que bien des lieux pouvant paraître « commodes » n’ont pas suffi 
à ce que les activités commerciales s’y développent et que, partant, les 
villes puissent y connaître une forte croissance, il exclut une explication des 
dynamiques urbaines par la seule articulation de la position géographique 
et des échanges commerciaux. Si le choix d’un site urbain est en dernière 
instance déterminé par l’économie, la croissance des villes répond à une 
palette de causes plus riche. L’ordre des déterminations est plus complexe 
et d’autres critères doivent être pris en considération, directement liés aux 
activités humaines. C’est le sens du passage du livre I au livre II, exposé à 
la fin du chapitre 10 sur la commodité du transport : afin de comprendre non 
seulement pourquoi les hommes choisissent la vie urbaine, mais aussi ce qui 
les pousse à être conduits vers une ville plutôt que vers une autre, les motifs 
uniquement géographiques demeurent insuffisants. Une complexification du 
discours est nécessaire, conduisant la réflexion à procéder par accumulation 
de causes possédant un degré croissant de « vertu ».

Au xxe siècle, les géographes et les historiens des villes se sont beaucoup 
servi de la notion de « fonction urbaine » pour souligner le caractère 
déterminant des activités que certaines villes ont en propre, autant de 
« causes » de leur naissance et de leur développement 2. Il en est ainsi par 

1.  Je reprends cette image à un texte récent qui réfléchit précisément la relation des villes et du 
monde à une époque précédant de peu celle de Botero : P. Boucheron et J. Loiseau, « L’archipel 
urbain. Paysage des villes et ordre du monde ».

2.  Pour une synthèse rapide voir A. Bailly et H. Béguin, Introduction à la géographie humaine, 
p. 115-117.



148

exemple de la « fonction capitale » (ou « administrative »), dont les effets 
sont patents lorsqu’une ville est choisie ou s’impose comme nouvelle 
capitale d’un État. Un cas exemplaire, en termes de croissance, fut celui 
de Madrid, lorsque Philippe II en fit son siège à partir de 1561. On parle 
aussi de « fonction religieuse » lorsque, par exemple, un évêché est élevé 
au grade métropolitain 1. Ce sont bien de telles fonctions que Botero 
essaie de penser dans une large partie du deuxième livre des Causes. La 
capitale espagnole fait d’ailleurs partie des cas évoqués, « la cour du roi 
Philippe » étant « d’une telle efficacité qu’elle a fait de Madrid, dont le 
pays n’est pas abondant, dont la campagne n’a rien d’amène et qui n’était 
qu’un village, l’un des lieux les plus peuplés d’Espagne » (p. 61) ; de la 
même façon, le consulteur de la Congrégation de l’Index ose imaginer 
que Rome serait désertée « si le siège apostolique et l’autorité des clefs 
n’y faisaient accourir la multitude démesurée des hommes qui en ont 
besoin » (p. 35). Fonction religieuse et fonction capitale, donc, mais aussi, 
pourrait-on dire, fonction académique (« Des universités »), fonction 
judiciaire (« Des tribunaux de justice »), fonction monopolistique (« Avoir 
en sa possession quelque marchandise d’importance ») ou encore fonction 
seigneuriale (« De la résidence de la noblesse »). Les causes examinées 
dans le livre II sont autant de facteurs d’agrandissement pouvant faire 
l’objet de politiques spécifiques de la part des gouvernants. Dès lors, le 
propos, qui reste toujours descriptif, explicatif et fondé sur des cas précis 
et variés, peut aussi acquérir une dimension prescriptive à usage politique : 
le discours porte bien sur les « choses les plus importantes qui puissent 
se présenter dans les conseils des princes » (p. 9).

Au titre de ces fonctions urbaines, Botero compte aussi « l’industrie », 
dans un chapitre particulièrement novateur, auquel il dut accorder de 
l’importance puisqu’il décida dès 1589 de le reporter tel quel dans le 

1.  Un cas limite est celui d’Avignon, devenant le siège de la papauté, qui connut au xive siècle 
une croissance spectaculaire. Voir notamment sur ces questions Histoire de l’Europe urbaine. 
I, De l’Antiquité au xviiie siècle, J.-L. Pinol (dir.), en particulier la conclusion du livre 2 (« La 
ville médiévale ») signé par Patrick Boucheron et Denis Menjot, p. 579-592.



149

huitième livre de la Raison d’État. L’intérêt de ce chapitre tient notamment 
au fait que l’on y trouve l’une des toutes premières explicitations de l’idée 
selon laquelle le travail est créateur de richesse. C’est parce qu’elle est 
activité de transformation que l’industrie est l’une des principales causes 
de croissance urbaine. Les cultures et l’extraction des ressources naturelles 
alimentent elles aussi le commerce, mais la supériorité de l’industrie 
provient de ce qu’elle crée bien plus de richesses : valorisés par le travail 
manuel, ses produits conduisent à des gains très supérieurs aux revenus 
tirés des cultures, et permettent donc de faire vivre un nombre de gens 
d’autant plus important. Pas de théorie de la richesse proprement dite, 
ici, mais un constat empirique conduisant à expliciter une idée qui aura 
un avenir important dans l’économie politique classique 1.

Soulignons cette valorisation franche des processus économiques et de 
la production de richesses sous la plume d’un homme qui s’exprime depuis 
le cœur même de la catholicité. Entière et sans complexes, elle touche 
jusqu’au thème dogmatiquement sensible de l’argent et de sa place ici-bas :

rien n’est plus efficace, pour faire courir les gens, que le cours de l’argent : l’aimant 
n’a pas autant de force pour attirer le fer à soi que n’en a l’or pour diriger ici ou là les 
yeux et les esprits des hommes, pour la bonne raison que l’or contient virtuellement 
toute grandeur, toute commodité, tout bien terrestre, et l’on peut dire que celui qui a 
de l’argent a tout ce qu’il est possible d’obtenir de ce monde. (p. 38)

Une chose est de reconnaître la force attractive, en termes de circulation 
démographique, des affaires et des activités comportant une « profusion 
d’argent », une autre est de la justifier en réduisant au pécuniaire la totalité 
des biens de ce monde : de la part d’un homme d’Église, le passage de 
l’une à l’autre est frappant. Faut-il y voir une forme de son « jésuitisme » ? 
Accusation facile, tant il est vrai que Botero est un pur produit de la 
Compagnie. Mais il s’agit bien plutôt d’un « réalisme économique », au sens 
où l’on parle de « réalisme politique », correspondant à une assimilation 
complète de l’exhortation machiavélienne à suivre la « vérité effective de 

1.  En particulier avec Richard Cantillon (Essai sur la nature du commerce en général, 1726-
1734). Sur ces questions, voir L. Einaudi, « Di un quesito intorno la nascita della scienza 
economica », et R. Descendre, L’État du Monde, p. 189-195.



150

la chose ». Cela conduit à réhabiliter la chrématistique condamnée aussi 
bien par Aristote que par la pensée chrétienne, une réhabilitation somme 
toute logique dans un texte qui fait de la circulation et du commerce des 
facteurs fondamentaux de la croissance urbaine.

En revanche il serait erroné de voir dans ces mots en faveur de l’argent 
le reflet d’une version bullioniste du mercantilisme : l’idée d’accroître 
la quantité de monnaie possédée par le prince n’est pas présente dans 
les Causes. Le fait que l’insistance sur le commerce international, la 
communication et les échanges ne s’accompagne d’aucune velléité de 
contrôle étatique et douanier des activités économiques, mais au contraire 
d’une promotion des « franchises » et « immunités » conduisant à ériger 
les villes de Flandre en un modèle à suivre parce que, précisément, 
« pour les marchandises qui y entraient et en sortaient (et il entrait et 
en sortait une quantité infinie), on ne payait presque rien » (p. 43) –, 
doit nous rappeler la nécessité de repenser finement les liens entre les 
traditions dites mercantiliste et libérale, toute opposition tranchée entre 
mercantilisme et libéralisme n’ayant pas grand sens ici 1. Il importe en tout 
état de cause de garder à l’esprit qu’il n’y a pas là une théorie économique 
autonome, la richesse et sa circulation étant pensées en fonction d’objectifs 
géographiques, démographiques et politiques. L’économie est prise en 
considération avant tout parce qu’elle constitue un facteur de la croissance 
urbaine. Or l’intérêt du texte vient aussi de ce que, pas plus qu’il ne 
théorise un déterminisme géographique strict relativement à la question 
du site – contrairement à beaucoup de traités qui instituaient une relation 

1.  À qui voudrait classer Botero selon des catégories historiographiques très conventionnelles, 
les Causes pourraient fournir des arguments pour une interprétation autant prélibérale que 
protomercantiliste. Du reste, il est désormais acquis que le « mercantilisme » a existé avant 
tout dans l’esprit des historiens et que la succession mercantilisme-libéralisme est une 
reconstruction très artificielle ; voir, entre autres, A. De Maddalena, « Il Mercantilismo » ; 
F. Fourquet, Richesse et puissance. Une généalogie de la valeur (xvie-xviiie siècle), notamment 
p. 149 ; L. Magnusson, Mercantilism. The shaping of an economic language. Sur la question 
spécifique du mercantilisme de Botero, voir R. Descendre, « Raison d’État, puissance et 
économie. Le mercantilisme de Giovanni Botero ».



151

nécessaire entre le milieu géographique et la localisation des villes 1 –, il 
ne présente pas les facteurs économiques et commerciaux comme le fin 
mot du développement des villes. De façon provocatrice et anachronique, 
on pourrait dire qu’il échappait déjà aux critiques que l’historiographie 
urbaine du xxe siècle adressa à la théorie d’un Henri Pirenne pour lequel 
le commerce international était la cause essentielle de la renaissance et 
du développement des villes médiévales 2. Que le religieux, le culturel 
et, surtout, le politique, en particulier avec le dernier chapitre du livre II, 
soient envisagés comme des facteurs décisifs, dit assez que Botero perçoit 
l’histoire urbaine comme un processus complexe, dans lequel l’homme, 
par les moyens politiques et techniques dont il dispose, joue un rôle 
éminent, influant durablement sur le milieu naturel.

Population : des causes au principe

Présenté comme un excursus par rapport à la question urbaine, le livre 
III a sa spécificité propre et revêt une importance particulière du fait 
de son approche théorique de la question démographique. Du point de 
vue de l’histoire des sciences sociales, il constitue un démenti efficace 
du lieu commun selon lequel la population ne deviendrait réellement 
un objet de pensée qu’à partir du xviiie ou, au plus tôt, du xviie siècle. 
Une telle idée obéit au principe plus ou moins explicite selon lequel un 
objet théorique ne pourrait exister qu’à partir du moment où un mot se 
stabilise pour condenser sa signification : la population n’aurait pas été 
« inventée » avant que le mot n’acquière le sens qu’il a aujourd’hui 3. 
Une lecture lente et attentive des textes rend manifeste le caractère 

1.  R. Pavia, L’idea di città, xv-xviii secolo, p. 161.

2.  H. Pirenne, Les Villes et les institutions urbaines, 1939. Sur le déterminisme économique 
de Pirenne et les critiques auxquelles il a donné lieu dans le champ de l’histoire urbaine, voir 
notamment W. Prevenier, « Henri Pirenne et les villes des anciens Pays-Bas au bas Moyen Âge, xive-
xve siècles », et A. Verhulst, « The Origins of Towns in the Low Countries and the Pirenne Thesis ». 

3.  H. Le Bras, « Peuples et populations ».



152

largement erroné d’un tel principe : les indéterminations linguistiques, 
les hésitations entre plusieurs termes pour désigner un même référent, 
les processus de concentration et de dissémination des signifiés sont bien 
souvent les indices d’une conceptualisation en cours, de la théorisation 
balbutiante d’une chose nouvelle pour laquelle il n’existe encore que 
des mots anciens. Conclure à l’inexistence théorique d’un objet du fait 
qu’il n’a pas encore été figé dans un seul signifiant, revient à s’interdire 
de comprendre les processus langagiers qui ont pu donner naissance au 
concept. Par ailleurs, concernant une idée comme celle de population, soit 
un concept servant à décrire une réalité avant tout sociale, il est prudent 
d’éviter les pièges de l’idéalisme déductiviste. Ainsi, il a été accordé 
une ancienneté un peu plus grande au concept de population mais cela 
uniquement dans un contexte anglais : seule l’Angleterre, apprend-on, 
était susceptible de donner naissance à l’idée de population, car là serait 
le premier lieu où la communauté des hommes aurait été perçue comme 
un tout indifférencié, au-delà des catégories politiques et sociales 
auxquelles les uns et les autres appartenaient. Outre l’insularité anglaise 1 
(sic), ce serait l’opération hobbesienne donnant une image uniforme du 
corps social, devenu un bloc d’individus égaux dans leur soumission à la 
toute-puissance du souverain, qui permettrait que la population en tant 
que telle devienne enfin un objet de science et existe théoriquement avec 
l’arithmétique politique de la seconde partie du xviie siècle 2. Il n’est pas 
besoin d’insister sur l’idéalisme à l’œuvre dans une telle reconstitution : 
elle revient à identifier dans une théorie philosophique, plutôt que dans 
le monde social lui-même, la condition de possibilité d’une modification 
importante du monde social et de son appréhension.

1.  Ibid.

2.  Voilà qui expliquerait que la population apparaisse en Angleterre « plus d’un siècle avant que 
la même notion gagne la France », ibid., p. 19. Pour un développement moins schématique des 
mêmes idées voir H. Le Bras, Naissance de la mortalité. L’origine politique de la statistique 
et de la démographie, p. 123-139.



153

La lecture du troisième livre des Causes de la grandeur des villes 
suffit à faire apparaître que les temps sont alors mûrs pour une réflexion 
proprement démographique. Nul besoin, ici, que le mot « population » 
soit employé dans son sens moderne. Le terme popolazione apparaît 
bien, notamment dans le sens dynamique de peuplement, de processus 
par lequel la population augmente, un sens qui est pleinement en accord 
avec la logique d’ensemble du livre, et qui restera fondamental dans les 
théories classiques, comme chez Malthus lui-même, où cette acception 
du mot anglais population continue à être la plus fréquente 1. En contexte, 
« nombre des habitants », « gens », « peuple » ou encore « genre humain » 
suffisent à faire apparaître cet objet théorique qu’est la population dans 
sa globalité. Que la séparation en différentes catégories socio-politiques 
et la prégnance des corps ou des états, à l’époque de la Rome antique, à 
l’âge féodal ou durant l’Ancien Régime, soient des obstacles empêchant 
toute pensée de la population, et que ces obstacles ne puissent être levés 
tant que ne s’est épanoui conceptuellement l’égalitarisme hobbesien, 
voilà une argumentation qui s’effondre lorsqu’on lit l’essai botérien 
d’un dénombrement de la totalité de la population romaine à son apogée 
démographique 2. Car ce calcul est effectué, précisément, à partir d’une 
addition des données du cens (concernant les seuls citoyens) à la somme 
des autres catégories (femmes, enfants, plèbe, esclaves, étrangers) dont le 
chiffre est à chaque fois estimé à proportion du nombre des seuls citoyens. 
Bien que fruste, cette méthode est cohérente et construite à partir d’une 
idée très claire de ce qu’est une population dans sa totalité. Et comme 
souvent en histoire des sciences, les résultats importent moins que les 
instruments et les méthodes.

Or non seulement Botero pense la population comme totalité 
dénombrable, mais il la constitue en un objet qui a une dynamique propre 
et dont il est possible de faire la théorie. Le raisonnement s’appuie sur 

1.  Th. R. Malthus, Essai sur le principe de population, voir notamment la note du traducteur 
É. Vilquin, p. 25 (note 1).

2.  Voir Combien de gens contenait Rome au comble de sa grandeur, supra, p. 95-97.



154

un postulat, présenté comme un constat vérifié historiquement : tout lieu 
connaîtrait une stabilisation démographique une fois que la croissance de sa 
population y aurait atteint un certain degré. Le modèle servant à expliquer 
les raisons de cet arrêt démographique inéluctable est l’articulation de deux 
concepts repris à la philosophie naturelle scolastique : vertu générative 
(capacités de reproduction) et vertu nutritive (capacités de subsistance). 
Si la première n’a pas de raison de diminuer, la seconde est limitée par les 
contraintes spatiales et économiques, les ressources terrestres n’étant pas 
infinies. De ce fait, il est inévitable que la population cesse de croître à un 
moment donné, du moins tant que la vertu nutritive n’est pas accrue par 
de nouvelles sources d’approvisionnement (où l’on retrouve le rôle décisif 
du commerce). L’argumentation se prétend valide pour les populations 
des villes comme pour celle du monde : « après avoir crû et atteint une 
certaine multitude, le genre humain n’est pas passé au-delà » (p. 67).

Que le postulat de départ prenne appui sur une donnée fausse – selon 
laquelle « il y a plus de trois mille ans, le monde contenait autant d’hommes 
qu’à présent » (ibid.) – n’a évidemment pas grande importance ici. Il est 
frappant qu’une telle théorie de la population voie le jour dès cette date : 
la « loi naturelle » de Malthus, reposant sur l’affirmation du décalage entre 
le pouvoir démultiplicateur de la population et la capacité limitée de la 
production des subsistances, sera la traduction de l’opposition botérienne 
entre vertu générative et vertu nutritive. Aussi, non seulement on peut 
dire que la population constitue bien l’objet de la conceptualisation du 
Piémontais, mais on a pu aller jusqu’à soutenir, comme l’a fait Joseph 
Schumpeter, que « le principe de population malthusien a jailli tout formé 
et réduit à l’essentiel du cerveau de Botero en 158[8] 1 ». La question 
pertinente n’est pas de savoir si l’on a affaire à un « précurseur de Malthus », 
comme cela a souvent été écrit (sur ce plan, l’important serait bien plutôt 
de savoir dans quelle mesure les Causes furent une source du Principle 

1.  J. Schumpeter, Histoire de l’analyse économique. I. L’âge des fondateurs, p. 358 (je corrige 
l’erreur de datation « 1589 »).



155

of Population 1). Il s’agit de comprendre ce qui conduisit à l’apparition 
d’une telle théorie. Pour expliquer que sa postérité ne pourrait s’exprimer 
réellement que deux siècles plus tard, Schumpeter avait souligné sa 
dimension intempestive, son décalage dans le contexte du populationnisme :

Botero a émis cette théorie pleine d’avenir – la seule qui, dans toute l’histoire de la théorie 
de la population, mérite quelque crédit –, bien avant l’époque où le message aurait pu se 
répandre, alors qu’il s’est pratiquement perdu dans la vague populationniste du xviie siècle 2.

Ce décalage, que l’historien de l’analyse économique envisageait dans 
l’optique de l’influence et de la fortune de la théorie botérienne, donne 
ultérieurement à penser car il est vérifiable au sein même de l’ouvrage, 
dans l’écart qui sépare le troisième livre des deux premiers. La surprise 
que procure la lecture de ce livre III tient au pessimisme démographique 
dont l’auteur fait preuve, marquant un très net changement de ton. Alors 
que le premier et le deuxième livres sont insufflés par un optimisme popu-
lationniste qui correspond à une vision du monde donnant toute sa place au 
volontarisme politique, le troisième introduit une rupture qui ne s’explique 
pas seulement par la substitution de l’objet du discours, les causes de la 
croissance laissant place aux causes de la stagnation et la ville s’effaçant au 
profit de la population. Car ce changement emporte avec lui une tout autre 
philosophie de l’histoire : des questions jusqu’alors tenues dans l’ombre 
ou refoulées, les guerres, les conquêtes et les invasions, font maintenant 
retour et sont interprétées sous l’angle de vue très sombre d’une humanité 
perpétuellement encline à la spoliation et au massacre. Mais si l’arrêt de la 
croissance est relié à ces thèmes laissés de côté lorsque l’enquête portait sur 
les facteurs de la croissance, ce n’est pas que la stagnation ou la décrois-
sance démographique puissent être attribuées « à la peste, aux guerres, aux 
disettes et à d’autres causes semblables » (p. 64) : voilà même ce qui est 
expressément récusé. À l’inverse, ce sont bien ces tristes phénomènes qui 

1.  Dans son article sur « Les sources de l’Essai sur le principe de population », Justin Stagl 
affirme sans autres précisions que « Malthus ne connaît sans doute pas Botero », mais reconnaît 
qu’il existait bien deux traductions anglaises des Causes (p. 162 et note).

2.  J. Schumpeter, Histoire de l’analyse économique..., p. 359.



156

peuvent être expliqués par l’insuffisance des subsistances disponibles que 
provoque le déséquilibre entre vertu nutritive et vertu générative.

Ainsi, tout se passe comme si l’importance accordée aux causes 
économiques de l’augmentation de la population urbaine (la « commodité », 
l’utilité, l’industrie et le commerce, les transports et les échanges) conduisait 
à attribuer la stagnation démographique à une cause qui serait, de nouveau, 
de nature économique, à savoir l’accès limité aux subsistances. Le 
raisonnement se trouve renforcé par le fait que cette cause devient la clé 
de lecture d’une histoire faite d’une interminable série de dévastations et de 
conquêtes sanguinaires. C’est bien l’insuffisance des « fruits de la terre et 
[de] la quantité des aliments » (p. 67) qui est à l’origine du besoin perpétuel 
de terres nouvelles. En un raccourci extraordinaire, l’histoire universelle 
est ainsi résumée en une phrase à la seule lumière des migrations et de 
l’expansion territoriale des peuples, auxquelles la conquête du Nouveau 
Monde redonne toute son actualité :

Les hommes commencèrent à se propager en Mésopotamie, puis, leur nombre croissant 
de jour en jour, ils se répandirent çà et là ; après avoir empli la terre ferme, ils firent la 
traversée jusqu’aux îles de la mer et, depuis nos pays, arrivèrent petit à petit aux terres 
que nous appelons, nous, le Nouveau Monde. (ibid.)

Une cause identique expliquerait l’inéluctable stagnation démographique 
de tout espace habité et la nécessité de peupler des terres nouvelles. Mais 
dans ces toutes dernières pages, le principe de population botérien semble 
acquérir une valeur étiologique bien plus grande encore : non seulement les 
migrations, les conquêtes et les guerres, mais toute une série de phénomènes 
sociaux y sont rapportés, tels le cannibalisme, le trafic des esclaves, les 
massacres de masse ou, plus simplement, le vol et le meurtre. Une cause 
économico-démographique acquiert ainsi un statut de principe explicatif 
global des maux de nos sociétés, un principe dont la validité serait autant 
anthropologique et sociologique qu’historique. Une seule cause, semble-t-il, 
pour le nombre infini des manifestations du mal dans le monde. Étonnant, 
dès lors, est l’effet d’inversion spéculaire que ce bref troisième livre crée 
avec les deux premiers qui, à l’inverse, avaient exploré une multiplicité de 



157

causes pour un seul type de phénomène (la croissance urbaine). Il y a là toute 
la différence entre la recherche des causes et l’identification d’un principe.

Cette opposition, qui demande à être interprétée, peut être reconduite à 
la présence simultanée de types discursifs hétérogènes, qui ont chacun une 
valeur paradigmatique mais ne s’excluent pourtant pas les uns les autres, 
quand bien même ils pourraient aujourd’hui nous sembler contradictoires. 
Dans un cas joue fortement, on l’a vu, le nouveau comparatisme produit 
par la démultiplication des sources de la littérature géographique, mais 
aussi l’historiographie récente, qui écarte toute forme de déterminisme 
exclusif et conduit à prendre en compte la pluralité et la complexité du 
réel. Dans l’autre, le monisme explicatif dont fait preuve Botero relève 
d’une logique double, dont les deux pôles peuvent sembler incompatibles, 
à la fois scientifique et religieuse, matérialiste et idéaliste. Le principe de 
population s’exprime dans le langage scolastique de la science naturelle de 
l’époque, génération et nutrition étant les deux fonctions vitales premières 
dans le monde animal. C’est appliquer une approche naturaliste que de s’en 
servir pour rendre compte du rapport de l’homme – perçu comme espèce et 
collectivité – à son environnement géographique. On a déjà pu remarquer 
cette tendance propre à l’auteur : voir la ville en naturaliste, comme un 
organisme végétal. Le naturalisme qui est cette fois à l’œuvre face à l’objet 
population est plus décisif puisque la génération et la nutrition n’ont rien 
de métaphorique : ce sont des phénomènes universels de la vie animale 
qui font office de principe explicatif. Mais simultanément, en produisant 
un principe d’explication globale de l’histoire universelle, Botero retrouve 
structurellement une forme simplifiée de grand récit théologique judéo-
chrétien. Non seulement l’histoire de l’humanité y est présentée comme la 
longue série des calamités traditionnellement interprétées comme autant 
de châtiments divins, mais l’indigence, l’insuffisance des subsistances (qui 
s’oppose à la commodité nécessaire au développement urbain), y joue le 
rôle du péché originel : d’elle procèdent toutes les calamités qui frappent les 
hommes. On a là comme une version économique et mondaine du pessimisme 
augustinien : de même que la Chute a définitivement corrompu la nature 



158

humaine, le principe inéluctable de l’insuffisance des subsistances par rapport 
aux besoins créés par la propagation porte le mal au cœur de l’humanité.

Cette concomitance d’une culture laïque, propre à la pensée politique 
italienne et au comparatisme historique et géographique, de principes de 
la science naturelle appliqués au monde des hommes, et d’un ancrage 
religieux du discours sur l’histoire, correspond bien à la formation et au 
patrimoine intellectuel de l’auteur. Toujours surprenante pour nos esprits 
modernes, la présence simultanée de l’application au monde social d’un 
raisonnement théorique abstrait à valeur universelle et d’un grand récit 
historique marqué par l’omniprésence du mal l’était sans doute beaucoup 
moins pour ceux de l’époque. Elle aide à comprendre comment cette 
théorie put poindre deux siècles avant qu’elle ne réussisse à s’imposer ; 
si, comme le suggérait Schumpeter, le populationnisme ne pouvait être 
l’horizon d’attente du principe de population, il apparaît cependant qu’un 
certain pessimisme chrétien en constituait le terreau.

Une fortune cachée

Le contraste est frappant entre la prolifération des reprises, imitations et 
critiques auxquelles donna lieu De la raison d’État et l’absence presque 
complète d’une postérité immédiate des Causes, ce « petit chef d’œuvre 1 » 
dont les intuitions sur la population ne seront reprises qu’au xviiie siècle et 
dont les analyses de la croissance urbaine ne seront développées qu’au xxe. 
Un témoignage isolé de sa fortune immédiate mérite cependant l’attention, 
tant il est instructif quant aux modes de réception et de lecture du texte 
par les contemporains.

Plus encore qu’un contemporain, Giovan Battista Confalonieri était 
un pair, un « collègue » de Botero : lui aussi officiait comme secrétaire de 
cardinal. Au service de Fabio Biondi da Montalto, le cardinal collecteur 
apostolique à Lisbonne de 1593 à 1596, Confalonieri profita de ces années 
portugaises pour écrire une relation, intitulée La grandezza e magnificenza 

1.  L. Firpo, « Boteriana V. La fortuna di un piccolo capolavoro : il Delle cause della grandezza 
delle città ».



159

della città di Lisbona, qui calquait le plan de Botero pour l’appliquer à 
Lisbonne 1. Les Causes, qui s’étaient abreuvées à la source des descriptions 
géographiques et des récits de voyage, devenaient ainsi à leur tour la source 
d’un nouveau type de description de ville : elles servaient désormais de 
modèle d’écriture. La validité de cette construction théorique conçue pour 
rendre compte de la pluralité des villes se révélait dans son application à une 
réalité urbaine singulière ; chacune des causes identifiées par Botero devenait 
un critère à prendre en compte pour décrire et étudier efficacement une ville. 
Signe que l’analyse était reçue comme juste, mais surtout qu’elle était perçue 
comme une méthode facilitant la connaissance géographique des villes, 
à l’époque où l’on concevait des méthodes pour faciliter la connaissance 
des histoires 2. Méthode de lecture et modèle d’écriture, les Causes ont 
sans doute eu une incidence réelle sur les pratiques textuelles et les savoirs 
pratiques développés dans les milieux de gouvernement, au même titre que 
la Raison d’État, à la suite de laquelle elles furent toujours publiées, ou 
que les autrement plus longues Relations universelles, dont le nombre des 
rééditions et traductions frisa la centaine à la fin du xviie siècle. En revanche, 
la dimension théorique et la proposition analytique de ce livre conçu, avant 
tout, comme science des causes, ne donnèrent pas lieu à discussion.

L’histoire des idées emprunte parfois des chemins de traverse 
surprenants. Tout se passe comme si les thèses présentées dans les Causes 
étaient beaucoup plus tard devenues « classiques », bien souvent sans que 
leur auteur ait été reconnu, voire sans qu’elles aient été lues. C’était déjà 
le cas, on l’a vu, à l’époque de Malthus. Le phénomène a perduré plus 
récemment, en France tout particulièrement. Évoquons deux exemples. Paul 
Veyne a pu affirmer dans Le Pain et le cirque qu’« il est classique », dans 
les sciences sociales, « d’opposer la noblesse campagnarde de l’ancienne 
France et la noblesse de ville dans l’Italie médiévale et moderne » 3. Mais 

1.  Voir G. B. Confalonieri, Grandezza e magnificenza della città di Lisbona, A. Dell’Aira 
(éd.), ainsi que les deux introductions de P. Carta et d’A. Dell’Aira.

2.  J. Bodin, Methodus ad facilem historiarum cognitionem (1566).

3.  P. Veyne, Le Pain et le cirque. Sociologie historique d’un pluralisme politique, p. 115.



160

pour ce thème « classique », il ne donne en note qu’une seule référence, 
Der Moderne Kapitalismus de Werner Sombart. Pour sa part, Sombart ne 
citait pas autre chose que le chapitre des Causes traitant de « la résidence 
de la noblesse » 1 : preuve que l’idée n’était alors pas si répandue et que 
c’est surtout en France que ce « classique » fut ignoré. Il est peu probable 
que lorsque, dans son ouvrage sur La Logique des villes, Paul Claval a 
défendu la thèse selon laquelle la ville est par excellence le lieu de ce qui 
tient les hommes en société et un « espace de communication et d’échanges 
généralisés 2 », il ait eu conscience qu’il reformulait ce que Botero exposait 
déjà dans sa lettre dédicatoire à Cornelia Orsini avant d’en donner la 
théorie dans la suite du livre. À l’époque où la science urbaine atteignait 
sa pleine maturité, refaisaient ainsi surface des thèmes propres à un texte 
appartenant à sa préhistoire. Il n’est pas question d’« influence » ni même 
d’« héritage » ici, mais d’une singulière longévité que les sciences sociales 
n’ont généralement pas eu l’occasion de reconnaître et d’interroger.

Ce n’est pas le cas de tous les auteurs, bien sûr, car certains ont formulé 
des jugements dithyrambiques sur cette œuvre qu’ils avaient pu lire soit 
en italien soit en traduction anglaise, allemande, espagnole ou latine. 
L’appréciation de Schumpeter a déjà été rappelée. Un représentant de la 
méthode comparatiste en sociologie historique, Gideon Sjoberg, avait fait de 
Botero « le premier vrai théoricien de la sociologie urbaine comparative 3 ». 
En Italie, historiens de l’urbanisme et géographes ont mis en valeur la 
nature si précocement aboutie de sa « théorie économique des villes 4 ». 
En France, si quelques historiens de la pensée économique avaient déjà 
accordé une certaine importance au Piémontais 5, c’est très récemment que 

1.  W. Sombart, Der Moderne Kapitalismus, I, p. 152 ; le passage (voir supra, p. 48) était cité 
par Sombart dans la traduction latine.

2.  P. Claval, La Logique des villes. Essai d’urbanologie, p. 85.

3.  G. Sjoberg, The Preindustrial City, Past and Present, p. 3. 

4.  A. Marino, « Utopies urbaines et construction de la ville dans la culture architecturale 
du xvie siècle en Italie », p.  90 ; voir aussi L. Gambi, « Da città ad area metropolitana », et 
E. Guidoni et A. Marino, Storia dell’urbanistica. Il Cinquecento, p. 651-652.

5.  Voir notamment R. Gonnard, Histoire des doctrines économiques, p. 79, et plus récemment 



161

les géographes ont prêté attention aux Causes, allant jusqu’à faire d’elles 
un « jalon majeur dans l’histoire de la théorie générale des villes », qui 
aurait anticipé de quatre siècles les travaux sur « la conception évolutive 
des systèmes des villes », « l’interaction spatiale » et la « conception 
relationnelle de la territorialité » 1...

Mais saisit-on la singularité d’un auteur en l’honorant du titre de 
« précurseur » ? Rendons à cette œuvre son épaisseur historique, écoutons 
sa langue, retrouvons ses sources : voilà qui permet de comprendre 
comment sa signification profonde – une conception de la città qui 
rompt avec une longue tradition médiévale et qui donne à ce mot un sens 
nouveau qu’il conserve encore aujourd’hui – procède de l’extraordinaire 
démultiplication des modèles urbains procurée par la diversité des sources 
du savoir géographique. Le nouveau comparatisme a non seulement 
modifié les représentations du monde, il a aussi puissamment contribué 
à transformer le sens des mots les plus familiers. De la même façon, le 
comparatisme n’a pas seulement élargi le champ de l’histoire – l’échelle 
mondiale des Causes de la grandeur des villes et leur refus explicite de 
l’européocentrisme font d’elles l’un des textes les plus marquants de la 
« world history » du xvie siècle 2 –, il a aussi rendu possible une nouvelle 
forme de discours historique, conçu non plus comme mise en intrigue des 
événements mais comme reconstitution de la trame complexe des causes. 
Autant d’éléments qui permettent d’affirmer que ce livre marque bien un 
tournant dans l’histoire des savoirs sur le monde social.

H. Bartoli, Histoire de la pensée économique en Italie, p.  71-73, selon qui l’influence des 
thèses de Botero « sur les grands classiques » a été « considérable ».

1.  D. Pumain et J.-P. Gaudin, « Systèmes de villes et pouvoir. L’analyse de Giovanni Botero à 
l’époque de la Renaissance ».

2.  La reconnaissance d’une « world history » propre à la fin du xvie siècle a récemment été 
défendue par Sanjay Subrahmanyam, « On world Historians in the Sixteenth Century ».





163

Bibliographie

Éditions prises en compte et collationnées pour l’établissement de la traduction

Giovanni Botero, Delle cause della grandezza della Citta Libri III, Rome, G. Martinelli, 1588.

—, Discorso di M. Giovanni Botero che numero di gente facesse Roma nel colmo della sua 
grandezza, in Tre discorsi appartenenti alla grandezza delle città. L’uno di M. Lodovico 
Guicciardini. L’altro di M. Claudio Tolomei. Il terzo di M. Giovanni Botero. Raccolti 
da M. Giovanni Martinelli, Rome, G. Martinelli, 1588, p. 14-16.

—, Della ragion di Stato libri dieci, con tre libri Delle cause della grandezza e magnificenza 
delle città, Venise, Gioliti, 1589.

—, Della ragione di Stato libri dieci [...] Tre libri della grandezza delle città, Rome, 
V. Pellagallo, 1590.

—, Della ragione di Stato libri dieci [...] Et nel fine tre libri delle grandezza della Citta 
[...], Milan, Pacifico Pontio, 1596.

—, Della ragione di Stato libri dieci. Con tre libri delle cause della grandezza delle città, 
Venise, Gioliti, 1598 [réédition fac-similée avec une posface de Luigi Firpo, Bologne, 
Arnaldo Forni, 1990].

—, Delle cause della grandezza delle città. Ristampa dell’edizione del 1588, M. De Bernardi 
(éd.), Turin, Istituto giuridico della R. Università di Torino, 1930.

—, Della ragion di Stato con tre libri delle cause della grandezza delle città, due Aggiunte 
e un Discorso sulla popolazione di Roma, L. Firpo (éd.), Turin, UTET, 1948.

Sources antiques

Aristote, Métaphysique
—, Politiques

Athénée, Les Deipnosophistes

Auguste, Res Gestae

César, Guerre des Gaules

Cicéron, De l’invention
—, De la nature des dieux
—, République
—, Seconde action contre Verrès
—, Tusculanes



164

Denys d’Halicarnasse, Antiquités romaines

Diodore de Sicile, Bibliothèque historique

Flavius Josèphe, La Guerre des Juifs

Florus, Tableau de l’histoire du peuple romain, de Romulus à Auguste

Hérodote, Histoires

Homère, Iliade

Horace, Art poétique

Jérôme, Vie de sainte Paula (Lettres in Migne, vol. XXII)

Macrobe, Commentaire au Songe de Scipion

Pline l’Ancien, Histoire naturelle

Plutarque, Vies parallèles

Tite-Live, Histoire romaine
—, Abrégés (Periochae)

Sources modernes

Alberti, Leon Battista, I dieci libri de l’architettura [...] da la cui prefazione brevemente si 
comprende la commodità, l’utilità, la necessità, e la dignità di tale opera [...], Venise, 
Vincenzo Vaugris, 1546.

—, L’Art d’édifier, P. Caye et F. Choay (trad.), Paris, Le Seuil, 2004.

Álvarez, Francisco, Verdadeira informaçam das Terras do Preste Joam das Indias, Lisbonne, 
L. Rodrigues, 1540.

Ariosto, Ludovico, Orlando furioso, Ferrare, Francesco Rosso, 1532.

Arrivabene, Lodovico, Il Magno Vitei, Vérone, G. Discepolo, 1597.

Averlino, Antonio, detto il Filarete, Trattato di architettura, A. M. Finoli et L. Grassi 
(éd.), Milan, Il Polifilo, 1972.

de Barros, João, Terceira decada da Asia, Lisbonne, J. de Barreira, 1563.

Biondo, Flavio, Roma trionfante, L. Fauno (trad.), Venise, Michele Tramezzino, 1544.

Boccace, Le Décaméron, G. Clerico (trad.), Paris, Gallimard, 2006.

Bodin, Jean, Methodus ad facilem historiarum cognitionem [1566], in Œuvres philosophiques 
de Jean Bodin, P. Mesnard (éd.), Paris, PUF, 1951.

—, Les Six livres de la République [reprod. de la 10e édition, 1593], Paris, Fayard, 1986.

Bonvesin da la Riva, De magnalibus Mediolani – Le meraviglie di Milano, G. Pontiggia 
(trad.) et M. Corti (introd. et notes), Milan, Bompiani, 1974.

Botero, Giovanni, Del dispregio del mondo libri cinque, Milan, Tini, 1584.



165

—, Relatione universale de’ continenti del Mondo nuovo, Rome, Ferrari, 1595.
—, Le Relationi universali, Venise, G. Angelieri, 1596.
—, Le Relationi universali, Brescia, Compagnia Bresciana, 1598.
—, De la raison d’État, R. Descendre (introd.), P. Benedittini et R. Descendre (éd. et trad.), 

Paris, Gallimard « Bibliothèque de Philosophie », 2014.

Bruni, Leonardo, Epistolarum Leonardi Aretini libri octo [...], Bâle, Henricus Petrus, 1535.
—, Opere letterarie e politiche, P. Viti (éd.), Turin, UTET, 1996.
—, Laudatio florentine urbis, S. U. Baldassarri (éd.), Florence, Edizioni del Galluzzo, 2000.

Campanella, Tommaso, Monarchie d’Espagne et Monarchie de France, G. Ernst (éd.), 
N. Fabry et S. Waldbaum (trad.), Paris, PUF, 1997.

Cantillon, Richard, Essai sur la nature du commerce en général, Londres, Fletcher 
Gyles, 1755.

Confalonieri, Giovan Battista, Grandezza e magnificenza della città di Lisbona, A. Dell’Aira 
(éd. et introd.), P. Carta (préface), Rovereto, Nicolodi, 2005.

Fontana, Domenico, Della Trasportatione dell’obelisco Vaticano et delle fabriche di nostro 
signore papa Sisto V, Rome, D. Basa, 1590.

Giovio, Paolo, La seconda parte dell’istorie del suo tempo, L. Domenichi (trad.), Venise, 1560.
Guazzo, Stefano, La Civil conversatione, Brescia, Tomaso Bozzola, 1574.
—, La Civile Conversation, G. Chappuys (trad.), Lyon, J. Béraud, 1579.
—, La Civile Conversation, F. de Belleforest (trad.), Paris, P. Cavellat, 1579.

Guicciardini, Lodovico, Descrittione [...] di tutti i Paesi Bassi, altrimenti detti Germania 
inferiore, Anvers, Willem Silvius, 1567.

Latini, Brunetto, La Rettorica (1261), F. Maggini (éd.), Florence, Galletti e Cocci, 1915.

de Loyola, Ignace, Monumenta Ignatiana. Series tertia, Sancti Ignatii de Loyola 
Constitutiones Societatis Jesu [Monumenta historica Societatis Iesu, vol. 63, 64, 65, 
71], Rome, 1934-1948.

Lucinge, René de, Le premier Loysir, avec De l’humilité et du mespris du monde : contenant la 
traduction françoise du Mespris du monde de l’italien du docteur J. Botere Piedmontois, 
M. J. Heath (éd.), Genève, Droz, 1999.

Machiavelli, Niccolò, Opere, I, C. Vivanti (éd.), Turin, Einaudi-Gallimard, 1997.
—, Opere, III, C. Vivanti (éd.), Turin, Einaudi-Gallimard, 2005.
—, De Principatibus – Le Prince, J.-L. Fournel et J.-C. Zancarini (éd. et trad.), Paris, 

PUF, 2000.
—, Discours sur la première décade de Tite-Live, A. Fontana et X. Tabet (éd. et trad.), 

Paris, Gallimard, 2004.
—, Opere storiche, vol. I, A. Montevecchi et C. Varotti (éd.), Rome, Salerno, 2011.

Maffei, Giovanni Pietro, Historiarum Indicarum libri XVI, Florence, Filippo Giunti, 1588.



166

—, Le istorie delle Indie orientali, Florence, Filippo Giunti, 1589.

Malthus,Thomas R., Essai sur le principe de population, É. Vilquin (trad.), Paris, INED, 1980.

de Mendoza, Juan González, Historia de las cosas mas notables, ritos y costumbres del 
gran reyno de la China, Rome, B. Grassi, 1585.

—, Dell’historia della China, F. Avanzo (trad.), Rome, B. Grassi, 1586.

Nietzsche, Friedrich, Aurore. Pensées sur les préjugés moraux, in œuvres philosophiques 
complètes, IV, G. Colli et M. Montinari (éd.), J. Hervier (trad.), Paris, Gallimard, 1980.

Patrizi, Francesco [da Siena], De’ discorsi [...] sopra alle cose appartenenti ad una città 
libera e famiglia nobile, G. Fabrini (trad.) [trad. ital. de De institutione reipublicae], 
Venise, A. Manuzio, 1545.

Patrizi, Francesco [da Cherso], La Città felice [...], Venise, Giovan Griffio, 1553.

Ramusio, Giovanni Battista, Primo volume delle navigationi et viaggi, Venise, Giunti, 1550.
—, Secondo volume delle navigationi et viaggi, Venise, Giunti, 1559.
—, Terzo volume delle navigationi et viaggi, Venise, Giunti, 1559.
—, Delle navigazioni e viaggi [1550-1559], 6 vol., Turin, Einaudi, 1978-1987.

Schleiermacher, Friedrich, Des différentes méthodes du traduire [1813], A. Berman (trad.) 
Paris, Le Seuil, 1999.

Tolomei, Claudio, Delle lettere, Venise, G. Giolito de’ Ferrari, 1547.

Études consacrées entièrement ou partiellement aux Causes

Bachi, Riccardo, « La dottrina sulla dinamica delle città secondo G. Botero e secondo 
S. Luzzatto », Atti dell’Accademia dei Lincei. Rendiconti della classe di scienze morali, 
s. VIII, vol. I, 1946, p. 369-378.

Chabod, Federico, Giovanni Botero (1934), in F. Chabod, Scritti sul rinascimento, Turin, 
Einaudi, 1967.

De Bernardi, Mario, Giovanni Botero economista (intorno ai libri Delle cause della 
grandezza delle città), Turin, Istituto giuridico della R. Università di Torino, 1931.

Descendre, Romain, « Raison d’État, puissance et économie. Le mercantilisme de Giovanni 
Botero », Revue de métaphysique et de morale, 3-2003, p. 311-321.

—, L’État du Monde. Giovanni Botero entre raison d’État et géopolitique, Genève, Droz, 
2009.

—, « La penna della Controriforma », in S. Luzzatto et G. Pedullà (dir.), Atlante della 
letteratura italiana, vol. II, Turin, Einaudi, 2011, p. 249-255.

Firpo, Luigi, Botero, Giovanni, in Dizionario biografico degli italiani, vol. XIII, Rome, 
Istituto della Enciclopedia Italiana, 1971, p. 352-362.

—, « Boteriana III. Al servizio di Federico Borromeo », Studi Piemontesi, vol. IV, fasc. 
1, 1975, p. 34-47.



167

—, « Boteriana V. La fortuna di un piccolo capolavoro : il Delle cause della grandezza 
delle città », Studi Piemontesi, vol. VI, fasc. 1, 1977, p. 98-103.

Meadows, Paul, « Giovanni Botero and the process of urbanization », The Midwest 
Sociologist, vol. 20, 2, 1958, p. 90-95.

Musi, Aurelio, « La Grandezza delle Città nella cultura politica napoletana della prima 
metà del Seicento », in V. Conti (dir.), Le ideologie della città europea dall’umanesimo 
al romanticismo, Florence, Olschki, 1993, p. 291-301.

Pumain, Denise et Gaudin, Jean-Pierre, « Systèmes de villes et pouvoir. L’analyse de 
Giovanni Botero à l’époque de la Renaissance », Cybergeo. European Journal of 
Geography, article 227, mis en ligne le 14 novembre 2002, modifié le 2 mai 2007. 
http : //cybergeo.revues.org/index1836.html

Autres études et ouvrages convoqués

Argan, Giulio Carlo, L’Histoire de l’art et la ville, Paris, Éditions de la passion, 1995.

Bailly, Antoine et Béguin, Hubert, Introduction à la géographie humaine, Paris, Armand 
Colin, 2001.

Bairoch, Paul, Batou, Jean et Chèvre, Pierre, La Population des villes européennes. 
Banque de données et analyse sommaire des résultats. 800-1850, Genève, Droz, 1988.

Bartoli, Henri, Histoire de la pensée économique en Italie, Paris, Publications de la 
Sorbonne, 2003.

Battista, Anna Maria, Alle origini del pensiero politico libertino, Montaigne e Charron, 
Milan, Giuffrè, 1966.

Benevolo, Leonardo, La città italiana nel Rinascimento, Milan, Il Polifilo, 1990.
—, Histoire de la ville, Roquevaire, Éditions Parenthèses, 1983.

Benjamin, Walter, « La tâche du traducteur » [1923], M. de Gandillac et R. Rochlitz (trad.), 
in W. Benjamin, Œuvres, vol. I, Paris, Gallimard, 2000, p. 244-262.

—, Fragments philosophiques, politiques, critiques, littéraires, C. Jouanlanne et 
J.-F. Poirier (éd.), Paris, PUF, 2001, p. 196.

Berengo, Marino, « La città di antico regime », in A. Caracciolo (dir.), Dalla città 
preindustriale alla città del capitalismo, Bologne, Il Mulino, 1975, p. 25-54.

Berman, Antoine, « La traduction et la lettre ou l’auberge du lointain », in A. Berman (dir.), 
Les Tours de Babel, Mauvezin, Trans-Europ-Repress, 1985, p. 35-150.

Besse, Jean-Marc, Les Grandeurs de la Terre. Aspects du savoir géographique à la 
Renaissance, Lyon, ENS Éditions, 2003.

—, « Vues de ville et géographie au xvie siècle : concepts, démarches cognitives, fonctions », 
in F. Pousin (dir.), Figures de la ville et construction des savoirs. Architecture, urbanisme, 
géographie, Paris, CNRS Éditions, 2004, p. 19-30.



168

Besse, Jean-Marc, Couzinet, Marie-Dominique et Lestringrant, Frank (dir.), Les Méditations 
cosmographiques à la Renaissance, Paris, Presses de l’Université Paris-Sorbonne, 2009.

Blumenberg, Hans, Paradigmes pour une métaphorologie [1960], D. Gammelin (trad.) et 
J.-C. Monod (postface), Paris, Vrin, 2006.

Boucheron, Patrick, « Autour de l’idée de magnificence », Annuaire du Collège de France, 
1993-1994, p. 859-864.

—, Le Pouvoir de bâtir. Urbanisme et politique édilitaire à Milan (xive-xve siècles), Rome, 
École française de Rome, 1998.

—, « Création urbaine et pensée humaniste dans l’Italie du Quattrocento », in M. Mazoyer, 
J. Pérez Rey, F. Malbran-Labat et R. Lebrun (dir.), Ville et pouvoir : origines et 
développements, Paris, L’Harmattan, 2001, p. 261-274.

Boucheron, Patrick et Loiseau, Julien, « L’archipel urbain. Paysage des villes et ordre 
du monde », in P. Boucheron (dir.), Histoire du monde au xve siècle, Paris, Fayard, 
2009, p. 668-690.

Braudel, Fernand, La Méditerranée et le monde méditerranéen à l’époque de Philippe II 
[1949-1966], 2 vol., Paris, A. Colin, 1990.

—, Civilisation matérielle, économie et capitalisme xve-xviiie siècle [1967], 3 vol., Paris, 
A. Colin, 1979.

Caretti, Lanfranco, Ariosto e Tasso, Turin, Einaudi, 1977.

Claval, Paul, La Logique des villes. Essai d’urbanologie, Paris, Litec, 1981.

De Maddalena, Aldo, « Il Mercantilismo », in L. Firpo (dir.), Storia delle idee politiche 
economiche e sociali, vol. IV, L’età moderna, I, Turin, UTET, p. 637-704.

Descendre, Romain, « Une Monarchie “presque universelle”. Géopolitique de l’Empire 
dans les Relazioni universali de Giovanni Botero », in F. Crémoux et J.-L. Fournel 
(dir.), Idées d’Empire en Italie et en Espagne, xive-xviie siècle, Mont-Saint-Aignan, 
Publications des universités de Rouen et du Havre, 2010, p. 217-232.

Descola, Philippe, Par-delà nature et culture, Paris, Gallimard, 2005.

Einaudi, Luigi, « Di un quesito intorno la nascita della scienza economica », La riforma 
sociale, XXXIX, 1932, p. 219-225.

Elam, Caroline, « Lorenzo de’ Medici and the Urban Development of Renaissance Florence », 
Art History, I, 1978, 1, p. 43-66.

Elias de Oliveira, Sheila, « Cidade, ville, cité : três percursos lexicográficos », Línguas 
e Instrumentos Lingüísticos, 23/24, 2010, p. 37-55.

Fasano Guarini, Elena, « Centro e periferia, accentramento e particolarismi : dicotomia 
o sostanza degli stati in età moderna ? », in G. Chittolini, A. Molho et P. Schiera 
(dir.), Origini dello Stato. Processi di formazione statale in Italia fra medioevo ed età 
moderna, Bologne, Il Mulino, 1994, p. 147-176.



169

Folin, Marco, Rinascimento estense. Politica, cultura, istituzioni di un antico Stato italiano, 
Rome-Bari, Laterza, 2001.

—, « Hiérarchies urbaines / hiérarchies sociales : les noms de villes dans l’Italie moderne 
(xive-xviiie siècle) », Genèses, 51, 2003, p. 4-25.

Foucault, Michel, Les Mots et les choses, Paris, Gallimard, 1966.

Fournel, Jean-Louis, « Guichardin et la démunicipalisation de l’historiographie », in 
A. Bartoli Langeli et G. Chaix (dir.), La Mémoire de la cité. Modèles antiques et 
réalisations renaissantes, Pérouse, Edizioni scientifiche italiane, 1997, p. 95-115.

—, « Rhétorique et langue vulgaire en Italie au xvie siècle : la guerre, l’amour et les mots », 
in M. Fumaroli (dir.), Histoire de la rhétorique dans l’Europe moderne (1450-1950), 
Paris, PUF, 1999, p. 313-340.

—, « Les guerres de l’utopie. Considérations sur Thomas More, Francesco Patrizi e Tommaso 
Campanella », Laboratoire italien, 10, 2010, p. 129-154.

Fournel, Jean-Louis et Zancarini, Jean-Claude, La Politique de l’expérience. Savonarole, 
Guicciardini et le républicanisme florentin, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2002.

—, « Les enjeux de la traduction. Traduire les penseurs politiques florentins de l’époque 
des guerres d’Italie », Actes de la recherche en sciences sociales, 145, 2002, p. 84-94.

Fourquet, François, Richesse et puissance. Une généalogie de la valeur (xvie-xviiie siècle), 
Paris, La Découverte, 1989.

Fragnito, Gigliola, La Bibbia al rogo. La censura ecclesiastica e i volgarizzamenti della 
Scrittura (1471-1605), Bologne, Il Mulino, 1997.

Franchi, Saverio, Le impressioni sceniche. Dizionario bio-bibliografio degli editori e 
stampatori romani e laziali di testi drammatici e libretti per musica dal 1579 al 1800, 
Rome, Edizioni di storia e letteratura, 1994.

Galand-Hallyn, Perrine, « La rhétorique en Italie à la fin du Quattrocento », in M. Fumaroli 
(dir.), Histoire de la rhétorique dans l’Europe moderne (1450-1950), Paris, PUF, 
1999, p. 131-190.

Gambi, Lucio, « Da città ad area metropolitana », in Storia d’Italia, vol. V (1), I Documenti, 
Turin, Einaudi, 1973, p. 370-371.

Garin, Eugenio, « Il pensiero di L. B. Alberti nella cultura del Rinascimento », in Convegno 
internazionale indetto nel V Centenario di Leon Battista Alberti, (Roma-Mantova-
Firenze, 25-29 aprile 1972), Rome, Accademia nazionale dei Lincei, 1974, p. 21-41.

—, Rinascite e rivoluzioni. Movimenti culturali dal xiv al xviii secolo, Rome-Bari, Laterza, 1975.

Gonnard, René, Histoire des doctrines économiques, Paris, Librairie générale de droit et 
de jurisprudence, 1943.

Gramsci, Antonio, Quaderni del carcere, V. Gerratana (éd.), Turin, Einaudi, 1977.

Guidoni, Enrico et Marino, Angela, Storia dell’urbanistica. Il Cinquecento, Bari, Laterza, 1982.



170

Headley, John M., compte rendu, « R. Descendre, L’État du Monde. Giovanni Botero 
entre raison d’État et géopolitique », Renaissance Quarterly, 62, 2009, p. 1243-1245.

Irace, Erminia, « Milano la bella », in S. Luzzatto et G. Pedullà (dir.), Atlante della 
letteratura italiana, vol. I, Turin, Einaudi, 2010, p. 107-112.

Isnardi Parente, Margherita, « Introduzione », in Jean Bodin, I sei libri dello Stato, vol. 1, 
Turin, UTET, [1964] 1988, p. 11-100.

Le Bras, Hervé, « Peuples et populations », in H. Le Bras (dir.), L’Invention des populations : 
biologie, idéologie et politique, Paris, Odile Jacob, 2000, p. 9-54.

—, Naissance de la mortalité. L’origine politique de la statistique et de la démographie, 
Paris, Gallimard-Le Seuil, 2000.

Lestringant, Frank, Écrire le monde à la Renaissance, Caen, Paradigme, 1993.

Magnusson, Lars, Mercantilism. The shaping of an economic language, Londres et New 
York, Routledge, 1994.

Marino, Angela, « Utopies urbaines et construction de la ville dans la culture architecturale 
du xvie siècle en Italie », in L’Idée de la ville, Paris, Champ Vallon, 1984, p. 90-95.

Mumford, Lewis, La Cité à travers l’histoire [1989], G. et G. Durand (trad.), Marseille, 
Agone, 2011.

Pavia, Rosario, L’idea di città, xv-xviii secolo, Milan, Franco Angeli, 1982.

Pedullà, Gabriele, « ‘Concedere la civilità a’ forestieri’. Roma, Venezia e la crisi del 
modello municipale di res publica nei Discorsi di Machiavelli », Storica, 25-26, 
2003, p. 105-173.

Pinol, Jean-Luc (dir.), Histoire de l’Europe urbaine, I, De l’Antiquité au xviiie siècle, 
Paris, Le Seuil, 2003.

Pirenne, Henri, Les Villes et les institutions urbaines, 2 vol., Paris et Bruxelles, Librairie 
Felix Alcan et Nouvelle société d’éditions, 1939.

Pozzi, Mario, Lingua e cultura del Cinquecento, Padoue, Liviana, 1975.

Prevenier, Walter, « Henri Pirenne et les villes des anciens Pays-Bas au bas Moyen Âge, 
xive-xve siècles », in G. Despy et A. Verhulst (dir.), La Fortune historiographique des 
thèses d’Henri Pirenne, Bruxelles, Archives et Bibliothèques de Belgique, 1986, p. 27-50.

Prodi, Paolo, Il Sovrano Pontefice. Un corpo e due anime : la monarchia papale nella 
prima età moderna, Bologne, Il Mulino, 1982.

Quaglioni, Diego, « ‘Assolutismo laico’ e ricerca del diritto naturale », Il Pensiero Politico, 
XXV, 1, 1992, p. 96-106.

—, «  “Civitas” : appunti per una riflessione sull’idea di città nel pensiero politico dei 
giuristi medievali », in V. Conti (dir.), Le ideologie della città europea dall’umanesimo 
al romanticismo, Florence, Olschki, 1993, p. 59-76..



171

Schumpeter, Joseph, Histoire de l’analyse économique. I. L’âge des fondateurs, Paris, 
Gallimard, 1983.

Segre, Cesare, « L’Orlando furioso », in F. Brioschi et C. Di Girolamo (dir.), Manuale di 
letteratura italiana. Storia per generi e problemi, vol. II, Turin, Bollati Boringhieri, 
1994, p. 323-50.

Simoncini, Giorgio, « Roma restaurata ». Rinnovamento urbano al tempo di Sisto V, 
Florence, Olschki, 1990.

Sjoberg, Gideon, The Preindustrial City, Past and Present, New York, The Free Press, 1960.

Sombart, Werner, Der Moderne Kapitalismus, I, Leipzig, Duncker und Humblot, 1902.

Stagl, Justin, « Les sources de l’Essai sur le principe de population », in A. Fauve-Chamoux 
(dir.), Malthus hier et aujourd’hui, Paris, Éditions du CNRS, 1984, p. 159-165.

Subrahmanyam, Sanjay, « On World Historians in the Sixteenth Century », Representations, 
91, 1, 2005, p. 26-57.

Tafuri, Manfredo, Venezia e il Rinascimento. Religione, scienza, architettura, Turin, 
Einaudi, 1985.

—, Ricerca del Rinascimento. Principi, città, architetti, Turin, Einaudi, 1992.

Topalov, Christian, et alii (dir.), L’Aventure des mots de la ville à travers le temps, les 
langues, les sociétés, Paris, Robert Laffont, 2010.

Vallat, Colette, Marin, Brigitte et Biondi, Gennaro, Naples. Démythifier la ville, Paris, 
L’Harmattan, 1998.

Verhulst, Adriaan, « The Origins of Towns in the Low Countries and the Pirenne Thesis », 
Past and Present, 122, 1989, p. 3-35.

Veyne, Paul, Le Pain et le cirque. Sociologie historique d’un pluralisme politique, Paris, 
Le Seuil, [1976] 1995.

Zancarini, Jean-Claude, « Une philologie politique. Les temps et les enjeux des mots 
(Florence, 1494-1530) », Laboratoire italien. Politique et société, 7, 2007, p. 61-74. 





173

Index des noms de lieux

A

Abyssinie, 92 (note 312)

Açores, îles des, 32, 75 (note 58)

Adda (rivière), 22, 23

Adige (rivière), 23

Adriatique, mer (voir aussi golfe de 
Venise), 14, 24, 58, 73 (note 32), 73 
(note 37), 76 (note 74)

Afrique, 27, 58, 61, 89 (note 267), 92 
(note 312), 95

Agrippine, 12

Albe la Longue, 32, 74 (note 38)

Alep, 76 (note 78)

Alexandrie, 12, 16, 45, 50, 74 (note 47)

Alger, 89 (note 267)

Algérie, 89 (note 267)

Allemagne, 22, 25, 45, 47

Alpes, 18, 23, 95

Amazone (voir Marañon), 77 (note 97)

Amérique (voir Nouveau Monde), 75 
(note 59), 92 (note 309)

Amsterdam, 45

Angleterre, 14, 20, 39, 42, 44, 60

Angola, 27

Angora (Ancyre, aujourd’hui Ankara), 
58, 88 (note 260)

Antilia : voir L’Île des Sept Villes, 73 
(note 30)

Antioche, 12, 15, 58

Anti-Taurus, 13

Anvers, 19, 45

Apamée, 12, 73 (note 29)

Apennin, 23, 24, 58

Aragon, 13, 73 (note 34)

Arctique (océan) : voir Scythes (océan des)

Arménie, 49, 84 (note 190)

Arno (fleuve), 24

Arras, 44

Asie, 17, 27, 51, 52, 53, 58, 68, 75 
(note 52), 95

Assyrie, 50

Athènes, 37, 47, 72 (note 22), 96

Atlantique (océan), 91 (note 306)

Augsbourg, 47

Augusta, 12

Aventin (mont), 15, 26

B

Babylone, 16, 51, 74 (note 47)

Bagdad, 85 (note 204), 85 (note 206)

Baltique, mer, 19

Barbarie (Maghreb), 14, 68, 73 (note 33)

Barcelone, 60

Beauce, 46

Bétis : voir Guadalquivir (fleuve), 61, 
89 (note 277)

Birmanie, 92 (note 311) 



174

Biscaye, 13

Bithynie, 15, 74 (note 45)

Bohême, 60

Boulaq (quartier du Caire), 50

Bourges, 20

Bourgogne, 20, 46

Brescia, 47, 71 (note 4)

Brésil, 12, 19, 60, 67, 72 (notes 24 et 
25), 75 (note 59), 92 (note 309)

Bretagne, 20

Bruges, 22

Burgos, 60

Bursa (Brousse), 15, 59, 74 (note 45), 
88 (note 261)

C

Calicut, 44, 58

Cambalu (voir aussi Pékin), 53, 57

Cambay, 52, 85 (note 213), 86 (note 219)

Canada (fleuve Saint-Laurent), 27, 77 
(note 100)

Canton, 54, 58, 87 (note 240)

Cap-Vert, îles du, 32, 75 (note 56)

Capitole, 15, 72 (note 13)

Capraia, 73 (note 32)

Caprea, 13, 73 (note 32)

Carthage, 32, 47

Carthagène, 26

Caspienne, mer, 13, 18, 27, 78 (note 110)

Cathay (voir aussi Chine), 52, 57, 66, 
86 (note 220)

Cattaro (Kotor), 26, 77 (note 95)

Césarée, 12

Ceylan, 44

Champagne, 20

Changshu, 54, 87 (note 245)

Chao Praya (fleuve, voir Ménam)

Chine (voir aussi Cathay), 20, 44, 46, 
53, 54, 55, 56, 57, 58, 86 (notes 220 et 
222), 87 (note 238), 88 (note 251)

Chiraz, 44

Chittor, 52, 85 (note 214), 86 (note 218)

Chypre, 44

Cité des Héros (Héroopolis), 22, 76 
(note 77)

Città del Sole, 12, 73 (note 28)

Cochin, 44

Compostelle, 34

Constantinople, 15, 39, 45, 54, 59, 61, 
74 (note 41)

Copenhague, 75 (note 60)

Cordoue, 15, 60

Corniculum, 14

Cosmopolis (Portoferraio), 12, 72 (note 27)

Cracovie, 61

Crema, 13

Cuzco, 45, 48

D-E

Damas, 15, 44, 52, 58

Danemark, 19

Danube (fleuve), 22

Dantzig, 45

Démétrias, 12

Derbent, 18, 75 (note 55)

Dominique (île), 67, 92 (note 309)



175

Écosse, 39

Égée (mer), 22, 88 (note 264)

Égypte, 21, 22, 24, 33 (note a), 34 
(note b), 49, 74 (notes 42 et 47)

Elbe (île d’), 72 (note 27)

Equilio, 14

Eraclea, 14

Escaut (fleuve), 22, 23, 75 (note 62)

Espagne, 13, 14, 15, 19, 20, 26, 34, 44, 
57, 60, 61, 73 (note 35), 80 (note 143), 
81 (note 152), 89 (note 276)

Éthiopie, 58, 60, 68, 92 (note 312)

Euphrate, 76 (note 78)

Europe, 16, 23, 41, 43, 45, 48, 54, 59, 
61, 68, 75 (note 66), 88 (note 252), 95

F-G

Fès, 89 (note 267)

Ficana, 15

Fiesole, 26

Flandre, 22, 23, 41, 43, 47, 60

Flessingue, 19, 75 (note 62)

Florence, 26, 40, 43, 44, 47, 48, 49, 79 
(note 120), 82 (note 164)

France, 20, 24, 25, 34, 41, 46, 48, 59, 
81 (note 152), 82 (note 165)

Francfort, 45

Gambie (fleuve), 27

Gand, 22, 47, 60, 89 (note 272)

Gange (fleuve), 27, 52, 58, 78 (note 107)

Gaule belgique, 23

Gaule celtique, 23

Gaule transpadane, 13

Gênes, 14, 19, 22, 26, 40, 44, 45, 47, 
48, 82 (note 164)

Genève, 29, 30, 78 (note 116)

Germanique, océan (mer du Nord), 19, 
75 (note 61)

Golfe de Venise (mer Adriatique), 21, 49

Grenade, 60

Guadalquivir (fleuve, appelé aussi 
Bétis), 61, 89 (note 277)

Guadalupe, 34

Guinée, 68

Gujarat, 85 (note 213), 85 (note 215), 
86 (note 219)

H-I

Hangzhou (voir Suntien)

Hankou, 54, 87 (note 243)

Heidelberg, 79 (note 118)

Héroopolis : voir Cité des Héros

Hongrie, 41

Ijssel (bras du Rhin), 76 (note 84)

L’Île des Sept Villes (Antilia), 13, 73 
(note 30)

Ilhéus, 92 (note 310)

Inde, 45, 53, 55, 60, 66

Indes (Asie du Sud-Est), 18, 19, 45, 75 
(note 59)

Indien, océan, 22, 92 (note 312)

Indus (fleuve), 27, 52

Ionienne, mer, 22, 76 (note 85)

Israël, 33

Istrie, 13

Italie, 13, 14, 19, 22, 23, 24, 32, 34, 36, 
40, 41, 43, 48, 58, 62, 81 (note 152), 95



176

Ivrée, 22, 76 (note 81)

J-K-L

Jalisco, 41, 82 (note 167)

Jérusalem, 32, 33, 59, 79 (notes 130 et 
132), 79 (note 134)

Justinopolis, 13

Kotor (voir Cattaro)

Kwanza (fleuve), 27

Lambro (rivière), 23

Languedoc, 20

Laodicée, 12, 73 (note 29)

Las Palmas (Canaries), 19, 75 (note 57)

Le Caire, 15, 18, 39, 45, 50, 59, 76 
(note 78)

Lek (bras du Rhin), 76 (note 84)

Lenza (rivière), 23

León, 60

Levant, 14, 21, 55, 58, 59

Lisbonne, 19, 32, 44, 45, 54, 58, 60, 61, 
89 (notes 272 et 276)

Lituanie, 61

Livourne, 30

Loire (fleuve), 22

Lombardie, 14, 22, 23, 49

Londres, 14, 20, 60, 73 (note 35), 89 
(note 272)

Lorette, 34

Lubeck, 47

Lucques, 47

Lybie, 92 (note 312)

Lysimachie, 12

M

Macao, 87 (note 240)

Madère, 32, 44

Madrid, 61, 89 (notes 279 et 280)

Maghreb : voir Barbarie

Majeur, lac, 22

Malacca, 45, 58

Malamocco, 14, 73 (note 37)

Manfredonie, 12

Marañon (fleuve Amazone), 26, 77 
(note 97)

Marrakech, 89 (note 267)

Marseille, 22

Médie, 51

Méditerranée (mer), 22, 45, 91 (note 306)

Mékong (fleuve), 27, 58, 88 (note 257)

Memphis, 16, 50, 84 (note 194)

Ménam (fleuve Chao Praya), 27, 58, 78 
(note 105), 88 (note 257)

Mer du Nord : voir Germanique, océan

Mer Rouge, 19, 22, 45, 76 (note 77)

Mésopotamie, 67, 91 (note 307)

Messine, 22, 26, 45

Meuse (fleuve), 23

Mexico (lac de), 22

Mexique : voir aussi Nouvelle-Espagne, 
44, 57, 82 (note 167)

Milan, 6, 22, 23, 35, 36, 41, 44, 60, 64, 76 
(note 81), 82 (note 164), 83 (note 179), 84 
(note 189), 89 (note 272)

Moeris (lac de), 21

Moluques (îles), 44



177

Montserrat, 34

Moscou, 61, 90 (note 285)

Moselle (rivière), 23

Mytilène, 16

N

Nankin, 53, 54, 87 (note 236)

Naples, 26, 43, 60, 82 (note 171), 89 
(notes 272 et 274)

Narbonne, 32

Narva, 45

Naviglio Grande (canal), 76 (note 79), 
83 (note 179)

Naviglio della Martesana (canal), 76 
(note 80)

Neustadt-an-der-Haardt, 78 (note 118)

Niers (rivière), 23

Nil (fleuve), 22, 24, 25, 45, 76 (note 77), 
77 (note 87)

Ninive, 50, 51

Normandie, 20

Nouveau-Caire (quartier du Caire), 50

Nouveau Monde (Amérique), 19, 60, 
67, 68, 75 (note 59), 91 (note 307)

Nouvelle-Espagne : voir aussi Mexique, 
22, 41, 44, 57

Novgorod, 61, 90 (note 282)

Nuremberg, 45, 47

O-P

Ob (fleuve), 27, 78 (note 110)

Olinda, 72 (note 25)

Orléans, 20

Ormuz, 45, 58

Ostie, 47

Otricoli, 47, 84 (note 187)

Oural (fleuve), 78 (note 110)

Palerme, 22, 61, 71 (note 9), 90 (notes 
287 et 289)

Palestine, 44

Panaro (rivière), 23

Paraguay, 72 (note 24)

Paris, 20, 54, 59, 60, 61, 71 (note 9), 75 
(note 66), 77 (note 88), 80 (note 144), 
89 (notes 268 et 270)

Pavie, 22, 37

Pays-Bas, 14, 60, 73 (note 35)

Pegu, 68, 92 (note 311)

Pékin (voir aussi Cambalu), 53, 54, 86 
(notes 222 et 226), 87 (note 236)

Pelestina (Pellestrina), 14, 73 (note 37)

Pellestrina : voir Pelestina

Pergame, 16

Pernambouc, 12, 72 (note 25)

Pérou, 26, 41, 44, 48, 55, 92 (note 311)

Perse, 13, 18, 51, 53

Persépolis, 51

Philippines (îles), 44, 57

Philippopolis, 12

Piémont, 19, 123, 154

Piratininga (São Paulo), 12, 72 (note 25)

Pise, 14, 30, 47

Pô (fleuve), 22, 23, 24

Poitou, 20, 46

Politorium, 15

Pologne, 40



178

Pométia, 14

Pont-Euxin (mer Noire), 59

Portoferraio : voir Cosmopolis, 

Porto Seguro, 12, 72 (note 25), 92 
(note 310)

Potosí, 41, 82 (note 167)

Prague, 60, 89 (note 272)

Propontide (mer de Marmara), 59

Ptolémaïs, 12

Pulisanghin (fleuve Qiantang), 53

Q-R

Qiantang (fleuve, voir Pulisanghin), 86 
(note 230)

Quinsai, 53, 86 (notes 224 et 228)

Quirinal, 15

Rāmaññadesa, 92 (note 311)

Reno (fleuve), 23

Rhin (fleuve), 22, 23, 30, 76 (note 84)

Rhodes, 14, 16, 37, 74 (note 47), 81 
(note 148)

Rialto, 14

Río de La Plata, 25, 26, 77 (notes 93 
et 99)

Roer (rivière), 23

Romagne, 24

Rome, 14, 15, 16, 24, 26, 29, 30, 31, 32, 
35, 47, 59, 62, 64, 66, 70 (note 2), 71 
(note 9), 74 (note 38), 95, 96

S

Sabée (Yémen), 44, 83 (note 178)

Saint-Jacques (Santiago, île de 
l’archipel du Cap-Vert), 19, 75 (note 56)

Saint-Laurent (fleuve, voir Canada), 77 
(note 100)

Saint-Michel (mont), 34

Saint-Sauveur (Salvador de Bahia), 12, 
72 (note 25)

Saintonge, 20, 46

Salonique, 14

Salvador de Bahia : voir Saint-Sauveur

Samarcande, 15, 52

Samos, 16

Santiago (Cap-Vert) : voir Saint-Jacques

São Paulo : voir Piratininga

Saragosse, 60, 

Scythes, océan des (océan Arctique), 
27, 78 (note 109)

Scythie, 27, 51

Sébaste, 12

Seine (fleuve), 24 

Séleucie, 12, 73 (note 29)

Sénégal (fleuve), 27

Serio (rivière), 23

Séville, 15, 44, 54, 58, 60, 89 (notes 276 
et 280)

Sicile, 61, 96

Sienne, 47

Smyrne, 16

Sparte, 47

Suède, 19

Suez, 18, 45

Suntien (Hangzhou), 53, 54, 86 (notes 
224 et 228), 87 (note 235)

Suzhou, 54, 87 (note 241)



179

Syracuse, 16, 61

Syrie, 15

T

Taro (rivière), 23

Tartarie, 18, 51

Tauris (Tabriz), 15, 39, 51, 74 (note 44)

Taurus, 13

Tellènes, 15

Tenochtitlan (appelée Temistian), 22, 76 
(note 76)

Terceira (Açores), 19, 75 (note 58)

Tessin (rivière), 22, 23, 83 (note 179)

Thèbes, 49, 50, 84 (note 194)

Thespies, 15, 74 (note 46)

Tibre (fleuve), 24, 26, 77 (note 87)

Tigranocerte, 49, 84 (note 190)

Tlemcen, 89 (note 267)

Tolède, 60, 89 (note 280)

Touraine, 20

Tours, 75 (note 66)

Transylvanie, 41

Trébizonde, 15, 58

Tunis, 89 (note 267)

Turin, 71 (note 9), 75 (note 65)

Turquie, 39

Tyrrhénienne (mer), 24, 58

V-W-Y-Z

Valence, 60

Valladolid, 61, 89 (note 278)

Véies, 14

Venise, 14, 16, 19, 21, 40, 43, 44, 45, 
48, 49, 64, 82 (note 164), 83 (notes 175 
et 176)

Verceil, 76 (note 81)

Vieux-Caire (quartier du Caire), 50

Vilnius, 61

Vladimir, 61, 90 (note 281)

Waal (bras du Rhin), 76 (note 84)

Yémen : voir Sabée

Zacatecas, 82 (note 167)



180

Index des noms de personnes

A

Aboujafar (Abu Ja’far al-Mansur, 
deuxième calife abbasside), 51, 85 
(note 204)

Alexandre le Grand, 12, 17

Altemps, Marco Sittico cardinal d’ 
(Mark Sittich von Hohenems), 9, 10, 70 
(note 2), 71 (notes 10 et 12)

Altemps, Roberto, 70 (note 2), 71 (note 10)

Álvarez, Francisco, 58, 88 (note 258)

Álvarez de Toledo, García, 90 (notes 
287 et 289)

Amphion, 11, 72 (note 21)

Ancus Marcius, 15

Arioste (Ludovico Ariosto), 50, 84 (note 
196)

Aristote, 51, 63, 70 (note 4), 72 (note 15), 
75 (note 63), 85 (note 202), 90 (note 292)

Athénée, 97 (note 5)

Athénion, 96

Attila, 14, 17

Auguste, 96, 97 (note 13)

Aulus Virginius Tricostus Rutilus, 95, 
97 (note 1)

B-C

Bâbur (Zàhir-ad-dîn Mohammed, 
empereur moghol, appelé Mohammed 
par l’auteur), 51, 52, 85 (note 210), 86 
(note 219)

Bahadur Shah, sultan du Gujarat, 85 
(note 215), 86 (note 219)

Barros, João de, 76 (note 69)

Basha, 34

Boccace (Giovanni Boccaccio), 43, 83 
(notes 173 et 174)

Bodin, Jean, 75 (note 63), 80 (note 135)

Borromée, Charles (Carlo Borromeo), 
80 (notes 140 et 141)

Borromée, Frédéric (Federico 
Borromeo), 10, 70 (note 2), 71 (note 11)

Bracesco, Giovanni, 80 (note 143)

Caïn, 11

Caligula, 77 (note 87)

Campanella, Tommaso, 80 (note 143)

Casimir, Jean (comte palatin du Rhin), 
29, 78 (notes 117 et 118)

César, 92 (note 308)

Charles Quint, empereur, 41

Charles VIII, roi de France, 17, 75 (note 
54)

Charles Emmanuel Ier, duc de Piémont, 
77 (note 88)

Chi-Houang-ti, premier empereur de 
Chine, appelé Vitei par l’auteur, 56, 88 
(note 256)

Cicéron, 11, 61, 72 (note 18), 74 (note 
46), 80 (note 143), 81 (note 148), 90 
(note 286)

Colomb, Christophe, 92 (note 309)



181

Côme Ier, grand-duc de Toscane, 30, 72 
(note 27), 73 (note 28), 79 (note 120)

Cortés, Hernán, 76 (note 76)

Crassus (Marcus Licinius Crassus), 96

Crementina : voir Rani Karnavati

Cyrus, roi de Perse, 51

D-E-F

David, 33, 65

Denys d’Halicarnasse 64, 91 (note 298), 
95, 97 (note 2)

Diodore de Sicile, 50, 51, 76 (note 71), 
84 (note 193), 85 (note 198)

Eunus, 96, 97 (note 8)

Ferdinand II « le Catholique », roi 
d’Aragon, 73 (note 34)

Flavio Biondo, 78 (note 111)

Flavius Josèphe, 79 (note 132)

Florus, 97 (notes 9, 11 et 12)

Fontana, Domenico, 75 (note 51), 77 
(note 86)

François Ier, roi de France, 37, 80 (note 
144)

François Ier, grand-duc de Toscane 
(Francesco I de’ Medici), 30, 79 (note 
120)

G-H

Gengis Khan, 52, 75 (note 52), 86 (note 
221)

González de Mendoza, Juan, 87 (notes 238 
et 245)

Guazzo, Stefano, 71 (note 4)

Henri, duc d’Anjou, roi de Pologne, roi 
de France (Henri III), 82 (note 163)

Hercule Ier, duc de Ferrare (Ercole I 
d’Este), 81 (note 147), 84 (note 189)

Hérodote, 51, 76 (note 71), 85 (note 200), 
92 (note 312)

Homère, 50

Horace, 72 (note 21)

I-J

Isaïe, 34

Jéroboam, 33, 34, 79 (note 134), 80 
(note 135)

Jérôme, 96, 97 (note 7)

Jove, Paul (Paolo Giovio), 51, 85 (note 
206)

L-M

Léon l’Africain, 89 (note 267)

Louis XII, roi de France, 17, 75 (note 54)

Lucinge, René de, 80 (note 135)

Ludovic Sforza, dit le More (Lodovico 
Sforza), 84 (note 189)

Lycurgue, 63

Machiavel (Niccolò Machiavelli), 73 
(note 38), 75 (note 63), 78 (note 111), 
79 (note 121), 90 (notes 292 et 296), 91 
(note 299)

Maffei, Giovanni Pietro, 72 (note 24), 76 
(note 69), 85 (notes 214 et 216), 86 (notes 
218 et 219), 87 (note 238), 88 (note 251)

Manuel Ier, roi du Portugal, 14, 73 (note 
34), 88 (note 258)

Mehmed II, 15, 74 (note 41)

Milon, 96

Mohammed : voir Bâbur

Moïse, 65



182

N-O

Nabuchodonosor, 51

Nadab, 34

Numance, 63, 91 (note 297)

Orphée, 11, 72 (note 21)

Orsini d’Altemps, Cornelia, 9, 70 (note 2), 
71 (note 10), 72 (note 13)

P

Paula (sainte), 96

Pépin, roi de France, 14

Philippe II, 38, 41, 42, 43, 73 (note 73), 
75 (note 59), 81 (note 150), 89 (note 279)

Pie IV, 70 (note 2)

Pline l’Ancien, 32, 76 (note 77), 77 
(notes 87 et 91), 79 (note 128), 82 (note 
166), 92 (note 312)

Plutarque, 72 (note 22), 90 (note 292), 
97 (note 6)

Polo, Marco, 54, 86 (notes 221, 222, 
224 et 227)

Pompée, 37, 81 (note 148), 91 (note 297)

Posidonius, 81 (note 148)

Praxitèle, 74 (note 46)

Prêtre Jean (le Grand Négus), 58, 88 
(note 259)

Ptolémées (dynastie égyptienne), 50

Pyrrhus, 63, 90 (note 297)

R

Ramusio, Giovanni Battista, 76 (note 76), 
86 (notes 222, 227 et 228), 88 (note 
258), 89 (note 267)

Rani Karnavati, reine du Mewar (appelée 

Crementina par l’auteur), 52, 86 (note 219)

Roboam, 79 (note 134)

Roi Catholique (voir Philippe II)

Romulus, 15, 29, 64, 90 (note 298)

S

Séleucos Ier Nicator, 12, 73 (note 29)

Sélim Ier, 15, 39, 74 (note 42)

Sémiramis, 51

Septime Sévère, 74 (note 51)

Sertorius, 63, 91 (note 297)

Servius Tullius, 14, 64

Sextus Pompée, 96

Sigismond Ier, roi de Pologne, 37, 81 
(note 149)

Sixte Quint (pape), 71 (note 10), 90 
(note 291)

Soliman Le Magnifique (Suleyman Ier), 
15, 74 (note 43)

Solon, 63

Spartacus, 96

Spurius Servilius Priscus Structus, 95, 
97 (note 1)

Strabon, 92 (note 312)

T-V-Z

Tamerlan (Timur-Lang), 13, 15, 17, 52, 
73 (note 31), 85 (note 211)

Tarquin l’Ancien, 14

Tatius, 15

Thésée, 11

Tigrane II le Grand, roi d’Arménie, 49, 
84 (note 190)

Timur-Lang : voir Tamerlan



183

Tite-Live, 73 (note 38), 78 (notes 111, 

112 et 115), 91 (notes 299 et 300), 97 

(note 3)

Titus Vespasien, 33, 79 (note 130)

Tullus Hostilius, 14

Vespucci, Amerigo, 92 (note 307)

Visconti, Galeazzo, 37, 81 (note 146)

Vitei : voir Chi-Houang-ti

Viriathe, 63, 90 (note 297)

Zeuxis, 41



184

Glossaire et index des notions

NB : Les mots « ville » (città) et « grand » / « grandeur » (grande, grandezza), extrêmement 
fréquents, n’ont pas été indexés. 

abondance (abbondanza, dovizia), 
15, 19, 20, 37, 47, 56, 65, 68, 69. Voir 
aussi : opulence, profusion

abondant (abbondante, copioso, dovizioso), 
19, 20, 61. Voir aussi : opulent, riche

abonder (abbondare), 42, 46, 56, 60

accroissement (incremento), 35

(s’)accroître (crescere), 31, 39, 50, 58, 
61. Voir aussi : croître

(s’)agrandir (aggrandire, ingrandire, 
ringrandire, augumentare), 9, 14, 15, 
30, 32, 36, 39, 40, 48, 49, 51, 63

art (arte, artificio), 9, 15-17, 21-22, 36, 
39-42, 44, 46-48, 56, 57, 69, 95. Voir 
aussi : artifice, métier

artifice (arte, artificio), 14, 39-42. Voir 
aussi : art

artisan (artefice), 15, 16, 36, 39-42, 44, 
47, 53, 56, 62, 96

assemblée (ragunanza), 11, 30. Voir 
aussi : rassemblement

assembler (metter insieme), 20. Voir 
aussi : rassembler

augmentation (augumento), 31, 65

augmenter (augumentare), 46, 95. Voir 
aussi : renforcer

avantages (utilità, au plur., opportunità), 
11, 26, 59. Voir aussi : profits, utilité

biens (beni), 9, 15, 18, 21, 22, 49

bourg (terra), 11, 14, 18, 19, 22, 29, 30, 
47, 50, 58

bourgade (terriciuola), 26

campagne (contado), 14, 19, 24, 44, 47, 
48, 60, 61, 65

capitale (capo), 32, 52, 53, 61, 62. Voir 
aussi : ville capitale

civil (civile), de façon civile (civilmente), 
11, 12, 26, 39, 62, 63

commerce (traffico, commercio), 9, 13, 
14, 16, 18, 19, 22-23, 26, 44-45, 53-54, 
57-61, 66, 69. Voir aussi : négoces

commode (commodo), 25, 26, 36, 39, 
45, 54, 59, 66-68

commodité (commodità), 14, 15, 17-23, 
26-27, 31, 36-38, 42, 45, 50, 56, 59, 67

communauté (communanza), 17

communes (communità, communi), 14, 47

communication (communicazione), 9, 
11, 21, 32

consistance (de l’eau : sodezza), 23-24. 
Voir aussi : densité

conversation (conversazione), 9, 11

croître (crescere), 13, 14, 17, 23, 31, 33, 
38, 47, 48, 49, 61, 64, 65, 66, 67, 68. 
Voir aussi : s’accroître



185

délectation (diletto), 15-17, 46. Voir 
aussi : plaisir

délecter (dilettare), 16, 37

densité (de l’eau : grossezza), 21, 25. 
Voir aussi : consistance

droit (ragione), 38-39, 63. Voir aussi : 
raison, raison d’État

effort (fatica), 20-21, 26

empire (imperio), 49, 51, 52, 61, 95. 

enrichir (arricchire), 15, 18, 22-24, 41, 
45, 52

force (forza, fortezza), 9, 11, 12-14, 17, 
19, 24, 30, 33, 36, 38, 41, 52, 58, 63, 
67, 95

forme, former (forma, formare), 9, 13, 
14, 17, 18, 20, 22, 39-42, 56, 58, 59, 63

gabelle (gabella), 43

genre humain (genere umano), 65, 67

gens (gente), 14, 20, 26, 29, 30-32, 35, 
36, 38, 40-44, 47, 50, 60, 62, 63, 65, 68, 
93, 95. Voir aussi : habitants

habitant (abitante, abitatore, gente), 11, 
19, 20, 31, 38-40, 43-44, 50, 52-54, 56, 
59, 61, 64, 65, 67, 68, 96. Voir aussi : gens

habiter (abitare), 12, 14, 15, 26, 27, 30, 
32, 48, 60

hameaux (ville), 11

imposer (gravare), 43

impôts (gravezze), 43

indigence (inopia), 68

industrie (industria), 9, 18, 39-42, 46, 
57, 60, 66, 82 (n. 165)

informer (avvisare), 34. Voir aussi : 
nouvelles

instituer (costituire), 35, 37, 58

marchand (mercatante), 18, 41, 43, 45, 
47, 54, 62, 66

marchandise (mercatanzia, mercanzia, 
merce), 20, 22, 41, 43, 44-46, 53, 57, 59

métier (mestiere), 40, 44, 56, 95. Voir 
aussi : art

métropole (metropoli), 22. Voir aussi : 
capitale, ville capitale, ville métropo-
litaine

négoces (negozi), 18, 32, 47, 53, 66, 96

nouvelles (avvisi), 55. Voir aussi : 
informer

octroi (dazio), 41, 42

opulence (abbondanza, dovizia), 20, 47. 
Voir aussi : richesse

opulent (abbondante, copioso, 
opulento), 20, 22, 24, 32, 39, 41, 45, 53. 
Voir aussi : abondant, riche

peuple (popolo), 11-15, 18-20, 26, 27, 
29, 32-34, 36, 38, 43, 45, 48, 50, 51-53, 
55, 57, 59, 60, 64, 66-69, 95-96

peuplement (popolazione), 22, 30, 34 

peupler (popolare, appopolare, frequen-
tare), 12, 14, 15, 24, 26, 29, 30, 37, 
39-43, 61-63 

plaisir (piacere), 11, 15-18

populeux (popoloso), 32, 42, 60

possession (possanza), 44

profits (utilità, plur.), 40. Voir aussi : 
avantages, utilité

profusion (copia), 20, 38, 57, 60

propagation (propagazione), 29, 65, 95

(se) propager (propagare), 31, 67

prospère (facoltoso), 15, 30, 47, 49



186

Table des matières

Note sur l’édition

Des causes de la grandeur des villes

Livre premier
[1] Ce qu’est une grande ville
[2] De l’autorité
[3] De la force
[4] De la destruction des bourgs voisins
[5] De la conduite des peuples depuis leur patrie jusqu’à notre ville
[6] Du plaisir
[7] De l’utilité
[8] De la commodité du site
[9] De la fécondité du terrain
[10] De la commodité du transport

Livre deux
[1]
[2] De quatre façons propres aux romains
[3] Des colonies
[4] De la religion
[5] Des universités
[6] Des tribunaux de justice
[7] De l’industrie
[8] De l’immunité
[9] Avoir en sa possession quelque marchandise d’importance
[10] De la seigneurie
[11] De la résidence de la noblesse
[12] De la résidence du prince

5

7

11
11
11
12
14
15
15
17
18
19
20

29
29
29
31
32
36
38
39
43
44
47
48
49

puissance (potenza, possanza), 11, 
12, 31, 35, 49, 51, 52, 60, 63, 64. Voir 
aussi : possession

raison (ragione), 10, 33  Voir aussi : 
droit

— d’État (ragion di Stato), 33, 34, 38, 63

rassemblement (ragunanza), 17. Voir 
aussi : assemblée

(se) rassembler (ragunare), 12, 17

(se) regrouper (congregare), 15

renforcer (augumentare), 32

rentes (entrate), 40, 47, 49, 62, 82 (note 
165). Voir aussi : revenu 

réunir (ridurre), 11-14, 47

revenu (emolumento, entrata), 40, 42, 
45. Voir aussi : rentes

riche (ricco), 14, 22, 30, 52, 53, 59-61. 
Voir aussi : abondant, opulent

richesse (facoltà, ricchezze), 13, 14, 16, 
26, 32, 36, 38, 42, 44, 47, 49, 50, 52-54. 
Voir aussi : opulence

transport (condotta), 18, 20-27, 29, 45, 
46, 59, 66

unir (unire), 11, 17, 20, 22, 33. Voir 
aussi : assembler rassembler, regrouper, 
réunir

univers (universo), 51, 65

université (studio, università), 36-38

utilité (utilità, au sing.), 11, 17-18, 21, 
22, 38. Voir aussi : avantages, profits

vertu (virtù), 9, 27, 33, 36, 55

— attractive (virtù attrattiva), 66

— générative (virtù generativa), 65

— nutritive (virtù nutritiva), 65, 67

village (villaggio), 11, 61

villages fortifiés (castella), 26

villas (ville), 46, 48

ville capitale (città capitale), 51, 58. 
Voir aussi : capitale

— matrice (matrice), 32. Voir aussi : 
métropole, ville métropolitaine

— métropolitaine (città metropolitana), 
38. Voir aussi : métropole, ville matrice



187

Table des matières

Note sur l’édition

Des causes de la grandeur des villes

Livre premier
[1] Ce qu’est une grande ville
[2] De l’autorité
[3] De la force
[4] De la destruction des bourgs voisins
[5] De la conduite des peuples depuis leur patrie jusqu’à notre ville
[6] Du plaisir
[7] De l’utilité
[8] De la commodité du site
[9] De la fécondité du terrain
[10] De la commodité du transport

Livre deux
[1]
[2] De quatre façons propres aux romains
[3] Des colonies
[4] De la religion
[5] Des universités
[6] Des tribunaux de justice
[7] De l’industrie
[8] De l’immunité
[9] Avoir en sa possession quelque marchandise d’importance
[10] De la seigneurie
[11] De la résidence de la noblesse
[12] De la résidence du prince

5

7

11
11
11
12
14
15
15
17
18
19
20

29
29
29
31
32
36
38
39
43
44
47
48
49



188

Livre trois
[1]
[2] D’où il vient que les villes ne croissent pas à proportion
[3] Des causes qui conservent la grandeur des villes

Notes du traducteur

Combien de gens contenait Rome au comble de sa grandeur
Discours de Giovanni Botero

Notes du traducteur

Sur la langue des Causes et leur traduction
par Romain Descendre
Construction phrastique
Lexique

Les villes et le monde. Comparatisme géographique et théorie 
de la croissance urbaine au début de l’âge moderne
par Romain Descendre
Une œuvre à nulle autre pareille
Urbi et orbi
De la magnificence à la grandeur
De la coupole au globe : lorsque comparaison est raison
La ville organique
L’empire du commode
Population : des causes au principe
Une fortune cachée

Bibliographie

Index des noms de lieux

Index des noms de personnes

Glossaire et index des notions

63
63
64
69

70

93

97

99
101
103

107
107
112
117
125
134
140
151
158

163

173

180

184





Dans la collection « Versions françaises »

Curiosité, intérêt, admiration, attachement – tout lecteur a, un jour ou 
l’autre, éprouvé ces sentiments pour un texte qu’il lui semblait découvrir, 
réinventer, s’approprier. Ce texte est devenu le sien, celui qu’il voudrait 
lire et relire, éditer, traduire, annoter, présenter, commenter.

Rejoignant l’une des traditions les plus anciennes de l’École normale, 
ses élèves et anciens élèves, enseignants et chercheurs s’attachent ici à 
faire connaître « leur » texte, un auteur, une période, un mouvement d’idées, 
une forme d’écriture dont ils sont parfois devenus « spécialistes ». Texte 
important, souvent négligé, jamais traduit, inédit ou épuisé, indisponible.

Ainsi peuvent se redessiner, à partir de fragments divers, certains ensembles 
oubliés, et s’affirmer peu à peu la cohérence de ces « versions françaises ».

Collection fondée et dirigée par Lucie Marignac

Theodor W. Adorno, L’Actualité de la philosophie et autres essais, édition de jacques-
Olivier Bégot, 2008, 102 pages.

Lou Andreas-Salomé, Le Diable et sa grand-mère, édition de Pascale Hummel, 2005, 96 pages.

—,  L’Heure sans Dieu et autres histoires pour enfants, édition de Pascale Hummel, 2006, 
192 pages.

Pietro Aretino, Trois livres de l’humanité de Jésus-Christ, édition d’Elsa Kammerer, 
2004, 232 pages.

Cesare Beccaria, Recherches concernant la nature du style, édition de Bernard Pautrat, 
2001, 216 pages.

Jeremy Bentham, Garanties contre l’abus de pouvoir et autres écrits sur la liberté politique, 
édition de Marie-Laure Leroy, 2001, 288 pages.

Tommaso Campanella, Sur la mission de la France, édition de Florence Plouchart-Cohn, 
2005, 256 pages.

Edmondo De Amicis, Le Livre Cœur, suivi de deux essais d’Umberto Eco, édition de Gilles 
Pécout, traduction de Piero Caracciolo, Marielle Macé, Lucie Marignac et Gilles 
Pécout, 2e éd., 2005, 2e tirage, 2011, 496 pages.



Frederick douglass, Henry David Thoreau, De l’esclavage en Amérique, édition de 
François Specq, 2006, 208 pages.

William E. B. Du Bois, Les Âmes du peuple noir, édition de Magali Bessone, 2004, 344 pages.

Konrad Fiedler, Sur l’origine de l’activité artistique, édition de Danièle Cohn, 2008, 
160 pages.

—,  Aphorismes, édition de Danièle Cohn, 2013, 128 pages.

Moderata Fonte, Le Mérite des femmes, édition de Frédérique Verrier, 2002, 272 pages.

Margaret Fuller, Des femmes en Amérique, édition de François specq, 2011, 116 pages.

Nathaniel Hawthorne, La Semblance du vivant. Contes d’images et d’effigies, édition de 
Ronald Jenn et Bruno Monfort, 2010, 368 pages. 

Jose natividad Ic xec, La Femme sans tête et autres histoires mayas, édition de Nicole 
Genaille, 2013, 146 pages.

Sarah Orne Jewett, Le Pays des sapins pointus et autres récits, édition de Cécile Roudeau, 
2004, 368 pages.

Immanuel Kant, Sur le mal radical dans la nature humaine, édition de Frédéric Gain, 
2e éd., 2011, 176 pages.

herman Melville, Derniers poèmes, édition d’Agnès Derail et Bruno Monfort, avec la 
collaboration de thomas constantinesco, marc midan et cécile roudeau, préface de 
Philippe Jaworski, 2010, 224 pages.

Kaneko Mitsuharu, Histoire spirituelle du désespoir, édition de Benoît grévin, 2009, 
272 pages.

Le Conseil de la cloche et autres nouvelles grecques (1877-2008), édition de Stéphane 
Sawas, 2012, 202 pages.

Le Lai du cor et Le Manteau mal taillé. Les dessous de la Table ronde, édition de Nathalie 
Koble, préface d’Emmanuèle Baumgartner, 2005, 184 pages.

Lu Xun, Errances, édition de Sebastian Veg, 2004, 360 pages.

—,  Cris, édition de Sebastian Veg, 2010, 304 pages.

José Ortega y Gasset, L’Homme et les gens, édition de François Géal, préface de Christian 
Baudelot, 2008, 278 pages.

Friedrich von Schelling, De l’âme du monde, édition de Stéphane Schmitt, 2007, 322 pages.

Niccolò Tommaseo, Fidélité, édition d’Aurélie Gendrat-Claudel, 2008, 272 pages.

Henry David Thoreau, Les Forêts du Maine, édition de François Specq, 2004, 528 pages.

Dorothy Wordsworth & William Wordsworth, Voyage en Écosse. Journal et poèmes, 
édition de Florence Gaillet, 2002, 384 pages.



Imprimerie Maury

N° d’impression : 

Dépôt légal : janvier 2014


